Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts | Fokus

unterworfenen voraus. Doch im Kopftuch-Diskurs sind es Ge-
setzgeber und evtl. die Justiz selbst, die die Vertrauenswiirdigkeit
einer religiosen Minderheit in Frage stellen.?? Auch im Gericht
greift kein Konfrontationsschutz vor als fremd empfundener

Religiositit. Es gilt auch keine abgesenkte Befindlichkeitsschwelle
in staatlichen Institutionen.

22 Sandhu, Das EU-Antidiskriminierungsrecht zwischen 6konomischer
und sozialer Integration, KJ 2017, S. 517 (529).

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-15

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts

Frage 1: Es wird viel diskutiert iiber die negative Religionsfreiheit
der Rechtsunterworfenen, wie steht es um die Religionsfreiheit
der muslimischen Juristin? Wie kann die in Artikel 4 I, 1l GG
verankerte Gleichheit der Religionen bei einer Tatigkeit im
Staatsdienst verwirklicht werden?

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak: Die
Religionsfreiheit der muslimischen Juristin gilt uneingeschrankt.
Wegen des staatlichen Neutralitdtsgebots tritt Art. 4 Abs. 1,2 GG
fur hoheitliche Tatigkeiten von Beamten und Richtern zuruck.
Der Status der Beamten und Richter rechtfertigt diese Schranke.

Anna Katharina Mangold: Art. 33 Abs. 3 GG besagt: ,,... die
Zulassung zu 6ffentlichen Amtern sowie die im 6ffentlichen
Dienste erworbenen Rechte sind unabhingig von dem religitsen
Bekenntnis. Niemandem darf aus seiner Zugehorigkeit oder Nicht-
zugehorigkeit zu einem Bekenntnis oder einer Weltanschauung
ein Nachteil erwachsen.“ Das lese ich als eine hochst spezifische
verfassungsrechtliche Regelung, die explizit anordnet, dass sich
aus Sicht des Grundgesetzes das religiose Bekenntnis weder bei der
Zulassung zu einem offentlichen Amt wie jenem der Richter*in
noch bei der Ausiibung dieses Amtes als nachteilig erweisen darf.
Wenn nun aber an das Tragen eines religios gebotenen Kopftuches
die nachteilige Folge gekntpft wird, dass eine Tatigkeit in der
Justiz unzulissig sein soll, so ist dies genau jene Konstellation, die
das Grundgesetz verhindern mochte. Die Regelung des Art. 33
Abs. 3 GG ist von der historischen Erfahrung mit dem Ausschluss
judischer Richter*innen vom Amt gepragt. Weder das Tragen der
Kippa noch das Tragen des Kopftuches sollen fuir die Glaubigen
im Staatsdienst mit Nachteilen verbunden sein. Ich halte diese
Norm in zunehmend sikularen Zeiten fiir eine duflerst wichtige
Schutznorm. Nach dem Grundgesetz sollen Staatsdiener*innen
ihre Religion gerade nicht verleugnen miissen.

Ute Sacksofsky: Die Diskussion darum, was Gleichheit be-
deutet, haben wir als Feministinnen ja lange gefithrt. Wir haben
erarbeitet, dass formale Gleichheit nicht ausreicht, sondern dass
materielle Gleichheit verlangt, auch die Auswirkungen einer Rege-
lung auf unterschiedliche Personen(gruppen) zu beriicksichtigen.
Eine solche mittelbare Benachteiligung liegt im generellen Verbot
religioser Symbole. Denn eine scheinbar neutrale Regelung, die
das Tragen religioser Symbole verbietet, geht gerade zu Lasten der
Angehorigen der Religionen, die das Tragen religioser Symbole
verlangen. Stellt man sich als Gedankenspiel vor, die Amtstracht

djbz 1/2018

schlosse — wie es ja in anderen Landern tiblich ist — eine Kopf-
bedeckung ein, hitten diejenigen, die ein Kopftuch oder eine
Kippa tragen wollen, kein Problem. Ohnehin erlauben wir, dass
das Erscheinungsbild der Richter*innen nicht vollig identisch ist:
unterschiedliche Haar- und Barttrachten erkennen wir problemlos
an. Ein Verbot religios begrindeter Kopfbedeckungen ist tiber-
haupt nur deshalb in Deutschland vorstellbar, weil die meisten
hier Lebenden keine Kopfbedeckung tragen. Gleichheitsrechte (im
umfassend verstandenen Sinne) sind aber gerade darauf gerichtet,
nicht ungefiltert die Perspektiven und Interessen der dominanten
Mehrheit durchzusetzen, sondern auch die mit einer Regel verbun-
denen Belastungen fiir marginalisierte Gruppen wahrzunehmen.

Eine gleichheitskonforme Losung bestiinde darin, Kopfbede-
ckungen zu erlauben, wenn sie aus religiosen Griinden getragen
werden. Der Gesetzgeber konnte aber beispielsweise Vorschriften
tiber die Farbe aufnehmen (z.B. weifd/schwarz). Dies wiirde den
Eindruck der Amtstracht weniger storen und zugleich deutlich
machen, dass es nicht um das Stellen der Person tiber das Amt geht.

Marion Eckertz-Hofer: Gewollte Suggestivfrage? Denn von der
negativen Religionsfreiheit der Rechtsunterworfenen ist doch so
gut wie nicht in der 6ffentlichen Debatte die Rede. Bis zu einem
gewissen Grade zu Recht, denn die Rechtsunterworfenen sind
ebenfalls Einzelpersonen, die die Richterin allenfalls stundenweise
zu Gesicht bekommen. Obwohl es fiir einen Agnostiker oder
Atheisten vor Gericht sicher nicht leicht zu ertragen ist, wenn eine
Richterin — trage sie nun ein sichtbares christliches Kreuz oder ein
Kopftuch - fir ihren ,,Aberglauben auch noch werbend auftritt.

Wenn eine muslimische Richterin ihre Religionsfreiheit durch
Tragen eines Kopftuches verwirklichen will, kann sie dies die
meiste Zeit ihres Lebens und selbst im Dienst tun, nur eben
nicht, wenn sie vor Publikum hoheitlich handelt. Der Staat muss
nicht jede Biihne bereitstellen, damit sich die Angehorigen der
unterschiedlichen Religionen nach aufSen hin darstellen konnen.
Das Verbot, auffillige Abzeichen der eigenen Religion zu tragen,
betrifft dementsprechend alle Religionen.

Christine Fuchsloch: Die Gleichheit der Religionen erfordert
es, alle sichtbaren religiosen Symbole gleich zu behandeln und
insbesondere nicht etwa christliche Symbole zu bevorzugen.

Nahed Samour: Unvereinbar mit dem Grundgesetz ist jedenfalls
die Verbotslogik, bestimmte Freiheitsausiibungen praventiv-pauschal
zu untersagen. Stattdessen verlangt das Grundgesetz den schonen-
den Ausgleich widerstreitender Interessen im Wege der praktischen

15

216.73.216:147, am 26.01.2026, 14:50:33. © Inhak.
' ‘mit, f0r ode

Erlaubnis untersagt,

jerin



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15

Fokus | Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts

Konkordanz. Die individuelle Religionsfreiheit darf also nur mafSvoll
beschnitten werden, vorrangig ist der Kompromiss zu suchen. Der
Staat hat ein legitimes Interesse an der Funktion der Rechtspflege
und dem einheitlichen Auftreten seiner Justizvertreterinnen. Es
konnten also als schonendster Ausgleich formale Anforderungen an
ein Kopftuch gestellt werden, um es mit dem Uniformititsgedanken
in Einklang zu bringen. So kann vom Staat durchaus ein bestimmter
Stoff oder eine Farbe passend zur Amtskleidung vorgeschrieben
werden. Zwar greifen auch solche Vorgaben in die Freiheitsrechte
ein, doch wire dies nicht vergleichbar gravierend und leichter recht-
fertigbar. Aus internationalen Rechtskreisen ist diese Methode als
sreligious accomodation® bekannt. So konnen auch Richterinnen
und Polizistinnen ein Kopftuch im Dienst tragen. Integration und
gelebter Pluralismus wird dadurch also plastisch sichtbar.

Frage 2: Der entscheidende Topos zur verfassungsrechtlichen Recht-
fertigung eines Kopftuchverbots ist die staatliche Neutralitat. Aller-
dings zeigen nicht nur die Religionsverfassungen in Europa, welch
unterschiedliche Vorstellungen es von diesem Prinzip geben kann,
auch die juristischen Debatten in Deutschland sind von divergie-
renden Konzeptionen gepragt. Welche Konzeption sieht aus Ihrer
Sicht das Grundgesetz vor?

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak:
Die grundgesetzlich verankerte Religionsfreiheit steht in einem
Spannungsverhiltnis zur staatlichen Neutralitat. Fir hoheitliche
Titigkeiten von Beamten und Richtern sieht das Grundgesetz
aber eine strikte weltanschaulich-religiose Neutralitat vor. Es
statuiert eine Pflicht zur Neutralitit.

Anna Katharina Mangold: Wie der schon erwihnte
Art. 33 Abs. 3 GG belegt, steht das Grundgesetz religiosen
Staatsdiener*innen keineswegs ablehnend gegeniiber, sondern
schiitzt diese vielmehr in besonderer Weise. Sie diirfen nicht be-
nachteiligt werden bei der Zulassung zu 6ffentlichen Amtern,
inklusive jenen in der Justiz. Wenn sie fiir den deutschen Staat
tatig sind, darf ihnen aus ihrem Glauben auch bei der Austibung
ihres Amtes kein Nachteil erwachsen. Es ist richtig, dass der Staat
sich nicht einseitig auf die Seite einer Religion schlagen darf und er
insoweit Neutralitit wahren muss, im Sinne einer Aquidistanz zu
allen Religionen. Allerdings ist ausgerechnet das in Hessen nicht
beriicksichtigt, wenn das Hessische Beamtengesetz die (angeblich)
»christlich und humanistisch geprigte abendliandische Tradition
des Landes Hessen“ besonders hervorhebt. Das ist eine klare und
klar unzulissige Privilegierung des christlichen Glaubens. Im
Ubrigen hat das Bundesverfassungsgericht schon 1975 ein sehr
inklusives Verstiandnis von Neutralitit formuliert: Der ,,ethische
Standard“ des Grundgesetzes ist bestimmt von ,,Offenheit gegen-
uber dem Pluralismus weltanschaulich-religioser Anschauungen®,
gerade in dieser Offenheit bewahrt ,,der freiheitliche Staat des
Grundgesetzes seine religiose und weltanschauliche Neutralitat“.

Ute Sacksofsky: Das Verstindnis der tibergreifenden, offenen
Neutralitdt habe ich schon in meinem Beitrag erlautert. Dies be-
deutet, dass der individuellen Religionsaustibung auch im Bereich
des Staates Raum gegeben werden muss. Spannend ist die Frage,
ob in der Justiz ,,Neutralitat“ starker verstanden werden muss.

16

Marion Eckertz-Hofer hat dies in ihrem Beitrag stark gemacht
und sich dabei auch auf die Unterscheidung von Ernst-Wolfgang
Bockenforde zwischen hoheitlicher Tatigkeit (Justiz) und Berei-
chen, die als gemeinsame Veranstaltung von Staat und Gesellschaft
verstanden werden konnen (Schule), bezogen. Ich glaube, dass
dieser Unterschied im Ergebnis nicht triagt. Fur Neutralitat ist
entscheidend, ob sich der Staat mit einer Religion identifiziert:
Dies darf er in der Schule genauso wenig wie in der Justiz und tut
es nicht, wenn er einzelnen Staatsbediensteten gestattet, religiosen
Verpflichtungen, die in Kleiderregeln bestehen, nachzukommen.
Damit schlief3t sich die Frage an, ob es ausreicht, auf (fehlende)
Akzeptanz von Neutralitat einer Richterin in der Bevolkerung
abzustellen. Ich glaube auch, dass manche Biirger*innen sich un-
wohl und befremdet fiihlen, wenn sie einer Richterin mit Kopftuch
begegnen. Doch dies ist und war immer so, wenn Autorititsper-
sonen nicht mehr dem urspriinglichen Bild ,,weifs und mannlich
entsprechen. Noch mein GrofSvater sagte mir ,, Von einer Richterin
wiirde ich mich nie verurteilen lassen®. Dies hat sich inzwischen
gliicklicherweise gedndert, Frauen sind als Richterinnen inzwischen
weitgehend akzeptiert (aber ich wage zu behaupten, immer noch
nicht bei allen). Damit bleibt mein Argument: Den Anpassungs-
prozess, den die Gesellschaft moglicherweise noch braucht, diirfen
wir nicht auf dem Riicken muslimischer Juristinnen austragen.
Marion Eckertz-Hofer: Deutschland vertritt nach der grundge-
setzlichen Konzeption weniger das Konzept einer distanzierenden
Neutralitdt (exemplarisch dafiir: die franzosische Laizitdt) als das
Konzept einer tibergreifenden offenen Neutralitit. Diese verweist die
Religionen nicht allein in den privaten und privat-gesellschaftlichen
Bereich, sondern gibt ihnen auch Entfaltungsraum im offentlichen
Bereich. Ohne dass sich der Staat allerdings mit einer der Reli-
gionen identifizieren darf. Die entscheidende Frage lautet damit,
ob das rechtssuchende Publikum das sichtbare Tragen religitser
Abzeichen oder Kleidungsstiicke wihrend hoheitlicher Handlungen
nicht auch als einen Akt der Identifizierung des Staates mit dieser
Religion sehen muss? Dies jedenfalls in einem Beruf, in dem eine
bestimmte vereinheitlichende Amtstracht vorgeschrieben ist, wie
dies im Richterberuf der Fall ist. Schlieflich gibt es den abstrakt
handelnden Staat nicht, sondern nur denjenigen, der durch seine
Amtstragerinnen und Amtstrager spricht. Der Staat hat deren un-
terschiedlichen Religionen oder Weltanschauungen zu tolerieren.
Dies hat mit Identifikation noch nichts zu tun. Anders aber, wenn
der Staat seinen Amtstrager*innen erlaubt, ihre Religion oder Welt-
anschauung nach aufSen zu tragen, wihrend sie hoheitlich handeln.
Christine Fuchsloch: Die Justiz ist Sinnbild staatlicher Neut-
ralitat und erkennbarer Unvoreingenommenheit. Der Staat tritt
den Biirgerinnen und Biirgern jedoch nicht abstrakt, sondern
durch Richterinnen und Richter gegenuber, die Streitfragen
verbindlich entscheiden. Der Staat darf durch Gesetze festlegen,
wie die Personen, die ihre Legitimation vom Staat bei hoheit-
lichem Handeln ableiten, ihre Neutralitit auch nach aufen zu
vermitteln haben. Das ist die Aufgabe der Volksvertreter*innen
und nicht des Bundesverfassungsgerichts.
Anders als moglicherweise bei der Schule mit dem spezifischen
Erziehungsauftrag habe ich auch grofSe Zweifel, ob es wirklich
den von Ute Sacksofsky als notwendigen Anpassungsprozess

djbz 1/2018

216.73.216:147, am 26.01.2026, 14:50:33. © Inhak.
'

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts | Fokus

bezeichneten Prozess der Gesellschaft im Hinblick auf grofere
Toleranz und Integrationsbereitschaft fordert, wenn Richterin-
nen mit Kopftuch urteilen diirfen. Ich befiirchte vielmehr, dass
sich die ohnehin schon sehr konfliktgeladenen Situationen vor
Gericht noch weiter verscharfen.

Nahed Samour: Das Prinzip der offenen Neutralitat folgt aus
der Zusammenschau der Religionsfreiheit, der Gleichheitsartikel
und der Weimarer Reichsverfassung. Der Staat ist religios-weltan-
schaulich neutral, indem er allen Religionen mit derselben Distanz
und Unvoreingenommenheit begegnet und sich mit keiner Religion
ausdrucklich identifiziert. Der Staat wird seinem Anspruch als
»Heimstatt aller Buirger® gerecht, indem er allen gleichermafsen
Entfaltungschancen bietet und kooperativ agiert. Dieses Verstandnis
muss fiir den Schulbereich genauso gelten wie fiir die Justiz. Die
Kopftuch-Frage zeigt aber erneut, dass es genau genommen gar
nicht um einen Neutralititsmafstab fur staatliche Raume geht.
Vielmehr geht es um die Maf3stdbe, die an eine abstrakte Gefahr
zu stellen sind: In beiden Fillen liegt beim Tatigwerden einer kopf-
tuchtragenden Muslimin zunachst nur eine abstrakte Gefahr vor.
Ob und wann diese in eine konkrete Gefahr umschlagt — das ist
die Kernfrage — muss einheitlichen Kriterien unterliegen. Die Frage
ist also: Ist in der Justiz jedes plurale Erscheinungsbild bereits eine
konkrete Gefahr? Ist die Sichtbarkeit der gesellschaftlichen Vielfalt
in der Justiz wirklich per se aufgrund konkreter Gefahr fiir die staat-
liche Neutralitit ausgeschlossen? Kann sich das ein pluralistischer
Staat, gerade aus demokratietheoretischer Perspektive, leisten? Wer
also von ,strikter Neutralitit in der Justiz“ redet, meint tatsachlich
»konkrete Dauergefahr* durch jedes andersartige Erscheinungsbild.

Frage 3: Vielfach wird konstatiert, dass das Ansehen der Justiz
abnimmt, merkwiirdige Debatten liber Feminisierung sind nurein
Indikator. Richterinnen beschreiben, dass es miihsamer ist, sich
im Gerichtssaal durchzusetzen. Wie ist die ,,Kopftuch-Debatte“
vor diesem Hintergrund zu bewerten?

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak:
Wir konnen nicht konstatieren, dass das Ansehen der Justiz
abnimmt. Weiblichen Richtern wird aus unserer Sicht hoher
Respekt entgegengebracht. Wir sehen keinen Zusammenhang
mit der Kopftuch-Debatte.

Anna Katharina Mangold: Selbst wenn es tatsachlich so
wire — was ich fur wenig tiberzeugend halte —, dass Frauen als
Richterinnen dem Ansehen der Justiz schadeten, dann konnte
und dirfte die Losung keinesfalls darin bestehen, bestimmte
Frauen gerade deswegen vom Amt der Richterin auszuschlie-
Ben. Es gilt, wie schon so oft in der Geschichte, so auch in
der aktuellen Debatte dafiir zu kampfen, dass Frauen an allen
Positionen im Staat teilhaben. Leider ist es so, dass auch be-
reits Erreichtes immer wieder verteidigt werden muss. Wenn
gegenwirtig besonders muslimische Frauen als in mehrfacher
Hinsicht diskriminierte Personengruppe angefeindet werden,
so ist es aus meiner Sicht ein Gebot feministischer Solidaritit,
gerade fur diese Frauen zu kampfen.

Ute Sacksofsky: Der Antwort von Katharina Mangold habe
ich nichts hinzuzufiigen. Sehe das genauso.

djbz 1/2018

Marion Eckertz-Hofer: ,,Vielfach konstatiert“? Aufder
Joachim Wagner? Aber laut einer Untersuchung des Instituts
fiir Demoskopie aus dem Jahr 2014 duflern iiber zwei Drittel
in Deutschland ,,grofSes Vertrauen® in die deutsche Justiz. Dass
sich mannliche Bewerber fiir die deutsche Justiz rarmachen, liegt
javor allem an der vergleichsweise schlechten Besoldung. Auch
dass es fiir Richterinnen neuerdings ein statistisch signifikantes
Durchsetzungsproblem im Gerichtssaal gibt, bezweifle ich. Was
nicht hindert, dass es Einzelfille geben mag — je nach Zustan-
digkeit und Region. Als Folie fur die ,,Kopftuchdebatte* taugt
dieser ,,Hintergrund“ also eher nicht.

Interessanter erscheinen da als Hintergrund der auch innermus-
limische Streit um das Kopftuch und der Streit dazu zwischen den
unterschiedlichen feministischen Stromungen — gerade soweit es
um die nichtreligiosen Konnotationen des Kopftuches geht. Wer
ein Kopftuch trigt, lebt eben nicht nur die eigene Religionsfreiheit
aus, sondern schldgt sich in diesen Streitigkeiten hochst sichtbar
auch auf eine Seite. Das hat eine Gesellschaft wie die unsrige
grundsitzlich auszuhalten, aber es ist verfassungslegitim, wenn der
Staat im eng hoheitlichen Bereich durch seine Reprisentant*innen
sich aus diesen Streitigkeiten heraushalten mochte.

Christine Fuchsloch: Ich teile die Auffassung meiner Kol-
leginnen, dass diese Themen nichts miteinander zu tun haben
und der Begriff ,,Feminisierung“ in diesem Kontext gefihr-
lich ist. Dass sich viele hochqualifizierte Frauen trotz der im
Vergleich zur Anwaltschaft oft schlechteren Bezahlung fiir die
Justiz entscheiden, liegt neben einer befriedigenden Arbeit auch
an guten und familienfreundlichen Arbeitsbedingungen, flexi-
blen Teilzeitmoglichkeiten und einem diskriminierungsfreien
Umfeld. Wir sollten als Frauenverband dafiir kimpfen, dass es
solche Arbeitsbedingungen tiberall gibt.

Nahed Samour: Frauen in ehemaligen Minnerdomianen
konnen es grundsitzlich auch dann noch schwer haben, wenn
ihre Anzahl in dem Beruf steigt. Mangelnde gesellschaftliche
Akzeptanz kann hier aber nicht als Grund gegen Richterinnen
vorgebracht werden, auch nicht bei Richterinnen, die das Kopf-
tuch tragen. Daher sind das auch zwei voneinander zu trennende
Fragen. Einmal: Darf sich das Gericht an einer ablehnenden
Haltung gegeniiber dem Kopftuch orientieren? Nein! Ist eine
staatliche Ordnung bzw. sind Gerichte auf ihre Akzeptanz an-
gewiesen? Wohl ja. Nun kann man entweder sagen, das Gericht
muss doch schon auf normativer Ebene die Akzeptanz mit ein-
beziehen. Oder man sagt, das Recht darf nicht die vermeintliche,
da auch schwer messbare, Rechtsgesinnung zum Ausgangspunkt
nehmen, um Normen (hier vordergriindig Fragen der Neutralitit
bzw. Unabhingigkeit) zu konkretisieren. Ich denke also, dass
beides — keine Vorurteile vor Gericht bestarken und Akzeptanz
der Gerichte — sich gar nicht erst als Dilemma denken lassen
muss. Stattdessen sollte sich der Staat ganz auf die normative
Seite des Gleichheitsrechts schlagen, statt mit antizipierter Em-
porung gegen das Kopftuchverbot zu argumentieren. Diese hohe
Legitimitatsressource befahigt das Gericht, auch der Rechtsge-
sinnung (vermeintlich) entgegenstehende Entscheidungen zu
treffen — genau darin liegt das emanzipatorische Potential vor
allem des Bundesverfassungsgerichts.

17

216.73.216:147, am 26.01.2026, 14:50:33. © Inhak.
'

Erlaubnis untersagt,

‘mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15

