
15djbZ 1/2018

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts  | Fokus

DOI: 10.5771/1866-377X-2018-1-15

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts 

unterworfenen voraus. Doch im Kopftuch-Diskurs sind es Ge-
setzgeber und evtl. die Justiz selbst, die die Vertrauenswürdigkeit 
einer religiösen Minderheit in Frage stellen.22 Auch im Gericht 
greift kein Konfrontationsschutz vor als fremd empfundener 

Religiosität. Es gilt auch keine abgesenkte Befindlichkeitsschwelle 
in staatlichen Institutionen. 

Frage 1: Es wird viel diskutiert über die negative Religionsfreiheit 
der Rechtsunterworfenen, wie steht es um die Religionsfreiheit 
der muslimischen Juristin? Wie kann die in Artikel 4 I, II GG 
verankerte Gleichheit der Religionen bei einer Tätigkeit im 
Staatsdienst verwirklicht werden? 

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak: Die 
Religionsfreiheit der muslimischen Juristin gilt uneingeschränkt. 
Wegen des staatlichen Neutralitätsgebots tritt Art. 4 Abs. 1, 2 GG 
für hoheitliche Tätigkeiten von Beamten und Richtern zurück. 
Der Status der Beamten und Richter rechtfertigt diese Schranke.

Anna Katharina Mangold: Art. 33 Abs. 3 GG besagt: „... die 
Zulassung zu öffentlichen Ämtern sowie die im öffentlichen 
Dienste erworbenen Rechte sind unabhängig von dem religiösen 
Bekenntnis. Niemandem darf aus seiner Zugehörigkeit oder Nicht-
zugehörigkeit zu einem Bekenntnis oder einer Weltanschauung 
ein Nachteil erwachsen.“ Das lese ich als eine höchst spezifische 
verfassungsrechtliche Regelung, die explizit anordnet, dass sich 
aus Sicht des Grundgesetzes das religiöse Bekenntnis weder bei der 
Zulassung zu einem öffentlichen Amt wie jenem der Richter*in 
noch bei der Ausübung dieses Amtes als nachteilig erweisen darf. 
Wenn nun aber an das Tragen eines religiös gebotenen Kopftuches 
die nachteilige Folge geknüpft wird, dass eine Tätigkeit in der 
Justiz unzulässig sein soll, so ist dies genau jene Konstellation, die 
das Grundgesetz verhindern möchte. Die Regelung des Art. 33 
Abs. 3 GG ist von der historischen Erfahrung mit dem Ausschluss 
jüdischer Richter*innen vom Amt geprägt. Weder das Tragen der 
Kippa noch das Tragen des Kopftuches sollen für die Gläubigen 
im Staatsdienst mit Nachteilen verbunden sein. Ich halte diese 
Norm in zunehmend säkularen Zeiten für eine äußerst wichtige 
Schutznorm. Nach dem Grundgesetz sollen Staatsdiener*innen 
ihre Religion gerade nicht verleugnen müssen. 

Ute Sacksofsky: Die Diskussion darum, was Gleichheit be-
deutet, haben wir als Feministinnen ja lange geführt. Wir haben 
erarbeitet, dass formale Gleichheit nicht ausreicht, sondern dass 
materielle Gleichheit verlangt, auch die Auswirkungen einer Rege-
lung auf unterschiedliche Personen(gruppen) zu berücksichtigen. 
Eine solche mittelbare Benachteiligung liegt im generellen Verbot 
religiöser Symbole. Denn eine scheinbar neutrale Regelung, die 
das Tragen religiöser Symbole verbietet, geht gerade zu Lasten der 
Angehörigen der Religionen, die das Tragen religiöser Symbole 
verlangen. Stellt man sich als Gedankenspiel vor, die Amtstracht 

schlösse – wie es ja in anderen Ländern üblich ist – eine Kopf-
bedeckung ein, hätten diejenigen, die ein Kopftuch oder eine 
Kippa tragen wollen, kein Problem. Ohnehin erlauben wir, dass 
das Erscheinungsbild der Richter*innen nicht völlig identisch ist: 
unterschiedliche Haar- und Barttrachten erkennen wir problemlos 
an. Ein Verbot religiös begründeter Kopfbedeckungen ist über-
haupt nur deshalb in Deutschland vorstellbar, weil die meisten 
hier Lebenden keine Kopfbedeckung tragen. Gleichheitsrechte (im 
umfassend verstandenen Sinne) sind aber gerade darauf gerichtet, 
nicht ungefiltert die Perspektiven und Interessen der dominanten 
Mehrheit durchzusetzen, sondern auch die mit einer Regel verbun-
denen Belastungen für marginalisierte Gruppen wahrzunehmen.

Eine gleichheitskonforme Lösung bestünde darin, Kopfbede-
ckungen zu erlauben, wenn sie aus religiösen Gründen getragen 
werden. Der Gesetzgeber könnte aber beispielsweise Vorschriften 
über die Farbe aufnehmen (z.B. weiß/schwarz). Dies würde den 
Eindruck der Amtstracht weniger stören und zugleich deutlich 
machen, dass es nicht um das Stellen der Person über das Amt geht. 

Marion Eckertz-Höfer: Gewollte Suggestivfrage? Denn von der 
negativen Religionsfreiheit der Rechtsunterworfenen ist doch so 
gut wie nicht in der öffentlichen Debatte die Rede. Bis zu einem 
gewissen Grade zu Recht, denn die Rechtsunterworfenen sind 
ebenfalls Einzelpersonen, die die Richterin allenfalls stundenweise 
zu Gesicht bekommen. Obwohl es für einen Agnostiker oder 
Atheisten vor Gericht sicher nicht leicht zu ertragen ist, wenn eine 
Richterin – trage sie nun ein sichtbares christliches Kreuz oder ein 
Kopftuch – für ihren „Aberglauben“ auch noch werbend auftritt.

Wenn eine muslimische Richterin ihre Religionsfreiheit durch 
Tragen eines Kopftuches verwirklichen will, kann sie dies die 
meiste Zeit ihres Lebens und selbst im Dienst tun, nur eben 
nicht, wenn sie vor Publikum hoheitlich handelt. Der Staat muss 
nicht jede Bühne bereitstellen, damit sich die Angehörigen der 
unterschiedlichen Religionen nach außen hin darstellen können. 
Das Verbot, auffällige Abzeichen der eigenen Religion zu tragen, 
betrifft dementsprechend alle Religionen.

Christine Fuchsloch: Die Gleichheit der Religionen erfordert 
es, alle sichtbaren religiösen Symbole gleich zu behandeln und 
insbesondere nicht etwa christliche Symbole zu bevorzugen. 

Nahed Samour: Unvereinbar mit dem Grundgesetz ist jedenfalls 
die Verbotslogik, bestimmte Freiheitsausübungen präventiv-pauschal 
zu untersagen. Stattdessen verlangt das Grundgesetz den schonen-
den Ausgleich widerstreitender Interessen im Wege der praktischen 

22	 Sandhu, Das EU-Antidiskriminierungsrecht zwischen ökonomischer 
und sozialer Integration, KJ 2017, S. 517 (529).

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15


16 djbZ 1/2018

Fokus | Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts  

Konkordanz. Die individuelle Religionsfreiheit darf also nur maßvoll 
beschnitten werden, vorrangig ist der Kompromiss zu suchen. Der 
Staat hat ein legitimes Interesse an der Funktion der Rechtspflege 
und dem einheitlichen Auftreten seiner Justizvertreterinnen. Es 
könnten also als schonendster Ausgleich formale Anforderungen an 
ein Kopftuch gestellt werden, um es mit dem Uniformitätsgedanken 
in Einklang zu bringen. So kann vom Staat durchaus ein bestimmter 
Stoff oder eine Farbe passend zur Amtskleidung vorgeschrieben 
werden. Zwar greifen auch solche Vorgaben in die Freiheitsrechte 
ein, doch wäre dies nicht vergleichbar gravierend und leichter recht-
fertigbar. Aus internationalen Rechtskreisen ist diese Methode als 
„religious accomodation“ bekannt. So können auch Richterinnen 
und Polizistinnen ein Kopftuch im Dienst tragen. Integration und 
gelebter Pluralismus wird dadurch also plastisch sichtbar. 

Frage 2: Der entscheidende Topos zur verfassungsrechtlichen Recht-
fertigung eines Kopftuchverbots ist die staatliche Neutralität. Aller-
dings zeigen nicht nur die Religionsverfassungen in Europa, welch 
unterschiedliche Vorstellungen es von diesem Prinzip geben kann, 
auch die juristischen Debatten in Deutschland sind von divergie-
renden Konzeptionen geprägt. Welche Konzeption sieht aus Ihrer 
Sicht das Grundgesetz vor? 

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak: 
Die grundgesetzlich verankerte Religionsfreiheit steht in einem 
Spannungsverhältnis zur staatlichen Neutralität. Für hoheitliche 
Tätigkeiten von Beamten und Richtern sieht das Grundgesetz 
aber eine strikte weltanschaulich-religiöse Neutralität vor. Es 
statuiert eine Pflicht zur Neutralität.

Anna Katharina Mangold: Wie der schon erwähnte 
Art. 33 Abs. 3 GG belegt, steht das Grundgesetz religiösen 
Staatsdiener*innen keineswegs ablehnend gegenüber, sondern 
schützt diese vielmehr in besonderer Weise. Sie dürfen nicht be-
nachteiligt werden bei der Zulassung zu öffentlichen Ämtern, 
inklusive jenen in der Justiz. Wenn sie für den deutschen Staat 
tätig sind, darf ihnen aus ihrem Glauben auch bei der Ausübung 
ihres Amtes kein Nachteil erwachsen. Es ist richtig, dass der Staat 
sich nicht einseitig auf die Seite einer Religion schlagen darf und er 
insoweit Neutralität wahren muss, im Sinne einer Äquidistanz zu 
allen Religionen. Allerdings ist ausgerechnet das in Hessen nicht 
berücksichtigt, wenn das Hessische Beamtengesetz die (angeblich) 
„christlich und humanistisch geprägte abendländische Tradition 
des Landes Hessen“ besonders hervorhebt. Das ist eine klare und 
klar unzulässige Privilegierung des christlichen Glaubens. Im 
Übrigen hat das Bundesverfassungsgericht schon 1975 ein sehr 
inklusives Verständnis von Neutralität formuliert: Der „ethische 
Standard“ des Grundgesetzes ist bestimmt von „Offenheit gegen-
über dem Pluralismus weltanschaulich-religiöser Anschauungen“, 
gerade in dieser Offenheit bewährt „der freiheitliche Staat des 
Grundgesetzes seine religiöse und weltanschauliche Neutralität“.

Ute Sacksofsky: Das Verständnis der übergreifenden, offenen 
Neutralität habe ich schon in meinem Beitrag erläutert. Dies be-
deutet, dass der individuellen Religionsausübung auch im Bereich 
des Staates Raum gegeben werden muss. Spannend ist die Frage, 
ob in der Justiz „Neutralität“ stärker verstanden werden muss. 

Marion Eckertz-Höfer hat dies in ihrem Beitrag stark gemacht 
und sich dabei auch auf die Unterscheidung von Ernst-Wolfgang 
Böckenförde zwischen hoheitlicher Tätigkeit (Justiz) und Berei-
chen, die als gemeinsame Veranstaltung von Staat und Gesellschaft 
verstanden werden können (Schule), bezogen. Ich glaube, dass 
dieser Unterschied im Ergebnis nicht trägt. Für Neutralität ist 
entscheidend, ob sich der Staat mit einer Religion identifiziert: 
Dies darf er in der Schule genauso wenig wie in der Justiz und tut 
es nicht, wenn er einzelnen Staatsbediensteten gestattet, religiösen 
Verpflichtungen, die in Kleiderregeln bestehen, nachzukommen.

Damit schließt sich die Frage an, ob es ausreicht, auf (fehlende) 
Akzeptanz von Neutralität einer Richterin in der Bevölkerung 
abzustellen. Ich glaube auch, dass manche Bürger*innen sich un-
wohl und befremdet fühlen, wenn sie einer Richterin mit Kopftuch 
begegnen. Doch dies ist und war immer so, wenn Autoritätsper-
sonen nicht mehr dem ursprünglichen Bild „weiß und männlich“ 
entsprechen. Noch mein Großvater sagte mir „Von einer Richterin 
würde ich mich nie verurteilen lassen“. Dies hat sich inzwischen 
glücklicherweise geändert, Frauen sind als Richterinnen inzwischen 
weitgehend akzeptiert (aber ich wage zu behaupten, immer noch 
nicht bei allen). Damit bleibt mein Argument: Den Anpassungs-
prozess, den die Gesellschaft möglicherweise noch braucht, dürfen 
wir nicht auf dem Rücken muslimischer Juristinnen austragen.

Marion Eckertz-Höfer: Deutschland vertritt nach der grundge-
setzlichen Konzeption weniger das Konzept einer distanzierenden 
Neutralität (exemplarisch dafür: die französische Laizität) als das 
Konzept einer übergreifenden offenen Neutralität. Diese verweist die 
Religionen nicht allein in den privaten und privat-gesellschaftlichen 
Bereich, sondern gibt ihnen auch Entfaltungsraum im öffentlichen 
Bereich. Ohne dass sich der Staat allerdings mit einer der Reli
gionen identifizieren darf. Die entscheidende Frage lautet damit, 
ob das rechtssuchende Publikum das sichtbare Tragen religiöser 
Abzeichen oder Kleidungsstücke während hoheitlicher Handlungen 
nicht auch als einen Akt der Identifizierung des Staates mit dieser 
Religion sehen muss? Dies jedenfalls in einem Beruf, in dem eine 
bestimmte vereinheitlichende Amtstracht vorgeschrieben ist, wie 
dies im Richterberuf der Fall ist. Schließlich gibt es den abstrakt 
handelnden Staat nicht, sondern nur denjenigen, der durch seine 
Amtsträgerinnen und Amtsträger spricht. Der Staat hat deren un-
terschiedlichen Religionen oder Weltanschauungen zu tolerieren. 
Dies hat mit Identifikation noch nichts zu tun. Anders aber, wenn 
der Staat seinen Amtsträger*innen erlaubt, ihre Religion oder Welt-
anschauung nach außen zu tragen, während sie hoheitlich handeln.

Christine Fuchsloch: Die Justiz ist Sinnbild staatlicher Neut-
ralität und erkennbarer Unvoreingenommenheit. Der Staat tritt 
den Bürgerinnen und Bürgern jedoch nicht abstrakt, sondern 
durch Richterinnen und Richter gegenüber, die Streitfragen 
verbindlich entscheiden. Der Staat darf durch Gesetze festlegen, 
wie die Personen, die ihre Legitimation vom Staat bei hoheit-
lichem Handeln ableiten, ihre Neutralität auch nach außen zu 
vermitteln haben. Das ist die Aufgabe der Volksvertreter*innen 
und nicht des Bundesverfassungsgerichts.

Anders als möglicherweise bei der Schule mit dem spezifischen 
Erziehungsauftrag habe ich auch große Zweifel, ob es wirklich 
den von Ute Sacksofsky als notwendigen Anpassungsprozess 

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15


17djbZ 1/2018

Interview mit den Autorinnen des Schwerpunkts  | Fokus

bezeichneten Prozess der Gesellschaft im Hinblick auf größere 
Toleranz und Integrationsbereitschaft fördert, wenn Richterin-
nen mit Kopftuch urteilen dürfen. Ich befürchte vielmehr, dass 
sich die ohnehin schon sehr konfliktgeladenen Situationen vor 
Gericht noch weiter verschärfen.

Nahed Samour: Das Prinzip der offenen Neutralität folgt aus 
der Zusammenschau der Religionsfreiheit, der Gleichheitsartikel 
und der Weimarer Reichsverfassung. Der Staat ist religiös-weltan-
schaulich neutral, indem er allen Religionen mit derselben Distanz 
und Unvoreingenommenheit begegnet und sich mit keiner Religion 
ausdrücklich identifiziert. Der Staat wird seinem Anspruch als 
„Heimstatt aller Bürger“ gerecht, indem er allen gleichermaßen 
Entfaltungschancen bietet und kooperativ agiert. Dieses Verständnis 
muss für den Schulbereich genauso gelten wie für die Justiz. Die 
Kopftuch-Frage zeigt aber erneut, dass es genau genommen gar 
nicht um einen Neutralitätsmaßstab für staatliche Räume geht. 
Vielmehr geht es um die Maßstäbe, die an eine abstrakte Gefahr 
zu stellen sind: In beiden Fällen liegt beim Tätigwerden einer kopf-
tuchtragenden Muslimin zunächst nur eine abstrakte Gefahr vor. 
Ob und wann diese in eine konkrete Gefahr umschlägt – das ist 
die Kernfrage – muss einheitlichen Kriterien unterliegen. Die Frage 
ist also: Ist in der Justiz jedes plurale Erscheinungsbild bereits eine 
konkrete Gefahr? Ist die Sichtbarkeit der gesellschaftlichen Vielfalt 
in der Justiz wirklich per se aufgrund konkreter Gefahr für die staat-
liche Neutralität ausgeschlossen? Kann sich das ein pluralistischer 
Staat, gerade aus demokratietheoretischer Perspektive, leisten? Wer 
also von „strikter Neutralität in der Justiz“ redet, meint tatsächlich 
„konkrete Dauergefahr“ durch jedes andersartige Erscheinungsbild. 

Frage 3: Vielfach wird konstatiert, dass das Ansehen der Justiz 
abnimmt, merkwürdige Debatten über Feminisierung sind nur ein 
Indikator. Richterinnen beschreiben, dass es mühsamer ist, sich 
im Gerichtssaal durchzusetzen. Wie ist die „Kopftuch-Debatte“ 
vor diesem Hintergrund zu bewerten? 

Noreen von Schwanenflug, Ina Anne Frost, Simone Szczerbak: 
Wir können nicht konstatieren, dass das Ansehen der Justiz 
abnimmt. Weiblichen Richtern wird aus unserer Sicht hoher 
Respekt entgegengebracht. Wir sehen keinen Zusammenhang 
mit der Kopftuch-Debatte. 

Anna Katharina Mangold: Selbst wenn es tatsächlich so 
wäre – was ich für wenig überzeugend halte –, dass Frauen als 
Richterinnen dem Ansehen der Justiz schadeten, dann könnte 
und dürfte die Lösung keinesfalls darin bestehen, bestimmte 
Frauen gerade deswegen vom Amt der Richterin auszuschlie-
ßen. Es gilt, wie schon so oft in der Geschichte, so auch in 
der aktuellen Debatte dafür zu kämpfen, dass Frauen an allen 
Positionen im Staat teilhaben. Leider ist es so, dass auch be-
reits Erreichtes immer wieder verteidigt werden muss. Wenn 
gegenwärtig besonders muslimische Frauen als in mehrfacher 
Hinsicht diskriminierte Personengruppe angefeindet werden, 
so ist es aus meiner Sicht ein Gebot feministischer Solidarität, 
gerade für diese Frauen zu kämpfen.

Ute Sacksofsky: Der Antwort von Katharina Mangold habe 
ich nichts hinzuzufügen. Sehe das genauso. 

Marion Eckertz-Höfer: „Vielfach konstatiert“? Außer 
Joachim Wagner? Aber laut einer Untersuchung des Instituts 
für Demoskopie aus dem Jahr 2014 äußern über zwei Drittel 
in Deutschland „großes Vertrauen“ in die deutsche Justiz. Dass 
sich männliche Bewerber für die deutsche Justiz rarmachen, liegt 
ja vor allem an der vergleichsweise schlechten Besoldung. Auch 
dass es für Richterinnen neuerdings ein statistisch signifikantes 
Durchsetzungsproblem im Gerichtssaal gibt, bezweifle ich. Was 
nicht hindert, dass es Einzelfälle geben mag – je nach Zustän-
digkeit und Region. Als Folie für die „Kopftuchdebatte“ taugt 
dieser „Hintergrund“ also eher nicht. 

Interessanter erscheinen da als Hintergrund der auch innermus-
limische Streit um das Kopftuch und der Streit dazu zwischen den 
unterschiedlichen feministischen Strömungen – gerade soweit es 
um die nichtreligiösen Konnotationen des Kopftuches geht. Wer 
ein Kopftuch trägt, lebt eben nicht nur die eigene Religionsfreiheit 
aus, sondern schlägt sich in diesen Streitigkeiten höchst sichtbar 
auch auf eine Seite. Das hat eine Gesellschaft wie die unsrige 
grundsätzlich auszuhalten, aber es ist verfassungslegitim, wenn der 
Staat im eng hoheitlichen Bereich durch seine Repräsentant*innen 
sich aus diesen Streitigkeiten heraushalten möchte. 

Christine Fuchsloch: Ich teile die Auffassung meiner Kol-
leginnen, dass diese Themen nichts miteinander zu tun haben 
und der Begriff „Feminisierung“ in diesem Kontext gefähr-
lich ist. Dass sich viele hochqualifizierte Frauen trotz der im 
Vergleich zur Anwaltschaft oft schlechteren Bezahlung für die 
Justiz entscheiden, liegt neben einer befriedigenden Arbeit auch 
an guten und familienfreundlichen Arbeitsbedingungen, flexi-
blen Teilzeitmöglichkeiten und einem diskriminierungsfreien 
Umfeld. Wir sollten als Frauenverband dafür kämpfen, dass es 
solche Arbeitsbedingungen überall gibt.  

Nahed Samour: Frauen in ehemaligen Männerdomänen 
können es grundsätzlich auch dann noch schwer haben, wenn 
ihre Anzahl in dem Beruf steigt. Mangelnde gesellschaftliche 
Akzeptanz kann hier aber nicht als Grund gegen Richterinnen 
vorgebracht werden, auch nicht bei Richterinnen, die das Kopf-
tuch tragen. Daher sind das auch zwei voneinander zu trennende 
Fragen. Einmal: Darf sich das Gericht an einer ablehnenden 
Haltung gegenüber dem Kopftuch orientieren? Nein! Ist eine 
staatliche Ordnung bzw. sind Gerichte auf ihre Akzeptanz an-
gewiesen? Wohl ja. Nun kann man entweder sagen, das Gericht 
muss doch schon auf normativer Ebene die Akzeptanz mit ein-
beziehen. Oder man sagt, das Recht darf nicht die vermeintliche, 
da auch schwer messbare, Rechtsgesinnung zum Ausgangspunkt 
nehmen, um Normen (hier vordergründig Fragen der Neutralität 
bzw. Unabhängigkeit) zu konkretisieren. Ich denke also, dass 
beides – keine Vorurteile vor Gericht bestärken und Akzeptanz 
der Gerichte – sich gar nicht erst als Dilemma denken lassen 
muss. Stattdessen sollte sich der Staat ganz auf die normative 
Seite des Gleichheitsrechts schlagen, statt mit antizipierter Em-
pörung gegen das Kopftuchverbot  zu argumentieren. Diese hohe 
Legitimitätsressource befähigt das Gericht, auch der Rechtsge-
sinnung (vermeintlich) entgegenstehende Entscheidungen zu 
treffen – genau darin liegt das emanzipatorische Potential vor 
allem des Bundesverfassungsgerichts. 

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 14:50:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2018-1-15

