
2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes

Die Arbeitshypothese dieses Kapitels lautet, dass der migrationssoziologische Dis-

kurs zum transnationalen Modell und seinen Folgen auch ein philosophischer Dis-

kurs ist: Das migrationstheoretische Problem ist auch ein philosophisches.

Frauke Kurbacher identifiziert zwei grundlegende methodologisch-argumen-

tative Ansätze, die hier sowohl inhaltlich in Bezug auf den Transnationalitätsbe-

griff, als auch methodisch Bedeutung haben. Kurbachers Auffassung nach zeich-

nen sich

»zwei große Seiten mit ihren Ansätzen ab[…]: ein Denken, das Grenzen, Aus-

schluß, historische Ablösung, aber auch Vermittlung, Grenzüberschreitung

und Überwindung kennt – kurz: ein Denken, dem der Gedanke der Grenze

konstitutiv und bis hin zu ihrer eigenen Transzendierung eingeschrieben ist, ge-

genüber einem Denken, das gerade unter Absehung von solch konstituierender

Grenzziehung wohl am ehesten und weitesten als ein solches des ›Sich-selbst-

Fortschreibens‹ beschrieben werden könnte und auf eine strikte Grenzziehung

weitgehend verzichtet.«1

Die Methode, die in diesem Kapitel Anwendung findet, steht im Kontext eines

solchen von Kurbacher identifizierten Denkens, das zunächst unter Absehung von

disziplinären und gesellschaftstheoretischen Grenzziehungen in Form eines »Sich-

selbst-Fortschreibens« des transnationalen Gedankens erfolgt. Das heißt nicht,

dass im Verlauf der Analyse nicht auf Grenzen gestoßen werden kann oder dass

Grenzen nicht artikulierbar oder benennbar werden.

Das Ziel ist die Herausarbeitung der (sozial-)philosophischen Implikationen

des transnationalen Modells und seiner Folgeideen. Dazu wird der migrationsso-

ziologische Diskurs einer philosophischen Analyse unterzogen. Erstens soll damit

das transnationale Modell dargestellt, seine historische Entwicklung nachvollzo-

gen und der migrationssoziologische Forschungsstand vermittelt werden. Zwei-

1 Kurbacher, Frauke Annegret, Zwischen Bedingung und Ermöglichungsgrund – Die Grenze?

Philosophisch-kritische Überlegungen zu einem grenzwertigen Phänomen, in: Kuhn, Bar-

bara und Ursula Winter (Hg.), Grenzen. Annäherungen an einen transdisziplinären Gegenstand,

Würzburg 2019, S. 53-80, hier S. 58f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Philosophie der transnationalen Migration

tens sollen dabei Philosopheme markiert und, soweit möglich, »extrahiert« wer-

den. Die Verflechtung von philosophischen, empirischen und methodologischen

Fragen ist oft erkennbar, aber nie ganz lösbar: DermigrationssoziologischeDiskurs

und auch die Entwicklung des Modells bis hinein in empirische Details bleiben als

Ganzes von philosophischer Relevanz. Das philosophische »Konzentrat« dient als

Ausgangspunkt für die Weiterentwicklung der philosophischen Implikationen in

den Folgekapiteln 4 bis 6.

Die Entwicklung desmigrationstheoretischen Transnationalitätskonzepts lässt

sich in drei Phasen gliedern: Die erste Phase umfasst die Geburtsstunde des Mo-

dells und die ersten Reaktionen undWeiterentwicklungen verschiedener Autor:in-

nen (Kap. 2.1). Grob eingeordnet handelt es sich dabei um die 1990er Jahre. Die

zweite Phase, die ungefähr mit der Verbreitung des Modells im deutschsprachigen

Raum um die Jahrtausendwende herum einsetzt, steht unter dem Zeichen empi-

rischer Anwendungen und Überprüfungen des Konzeptes sowie der Idee, trans-

nationale Lebenswelten als bestimmte Sozialräume aufzufassen (Kap. 2.2). Dabei

gerät besonders das Problem des methodologischen Nationalismus in den Fokus.

Die dritte Phase spiegelt etwa den Forschungsstand des vergangenen Jahrzehnts

wider. In ihr stehen die neuesten Weiterentwicklungen, die noch offenen Fragen

und die ungelösten Probleme des Modells im Mittelpunkt (Kap. 2.3).

2.1 Erste Phase: »Transmigration«:
Ein Paradigmenwechsel in der Migrationsforschung

Die erste Phase der Entwicklung des transnationalen Modells ist geprägt von dem

Paradigmenwechsel, den die drei Anthropologinnen Linda Basch, Nina Glick Schil-

ler und Cristina Szanton Blanc mit der programmatischen Vorstellung des neuen

analytischen Rahmens zur Beschreibung von Migration auslösen (Kap. 2.1.1). In

den ersten Reaktionen auf das Modell mischt sich Begeisterung mit Kritik und es

wird versucht, das Modell weiterzuentwickeln. Transmigrierende werden als Ak-

teur:innen des Weltmarktes in den Mittelpunkt gerückt, was die Artikulierung ei-

nes alternativen ökonomischen Globalisierungsbegriffs mit sich bringt (Kap. 2.1.2),

der theoretische Mehrwert des Konzeptes gegenüber bisherigen Integrationsmo-

dellen wird bezweifelt (Kap. 2.1.3) und in der Ethnologie werden die methodologi-

schen Konsequenzen dieses Paradigmenwechsels ausgelotet (Kap. 2.1.4).

2.1.1 Die Geburtsstunde des Transnationalitätsmodells in der

anthropologischen Migrationsforschung

In der sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung verbreitet sich in den 1990er

Jahren die Theorie des transnationalen Beschreibungsmodells. Es geht Linda

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 89

Basch, Nina Glick Schiller und Cristina Szanton Blanc bei der Formulierung des

Konzepts darum, einen adäquaten analytischen Rahmen für die Lebensräume

von Migrant:innen zu finden, die sich zunehmend über Ländergrenzen hinweg

in transnationalen Beziehungen, Netzwerken und Organisationen etablieren und

dauerhaft festigen. In ihrem programmatischen Text »Transnationalism: A New

Analytic Framework for Understanding Migration«2 wird das Transnationali-

tätskonzept 1992 als theoretisches Beschreibungsmodell von Migrationsprozessen

erstmals vorgestellt.Damit stoßen die Autorinnen einewichtige Diskussion an und

inspirieren sowohl zahlreiche theoretische und methodologische Erörterungen

zum Transnationalitätskonzept als auch vielfältigste empirische Forschungspro-

jekte zu transnationalen Räumen.Glick Schiller und ihre Kolleginnen konstatieren,

dass

»Migranten immer mehr dazu [neigen], Netzwerke, Aktivitäten und Lebensmus-

ter zu schaffen, die sowohl ihre Gast- als auch ihre Heimatgesellschaften umfas-

sen. Diese Art zu leben ermöglicht es ihnen, nationale Grenzen zu überwinden

und damit zwei verschiedene Gesellschaften zu verknüpfen. […] Um die Erfahrun-

gen und das Bewußtsein dieser neuen Generation von Migranten überhaupt be-

greifen zu können, bedarf es eines innovativen Entwurfs, den wir ›Transnationa-

lismus‹ nennen wollen. Den neuen Typus von Migranten bezeichnen wir entspre-

chend als ›Transmigranten‹.«3

Die Autorinnen halten die bisherigen Vorstellungen von Emigration und Immi-

gration für unzureichend. Migrierende schüfen Netzwerke und Lebensmuster, in

denen sie Herkunfts- und Ankunftsgesellschaften miteinander verknüpften.4 Es

geht nicht mehr um Migrationsbewegungen, die von A nach B vollzogen werden,

sondern es werden Netzwerke zwischen A und B, auch möglicherweise zusätzlich

zwischen C, D, E usw. gesponnen. Zur Beschreibung dieses Migrationsmodus wird

2 Basch, Linda, Nina Glick Schiller und Cristina Szanton Blanc, Transnationalism: A New Ana-

lytic Framework for Understanding Migration, in: Dies. (Hg.), Towards a Transnational Perspec-

tive onMigration: Race, Class, Ethnicity and Nationalism Reconsidered,New York 1992, S. 1-24. Die

deutscheÜbersetzung erschien als: Transnationalismus: ein neuer analytischer Rahmen zum

Verständnis von Migration, in: Kleger, Heinz (Hg.), Transnationale Staatsbürgerschaft, Frank-

furt a.M. 1997, S. 81-107. Eine weitere, zusammenfassende Version des Textes findet sich als:

»Transnational Projects: A New Perspective« and »Theoretical Premises«, in: Khagram, San-

jeev und Peggy Levitt (Hg.), The Transnational Studies Reader, New York/London 2008, S. 261-

272.

3 Basch, Linda u.a., Transnationalismus, S. 81.

4 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Philosophie der transnationalen Migration

ein analytischer Rahmen vorgeschlagen, den Glick Schiller u.a. als »Transnationa-

lismus« bezeichnen.5

»Transnationalismus definieren wir als den Prozeß, in dem Immigranten so-

ziale Felder schaffen, die das Land ihrer Herkunft und das Land ihrer Nieder-

lassung miteinander verbinden.«6 Transnationalismus bezeichnet den Autorinnen

nach also die Schaffung sozialer Felder durch die migrantische Bevölkerung, in de-

nen das Herkunftsland und das Land der Niederlassung miteinander verbunden

werden, und ist als ein Prozess aufzufassen. Die Akteur:innen sind die Migrieren-

den. Diese werden als »Transmigrierende« bezeichnet.

»Transmigranten entwickeln und unterhalten vielfältige, grenzüberschreitende

Beziehungen im familiären, ökonomischen, sozialen, organisatorischen, religiö-

sen und politischen Bereich. Transmigranten handeln, entscheiden, sorgen und

identifizieren sich inNetzwerken, die sie an zwei odermehrGesellschaften gleich-

zeitig binden.«7

Die Träger:innen des Transnationalen sind die Migrierenden. Ihre transnationalen

Felder konstituieren sich aus persönlichen Beziehungen, aus gemeinschaftlichen

Zugehörigkeiten oder Zugehörigkeitsgefühlen sowie einem bestimmten Aktions-

radius. Nach den Autorinnen verbinden Transmigrierende durch diese Netzwerke

zwei oder mehr Gesellschaften miteinander. So können sie »das Land ihrer Her-

kunft« und »das Land ihrer Niederlassung« bzw. »zwei oder mehr Gesellschaften«

miteinander verbinden. Dadurch, dass erstens »Land« und »Gesellschaft« in den

zwei Definitionen synonym verwendet werden, und dass zweitens Transmigrierte

sich an »zwei oder mehr Gesellschaften gleichzeitig [zu] binden« imstande seien,

werden »Gesellschaften« hier indirekt als »Nationalgesellschaften« mitdefiniert.

»Today, immigrants develop networks, activities, patterns of living, and ideolo-

gies that span their home and the host society.«8 Über ihre Art zu leben, zu reisen

und zu kommunizieren vernetzen sichMigrierende zwischen ihrer Herkunfts- und

Gastgesellschaft und spinnen so Verbindungsfäden zwischen verschiedenen So-

zietäten. Das »today« suggeriert, diese Art und Weise zu migrieren sei ein neues

Phänomen und stehe anderen, historischen Migrationsformen gegenüber.

5 Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc sprechen in ihren ersten Texten von »Transnationa-

lismus«, da sie versuchen, ein programmatisches Konzept zu artikulieren. Die Verwendung

der Termini ändert sich im Verlauf des Diskurses (s.u.). Da hier davon ausgegangen wird,

dass es sich bei Transnationalität tatsächlich um einen Begriff handelt, der real bestehende

Strukturen beschreibt und um eine normative Dimension des Begriffes zu vermeiden, wird

im Folgenden generell von »Transnationalität« gesprochen.

6 Ebd.

7 Ebd., S. 81f.

8 Basch, Linda u.a., Transnational Projects, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 91

Die Autorinnen beabsichtigen mit der Formulierung ihres Konzeptes, einen

neuen analytischen Rahmen bereitzustellen, wo man bisher mit »permanen-

te[n] Migranten, Rückkehrmigranten, temporäre[n] Migranten oder Gäste[n]/

Gastarbeiter[n]« an Grenzen gestoßen sei.9 Sie wollen eine Perspektive einneh-

men, in der transnationale Phänomene als Ergänzung statt als Widerspruch

wahrgenommen werden.10 In Ermangelung handhabbarer Beschreibungsmodelle

und auch aus dem wissenschaftshistorischen Grund, dass sich die Sozialwissen-

schaften zur Zeit der Entstehung der Nationalstaaten in Europa entwickelten, war

soziologische Migrationsforschung lange im Rahmen nationalstaatlich verfasster

Gesellschaften betrieben worden, was zum Ergebnis hatte, dass der Migration

über nationalstaatliche Grenzen hinweg unvermeidlich eine gewisse sozialtheore-

tische Widersprüchlichkeit unterstellt werden musste.11 Diese Sicht wollen Glick

Schiller und ihre Kolleginnen überwinden. Mit dem Modell der transnationalen

Netzwerke wird ihrer Ansicht nach ermöglicht, in zwei oder mehr Gesellschaften

zu leben nicht als widersprüchlich, sondern als (sich) ergänzend zu denken. In der

Konsequenz »schaffen und beziehen sich Transmigranten auf fluide und multiple

Identitäten, die sowohl ihrer Heimat- als auch ihrer Siedlungsgesellschaft ent-

springen können.«12 Die Identität von Transmigrierenden konstruiert sich dann

in und aus dieser prozesshaften, ergänzenden, transnationalen Praxis. Dass die

Identitäten sowohl fluid als auch multipel sind, bedeutet, dass es sich bei der

Ergänzung, die durch transnationale Praxis vollzogen wird, sowohl um A + B = A

und B als auch um A+ B = C handeln kann.

Von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc werden drei illustrierende Bei-

spiele für Transnationalität angeführt, in denen politische Vertreter:innen der drei

Emigrationsländer Haiti, Grenada und der Philippinen die in die USA migrierten

Noch- oder Ehemals-Staatsbürger:innen als wichtige wirtschaftliche, soziale und

politische Stütze ihrer jeweiligen Herkunftsländer adressieren: 1. Der 1991 neu ge-

wählte Präsident von Haiti Aristide lädt zur Feier seinerWahl über hundert Haitia-

ner:innen aus der Diaspora ein und bezeichnet sie als die Mitglieder des »10. Be-

zirks«; Haiti ist in 9 Bezirke gegliedert. Die tatsächliche Staatsbürgerschaft spielt

dabei keine Rolle, viele der Gäste haben einen US-amerikanischen Pass. 2. Der

Landwirtschafts- und Entwicklungsminister von Grenada setzt für seine Vorha-

ben auf die Zusammenarbeit der grenadischen und der amerikanischen Bevölke-

rung grenadischer Herkunft in New York sowie deren neu gegründete Karibisch-

Amerikanische Handelskammer. 3. Nach besonderen Richtlinien der philippini-

schen Behörden dürfen sogenannte Balikbayan-Sendungen von im Ausland leben-

9 Basch, Linda u.a., Transnationalismus, S. 86.

10 Vgl. ebd., S. 87.

11 Vgl. ebd.

12 Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Philosophie der transnationalen Migration

den Philippin:innen an ihre zurückgebliebenen Familien egal welchen Inhalts na-

hezu zollfrei eingeführt werden, da diese als ein Beitrag zur Entwicklung des Lan-

des gesehen werden.13 Die Beispiele sind nicht viel mehr als Momentaufnahmen;

aber sie verdeutlichen, dass Transmigrierte als Akteur:innen fungieren, die, wie

von politischen Institutionen aufseiten des Auswanderungslandes erkannt worden

ist, sowohl demNiederlassungs- als auch demHerkunftsland ökonomisch und kul-

turell etwas zutragen können. Nach Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc wer-

den die Netzwerke dabei nicht nur monetär und sozial, sondern auch über erwar-

tete Zugehörigkeiten und Solidaritätseinforderungen gefestigt.14

»Our definition of transnationalism allows us to analyze the ›lived‹ and fluid ex-

periences of individuals who act in ways that challenge our previous conflation

of geographic space and social identity. This definition also will enable us to see

the ways transmigrants are transformed by their transnational practices and how

these practices affect the nation-states of the transmigrants’ origin and settle-

ment.«15

Von ihrer Transnationalitätsdefinition erhoffen sich die Autorinnen, transnationa-

le und transmigrantische Lebenspraxen und Erfahrungen besser beschreibbar ma-

chen zu können. Sie gehen zusätzlich davon aus, dass Transmigrant:innen durch

die transnationalen Praxen Auswirkungen auf die involvierten Nationalstaaten ha-

ben.

»The epistemological problem is […] fundamental. Bounded concepts of culture,

whether signaled by the rubric of tribe, ethnic group, race, or nation, are social

constructions […]. Culturally constructed boundaries – be they those of nations,

ethnicities, or races –may seemfixed, timeless […]. The current conflations of time

and space brought about by global communications and transnational social rela-

tions only serve to highlight more deep-seated contradictions in the way in which

we think about culture and society.«16

Kategorisierungen wie Ethnie, Rasse oder Nation entstehen nach Basch, Glick

Schiller und Szanton Blanc in sozialen Kontexten. Es handelt sich nicht um natur-

gegebene Kategorien, sondern um Konstruktionen, die in politischen Kontexten,

sozialen Praxen und Diskursen entstehen und wirken. »Bounded social science con-

cepts such as ›ethnic group‹, ›race‹, and ›nation‹ can limit the ability of researchers

13 Vgl. Basch, Linda u.a., Transnational Projects, S. 261f.

14 »Through the use of symbols, language, and political rituals, migrants and political leaders

in the country of origin are engaged in constructing an ideology that envisions migrants as

loyal citizens of their ancestral nation-state«, ebd., S. 262.

15 Ebd., S. 263.

16 Ebd., S. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 93

first to perceive and then to analyse the phenomenon of transnationalism [Her-

vorh. C.E.].«17 Nach Auffassung der Autorinnen erschweren vorgängige Konzepte

und Grenzziehungen aber eine Erforschung der praktizierten Migrationspraxen.

Mit dem transnationalen Modell wollen sie dafür eine Alternative bieten, die

zunächst von Grenzen abstrahiert.

Das Modell wirkt bahnbrechend. In der Identifikation der Transmigrieren-

den als sozialtheoretisches Subjekt der grenzüberschreitenden Netzwerke, Pro-

zesse und Sozietäten liegt der Kern des folgenden Paradigmenwechsels: Zum ers-

ten Mal in der Geschichte der Migrationsforschung werden nicht »Gesellschaften«,

sondernMigrant:innen sowie ihre Praxen selbst zum theoretischen Ausgangspunkt

der Untersuchung. Das ist mit ein Grund, weshalb trotz einiger Unklarheiten das

transnationale Modell ziemlich schnell eine migrationstheoretische Wende mar-

kiert, hinter die nicht zurückgegangen werden kann. Die ersten Reaktionen auf

das von Glick Schiller u.a. vorgestellte Modell schließen an diese grundlegenden

Überlegungen an.

2.1.2 Transnationalität bottom-up

»Transnational migration studies form a highly fragmented, emergent field

which still lacks both a well-defined theoretical framework and analytical rigour«,

schreiben wenige Jahre später Alejandro Portes, Luis Guarnizo und Patricia Landolt

in The Study of Transnationalism: Pitfalls and Promise of an Emergent Research Field.18

Sie versuchen, das Modell von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc ausgehend

von ökonomischen Fragen insgesamt zu präzisieren und zur Konkretisierung des

Transnationalitätsmodells, von dem sie im Ansatz überzeugt sind, beizutragen.

Es wird von Portes, Guarnizo und Landolt am Transnationalitätsmodell grund-

sätzlich kritisiert, dass nicht klar sei, inwiefern sich transnationale Migration von

allgemeiner »Migration«, die es schon immer gegeben habe, abgrenzen lasse.

»Contemporary transnationalism had plenty of precedents in early migration his-

tory […]. Contemporary transnationalism corresponds to a different period in the

evolution of the world economy and to a different set of responses and strategies

by people in a condition of disadvantage to its dominant logic. Herein lies the im-

port of its emergence.«19

17 Ebd., S. 264, vgl. auch S. 266f.

18 Portes, Alejandro, Luis E. Guarnizo und Patricia Landolt, The Study of Transnationalism: Pit-

falls and Promise of an Emergent Research Field, in: Ethnic and Racial Studies 22 (1999), S. 217-

237, hier S. 218. Gekürzt findet sich der Text auch in Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, The

Transnational Studies Reader,New York/London 2008, S. 275-283.

19 Ebd., S. 277.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Philosophie der transnationalen Migration

Die Bedeutung des Transnationalitätsmodells wird im Verhältnis der aktuell prak-

tizierten Transnationalität zur gegenwärtigen Entwicklung der Weltwirtschaft ge-

sehen. Dabei legen Portes u.a. Wert darauf, Transmigrierende nicht nur als Folge

des Globalhandels, sondern als gestaltende Akteur:innen dieser Weltwirtschaft zu

identifizieren. Portes, Guarnizo und Landolt suchen also nach transnationalen Pra-

xen in der Geschichte und fassen diese als Vorgängerinnen oder Vorläuferinnen der

von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc identifizierten »heutigen« Transnatio-

nalität auf.20

Des Weiteren wird eine stärker fundierte empirische Grundlegung des Mo-

dells (»establish the phenomenon«) eingefordert.21 Portes, Guarnizo und Landolt

fordern eine klarere theoretische Abgrenzung der transnationalen Idee von ande-

ren Migrationskonzepten sowie Merkmale des Transnationalen, die dem Begriff

spezifisch zukommen. Andernfalls sei dieser redundant: »If all or most things that

immigrants do are defined as ›transnationalism‹, then none is […]. To be useful,

a new term should designate a distinct class of activities or people different from

those signified by more familiar concepts.«22 Das Transnationalitätsmodell muss

sich gegenüber Wanderungstheorien, Assimilations- oder Multikulturalismus-

Modellen profilieren und eine spezifische Nützlichkeit vorweisen können, die

andere Konzepte in ihrer Form nicht bieten können.

Schließlich schlagen Portes, Guarnizo und Landolt vor, bei der Erforschung

transnationaler Phänomene von handelnden Individuen als Basis-Analyse-Einheit

auszugehen. »For methodological reasons, we deem it appropriate to define the in-

dividual and his/her support networks as the proper unit of analysis in this area.«23

Sie begründen diese Wahl damit, dass das Forschungsfeld der Transnationalität

von Anbeginn an so ausgerichtet gewesen sei.24 Damit dürfte die Identifikation

der Transmigrierenden als Träger:innen des Transnationalen durch Basch, Glick

Schiller und Szanton Blanc gemeint sein; obgleich diese philosophische Diagno-

se im migrationssoziologischen Diskurs selbst nie gestellt wird. Portes, Guarnizo

und Landolt nennen das grass-roots-transnationalism und wollen diese Festlegung

aber nicht als eine Setzung a priori verstanden wissen, sondern als eine forschungs-

pragmatische Entscheidung:

»This choice is not based on any a priori philosophical position […]. We believe

that a study that begins with the history and activities of individuals is the most

efficient way of learning about […] transnationalism […]. Grass-roots transnational

20 Vgl. ebd., S. 280.

21 Ebd., S. 278.

22 Ebd., S. 279.

23 Ebd., S. 277.

24 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 95

activities were not initiated by actions or policies of governments, national or local

[Hervorh. im Orig.].«25

Die Position mag zum einen auf liberale Denktraditionen, zum anderen auf die

Identifizierung des transnationalen Subjekts durch Glick Schiller und ihre Kol-

leginnen zurückzuführen sein. Tatsache ist, dass hier entgegen der Behauptung

durchaus eine philosophische Präsupposition zugrunde liegt. Wenn Portes, Guar-

nizo und Landolt davon ausgehen, es sei der »effizienteste Weg«, von individuel-

len Einzelhandlungen auszugehen, bedeutet das, dass das Phänomen der Transna-

tionalität in ihren Augen individuumbasiert strukturiert ist. Strukturgebend sind

einzelne Handlungen und Entscheidungen von Individuen, nicht kollektive oder

institutionelle Verhältnisse. Es geht beim Graswurzel-Transnationalismus also aus-

drücklich um individuelle, eigenmächtige, nichtstaatliche und nichtinstitutionel-

le Akteur:innen. In der Soziologie wird das als methodischer Individualismus be-

zeichnet. Dessen Wurzeln liegen in der Denktradition des Liberalismus und Kon-

traktualismus der Politischen Philosophie.Dabei wird von der Grundannahme aus-

gegangen, der Mensch sei in seinem Handeln frei und verantwortlich; Gemein-

schaftsbildung und Institutionalisierungen bauten sekundär darauf auf.

Luis Guarnizo und Michael Smith unterscheiden an anderer Stelle bei der

Untersuchung transnationaler Kleinunternehmer:innen die Unterscheidung zwi-

schen Transnationalität »from above« und »from below«.26 »Capital flow ohne

migration flow [zu betrachten] ist sinnlos [Hervorh. im Orig.]«, konstatiert auch

Karl Schlögel.27 Ökonomische Fragen sind von Anfang an ein wichtiger As-

pekt der sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung. Vor der Verbreitung des

transnationalen Modells war internationale Wirtschaftsmigration vorwiegend

als Subsystem des »Weltmarkts« verstanden worden.28 Mit dem transnationalen

Modell und dessen Identifikation der Transmigrierenden als Träger:innen der

Verflechtungsprozesse wird nun aber eine neue Gewichtung möglich: Migration

ist nicht mehr nur die Folge globaler Märkte, sondern Migrierte können auch aktiv

zur Etablierung grenzüberschreitender Märkte beitragen.

Die migrantische Bevölkerung kann als handelnde Akteurin des ökonomischen

Globalisierungsprozesses und auf Mikroebene selbst mit als Verursacherin neuer

25 Ebd.

26 Guarnizo, Luis E. und Michael P. Smith, The Location of Transnationalism. Transnationalism from

Below, New Jersey 2002; vgl. auch Portes, Alejandro, Luis E. Guarnizo und Patricia Landolt,

The Study of Transnationalism, S. 221.

27 Schlögel, Karl, Planet der Nomaden, S. 119.

28 Vgl. ebd.; auch z.B. Wallerstein, Immanuel, The Modern World-System,New York u.a. 1974ff.;

Frank, André Gunder, Kapitalismus und Unterentwicklung in Lateinamerika, Frankfurt a.M. 1969

u.a.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Philosophie der transnationalen Migration

ökonomischer Verflechtungen gedeutet werden. Der Fakt, dass die Höhe der Ri-

messen weltweit staatliche Entwicklungshilfe um das Vierfache übersteigt, mag

diese Annahme bestätigen. Portes, Guarnizo und Landolt stellen also ihr Modell

des Graswurzel-Transnationalismus vor, in dem einzelne handelnde Individuen den

Grundbaustein der transnationalen Netzwerke bilden. Die Individuen handeln so-

zial, politisch und ökonomisch, und tragen damit zu einer transnationalen Bewe-

gung »von unten« bei. Damit gewinnt das ökonomisch gerahmte Transnationa-

litätskonzept ein folgenreiches Distinktionsmerkmal gegenüber dem ökonomisch

verstandenen Globalisierungsbegriff: Transnationale Netzwerke sind aus tätigen

und eigenmächtigen individuellen Praxen geknüpft, während das »Subjekt« der

Globalisierung opak bleibt (»derMarkt«, »dieWirtschaft«, »das Kapital«, »derWes-

ten« etc.).

2.1.3 Transnationalität versus Integration?

Der Kritik von Portes, Guarnizo und Landolt, das Transnationalitätskonzept müs-

se gegenüber anderenMigrationstheorien stärker profiliert werden, schließen sich

auch andere an: Kann die transnationale Theorie Migrationsphänomene auf eine

Art undWeise gewinnbringend beschreiben,wie es integrationistischeMigrations-

modelle – zum Beispiel Assimilationsmodelle – nicht vermögen? Das transnatio-

nale Konzept muss sich der Frage stellen, wie sich trotz lebendiger, sozialer trans-

nationaler Netzwerke das soziale Zusammenleben im konkreten Lokalen gestalten

soll. Mit dem transnationalen Modell soll nach Auffassung seiner Autorinnen die

Perspektive der geschlossenen Nationalgesellschaften überwunden werden. Aber

es wird offengelassen, ob und wie Transmigrierende in lokale Gegebenheiten ein-

gebunden sind.

Eine ausführliche Kritik am Transnationalitätskonzept aus assimilationstheo-

retischer Sicht wird von Peter Kivisto formuliert. Kivisto findet das Ansinnen von

Glick Schiller u.a. »that social science must become unbound«29 bemerkenswert

originell.30 Aber er fasst das von den Anthropologinnen vorgestellte Modell so auf,

dass die programmatisch formulierte transnationale Perspektive den bisherigen

Migrationstheorien allesamt ihre Angemessenheit für die Beschreibung von Mi-

gration ab sofort abspräche.Die »neue« transnationaleMigrationsform erkläre sich

im Vergleich zu vorangehenden Formen historisch bloß durch die höhere Intensi-

tät aufgrund technologischer Möglichkeiten, was als neue Qualität der Migrati-

onsformen aber nicht überzeugend sei. Kivisto sieht keinen Grund, warum bishe-

rige Migrationstheorien, allen voran Assimilationstheorien, diese Prozesse nicht

29 Kivisto, Peter, Theorizing Transnational Immigration: A Critical Review of Current Efforts, in:

Ethnic and Racial Studies 24 (2001) 4, S. 549-577, hier S. 553.

30 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 97

ausreichend beschreiben können sollten.31 Es wird nach Kivistos Auffassung nicht

klar, worin die neue Qualität der Transmigration im Vergleich zu Emigrations- und

Immigrationsbewegungen liegen soll und was der theoretische Gewinn des Trans-

nationalitätsmodells sein soll.

»The historical contrast Glick Schiller et al. make is overdrawn […]. Immigrants in

the past offer ample evidence of concern about and active involvement in home-

land relations and issues. Remittances are nothing new […]. Immigrants in both

periods have sentmoney and goods to relatives and friends in the homeland. They

have been sources of information and support for individuals in their hometowns

contemplatingmigration. At the political level, they have been actively involved in

homeland politics […]. Return migration is not a new phenomenon. Neither is cir-

culatory migration, including seasonal migrations […]. Today’s transmigrants do

not look as different from yesterday’s immigrants as Glick Schiller et al. presume

them to be […]. On the other hand, should all immigrants today and yesterday be

viewed as transnational? What about the immigrants from either era that sever

family ties, care little if at all about homeland issues, and never return home? […]

Glick Schiller et al. fail to provide criteria by which we could make […] a distinc-

tion. Instead, we are left with a dichotomy between immigrants from the past

and transmigrants from the present.«32

Kivisto sieht demnach die historische Unterscheidung zwischen Immigrierenden

seit Ende des 19. Jahrhunderts und Transmigrierenden seit den 1980er Jahren als

überzeichnet an. Er vermisst Merkmale, anhand derer die Transmigration gegen-

über der Immigration erkennbar sei, denn es ließen sich auch frühere Migrations-

bewegungen als »transnational« bezeichnen.

Aus Kivistos Kritik wird zweierlei ersichtlich: Erstens sind die grenzüberschrei-

tenden Netzwerkstrukturen empirisch-historisch nichts Neues. Zahlreiche frühere

Migrationsformen können auf dieser Basis ebenfalls als transnational beschrieben

werden (vgl. die Begriffsklärung in Kap. 1.1). Damit sei unklar, was das Neue an

den gegenwärtigen Transmigrationsformen sein soll. Kivisto sieht in der neuen

Perspektive keinen allzu großen Gewinn und kommt daher zu dem Schluss, dass

das transnationale Modell gegenüber den alten Migrationsmodellen keinen Mehr-

wert habe.

Zweitens überzeugt ihn auch nicht die vage Bezugnahme auf den »globalen

Kapitalismus« und die Deutung der transnationalen Netzwerke als Bottom-up-

Globalisierung durch Portes, Guarnizo, Smith und Landolt.

31 Vgl. ebd., S. 552ff.

32 Ebd., S. 555f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Philosophie der transnationalen Migration

»It seems altogether obvious that all of the labor migrants in both of these eras

[19th and 20th century] can appropriately be viewed as […] ›children of capitalism‹.

The exigencies of the capitalist market shaped the lives of past immigrants and

shape the lives of present immigrants similarly […]. Most […] of Glick Schiller et

al.’s transmigrants are actually seeking incorporation into the capitalist system

rather than resisting it. Indeed, […], there was more evidence of resistance – from

socialists, communists, and anarchists with visions of an alternative to capitalism

– in the past than in the present […].«33

Die Gegenüberstellung von einem Transnationalismus von oben und einem Trans-

nationalismus von unten, bzw. zwischen einem globalökonomisch negativ konno-

tierten Globalisierungs- und einem positiv konnotierten Transnationalitätsbegriff,

wird als Merkmal der Migration der Gegenwart von Kivisto abgelehnt. Transmi-

grierende seien dadurch, dass sie Akteurspositionen im transnationalen Zusam-

menhang besetzen, gegen grenzüberschreitende Kapitalismusformen noch lange

nicht widerständig, insbesondere wenn es sich dabei um transnationale Kleinun-

ternehmungen handelt.34 Im Gegenteil: Er sieht in den Arbeiter:innenbewegungen

des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts einen viel größeren und konkreteren Wi-

derstand gegen globalen Kapitalismus gegeben als gegenwärtig.

Darüber hinaus bringt Kivisto den Aspekt der integrationspolitischen Anwend-

barkeit des Transnationalitätsmodells in den Diskurs ein. Kivisto stellt die Frage,

ob das transnationale Modell zu den integrationstheoretischen Diskursen35 etwas

beitragen kann. Wie stellt sich das Verhältnis zwischen Integrations- und Trans-

nationalitätstheorie dar?

»I would like to propose that the relationship between transnationalism and as-

similation ought to be seen in the same light as the relationship between assim-

ilation and ethnic pluralism and multiculturalism. Rather than abandoning as-

similation as the Glick Schiller et al. model proposes, or juxtaposing it to transna-

tionalism […] it would appear most appropriate to consider transnationalism as

one possible variant of assimilation. This is because at the moment that transna-

tional immigrants are working to maintain homeland connections, they are also

engaged in the process of acculturating to the host society.«36

33 Ebd.

34 Bei den meisten Beispielen von Portes, Guarnizo und Smith für einen Transnationalitätsbe-

griff »from below« handelt es sich um transnationale Kleinunternehmen.

35 Hier ist nicht das Integrationsmodell im engen Sinn, sondern der Sammelbegriff »Integra-

tionstheorien«, im angelsächsischen Sprachraum »assimilation theories«, gegenüber den

»Wanderungstheorien« gemeint; vgl. Kap. 1.2.

36 Ebd., S. 571.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 99

Kivisto eröffnet die Diskussion mit der Frage, wie das transnationale Modell in

ein Verhältnis zu anderen Migrationsmodellen zu setzen sei. Er selbst sieht Trans-

nationalität als eine Variante von Integration oder Assimilation. Demnach stellt

Transnationalität, ähnlich der Multikulturalismustheorie, eine integrationstheo-

retische Subkategorie dar. Die Perspektive und die Absichten von Integrations-

theorien sind für Kivisto der unabdingbare Ausgangspunkt, was einem besonders

anwendungsorientierten Interesse an Migrationstheorien geschuldet sein mag. Er

eröffnet mit seiner Kritik jedoch eine wichtige migrationssoziologische Debatte:

In welchem Verhältnis stehen Transnationalitäts- und Integrationsdenken?

2.1.4 Ethnologie37 und Migration

Da Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc von der fachlichen Ausrichtung her

Anthropologinnen (bzw. Ethnologinnen) sind, soll nachfolgend ein Blick auf die

Debatten der sozial- und kulturanthropologischen bzw. ethnologischen Methodo-

logie zur Zeit der Artikulation des transnationalenModells geworfenwerden. Arjun

Appadurai fasst die im Laufe des 20. Jahrhunderts konstant zunehmende Heraus-

forderung für die Ethnologie folgendermaßen zusammen:

»Ethnographie hat sich [der] Veränderung bei der sozialen, räumlichen und kul-

turellen Entstehung von Gruppenidentitäten [zu stellen]. In dem Maße, in dem

ganze Menschengruppen ihre traditionellen Orte verlassen und sich an anderen

neu zusammenfinden, die Geschichte ihrer Gruppe neu bestimmen und ihre eth-

nischen ›Projekte‹ umdefinieren, ist das Ethno in Ethnographie nicht mehr fest

umrissen undnichtmehr eindeutig bestimmbar. Die anthropologischenBeschrei-

bungsmethoden werden darauf reagieren müssen.«38

Die »Ethnien« bleiben nicht anOrt und Stelle und behalten nicht ihre »angestamm-

te« kulturelle Praxis bei. Dies wäre für die Forschung bequem und tatsächlich ba-

sierten ethnologische Untersuchungen lange Zeit auf einer solchen Vorannahme.

Stattdessen bewegen, verteilen und zerstreuen sich Ethnien, schreiben oder finden

Geschichten undGeschichte und transformieren und reflektieren sich als kollektive

Identität, wie Appadurai anmerkt. Insofern seien adäquate Beschreibungsmetho-

den erforderlich. Als ein solcher Versuch kann das transnationaleModell aufgefasst

werden.

37 Das Fach »Ethnologie« heißt im angelsächsischen Sprachraum »Anthropologie«. Auch im

deutschsprachigen Raum wird der Fachbereich mittlerweile oft als »Sozial- und Kultur-

anthropologie« bezeichnet.

38 Appadurai, Arjun, Globale ethnische Räume. Bemerkungen und Fragen zur Entwicklung ei-

ner transnationalen Anthropologie, in: Beck, Ulrich (Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft,

Frankfurt a.M. 1998, S. 11-40, hier S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Philosophie der transnationalen Migration

»Ethnography’s great strength has always been its explicit and well-developed

sense of location, of being set here-and-not-elsewhere.«39 Akhil Gupta und James

Ferguson sehen in der spezifischen Konzentration auf »Orte« und ihre Wahrneh-

mung eine ethnographische Stärke. EthnographischeMethoden wie beispielsweise

Teilnehmende Beobachtung erfordern eine besondere passiv-aktive Forschungs-

haltung, die ein Lokalbewusstsein erfordert und befördert. »Die Aufgabe der Eth-

nographie besteht nun im Entwirren eines Knäuels: Was bedeutet Örtlichkeit als

gelebte Erfahrung innerhalb einer globalisierten, enträumlichten Welt?«, fragt Ap-

padurai.40 Mit »Enträumlichung« (im englischen Original »deterritorialization«)

meint er die Entkopplung von Lokalität und Gruppenidentität.41 Die grundlegen-

de Dekonstruktion des Ethnienbegriffes führt dazu, dass der Forschungsfokus auf

die »Orte« gelegt wird, um der dort lebenden Bevölkerung und ihren multiplen

Identitäten möglichst unvoreingenommen begegnen zu können. Seit dem cultural

turn in den 1970er Jahren kann ein ethnologisches Erkenntnisinteresse an »frem-

den« Kulturen genauso auf die »eigene« Kultur standardmäßig angewendet wer-

den.42 »One of the most profound issues raised by recent work in anthropology

is the question of the spatialization of difference.«43 Die alte ethnologische Di-

chotomie von »fremd/anders« und »eigen« wurde »zerräumlicht«. Die Differenzen

haben sich umverteilt.

Eine weitere methodologische Herausforderung besteht nach Appadurai »dar-

in, die kosmopolitisch-kulturellen Formen […] der modernenWelt zu untersuchen,

ohne dabei demWesten oder einem davon abgeleiteten Modell logische oder chro-

nologische Priorität einzuräumen.«44 An dieser Aufgabe arbeiten sich seit dem

postkolonialen Paradigmenwechsel die Ethnologie bzw. die Sozial- und Kultur-

anthropologie, die Kultur-, die Literatur- und die Regional- und Geschichtswis-

senschaften ab.45

39 Gupta, Akhil und James Ferguson, Discipline and Practice: ›The Field‹ as Site, Method, and

Location in Anthropology, in: Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, The Transnational Studies

Reader,New York/London 2008, S. 87-103, hier S. 96.

40 Appadurai, Arjun, Globale ethnische Räume, S. 19.

41 Vgl. ebd.

42 So zumBeispielWillis, Paul, »Profane Culture«: Rocker,Hippies: Subversive Stile der Jugendkultur,

Frankfurt a.M. 1981 (zuerst 1978).

43 Gupta, Akhil und James Ferguson, Discipline and Practice, S. 94. »The unspoken premise that

›home‹ is a place of cultural sameness and that difference is to be found ›abroad‹ has long

been part of the common sense of anthropology. Yet some of our contributors […] begin their

›fieldwork‹ with the opposite premise – that home is from the start a place of difference«,

ebd.

44 Ebd., S. 13.

45 Vgl. beispielsweise Conrad, Sebastian, Shalini Randeira undReginaRömhild (Hg.), Jenseits des

Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt

a.M./New York 2013 (zuerst 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 101

Kurz, nach Appadurai bzw. Gupta/Ferguson müssen in der Ethnographie

folgende Elemente neu sortiert werden: 1. die zu erforschende Gruppe; 2. deren

Selbstverständnis; 3. ihre Verteilung auf dem Globus und die daraus wiederum

resultierenden Folgen für Punkt 1 und 2; sowie 4. ihre lokale Erfahrung und gelebte

Praxis vor Ort, was ebenfalls in Bezug zu den Punkten 1 bis 3 erfolgenmuss. Zuletzt

muss den Ergebnissen postkolonialer Kritik Rechnung getragen werden und es

soll versucht werden, dem »Westen« weder logisch noch chronologisch Priorität

einzuräumen.

Kann das transnationale Modell diese Forderungen erfüllen? Die Entkoppelung

von Territorialität und Gruppenidentität und die Forderung Appadurais nach ent-

sprechender methodologischer Konsequenz ist erklärter Teil des transnationalen

Programms. Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc formulieren ausdrücklich

den Wunsch nach »unbounded societies«, nach unumgrenzten Sozietäten. Kon-

kret könnten zahllose transmigrantische Gruppen auf ihre globale Verteilung, kul-

turelle Praxis und Identität hin erforscht werden. Die Punkte 1 bis 3 könnten somit

erfüllt werden. Zur Beschreibung lokaler Lebenswelten scheint das transnationa-

le Modell nach bisheriger hiesiger Einschätzung allerdings weniger geeignet zu

sein. Der lokale Bezug des transnationalen Konzeptes erfolgt in der Rahmung des

Nationalstaats, was eine sehr große lokale Unschärfe mit sich bringt und metho-

dologisch und sozialtheoretisch fatal ist (vgl. Kap. 2.2.3 zum methodologischen

Nationalismus). Lokalität kann mit Sicherheit in bestimmten Zusammenhängen

nationalgesellschaftliche Parameter aufweisen, aber grundsätzlich muss es keine

notwendige Verbindung zwischen dem Lokalen und dem Nationalen geben und

schon gar nicht sind sie gleichzusetzen. Eine Schwäche des transnationalen Mo-

dells scheint also die Unschärfe des Lokalen zu sein.

Wird im transnationalen Konzept dem »Westen oder einem davon abgeleiteten

Modell logische oder chronologische Priorität« eingeräumt? Diese Frage kann ein-

mal mit Ja und einmal mit Nein beantwortet werden. Ja, denn der Begriff der Nati-

on, so gut wie unumstritten eine »Erfindung desWestens«, spielt im transnationa-

len Modell eine zentrale historische Rolle, da es »Nationen« sind, die überschritten

werden. Das heißt, in seiner Genese räumt Transnationalität dem nationalen (und

damit einem »westlichen«) Modell logische und chronologische Priorität ein.

Andererseits tut es das in seiner Struktur aber nicht, denn das transnationale

Modell hat gegenüber zahlreichen Globalisierungs- oder Migrationstheorien den

großen Vorteil, dass es äquilibristisch konstruiert ist: Erstens spielt es überhaupt

keine Rolle, wo und wie auf dem Globus sich transnationale Netzwerke aufspan-

nen. Transnationale Verbindungen können sowohl ganz ohne Bezug auf »denWes-

ten« auskommen als auch im Falle einer Bezugnahme auf denWesten dann in einer

Balance zwischen der einen und der anderen Nation oder Nationalgesellschaft be-

stehen. Es findet strukturell keine Hierarchisierung und keine Wertung der betei-

ligten Herkunfts- und Niederlassungsländer statt, auch wenn es sich faktisch um

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Philosophie der transnationalen Migration

ungleichgewichtige Verhältnisse handeln kann oder handelt. Zweitens: Wenn die

Transmigrant:innen sozialtheoretisches Subjekt des Transnationalen sind, kann

von ihnen aus argumentiert werden – und nicht von einer Position »des Westens«,

»des Nordens«, »des Südens«, »des Orients«, »des Okzidents«, »des Zentrums«

oder »der Peripherie« etc. aus. Rein strukturell wird mit dem Transnationalen Kon-

zept also dem »Westen« oder einem davon abgeleiteten Modell keine logische oder

chronologische Priorität eingeräumt. Dieser äquilibristische Charakter des transna-

tionalen Modells kann gegenüber anderen Modellen einen Vorteil darstellen.

2.1.5 Erste Zusammenfassung:

Ein Perspektivenwechsel in der Migrationsforschung

Die erste Phase zusammenfassend zeichnen sich bisher fünf Aspekte des transna-

tionalen Modells ab: a) die Subjektposition der Transmigrant:innen, b) der Netz-

werkcharakter der sozialenGruppe, c) das Problemdes fehlenden historischen oder

systematischen Kriteriums von empirischer Transmigration, d) die Neubewertung

von (sozialen) Grenzen und e) das Problem des Ortes.

a) Die Subjektposition der Transmigrierenden

Die Formulierung des transnationalen Modells durch die drei Anthropologinnen

Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc kommt einem Paradigmenwechsel gleich.

Fortan existiert ein Konzept, bei dem nicht die Nationalgesellschaften den Aus-

gangspunkt für die Erforschung von Migration darstellen, sondern transnationa-

le Netzwerke. Mit der Identifikation der Transmigrierenden als sozialtheoretische

Träger:innen dieser Netzwerke wird der Paradigmenwechsel komplett:Migrierende

sind fortan als Trägerentität (Subjekt) von Sozietät(en) denkbar.

Die Begriffe »Emigration« und »Immigration« werden in ihrer Bedeutung da-

mit stark eingeschränkt: Nur noch unter bestimmten Voraussetzungen und unter

einer spezifischen Perspektive – nämlich aus der Perspektive der aufnehmenden

oder entlassenden Gesellschaft –, sowie unter bestimmten Migrationsbedingun-

gen kann von Immigration gesprochen werden. Der Begriff der Transmigration

wird sich im Diskurs nicht konsequent durchsetzen, was auch daran liegt, dass

transnationale Migration in empirischer »Reinform« eher selten auftritt. Vielmehr

wird von zahlreichen Migrations-Mischformen gesprochen, wobei Transnationa-

lität eine wichtige Rolle spielt (vgl. Kap. 2.2.2). Das spezifisch Neue am transna-

tionalen Modell ist also weniger die Datenlage selbst als vielmehr die neue Sicht

auf Migrationsphänomene. Und dieser Perspektivenwechsel wirkt nachhaltig. Die

sozialtheoretische »Revolution« besteht darin, dass das migrantische Individuum

mit der transnationalen Wende als Träger von Sozietät überhaupt denkbar ist und

bleibt. Gleichzeitig fällt auf, dass es das bisher nämlich nicht war.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 103

Daran anknüpfend erkennen Portes, Guarnizo und Landolt im transnationalen

Modell einen Bottom-up-Globalisierungsbegriff. Sie versuchen, einen Graswurzel-

Transnationalismus methodisch auf die Weise grundzulegen, dass das einzelne

migrantische Individuum und sein Netzwerk als analytischer Grundbaustein an-

genommen wird. Damit stellen sie die Idee der Transnationalität in eine libera-

le Denktradition: Es wird angenommen, der Mensch sei grundsätzlich in seinem

Handeln frei und verantwortlich, und jegliche Sozialstruktur baue darauf auf.

b) Der Netzwerkcharakter

Transnationalität wird von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc definiert als

Prozess, in dem Immigrierende soziale Felder schaffen, die das Land ihrer Herkunft

und das Land ihrer Niederlassung miteinander verbinden. Es handelt sich bei den

transnationalen Lebenspraxen der Migrant:innen um soziale Netzwerke. In ihrer

Genese stehen die transnationalen Netzwerke in Bezug zum Begriff der Nation

und damit zu einem kulturellen Modell des »Westens«. In ihrer Struktur sind sie

aber von bestimmten Nationalstaaten oder Kulturräumen unabhängig und weisen

einen äquilibristischen Charakter auf.

Die migrantische Bevölkerung verbindet über ihre Netzwerke zwei oder mehr

Gesellschaften miteinander. Das kann sowohl in Form von A + B = A und B, also

einem Nebeneinander der beiden Gesellschaften oder Kulturen, als auch in Form

von A + B = C, also als Entwicklung, geschehen. Wichtig dabei ist, dass immer

beides möglich ist, was im Übrigen die transitive und intransitive Funktion des

Verbs transcendere abbildet. Transnationalität umfasst transitive und intransitive,

damit dialektisch-historische Prozesse.

c) Das Problem des fehlenden historischen oder systematischen Kriteriums von

empirischer Transmigration

Quantität und Intensität transnationaler Migrationsformen und Kommunikati-

onsformen sind relativ und können auch aus anderen Migrationsmodellen heraus

beschrieben werden. Ebenso kann eine historische Abgrenzung zu früheren Mi-

grationsformen nicht erfolgreich vorgenommenwerden, da sich rückblickend viele

Migrationsbewegungen früherer Epochen ebenfalls als »transnational« bezeichnen

lassen (vgl. auch Kap. 1.1). Somit kann festgehalten werden, dass als signifikantes

Kriterium transnationaler Migration vor allem die Forschungsperspektive gelten

kann. Das dezidierte Merkmal transnationaler Migration liegt in der jeweiligen

Betrachtungsweise: Es ist keine Frage von Quantität und Intensität, sondern eine

der Perspektive.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Philosophie der transnationalen Migration

d) die Neubewertung von (sozialen) Grenzen

Mit dem transnationalen Konzept wird auch die Frage nach der Umgrenzung so-

zialer Entitäten aufgeworfen. Per definitionem handelt es sich bei der Gruppe der

Transmigrierenden um eine soziale Entität, die andere soziale Grenzen – die der

Nationalgesellschaften – überschreitet. Gleichzeitig ist die »Grenze« der transmi-

grantischen Gruppe nicht klar bzw. sie bleibt offen, da es kein Kriterium gibt, das

eine potenzielle Teilhabe von vornherein ausschließen könnte. Die Idee einer So-

zietät, die über ihre Außengrenzen definiert ist, wird mit dem transnationalen

Modell infrage gestellt.

e) das Problem des Ortes

In Auseinandersetzung mit methodologischen Fragen der Ethnologie wurde deut-

lich, dass eine Schwäche des transnationalen Modells in der unzureichenden Ge-

wichtung der lokalen Lebenspraxis besteht.DieWürdigung desOrtes ist eine tradi-

tionelle Stärke ethnographischer Methoden. Im transnationalen Modell erfolgt der

Bezug auf konkrete Orte nur abstrakt über die Kategorie der Nationalgesellschaft,

weswegen er unscharf bleibt und was im Forschungsdesign – ungewollt – in me-

thodologischen Nationalismus münden kann (vgl. Kap. 2.2.3). Die Kritik vonseiten

der Integrationstheorie schlägt im Grunde in diese Kerbe; gleichzeitig wird aller-

dings erkennbar, dass auch die Integrationstheorie dem konkreten Phänomen vor

Ort gegenüber unscharf bleiben kann, wenn ein lokales Verhältnis im Rahmen (na-

tional-)gesellschaftlicher Parameter verhandelt wird. Es ist festzuhalten, dass der

integrationistischen Argumentation mit dem transnationalen Paradigmenwechsel

eine Argumentation gegenübersteht, die sie unter Rechtfertigungsdruck setzt. In

der zweiten Phase der Entwicklung des Transnationalitätsbegriffs differenzieren

sich die Aspekte weiter aus.

2.2 Zweite Phase: Transnationale Räume

In der zweiten Phase der Entwicklung des Modells wird ein Konzept entwickelt,

das die Gruppe der Migrierenden und Migrierten als bestimmte gelebte Sozial-

räume auffasst und damit eine transnationale soziale (Untersuchungs- oder Ana-

lyse-)Einheit zugrunde zu legen versucht (Kap. 2.2.1). Sodann ist ein Blick auf die

äußerst zahlreichen und vielfältigen Anwendungen desModells in der empirischen

Forschung zu werfen. In Auseinandersetzung mit verschiedenen Fällen konkreter,

gelebter Transnationalität tauchen wiederum neue methodologische und philoso-

phische Fragen auf (Kap. 2.2.2). Bei Betrachtung der empirischen Forschungser-

gebnisse zeigt sich auch, dass ein zentrales Problem der Migrationssoziologie der

methodologische Nationalismus ist (Kap. 2.2.3). Dazu werden Lösungsvorschlä-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 105

ge aus der empirischen Methodik (Kap. 2.2.3.1) und der Transnationalitätstheorie

(Kap. 2.2.3.2) vorgestellt.

2.2.1 »Transnationale Soziale Räume«

Im deutschsprachigen Raumfindet das transnationaleModell um die Jahrtausend-

wende vor allem durch Thomas Faist und Ludger Pries Verbreitung. Es gelingt da-

bei, dem Transnationalitätskonzept mit der Definition von »Transnationalen So-

zialen Räumen« Profil zu geben. Nach Ludger Pries stehen im Mittelpunkt der

Transnationalitätsforschung

»wirtschaftliche, kulturelle, politische und soziale Beziehungen und Verflechtun-

gen, die die Grenzen der Nationalstaaten überschreiten, aber nicht in erster Li-

nie zwischen den Staaten bzw. Regierungen entwickelt werden. Gleichzeitig han-

delt es sich um soziale Beziehungen, Netzwerke und Sozialräume, die nicht global

und erdumspannend, gleichsam überall und ›de-lokalisiert‹ vorhanden sind, son-

dern die sich zwischen sehr spezifischen Orten und Plätzen über nationalstaatli-

che Grenzen hinweg aufspannen.«46

Wie schon Glick Schiller, Portes u.a. betont Pries, dass es sich bei transna-

tionalen Akteur:innen um nichtstaatliche handelt. Außerdem ist für ihn von

zentralem Interesse, inwieweit transnationale soziale Räume lokal und territorial

beschreibbar sind. Es geht ihm »um das Verhältnis zwischen den sozialen und

den geographischen Räumen, in denen die Menschen ihr Leben führen.«47 In

Die Transnationalisierung der sozialen Welt erarbeitet Pries dazu Unterscheidungs-

merkmale. Transnationalisierung ist dabei wie Internationalisierung, Renationa-

lisierung, Supranationalisierung, Globalisierung, Glokalisierung und Diaspora-

Internationalisierung (»Zerstreuung«) ein Vergesellschaftungsprozess, bei dem

allerdings die Akteursperspektive der transnationalen Migrant:innen besonders

betont wird. Die sieben genannten Vergesellschaftungsprozesse werden mit

bestimmten Raumvorstellungen in Verbindung gebracht. Der Internationalisie-

rung, der Renationalisierung, der Globalisierung und der Supranationalisierung

bescheinigt Pries ein Raumkonzept, das er absolutistisch oder essentialistisch

nennt, weil es auf einer doppelten Verschränkung von Sozialraum und geogra-

phischem Flächenraum basiert.48 Das wird in der Migrationsforschung auch als

»Container-Prinzip« bezeichnet und bedeutet, dass es in einem geographisch

zusammenhängenden Territorium nur einen bestimmten Sozialraum gibt und

46 Pries, Ludger,Die Transnationalisierung der sozialenWelt: Sozialräume jenseits vonNationalgesell-

schaften, Frankfurt a.M. 2008, S. 13.

47 Ebd., S. 12.

48 Vgl. ebd., S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Philosophie der transnationalen Migration

dass umgekehrt jeder Sozialraum genau einen geographischen Raum einnimmt.49

Glokalisierung, Diaspora-Internationalisierung und Transnationalisierung hin-

gegen haben nach Pries ein relativistisches Raumkonzept zur Grundlage, das

heißt, der territoriale Raum und der soziale Raum sind nicht deckungsgleich.

Glokalisierung sei als eine lokale Sozietät-Raum-Beziehung zu verstehen,50 die

Diaspora-Internationalisierung entspräche einer zunehmenden Vernetzung zwi-

schen verschiedenen Orten, wobei ein Ort (der auch nur imaginiert sein kann)

Zentrumsfunktion einnimmt,51 und bei der Transnationalisierung sei eine eher

»gleichgewichtige Bedeutung der unterschiedlichen Lokalitäten im Ländergrenzen

überspannenden sozialräumlichen Beziehungsgeflecht«52 festzustellen.

Transnationalität sei darüber hinaus weder global, noch de-lokalisiert, noch

lokal.53 Man könne »Transnationalisierung als die Zunahme pluri-lokaler und de-

zentraler dauerhafter und dichter Sozialbeziehungen und Austauschverhältnisse

betrachten, die sich über die essentialistischen Containerräume von Nationalge-

sellschaften hinweg erstrecken.«54 Transnationalisierung erfolgt nach Pries im Ge-

gensatz zur Zerstreuung diasporischer migrantischer Gemeinschaften also dezen-

tral und pluri-lokal. Es sind immer mindestens zwei oder mehr Orte beteiligt und es

gibt keinen Ort im transnationalen Gefüge, der gegenüber den anderen im Netz-

werk befindlichen Orten eine herausragende Bedeutung hat.55

Weiter lässt sich aus dem Zitat schließen, dass in den nationalgesellschaftli-

chen Behälter-Räumen sozialer und geographischer Raum zwar deckungsgleich,

aber nicht undurchlässig vorgestellt sind, denn es können sich Sozialbeziehungen

und Austauschverhältnisse darüber hinweg erstrecken. Die Umgrenzungen sind

also, auch wenn sie Grenzen sind, permeabel. Auch der »absolutistische« soziale

Raum befindet sich ständig in einem Austauschprozess »nach außen« und damit

in einem Wandel. Aber er hat von der Idee her Umgrenzungen, die ihn definieren.

Es bedeutet weiter, dass der geographisch relative Sozialraum des Transnationa-

len an verschiedenen Orten in »Nationalcontainern« verankert sein kann. Wenn

diese Sozialräume aber nur an Orten verankert sind, sind sie zunächst auf die

Nationalbehälter nicht direkt angewiesen, vielmehr beziehen sie sich auf diese über

49 Vgl. ebd., S. 45.

50 Vgl. ebd., S. 152ff.

51 Vgl. ebd., S. 156ff.

52 Ebd., S. 160.

53 Vgl. ebd., S. 14.

54 Ebd., S. 161.

55 Was in der konkreten (post-)migrantisch-transnationalen Lebenspraxis so sicherlich nicht

zutreffend ist, da wohl meistens ein benennbarer Lebensmittelpunkt besteht. Allerdings

sind in der Praxis ohnehin stets Mischformen verschiedener migrantischer Theoriemodelle

zu finden. Hier geht es eher darum, den Charakter des transnationalen Modells zu präzisie-

ren.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 107

den Ort. Konkret lässt sich daraus beispielsweise ableiten, dass in (post-)migran-

tischen Lebenspraxen, die an Orten gelebt werden (»Berlin«, »New York« etc.) aus

transnational-migrantischer Perspektive in Bezug auf den gelebten Ort kein sozi-

altheoretischer Rechtfertigungs- oder Erklärungsdruck besteht, wie es unter dem

Integrationsparadigma der Fall ist. Im transnationalen Zusammenhang kann die-

ser Druck erst durch die Beziehung zwischen Ort und definiertem »Nationalcontainer«

– beispielsweise beim Gang zur Ausländerbehörde – entstehen. Es muss zwischen

den Orten der Lebenspraxis und den aufgrund ihrer theoretischen Struktur normativ

definierten Nationalbehältern getrennt werden.

Pries legt ebenfalls Wert darauf, ›Translokalisierung‹ nicht mit ›Delokalisie-

rung‹ zu verwechseln, und den Begriff der ›Deterritorialisierung‹ lehnt er als un-

angemessen ab, da das menschliche Leben trotz Kommunikationsmöglichkeiten

und Mobilität an erfahrbare Lokalität gebunden bleibe.56 Orte spielen weiter eine

wichtige Rolle für die Lebenspraxis, egal wie »globalisiert« sich die Welt präsen-

tiert.

»Wie kann angesichts von Phänomenen und Prozessen, die eben nicht mehr na-

tionalgesellschaftlich eingefasst sind, deren Charakterisierung auf den Bezugs-

begriff der Nation und des Nationalen aufbauen? Warum wird das Nationale als

Bezugsgröße im Begriff ›transnational‹ bemüht, um etwas sich über die Natio-

nalstaaten und die Nationalgesellschaften hinweg Aufspannendes zu charakteri-

sieren? […] Wenn man […] davon ausgeht, dass sich mit der zunehmenden Inter-

nationalisierung und Globalisierung die Bedeutung nationaler Grenzen oder gar

von geographisch-räumlichen Bezügen überhaupt immer weiter relativiert, dann

schwindet mit den Nationen auch der Ankerpunkt für das durch sie bezeichnete:

das Transnationale.«57

Pries fragt berechtigterweise, warum das Nationale als Bezugsgröße im Transna-

tionalitätsbegriff bemüht wird, wo dieser doch jenes gar abzuschaffen im Stan-

de sein könne. Zum einen konnte oben festgestellt werden, dass die Verbindung

zwischen Transnational und National über konkrete gelebte Orte erfolgt. Zum an-

deren kann nochmal in Erinnerung gerufen werden, dass transcendere ein sowohl

transitives als auch intransitives Verb ist. Die intransitive Bedeutung von Transna-

tionalität kann mit dem Modell der Transnationalen Sozialen Räume identifiziert

werden. Hier findet ein (Hin-)Überschreiten statt, das in der historischen Genese

vom Nationalitätskonzept abhängig, in seiner Struktur aber davon unabhängig ist

und das eine neue Qualität darstellt. Das zeigte sich auch darin, dass eine Ver-

bindung zum gelebten Ort sehr wohl von unmittelbarer Bedeutung für transna-

56 Vgl. Pries, Ludger, Die Transnationalisierung der sozialen Welt, S. 29f.

57 Pries, Ludger, Transnationalisierung. Theorie und Empirie grenzüberschreitender Vergesellschaf-

tung,Wiesbaden 2010, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Philosophie der transnationalen Migration

tionale soziale Räume ist, aber dass die Verbindung zum »Nationalcontainer« nur

mittelbar über den Ort besteht. Transnationalität ist also ein historischer Begriff.

Bei der Reflexion auf das zunehmende Überschreiten von Nationalstaatsgrenzen –

oder soziologisch: Nationalgesellschaften –wird die historische Bedeutung dessen

mitgedacht. Das transitiv-intransitive Moment des Transnationalen kann dialek-

tisch aufgefasst werden: durch die Überschreitung von »Nationalgesellschaften«,

die stattfindet, werden diese in einem hegelschen Sinne aufgehoben und in einen

Zustand der »gespeicherten Geschichte« überführt. In dem Sinn könnte Transna-

tionalität auch Postnationalität genannt werden. Wie schon bei der Vorstellung des

transnationalen Modells als analytischer Rahmen zur Beschreibung von Migrati-

onsprozessen durch Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc anklang, ist auch für

Pries die Perspektive der transmigrantischen Bevölkerung von grundlegender Be-

deutung für das Konzept. »Als ›von unten‹ wachsende Tendenz realer menschlicher

Verflechtungsbeziehungen kann die Transnationalisierung der sozialen Welt auch

ein wichtiges oder vielleicht das wichtigste Ferment im widersprüchlichen Pro-

zess der Herausbildung einer real existierenden transnationalen oder garWeltbür-

gergesellschaft sein«, vermutet Pries.58 Hier klingt auch die Idee von Portes u.a.

an, Transnationalität könne einen Bottom-up-Globalisierungsbegriff darstellen. Es

finden sich noch in anderen Ansätzen Tendenzen, aus dem Konzept programma-

tische Perspektiven und sogar politische Hoffnungen zu schöpfen (vgl. Kap. 2.2.4

und 2.3.1). Welche Hoffnungen auch damit verbunden sein mögen, definitiv lässt

sich vor demHintergrund der historischen Dimension des Transnationalen sagen,

dass beim Transnationalitätskonzept ausdrücklich nichtstaatliche Akteur:innen als

Trägerentität eines historischen Prozesses identifiziert werden.

»Gerade am Beispiel der internationalen Arbeitsmigration lässt sich verdeutli-

chen, wie eine wachsende Anzahl von Menschen und Familien ihr Leben in trans-

nationalen Sozialräumen wahr-nehmen im doppelten Sinne des Wortes: Sie neh-

men einerseits die für sie relevante alltägliche Lebenswelt als ein Ensemble von

mehreren Plätzen und Orten zur Kenntnis, welches sich über Ländergrenzen hin-

weg erstreckt. Andererseits bestimmt dieser transnationale Sozialraum nicht nur

ihre ›Weltsicht‹ und Weltdeutung, sondern konstituiert auch ihren Aktionsraum,

den sozialen und geographischen Raum ihrer Handlungsmöglichkeiten, ihrer Er-

werbsverläufe und -strategien ebenso wie ihre Familienstrukturen und Lebens-

projekte.«59

Das transmigrantische Individuum ist nicht nur ein transnational handelndes,

sondern auch ein transnational erkennendes Subjekt. Die Transmigrierenden neh-

men aus ihrer transnationalen Perspektive heraus dieWelt wahr, sortieren sie nach

58 Pries, Ludger, Die Transnationalisierung der sozialen Welt, S. 46.

59 Ebd., S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 109

ihrenMaßstäben und handeln danach. Transnationalität hat also auch erkenntnis-

theoretische Implikationen.60 Thomas Faist definiert Transnationale Soziale Räu-

me folgendermaßen:

»Transstaatliche Räume sind plurilokale Bindungen von Menschen, Netzwerken,

Gemeinschaften und Organisationen, die über die Grenzen von mehreren Staa-

ten hinweg bestehen. Diese transstaatlichen Bezügeweisen eine hoheDichte und

Frequenz auf und dauern in ihren langlebigen Formen über eine Menschenge-

nerationhinaus. Kreisläufe vonMenschen,Waren, Geld, Symbolen, Ideenundkul-

turellen Praktiken charakterisieren diese transstaatlichen Bindungen.«61

Verschiedene Typen von transnationalen Räumen werden anhand von Ausmaß,

Netzwerks-, Organisations- und Gemeinschaftscharakter noch weiter ausdifferen-

ziert.Die »plurilokalen Bindungen«weisen darauf hin, dass tatsächlichOrtsbezüge

eine Rolle spielen müssen. Die Bindungen finden zwischen Orten statt. Der Begriff

des Ortes war im transnationalen Modell bisher unzureichend betrachtet worden,

was, wie in Kapitel 2.1.4 bereits festgestellt wurde, unter anderem an der Unschär-

fe des Lokalitätsverständnisses liegt. Faists Bindungen und Bezüge weisen eine

hohe Dichte und Frequenz auf und seien in ihren langlebigen Formen dadurch ge-

kennzeichnet, über eine Menschengeneration hinaus zu dauern. Damit wird ein

praktikables Merkmal angeboten, um transnationale soziale Räume von vorüber-

gehenden transnationalen Kontakten, von Tourismus, von Arbeits- und Studien-

aufenthalten im Ausland oder Ähnlichem abzugrenzen.

»›Raum‹ [der transnationale soziale] bezieht sich auf die sozialen und symbo-

lischen Beziehungen von Akteuren in und zwischen Territorien bzw. Orten«, wird

weiter präzisiert.62 Diese transnationalen Bindungen seien durch Kreisläufe von

Menschen, Waren, Geld, Symbolen, Ideen und kulturellen Praktiken charakteri-

siert. Es geht nicht nur um die Wanderung von Personen, sondern damit ein-

60 Einen Anknüpfungspunkt können Flussers Überlegungen zu seiner Philosophie der Emigra-

tion (vgl. Kap. 1.3.5) bilden.

61 Faist, Thomas, Grenzen überschreiten. Das Konzept ›Transstaatliche Räume‹ und seine An-

wendungen, in: Ders. (Hg.), Transstaatliche Räume.Politik,Wirtschaft undKultur in und zwischen

Deutschland und der Türkei, Bielefeld 2000, S. 9-56, hier S. 13. Faist spricht hier von transstaat-

lichen Räumen, weil sich das Forschungsinteresse an dieser Stelle auf die Konsequenzen von

Migration für Staatsbürgerschaft undZivilgesellschaft richtet (vgl. ebd.). Auchdie erste deut-

sche Übersetzung des Textes von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc erfolgt interessan-

terweise im Zusammenhang der politikwissenschaftlichen Frage nach Staatsbürgerschaft

(vgl. Basch, Linda u.a., Transnationalismus). Der Begriff der Transstaatlichkeit setzt sich in

der Migrationssoziologie aber nicht durch und auch Faist kehrt aus migrationstheoretischen

Gründenwieder zumTerminus »transnational« zurück. Vgl. Faist, Thomas,Margit Fauser und

Eveline Reisenauer, Das Transnationale.

62 Faist, Thomas, Grenzen überschreiten, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Philosophie der transnationalen Migration

hergehend auch um alles, was Menschen materiell, kulturell und ideell mit sich

tragen. »Das grundlegendste Element Transnationaler Sozialer Räume ist die Transaktion

oder Bindung […] zwischen individuellen oder kollektiven Akteuren. Die regelmä-

ßigen Praktiken verknüpfen sich zu sozialen Strukturen, die wiederum Praktiken

beeinflussen [Hervorh. C.E.].«63WennMenschen sich bewegen, bewegen sich ihre

Gebräuche mit. Somit sind die transnationalen Netzwerke auch viel mehr als nur

personelle oder finanzielle Verhältnisse: Im transnationalen Raum werden kultu-

relle Praktiken, Symbole, Ideen, Normen und Mentalitäten geteilt: Wer denselben

transnationalen Raum teilt, spricht dieselben Sprachen, hält sich an dieselbenHöf-

lichkeitsgebote oder kennt dieselben Kinderlieder. Diese Gebräuche können aus

beiden Kulturen und Sprachen stammen und es können, wie in Kapitel 2.1.1 bereits

deutlich wurde, Doppelkenntnis und Mischformen entstehen. Im transnationalen

Raum können diese doppelten Kenntnisse geteilt werden, ohne dass der Einzelne

sich gegenüber anderen erklären muss. So ergibt sich ein Zusammengehörigkeits-

gefühl. Dadurch, dass die Praktiken, Geschichten und Sprachen von Generation

zu Generation weitergegeben werden, erhalten sich transnationale Räume über

die Dauer eines Menschenlebens und können sogar älter sein als die Nationen, die

sie nachträglich definieren.

Wie oben bereits dargelegt, musste auch in der sozialwissenschaftlichen

Migrationsforschung erst die Erfahrung gemacht werden, dass sich über die

Generationenfolge nicht notwendigerweise eine Assimilation an die Aufnahme-

gesellschaft vollzieht. Es kann nun von transnationalen Lebenswelten gesprochen

werden, von transnationalen Gemeinschaften und aufgrund ihrer geteilten Praxis

und (Symbol-)Sprachen identifizierbaren Gruppen. Das heißt, es kann ein be-

stimmter transnationaler Raum auch als Analysegrundlage verwendet werden,

da er definierbar ist. Dazu verliert die Mobilität an sich an Bedeutung: Auch

relativ immobile Individuen können Teil Transnationaler Sozialer Räume sein.

Transnationale Soziale Räume besitzen das Potenzial, sehr stabile und feste soziale

Gebilde zu werden.

»Das Konzept ›Transstaatliche Räume‹ knüpft […] an sozialwissenschaftlich in-

spirierten Raumkonzepten an, die Räume nicht bloß als Container von sozialen Be-

ziehungen fassen […], sondern Orte immer in Bezug zu Bindungen und davon ab-

leitbaren Strukturen verstehen.«64 Es handelt sich bei der Vorstellung des transna-

tionalen Raumes entgegen des nationalgesellschaftlichen Container-Denkens nicht

um einen »Behälter-Raum«. Der transnationale Raum definiert sich nicht über sei-

ne Grenzen, sondern bestimmt sich aus seiner inneren Struktur (aus seinen Bin-

63 Faist, Thomas, Margit Fauser und Eveline Reisenauer, Das Transnationale, S. 24.

64 Faist, Thomas, Grenzen überschreiten, S. 48. Bourdieus Begriff könnte als Vorbild eines sol-

chen sozialen Raumes gedient haben, vgl. Bourdieu, Pierre, Sozialer Raum, symbolischer

Raum, in: Ders., Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handels, Frankfurt a.M. 1998, S. 13-27.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 111

dungen) heraus. Orte in diesem Raum werden immer schon in ihrer Beziehung

zu anderen Orten aufgefasst, das heißt, die im Raum enthaltenen Elemente sind

tatsächlich nicht in ihm enthalten, sondern bilden den Raum überhaupt erst. Der

Raum hat damit keinen »Rand« in dem Sinne, sondern ist allein aus Beziehungen

aufgespannt. Ohne die Beziehungen, die ihn konstituieren, wäre der Raum nicht.

Das ist ein grundlegender Unterschied zur Vorstellung der durch territoriale Gren-

zen definierten Nationalgesellschaft. Damit knüpft Faist auch an die Absicht von

Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc an, das Transnationale als »unumgrenzte

Sozietäten« begreifen zu wollen. Mit der Soziale-Räume-Vorstellung macht er ei-

nen Vorschlag, wie sich »unbounded societies« beschreiben lassen und trotz ihrer

Grenzenlosigkeit fassbar gemacht werden könnten.

Zusammengefasst, Transnationalisierung erfolgt nach Pries dezentral und plu-

rilokal bei Verankerung in umgrenzten Nationalstaatsgebilden. Das hat zur Folge,

dass der transmigrantische Bezug aus einem transnationalen sozialen Raum her-

aus zu einer Nationalgesellschaft nur mittelbar über den gelebten Ort erfolgt. Gelebte

Lokalität kann den transnationalen sozialen Raum mit dem nationalgesellschaftli-

chen »Behälter«raum, der umgrenzt, aber nicht undurchlässig ist, verbinden.Wei-

ter kann konstatiert werden, dass Transmigrierende nicht nur als handelnde Ak-

teur:innen , sondern auch in erkenntnistheoretischer Hinsicht Subjektposition ein-

nehmen. Und schließlich zeigt sich, dass Transnationalität auch aus sozialwissen-

schaftlicher Sicht in ihrer historischen Dimension stets miterfasst wird. Der tran-

sitiv-intransitive Charakter des (Hinüber-)Schreitens entspricht einem klassischen

dialektischenMuster, in dem durch den Übergang von einer zur anderen National-

gesellschaft gleichzeitig qualitativ etwas Neues entsteht, nämlich ein transnatio-

naler sozialer Raum. Diesem bleibt sein Bezug auf die National(gesellschafts)gren-

zen, die überschritten wurden, als Geschichte erhalten. Strukturell – das heißt hier

sozial – ist der transnationale soziale Raum damit von Nationalgebilden unmittel-

bar unabhängig und nur mittelbar abhängig (nämlich über die Orte). Genealogisch

– das heißt historisch – geht er aus ihnen hervor und hat möglicherweise sogar das

Potenzial, sie zu ersetzen.

Mit der Definition von transnationalen Lebenswelten als Transnationale Sozia-

le Räume gelingt Faist eine positive Bestimmung des transnationalen Phänomens,

die einen neuen Ausgangspunkt für Analysen darstellen kann.Es handelt sich dabei

um ein Raumkonzept, bei dem sich der Raum allein durch die »darin enthaltenen«

Elemente – Migrierende, Orte, Symbole etc. – konstituiert. Genauer: Der Raum

»enthält« die Elemente nicht, er ist sie und ihre Bindung.Dieser Transnationale So-

ziale Raum hat damit keine »Grenze« oder keinen »Rand« in dem Sinne und steht

damit der räumlichen »Behälter«-Vorstellung gegenüber, die der Nationalgesell-

schaft zugrunde liegt. So gelingt eine Anknüpfung an die Absicht von Glick Schil-

ler, Basch und Szanton Blanc, unumgrenzte Sozietätenmethodologisch anzustreben.

Es wird außerdem ein Kriterium für die Beständigkeit dieser Transnationalen So-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Philosophie der transnationalen Migration

zialen Räume geliefert, das sich an der Überdauerung einer Menschengeneration

bemisst. Darüber hinaus kommt der wichtige Aspekt hinzu, dass in einem sozia-

len Raum Akteur:innen nicht nur als Individuen einzeln handeln, sondern dass

Sprachen, Symbole, kulturelle Praktiken und Codes dort miteinander geteilt wer-

den. So ergeben sich im transnationalen Raum ein gemeinsames Verständnis, ein

Zusammengehörigkeitsgefühl und eine Identifikationsmöglichkeit.

2.2.2 Das Transnationale Konzept in der empirischen Anwendung

Die Menge und Vielfalt an empirischen Forschungsprojekten zu transnationalen

Lebenswelten wird schon in den 1990er Jahren, aber erst recht in der zweiten Ent-

wicklungsphase des transnationalenModells seit der Jahrtausendwende sowohl im

angelsächsischen als auch im deutschen Sprachraum unüberschaubar. Im Folgen-

den sollen zwei Studien, in denen die enge Verflechtung empirischer, methodolo-

gischer und philosophischer Fragen besonders deutlich wird, exemplarisch heran-

gezogen werden. Die erste Studie handelt von zirkulärer Migration im deutsch-

türkischen transnationalen sozialen Raum. Die zweite Studie untersucht den Zu-

sammenhang von Bildungsaufstieg und Transnationalität, ebenfalls im deutsch-

türkischen Kontext.

2.2.2.1 Beispiel 1: Transmigration

Helen Krummeuntersucht unter demTitel »Fortwährende Remigration: Das trans-

nationale Pendeln türkischer Arbeitsmigrantinnen und Arbeitsmigranten im Ru-

hestand« eine Form zirkulärer Wanderung bzw. eine Lebensform in zwei Ländern,

also Transmigration im engen Sinn. Sie führt zehn biographisch-narrative Inter-

views auf Basis des transnationalen Modells durch und versucht zu zeigen, dass

ein transnationales Pendeln im Ruhestand als Teil einer gesamten transnationalen

Migrationsbiographie zu sehen ist. Als eine der am stärksten wachsenden Bevölke-

rungsgruppen in Deutschland hätten ältere Ausländer:innen, insbesondere türki-

sche Staatsangehörige, nur zu einem kleinen Anteil Interesse an einer endgültigen

Rückkehr in das Herkunftsland. Allerdings sei auch das Verbleibsinteresse nicht

sehr viel größer, was dazu führe, dass viele ehemalige Arbeitsmigrant:innen im Ru-

hestand zwischen Deutschland und der Türkei pendelten.65 Krumme untersucht,

wie die Entscheidung zu pendeln in die individuelle Biographie eingebettet ist, wie

das Pendeln gestaltet und erlebt wird und welche Formen von Zugehörigkeit sich

bei den Pendelnden entwickeln.66 Dabei kommt sie zu dem Ergebnis, dass »sich

65 Krumme, Helen, Fortwährende Remigration: Das transnationale Pendeln türkischer Arbeits-

migrantinnen und Arbeitsmigranten im Ruhestand, in: Zeitschrift für Soziologie 33 (2004) 2,

S. 138-153, vgl. S. 138.

66 Vgl. ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 113

drei Pendelmuster unterscheiden [lassen]: ›Pendeln als Ausdruck von Bilokalität‹, ›Pen-

deln nachRückkehr‹und ›Pendeln bei Verbleib‹. Für das nationale Zugehörigkeitsgefühl

von transnationalen Pendlern gilt dabei nicht die Logik des ›Entweder-Oder‹, son-

dern des ›Sowohl-als-auch‹ bzw. des ›Weder-noch‹ [Hervorh. C.E.].«67

Wie in der Einwanderungspolitik der BRD seit den ersten Anwerbeverträgen

zwischen der Türkei und Deutschland 1961 das Faktum, dass Gastarbeiter:innen

längst zu Mitbürger:innen geworden waren, bis in die 1980er Jahre hinein nicht als

bevölkerungspolitisch relevant gesehen wird, so hält sich auch bei vielen der Mi-

grierten lange eine Rückkehrorientierung aufrecht. Aber durch das zunehmende

lokale Eingebundensein am Wohnort in Deutschland (Arbeit, Schule der Kinder,

Nachbarschaft, Gemeinde etc.) und durch zunehmende Entfremdung vom Her-

kunftsort findet diese Rückkehr häufig nie statt. Die von Krumme untersuchten

Pendelformen sind eineWeise, im Ruhestand sowohl die Rückkehrorientierung als

auch das lokale Eingebundensein am Ankunftsort leben zu können. »Die Migran-

tinnen und Migranten gestalten ihr Leben nicht in Bezug auf die Ankunfts- oder

die Herkunftsgesellschaft, sondern orientieren sich an beiden. Die Spannung zwi-

schen subjektiver Rückkehrorientierung und faktischerNiederlassung hat transna-

tionale Orientierungs- und Handlungsformen entstehen lassen.«68 Nachstehend

werden drei Fallbeispiele zirkulärer Migration im Ruhestand vorgestellt: das Ehe-

paar Bozay, Sinan und Fatma.69

Das Ehepaar Bozay verbringt im Jahr sechs Monate in der Türkei und sechs

Monate in Deutschland. Über den Großteil des Arbeitslebens war eine Rückkehr

in die Türkei geplant gewesen, wofür sie im Laufe der Jahre in eine Wohnung in

Istanbul, eine Ferienwohnung in Antalya und stets auch in die sozialen Beziehun-

gen im Heimatdorf am Schwarzen Meer investierten. Aber die Rückkehr wurde

nie durchgeführt. Sie begründen den halben Verbleib in Deutschland mit dem Ge-

sundheitssystem, auf das sie beide aufgrund von Rückenleiden durch ihre Arbeit

angewiesen sind, und mit den sozialen Beziehungen, die sie im Laufe der Jahre in

Deutschland aufgebaut haben und die ihnen wichtig sind. Krumme erkennt dar-

in transnationale Handlungsmuster, die aufgrund einer Differenz zwischen der

Bewusstseins- und der Handlungsebene zustande kommen.

»Nach der Aussage des Ehepaars Bozay war die Rückkehr definitiv entschieden

[gewesen]. Sie wurde jedoch nicht vollständig umgesetzt: Der stark ausgeprägten

Rückkehrorientierung auf der Bewusstseinsebene steht eine Bleibeorientierung

67 Ebd., S. 138.

68 Ebd., S. 141.

69 Es handelt sich um durch Krumme anonymisierte Namen der Interviewpartnerinnen und

-partner. Die Aussagen der Interviewten sind in den Zitaten im Folgenden kursiv hervorge-

hoben.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Philosophie der transnationalen Migration

auf der Handlungsebene gegenüber […]. Gleichzeitig sind Zeichen einer Nieder-

lassung zu beobachten: Bozays zogen [in Deutschland] in eine größereWohnung

und nahmen an Gruppenreisen durch Europa teil […]. Geld wurde nicht mehr nur

zukunfts- und türkeiorientiert ausgegeben […]. Die Bozays haben in der Migrati-

on eine Bindung an die Türkei behalten und zugleich gewisse Heimatgefühle ge-

genüber Deutschland entwickelt. Das Pendeln nutzen sie selbst zur Beschreibung

eines doppelten Zugehörigkeitsverständnisses«.70

Es handelt sich nach Krumme um eine Differenz zwischen Bewusstsein undHand-

lung. Auf der Bewusstseinsebene wird eine starke Rückkehrorientierung festge-

stellt, auf der Handlungsebene allerdings ist eine Bleibeorientierung zu konstatie-

ren. Durch das Pendeln wird dieser »Widerspruch« nicht gelöst, aber praktikabel

gemacht.

»Er [Herr Bozay]: ›Wozu fühlen wir uns zugehörig, wir fühlen uns natürlich der

Türkei zugehörig. Hm – Aber hier zum Beispiel, ich bin 66 Jahre alt geworden,

ich bin seit 38 Jahren in Deutschland. Wir haben viele Freunde – und es gibt im

Türkischen eine Redewendung, ›Aus dem Auge, aus dem Sinn‹. Jetzt – wir sind

verstreut – […] Jetzt, wir haben uns zwei Heimaten geschaffen. Eine Deutschland,

eine Türkei. Also halbe halbe.Wir sind ungefähr die Hälfte des Jahres dort und die

Hälfte des Jahres hier. Hier gibt es andere Besonderheiten, die Türkei hat andere

Besonderheiten‹.«71

Das Ehepaar Bozay hat sich »zwei Heimaten« geschaffen. Sie haben heimatliche

Gefühle für beide Orte entweder schon gehabt oder dann entwickelt. Dass sie sich

diese »Heimaten« geschaffen haben, bedeutet auch, dass es Arbeit war. Es wurde

sehr viel gearbeitet und gespart, um sich die Wohnungen in der Türkei kaufen zu

können. Dabei hat jeder Ort seine Besonderheiten. Krumme ergänzt dazu:

»Ein wertender Vergleich zwischen beiden Ländern fällt ihnen schwer. Jedes Land

hat seine Besonderheiten, die ihnen jeweils wichtig geworden sind. Durch das

Pendeln können sie sie in beiden Ländern erfahren: Bozays erleben den multi-

plen transnationalen Ortsbezug und das Reisen positiv (›Wir genießen unseren Ru-

hestand‹). Eine weitere Lebensplanung hinsichtlich des Lebensortes oder mögli-

cher Formen vonPflege haben sie noch nicht. Sowie die Rückkehr stets eineHand-

lungsmöglichkeit war, lassen sie sich weiterhin alle Optionen offen. Damit findet

jederzeit eine fortwährende Remigration statt, ohne dass sie sich für dieses Pen-

deln fest entschieden hätten.«72

70 Ebd., S. 143.

71 Ebd.

72 Ebd., S. 143f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 115

Im Pendeln wird versucht, in den Genuss der jeweiligen Vorteile der beiden Länder

zu kommen, was sich beispielsweise auch daran zeigt, dass nicht in eine Immobi-

lie im Heimatdorf, sondern in eine Ferienwohnung amMeer und in eineWohnung

in der Metropole Istanbul investiert wurde. Das Ehepaar Bozay genießt nach eige-

ner Aussage seinen Ruhestand und erlebt das Pendeln als Gewinn. Dabei wurde

die Entscheidung zu pendeln allerdings nie bewusst getroffen, sondern die Bozays

»rutschten« aufgrund der Differenz zwischen Bewusstseins- undHandlungsebene,

wie Krumme es nennt, in das Pendeln »hinein.« Dass das Pendeln beispielsweise

im Falle von Pflegebedürftigkeit eines Tages nicht mehr fortgesetzt werden könn-

te, werde ausgeblendet. Es gibt kein Anstreben einer Sesshaftigkeit an einem der

Orte und es gibt keinen Plan B für den Fall, dass die Mobilität nicht mehr aufrecht-

erhalten werden kann.

Sinan kommt 1963 im Alter von 30 Jahren als Gastarbeiter nach Deutschland.

Eine Rückkehr in sein traditionell-religiös geprägtes Heimatdorf in derWesttürkei

zu seiner Frau und den fünf Kindern war geplant gewesen. Seine Frau stirbt aber

unerwartet, und so bleibt Sinan in Deutschland, auch wenn er sämtliches Geld

in ein Haus in seinem Heimatdorf investiert. Zwei seiner Kinder bleiben in der

Türkei, drei holt er dann mit seiner neuen deutschen Partnerin nach Deutschland

nach. Auf dieWahl seiner neuen Partnerin wird in seinemHeimatdorf äußerst un-

gehalten reagiert, was für Sinan einen ersten Bruch mit seiner Herkunft bedeutet,

den er jedoch nicht bereut. Auf Krummes Frage nach den Beziehungen zu seinen

Familienmitgliedern und Verwandten im Heimatdorf spricht Sinan als Erstes das

Geld an.

»[Sinan]: ›Die sind jetzt, wenn ichGeld gebe, Verwandter; wenn ich keinGeld gebe,

kein Verwandter, sie handeln so. So eine Liebe gibt es nicht. Sie liebenmich nicht.

Wenn ich ihnen Geld gebe, tausend Mark, zehntausend Mark, danach bin ich ein

Verwandter. Wenn ich kein Geld gebe, bin ich kein Verwandter. Ich bin deshalb

mit denen – eine Verwandtschaft ist jetzt nicht geblieben.‹«73

Sinan erzählt, dass in seinem Heimatdorf die familiäre Solidarität stark monetär

aufgerechnet wird. Das gefällt ihm nicht und er fühlt sich auf diese Weise nicht

geliebt. Krumme schreibt dazu weiter:

»Das Geld und die daran gebundenen Erwartungen sind in diesem Fall ein wichti-

gesMoment im Erleben von Entfremdung vomHerkunftskontext. Deutschland ist

für Sinan dagegen der Ort, an dem er diese Sorgen nicht hat: Hier fragt ihn keiner

nach seinem Einkommen und keiner bittet ihn um Geld. Hier sind die Menschen

73 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Philosophie der transnationalen Migration

›gebildet‹. Sie kommen nicht ›zu unmöglichen Zeiten‹ vorbei oder haben andere ›ko-

mische Angewohnheiten‹.«74

Sinan erlebt eine Entfremdung von seinemHerkunftskontext. Durch die Erfahrun-

gen, die er im Ausland neu macht, beginnt er einige der sozialen Umgangsformen

seines Heimatdorfs ausdrücklich abzulehnen. Gleichzeitig fühle Sinan sich jedoch

der Türkei und dem »türkischen Volk« sehr verbunden: »›Aber das bravste Volk auf

der Welt ist das türkische Volk […]. Ich liebe meine Türkei sehr‹«,75 zitiert Krumme ihn.76

»[Krumme]: ›[…] Wohin fühlen Sie sich zugehörig?‹

[Sinan]: […] ›Halbe halbe.‹

[seine Partnerin]: […] (lacht) ›er sagt immer halbe halbe.‹

[Sinan]: […] ›Halbe da halbe da. Warum? Das viel Kapital stecke ich, viel Kapital.‹

[seine Partnerin]: ›Ja, er hat viel reingesteckt.‹

[Sinan]: ›Und das zwei Heimat gemacht habe, drei Heimat.‹

[seine Partnerin]: ›Wieso drei Liebling?‹

[Sinan]: ›Meine Olivengarten G. [Garten in der Nähe der Ferienwohnung in der

Türkei, die er seiner Lebenspartnerin 1993 schenkte, H.K.], P. [Name des Heimat-

dorfes, H.K.] meine Haus, mein Garten.‹«77

Krumme fasst das so zusammen, dass »Heimat« für Sinan dort ist, wo er investiert

hat.78Wie auch das Ehepaar Bozay bezeichnet Sinan sein Zugehörigkeitsgefühl als

»halbe halbe«. Auch Sinan hat seine Heimat »gemacht«, er hat viel »reingesteckt«,

er hat für ein Haus mit Garten in seinem Herkunftsdorf, für eine Ferienwohnung

mit Olivenhain und für die Wohnung in Deutschland gearbeitet, gespart, die kom-

pletten Einrichtungen zusammengekauft und sich um die Pflege der Immobilien

gekümmert. Wie auch das Ehepaar Bozay sich seine »Heimaten geschaffen« hat,

so hat auch Sinan diese Aufbauarbeit geleistet. Auf diese Leistungen sind sie stolz.

»[Sinan]: ›Wenn ich jetzt dort hinfahre, hier [in Deutschland, H.K.] sage ich, das

Wetter [dasselbe Wort bedeutet auch Stimmung, Atmosphäre, H.K.] ist schlecht,

mit dieser Aufregung und Freude fahre ich dort hin [in die Türkei, H.K.]. Dort halte

ich es eine Woche aus. Nach einer Woche vermiesen mir die Menschen meine

Stimmung und ich möchte hier herkommen.‹«79

Krumme schließt daraus:

74 Ebd.

75 Ebd.

76 Ebd.

77 Ebd.

78 Vgl. ebd.

79 Ebd., S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 117

»Das Pendeln ist bei Sinan Ausdruck eines Gefühls von Zerrissenheit. Er hat we-

der in der Türkei noch in Deutschland eine Heimat, in die er zurückkehren könnte.

Dennoch sucht er immer wieder danach. […] Diese Situation hat sich im Laufe sei-

nes Lebens entwickelt und erfährt im Ruhestand eine gewisse Zuspitzung. Sinan

verfügt nun über die zeitlichen Ressourcen, regelmäßig in sein Herkunftsland zu

reisen und wird dadurch mit dem Gefühl der Entfremdung vom Herkunftskon-

text häufiger konfrontiert. Das Pendeln bietet ihm eine Möglichkeit, der jeweils

als unerfreulich empfundenen Situation zu entfliehen.«80

Im Gegensatz zum Ehepaar Bozay, das das Pendeln genießt, kann bei Sinan nach

Krumme eine gewisse »Zerrissenheit« festgestellt werden. Sinan hat sich von sei-

nem Herkunftskontext entfremdet, gleichzeitig hat er aber große Sehnsucht nach

dem Leben in der Türkei. So entstehe seine Pendelbewegung eher aus einer Flucht-

bewegung heraus. Perspektivisch sieht er sich mit seiner Partnerin neun Monate

im Jahr in der Ferienwohnung mit Olivengarten und drei Monate in Deutschland.

In der Ferienwohnung sind sie als »Kompromiss« in Umgebung von Deutschen die

dort ihren Urlaub oder ihren Ruhestand verbringen, aber in der Türkei.81 Auch

Sinan und seine Partnerin wollen also das Pendeln beibehalten.

Fatma migriert durch ihre Heirat 1966 gegen ihren Willen nach Deutschland.

Ihre zwei Söhne bringt sie zu ihrer Mutter in ihr Heimatdorf am Schwarzen Meer

zurück, damit sie selbst in Deutschland arbeiten gehen kann. 1975 werden die Kin-

der nach Deutschland nachgeholt und ein dritter Sohn wird geboren. 1979 stirbt ihr

Mann bei einem Autounfall. Fatma bleibt mit ihren Kindern in Deutschland, um

ihnen eine gute Ausbildung zu ermöglichen. Selbst will sie aber früher oder später

in die Türkei zurückkehren, da sie nicht freiwillig nach Deutschland gezogen war.

Den Zeitpunkt sieht sie gekommen, als ihre älteren beiden Söhne studieren bzw.

sich in Ausbildung befinden. Mit dem jüngsten Sohn zieht sie nach Istanbul, wo

Verwandte und Bekannte leben und der Sohn die Schule beenden kann.Dieser geht

aber entgegen FatmasWunsch zum Studiumwieder nach Deutschland zurück und

sie bleibt ohne ihre Kinder in Istanbul. Sie reist zwei Mal im Jahr für einige Wo-

chen zu Besuch zu ihren Kindern nach Deutschland, um die Beziehung zu ihnen

zu pflegen und auch, um die Aufenthaltsgenehmigung dort nicht zu verlieren.82

Das heißt, das Pendeln ist bei ihr eine Form der transnationalen Organisation der

Familie.83

80 Ebd.

81 Vgl. ebd.

82 Je nach Aufenthaltsstatus erlischt die Aufenthaltsgenehmigung, wenn man sich länger als 6

Monate am Stück außerhalb der BRD aufhält.

83 Ebd., S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Philosophie der transnationalen Migration

»›DieKinder vonder Freundin sindhier [in der Türkei,H.K.], unsere und ihreKinder

[sie spricht über eine Frau aus der Nachbarschaft, die auch pendelt, H.K.] sind in

Deutschland. Wenn die Kinder dort sind, ist man gezwungen zu pendeln. Dann

wird ein Enkel kommen, ich bin gezwungen, hinzufahren. Aber wenn die Kinder

immer hier wären, würde ich vielleicht auch nicht pendeln.‹«84

Fatma hat für sich selbst den Lebensmittelpunkt in einem Stadtteil in Istanbul ge-

wählt, wo Bekannte und weitere Verwandte in der Nähe leben. Sie kehrt weder in

ihr Heimatdorf zurück, noch bleibt sie in Deutschland. Sie hätte sich zumindest

ihren jüngsten Sohn in ihrer Nähe gewünscht, aber ihre Kinder ziehen den Le-

bensmittelpunkt Deutschland vor, was sie akzeptiert und womit sie sich durch das

Pendeln arrangiert. Nach Krumme ist ihr »Zugehörigkeitsgefühl […] dabei natio-

nal. Sie fühlt sich zugehörig zur Türkei, wo sie sich mit den Menschen unterhalten

kann und sich auskennt. Eingebunden in ein enges Netzwerk von Freunden, Nach-

barn und Verwandten ist für sie klar, dass sie am richtigen Ort lebt.«85

Krumme sieht in den drei Fallbeispielen drei verschiedene Pendelmuster re-

präsentiert: das Pendeln des Ehepaar Bozay kann als Ausdruck von Bilokalität ver-

standen werden, das Pendeln Sinans wird als Pendeln bei Verbleib bezeichnet und

Fatmas Pendelmuster kann als Pendeln nach Rückkehr gefasst werden.86 Bei allen

Pendelmustern konstatiert Krumme, dass

»das Pendeln alsÜbergangsformbegriffenwerden [muss]. Die FragenachdemLe-

bensmittelpunkt in der Zukunft, wenn die Mobilität beispielsweise aus gesund-

heitlichen Gründen nicht aufrechterhalten werden kann, wird von den meisten

Pendelmigranten nicht beantwortet. Damit setzt sich das bisherige immanen-

te Handlungsmuster fort: Die endgültige Entscheidung wird nicht getroffen, al-

le Optionen sollen offenbleiben […]. Bis in den Ruhestand bleibt ein Interesse am

Herkunfts- und amAufnahmeland bestehen […]. Die Pendelmigranten wollen die

Ressourcen in beiden Ländern nutzen und können dies durch das transnationale

Pendeln realisieren.«87

Krumme erkennt das als eine ausgeprägte »Gegenwartsorientierung«88 der Trans-

migrierten. Dass in der Zukunft die Mobilität eingeschränkt sein könnte, wird

von den meisten Pendelnden ausgeblendet. Außerdem wird versucht, sich durch

das Pendeln Optionen offenzuhalten und sich nicht festzulegen. Die Migrant:in-

nen versuchen, aus den Bezügen zu beiden Ländern vor allem jeweils die Vor-

teile zu erhalten (Ferienwohnung an der türkischen Riviera, ärztliche Versorgung

84 Ebd.

85 Ebd.

86 Vgl. ebd., S. 147.

87 Ebd.

88 Ebd., S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 119

in Deutschland etc.). Somit bringt das transnationale Pendeln bei möglicherweise

starker Gegenwartsorientierung eine subjektive Optimierung der Lebensqualität

mit sich.

Die Auswirkungen der transnationalen Lebensgestaltung auf die identifi-

kativen Zugehörigkeiten sieht Krumme maßgeblich in verschiedenen Ausprä-

gungen eines doppelten Zugehörigkeits- bzw. Fremdheitsgefühls.89 Es handele

sich »hinsichtlich der nationalen Zugehörigkeit nicht mehr um ›Entweder-

Oder‹-Kategorien, sondern um eine Logik des ›Sowohl-als-auch‹ […]. Ebenso […]

die als Kehrseite des dualen Zugehörigkeitsgefühls zu begreifende gefühlsmäßige

duale Nichtzugehörigkeit (›Weder-noch‹)«90 gehöre da dazu. Ein weiterer Inter-

viewpartner Krummes beschreibt: »Heimat ist halb hier, halb dort – also Ungewissheit.

Wir wissen auch nicht, wo wir sind. Wir fahren dort hin, sehnen uns nach hier, fahren wir

hierhin, sehnen uns nach dort. […] Also in die Türkei zurückkehren – das ist etwas schwierig.

Du kannst nicht endgültig zurückkehren. Wir sind dazwischen.«91

Krumme schließt aus ihren Ergebnissen auf drei zentrale Erfahrungsmomente

der zirkulären Migration: Fortwährende Heimkehr, Fortwährende Sehnsucht und Fort-

währende Aktivität.92 Die Orte der jeweiligen Ankünfte sind vertraute Orte. Meist

sind die Häuser und Wohnungen komplett eingerichtet, die Pendelnden brauchen

kein unnötiges Gepäck mitzubringen. Zugleich werden am jeweiligen Ort die Per-

sonen und Besonderheiten des anderen Zuhauses aber vermisst. So bleibt die zir-

kuläre migrantische Bevölkerung aktiv.

»Das Pendeln im transnationalen Raum ist […] eine Form des aktiven Umgangs

mit dementstandenenmultilokalenOrtsbezug und ein Ausdruck von Autonomie.

Die Aktivität des Pendelns schafft Zufriedenheit, denn sie sichert Kontinuität des

transnationalen Lebens und verleiht ein Gefühl von Kompetenz. Nicht mehr pen-

deln zu können – aus gesundheitlichen oder ökonomischen Gründen – bedeutet

dann einen schweren Verlust.«93

In den von Krumme geführten Interviews bezögen sich die Pendelnden imÜbrigen

vor allem auf die nationale Ebene »Deutschland« oder »Türkei«, was zum einenmit

nationalen Elementen erklärbar sei, die von den Interviewten zur Beschreibung des

Heimatgefühls herangezogen würden – zum Beispiel Sprache, Klima oder sozia-

le Umgangsformen. Zum anderen läge das daran, dass auch die Bezüge der Mi-

grant:innen innerhalb der beiden Länder oft plurilokal seien, sodass der Verweis

89 Vgl. ebd., S. 149.

90 Ebd.

91 Nesche, 55 Jahre, in: Krumme, Helen, Fortwährende Remigration, S. 149.

92 Vgl. ebd., S. 150.

93 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Philosophie der transnationalen Migration

auf die nationale Ebene im Sinne einer Zusammenfassung von mehreren Orten zu

verstehen sei.94

2.2.2.2 Beispiel 2: Transnationalität und soziale Mobilität

Isabel Sievers, Hartmut Griese und Rainer Schulte untersuchen die sowohl trans-

nationale als auch soziale Mobilität deutsch-türkisch transnationaler Akademi-

ker:innen . Sie gehen in ihrer Studie der Frage nach, was soziale Mobilität für Per-

sonenmit Migrationshintergrund ermöglicht oder erleichtert, und wie ein sozialer

Aufstieg durch Bildung mit transnationaler Mobilität zusammenhängt. Dem liegt

ein Umdenken in derMigrationsforschung zugrunde, dasmit dem transnationalen

Paradigmenwechsel zusammenhängt: den Fokus der Forschungsfrage nicht auf die

»Defizite« der Migrierten und ihrer Nachkommen (»Integrationsprobleme« oder

»Identitätskonflikte«), sondern auf ihre besonderen Potenziale, Ressourcen und

Kompetenzen zu legen. Auch im Zusammenhang mit dem Perspektivenwechsel

durch die Cultural Studies, zunehmend postkolonial-global orientierte Kulturwis-

senschaften und Diaspora Studies wurden vermehrt Studien veröffentlicht, die ge-

lungene Lebensentwürfe junger (Post-)Migrierter in den Vordergrund rücken und

die zeigen möchten, dass das

»Aufwachsen in einem mischkulturellen Lebenskontext nicht zwangsläufig zu

Kulturkonflikten, Zerrissenheit, Identitäts- oder Integrationsproblemen junger

Menschen führt. Trotz aller bestehenden Schwierigkeiten […] wird vor allem

die daraus potenziell mögliche aktive Kreation einer ›Drittkultur‹ als Potenzial

gesehen, auf das monokulturelle Jugendliche nicht zurückgreifen können.«95

In Einzel-Interviews werden in der Studie sogenannte bildungserfolgreiche hoch-

qualifizierte Transmigrant:innen, genauer Personen, die über türkischen Migrati-

onshintergrund verfügen, ihre Schullaufbahn sowie ihr Studium in Deutschland

abgeschlossen und ihren derzeitigen Lebensmittelpunkt aber in der Türkei haben,

zu Bildungsweg und Lebenssituation befragt.96

Dabei wird das Transnationalitätsmodell nach Basch, Glick Schiller, Szan-

ton Blanc, Pries und Faist angenommen. Die Wanderungsprozesse gelten als

unabgeschlossen. Eine »Rückkehr« oder »Auswanderung« in das Herkunftsland

der Eltern oder Großeltern wird als Bestandteil eines zirkulären Systems so-

zialer und wirtschaftlicher Beziehungen bzw. Transnationaler Sozialer Räume

94 Vgl. ebd., S. 149.

95 Griese, Hartmut, Rainer Schulte und Isabel Sievers, Bildungserfolgreiche Transmigranten. Eine

Studie über deutsch-türkische Migrationsbiographien, Frankfurt a.M. 2010, S. 16.

96 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 121

betrachtet. Das heißt zum Beispiel, dass die transnationale Mobilität über die

Generationenabfolge weder ab- noch zunehmen muss (aber beides kann).97

In der Studie wird festgestellt, dass höhere Bildung und höherer sozialer Status

mit einer erhöhten Wanderungsbereitschaft einhergehen.98 Die Gründe für die

Abwanderung in die Türkei nach der abgeschlossenen Ausbildung sind vielfältig,

aber die Entscheidung wird selten schwerwiegend oder endgültig getroffen:

»[D.E.]: Ich wollte die Türkei – Istanbul im Speziellen – näher kennenlernen, um

festzustellen, wie ›meine andere Heimat‹ ist.«99

»[C.H.:] Dann war es mir in Deutschland etwas zu monoton und ich habe mir ge-

dacht, in der Türkei ist alles viel schöner, weil in fünf oder sechs Wochen Urlaub,

da erlebt man natürlich sehr viel und denkt sich, dass die restlichen 11 Monate ge-

nauso verlaufen.«100

»[T.A.:] Ich hatte nicht den Wunsch, in die Türkei zurück zu gehen, aber ich hatte

nichts dagegen, sozusagen. Mir war das also auch nicht egal, sondern ich konnte

mir gut vorstellen überall hin zu gehen, in der Türkei, in Deutschland, in ein an-

deres Land.«101

»[T.A.:] Ich habe die deutsche Staatsbürgerschaft. Die Türkische habe ich aufge-

geben, musste man. […] Wir können auch wieder nach Deutschland. […] Ja das ist

mir wichtiger – die Rückkehroption […]. Ich bin in der Türkei Ausländer. Das heißt

[…] es ist nicht einfach, also ich kann kein Beamter werden, hier. Das heißt es ist

schwierig, an der Universität Fuß zu fassen«.102

Die Abwanderung in die Türkei erfolgt aus Neugier, aus Laune, aus dem Wunsch,

gegebene Optionen auch zu ergreifen, oder aufgrund der vorhandenen Türkisch-

97 Ebd., S. 34 und S. 113.

98 Vgl. ebd., S. 62ff. Vgl. beispielsweise auch Studien von Yaşar Aydın: »Einzelfallanalysen zei-

gen […], dass ein hoher Grad an struktureller und kultureller Integration und hohe Abwande-

rungsbereitschaft sich nicht gegenseitig ausschließen […]. DieMobilitätsbereitschaft türkei-

stämmiger Hochqualifizierter wäre demnach nicht als Folge einer ›schwachen‹ oder ›miss-

lungenen Integration‹, sondern vielmehr als Ergebnis einer ›fortgeschrittenen Integration‹

und einer Reihe historischer Entwicklungen zu interpretieren […]. Generell kann festgestellt

werden, dass als positiv wahrgenommene wirtschaftliche und politische Entwicklungen im

Zielland sowie transnationale Orientierungen und Lebensführung gepaart mit relevanten

Qualifikationen und (Sprach-)Kenntnissen eine hoheMobilitätsbereitschaft begründen«, in:

Ders., Zur Bedeutung von gesellschaftlichen Veränderungen und transnationalen Orientie-

rungen bei Mobilitätsentscheidungen: Abwanderung türkeistämmiger Hochqualifizierter

aus Deutschland nach Istanbul, in: Pusch, Barbara (Hg.), Transnationale Migration am Beispiel

Deutschland und Türkei,Wiesbaden 2013, S. 147-169, hier S. 163ff.

99 Griese u.a., Bildungserfolgreiche Transmigranten, S. 67.

100 Ebd.

101 Ebd., S. 68.

102 Ebd., S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Philosophie der transnationalen Migration

kenntnisse. Es wird nicht ausgeschlossen, sich in einem dritten Land niederzulas-

sen. Ebenso wenig wird eine Rückkehr nach Deutschland ausgeschlossen; es wird

dafür gesorgt, dass die Rückkehroption juristisch möglich bleibt. Auch der Auf-

enthalt in der Türkei wird nicht unbedingt so gestaltet, als dass er »für immer«

wäre.

Es zeigt sich auch, dass die Zugehörigkeit zum sozialen Milieu und die sozia-

len Aufstiegsmöglichkeiten meist stärker gewichtet werden als die nationale oder

kulturelle Herkunft:

»[A.L.:] Ich wollte jemand sein, der zur Elite gehört. In Deutschland ist das schwer

zur Elite zu gehören, in der Türkei ist das nicht so. […] Ich gehöre jetzt schon so ein

bisschen zur Elite in der Türkei. In Deutschland nicht.«103

»[P.A.:] Hinzu kam, dass ich inDeutschland zunehmend unzufriedenerwurde. Der

ewige Ausländerstatus türkischerMigranten belastetemich sehr. Auch in Istanbul

blieb ich Ausländerin, jedoch mit einem höheren Status als in Deutschland.«104

»[T.A.:] Also ich habemeine Kreise, in denen ich verkehrt habe, war doch sehr ein-

geschränkt, das war schon immer so, jetzt Universität, so Akademikerkreise sagen

wir so. Da ist der Unterschied zwischen Deutschland und Türkei nicht so groß.«105

»[T.A.:] Also meine Sozialisation wurde ja wirklich bestimmt von sozialen – von

dem Bewusstsein, dass ich hier auch eine Klassenlinie gedacht habe und nicht

aufNationalitätenebene und daswar viel wichtiger und bis jetzt stimmt das auch.

[…] das war in der Türkei so, das war in Deutschland so und alles Andere war nicht

wichtig für mich – für mein Verständnis.«106

Die Zugehörigkeit zum sozialen Milieu prägt das eigene Selbstverständnis mehr

als die nationalstaatliche Herkunft. Dazu kommt, dass akademische Milieus sich

unabhängig vom jeweiligen Land überall ähnlich sind. Bei zwei Interviewten war

der Umzug in die Türkei mit einem sozialen Aufstieg verbunden. Eine Interview-

partnerin fühlt sich belastet durch den »ewigen Ausländerstatus« türkeistämmiger

in Deutschland und bevorzugt den »Ausländerstatus« in der Türkei, der für sie mit

einem höheren sozialen Status als in Deutschland verbunden ist.

Auch Griese, Schulte und Sievers stellen in ihren Interviews die Identitätsfrage.

»[P.A.:] Ich bin keines von beiden zu 100 %, suche mir aber auch nicht das ›Beste‹

aus beiden Kulturen heraus, wie man es oft als klassische Antwort auf diese Frage

hört. Über diese Freiheit verfügt man nicht immer. Die Erziehung und der persön-

liche Werdegang formen einen Menschen. Nun einige Beispiele von mir: Ich bin

sicherer in der deutschen Sprache als in der türkischen. Ich lese lieber deutsche

103 Ebd., S. 65.

104 Ebd.

105 Ebd., S. 96.

106 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 123

Bücher. Ich arbeite lieber in einem deutschen Arbeitsumfeld. […] Ich koche über-

wiegend türkisches Essen, fühle mich den türkischen zwischenmenschlichen Ge-

fühlen näher, höre gerne türkischeMusik und lebe imPrivaten eine abgeschwäch-

te Form der türkischen Kultur.«107

»[A.L.:] Also ich fühle mich eigentlich eher als Europäer, weniger als Deutscher

und Türke. Mehr als Europäer.«108

Auf die Frage, ob sie sich nun mit der deutschen oder der türkischen Kultur iden-

tifizieren, geben die Interviewten eine ähnliche Antwort wie Transmigrierte in an-

deren Studien auch schon: Es handelt sich nicht um ein Entweder-Oder der Zuge-

hörigkeit, sondern um ein Sowohl-als-auch, teils auch ein Weder-Noch oder noch

etwas Anderes. P.A. beschreibt, wie sie beide Kulturen und Sprachen lebt, ohne

sich dabei immer bewusst das eine oder das andere auszusuchen. A.L. fühlt sich

nach eigener Aussage als »Europäer« und lässt damit nationale Kategorien hinter

sich.

»[Interviewer]: Und wenn ich Sie jetzt frage: Wo ist Ihre Heimat? – was sagen Sie

dann?

[A.L.:] Äh ich habe keine Heimat.

[Interviewer]: und Ihr Zuhause?

[A.L.:] Zuhause ist jetzt in Antalya.

[Interviewer]: Jetzt.

[A.L.:] Es war einmal B., danach war es H., also in H. habe ich eine ganze Menge Erinne-

rung, an damals auch der Ort, wo ich geboren bin, da bin ich auch jetzt gerne für ein/zwei

Wochen kenne ich auch noch ganz viele Leute da. In B. auch. In H. auch, aber das ist ei-

ne also ich könnte nicht sagen später will ich da leben, so als Heimat. So H. ist eine gute

Stadt… […] B., ja B. ist meine Heimatstadt. Es ist schön in der Stadt sagen zu können: Ich

kenne diese Straßen.«109

Auch bei der Frage nach einer »Heimat« kommt eine ausdrücklich verneinende,

dann eine vage und unentschiedene Antwort. »Zuhause« ist der derzeitige Wohn-

ort. Davor gab es in der Biographie schon mehrere »Zuhauses«, die aber alle an

Städten und nicht am Nationalstaat orientiert waren. Das Gefühl, »zu Hause« zu

sein, ist an den Ort gebunden, der derzeit bewohnt wird, und Transmigrierte sind

durchaus in der Lage, »zu Hause« nicht mit der »Herkunft« identifizieren zu müs-

sen.

107 Ebd., S. 95.

108 Ebd., S. 97.

109 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Philosophie der transnationalen Migration

Das trifft vermutlich auch auf den Großteil der Bevölkerung ohne Migrations-

hintergrund zu; dieser Bevölkerungsteil wird nur selten gefragt.110 Personen mit

Migrationshintergrund sehen sich vonseiten der Mehrheitsbevölkerung, der Be-

hörden oder der meinungsbildenden Medien regelmäßig einer implizit oder expli-

zit formulierten Forderung ausgesetzt, sich für eine national verstandene Loyalität

»entscheiden zu müssen«. Eine Aufgabe, der sie aufgrund der der Sachlage unan-

gemessenen Frage nicht gerecht werden können. Der Zweck, den die migrations-

soziologische Fragestellung verfolgt, ist freilich ein anderer: Es wird absichtlich aus

nationaler Perspektive gefragt, um eine transnationale Antwort zu provozieren.

Griese, Schulte und Sievers geben vor demHintergrund der Ergebnisse aus den

geführten Interviews eine Definition für die untersuchte Gruppe:

»Als Transmigrant definieren wir zunächst eine Person, die in mindestens zwei

sprachlich-kulturell-national verschiedenen Kontexten aufgewachsen ist, bereits

in verschiedenen Ländern gelebt hat, und die sich in Bezug auf Aspekte wie

›Heimat‹, ›Identität‹, ›Lebensmittelpunkt‹, ›Integration‹ oder ›Zukunft‹ nicht ein-

dimensional verorten will, die nicht sagen kann, wo sie in drei oder fünf Jahren

lebt oder leben will.«111

Die Transmigrierten werden also bei Griese, Schulte und Sievers darüber definiert,

wie sie aufwachsen, ob sie schon in mehreren Ländern gelebt haben und ob sie ei-

nen unklaren Plan für den Lebensmittelpunkt in der Zukunft haben. Außerdem

sind sie dadurch gekennzeichnet, dass sie sich in Bezug auf »Identität«, »Heimat«

oder »Lebensmittelpunkt« nicht eindimensional verorten wollen. Es wird hier eine

Definition erstellt, die den Willen und das Bewusstsein der Migrierten als Maß-

stab anlegt. Die bewusste Nicht-Entscheidung über den Lebensmittelpunkt in der

Zukunft gilt als Merkmal des Transmigrantischen. Allein das letzte Kennzeichen

genommen würde bedeuten, dass Transmigration an sich nicht nur im transna-

tionalen, sondern ebenso im binnenmigrantischen und sogar in »sesshaften« Kon-

texten auftreten kann und vielmehr eine spezifische, zirkulär-unabgeschlossen-

unentschiedene Haltung darstellt.

Griese, Schulte und Sievers erkennen in der untersuchten Gruppe eine extre-

me Bildungsmotivation sowie einige ausgeprägte soziokulturelle Kompetenzen

wie beispielsweise Reflexivität und Fähigkeit zur Selbstkritik, Empathie, Ambi-

guitätstoleranz, eine flexible Identitätsbalance, ein relativ souveräner Umgang

mit Diskriminierungen oder eine Multiperspektivität, die sie mit auf die bikul-

110 Es gibt natürlich sowohl bei der Bevölkerung mit als auch bei der ohne Migrationshinter-

grund Teile, die sich national identifizieren und die einen emphatischen Begriff von Heimat

haben.

111 Griese u.a, Bildungserfolgreiche Transmigranten, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 125

turell-bilinguale Biographie zurückführen.112 Bei den Interviewten auffallend

ausgeprägt seien dabei Empathie und Ambiguitätstoleranz, also das Ertragen

von Konflikten und Widersprüchen.113 Ganz entscheidend sei für die Entfaltung

dieser Kompetenzen aber das Hinzukommen von Bildung.114 Es handelt sich

auch teilweise um Kompetenzen, die mit einer Akademisierung generell ein-

hergehen. Von daher lässt sich sagen, dass transmigrantische »Kompetenzen«

sich teilweise mit allgemein akademischen Kompetenzen überschneiden. An die

obige Definition von Transmigration anknüpfend könnte von Transmigration als

Vermögen gesprochen werden: Transmigration als soziokulturelle, aber auch wis-

senschaftliche und/oder geistige Kompetenz, wie beispielsweise Reflexivität und

Ambiguitätstoleranz, sowie Transmigration als eine generell der Zukunft gegen-

über offene, unentschiedene Haltung. Transmigration ist dann nicht notwendig an

physische Migration gebunden, sondern beschreibt ein generelles soziokulturelles

und geistiges Vermögen und eine bewusst unentschiedene, offene Haltung gegenüber dem

zukünftigen Lebensweg. Griese, Schulte und Sievers schreiben: »Unseres Erachtens

lassen sich bei Transmigranten bzw. beim ›Prototyp‹ des Transmigranten An-

zeichen für einen […] kosmopolitischen Habitus in Bezug auf den Lebensstil, auf

Wohnen, Religion, Familie und Partnerschaft feststellen.«115 Das transnationale

Lebensmodell geht also in eine Haltung über oder kann, unabhängig vom konkreten

physischen Mobilitätsgrad, eine generelle Haltung bezeichnen. Flussers These von

der »Freiheit« des Migrierten, der die Bande der in Geheimnis gebadeten Heimat

kappt und dadurch geistig frei wird, lässt sich hier anbinden. Gleichzeitig muss

klar sein, dass es sich im Falle von Grieses, Schultes und Sievers Studie um

privilegierte Migrierende handelt; Janine Dahinden weist zu Recht darauf hin,

dass es eine Frage der Ressourcen bzw. des Zugangs zu diesen sei, ob sich ein

transnationaler Habitus ausbilden könne, weshalb sie Transnationalitätsforschung

an Ungleichheitsforschung gekoppelt sieht.116

2.2.2.3 Zusammenfassung der Beispiele

Die Interviewten bei Krumme beziehen sich auf die nationale Ebene »Deutsch-

land« oder »Türkei«, um für Kategorien zu sprechen, die zwischen den beiden Län-

dern verschieden, aber innerhalb des Landes mehr oder weniger gleich sind, wie

z.B. das Klima oder die Sprache. Andererseits dient die Nationalbezeichnung auch

112 Ebd., S. 18f.

113 Ebd., S. 20.

114 Ebd. Es ließe sich generell beobachten, dass sichmit steigendemBildungsgradUnterschiede

wie Ethnie, Herkunft oder Geschlecht nivellieren, vgl. ebd.

115 Griese u.a., Bildungserfolgreiche Transmigranten, S. 70.

116 Vgl. Dahinden, Janine, Von den transnationalen Migrationsstudien.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Philosophie der transnationalen Migration

als Zusammenfassung mehrere Orte im Land, die für die Befragten Bedeutung

haben.

Dieses Pendeln kann als Transmigration im engen Sinne verstanden werden. Es

handelt sich um eine Lebensform in zwei Ländern. Krumme konstatiert drei Pen-

delmuster, Pendeln als Ausdruck von Bilokalität (Ehepaar Bozay), Pendeln nach Rück-

kehr (Fatma) und Pendeln bei Verbleib (Sinan). Diese zirkuläre Migration bringt nach

Krumme drei Erfahrungsmomente mit sich: Fortwährende Heimkehr, Fortwährende

Sehnsucht und Fortwährende Aktivität. Fortwährende Heimkehr und Fortwährende

Sehnsucht sind dabei zwei Seiten einer Medaille: Einerseits fühlen sich die Trans-

migrierten an mehreren Orten zu Hause, andererseits sehnen sie sich an einem

Ort nach dem anderen. Einige Interviewte empfinden diese multiple Zugehörig-

keit als Gewinn. Die Pendler:innen versuchen, aus den Bezügen zu zwei Ländern

die jeweiligen Besonderheiten und Vorteile für sich nutzbar zu machen und so

die eigene Lebensqualität zu erhöhen. Die multiple Zugehörigkeit kann aber auch

als multiple Nicht-Zugehörigkeit und damit als Belastung empfunden werden. In

diesem Fall entsteht die Pendelbewegung eher aus Unzufriedenheit, aus Sehnsucht

oder aus einer Fluchtbewegung heraus. Im sowohl positiv als auch negativ emp-

fundenen Zugehörigkeitsmuster wird das Pendeln aktiv aufrechterhalten, um die

Lebensqualität oder das emotionale Gleichgewicht zu erhalten. Krumme erfasst

diese Zugehörigkeitsgefühle der Pendelnden als ein Sowohl-als-auch- bzw. Weder-

noch-Muster.

Außerdem finden Entfremdungsprozesse der Migrierten vom Herkunftskontext

statt. Keine bzw. keiner der Befragten pendelt in das Heimatdorf zurück, auch

wenn Beziehungen dorthin aufrechterhalten werden.

Auffallend ist nach Krumme eineDifferenz zwischen Bewusstsein undHandlung bei

einigen Interviewpersonen. Eine Rückkehr wird immerzu geplant, aber nie durch-

geführt. Die Entscheidung zu pendeln wird in der Regel nicht explizit getroffen,

sondern »die Migranten [wachsen] offenbar in die Transnationalität hinein und

kommen nur schwer wieder heraus«, wie Krumme schreibt.117 Es wird gleichzeitig

in Immobilien in der Türkei und in ein Leben in Deutschland investiert. Diese »Wi-

dersprüchlichkeit« wird nicht aufgelöst, sondern durch das Pendeln praktikabel

gemacht und die Entscheidung für eine Niederlassung wird kontinuierlich vertagt

bzw. ihre eines Tages mögliche Dringlichkeit ausgeblendet. Krumme identifiziert

das als eine ausgeprägte Gegenwartsorientierung unter Transmigrierten.

Im Anschluss an Krummes Studie muss gefragt werden, ob dieser »Wider-

spruch« zwischen Bewusstsein und Handlung auch aus migrantischer Sicht »wi-

dersprüchlich« ist? Oder handelt es sich um eine »Widersprüchlichkeit«, die einem

binär-nationalen Denken oder einem »sesshaften Bewusstsein« geschuldet ist? Für

117 Krumme, Helen, Fortwährende Remigration, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 127

die Migrant:innen selbst und aus transnationaler Perspektive muss es vielleicht gar

kein Widerspruch sein.

Auch bei Grieses, Schultes und Sievers Studie ist ein zentrales Ergebnis, dass

die zirkulären Wanderungsprozesse als unabgeschlossen zu betrachten sind. Der

Forschungsansatz der Studie zeitigt ein strukturelles Umdenken in der sozialwis-

senschaftlichen Migrationsforschung seit den 1990er Jahren, wobei der Fokus zu-

nehmend auf Potenziale und Fähigkeiten der Akteur:innen statt auf soziale »Defi-

zite« gelegt wird.

Die befragten Transmigrierten sind nicht auf ihren derzeitigen Lebensmittel-

punkt Türkei festgelegt, planen aber auch nicht entschieden eine erneute Migra-

tion nach Deutschland oder in ein anderes Land. Diese Offenheit nimmt das For-

schungsteam in seine Definition auf und gibt so ein Kennzeichen von Transmi-

grantik an, das in der »bewussten Unentschiedenheit« gegenüber dem zukünf-

tigen Lebensmittelpunkt besteht. Das entspricht einer Haltung. An dieses trans-

migrantische Kennzeichen anknüpfend kann von einer spezifischen transmigranti-

schen Haltung gesprochen werden, deren Merkmale weiter zu untersuchen wären.

Sicherlich kann auch die nach Krumme ausgeprägte Gegenwartsorientierung ein

Kennzeichen dieser transmigrantischen Haltung sein.

In der Befragung hochqualifizierter Transmigrierter bei Griese u.a. wird

außerdem deutlich, dass die soziale (Klassen-)Zugehörigkeit für das individuelle

Selbstverständnis einer Person wichtiger als die ethnische, migrantische oder

nationale Herkunft sein kann. Je höher der Bildungsgrad, desto ähnlicher werden

sich die Milieus in verschiedenen Ländern; je höher die Bildung, desto unwichtiger

wird die nationale oder kulturelle Herkunft. Damit hängt auch zusammen, dass

generell mit der Zunahme von Bildung die (Ab-)Wanderungsbereitschaft höher

wird. Auf individueller Ebene kann durch Bildung ein so hoher sozialer Aufstieg

gegeben sein, dass die »kulturelle« oder »ethnische« Herkunft sich rückblickend

in eine soziale Herkunft wandelt, in der sich die nationale/ethnische/kulturelle

Herkunft aufhebt. Sozialer Aufstieg durch Bildung und Transnationalität sind

somit ineinander verschränkt.

Die Zugehörigkeit zu einem transnationalen sozialen Raum geht scheinbar mit

der Entwicklung bestimmter Fähigkeiten einher, die dann vor allem durch Bildung

zur Entfaltung kommen können. Es handelt sich bei Reflexivität, der Fähigkeit zur

Selbstkritik, aber auch bei Empathie und Ambiguitätstoleranz nicht nur um so-

ziokulturelle, sondern auch um wissenschaftliche Tugenden. Es verschränken sich

hier transnationalemit intellektuellen Kompetenzen,was einenweiterenNachweis

für die Verschränkung von Transnationalität und dem sozialen Aufstieg durch Bil-

dung darstellt. Es ist möglich, im Anschluss daran von einem transmigrantischen

Vermögen zu sprechen, das sich durch bestimmte soziale und intellektuelle Tugen-

den auszeichnet. Somit ist zu fragen, ob mit der Zunahme akademischer Bildung

auch unabhängig des eigenen Mobilitätsgrades eine (abstrakte) (Trans-)Migran-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Philosophie der transnationalen Migration

tik zunimmt. Es ist denkbar, dass auch physisch immobile Wissenschaftler:innen

transmigrantische Vermögen und eventuell daraus folgend auch eine transmigran-

tische Haltung aufweisen, in Umkehrung von Flussers These der geistigen Freiheit

ausMigration.

Auf die Frage nach der kulturellen oder nationalen »Identität« oder auf die Fra-

ge nach der »Heimat« geben die Interviewten generell Antworten, die die nationa-

le Kategorie über- oder unterschreiten: Städte, Kontinente, Milieus und Ähnliches.

Auch das »Zuhause« wird von der »Herkunft« entkoppelt. Bei Flusser war die »Hei-

mat« ein Geflecht aus mystifizierten Gewohnheiten, und »Zuhause« sind die Men-

schen, für die man »in Zusammenarbeit mit ihnen« Verantwortung übernimmt

(vgl. Kap. 1.3.5). Einige Interviewpersonen betonen stolz die Aufbauarbeit, die sie

für ihr(e) Zuhause(s) geleistet haben.

Der migrationssoziologischen Forschung tut sich im Verlauf der Weiterent-

wicklung des transnationalen Modells zunehmend ein Paradox auf: Wenn sie

mit dem transnationalen Modell arbeiten und die transnationale Perspektive

als Grundlage für ihre Forschungsarbeit annehmen will, wird sie der trans-

migrierenden Realität vermutlich gerechter als mit einem »herkömmlichen«

Wanderungsmodell. Um die Transnationalität der untersuchten Gruppe aber

aufzuzeigen, müssen die Forschenden eine an nationalen Parametern orientierte

Position einnehmen, um transnationale Antworten zu provozieren. So können die

Migrationswissenschaften entweder nur das suchen und erfragen, was sie ohnehin

vorausgesetzt haben, oder sie sind gezwungen, ihre transnationale Perspektive in

der Forschungsdurchführung zu revidieren. So wird der transnationale Paradig-

menwechsel zwar in der Forschungsfrage umgesetzt, im Forschungsdesign findet

aber ein »Rückfall« in nationalgesellschaftliche Kategorien statt.

Wie oben bereits erwähnt (Kap. 1.1), steht einer geschätzten Viertelmilliarde in-

ternationaler weltweit mindestens eine Dreiviertelmilliarde Binnenmigrierten ge-

genüber. Die Migrationsforschung konzentriert sich sehr lange auf die Ursachen

und Folgen internationaler Migration; Binnenmigration findet nur sehr wenig Be-

achtung. Durch den unverhältnismäßig starken Fokus auf internationale Migrati-

on wird diese aber gleich als sozialer und gesellschaftstheoretischer »Sonderfall«

mit konstruiert und damit das nationalstaatliche Narrativ indirekt reproduziert.

Das hat eine gesellschaftstheoretische Ursache, die in der Migrationsforschung als

methodologischer Nationalismus erkannt wird.

2.2.3 Das Problem des methodologischen Nationalismus

Der Untersuchungsgegenstand der Soziologie ist normalerweise die »moderne Ge-

sellschaft«, deren Begriff sich zeitgleich mit den Nationalstaaten in Europa entwi-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 129

ckelt. Nach Michael Bayer, Gabriele Mordt, Sylvia Terpe und Martin Winter stellt

der Begriff der Gesellschaft lange Zeit eine Art Residualkategorie dar,118 eine Art

»Substrat, auf das […] spezifizierte Teilsysteme einwirken […]. Diese Teilsysteme

– Staat (oder Politik), Markt (oder Wirtschaft) und Zivilgesellschaft (oder Gesell-

schaft/Kultur) – [folgten] eigenen Entwicklungslogiken […]. Der daraus resultie-

rendeGesellschaftsbegriff blieb jedoch amorphundumüberhauptmit ihmarbei-

ten zu können, wurde er in der Regel explizit oder implizit an den Begriff des Na-

tionalstaats geknüpft. Man sprach von der deutschen, der schwedischen oder US-

amerikanischen Gesellschaft: Gesellschaft wurde in der Soziologie folglich sehr

lange gleichbedeutend mit nationalstaatlich verfasster Gesellschaft verwendet.

[Das führte] zu einer Überschätzung der Homogenität innerhalb einer Gesell-

schaft und zu einer Unterschätzung der Verbindungen, Ähnlichkeiten undAbhän-

gigkeiten zwischen den Gesellschaften.«119

Dieses Problemwird von AndreasWimmer undNina Glick Schiller als »methodolo-

gischer Nationalismus« bezeichnet.120 Der methodologische Nationalismus stellt

ein historisch und systematisch bedingtes Grundproblem der Sozialwissenschaf-

ten dar, das insbesondere für die Migrationsforschung Konsequenzen mit sich

bringt.

»Nation-state building processes have fundamentally shaped the ways immigra-

tion has been perceived and received. These perceptions have in turn influenced,

though not completely determined, social science theory and, more specifically,

its discourse on immigration and integration. We are designating as methodolog-

ical nationalism the assumption that the nation/state/society is the natural social and

political form of the modern world [Hervorh. C.E.].«121

Die Annahme, es handele sich bei nationalstaatlich verfassten Gesellschaften um

die »natürliche Form« der modernenWelt, wird als »methodologischer Nationalis-

mus« definiert. Er kann als gesellschaftstheoretischer Nationalismus gefasst wer-

den, der den Vorstellungen von Gesellschaften der modernen und gegenwärtigen

Epoche (auch den sogenannten offenen) zugrunde liegt.

Dabei unterscheiden Wimmer und Glick Schiller drei Modi: Erstens, die his-

torische Ignoranz der nationalen Verfasstheit im klassischen Begriff der modernen Gesell-

118 Vgl. Bayer, Michael, Gabriele Mordt, Sylvia Terpe, Martin Winter (Hg.), Transnationale Un-

gleichheitsforschung.Eine neueHerausforderung für die Soziologie, Frankfurt a.M./NewYork 2008,

S. 7.

119 Ebd., S. 8.

120 Wimmer, Andreas undNina Glick Schiller, Methodological Nationalism and Beyond: Nation-

State Building, Migration and the Social Sciences, in: Global Networks 2 (2002) 4, S. 301-334.

121 Ebd., S. 301f.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Philosophie der transnationalen Migration

schaft.122 Abgesehen von wenigen Ausnahmen in der Kritik der politischen Ökono-

mie wird konstatiert, dass dem bei Weitem größten Teil sozialwissenschaftlicher

Grundlagentheorien ein »blind spot«123 zu bescheinigen ist, wenn es darum geht,

dass Gesellschaften als national verfasste vorgestellt werden. Analog verhielt es sich

lange in den Geschichtswissenschaften, wo Geschichte als Nationalgeschichte er-

zählt worden war.

»Methodological nationalismhas […] inhibited a true understanding of the nature

and limits of the modern project. It has produced a systematic blindness towards

the paradox that modernization has led to the creation of national communi-

ties amidst a modern society supposedly dominated by the principles of achieve-

ment.«124

Das führt dazu, dass Zugehörigkeit und Verbund der Gesellschaften in den Sozial-

wissenschaften unausgesprochen über nationale Parameter ermessen werden.

»National forms of inclusion and exclusion bind our societies together […]. The so-

cial sciences were captured by the apparent naturalness and givenness of a world

divided into societies along the lines of nation-states […]. Nation-state principles

[…] became so routinely assumed and ›banal‹, that they vanished from sight alto-

gether.«125

Eine nationale Verfasstheit von Gesellschaften bildet die unausgesprochene

Grundlage für sozialwissenschaftliche Beobachtungen. Ein Denken in national-

staatlichem Rahmen stellt die gesellschaftstheoretische Grundlage der Sozial-

wissenschaften dar, die nicht gesehen und nicht hinterfragt wird. Gesellschaft

ist gleichbedeutend mit Nationalgesellschaft. Nationale Kategorien sind die

Bedingung dafür, überhaupt über Sozietät sprechen zu können.

Als zweiten Modus des methodologischen Nationalismus führen Wimmer und

Glick Schiller die Naturalisierung der Nationalgesellschaft an.126

»Typical of more empirically oriented social science practices, is taking national

discourses, agendas, loyalities and histories for granted, without problematizing

them or making them an object of an analysis in its own right. Instead, nationally

bounded societies are taken to be the naturally given entities to study.«127

122 Ebd., S. 304.

123 Ebd., S. 303.

124 Ebd., S. 304.

125 Ebd.

126 Vgl. ebd.

127 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 131

Wimmer und Glick Schiller geben dazu einige Beispiele. Es gibt ganze Fachberei-

che, die nur aufgrund eines zugrundeliegenden methodologischen Nationalismus

bestehen, wie beispielsweise Volkswirtschaftslehre oder Internationale Beziehun-

gen. In den Sozial- und Geschichtswissenschaften zerfällt zwar nicht der Gegen-

stand, wenn man Nationalstaaten nicht als Voraussetzung annimmt, jedoch war

wie bereits erwähnt die nationale Perspektive in diesen beiden Disziplinen jahr-

zehntelang unausgesprochene Prämisse.

Als dritten Modus benennen die beiden schließlich eine sozialtheoretische Ter-

ritorialisierung des Sozialen in den Gesellschaftswissenschaften.128 In Anlehnung an

Giddens fassen sie das folgendermaßen zusammen:

»The web of social life was spun within the container of the national society, and

everything extending over its borders was cut off analytically […]. The container

society encompasses a culture, a polity, an economy and a bounded social group

[…]. Almost no thought was given to why the boundaries of the container soci-

ety are drawn as they are and what consequences flow from this methodological

limitation of the analytical horizon.«129

Das Netz des sozialen Lebens wird innerhalb des Behälters der Nationalgesell-

schaft gesponnen und alles, was darüber hinausragt, wird analytisch abgeschnit-

ten. Das entspricht einer Beschränkung des analytischen Horizontes. Besonders in

der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg dominiert in den Sozialwissenschaften das

»Container-Modell«:

»The citizenry is mirrored in the concept of a national legal system, the sovereign

in the political system, the nation in the cultural systemand the solidarity group in

the social system, all boundaries being congruent and together defining the skin

holding together the body of society […]. What the People is for the nationalist is

what the Society is for postwar social scientists.«130

Im Gesellschaftsverständnis der Nachkriegszeit muss internationale Migration

deshalb in jeder Hinsicht ein außergewöhnliches soziales Phänomen darstellen.

Migrierende sind keine Staatsbürger:innen und haben kein politisches Mitspra-

cherecht. Damit gelten sie nicht als Teil des Souveräns »Volk«. Als Immigrierende

bringen sie kulturelle Praxen und Wertvorstellungen mit, weshalb von der Auf-

nahmegesellschaft manchmal bezweifelt wird, ob sie sich mit einer wie auch

immer vorgestellten »Nationalkultur« der Mehrheitsgesellschaft ausreichend

identifizieren. In solch einer nationalgesellschaftlichen Behälter-Vorstellung

kann das Sozialsystem für Immigrierende nur offengehalten werden, sofern der

128 Vgl. ebd., S. 307.

129 Vgl. ebd.

130 Ebd., S. 309.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Philosophie der transnationalen Migration

betroffene Staat sich auf bestimmte unveräußerliche Rechte unabhängig von

Staatsbürgerschaft beruft.

Dass Immigrierende nicht Teil des politischen »Volkssouveräns« und auch

nicht unbedingt Teil der wie auch immer vorgestellten nationalen »Kultur« sein

müssen, aber ein Recht auf die Teilhabe am Sozialsystem haben, kann im Übrigen

auchmit als Ursache für den starken Integrations-Imperativ angenommenwerden

(vgl. Kap. 1.2.2), bei dem sich Immigrierende der Forderung gegenübergestellt

sehen, die »Sozialsysteme nicht zu belasten«. Der Annahme des Containermodells

folgt migrationstheoretisch ein integrationistischer Standpunkt, denn die Einheit

der Gesellschaft, die über ihre Grenzen definiert ist, bildet die argumentative

Grundlage. Die politischen, juristischen und territorialen Grenzen dieses »Ge-

sellschaftsbehälters« können wie oben schon beschrieben zwar permeabel sein,

aber die Grenzen haben Geltung und definieren letztlich den Gesellschaftskörper

territorial, juristisch, bürokratisch, sozial und »kulturell«. Aus integrationistischer

Behälter-Perspektive gilt es deshalb, die Immigrierten soweit in diese so vorgestell-

te Gesellschaft zu »integrieren«, dass sie 1. das Sozialsystem nicht (mehr) belasten

– also in Arbeitsverhältnisse gebracht werden, 2. dass sie in den administrativen

und infrastrukturellen Prozessen ohne größere Reibungsverluste »funktionieren«

(Spracherwerb), sowie 3. dass sich ihre kulturelle Überzeugung nicht gegen die

vermeintliche Stabilität und Sicherheit der Gesamtgesellschaft richtet.

Unter diesen Vorzeichen besteht die sozialwissenschaftliche Migrationsfor-

schung im deutschsprachigen Raum bis in die 1990er Jahre hinein im Grunde

synonym als Integrationsforschung.

»It should now become clear why, for both nation-builders as for postwar social

scientists, migrants constitute an object of special attention and for enquiry. In

nationalist doctrine as well according to the container model of society, immi-

grants must appear as antinomies to an orderly working of state and society, even

in societies where past immigration constitutes the foundation myth of the na-

tion.«131

Die Folge ist, dass grenzüberschreitende Migration aus Perspektive des Container-

Modells einen gesellschaftstheoretischen Widerspruch darstellen muss. Binnenmigrati-

on wiederum scheint gesellschaftstheoretisch keinWiderspruch zu sein und sozial

keine »Herausforderungen« zu stellen. Insbesondere imKontext von zunehmender

Klima- und Landflucht, aber auch im Kontext der stark angestiegenen Wohnkos-

ten in infrastrukturell »starken« Gebieten könnte es sich hierbei um eine massive

Unterschätzung handeln.

131 Ebd., S. 309.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 133

»Only cross-national migration is the object of migration studies. ›Internal‹ mi-

gration of citizens […] is not considered a problem deserving special attention

[…]. Cross-border migration, by contrast, appears as an anormaly, a problematic

exception to the rule […]. Describing immigrants as potential security risks, as

culturally others, as socially marginal and as an exception to the rule of territo-

rial confinement, postwar [migration] […] sciences [und seit den 1970er Jahren im

deutschsprachigen Raum, C.E.] mirrored and […] at the same time legitimized the

project of nation state building.«132

Durch die Fixierung der Migrationsforschung auf internationale Migration wird

paradoxerweise die Vorstellung einer national verfassten Gesellschaft gestützt, ob-

gleich die sozialwissenschaftliche Forschungsintention sein mag, die soziale Posi-

tion vonMigrierten zu stärken. Auch imModell des Multikulturalismus oder in der

Rede von Vielfalt/Diversity wird in sozialontologischer Hinsicht die Behälterform

der Gesellschaft nicht aufgelöst, sondern der »Container« wird »bunter« angefüllt.

»Only now that nation-states have lost some of their power to transnational cor-

porations and supranational organizations can we see […] how transnational the

modern world has always been […]. Rather than a recent offspring of globalization,

transnationalism appears as a constant of modern life, hidden from a view that was cap-

tured bymethodological nationalism. Thus, the value of studying transnational com-

munities and migration is not to discover ›something new‹ […] but to have con-

tributed to this shift of perspective away frommethodological nationalism [Hervorh.

C.E.].«133

Es setzt sich im Verlauf der zweiten Entwicklungsphase des Transnationalitäts-

modells die Erkenntnis durch, dass der methodologische Nationalismus empirisch

nicht begründet ist und noch nie war. Auch die Welt der klassischen Moderne war

eine grenzübergreifende, transnational verfasste, »globale«. Die moderne Welt ist

immer schon »transnational« gewesen. Dieses Faktum blieb durch die nationale

Perspektive lange verborgen. Ein großer Gewinn der transnationalen Migrations-

forschung liegt darin, zu einem vom methodologischen Nationalismus wegfüh-

renden Paradigmenwechsel beigetragen und diesen als unbegründete analytische

Perspektive mit aufgedeckt zu haben.

Zusammengefasst: unter methodologischem Nationalismus wird die Annahme

verstanden, es handele sich bei nationalstaatlich verfassten Gesellschaften um

die »natürliche Form« der modernen Welt. Methodologischer Nationalismus hat

nach Wimmer und Glick Schiller drei Modi: erstens die Ignoranz der nationalen

Verfasstheit im klassischen Begriff der modernen Gesellschaft, zweitens eine

132 Ebd., S. 311.

133 Ebd., S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Philosophie der transnationalen Migration

Naturalisierung der Nationalgesellschaft sowie drittens eine Territorialisierung

des Sozialen.

Die Konsequenz des methodologischen Nationalismus für die Migrationsfor-

schung ist, dass grenzüberschreitende Migration notwendig einen sozialtheoretischen Son-

derfall, ein sozialtheoretisches Defizit oder sogar einen sozialtheoretischen Widerspruch dar-

stellen muss. Es entsteht eine Dichotomie zwischen der nationalen Gesellschaft und

den grenzüberschreitenden Migrant:innen. Integrationistische Migrationstheori-

en gründen auf methodologischem Nationalismus. Es handelt sich dann bei Mi-

grierenden immer um Immigrierende. Das heißt auch, als Ziel jeder Migration

wird eine Sesshaftigkeit angenommen, die gleichbedeutend ist mit Zugehörig-

keit zu einer Gesellschaft. Die (offenen) Gesellschaften, in die »hinein« immigriert

wird, haben ein Raumverständnis zur Grundlage, das einem Behälter gleicht: Ge-

sellschaft entspricht einer räumlichen Vorstellung von einem anfüllbaren Gefäß

oder Container. Dessen Zugänge können offen sein, und der Behälter kann viel-

fältig angefüllt sein, aber er definiert sich über seine Grenzen. Wer diese Grenzen

überquert, begeht einen gesellschaftstheoretischen Widerspruch und ist implizit

oder explizit dazu aufgefordert, diesen Widerspruch aufzulösen bzw. seine Auflö-

sung zumindest anzustreben (Integrationsimperativ).

In der Migrationsforschung setzt sich erst mit dem transnationalen Modell die

Erkenntnis durch, dass die auf methodologischem Nationalismus aufbauende so-

ziologische Perspektive eine analytisch beschränkte und beschränkende ist. Weder

historisch noch systematisch ist einmethodologischer Nationalismus empirisch zu

rechtfertigen. Die soziale Welt ist immer schon eine grenzübergreifende, transna-

tionale oder »globale« gewesen, sie ist nur nicht als solche beschrieben worden.

Mit dem transnationalen Paradigmenwechsel müsste sich auch der Gesell-

schaftsbegriff ändern. In der Migrationsforschung müsste ein Gesellschaftsbegriff

mit transnationalem Horizont gesucht werden, bei dem die starke Dichotomie

zwischen »(National-)Gesellschaft« auf der einen und »internationalem Migran-

tentum« auf der anderen Seite unwirksam wird.

2.2.3.1 Methodische Lösungsvorschläge

Auch wenn noch nicht klar ist, wie ein solcher Gesellschaftsbegriff in transnatio-

nalem Horizont aussehen könnte, wird in der empirischen Sozialforschung im

Anschluss an die Problematisierung durchWimmer und Glick Schiller methodisch

nach transnationalen Lösungen gesucht. Bei im strengen Sinn verstandenen

»Transnationalen Studien« handelt es sich um eine Forschungsperspektive, bei

der dezidiert versucht wird, den methodologischen Nationalismus analytisch

außer Kraft zu setzen.134 Bei empirischer Transnationalisierungsforschung

wird versucht, die Erhebungs-, Bezugs- und Analyseeinheiten von nationalen

134 Vgl. Pries, Ludger, Transnationalisierung, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 135

Parametern zu entkoppeln. Aber wenn nicht von einem nationalstaatlichen

oder -gesellschaftlichen Bezugsrahmen ausgegangen werden soll, müssen »in

der Transnationalisierungsforschung […] die flächen- und sozialräumlichen

Bezugseinheiten ex ante konstruiert werden. Dies setzt die Transnationalisie-

rungsforschung immer wieder dem Tautologieverdacht aus«, fasst Ludger Pries

das Problem zusammen.135

Nach Thomas Faist, Margit Fauser und Eveline Reisenauer ist es wichtig, »die

Methodologie grenzüberschreitender Studien […] von komparativen Untersuchun-

gen [zu unterscheiden. Außerdem gilt es], nicht vorschnell grenzübergreifende so-

ziale Formationen, wie beispielsweise transnationale Gemeinschaften, als homo-

gen zu betrachten bzw. zu essentialisieren. Ansonsten würden die Probleme des

methodologischen Nationalismus nur auf einer anderen Ebene wiederholt.«136 Die

Gefahr desModells der Transnationalen Sozialen Räume ist eine erneute Sedierung

des Modells.

»Um […] die Untersuchungseinheit zu bestimmen, schlägt ein transnationaler Zu-

gang denNationalstaat als einen vonmehrerenmöglichenUntersuchungseinhei-

ten vor, in dem empirische Studien vorgenommen werden können. Nationalstaa-

ten kontrollieren beispielsweise den Zugang zum Territorium […]. Quer zum Na-

tionalstaat liegend stellt der Transnationale Soziale Raum einmögliches Konzept

dar […]. Aus einer transnationalen Perspektive gibt es keine bevorzugte Einheit

oder Örtlichkeit.«137

Als sozialpolitische Strukturen von höchsten Ausmaßen anMacht und Verfügungs-

gewalt müssen Nationalstaaten in ihrer praktischen Bedeutung undWirkmächtig-

keit auch theoretisch anerkannt werden. Es geht auch nicht darum, die theoreti-

sche Bezugseinheit des Nationalstaats komplett abzuschaffen, sondern darum, sie

zu relativieren und sie in ihre analytischen Grenzen zu verweisen. Was die transna-

tionale Perspektive demmethodologischen Nationalismus voraus hat, ist die Mög-

lichkeit, die Bezugseinheit bewusst wählen zu können. Diese Wahl ist aktiv vor-

zunehmen, da es aus transnationaler Perspektive keine grundsätzlich bevorzugte

Einheit oder Örtlichkeit gibt. Dies verdeutlicht erneut in anderer Form den äqui-

libristischen Charakter des transnationalen Modells. Nach Auffassung verschiede-

135 Ebd., S. 25.

136 Faist, Thomas, Margit Fauser und Eveline Reisenauer, Das Transnationale, S. 174.

137 Ebd., S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Philosophie der transnationalen Migration

ner Ansätze birgt die transnationale Perspektive noch viel Potenzial auch in Kom-

bination mit anderen soziologischen Forschungsfragen.138

George Marcus entwickelt die Methode der multi-sited ethnography (mobile Eth-

nographie), also Ethnographie, die sich nicht nur auf Feldforschung an einem Ort

beschränkt.139

»Multi-sited ethnography […] claims that any ethnography of a cultural formation

in the world system is also an ethnography of the system, and therefore cannot be

understood only in terms of the conventional single-site mise-en-scene of ethno-

graphic research, assuming indeed it is the cultural formation, produced in several

different locales, rather than the conditions of a particular set of subjects that is

the object of study. For ethnography, then, there is no global in the local-global

contrast now so frequently evoked. The global is an emergent dimension of argu-

ing about the connection among sites in a multi-sited ethnography.«140

Wie oben in Kapitel 2.1.4 ausgeführt, liegt eine Besonderheit der ethnographischen

Forschung in ihrer starken Anerkennung des Lokalen. Marcus schlägt vor, grund-

sätzlich mehrere Orte zur Erforschung heranzuziehen. Die Analyse ihrer Verbin-

dungen kann mehr über das »Globale« aussagen als die Ansammlung »glokaler«

Einzelfälle. Für die Migrationswissenschaften bedeutet das konkret, den Migrie-

renden an ihre für sie relevanten Orte zu folgen (»follow the people«).141

Es zeigen sich also verschiedene methodische Lösungsvorschläge, die von ei-

nem umsichtigen Einsatz der nationalen Kategorie bis zur Mobilität der oder des

Forschenden selbst reichen. Dabei geht es um eine stärkere Kontextualisierung,

Relativierung und Begründung der jeweils gewählten Untersuchungseinheit.

2.2.3.2 Subnationalität

Ein weiterer Vorschlag, einen methodologischen Nationalismus konzeptionell zu

umgehen, ist der Ansatz des philosophischen Transnationalismus nach Sanjeev Kha-

gram und Peggy Levitt. Khagram und Levitt wollen »Transnational Studies« als

zusammengehörendes, interdisziplinäres Forschungsfeld etablieren. Dabei soll die

transnationale Perspektive die einende Grundannahme sein.

138 Ebd. Vgl. auch Faist, Thomas, »We are all Transnationals now«: The Relevance of Transnationality

for Understanding Social Inequalities, Bielefeld 2014 (SFB 882Working Paper Series 25); Dahin-

den, Janine, Von den transnationalen Migrationsstudien; oder Vertovec, Steven, Migration

and other Modes of Transnationalism.

139 Marcus, George M., Ethnography in/of the World System: the Emergence of Multi-sited

Ethnography, in: Annual Review of Anthropology 24 (1995), S. 95-117, hier S. 102. Vgl. dazu auch

das »Mobilitätsparadigma« bei John Urry: Ders.,Mobilities, Cambridge 2007, S. 7ff.

140 Marcus, George M., Ethnography in/of the World System, S. 99.

141 Ebd., S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 137

»What unites the field of transnational studies together is a critique of scholar-

ship that takes nation-states and the nation-state system for granted […]. In con-

trast, transnational studies starts from the assumption that human interactions

and social life have always involved the crossing and transforming of borders and

boundaries.«142

Diese Perspektive nennen sie »philosophischen Transnationalismus« und führen

sie neben empirischem, methodologischem, theoretischem und öffentlichem

Transnationalismus als eine von fünf zentralen Forschungsfeldern der Transna-

tional Studies ein.

»Philosophical Transnationalism starts from the metaphysical assumption that

social worlds and lives are inherently transnational. […] Transnational phenom-

ena and dynamics are the rule rather than the exception, the underlying reality

rather that a derivative by-product. Such a view requires an epistemological lens

or way of researching, theorizing, and understanding social relations that allows

analysts to uncover and explain the transnational dynamics inwhich bounded and

bordered entities are embedded and by which the latter are constituted. […] This

does notmean that […] every question evokes a transnational answer or that cross-

border forces and factors are always at play [Hervorh. im Orig.].«143

Der philosophische Transnationalismus geht von der Grundannahme aus, dass

soziale Welten schon an sich – das heißt sozialontologisch – transnational ver-

fasst sind. Transnationale Phänomene und Dynamiken seien die Regel statt eine

Ausnahme und stellten die zugrundeliegende sozialontologische Realität statt des

Ergebnisses dar. Transnationalität wird hier (sozial-)ontologisch verstanden: So-

ziale Welten sind in ihrer ontologischen Verfasstheit zunächst transnational. Um-

grenzungen und Begrenzungen finden erst in einem zweiten, darauf aufbauenden

Schritt statt. Khagram und Levitt fordern dazu eine entsprechende epistemolo-

gische Perspektive, die dem methodologischen Nationalismus genau entgegenge-

setzt ist: Es geht darum, transnationale Dynamiken als Grundlage für begrenzte

Entitäten anzunehmen und Letztere aus deren transnationalen Bedingungen ab-

zuleiten. »A transnational ontology goes hand in hand with a transnational epis-

temology.«144 In der Perspektive des soziologischen methodologischen Nationa-

lismus war bisher umgekehrt argumentiert worden: Transnationale Dynamiken

wurden als Verknüpfung nationalstaatlich verfasster Gesellschaften beschrieben.

»By transnational we propose an optic or gaze that begins with a world without

142 Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, Preface and Acknowledgements, in: Dies. (Hg.), The

Transnational Studies Reader,New York/London 2008, S. xi-xii, hier S. xi.

143 Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, Constructing Transnational Studies, in: Dies. (Hg.), The

Transnational Studies Reader,New York/London 2008, S. 1-18, hier S. 2.

144 Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, Constructing Transnational Studies, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Philosophie der transnationalen Migration

borders […]. A transnational perspective is also, therefore, a way of understanding

the world.«145 Khagram und Levitt wollen eine Perspektive einnehmen, die (sozi-

al)ontologisch ohne Grenzen beginnt. Dabei soll es nicht darum gehen, die Wirk-

mächtigkeit von Nationalstaaten oder von umgrenzten sozialen Entitäten allge-

mein zu leugnen.146 Vielmehr soll die soziologische Argumentationsrichtung um-

gekehrt werden. Statt von einzelnen nebeneinander bestehenden Gesellschaften,

deren Grenzen überquert werden können, auszugehen, soll von sozialen Entitä-

ten ausgegangen werden, die keine Umgrenzungen haben, aber sozialontologisch

die Grundlage für begrenzte Sozietäten bilden. »From this [Transnational Studies]

perspective, the world consists of multiple sets of dynamically overlapping and in-

teracting transnational social fields that create and shape seemingly bordered and

bounded structures, actors, and processes.«147

Wie oben bereits erörtert, ist der Transnationalitätsbegriff historisch-genealo-

gisch von Nationalität abgeleitet, strukturell aber von dieser unabhängig. Der rein

strukturelle Begriff der Transnationalität könnte von Nationalität unabhängig defi-

niert werden, ähnlich wie Khagram und Levitt es anstreben.

Ich schlage daher vor, diese dezidiert strukturelle transnationale Perspekti-

ve, also die (sozial-)ontologische Transnationalität, aufgrund ihrer strukturellen

Unabhängigkeit und ihrer einhergehenden ontologischen und epistemologischen

Grundlagenfunktion als »Subnationalität« zu bezeichnen. Der Transnationalitäts-

begriff ist weiterhin als historischer Oberbegriff sinnvoll.

2.2.4 Zweite Zusammenfassung: Transnationale Räume

In der zweiten Phase in der Entwicklung des transnationalen Modells lassen sich

a) eine erste Topologie des Transnationalen, b) Ansätze zu einer Genealogie und Ontolo-

gie des Transnationalen, c) Aspekte einer transmigrantischen Handlungstheorie und eines

transmigrantischen Bewusstseins sowie d) die Suche nach einem Gesellschaftsverständnis

ohne methodologischen Nationalismus identifizieren.

a) Eine erste Topologie des Transnationalen

Nach Pries erfolgt Transnationalisierung dezentral und plurilokal bei Verankerung

in umgrenzten Nationalstaatsgebilden. Das bedeutet, dass die Lebenspraxis im

transnationalen Netzwerk mit dem Nationalstaatsgebilde nur über konkrete und

einzelne Orte verbunden ist. Es gibt also keine unmittelbare Verbindung zwischen

Nationalstaaten und transnationalen Netzwerken.

145 Ebd., S. 5.

146 Vgl. ebd., S. 8.

147 Ebd., S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 139

Bei Faist festigt sich das transnationale Netzwerk als Transnationaler Sozialer

Raum. Dieser Raum wird nicht über seine Grenzen definiert, wie es bei National-

staaten und -gesellschaften der Fall ist. Nationalgesellschaften werden dank ihrer

Außengrenzen zum Raum, das heißt ihnen liegt eine Behälter-Raum-Vorstellung

zugrunde.Der Transnationale Soziale Raumhingegen konstituiert sich ausschließ-

lich über seine Elemente und deren Verbindungen untereinander. Einem solchen

Raum kommt eine Grenze oder ein Rand nicht in dem Sinn zu, wie es bei einer

Behälter-Raum-Vorstellung der Fall ist. Er kann nicht »leer« sein, da sein Inhalt

den Raum erst schafft. Außerdem ist es ein Raum, der an allen Elementen, Seiten

und Verbindungen jederzeit offen und anschlussfähig ist. Es steht zu vermuten,

dass es sich hierbei um ein ontologisches Merkmal von Netzwerken generell han-

delt.

b) Genealogie und Ontologie des Transnationalen

Es hat sich gezeigt, dass Transnationalität aus sozialwissenschaftlicher Sicht

stets auch in ihrer historischen Dimension erfasst wird. Im Diskurs wurde dies

zum Beispiel an der immer wieder aufkommenden Frage deutlich, was denn das

»Neue« an der transnationalen Migration im Gegensatz zu voriger internationaler

Migration sei. Ein Grund hierfür liegt im Begriff selbst: »Nationalität« ist im

Begriff der Transnationalität festgehalten und verweist auf die historische und

logische Provenienz des Begriffs. Wie im Einführungskapitel erläutert, wird das

Verb transcendere sowohl transitiv als auch intransitiv gebraucht. Das bedeutet,

das (Hin-)Überschreiten über Grenzen ist stets ein Überschreiten von etwas und

gleichzeitig ein Hinüberschreiten an sich. Es ist ein Überschreiten und Hinter-

sich-Lassen von Strukturen, die durch die Überschreitung Vergangenheit werden. Es ist

ein Überschreiten, das als Hinüberschreiten an sich neue Strukturen schafft. Die alten

Strukturen bleiben in den neuen Strukturen als Geschichte erhalten. Sie werden

in ihnen aufgehoben in einem hegelschen Sinne. Es muss also zwischen dem

genealogischen und dem ontologischen Begriff von Transnationalität analytisch

getrennt werden. Der genealogische Begriff ist der historische Begriff, derjenige,

der seine geschichtliche Gewordenheit mit ausspricht. Der ontologische Begriff

ist der strukturelle Begriff, derjenige, der die neu geschaffene Netzwerkstruktur

bezeichnet. Transnationalität bleibt weiter als Oberbegriff sinnvoll. Die von der

historischen Genese abstrahierende, also strukturell-ontologische Bedeutung wird

im Folgenden als »Subnationalität« erfasst.

Zur dialektischen Struktur des Transnationalen gehört auch sein hohes Poten-

zial, Entwicklungsdynamiken zu entfalten. In der Biographie einzelner transna-

tional agierender Personen zeigen sich Gewöhnungs- und Entwöhnungsprozesse

als Entwicklung. Auf kollektiver Ebene lässt sich bei den Hochqualifizierten in der

Studie von Griese, Schulte und Sievers beobachten, dass bei zunehmender Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Philosophie der transnationalen Migration

die Bedeutung der nationalen Herkunft abnimmt. Es bildet sich eine Art transna-

tionale »Elite« heraus, die dadurch gekennzeichnet ist, dass die nationale Kategorie

in ihr aufgehoben worden ist. Die nationale Kategorie verbleibt als Geschichte.

Was Khagram und Levitt als »philosophischen Transnationalismus« bezeich-

nen, meint die Annahme, soziale Welten seien von Grund auf transnational und

jegliche Grenzziehungen würden darauf sekundär aufbauen. Subnationalität stellt

dabei also die sozialontologische Grundkategorie dar. Soziale Entitäten, die keine

Umgrenzung aufweisen, sollen die Grundlage sein für soziale Entitäten mit Be-

grenzung. Die soziologische Argumentation des methodologischen Nationalismus

wird umgekehrt: Nicht die sozialontologisch angenommene Nationalgesellschaft

ist Bedingung für trans- und internationale Migration, sondern subnationale Ver-

flechtungen sind die ontologische Vorbedingung für Migration und soziale Grenz-

ziehungen. Das eröffnet die Frage nach der ontologischen Struktur dieser Subna-

tionalität überhaupt. Handelt es sich bei diesen grenzenlosen Räumen noch um

Netzwerkstrukturen? Wenn ja, was sind die ontologischen Merkmale eines Netz-

werks? Wenn nein, worum handelt es sich stattdessen? Oder sollte statt zahlloser

subnationaler Netzwerke nur ein einziges, den Globus umfassendes subnationa-

les Netzwerk angenommen werden? Diesen Fragen soll in Kapitel 5 nachgegangen

werden.

Eine weitere wichtige Frage bezüglich des Charakters der Subnationalität ist

die, welche Rolle Bewegung dabei spielt. Transnationale Netzwerke entspannen

sich aus der Bewegung ihrer Akteur:innen heraus. Die Teile subnationaler Netz-

werke müssen in Bewegung sein können. Das heißt, dass Bewegung bei Subnatio-

nalität eine konstituierende und elementare Rolle spielt, ja sogar, dass Bewegung

eine Bedingung für Festigkeit – beispielsweise für die Ziehung von Grenzen – dar-

stellt.

c) Aspekte einer transmigrantischen Handlungstheorie und eines

transmigrantischen Bewusstseins

Es zeichnen sich erste Merkmale eines transmigrantischen Bewusstseins und

transmigrantischer Handlungsmuster ab. Krumme erkennt im Verhalten der

von ihr untersuchten Personen multiple Zugehörigkeitsmuster, die als Sowohl-

als-auch oder als Weder-noch funktionieren. In der Studie von Griese, Schulte

und Sievers zeigen sich Identifikationsmuster, die nationale Kategorien über- oder

unterschreiten, indem supranationale (»Europa«) oder subnationale (Städte und

Dörfer) Antworten gegeben werden. Eine weitere Identifikationsvorlage bietet der

Transnationale Soziale Raum im Modell von Faist selbst. Es werden im Transna-

tionalen Sozialen Raum soziale und kulturelle Praktiken geteilt, weshalb auch der

Transnationale Soziale Raum selbst Identifikations- und Zugehörigkeitsmöglich-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 141

keit bietet. In Referenz auf die obige Topologie muss untersucht werden, wie der

Transnationale Soziale Raum und die Orte miteinander in Verbindung stehen.

Darüber hinaus stellt Krumme eine ausgeprägte Gegenwartsorientierung der

Transmigrierenden fest. Eine Entscheidung über den Lebensmittelpunkt in der Zu-

kunft wird nicht getroffen, sondern auf unbestimmte Zeit vertagt. Soweit kann zu-

mindest festgehalten werden, dass der Verbleib im Pendelmuster trotz ehemals an-

gestrebter Versetzung des Lebensmittelpunktes an einen festen Ort zur konstatier-

ten ausgeprägten Gegenwartsorientierung keinen Widerspruch darstellt. Griese,

Schulte und Sievers gehen sogar soweit, eine entschiedeneUnentschiedenheit gegenüber

dem zukünftigen Lebensmittelpunkt in ihre Definition von Transmigrantik aufzuneh-

men. Diese dem zukünftigen Lebensmittelpunkt gegenüber offene Haltung kann

neben der ausgeprägten Gegenwartsorientierung ebenfalls als charakteristisches

Merkmal einer transmigrantischen Handlungstheorie festgehalten werden.

Pries stellt fest, dass mit transnationaler Lebenspraxis bestimmte Erkenntnis-

prozesse einhergehen. Die Transmigrierenden agieren nicht nur im Netzwerk, sie

sind auch denkende, wissende und erkennende Subjekte. Das bringt Konsequen-

zen für das transmigrantische Bewusstsein mit sich. Griese, Schulte und Sievers

stoßen auf soziokulturelle Kompetenzen unter ihren Hochqualifizierten, die bei

diesen in auffallend hohem Ausmaß auftreten. Es handelt sich dabei zu einem

Teil auch um intellektuelle und wissenschaftliche Tugenden, weshalb es auch

möglich ist, dass sich ein sozialer Aufstieg durch Bildung und Transnationalität

wechselseitig fördern. Die nationale Herkunft nimmt mit zunehmendem sozia-

len Aufstieg durch Bildung in ihrer Bedeutung ab. Die unter Transmigrant:innen

verstärkt auftretenden Kompetenzen ließen sich als ersteMerkmale eines transmi-

grantischen Vermögens bezeichnen. Unter der Voraussetzung, dass sie im Besitz

dieser Kompetenzen sind, haben somit auch viele Nicht-Migrierte und Nicht-

Migrierende transmigrantische Vermögen und (trans-)migrantisches Potenzial.

Genauso kann eine ausgeprägte Gegenwartsorientierung bei Nicht-Migrierenden

als transmigrantisches Kennzeichen trotz »Sesshaftigkeit« aufgefasst werden. Da

nach Griese u.a. eine Parallele der transmigrantischen Vermögen zu intellektuellen

und wissenschaftlichen Tugenden auffällig ist, ließe sich beispielsweise sagen,

dass mit zunehmender Akademisierung auch das Potenzial zur Transmigrantik

zunimmt. Flusser spitzte aufgrund seiner Fluchterfahrung seine These so zu,

das aus Migration eine philosophische Freiheit erwachsen kann. Die ausgeprägte

Gegenwartsorientierung wiederum lässt sich nicht der Tugend einer bestimmten

sozialen Gruppe zuordnen. Dennoch ist aber insgesamt zu konstatieren, dass die

transmigrantischen Kompetenzen und die transmigrantische Haltung nicht nur

von Transmigrierenden getragen werden können, sondern auch von »Sesshaften«.

Es kann von einer abstrakten, das heißt von physischer Migration unabhängigen,

Transmigrantik gesprochen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Philosophie der transnationalen Migration

d) Die Suche nach einem Gesellschaftsverständnis ohne methodologischen Nationalismus

Schließlich ist die zweite Phase geprägt von der Erkenntnis des Problems des me-

thodologischen Nationalismus und der Suche nach einem Gesellschaftsbegriff mit

transnationalem Horizont. Methodologischer Nationalismus wird gefasst als die

Annahme, es handele sich bei Nationalgesellschaften um die »natürliche« Form

der modernen Welt. Da sich die Soziologie als wissenschaftliche Disziplin von der

»modernen Gesellschaft« etwa zeitgleich mit den Nationalstaaten in Europa her-

ausbildet, ist sie gegenüber der Tatsache, dass es sich bei nationalstaatlich verfass-

ten Gesellschaften um historisch und kulturell relative Konstrukte handelt, lange

blind. Das hat vor allem die Effekte, dass die Nationalgesellschaft unkritisch natu-

ralisiert und das Soziale territorialisiert wird. Sowerden erstens binnennationalge-

sellschaftliche Bezüge überschätzt und eine Solidarität unterstellt (oder gefordert),

die vielleicht gar nicht vorhanden ist, und zweitens werden viele soziale Bezüge,

die über den Nationalbehälter hinausragen, analytisch abgeschnitten und in ih-

rer soziologischen Bedeutung unterschätzt. Die verheerende Konsequenz für die

Einordnung von Migrationsphänomenen ist, dass grenzüberschreitende Migrati-

on aufgrund dieses Gesellschaftsverständnisses etwas gesellschaftstheoretisch Wider-

sprüchliches darstellen muss. Es entsteht eine Dichotomie zwischen der nationa-

len Hauptgesellschaft und den Migrant:innen auf ihrem Nebenschauplatz. Dieser

sozialtheoretische Widerspruch ist eine der Ursachen des Integrationsimperativs

und begründet diesen gesellschaftstheoretisch.

Mit dem transnationalen Migrationsmodell tritt die historische und methodo-

logische Relativität der unausgesprochen nationalstaatlichen Verfassung der Ge-

sellschaften in Erscheinung. Im Diskurs setzt sich die Erkenntnis durch, dass sich

der methodologische Nationalismus weder historisch, noch systematisch, noch

empirisch rechtfertigen lässt.

Bezugnehmend darauf findet erstens ein Umdenken bezüglich der sozial-

wissenschaftlichen empirischen Erhebungsmethoden statt. Es wird versucht,

den transnationalen Gedanken auch in der empirischen Forschung umzusetzen,

weshalb beispielsweise neue Methoden wie die »multi-sited ethnography« (mobile

Ethnographie) angewendet werden. Auch die forschende Person muss also mobil

werden, was sich im Schlagwort »follow the people« niederschlägt.

Zweitens stellt sich die Frage nach der soziologischen Untersuchungseinheit

neu, wenn die nationale Kategorie nicht mehr als selbstverständlich angenommen

werden kann. Die theoretische Bezugseinheit einer vorgestellten Nationalgesell-

schaft muss nicht gleich abgeschafft werden, aber es muss von Untersuchung zu

Untersuchung neu entschieden und begründet werden, welche sozialen Bezugs-

einheiten sinnvoll sind.

In Krummes Studie verwenden die Interviewten beispielsweise die nationale

Kategorie, um verschiedene Orte im nationalstaatlichen Territorium zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 143

zufassen, oder um über Dinge zu sprechen, die innerhalb eines Landes mehr oder

weniger ähnlich und zwischen zwei Ländern aber deutlich verschieden sind, wie

beispielsweise das Wetter oder die Sprache.

Das Konzept der Transnationalität ist über die Transmigrant:innen der ersten

Stunde im Modell von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc hinausgewachsen.

Die sozialontologische Subnationalität geht über die Migrationsforschung hinaus:

Es geht um die ontologischen Grundlagen der sozialen Welt. Die subnationale

»Welt« umfasst alle als soziale Teilnehmer:innen. Transmigrantik muss außerdem

nicht unbedingt von Migrierenden gelebt werden. Es muss tatsächlich die Frage

gestellt werden, ob wir dann nicht alle »irgendwie transnational« seien? Wir alle

leben tagtäglich in transnationalen Verflechtungen, auch wenn wir nicht »mi-

griert« sind: Wir haben migrierte Vorfahren oder »Migrationshintergrund«, wir

essen »global« (italienisch, asiatisch oder arabisch); die Kleidung, die wir täglich

auf unserer Haut tragen, ist mehrere tausend Kilometer entfernt gefertigt worden;

eines der ersten festen Nahrungsmittel europäischer Babys sind Bananen, ge-

pflückt in Übersee, »europäische Kaffeekultur« entwuchs aus der Kolonialisierung.

Wir alle leben doch, bewusst oder unbewusst, direkt oder indirekt, von Kindes-

beinen an und bis in unseren biochemischen Stoffwechsel hinein in ontologisch

subnationalen Netzwerken.

2.3 Dritte Phase: »Are We All Transnationals Now?«

Die Frage »Are We All Transnationals Now?« stellt Janine Dahinden 2009 in einem

Artikel in den Ethnic and Racial Studies. Sie untersucht, wie die migrierte und nicht-

migrierte Bevölkerung einer französischsprachigen Kleinstadt in der Schweiz ver-

schiedene Formen von Transnationalität auslebt. »If migrants do not automati-

cally turn into transnationals, we can ask if the contrary might not also be true:

does one need to be globally mobile in order to be transnational or do the non-

mobiles also display some sort of transnationalism?«148 In der dritten Phase der

Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes ist die Ausgangslage ein so weit ge-

wordener Transnationalitätsbegriff, dass nahezu alles als transnational beschrie-

ben werden kann. Hat der Begriff auch Grenzen und wenn ja wo verlaufen sie? Der

Fokus wird in der dritten Phase nun verstärkt auf die geographisch realen Orte

und ihre sozialen Strukturen gelegt und der Gesellschaftsbegriff wird weiter rela-

tiviert. Dahinden nimmt in ihrer Studie eine Kleinstadt und ihre Bewohnerschaft

148 Vgl. Dahinden, Janine, Are We All Transnationals Now? Network Transnationalism and

Transnational Subjectivity: The Differing Impacts of Globalization on the Inhabitants of a

Small Swiss City, in: Ethnic and Racial Studies 32 (2009) 8, S. 1365-1386, hier S. 1366.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Philosophie der transnationalen Migration

als Bezugsgröße an (Kap. 2.3.1). Es wird die Frage gestellt, wie soziale An- und Ab-

wesenheit zu bewerten ist (Kap. 2.3.2), der Gesellschaftsbegriff wird in Bezug auf

den Migrationsbegriff relativiert (Kap. 2.3.3) und der Mobilitätsbegriff gerät in den

Fokus (Kap. 2.3.4).

2.3.1 »Are We All Transnationals Now?«

In der Studie »Are We All Transnationals Now?« wählt Dahinden einen bestimm-

ten geographischen Ort als Untersuchungseinheit: eine Kleinstadt in der Schweiz.

Es wird ein Querschnitt der Gesamtbevölkerung, der sowohl Migrierte als auch

Nicht-Migrierte umfasst, auf seine Transnationalität hin untersucht. Dabei wer-

den Ausmaß und Intensität der sozialen transnationalen Netzwerke, der sozia-

le »Netzwerk-Transnationalismus«, und die subjektive Zuordnung, Einschätzung

und Identifikation der Untersuchten, genannt »transnationale Subjektivität«, un-

terschieden.149 Die Stärke des sozialen Netzwerktransnationalismus wird quanti-

tativ erhoben. In der Kleinstadt Neuchâtel sind 2007 31 Prozent der Einwohner-

schaft keine Schweizer Staatsbürger:innen , 77 Prozent der ausländischen Natio-

nalitäten sind auch außerhalb der Schweiz geboren, was sich in den 250 zufällig

ausgewählten Befragten der Studie als Querschnitt der Bevölkerung ungefähr wi-

derspiegelt. Als soziale Netzwerke werden in der Studie die von den Befragten an-

gegebenen Personen verstanden, mit denen sie wichtige Dinge besprechen, mit

denen sie ihre Freizeit verbringen oder die ihnen finanzielle Unterstützung geben.

Der Anteil der im Ausland lebenden Bezugspersonen ergibt dann den Transnatio-

nalitätsgrad des sozialen Netzwerkes der jeweiligen Person.150

In der grundsätzlichen Tendenz lässt sich an den Ergebnissen der Befragung

bei zunehmender Mobilität ein erhöhter Transnationalitätsgrad feststellen, und

ebenso lässt sich ablesen, dassmit der Zunahme der Aufenthaltsdauer in Neuchâtel

der soziale Transnationalitätsgrad tendenziell abnimmt. Dahinden fasst die vor-

gefundenen Netzwerk-Transnationalitätsgrade in vier Gruppen: a) »Lokal etabliert«

bei schwach ausgeprägtem transnationalem sozialenNetzwerk (durchschnittlich 13,5 Pro-

zent der sozialen Beziehungen sind transnational); b) »Lokal etablierte transnatio-

nale ehemalige Gastarbeiter« bei mittelstark ausgeprägtem transnationalen sozialen Netz-

werk und stabilem lokalem Etabliert-Sein (soziale transnationale Beziehungen machen

durchschnittlich 35 Prozent aus); c) »Transnationale Außenseiter« mit starken transna-

tionalen sozialen Netzwerken von durchschnittlich 41 Prozent bei relativ schwacher lokaler

Integration und d) »Hochqualifizierte, mobile Transnationale« mit dem höchsten durch-

schnittlichen transnationalen sozialen Netzwerkanteil von 44 Prozent. In der Kategorie

149 Vgl. ebd., S. 1367.

150 Vgl. ebd., S. 1371.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 145

c) finden sich in der Studie überdurchschnittlich viele außereuropäische Migrier-

te, Asylbewerber:innen sowie Religionsangehörige des Islam, in der Kategorie d)

finden sich überdurchschnittlich viele Menschen aus Nord- und Zentraleuropa.151

Aus der Studie wird ersichtlich, dass Transnationalität zwar nicht notwendigmit

Migration einhergehen muss und umgekehrt, aber dass die Grundtendenz vorliegt,

dassMigration auch den Transnationalitätsgrad der Lebenspraxis erhöht. Eine sta-

bile lokale Integration hat nichts damit zu tun, ob migriert wurde oder nicht. Aber

Migration erhöht tendenziell Transnationalitätsgrade. Es können also auch ver-

schiedene Arten zu migrieren identifiziert werden: eine eher »ankommende« Art,

hier stark vertreten in der Gruppe b) der ehemaligen Gastarbeiter, und eine eher

»transmigrantische« Art, hier am stärksten vertreten in der Gruppe d) der Hoch-

qualifizierten.

Interessant ist auch, dass die beiden Gruppen mit am stärksten ausgeprägten

transnationalen Netzwerken, die transnationalen Außenseiter und dieHochqualifizier-

ten, mobilen Transnationalen die oberen und unteren sozialen Schichten darstellen.

Die Gruppen »ganz oben« und »ganz unten« sind in ihrem Sozialleben am stärks-

ten transnational und am wenigsten lokal orientiert.152

Stabile transnationale soziale Netzwerke und lokale soziale Stabilität schließen

sich aber nicht aus. Im Gegenteil: In Hinblick auf die Gruppe b) der »lokal etablier-

ten transnationalen ehemaligen Gastarbeiter:innen« mit »mittelstark ausgepräg-

tem transnationalen sozialen Netzwerk und stabilem lokalem Etabliert-Sein« kann

sogar vermutet werden, dass sich die Stabilität der Netzwerke und die Stabilität

des lokalen Soziallebens auch wechselseitig stützen können.

Bezogen auf den Integrationsbegriff merkt Dahinden an, dass es bei der

schwach ausgeprägten »lokalen Integration« der hochqualifizierten Transnationalen

unangemessen sei, von »Desintegration« zu sprechen.153

Es kann m.E. durchaus gefragt werden, ob hochqualifizierte Mobile »sozial

integriert« sind (vgl. Kap. 1.2.2). Hochqualifizierte sind aufgrund ihrer sozialen

151 Vgl. ebd., S. 1376f.

152 Vgl. dazu auch das Konzept der Global Cities: Sassen, Saskia, The Global City: New York, London,

Tokyo, Princeton 1991.

153 »Those who are the least integrated into the local [social] context of Neuchâtel are the ones

who are the most strongly incorporated in a transnational space, namely the ›highly skilled,

mobile transnationals‹. In this case it wouldmakeno sense to speak of disintegration«, Janine

Dahinden, AreWe All Transnationals Now?, S. 1382. Das heißt nicht, dass Dahinden migrati-

onstheoretischdie Integrationsperspektive vertritt, imGegenteil, sie teilt dieKritik des Trans-

nationalitätsmodells am Integrationsparadigma, denn dieses orientiere sich »unreflektiert

an einem nationalen Gesellschaftsbegriff, richte sich an den nationalen Grenzen aus und es

werde, mehr oder weniger unhinterfragt, den verschiedenen Dimensionen der Integration

eine diffuse, meist relativ homogen perzipierte, kollektive ›Mehrheitsgesellschaft‹ zugrunde

gelegt.« Dies., Von den transnationalen Migrationsstudien, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Philosophie der transnationalen Migration

Schicht zwar fast überall auf der Welt soziokulturell und ökonomisch akzeptiert;

aber nicht, weil sie sich in soziale Gemeinschaften vor Ort einbinden oder sich den

lokalen Kulturen anpassen. Etwas zugespitzt kann die soziale Integration hoch-

qualifizierter Mobiler durchaus infrage gestellt werden: Hochqualifizierte Expats

befinden sich zwar in Arbeitsverhältnissen, sind aber möglicherweise bei einem

Unternehmen beschäftigt, das seine Steuern ins Ausland abführt. Sie kosten die

Solidargemeinschaft keine Sozialausgaben, aber sie treiben mit hohen Einkom-

men und zeitlich beschränktem Aufenthalt die Mieten in Städten hoch und scha-

den so allen anderen lokalen Mieter:innen. Sie haben aufgrund ihrer vermutlich

beschränkten Aufenthaltsdauer kein Interesse an einem sozialen Engagement vor

Ort. Sie sind nicht angewiesen auf eine nachhaltige, familienfreundliche Entwick-

lung der Stadt, weil sie aufgrund ihres hohen Einkommens ihre Kinder privat be-

treuen lassen können oder sie sogar in internationale Privatschulen schicken. Das

wird den mobilen Hochqualifizierten aber nicht als »volkswirtschaftlich unsolida-

risch« angelastet. Warum gilt nur der Empfang von Sozialleistungen als »unsoli-

darisch«? Warum werden die Hochqualifizierten »mobil« und nicht »migrantisch«

genannt (vgl. Kap. 2.3.4)? Weil in Bezug auf die lokale soziale Integration meiner

Auffassung nach die Trennung zwischen hochqualifizierten Mobilen und niedrig

qualifizierten Migrierenden nicht überzeugt, wird hier dafür plädiert, auch die

mobilen hochqualifizierten Transnationalen als lokal sozial schwach integriert zu

bezeichnen. Aus den Ergebnissen der Studie spricht klar die Tatsache, dass die

transnationalen Hochqualifizierten in ihrem lokalen Kontext, also bezogen auf die

Kleinstadt, ihre sozialen Beziehungen betreffend schwach integriert sind.

Dahinden selbst spitzt die Konsequenzen der Ergebnisse ihrer Studie für die

Transnationalitätsforschung folgendermaßen zu:

»Die Herausbildung pluri-lokaler und nationalstaatliche[…] Grenzen überschrei-

tender transnationaler Sozialräume kann als konkreter Ausdruck aktueller Globa-

lisierungsprozesse begriffen werden. […] Beschränken sich solche Transnationali-

sierungsschübe auf dieMigrationsbevölkerung?Wäre nicht vielmehr zu eruieren,

ob angesichts aktueller globaler Vernetzungstendenzen nicht auch Personen oh-

ne Migrationshintergrund transnationale Lebensführungen entwickeln? […] Mit

anderen Worten schlage ich vor, die Transnationalisierungsfrage aus der Nische

der Migrationsforschung zu befreien und sie als integrative Frage für die Gesamt-

bevölkerung neu zu formulieren sowie Transnationalisierungsprozesse durch das

Prisma einer Ungleichheitsperspektive zu betrachten.«154

154 Dahinden, Janine, Von den transnationalen Migrationsstudien, S. 90. Vgl. dazu auch andere,

besonders Vertovec, Steven, Migration and other Modes of Transnationalism: Towards Con-

ceptual Cross-Fertilization, in: International Migration Review 37 (2003), S. 641-665.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 147

Dahinden sieht einen Zusammenhang zwischen Transnationalität und sozialer

Ungleichheit, der nicht notwendig an Migrationskontexte gekoppelt sein muss,

und schlägt vor, das »Transnationale« als gesamtgesellschaftliche Kategorie zu

fassen. Auf diese Weise wird das Transnationale vom migrantischen Individuum,

dem Träger der ersten Stunde des Konzeptes, gelöst und stärker in den Kontext

der unter »Globalisierung« gelabelten Prozesse gesetzt. Dahinden plädiert dafür,

stattdessen die Frage nach sozialen Ungleichheiten in den Fokus des Interesses zu

rücken.

2.3.2 Soziale An- und Abwesenheit

In einigen Ansätzen wird die Frage nach lokaler und/oder sozialer Anwesenheit –

bei eventuell gleichzeitiger Abwesenheit – gestellt.

»Die soziologisch so lange vorausgesetzte und auch konzeptionell präjudizierte

Einheit von Sozialität, Anwesenheit und Raum ist […] aufgebrochen worden. […]

Globalisierung kann […] als eine Art Freisetzung beschrieben werden […]. Die zen-

trale Herausforderung für die Soziologie besteht darin, einen Begriff und ein Kon-

zept vonGesellschaftlichkeit zu entwickeln, welche keine ›Präsenzpflicht‹ sozialer

Interaktionspartner in einem gemeinsamen sozialen und geographischen Raum

mehr voraussetzt. Sie muss ihren Horizont dahingehend erweitern, dass sie so-

ziale Beziehungen verorten kann und dabei die Beweglichkeit im Raum, die geo-

graphische Distanz und die Möglichkeit der Grenzüberschreitung systematisch

einbezieht. In einer solchen Konzeptionalisierung stellen sozialräumliche Nah-

verhältnisse tatsächlich nur eine Ebene des individuellen Eingebundenseins dar,

welche dann durch die soziographische Erfassung vielfältiger Distanzbeziehun-

gen zu ergänzen wäre.«155

Nach Steffen Mau lässt sich demnach Globalisierung als eine Art Freisetzung be-

schreiben. Damit ist die Freisetzung der Sozialität von geographischer Nähe ge-

meint. Es sollte seiner Meinung nach darum gehen, ein Gesellschaftskonzept zu

entwickeln, das keine »Präsenzpflicht« der sozialen Interaktionspartner an einem

bestimmten Ort oder in einem bestimmten Raum voraussetzt oder zur Norm hat.

Eine Gesellschaft kann auf diese Weise nicht mehr als Container-Raum vorgestellt

werden. Trotzdem darf der gelebte Ort aber nicht ignoriert werden. Lokale und

physische Nähe fungieren in Maus Modell als eine mögliche Form der sozialen Nä-

he von vielen.

Maus Überlegungen lassen sich als weiterer Beitrag zu dem Versuch auffas-

sen, soziale Raumkonzepte jenseits des methodologischen Nationalismus zu eru-

155 Mau, Steffen, Transnationale Vergesellschaftung. Die Entgrenzung sozialer Lebenswelten, Frank-

furt a.M./New York 2007, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Philosophie der transnationalen Migration

ieren – als Konzepte, bei denen soziale Nähe und Distanz nicht durch kategoriale

Außengrenzen in binärer Logik definiert werden, sondern bei denen soziale Nähe

trotz physischer oder geographischer Abwesenheiten funktioniert. Das Transna-

tionalitätskonzeptmit seinemNetzwerkcharakter bietet in der Tat eine Vorstellung

von Räumlichkeit, bei der der Raum nicht über seine Außengrenzen definiert ist.

Aber es wird schwierig, von einer »transnationalen Gesellschaft« zu sprechen: Ent-

weder wird dann ein methodologischer Nationalismus auf transnationaler Ebene

wiederholt, beispielsweise »die transnationale Gesellschaft Deutschland-Türkei«,

wobei feste nationale oder ethnische Identitäten angenommen werden, die in der

Kombination eine dritte, feste Identität bilden. Oder man muss von einer ethnisch

und national unbestimmten, allgemeinen transnationalen Gemeinschaft sprechen,

die sich ausschließlich über ihre inneren, grenzüberschreitenden, netzwerkarti-

gen Verbindungen definiert. In beiden Fällen bleibt aber der nicht transnational

vernetzte Teil der Bevölkerung außen vor. Schließlich könnte mit »transnationaler

Gesellschaft« auch die »Weltgesellschaft« gemeint sein, also die Weltbevölkerung

als Gesamtsozius. Dazu bedürfte es eines Begriffes des globalen Raums. Es wäre

dann auch die Frage, ob es der Bezeichnung »transnational« noch bedürfe, wenn

damit eigentlich »global« gemeint ist. Soweit bisher absehbar kann das transna-

tionale Modell also zwar eine neue Vorstellung von Räumlichkeit bieten, nämlich

einen »transnationalen Netzwerk-Raum.« Als das transnationale Netzwerk als sol-

ches kann es aber bisher keinen »Gesellschaftsbegriff« im eigentlichen Sinne arti-

kulieren.Mit der transnationalen oder globalenWende bräuchte es unter anderem

ein neues (Sozial-)Raum-Verständnis. Um eine Behälter-Raumvorstellung mit Prä-

senzpflicht des Sozius kann es sich dabei nicht handeln.

Auch Andrew Kirby hebt die Bedeutung des Ortes in sozialen Beziehungen her-

vor:

»Der Ort ist die Arena, in der Ressourcen genutzt werden (Wohnung, Bildung und

andere öffentliche Leistungen), und folglich sind die politischen Kämpfe um den

Zugriff auf diese Ressourcen (zwischen Rassen, Klassen oder Homo- und Hete-

rosexuellen) Ausdruck der Vitalität lokaler sozialer Beziehungen […]. Obwohl die

globalen Verhältnisse nicht unmittelbar von jedemAkteur beeinflußbar sind, las-

sen sich soziale Bewegungen begründen, die in erster Linie auf lokaler Ebene ope-

rieren.«156

Dabei ist aber nicht gemeint, dass sich das Globale in jedem Ort widerspiegele. Es

geht Kirby darum, das Soziale von Gesellschafts- oder Gemeinschaftsvorstellungen

zu befreien und es als lokal zu verstehen:

156 Kirby, Andrew, Wider die Ortlosigkeit, in: Beck, Ulrich (Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft,

Frankfurt a.M. 1998, S. 168-175, hier S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 149

»Obwohl wir in einer Welt leben, die durch eine globale Wirtschaft verbunden

ist, bleiben wichtige, sogar fundamentale Unterschiede zwischen verschiedenen

Orten bestehen. Das Lokale ist, so gesehen, die Arena, in der soziale Angelegen-

heiten geregelt werden; und obwohl es viele Ereignisse gibt, die jenseits unse-

res Horizontes stattfinden, erleben wir sie im Kontext des Lokalen, seien es wirt-

schaftliche Rezessionen (die die Schließung von Fabriken zur Folge haben) oder

Hungersnöte […]. [Deshalb] ist es wichtig, menschliches Handeln und Institutio-

nen im Kontext des Lokalen zu untersuchen […]. Die Konzentration auf Gemein-

schaft [oder Gesellschaft kann] irreführend sein […], weil darin die Vorstellung im-

pliziert ist, sozialer Zusammenhalt und gemeinsamer Ort seien identisch. Das ist

deshalb irreführend, weil auch ohne die Existenz einer Gemeinschaft der Ort sei-

ne Bedeutung behält. Denn am Lokalen ist gerade die Art und Weise wichtig, in

der Widersprüche zwischen Rassen, Klassen oder Geschlechtern gelöst werden,

oft mit von Ort zu Ort leicht unterschiedlichen Ergebnissen.«157

Zentral ist das Argument, dass Orte immer eine soziale Bedeutung innehaben, egal

ob es dazu eine vorgestellte Gemeinschaft gibt oder nicht. Von daher könne man

die Vorstellung des Sozialen und die Herausforderungen des sozialen Miteinan-

ders schlicht als das Lokale fassen. Dabei sei zunächst unwichtig, wie groß oder

wie klein diese Lokalität gefasst wird; es könne eine Stadt, eine Region, ein Land

oder sogar ein Kontinent sein. Man kann das als eine topozentrische Definition von

Gesellschaftlichkeit bezeichnen. Das einzige Kriterium der Zugehörigkeit zu einer

Sozietät ist dabei die Anwesenheit vor Ort.

Kirbys Idee entspricht auf gewisse Weise dem Spiegelbild von Maus Ansatz:

Mau versucht Sozietät so zu denken, dass die physische Abwesenheit derMitglieder

eine konstitutive Rolle für die Vorstellung von Gesellschaft an sich spielt. Kirby

dagegen schlägt eine topozentrische Gesellschaftsdefinition mit einem einzigen

Kriterium vor: die Anwesenheit vor Ort.

Demgegenüber stellt Mark Terkessidis über die Bewohnerschaft europäischer

Städte fest, dass viele von ihnen »oft weniger in geographischen Nachbarschaften

als vielmehr in Netzwerken [leben]: Sie kennen oft die Leute gar nicht, die un-

mittelbar unter ihnen wohnen, haben aber Bekannte überall in Deutschland und

manchmal auch rund um den Globus.«158 Die physische Anwesenheit ist nicht de-

ckungsgleich mit der sozialen Anwesenheit: Bewohner:innen leben ihr Sozialleben

nicht in ihrer unmittelbaren Umgebung aus, sondern in weit verstreuten Netzwer-

ken. »Diese Personen stellen eine Art anwesende Abwesenheit dar – sie sind da,

aber gleichzeitig auch noch an einem anderen Ort. Diese neue Uneindeutigkeit

157 Ebd., S. 174.

158 Terkessidis, Mark, Nach der Flucht, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Philosophie der transnationalen Migration

hat die geographischen Verhältnisse von Nähe und Ferne, aber auch von Nachbar-

schaft völlig verändert«,159 fasst Terkessidis die Konsequenzen zusammen. Nähe

ist nicht mehr an physische oder geographische Nähe gebunden, und umgekehrt

kann eine räumliche Nähe trotzdem sozial eine große Ferne bedeuten. Physische

Anwesenheit bedeutet nicht automatisch auch soziale Anwesenheit.Möglicherwei-

se bilden die Nachbarschaft auf der einen und das Netzwerk auf der anderen Seite

zwei Pole eines sozialen Kontinuums, in dem sich die Einzelnen bewegen.

2.3.3 Migration und Gesellschaft

In Bezug auf den Gesellschaftsbegriff sieht Regina Römhild die sozialwissenschaft-

liche Migrationsforschung in einem grundlegenden Dilemma:

»Einerseits geht es einer kritischen Migrationsforschung ja gerade darum, Migra-

tion gegen den herrschenden Diskurs als gesellschaftliche und kulturelle Produk-

tivkraft kenntlich zu machen; andererseits führt die Strategie, dies in immer wie-

der neuen Varianten entlang der zwar transnationalen, diversen, hybriden All-

tagswelten von MigrantInnen zu erzählen, in eine ungewollte Sackgasse: So er-

scheint die migrantische Gesellschaft zwar als besonders dynamisch und mobil,

sie bleibt aber dennoch das, was sie auch im herrschenden Diskurs ist: eine Rand-

zone und eine Art von ›Sonderforschungsbereich‹ jenseits einer ethnisch nicht

markierten Mehrheitsgesellschaft.«160

Solange Migration als sozialer Sonderfall betrachtet werde, könne dies zwar zu

einer verstärkten Anerkennung migrantischer Praxen und Geschichten beitragen.

Allerdings festige die Fixierung auf eine zu erforschende Sondergruppe auch deren

sozialen Sonderstatus.

»Ein ursächliches Problem dabei ist, dass Migrationsforschung vielfach als

Forschung über MigrantInnen verstanden wird […], die ihren vermeintlichen Ge-

genpart – die Gesellschaft der weißen, nationalen, sesshaften Nicht-Migranten

– gleich mit konstruiert. Dieses perspektivische Verhältnis müsste jedoch um-

gekehrt werden […]: Was fehlt, ist nicht noch mehr Forschung über Migration,

sondern eine von ihr ausgehende Perspektive, mit der sich neue Einsichten in die

umkämpften Schauplätze ›Gesellschaft‹ und ›Kultur‹ gewinnen lassen.«161

159 Ebd., S. 16.

160 Römhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung. Zur Kosmopo-

litisierung des Kulturbegriffs, in: Johler, Reinhard u.a. (Hg.), Kultur_Kultur. Denken, Forschen,

Darstellen,Münster 2013, S. 186-193, hier S. 187.

161 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 151

Migrationsforschung werde zumeist als Forschung über das migrantische Indivi-

duum verstanden. Zwar werde im transnationalen Modell erstmals von der Positi-

on der Transmigrierenden aus gedacht. Dennoch sei dieser Perspektivenwechsel in

der Migrationsforschung noch nicht zu Ende vollzogen worden, weil Migrant:in-

nen Forschungsgegenstand blieben, auf den als sozialer Sonderfall geschaut wer-

de (methodologischer Nationalismus). Römhild betont, dass durch diese Fokussie-

rung auf Migrierte gleichzeitig die »Mehrheitsgesellschaft«, also der »Normalfall«,

von dem diese abweichen, als national, weiß und sesshaft mit konstruiert wer-

de. Als positives Beispiel hebt Römhild eine ethnographische Studie hervor, in der

ausschließlich von einem bestimmten Ort ausgegangen wird und dessen bunt ge-

mischte Bevölkerung in Gänze soziologisch betrachtet wird.162 Ähnlich Dahindens

Vorgehen und Kirbys theoretischem Vorschlag könnte also versucht werden, Orte

und ihre Bevölkerung als soziologische Untersuchungseinheit stärker in Betracht

zu ziehen. Römhild plädiert denn auch für eine

»Forschungsperspektive, die Migration zum Ausgangspunkt, nicht aber zum

Gegenstand der Untersuchung macht. Statt immer wieder neu zu untersuchen,

wie sich MigrantInnen in den ihnen zugewiesenen gesellschaftlichen Enklaven

und kulturellen Ghettos einrichten, ginge es darum, die Institutionen, die Milieus

und Szenen der (Mehrheits-)Gesellschaft aus der Perspektive der Migration zu

beleuchten.«163

Diese Absicht begleitet das Projekt des transnationalen Modells von Anfang an.

Es soll die Perspektive der Migrierenden eingenommen werden, um soziale Phä-

nomene zu beschreiben. Dennoch scheint das Vorhaben noch nicht hinreichend

umgesetzt worden zu sein, was sich am Problem des methodologischen Nationa-

lismus zeigt, oder daran, dass der Perspektivenwechsel wie hier von Römhild auch

noch in den 2010er Jahren stärker eingefordert wird.

»Wie die Genderforschung längst keine Frauenforschung mehr ist, darf auch eine

Migrationsforschung, die etwas über gesellschaftliche und kulturelle Verhältnisse

zu sagen hat, keine Migrantenforschung mehr sein. Erst noch zu entwickeln wä-

re dafür jedoch eine theoretische Fassung des Migrationsbegriffs im Sinne eines

umkämpften sozialen Verhältnisses, demeine binäre, naturalisierte Polarisierung

von ›Inländern‹ und ›Ausländern‹, von ›Mobilität‹ und ›Sesshaftigkeit‹, von ›Mehr-

heiten‹ und ›Minderheiten‹ zugrunde liegt.«164

162 Vgl. Baumann, Gerd, Contesting Culture.Discourses of Identity inMulti-Ethnic London, Cambridge

1996.

163 Römhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung, S. 191.

164 Ebd., S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Philosophie der transnationalen Migration

Wie es auch in der Geschlechterforschung längst nicht mehr nur um den For-

schungsgegenstand »Frauen« gehe, sondern um alle sozialen und kulturellen Ver-

hältnisse unter einer bestimmten Perspektive, solle sich die Migrationsforschung

vom Gegenstand der »Migrierenden« lösen und die migrantische Perspektive auf

alle sozialen und kulturellen Verhältnisse angewendet werden. Dazu fehlt aber bis-

her ein Begriff von Migration in der Art, wie es in der Geschlechterforschung die

grundlegende Erkenntnis des kulturellen, sozialen oder strukturellen Geschlechts

(Gender) bilden konnte. Römhild stellt sich unter diesem noch zu formulierenden

Migrationsbegriff ein soziales Verhältnis in binärer Struktur vor. Damit sollten bis-

herige Gegensätze von In- und Ausländer:innen oderMigrierten und Sesshaften als

kulturelle Konstruktionen entlarvt und de-essentialisiert werden können.

Ein Jahr später konstatieren Römhild und Manuela Bojadžijev in einem Essay

mit dem Titel Was kommt nach dem ›transnational turn‹? Perspektiven für eine kritische

Migrationsforschung noch einmal zusammenfassend: »TransnationaleMobilisierung

wurde bislang zu einem methodisch wichtigen Schritt, der jedoch in seinen kon-

zeptionellen und theoretischen Konsequenzen für die Migrationsforschung noch

keineswegs zu Ende gedacht worden ist.«165 An der »kategorialen Engführung und

Einschließung der Forschungsobjekte – MigrantInnen als ethnische Minderheiten

am Rand der Gesellschaften – [hat sich trotz des transnational turns bisher] kaum

etwas geändert.«166 Zum einen fehle ein Begriff von Migration, der eine konse-

quenteMigrationsperspektive tragen kann. Zumanderen spiele zusätzlich das Pro-

blemmit hinein, dass in der sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung immer

auch die Klasse unausgesprochen mit angenommen wird, weshalb nach wie vor

beispielsweise zwischen »Migrant:innen« und hochqualifizierten »Mobilen« unter-

schieden werde.167 So können gesellschaftliche Stigmata nicht aufgebrochen wer-

den. Die Autorinnen sehen – wie oben schon erläutert – die Kernproblematik dar-

in, dass

»sich das Gros auch der transnational orientiertenMigrationsforschung allzu häu-

fig als Forschung über MigrantInnen versteht […]. Die Exklusivität solcher Erzäh-

lungen macht Migration zu einem abgesonderten Forschungsfeld der fremden

Minderheiten am Rand der Gesellschaft und konstruiert ihren Gegenpart – die

(weiße) sesshafte Nation als Zentrum – gleich mit.«168

165 Bojadžijev, Manuela und Regina Römhild, Was kommt nach dem »transnational turn«? Per-

spektiven für eine kritischeMigrationsforschung, in: LaborMigration (Hg.), VomRand ins Zen-

trum. Perspektiven einer kritischen Migrationsforschung, Berlin 2014, S. 10-24, hier S. 10.

166 Ebd., S. 14.

167 Vgl. Römhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung, S. 191.

168 Bojadžijev, Manuela und Regina Römhild,Was kommt nach dem »transnational turn«?, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 153

Daran konnte bisher auch der transnational turn nichts ändern. Das transnationa-

le Projekt trug dazu bei, Migrierende nicht mehr nur als »defizitäre Sesshafte«

zu betrachten, sondern sie in ihrer Position als aktiv Gestaltende ihres eigenen

transnationalen Lebens, oder sogar als Träger:innen einer Globalisierung von un-

ten, anzunehmen, und dazu, die gesamtgesellschaftlichen Gewinne von Migrati-

on zu würdigen. Aber auch in der transnationalen Migrationsforschung blieben

»Migrierte« Forschungsgegenstand, statt zur Forschungsperspektive zu werden.

Durch diese Sonderbehandlung des Forschungsobjektes wird nach Bojadžijev und

Römhild indirekt die Vorstellung der sesshaften Mehrheitsgesellschaft, die nach

wie vor eine Nationalgesellschaft ist, konsolidiert. Der transnational turn konnte al-

so bisher nicht die theoretischeWirkung entfalten, zu der er Potenzial hat,weil sich

der Gesellschaftsbegriff nicht geändert hat. Der Wandel müsse auch die »sesshafte

Mehrheitsgesellschaft« betreffen.

Bojadžijev und Römhild wollen in der Konsequenz ihrer Überlegungen eine

kritischeMigrationsforschung entwickeln,wozu sie folgende Formel als Programm

formulieren: »Die Migrationsforschung entmigrantisieren und die Gesellschaftsforschung

migrantisieren.«169

Die Migrationsforschung zu entmigrantisieren könne beispielsweise heißen,

dass sich die Migrationsforschung von ihrem Objekt »Migrierende« lösen und ge-

nerelle gesellschaftliche Phänomene untermigrantologischen Aspekten in Betracht

nehmen soll. Gleichzeitig sei die Gesellschaftswissenschaft, die sich vorwiegend

mit der vermeintlich sesshaften Mehrheitsgesellschaft beschäftigt, dazu angehal-

ten, migrantische Fragen konsequent mit einzubeziehen, wie beispielsweise auch

Geschlechterfragen in den soziologischen Grundkanon integriert werden konnten.

Die Autorinnen schlagen dazu einen neuen Gesellschaftsbegriff vor: die »postmi-

grantische[…] Gesellschaft«.170 Damit ist eine »Gesellschaft [gemeint], die alle zu

›Betroffenen‹ derMigration und zu GestalterInnen der dadurch konstituierten Ver-

hältnisse erklärt.«171 Denn Migration betreffe nicht nur die ›Sonderfälle‹, sondern

die ganze Gesellschaft, und die gesamte Gesellschaft sei Akteurin des Migranti-

schen.

Auch Terkessidis fordert einen ähnlichen Perspektivenwechsel auf Migration.

In Anbetracht der Tatsache, dass zwischen 1965 und 2014 insgesamt 71 Millionen

Menschen in die Bundesrepublik ein- und auswanderten,172 sei es seiner Auffas-

169 Ebd., S. 11.

170 Angelehnt an den Begriff des »postmigrantischen Theaters«, den die Intendantin Shermin

Langhoff für das Ballhaus Naunynstraße in Berlin in Umlauf brachte. Ebd., S. 18. Zur postmi-

grantischen Gesellschaft vgl. auch Naika Foroutan,Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Ver-

sprechen der pluralen Demokratie, Bielefeld 2019; Hill, Marc und Erol Yıldız (Hg.), Postmigran-

tische Visionen. Erfahrungen – Ideen – Reflexionen, Bielefeld 2018.

171 Bojadžijev,Manuela undReginaRömhild,Was kommtnachdem»transnational turn«?, S. 18f.

172 Terkessidis, Mark, Nach der Flucht, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Philosophie der transnationalen Migration

sung nach »angebracht, die Perspektive auf Migration generell zu verändern. […]

Die Positionierung des Wanderungsgeschehens außerhalb der [sesshaften] Nor-

malität provoziert […] die immergleichen Reaktionen undDiskussionen.«173 Solan-

ge das Wanderungsgeschehen als Abweichung von der (sesshaften) Norm gilt, so

lange wiederholten sich die Diskussionen. »Vorausgesetzt, dass in Frankfurt a.M.

oder Stuttgart zwei Drittel der Kinder Migrationshintergrund haben:Was wäre die

Norm, an der wir die Abweichung messen wollten?«, wird gefragt.174 Die »Migra-

tion« müsse in eine gesellschaftstheoretische Position gebracht werden, bei der sie

nicht die Abweichung von der Norm darstellt. Terkessidis schlägt einen allgemei-

nen »Vielheitsplan« vor. Dabei soll von einer zu 100 Prozent aus Heterogenitäten

bestehenden Bevölkerung ausgegangen werden, wobei »Migrationshintergrund«

nur ein Merkmal neben unzähligen anderen ist. »Die Pluralisierung der Lebens-

welten ist nicht allein ein Resultat der Migration – auch die sogenannte einheimi-

sche Bevölkerung hat sich im Gefolge der kulturellen Verschiebungen in den 1960er

Jahren stark verändert.«175 Terkessidis versucht, die Kategorie der Migration ge-

sellschaftstheoretisch zu relativieren und institutionell zu streuen. Es gibt seiner

Meinung nach keinen gesellschaftlichen Bereich, der nicht von Migration betrof-

fen oder aus ihr hervorgegangen ist. »Bei Migration handelt es sich nicht um ein

Randthema, wie viele Bürger und Politiker immer noch glauben, sondern um ein

zentrales Moment für die Gestaltung der Gesellschaft.«176 Der soziale Wandel, der

mit Migration einhergeht, sei konstitutiv für eine Gesellschaft. Terkessidis will auf

eine »(Neu-)Organisation vonNormalität« hinaus.177 Als der soziale Normalfall war

die Sesshaftigkeit betrachtet worden. Diese Annahme steht in Anbetracht der Kon-

sequenzen aus dem transnational turn aber zur Disposition. »Wichtig ist, immer von

EINER Bevölkerung auszugehen, die aktuell auf dem Boden des jeweiligen Staa-

tes lebt […]. Zweifellos ist dabei die Unterscheidung zwischen der ›aufnehmenden‹

Gesellschaft und den ›Zugewanderten‹ ein extrem grober Keil«, kritisiert Terkes-

sidis.178 Dabei geht es ihm nicht darum, diese Trennung komplett zu verwerfen.

Aber die Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch müsse gesellschaftstheore-

tisch aufgehoben werden. Die Frage kann nicht mehr lauten, wie es unter dem In-

tegrationsparadigma noch der Fall war, »Wie können Migrierte in die Gesellschaft

integriert werden?«, sondern mit Terkessidis lautet die neue Frage: »Wie lässt sich

eine postmigrantische Gesellschaft gestalten?«

173 Ebd., S. 11.

174 Ebd., S. 28.

175 Ebd., S. 13.

176 Ebd., S. 20.

177 Ebd., S. 37.

178 Ebd., S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 155

Marc Hill und Erol Yıldız geben seit 2018 die Reihe »Postmigrantische Studien«

des transcript Verlages heraus. Im Editorial schreiben sie:

»Im postmigrantischen Diskurs, der nicht nur in den Sozialwissenschaften an

Verbreitung gewinnt, kommt eine widerständige Praxis der Wissensproduktion

zum Ausdruck – eine kritische und zugleich optimistische Geisteshaltung […].

In der radikalen Abkehr von der gewohnten Trennung zwischen Migration und

Sesshaftigkeit, Migrant und Nichtmigrant kündigt sich eine epistemologische

Wende an.«179

Wenn mit der postmigrantischen Perspektive eine epistemologische Wende ein-

hergeht, handelt es sich um einen sozialtheoretischen Perspektivenwechsel von

philosophischer Tragweite. Der Versuch, die Trennung zwischen Migration und

Sesshaftigkeit begrifflich aufzuheben, soll in Kapitel 5 vorgenommen werden.

2.3.4 Mobilität

Die Unterscheidung zwischen Mobilität und Migration gerät in der Migrationsfor-

schung in den letzten zwei Jahrzehnten ebenfalls zunehmend in die Kritik. »Wäh-

rend die Mobilität der einen als Migration kontrolliert und reguliert wird, gilt die

Mobilität der anderen als Ausweis flexiblen Selbstunternehmertums, das als kos-

mopolitisches Kapital in ganz Europa angerufen und gefördert wird […]. Hier wird

ganz offensichtlich mit zweierlei Maß gemessen«, stellt Römhild fest.180 Die »Mi-

grationsforschung [neigt] dazu, ihr Klientel vorwiegend in den unteren sozialen

Randzonen zu suchen und zu finden. Damit ergänz[t] und verstärk[t sie] die po-

puläre Einschätzung, in derMigration quasi zum Synonym für die herausragenden

Problemlagen der Gesellschaft geworden ist.«181 Wie oben bereits angemerkt, be-

inhaltet die Unterscheidung von »Migrierenden« und »hochqualifiziertenMobilen«

bereits unausgesprochene Vorannahmen.

John Urry und Mimi Sheller sehen dieses Problem ebenfalls. Sie kritisieren die

soziologische »Pathologisierung des Beweglichen«182 und versuchen, die insge-

samt zunehmende Mobilität in den Gesellschaften unter dem Stichwort new mo-

bilities paradigm aus der mobilen Perspektive neu zu beleuchten.

179 Hill, Marc und Erol Yıldız, Editorial, in: Dies. (Hg.), Postmigrantische Visionen. Erfahrungen –

Ideen – Reflexionen, Bielefeld 2018, S. 2. Vgl. auch Yıldız, Erol und Marc Hill (Hg.), Nach der

Migration. Postmigrantische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, Bielefeld 2014.

180 Römhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung, S. 191.

181 Ebd., S. 189.

182 Vgl. Sheller, Mimi und John Urry, The NewMobilities Paradigm, in: Environment and Planning

A 38 (2006), S. 207-226, hier S. 208.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Philosophie der transnationalen Migration

»Social science has largely ignored or trivialized the importance of the systematic

movements of people for work and family life, for leisure and pleasure, and for

politics and protest. […] Much social science research has been ›a-mobile‹ […]. As

we shall argue, however, accounting for mobilites in the fullest sense challenges

social sciences to change both the objects of its inquiries and the methodologies

for research. The emergent mobilities paradigm problematizes two sets of extant

theory. First, it undermines sedentarist theories present in many studies in geog-

raphy, anthropology, and sociology. Sedentarism treats as normal stability, mean-

ing, and place, and treats as abnormal distance, change, and placelessness.«183

Sheller und Urry konstatieren, dass systematische soziale Mobilitäten und Bewe-

gungen als solche in den Sozialwissenschaften bisher weitgehend ignoriert wur-

den. In einem soziologischen Sedentarismus werden Stabilitäten, Bedeutungen

und Orte als soziale Regelfälle, dagegen Distanzen, Veränderungen oder Ortlosig-

keiten als sozial abnorm betrachtet. »The mobilities paradigm indeed emphasises

that all places are tied into at least thin networks of connections that stretch beyond

each such place andmean that nowhere can be an ›island‹.«184 Gemäß dem newmo-

bilities paradigm gehe es darum zu erkennen, dass »Orte« keine »Inseln« sind, son-

dern stets in Netzwerken mit anderen Orten verbunden bleiben. Diese Verbindun-

gen sind letztlich Bewegungen. »We are not dealing with a single network, but with

complex intersections of ›endless regimes of flow‹, which move at different speeds,

scales, and viscosities.«185 Alle Orte seien in menschliche Praxen eingebunden und

auch durch sie bedingt: »The new mobility paradigm argues against this ontology

of distinct ›places‹ and ›people‹. Rather, there is a complex relationality of places

and persons connected through performances […]. Indeed, the places travelled to

depend in part upon what is practised within them.«186 Kurz, Orte sind Praxis.

Sie sind selbst stets in Bewegung dadurch, dass sich Personen an ihnen, zu ihnen

hin oder von ihnen weg bewegen, und dadurch, dass Personen immerzu an ihnen

handeln und sie nach ihren Bedürfnissen und Vorstellungen formen.

Dieses »Mobilitätsparadigma« findet als mobility turn in der Migrationsfor-

schung Widerhall. Man könnte nun Menschen als »prinzipiell geographisch

mobil«187 betrachten und damit neue Perspektiven auf alles bis dato fest und

sesshaft Geglaubte eröffnen. Zudem gibt es fortan die Möglichkeit, Mobilitäten

183 Ebd.

184 Ebd., S. 209.

185 Ebd., S. 213.

186 Ebd., S. 214.

187 Düvell, Franck, Europäische und internationale Migration. Einführung in historische, soziologische

und politische Analysen, Hamburg 2006, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 157

im Plural zu thematisieren und diese zueinander in Beziehung zu setzen.188

»[In sedentarism] mobility […] appears as a dysfunction. […] What is evident in

both spatial science and humanistic geography is a very strong moral geography

that marginalizes mobility ontologically, epistemologically, and normatively [Hervorh.

C.E.].«189 Im Sedentarismus wird das sich Bewegende demnach ontologisch,

epistemologisch und normativ marginalisiert. Liisa Malkki bezeichnet diese

sedentaristische Grundannahme an anderer Stelle sogar als »Metaphysik der Sess-

haftigkeit«.190 Hier besteht eine Parallele zu Khagrams und Levitts Versuch, einen

philosophischen Transnationalismus zu etablieren: Nicht das Feste soll die sozial-

ontologische Grundlage darstellen, sondern das Bewegliche. Nicht das Immobile

wird als Voraussetzung und Ziel des Mobilen verstanden, sondern das Mobile ist

die Voraussetzung des Immobilen. Nicht die sesshafte Nationalgesellschaft ist

Ausgangspunkt der Argumentation, sondern eine transnationale Beweglichkeit

stellt die Bedingung der Möglichkeit für Nationalgesellschaften dar. Es geht also

um eine grundlegende sozialontologische und ontologische Entscheidung.

Unter dem Titel »Fliehkraft« sprechen Tom Holert und Mark Terkessidis dann

auch von einer »Gesellschaft in Bewegung«:191

»Aus vielen Gründen sind immer mehr Menschen gezwungen, mobil zu sein, zu

reisen, zwischenArbeitsplatz undWohnort zu pendeln […]. So vieleMenschen, die

eigentlich ständig unterwegs sind […]. Inzwischen schließt die Suche nach Jobs […]

automatisch die Suche nach neuen Lebensmittelpunkten ein. Anders als in Zei-

ten einer relativ sesshaften Industriegesellschaft folgen Arbeitskräfte heute den

immer schnelleren Wanderungen des Kapitals. Die unaufhaltsame Dynamik der

ökonomischen Globalisierung nach dem Ende des Kalten Krieges zwingt wach-

sende Teile der Bevölkerung zu einem mehr oder weniger nomadischen Lebens-

stil.«192

188 Vgl. Lenz, Ramona,Mobilitäten in Europa. Migration und Tourismus auf Kreta und Zypern im Kon-

text des europäischen Grenzregimes, Wiesbaden 2010, S. 74. Lenz versucht, die durch denmobi-

lity turn gewonnene Perspektive anzuwenden. Dabei zeige sich, dass »die Polarisierung von

Tourismus und Migration hinter der touristisch-migrantischen Realität im Mittelmeerraum

zurückbleibt«, ebd., S. 290.

189 Cresswell, Tim, On the Move. Mobility in the Modern Western World, New York/London 2006,

S. 32.

190 Malkki, Liisa, National Geographic: The Rooting of Peoples and the Territorialization of Na-

tional Identity among Scholars and Refugees, in: Akhil Gupta und James Ferguson (Hg.),

Culture, Power, Place. Explorations in Critical Anthropology, Durham/London 1997, S. 52-74, hier

S. 54.

191 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft.

192 Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Philosophie der transnationalen Migration

Holert und Terkessidis stellen damit einen Zusammenhang zwischen den verschie-

denen Bewegungsmustern her, die zuvor in der Regel getrennt betrachtet wur-

den. Die Autoren sehen das hohe Ausmaß an Bewegung als ein zentrales Merkmal

der Gegenwart an: Es sind nicht nur Migrierende, die ihren Lebensmittelpunkt

versetzen, sondern regelmäßig auch zahlreiche Arbeitnehmer:innen auf dem Bin-

nenarbeitsmarkt. Dabei ist zunächst nicht unbedingt immer klar, ob es sich um

freiwillige oder unfreiwillige Bewegungen handelt. Um die Perspektive einer »Ge-

sellschaft in Bewegung« zu vollziehen und um Zusammenhänge neu bewerten zu

können, untersuchen Holert und Terkessidis die Bewegungsmuster innerhalb von

Migration und Tourismus. Sie beobachten die Konsequenzen der Mobilität rund

um das Mittelmeer und in Europa vor Ort und betten ihre Analysen in eine Kapi-

talismuskritik ein. Ihre Untersuchungen seien im Folgenden etwas ausführlicher

dargestellt:

Um der sozialtheoretischen Annahme einer »Gesellschaft in Bewegung« eine

Chance zu geben, sei es erforderlich zu versuchen, Migration und Tourismus in

eine Beziehung zueinander zu bringen:193 Die kategoriale Trennung zwischen tou-

ristischen undmigrantischen Bewegungenwird bezweifelt und die Bezeichnungen

»Migrant:in« oder »Tourist:in« werden eher als Konzept-Figuren (»Typen«) entwor-

fen, die eine soziale Position in einer Gesellschaft in Bewegung ausdrücken, statt

als reale Personen.194 De facto vermischen sich die Mobilitätskategorien: Beispiels-

weise reisen Zuwandernde offiziell als Touristen ein, Urlauber kaufen Immobilien

am Urlaubsort und verlegen ihren Lebensmittelpunkt dorthin (»Residenz«) – wer-

den also faktisch zu Migrierenden –, ehemalige Emigrierte kehren zum Urlaub in

ihre Herkunftsländer zurück oder der Urlaub entspricht einer Flucht aus dem All-

tag.195 Holert und Terkessidis schlagen vor, dass für eine sinnvolle Unterscheidung

Tourismus eher als die Suche nach Anti-Struktur (Freizeit, Genuss, Abenteuer etc.)

und Migration als die Suche nach Struktur (Lebensperspektive, nicht mehr lebens-

gefährdender Alltag, geregeltes Einkommen etc.) definiert werden könnte. Bei bei-

den Bewegungsformen spielen imaginierte Bilder eine große Rolle und stellen das

Vorhaben unter Erfolgsdruck.196 Mobilität sei zu einemWert an sich geworden.197

Das zeige sich auch daran, dass »an der Grenze […] eine neue Klassengesellschaft

[…] entlang dem Kriterium der Mobilität« entstehe.198 Die Grenzen seien dabei

längst nicht mehr die geographischen (Staats-)Grenzen, sondern vielmehr punk-

193 Vgl. ebd., S. 12f. Vgl. auch die Studie von Ramona Lenz:Mobilitäten in Europa.

194 Vgl. Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 13.

195 Vgl. ebd., S. 115ff., 240ff.

196 Vgl. ebd., S. 243.

197 Vgl. ebd., S. 239.

198 Ebd., S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 159

tuelle »Filtrieranlagen«199 an Flughäfen oder Bahnhöfen. Holert und Terkessidis

deuten zunächst die Konsequenzen der zunehmenden touristischen und migran-

tischen Mobilität für die Orte.

a) Lokale Konsequenzen der touristischen Mobilität

Zunehmend erwerben ehemalige Tourist:innen aus Mittel- und Nordeuropa Im-

mobilien an den Mittelmeerküsten: Allein in Spanien besitzen insgesamt 700.000

britische Staatsangehörige eine Immobilie. »Resident zu sein, das ist ein neuer Le-

bensentwurf im Tourismus. Dabei gehen Urlaub undMigration nahtlos ineinander

über […]. So haben einige Orte an der Costa del Sol zweifellos bessere Anbindungen

an Deutschland oder England als ins geographisch nahe gelegene Umland«.200 In

der Regel ist deren Aufenthaltsdauer unbekannt; sie sind als EU-Staatsangehörige

zwar angehalten, sich bei den Behörden zu registrieren, was faktisch allerdings

nur von wenigen getan wird. Von den Residierenden haben einige ihren Wohn-

sitz dauerhaft nach Spanien verlegt, andere pendeln. Die Residenzen sind in aller

Regel abgetrennte Wohnsiedlungen mit eigener Infrastruktur zur Gestaltung der

Freizeit. Nach Holert und Terkessidis handelt es sich dabei um ausgemachte »Par-

allelgesellschaften«,201 die mit ihrer geographischen sozialen Umwelt minimal in-

teragieren, aber mit ihren Projektionen und Bedürfnissen den Ort entscheidend

mitprägen. »Die Landschaft des residentiellen Tourismus ist […] tribal. Die einzel-

nen [Residenten-]Communities, die Spanier aus den verschiedenen Regionen, die

Einheimischen – alle leben nebeneinander. Politische Subjekte sind die meisten

woanders«.202 Die geographische Nähe entspricht also keiner sozialen Nähe. Die

soziale Interaktion der verschiedenen Gruppen (Residierende, Angestellte aus an-

deren Teilen Spaniens oder der Welt sowie die »Einheimischen«) beschränkt sich

auf infrastrukturelle, das heißt instrumentelle Verhältnisse.203 Die soziale Nähe

vieler Resident:innen besteht in erster Linie untereinander oder zum sozialen Netz

im Herkunftsland, aber den Ort an der Mittelmeerküste prägen sie über ihre Be-

dürfnisse und über ihr Konsumverhalten entscheidend mit.Weder die Residieren-

den noch die im Tourismus beschäftigtenMigrant:innen sind amOrt ihres Aufent-

halts politische Subjekte. Allein die »Einheimischen«, die in der Kommune leben, in

der sie auch politisch Subjekt sind, könnten den Ort auch politisch als den ihrigen

bezeichnen. Allerdings ist zu vermuten, dass auch vonseiten der Einheimischen der

Tourismus als gute Verdienstmöglichkeit die Gestaltung des Ortes nach den eige-

nen Bedürfnissen in den Hintergrund stellt: Die Einheimischen »bewohnen eine

199 Ebd., S. 255.

200 Ebd., S. 180.

201 Ebd., S. 182.

202 Ebd., S. 184.

203 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Philosophie der transnationalen Migration

Umwelt, die sich ständig verändert und deren Infrastruktur und architektonische

Gestaltung überhaupt nicht auf ihre Bedürfnisse abgestellt sind, sondern auf jene

der Besucher. Sie sind dem eigenen Leben gegenüber seltsam entfremdet.«204 Es

hat sich ein Ort entwickelt, an dem soziale Verhältnisse instrumentell dominiert

sind und der die politische Mitbestimmung seiner Bewohnerschaft weder bietet

noch einfordert. »Zudem wechselt die Bevölkerung ständig, eine ›Öffentlichkeit‹

ist nur rudimentär vorhanden, und so können die Orte von den Bewohnern kaum

einmal politisch angeeignet werden.«205 Es handele sich um den Verlust von Öf-

fentlichkeit im Sinne einer Polis.206 Das heißt, es ist keine öffentliche Sphäre ge-

geben, in der alle Anwesenden als politische Subjekte agieren könnten.

Holert und Terkessidis beobachten Ähnliches in verschiedenen Städten Euro-

pas, die beliebte touristische Ziele sind. Analog zu den Residenzen an der spani-

schen Mittelmeerküste, die stärker an ein Netzwerk ins nordeuropäische Ausland

als an ihr geographisches Umland gebunden sind, sehen sie zunehmend eine

»Struktur der Großstädte, in denen sich homogenisierte Enklaven herausbilden,

die sozial und räumlich untereinander immer undurchlässiger werden. Die spe-

kulativ rekonstruierten Innenstädtemit ihren touristisch relevanten ›historischen

Fassaden‹ sind zudem eingebunden in ein globales Netz der Destinationen.

Dieses wiederum ist eingebettet in eine Mobilitätsinfrastruktur von Schnellzü-

gen, Billigfluglinien und Autobahnen. Die Stadt, als lokalisierbarer, gelebter Ort,

weicht […] einer Stadt nach der Stadt, einer Stadt ohne Polis, der tourist city.«207

Die touristisch aufbereiteten Innenstädte sind eingebunden in ein Netz touristi-

scher Destinationen. Mit dieser verkehrstechnischen Anbindung sind sie anderen

touristischen Innenstädten »näher« als ihren eigenen Stadtteilen und Vororten.

Dabei interessiert sich »der touristische Urbanismus […] nicht für die realen Be-

dürfnisse der Bewohner, sondern nur für solche Bedürfnisse, die angebots- und

marktgerecht modelliert werden können.«208 Mit der touristischen Verwertung

der Orte gestaltet sich der Ort zunehmend entlang der Bedürfnisse der zahlungs-

kräftigen Reiseklientel, nicht mehr entlang jener der Einheimischen (beispielswei-

se steigen die Mieten durch die Plattform »Airbnb« etc.). Das heißt, die Bewoh-

204 Ebd., S. 169. Vgl. auch Hechenblaikner, Lois, Das Monster melken. Lois Hechenblaikner foto-

grafiert den Tourismus inÖsterreich. EinGespräch über Ischgl, dieDeutschenunddenWahn-

sinn des Après-Ski. Lois Hechenblaikner im Interviewmit Alex Rühle, in: Süddeutsche Zeitung,

Nr. 106 vom 08.05.2020, S. 11.

205 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 254.

206 Ebd., S. 214.

207 Ebd., S. 214.

208 Ebd., S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 161

nerschaft wird zunehmend der politischen Gestaltungsmöglichkeit an »ihrem« Ort

beraubt.209

b) Konsequenzen der migrantischen Mobilität

In Marokko sind Ghettos und ganze kleine Städte von Migrierten aus Subsahara

entstanden, die aufgrund fehlender Mittel weder weiterreisen, noch zurück in ihre

Herkunftsländer können. Ähnlich dem sogenanntenDschungel von Calais inNord-

frankreich bilden sich an den Küsten Marokkos regelmäßig mittelgroße Zeltlager

von Migrierenden, die auf eine Gelegenheit zur Weiterreise hoffen und warten.

Holert und Terkessidis fällt eine permanente »Warte-Haltung« der Migrierenden

auf.210 Das Kennzeichen der Lager und Zeltsysteme, auch derjenigen von staatli-

cher Seite oder vom UNHCR getragenen, sei ihr provisorischer Charakter:211 Die

Lager sind als vorübergehende Lösung geplant, de facto dehnen sich die Zeiträume

im Zeltlager aber oft so weit aus, dass von einem Provisorium nicht mehr die Rede

sein kann.212 Das hat enorme Konsequenzen für das biographische Zeitempfinden

der Migrierenden: Das Warten an sich wird zum Lebensinhalt.213

»Ein Merkmal dieser Enteignung von Eigenzeit ist die ungeklärte (und häufig un-

klärbare) Frage, wie lange eine bestimmte Lagersituation aufrechterhalten wird,

ob die Möglichkeit, die Welt der Provisorien zur Heimkehr oder Weiterreise zu

verlassen, nah ist oder in weiter Ferne liegt. Das Ineinanderfallen des Vorüberge-

henden und desDauerhaften in diesen ständigenÜbergangslösungen […] und die

Negation der biographischen Zeit verhindern jede Zukunftsplanung.«214

Holert und Terkessidis erkennen in der Lagersituation eine Enteignung vonEigenzeit.

»In den Räumen derMobilität herrscht eine gefräßige Gegenwart, die nicht nur die

Vergangenheit ausdünnt, sondern auch den Horizont der Zukunft undeutlich wer-

den lässt. Wo die Mobilität regiert, da haben die Aufenthaltsorte keine Geschich-

209 In diesem Zusammenhang stehen auch die Gentrifizierungsdebatte, das Schlagwort »Recht

auf Stadt«, die Debatte um stark steigendeMieten, eine (zunehmend?) ablehnende Haltung

gegenüber geplanten Großveranstaltungen und Großbauprojekten sowie das Phänomen,

dass gegen Tourismus (»Overtourism«) in der eigenen Stadt protestiert und demonstriert

wird.

210 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 38.

211 Ebd., S. 109.

212 Ein extremes Beispiel stellt unter anderen das Lager inDadaab in Kenia, das lange das größte

Flüchtlingslager der Welt war, dar. Vgl. dazu Rawlence, Ben, Stadt der Verlorenen: Leben im

größten Flüchtlingslager der Welt, Zürich 2016.

213 Vgl. Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 109. Vgl. auch eine umfassende Studie

von Inka Stock zum Thema: Dies., Time, Migration, and Forced Immobility. Sub-Saharan African

Migrants in Morocco, Bristol 2019.

214 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Philosophie der transnationalen Migration

te.«215 Die Gegenwart ermächtigt sich in den endlosen Situationen des Wartens

auf Kosten von Vergangenheit und Zukunft. Ähnlich wie Krumme bei transna-

tionalen Pendler:innen eine stark ausgeprägte Gegenwartsorientierung feststellt,

wird in den dauerhaften Provisorien der Zeltlager eine wuchernde Gegenwart ma-

nifest. Auch die Orte haben in diesem Fall keine Geschichte: Auf ihrer Reise geht

es den Migrierenden nur darum, wie sie vom derzeitigen Ort wegkommen könn-

ten. Wie bei den Resident:innen überwiegt hier ein instrumentelles Verhältnis zur

geographischen Umwelt; allerdings nicht aus Gründen des Genusses, sondern aus

Gründen des bloßen Überlebens oder der Hoffnungslosigkeit.216

Holert und Terkessidis reisen auch in Dörfer und Städte, aus denen in größe-

rer Zahl migriert wurde. In früherer Zeit von dort Ausgewanderte erwarben und

bauten dort Häuser, um ihre Ferien im Herkunftsland zu verbringen. Einstige Mi-

grierte und ihre Kinder verbringen nun ihren Urlaub hier. Ihre Neubauten sind

häufig nicht im traditionellen marokkanischen, sondern einem »modernen« Stil

mit starkem Fokus auf arabischen Verzierungen erbaut.217 Durch die Distanz zum

ehemaligen Lebensmittelpunkt fangen sie an, ihre Herkunftskultur zu folklorisie-

ren. Einen Großteil des Jahres stehen auf diese Weise ganze Stadtteile nahezu leer.

Durch die Bauinitiativen der Ausgewanderten steigen die Immobilienpreise. Die

Zurückgebliebenen sind von den Rimessen aus dem Ausland finanziell abhängig

oder begeben sich in die Abhängigkeit. So enstünden salles d’attente (Wartesäle),

»Migra-Dörfer«, in denen junge Menschen vor allem warten – entweder auf Geld

aus dem Ausland von Verwandten, oder darauf, selbst zu migrieren.218 Die Kon-

sequenz für die Städte und Dörfer ist, dass »eine ganze Infrastruktur entsteht

für Personen, die eigentlich überhaupt nicht präsent sind: für Leute, die fehlen,

die pendeln, die im Sommer vorbeischauen [oder] die[, geistig »abwesend«,] war-

ten«.219 An diesen Orten ist also eine permanente Nichtpräsenz präsent, eine per-

manente Abwesenheit anwesend. Es handelt sich um Orte, deren Charakter und

Struktur sich in weiten Teilen durch das Fehlen von etwas bestimmt. Durch die phy-

sische odermentale Abwesenheit der Bevölkerung sehenHolert und Terkessidis für

diese Orte wie auch schon für die spanischen Urlaubsorte einen großen politischen

Verlust: den Verlust, Polis zu sein.220

215 Ebd., S. 254.

216 Holert und Terkessidis sehen an anderer Stelle die Migrierenden als homo sacer nach Giogio

Agamben an. Der homo sacer ist nach Agamben der, »der getötet werden kann, aber nicht ge-

opfert werden darf [Hervorh. im Orig.]«, mithin »das nackte Leben«. Agamben, Giorgio, Homo

sacer.Die souveräneMacht und das nackte Leben, Frankfurt a.M. 2002, S. 18. Vgl. auch zur Theorie

des Lagers ebd., S. 127ff.

217 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 115ff.

218 Ebd., S. 127.

219 Ebd.

220 Vgl. ebd., S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 163

Die beiden Autoren erfassen bei ihrer Reise durch Europa und den Mittel-

meerraum also vor allem drei zentrale Konsequenzen der zunehmenden Mobili-

tät: erstens die Isolierung von Orten aus ihrer geographischen Umwelt, zweitens

die Ausbreitung einer »endlosen Gegenwart« bei gleichzeitigem Verlust von Ver-

gangenheit und Zukunft bei denjenigen, die nicht weiter können, und drittens das

Verschwinden des Ortes als Polis, als Ort politischer Mitbestimmung.221 Sie se-

hen diese Fliehkräfte trotzdem nicht als zerstörerisch, sondern als Chance auf die

politische Umgestaltung der Gesellschaft in Bewegung. Ihr Fazit lautet:

»Statt auf die fundamentale Transnationalität der sozialen und ökonomischen,

der politischen und kulturellen Gegenwart mit einer Rückkehr zur Nation zu re-

agieren, sollte man sich an den Gedanken einer postnationalen Bürgerschaft ge-

wöhnen. An eine Durchsetzung von Politik und Rechten, die international und lo-

kal, auf keinen Fall aber national ausgerichtet ist. Aufzuspannen ist daher ein ganz

neues politisches Feld. Eine neue Polis muss die realen Bewegungen der Leute be-

rücksichtigen und den Versuch unternehmen, diese Bewegungen und die damit

einhergehenden Lebensweisen zunächst einmal zu sichern. Das muss auf inter-

nationaler Ebene geschehen […]. Gleichzeitig gewinnt auch die Kommune als Ort

des lokalen Engagements an Bedeutung […]. [Es ergibt sich kurz gesagt] die Mög-

lichkeit einer Neukomposition des physischen und sozialen Raums.Wieman hier

Bürgerschaft sichert oder neu erfindet, wie Partizipation zu organisieren und zu

definieren ist, das sind die entscheidenden Fragen. Vielleicht geht es am Ende gar

nicht in erster Linie um die viel beschworene Freiheit der Bewegung, sondern um

das Recht auf einen Ort und auf dessen politische und kulturelle Gestaltung [Her-

vorh. im Orig.].«222

Das Nachgehen einer »Gesellschaft in Bewegung« wird zu einer Frage der politi-

schen Partizipation.Die Konsequenzen der Bewegungen für die Orte treten zutage:

Es besteht die Gefahr des Verlustes vom Ort als Polis. Es sei daher ein neues politi-

sches Feld aufzuspannen: Sowohl der physische als auch der soziale und politische

Raum müssten neu sortiert und komponiert werden. Dabei verliert die nationale

Kategorie stark an Bedeutung, wohingegen die internationale und die lokale Größe

an Bedeutung gewinnen.

Auch Benhabib stellte fest, dass es sich bei der »Krise« des Nationalstaats we-

niger um ein »demokratisches« Problem handelt, als vielmehr um ein Problem der

»territorial begrenzten und verfassten Staatsformation« (Benhabib, vgl. Kap. 1.1).

Für Holert und Terkessidis geht es darum, eine »postnationale Bürgerschaft« in ih-

rer mobilen Lebenspraxis anzuerkennen, als politisches Subjekt zu setzen und ihre

221 Vgl. dazu auch Augé, Marc, Nicht-Orte, in: Günzel, Stephan (Hg.), Texte zur Theorie des Raums,

Stuttgart 2013, S. 94-98.

222 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 263ff.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Philosophie der transnationalen Migration

Partizipationsmöglichkeiten zu gestalten. Eine grundlegende Rolle spielt dabei der

Ort als Polis: bei einer Gesellschaft in Bewegung müsse der Bürgerschaft das Recht

auf einen Ort und dessen politische und kulturelle Gestaltung zuerkannt werden.

2.3.5 Dritte Zusammenfassung: (post-)migrantische Fragen

In der dritten Phase differenziert sich das Transnationale Modell weiter aus. Auf

der einen Seite tritt der Aspekt der subnationalen Sozialontologie klarer hervor,

auf der anderen Seite wird »Migration« zunehmend zu einer neuen Perspektive

auf Gesellschaft überhaupt. Auch wenn sich in der Praxis beide Sozialstrukturen

wechselseitig verstärken können, ist eine subnationale Sozialontologie zumindest

begrifflich nicht mehr notwendig an Migrationsbewegungen gekoppelt.

In der dritten Phase wird a) die transnationale Frage in den lokalen sozialen

Zusammenhang gesetzt (Lokales Sozialleben und Transnationalität); b) wird ein Fokus

auf die Konsequenzen der Mobilität für die Orte und die dortige Lebenspraxis ge-

legt (Mobilität undOrt), c) wird die Dekonstruktion des Gesellschaftsbegriffes weiter

vorangetrieben (Migration und Gesellschaft) und d) werden die gängigen sozialtheo-

retischen Grundlagen als sedentaristisch erkannt (Kritik am Sedentarismus).

a) Lokales Sozialleben und Transnationalität

Auf die Frage »Are We All Transnationals Now?« kann nach Dahindens Studie in

Neuchâtel rein statistisch geantwortet werden: sozial sind wir es zu 89 Prozent.

Dabei variieren jedoch die Transnationalitätsgrade stark. Tendenziell erhöht sich

mit der Mobilität auch die Transnationalität.Migrationmuss aber nicht unbedingt

mit Transnationalität verbunden sein, und Sesshaftigkeit schließt Transnationali-

tät nicht aus. Die höchsten sozialen Transnationalitätsgrade in der Bevölkerung

werden an den sozialen Rändern »oben« und »unten« nachgewiesen: in der sozial

schwächsten Gruppe der »transnationalen Außenseiter« und in der sozial stärksten

Gruppe der »hochqualifizierten, mobilen Transnationalen«. Für die langfristige lo-

kale soziale Integration ist es nicht von Bedeutung, ob eine Migrationsgeschichte

vorliegt oder nicht.

DesWeiteren kann zwischen zweiMigrationsstilen unterschiedenwerden: eine

eher »ankommende« und eine eher »transmigrantische«Migrationsform, wobei letztge-

nannte eher unabschließende Wanderungsmuster beschreibt. Dies deckt sich mit

dem Schluss, den Griese, Schulte und Sievers aus ihren Ergebnissen der Studie

zu hochqualifizierten Transmigrierten zwischen Deutschland und der Türkei zo-

gen (Kap. 2.2.2.2): Eine »bewusste Unentschiedenheit« gegenüber dem zukünfti-

gen Lebensmittelpunkt wurde dort als Kennzeichen von Transmigrantik identifi-

ziert. Dahinden zieht aus ihrer Untersuchung die Konsequenz, Transnationalität

von Migration zu entkoppeln und stärker in den lokalen oder gesamtgesellschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 165

lichen Kontext, beispielsweise bezogen auf Fragen nach sozialer Ungleichheit, zu

setzen.

Außerdem gibt es (Post- oder Trans-)Migrierende, deren Sozialstruktur stabile

lokale Verflechtungen bei gleichzeitig ausgeprägten stabilen transnationalen Netz-

werken (Transnationale Soziale Räume) aufweisen, sodass sie ein sehr ›sesshaftes‹

(stabiles) (Sozial-)Leben führen.

Daraus wird hier geschlossen, dass eine lokal orientierte Lebensführung nicht

gleichbedeutendmit ›sesshafter‹ Lebensführung seinmuss, und dassmigrantische

Lebensmuster auch gleichzeitig ›sesshafte‹ Parameter aufweisen können.

b) Mobilität und Ort

Für Mau besteht die zentrale Forderung an die Soziologie darin, ein Modell von

Gesellschaftlichkeit zu entwickeln, das keine geographische »Präsenzpflicht« der

Interaktionspartner voraussetzt, wie er in Transnationale Vergesellschaftung schreibt.

Die Zugehörigkeit zu einer Gesellschaft muss über andere Parameter als die geo-

graphische Anwesenheit oder Nähe erfolgen.

Kirby argumentiert umgekehrt, indem er versucht, Sozietät an Orte zu binden

– ja sogar, Sozietät durch Orte zu ersetzen. Dies lässt sich als eine »topologische

Gesellschaftsdefinition« bezeichnen. Die Zugehörigkeit zur Sozietät kommt dabei

mit einem einzigen Kriterium, der Anwesenheit vor Ort, aus.

Terkessidis stellt fest, dass die physische Anwesenheit insbesondere vieler

Stadtbewohner:innen nicht deckungsgleich mit der sozialen Anwesenheit ist.

Viele »wohnen« mehr in Netzwerken als in geographischen Nachbarschaften.

Geographische Nähe und Ferne sind nicht gleichbedeutend mit sozialer Nähe und

Ferne. DasNetzwerk und dieNachbarschaft lassen sich hier als zwei soziale Kontexte

auffassen, die Pole eines sozialen Kontinuums abbilden. Sowohl Migrierte als auch

Sesshafte können in beiden Strukturen leben.

Holert und Terkessidis beobachten an durch Mobilität geprägten Orten ers-

tens, dass Orte sich von ihrer geographischen Umgebung abkoppeln können; zwei-

tens, dass bei denen, die unterwegs sind, durch das »Feststecken« an einemOrt ein

Verlust von Eigenzeit stattfinden kann; und drittens, dass bei sehr hohem Mobili-

tätsaufkommen Orte als Polis, das heißt als Gestaltungsraum von und für die Be-

wohnerschaft, schwinden. Sie schließen daraus, dass politische Mitbestimmung

in einer Gesellschaft in Bewegung mit postnationalem Bürgertum neu gestaltet

werden muss. Es ist nach Auffassung der beiden Autoren dabei keine praktikable

Lösung, die Bewegungen zu verleugnen oder einzuschränken. Vielmehr solle Wert

auf die politischen Partizipationsformen vor Ort gelegt werden. Die Konsequenz,

die Holert und Terkessidis für eine Gesellschaft in Bewegung ziehen, ist, postnatio-

nalen Bürger:innen ein Recht auf Ort und seine politische und kulturelle Gestaltung zu-

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Philosophie der transnationalen Migration

zusprechen. Die nationale Kategorie verliert stark an Bedeutung, die globale und

die lokale Kategorie gewinnen dagegen an Bedeutung.

c) Migration und Gesellschaft

Bojadžijev und Römhild erachten den transnational turn als noch nicht vollendet

und stellen folgendes Programm auf: Die Migrationsforschung müsse entmigrantisiert

und die Gesellschaftsforschung migrantisiert werden. Ein zentrales Problem der Migra-

tionsforschung sehen die Autorinnen darin, dass das Forschungsobjekt nach wie

vor der »soziale Sonderfall« Migrant:innenist. Dabei werde gleichzeitig eine Vor-

stellung der sesshaften Mehrheitsgesellschaft als der »soziale Normalfall« mit kon-

struiert und gefestigt. Konsequent sei es deshalb, auch den Gesellschaftsbegriff

zu ändern. Die Autorinnen schlagen die Bezeichnung »postmigrantische Gesell-

schaft« vor,womit ausgedrückt werden soll, dass alle Teilnehmenden einer Sozietät

an »Migration« beteiligt sind, auch wenn sie selbst nicht migrieren. In der sozial-

wissenschaftlichen Forschung könnte das konkret so aussehen, dass alle Bereiche

gesellschaftlicher und kultureller Verhältnisse unter (Post-)Migrationsaspekten be-

trachtet werden sollen, ähnlich wie sich die Gender-Studien etablierten. Mit dem

Befund von Bojadžijev und Römhild wird klarer, warum trotz der Kritik am me-

thodologischen Nationalismus in den Transnational Studies dennoch häufig ein

Rückfall in diesen stattfinden musste: Solange sich der Gesellschaftsbegriff nicht

ändert, kann der methodologische Nationalismus nicht überwunden werden. Eine

weitere zentrale Erkenntnis ist, dass durch jahrzehntelange sozialwissenschaftli-

che Migrationsforschung indirekt die »Mehrheitsgesellschaften« konsolidiert wur-

den: als national gefasste Gesellschaften der Sesshaften.

Terkessidis fordert ebenfalls einen Perspektivenwechsel auf das Phänomen der

Migration. Seiner Auffassung nach ist ein neues Verständnis dessen, was als ge-

sellschaftliche Normalität gesehen wird, notwendig: Das Migrantische muss ein

sozialer Normalfall neben vielen anderen werden. Migration ist ein soziales Phä-

nomen, das alle gesellschaftlichen Bereiche und alle Teilnehmenden der Sozietät

betrifft. Außerdem ist es wichtig, nicht zu übersehen, dass auch die »angestamm-

te« Bevölkerung kulturell vielfältig und heterogen ist. In diesem Kontext gilt es,

das soziokulturelle Gewicht von »Migration« stark zu relativieren. Kurz: das Wan-

derungsgeschehen soll nicht mehr als Abweichung von der (sesshaften) sozialen

Norm gesehen werden, sondern als eines von vielen und vielfältigen Konstituen-

ten einer heterogenen Gesellschaft.

Die Dichotomie zwischen aufnehmender Gesellschaft und Zugewanderten ist

daher gesellschaftstheoretisch nicht elementar notwendig, um diese heterogene

»Gesellschaft« zu beschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Entwicklung des Transnationalitätskonzeptes 167

d) Kritik am Sedentarismus

Eine weitere wichtige Entwicklung in der dritten Phase betrifft den Bedeutungs-

wandel von Mobilität und Bewegung.

Holert und Terkessidis sammeln Eindrücke an denOrten in Europa und umdas

Mittelmeer, die besonders von touristischer oder migrantischer Mobilität geprägt

sind. Gleichzeitig stellen sie die Kategorien »touristisch« und »migrantisch« infra-

ge und gehen vielmehr von einem großen Mobilitätsspektrum aus, in dem Touris-

mus und Migration zwei Idealtypen darstellen, denen in der Praxis kaum ein Fall

zu hundert Prozent entspricht. Eher erkennen sie zur Unterscheidung der beiden

Typen zwei unterschiedliche Such-Schemata an: der touristische Typus sucht eher

nach Anti-Struktur wie Freizeit oder Genuss, der migrantische Typus eher nach

Struktur, nach Arbeit oder einer Zukunftsperspektive. Mobil zu sein wird in einer

Gesellschaft in Bewegung zu einem Wert an sich.

Sheller und Urry kritisieren indes die generelle Pathologisierung des Beweglichen,

die bisher in den Sozialwissenschaften virulent war. Die soziologische Norm des

Sesshaften muss nach ihrer Auffassung sowie der von Römhild und Terkessidis

aufgebrochen werden.

Alle diese Ansätze stellen die Unterscheidung zwischenmigrantischen undmo-

bilen Personen generell infrage. Unausgesprochen werde bei dieser Unterschei-

dung eine soziale Trennung vollzogen, bei der den Migrierenden tendenziell die

sozialen Problemlagen und denMobilen die hohe berufliche Qualifikation und kul-

turelle Anerkennung zugeschrieben werden.

Sheller und Urry fordern im Anschluss an ihre Kritik ein neues Mobilitätspara-

digma. Sie erkennen einen soziologischen Sedentarismus als die Ursache der Margi-

nalisierung des Beweglichen und Bewegten überhaupt. Im Sedentarismus werden

Stabilitäten, Sesshaftigkeiten sowie Orte und ihre Bedeutungen als der soziale Re-

gelfall und als die theoretische Ausgangslage angenommen. Alles, was sich bewegt

oder sich im vermeintlichen Prozess zwischen zwei Stabilitäten befindet, gilt da-

mit als sozial abnorm. Mobilität wird ontologisch, epistemologisch und normativ

marginalisiert. Malkki bezeichnet das als Metaphysik der Sesshaftigkeit. Diese Per-

spektive soll nach Sheller und Urry umgekehrt werden: Es sollte epistemologisch

und ontologisch von Bewegungen ausgegangen werden. In Kapitel 5 wird daher

der Versuch unternommen, sozialontologisch von Bewegungen auszugehen.223

223 Eine daran anschließende Kritik des metaphysischen Sedentarismus wäre eine weitere phi-

losophische Aufgabe, die an anderer Stelle ausgearbeitet werden muss.

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

