2. Die Entwicklung des Transnationalitatskonzeptes

Die Arbeitshypothese dieses Kapitels lautet, dass der migrationssoziologische Dis-
kurs zum transnationalen Modell und seinen Folgen auch ein philosophischer Dis-
kurs ist: Das migrationstheoretische Problem ist auch ein philosophisches.

Frauke Kurbacher identifiziert zwei grundlegende methodologisch-argumen-
tative Ansitze, die hier sowohl inhaltlich in Bezug auf den Transnationalititsbe-
griff, als auch methodisch Bedeutung haben. Kurbachers Auffassung nach zeich-
nen sich

»zwei grofle Seiten mit ihren Ansitzen abl..]: ein Denken, das Grenzen, Aus-
schluf}, historische Ablosung, aber auch Vermittlung, Grenziiberschreitung
und Uberwindung kennt — kurz: ein Denken, dem der Gedanke der Grenze
konstitutiv und bis hin zu ihrer eigenen Transzendierung eingeschrieben ist, ge-
geniiber einem Denken, das gerade unter Absehung von solch konstituierender
Grenzziehung wohl am ehesten und weitesten als ein solches des >Sich-selbst-
Fortschreibens< beschrieben werden konnte und auf eine strikte Grenzziehung
weitgehend verzichtet.«

Die Methode, die in diesem Kapitel Anwendung findet, steht im Kontext eines
solchen von Kurbacher identifizierten Denkens, das zunichst unter Absehung von
disziplindren und gesellschaftstheoretischen Grenzziehungen in Form eines »Sich-
selbst-Fortschreibens« des transnationalen Gedankens erfolgt. Das heifdt nicht,
dass im Verlauf der Analyse nicht auf Grenzen gestofien werden kann oder dass
Grenzen nicht artikulierbar oder benennbar werden.

Das Ziel ist die Herausarbeitung der (sozial-)philosophischen Implikationen
des transnationalen Modells und seiner Folgeideen. Dazu wird der migrationsso-
ziologische Diskurs einer philosophischen Analyse unterzogen. Erstens soll damit
das transnationale Modell dargestellt, seine historische Entwicklung nachvollzo-
gen und der migrationssoziologische Forschungsstand vermittelt werden. Zwei-

1 Kurbacher, Frauke Annegret, Zwischen Bedingung und Erméglichungsgrund — Die Grenze?
Philosophisch-kritische Uberlegungen zu einem grenzwertigen Phanomen, in: Kuhn, Bar-
bara und Ursula Winter (Hg.), Grenzen. Anniherungen an einen transdiszipliniren Gegenstand,
Wiirzburg 2019, S. 53-80, hier S. 58f.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Philosophie der transnationalen Migration

tens sollen dabei Philosopheme markiert und, soweit moglich, »extrahiert« wer-
den. Die Verflechtung von philosophischen, empirischen und methodologischen
Fragen ist oft erkennbar, aber nie ganz l6sbar: Der migrationssoziologische Diskurs
und auch die Entwicklung des Modells bis hinein in empirische Details bleiben als
Ganzes von philosophischer Relevanz. Das philosophische »Konzentrat« dient als
Ausgangspunkt fiir die Weiterentwicklung der philosophischen Implikationen in
den Folgekapiteln 4 bis 6.

Die Entwicklung des migrationstheoretischen Transnationalititskonzepts lisst
sich in drei Phasen gliedern: Die erste Phase umfasst die Geburtsstunde des Mo-
dells und die ersten Reaktionen und Weiterentwicklungen verschiedener Autor:in-
nen (Kap. 2.1). Grob eingeordnet handelt es sich dabei um die 1990er Jahre. Die
zweite Phase, die ungefihr mit der Verbreitung des Modells im deutschsprachigen
Raum um die Jahrtausendwende herum einsetzt, steht unter dem Zeichen empi-
rischer Anwendungen und Uberpriifungen des Konzeptes sowie der Idee, trans-
nationale Lebenswelten als bestimmte Sozialriume aufzufassen (Kap. 2.2). Dabei
gerit besonders das Problem des methodologischen Nationalismus in den Fokus.
Die dritte Phase spiegelt etwa den Forschungsstand des vergangenen Jahrzehnts
wider. In ihr stehen die neuesten Weiterentwicklungen, die noch offenen Fragen
und die ungeldsten Probleme des Modells im Mittelpunkt (Kap. 2.3).

2.1 Erste Phase: »Transmigration«:
Ein Paradigmenwechsel in der Migrationsforschung

Die erste Phase der Entwicklung des transnationalen Modells ist gepragt von dem
Paradigmenwechsel, den die drei Anthropologinnen Linda Basch, Nina Glick Schil-
ler und Cristina Szanton Blanc mit der programmatischen Vorstellung des neuen
analytischen Rahmens zur Beschreibung von Migration auslésen (Kap. 2.1.1). In
den ersten Reaktionen auf das Modell mischt sich Begeisterung mit Kritik und es
wird versucht, das Modell weiterzuentwickeln. Transmigrierende werden als Ak-
teur:innen des Weltmarktes in den Mittelpunkt geriickt, was die Artikulierung ei-
nes alternativen 6konomischen Globalisierungsbegriffs mit sich bringt (Kap. 2.1.2),
der theoretische Mehrwert des Konzeptes gegeniiber bisherigen Integrationsmo-
dellen wird bezweifelt (Kap. 2.1.3) und in der Ethnologie werden die methodologi-
schen Konsequenzen dieses Paradigmenwechsels ausgelotet (Kap. 2.1.4).

2.1.1 Die Geburtsstunde des Transnationalitatsmodells in der
anthropologischen Migrationsforschung

In der sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung verbreitet sich in den 1990er
Jahren die Theorie des transnationalen Beschreibungsmodells. Es geht Linda

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Basch, Nina Glick Schiller und Cristina Szanton Blanc bei der Formulierung des
Konzepts darum, einen adiquaten analytischen Rahmen fiir die Lebensriume
von Migrant:innen zu finden, die sich zunehmend iiber Lindergrenzen hinweg
in transnationalen Beziehungen, Netzwerken und Organisationen etablieren und
dauerhaft festigen. In ihrem programmatischen Text »Transnationalism: A New
Analytic Framework for Understanding Migration«<® wird das Transnationali-
tatskonzept 1992 als theoretisches Beschreibungsmodell von Migrationsprozessen
erstmals vorgestellt. Damit stof3en die Autorinnen eine wichtige Diskussion an und
inspirieren sowohl zahlreiche theoretische und methodologische Erdrterungen
zum Transnationalititskonzept als auch vielfiltigste empirische Forschungspro-
jekte zu transnationalen Riumen. Glick Schiller und ihre Kolleginnen konstatieren,
dass

»Migranten immer mehr dazu [neigen], Netzwerke, Aktivititen und Lebensmus-
ter zu schaffen, die sowohl ihre Gast- als auch ihre Heimatgesellschaften umfas-
sen. Diese Art zu leben ermdéglicht es ihnen, nationale Grenzen zu iiberwinden
und damit zwei verschiedene Gesellschaften zu verknipfen. [...] Um die Erfahrun-
gen und das Bewuftsein dieser neuen Generation von Migranten (iberhaupt be-
greifen zu konnen, bedarf es eines innovativen Entwurfs, den wir>Transnationa-
lismus<nennen wollen. Den neuen Typus von Migranten bezeichnen wir entspre-

chend als>Transmigrantenc.<3

Die Autorinnen halten die bisherigen Vorstellungen von Emigration und Immi-
gration fir unzureichend. Migrierende schiifen Netzwerke und Lebensmuster, in
denen sie Herkunfts- und Ankunftsgesellschaften miteinander verkniipften.* Es
geht nicht mehr um Migrationsbewegungen, die von A nach B vollzogen werden,
sondern es werden Netzwerke zwischen A und B, auch moglicherweise zusitzlich
zwischen C, D, E usw. gesponnen. Zur Beschreibung dieses Migrationsmodus wird

2 Basch, Linda, Nina Glick Schiller und Cristina Szanton Blanc, Transnationalism: A New Ana-
lytic Framework for Understanding Migration, in: Dies. (Hg.), Towards a Transnational Perspec-
tive on Migration: Race, Class, Ethnicity and Nationalism Reconsidered, New York 1992, S.1-24. Die
deutsche Ubersetzung erschien als: Transnationalismus: ein neuer analytischer Rahmen zum
Verstandnis von Migration, in: Kleger, Heinz (Hg.), Transnationale Staatsbiirgerschaft, Frank-
furt a.M. 1997, S. 81-107. Eine weitere, zusammenfassende Version des Textes findet sich als:
»Transnational Projects: A New Perspective« and »Theoretical Premises, in: Khagram, San-
jeev und Peggy Levitt (Hg.), The Transnational Studies Reader, New York/London 2008, S. 261-
272.

3 Basch, Linda u.a., Transnationalismus, S. 81.

4 Vgl. ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

89


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Philosophie der transnationalen Migration

ein analytischer Rahmen vorgeschlagen, den Glick Schiller u.a. als »Transnationa-
lismus« bezeichnen.’

»Transnationalismus definieren wir als den Prozef3, in dem Immigranten so-
ziale Felder schaffen, die das Land ihrer Herkunft und das Land ihrer Nieder-
lassung miteinander verbinden.«® Transnationalismus bezeichnet den Autorinnen
nach also die Schaffung sozialer Felder durch die migrantische Bevélkerung, in de-
nen das Herkunftsland und das Land der Niederlassung miteinander verbunden
werden, und ist als ein Prozess aufzufassen. Die Akteur:innen sind die Migrieren-
den. Diese werden als »Transmigrierende« bezeichnet.

»Transmigranten entwickeln und unterhalten vielfiltige, grenziiberschreitende
Beziehungen im familidren, 6konomischen, sozialen, organisatorischen, religio-
sen und politischen Bereich. Transmigranten handeln, entscheiden, sorgen und
identifizierensichin Netzwerken, die sie an zwei oder mehr Gesellschaften gleich-
zeitig binden.«’

Die Triger:innen des Transnationalen sind die Migrierenden. Ihre transnationalen
Felder konstituieren sich aus personlichen Beziehungen, aus gemeinschaftlichen
Zugehorigkeiten oder Zugehorigkeitsgefithlen sowie einem bestimmten Aktions-
radius. Nach den Autorinnen verbinden Transmigrierende durch diese Netzwerke
zwei oder mehr Gesellschaften miteinander. So konnen sie »das Land ihrer Her-
kunft« und »das Land ihrer Niederlassung« bzw. »zwei oder mehr Gesellschaften«
miteinander verbinden. Dadurch, dass erstens »Land« und »Gesellschaft« in den
zwei Definitionen synonym verwendet werden, und dass zweitens Transmigrierte
sich an »zwei oder mehr Gesellschaften gleichzeitig [zu] binden« imstande seien,
werden »Gesellschaften« hier indirekt als »Nationalgesellschaften« mitdefiniert.
»Today, immigrants develop networks, activities, patterns of living, and ideolo-
gies that span their home and the host society.«® Uber ihre Art zu leben, zu reisen
und zu kommunizieren vernetzen sich Migrierende zwischen ihrer Herkunfts- und
Gastgesellschaft und spinnen so Verbindungsfiden zwischen verschiedenen So-
zietiten. Das »today« suggeriert, diese Art und Weise zu migrieren sei ein neues
Phinomen und stehe anderen, historischen Migrationsformen gegeniiber.

5 Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc sprechen in ihren ersten Texten von »Transnationa-
lismus, da sie versuchen, ein programmatisches Konzept zu artikulieren. Die Verwendung
der Termini andert sich im Verlauf des Diskurses (s.u.). Da hier davon ausgegangen wird,
dass es sich bei Transnationalitat tatsidchlich um einen Begriff handelt, der real bestehende
Strukturen beschreibt und um eine normative Dimension des Begriffes zu vermeiden, wird
im Folgenden generell von »Transnationalitat« gesprochen.

6 Ebd.

7 Ebd., S. 81f.

8 Basch, Linda u.a., Transnational Projects, S. 262.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Die Autorinnen beabsichtigen mit der Formulierung ihres Konzeptes, einen
neuen analytischen Rahmen bereitzustellen, wo man bisher mit »permanen-
te[n] Migranten, Rickkehrmigranten, temporire[n] Migranten oder Giste[n]/
Gastarbeiter[n]« an Grenzen gestofRen sei.” Sie wollen eine Perspektive einneh-
men, in der transnationale Phinomene als Erginzung statt als Widerspruch
wahrgenommen werden.'® In Ermangelung handhabbarer Beschreibungsmodelle
und auch aus dem wissenschaftshistorischen Grund, dass sich die Sozialwissen-
schaften zur Zeit der Entstehung der Nationalstaaten in Europa entwickelten, war
soziologische Migrationsforschung lange im Rahmen nationalstaatlich verfasster
Gesellschaften betrieben worden, was zum Ergebnis hatte, dass der Migration
iiber nationalstaatliche Grenzen hinweg unvermeidlich eine gewisse sozialtheore-
tische Widerspriichlichkeit unterstellt werden musste.™* Diese Sicht wollen Glick
Schiller und ihre Kolleginnen iiberwinden. Mit dem Modell der transnationalen
Netzwerke wird ihrer Ansicht nach ermoglicht, in zwei oder mehr Gesellschaften
zu leben nicht als widerspriichlich, sondern als (sich) erginzend zu denken. In der
Konsequenz »schaffen und beziehen sich Transmigranten auf fluide und multiple
Identititen, die sowohl ihrer Heimat- als auch ihrer Siedlungsgesellschaft ent-
springen koénnen.«** Die Identitit von Transmigrierenden konstruiert sich dann
in und aus dieser prozesshaften, erginzenden, transnationalen Praxis. Dass die
Identititen sowohl fluid als auch multipel sind, bedeutet, dass es sich bei der
Erginzung, die durch transnationale Praxis vollzogen wird, sowohl um A + B = A
und B als auch um A + B = C handeln kann.

Von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc werden drei illustrierende Bei-
spiele fur Transnationalitit angefithrt, in denen politische Vertreter:innen der drei
Emigrationslinder Haiti, Grenada und der Philippinen die in die USA migrierten
Noch- oder Ehemals-Staatsbiirger:innen als wichtige wirtschaftliche, soziale und
politische Stiitze ihrer jeweiligen Herkunftslinder adressieren: 1. Der 1991 neu ge-
wihlte Prisident von Haiti Aristide lidt zur Feier seiner Wahl tiber hundert Haitia-
ner:innen aus der Diaspora ein und bezeichnet sie als die Mitglieder des »10. Be-
zirks«; Haiti ist in 9 Bezirke gegliedert. Die tatsichliche Staatsbiirgerschaft spielt
dabei keine Rolle, viele der Giste haben einen US-amerikanischen Pass. 2. Der
Landwirtschafts- und Entwicklungsminister von Grenada setzt fiir seine Vorha-
ben auf die Zusammenarbeit der grenadischen und der amerikanischen Bevolke-
rung grenadischer Herkunft in New York sowie deren neu gegriindete Karibisch-
Amerikanische Handelskammer. 3. Nach besonderen Richtlinien der philippini-
schen Behorden dirfen sogenannte Balikbayan-Sendungen von im Ausland leben-

9 Basch, Linda u.a., Transnationalismus, S. 86.
10 Vgl.ebd., S.87.

1 Vgl ebd.

12 Ebd., S.94.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Philosophie der transnationalen Migration

den Philippin:innen an ihre zuriickgebliebenen Familien egal welchen Inhalts na-
hezu zollfrei eingefithrt werden, da diese als ein Beitrag zur Entwicklung des Lan-
des gesehen werden.’® Die Beispiele sind nicht viel mehr als Momentaufnahmen;
aber sie verdeutlichen, dass Transmigrierte als Akteur:innen fungieren, die, wie
von politischen Institutionen aufseiten des Auswanderungslandes erkannt worden
ist, sowohl dem Niederlassungs- als auch dem Herkunftsland 6konomisch und kul-
turell etwas zutragen konnen. Nach Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc wer-
den die Netzwerke dabei nicht nur monetir und sozial, sondern auch iiber erwar-
tete Zugehdrigkeiten und Solidarititseinforderungen gefestigt.'

»Our definition of transnationalism allows us to analyze the slived< and fluid ex-
periences of individuals who act in ways that challenge our previous conflation
of geographic space and social identity. This definition also will enable us to see
the ways transmigrants are transformed by their transnational practices and how
these practices affect the nation-states of the transmigrants’ origin and settle-
ment.«'?

Von ihrer Transnationalititsdefinition erhoffen sich die Autorinnen, transnationa-
le und transmigrantische Lebenspraxen und Erfahrungen besser beschreibbar ma-
chen zu kénnen. Sie gehen zusitzlich davon aus, dass Transmigrant:innen durch
die transnationalen Praxen Auswirkungen auf die involvierten Nationalstaaten ha-
ben.

»The epistemological problem is [..] fundamental. Bounded concepts of culture,
whether signaled by the rubric of tribe, ethnic group, race, or nation, are social
constructions [..]. Culturally constructed boundaries — be they those of nations,
ethnicities, or races—may seem fixed, timeless [...]. The current conflations of time
and space brought about by global communications and transnational social rela-
tions only serve to highlight more deep-seated contradictions in the way in which
we think about culture and society.«'®

Kategorisierungen wie Ethnie, Rasse oder Nation entstehen nach Basch, Glick
Schiller und Szanton Blanc in sozialen Kontexten. Es handelt sich nicht um natur-
gegebene Kategorien, sondern um Konstruktionen, die in politischen Kontexten,
sozialen Praxen und Diskursen entstehen und wirken. »Bounded social science con-
cepts such as »ethnic groups, srace, and >nation« can limit the ability of researchers

13 Vgl. Basch, Linda u.a., Transnational Projects, S. 261f.

14 »Through the use of symbols, language, and political rituals, migrants and political leaders
in the country of origin are engaged in constructing an ideology that envisions migrants as
loyal citizens of their ancestral nation-state«, ebd., S. 262.

15 Ebd.,S.263.

16 Ebd., S. 267.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

first to perceive and then to analyse the phenomenon of transnationalism [Her-
vorh. C.E.].<” Nach Auffassung der Autorinnen erschweren vorgingige Konzepte
und Grenzziehungen aber eine Erforschung der praktizierten Migrationspraxen.
Mit dem transnationalen Modell wollen sie dafiir eine Alternative bieten, die
zundchst von Grenzen abstrahiert.

Das Modell wirkt bahnbrechend. In der Identifikation der Transmigrieren-
den als sozialtheoretisches Subjekt der grenziiberschreitenden Netzwerke, Pro-
zesse und Sozietiten liegt der Kern des folgenden Paradigmenwechsels: Zum ers-
ten Mal in der Geschichte der Migrationsforschung werden nicht »Gesellschaften,
sondern Migrant:innen sowie ihre Praxen selbst zum theoretischen Ausgangspunkt
der Untersuchung. Das ist mit ein Grund, weshalb trotz einiger Unklarheiten das
transnationale Modell ziemlich schnell eine migrationstheoretische Wende mar-
kiert, hinter die nicht zuriickgegangen werden kann. Die ersten Reaktionen auf
das von Glick Schiller u.a. vorgestellte Modell schliefien an diese grundlegenden
Uberlegungen an.

2.1.2 Transnationalitat bottom-up

»Transnational migration studies form a highly fragmented, emergent field
which still lacks both a well-defined theoretical framework and analytical rigour«,
schreiben wenige Jahre spater Alejandro Portes, Luis Guarnizo und Patricia Landolt
in The Study of Transnationalism: Pitfalls and Promise of an Emergent Research Field.'3
Sie versuchen, das Modell von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc ausgehend
von 6konomischen Fragen insgesamt zu prizisieren und zur Konkretisierung des
Transnationalititsmodells, von dem sie im Ansatz tiberzeugt sind, beizutragen.
Es wird von Portes, Guarnizo und Landolt am Transnationalititsmodell grund-
sitzlich kritisiert, dass nicht klar sei, inwiefern sich transnationale Migration von
allgemeiner »Migrationg, die es schon immer gegeben habe, abgrenzen lasse.

»Contemporary transnationalism had plenty of precedents in early migration his-
tory [...]. Contemporary transnationalism corresponds to a different period in the
evolution of the world economy and to a different set of responses and strategies
by people in a condition of disadvantage to its dominant logic. Herein lies the im-

port of its emergence.«'”

17 Ebd., S. 264, vgl. auch S. 266f.

18  Portes, Alejandro, Luis E. Guarnizo und Patricia Landolt, The Study of Transnationalism: Pit-
falls and Promise of an Emergent Research Field, in: Ethnic and Racial Studies 22 (1999), S. 217-
237, hier S. 218. Gekiirzt findet sich der Text auch in Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, The
Transnational Studies Reader, New York/London 2008, S. 275-283.

19 Ebd., S. 277.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

93


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Philosophie der transnationalen Migration

Die Bedeutung des Transnationalititsmodells wird im Verhiltnis der aktuell prak-
tizierten Transnationalitit zur gegenwirtigen Entwicklung der Weltwirtschaft ge-
sehen. Dabei legen Portes u.a. Wert darauf, Transmigrierende nicht nur als Folge
des Globalhandels, sondern als gestaltende Akteur:innen dieser Weltwirtschaft zu
identifizieren. Portes, Guarnizo und Landolt suchen also nach transnationalen Pra-
xen in der Geschichte und fassen diese als Vorgingerinnen oder Vorlduferinnen der
von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc identifizierten »heutigen« Transnatio-
nalitit auf.?°

Des Weiteren wird eine stirker fundierte empirische Grundlegung des Mo-
dells (»establish the phenomenon«) eingefordert.?! Portes, Guarnizo und Landolt
fordern eine klarere theoretische Abgrenzung der transnationalen Idee von ande-
ren Migrationskonzepten sowie Merkmale des Transnationalen, die dem Begriff
spezifisch zukommen. Andernfalls sei dieser redundant: »If all or most things that
immigrants do are defined as >transnationalisms, then none is [...]. To be useful,
a new term should designate a distinct class of activities or people different from
those signified by more familiar concepts.«** Das Transnationalititsmodell muss
sich gegeniiber Wanderungstheorien, Assimilations- oder Multikulturalismus-
Modellen profilieren und eine spezifische Niitzlichkeit vorweisen konnen, die
andere Konzepte in ihrer Form nicht bieten kdnnen.

Schliefilich schlagen Portes, Guarnizo und Landolt vor, bei der Erforschung
transnationaler Phinomene von handelnden Individuen als Basis-Analyse-Einheit
auszugehen. »For methodological reasons, we deem it appropriate to define the in-
dividual and his/her support networks as the proper unit of analysis in this area.«*3
Sie begriinden diese Wahl damit, dass das Forschungsfeld der Transnationalitit
von Anbeginn an so ausgerichtet gewesen sei.>* Damit diirfte die Identifikation
der Transmigrierenden als Triger:innen des Transnationalen durch Basch, Glick
Schiller und Szanton Blanc gemeint sein; obgleich diese philosophische Diagno-
se im migrationssoziologischen Diskurs selbst nie gestellt wird. Portes, Guarnizo
und Landolt nennen das grass-roots-transnationalism und wollen diese Festlegung
aber nicht als eine Setzung a priori verstanden wissen, sondern als eine forschungs-
pragmatische Entscheidung:

»This choice is not based on any a priori philosophical position [..]. We believe
that a study that begins with the history and activities of individuals is the most
efficient way of learning about [...] transnationalism [...]. Grass-roots transnational

20 Vgl.ebd, S. 280.
21 Ebd.,S.278.

22 Ebd.,S.279.

23 Ebd.,S.277.

24 Vgl.ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

activities were notinitiated by actions or policies of governments, national or local
[Hervorh. im Orig.].<*>

Die Position mag zum einen auf liberale Denktraditionen, zum anderen auf die
Identifizierung des transnationalen Subjekts durch Glick Schiller und ihre Kol-
leginnen zuriickzufithren sein. Tatsache ist, dass hier entgegen der Behauptung
durchaus eine philosophische Prisupposition zugrunde liegt. Wenn Portes, Guar-
nizo und Landolt davon ausgehen, es sei der »effizienteste Weg«, von individuel-
len Einzelhandlungen auszugehen, bedeutet das, dass das Phinomen der Transna-
tionalitit in ihren Augen individuumbasiert strukturiert ist. Strukturgebend sind
einzelne Handlungen und Entscheidungen von Individuen, nicht kollektive oder
institutionelle Verhiltnisse. Es geht beim Graswurzel-Transnationalismus also aus-
driicklich um individuelle, eigenmichtige, nichtstaatliche und nichtinstitutionel-
le Akteur:innen. In der Soziologie wird das als methodischer Individualismus be-
zeichnet. Dessen Wurzeln liegen in der Denktradition des Liberalismus und Kon-
traktualismus der Politischen Philosophie. Dabei wird von der Grundannahme aus-
gegangen, der Mensch sei in seinem Handeln frei und verantwortlich; Gemein-
schaftsbildung und Institutionalisierungen bauten sekundir darauf auf.

Luis Guarnizo und Michael Smith unterscheiden an anderer Stelle bei der
Untersuchung transnationaler Kleinunternehmer:innen die Unterscheidung zwi-
schen Transnationalitit »from above« und »from below«.2® »Capital flow ohne
migration flow [zu betrachten] ist sinnlos [Hervorh. im Orig.]«, konstatiert auch
Karl Schlogel.”” Okonomische Fragen sind von Anfang an ein wichtiger As-
pekt der sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung. Vor der Verbreitung des
transnationalen Modells war internationale Wirtschaftsmigration vorwiegend
als Subsystem des »Weltmarkts« verstanden worden.?® Mit dem transnationalen
Modell und dessen Identifikation der Transmigrierenden als Triger:innen der
Verflechtungsprozesse wird nun aber eine neue Gewichtung méglich: Migration
ist nicht mehr nur die Folge globaler Mirkte, sondern Migrierte konnen auch aktiv
zur Etablierung grenziiberschreitender Mirkte beitragen.

Die migrantische Bevolkerung kann als handelnde Akteurin des 6konomischen
Globalisierungsprozesses und auf Mikroebene selbst mit als Verursacherin neuer

25  Ebd.

26  Guarnizo, Luis E. und Michael P. Smith, The Location of Transnationalism. Transnationalism from
Below, New Jersey 2002; vgl. auch Portes, Alejandro, Luis E. Guarnizo und Patricia Landolt,
The Study of Transnationalism, S. 221.

27  Schlogel, Karl, Planet der Nomaden, S.119.

28  Vgl. ebd.; auch z.B. Wallerstein, Immanuel, The Modern World-System,New York u.a. 1974ff.;
Frank, André Gunder, Kapitalismus und Unterentwicklung in Lateinamerika, Frankfurt a.M. 1969

u.a.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

95


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Philosophie der transnationalen Migration

dkonomischer Verflechtungen gedeutet werden. Der Fakt, dass die Hohe der Ri-
messen weltweit staatliche Entwicklungshilfe um das Vierfache tibersteigt, mag
diese Annahme bestitigen. Portes, Guarnizo und Landolt stellen also ihr Modell
des Graswurzel-Transnationalismus vor, in dem einzelne handelnde Individuen den
Grundbaustein der transnationalen Netzwerke bilden. Die Individuen handeln so-
zial, politisch und 6konomisch, und tragen damit zu einer transnationalen Bewe-
gung »von unten« bei. Damit gewinnt das 6konomisch gerahmte Transnationa-
litatskonzept ein folgenreiches Distinktionsmerkmal gegeniiber dem 6konomisch
verstandenen Globalisierungsbegriff: Transnationale Netzwerke sind aus titigen
und eigenmichtigen individuellen Praxen gekniipft, wihrend das »Subjekt« der
Globalisierung opak bleibt (»der Markt«, »die Wirtschaft«, »das Kapital«, »der Wes-
ten« etc.).

2.1.3 Transnationalitat versus Integration?

Der Kritik von Portes, Guarnizo und Landolt, das Transnationalititskonzept miis-
se gegeniiber anderen Migrationstheorien stirker profiliert werden, schliefRen sich
auch andere an: Kann die transnationale Theorie Migrationsphinomene auf eine
Art und Weise gewinnbringend beschreiben, wie es integrationistische Migrations-
modelle — zum Beispiel Assimilationsmodelle — nicht vermégen? Das transnatio-
nale Konzept muss sich der Frage stellen, wie sich trotz lebendiger, sozialer trans-
nationaler Netzwerke das soziale Zusammenleben im konkreten Lokalen gestalten
soll. Mit dem transnationalen Modell soll nach Auffassung seiner Autorinnen die
Perspektive der geschlossenen Nationalgesellschaften iiberwunden werden. Aber
es wird offengelassen, ob und wie Transmigrierende in lokale Gegebenheiten ein-
gebunden sind.

Eine ausfiihrliche Kritik am Transnationalititskonzept aus assimilationstheo-
retischer Sicht wird von Peter Kivisto formuliert. Kivisto findet das Ansinnen von
Glick Schiller u.a. »that social science must become unbound«** bemerkenswert
originell.3° Aber er fasst das von den Anthropologinnen vorgestellte Modell so auf,
dass die programmatisch formulierte transnationale Perspektive den bisherigen
Migrationstheorien allesamt ihre Angemessenheit fiir die Beschreibung von Mi-
gration ab sofort abspriche. Die »neue« transnationale Migrationsform erklire sich
im Vergleich zu vorangehenden Formen historisch blof3 durch die héhere Intensi-
tit aufgrund technologischer Moglichkeiten, was als neue Qualitit der Migrati-
onsformen aber nicht iiberzeugend sei. Kivisto sieht keinen Grund, warum bishe-
rige Migrationstheorien, allen voran Assimilationstheorien, diese Prozesse nicht

29  Kivisto, Peter, Theorizing Transnational Immigration: A Critical Review of Current Efforts, in:
Ethnic and Racial Studies 24 (2001) 4, S. 549-577, hier S. 553.
30 Vgl.ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

ausreichend beschreiben kénnen sollten.?! Es wird nach Kivistos Auffassung nicht
klar, worin die neue Qualitit der Transmigration im Vergleich zu Emigrations- und
Immigrationsbewegungen liegen soll und was der theoretische Gewinn des Trans-
nationalititsmodells sein soll.

»The historical contrast Glick Schiller et al. make is overdrawn [...]. Immigrants in
the past offer ample evidence of concern about and active involvement in home-
land relations and issues. Remittances are nothing new [..]. Immigrants in both
periods have sent money and goods to relatives and friends in the homeland. They
have been sources of information and support for individuals in their hometowns
contemplating migration. At the political level, they have been actively involved in
homeland politics [...]. Return migration is not a new phenomenon. Neither is cir-
culatory migration, including seasonal migrations [..]. Today’s transmigrants do
not look as different from yesterday’s immigrants as Glick Schiller et al. presume
them to be [..]. On the other hand, should all immigrants today and yesterday be
viewed as transnational? What about the immigrants from either era that sever
family ties, care little if at all about homeland issues, and never return home?[...]
Glick Schiller et al. fail to provide criteria by which we could make [..] a distinc-
tion. Instead, we are left with a dichotomy between immigrants from the past
and transmigrants from the present.«<*?

Kivisto sieht demnach die historische Unterscheidung zwischen Immigrierenden
seit Ende des 19. Jahrhunderts und Transmigrierenden seit den 1980er Jahren als
iiberzeichnet an. Er vermisst Merkmale, anhand derer die Transmigration gegen-
iiber der Immigration erkennbar sei, denn es liefien sich auch frithere Migrations-
bewegungen als »transnational« bezeichnen.

Aus Kivistos Kritik wird zweierlei ersichtlich: Erstens sind die grenziiberschrei-
tenden Netzwerkstrukturen empirisch-historisch nichts Neues. Zahlreiche frithere
Migrationsformen kénnen auf dieser Basis ebenfalls als transnational beschrieben
werden (vgl. die Begriffsklirung in Kap. 1.1). Damit sei unklar, was das Neue an
den gegenwirtigen Transmigrationsformen sein soll. Kivisto sieht in der neuen
Perspektive keinen allzu grofen Gewinn und kommt daher zu dem Schluss, dass
das transnationale Modell gegeniiber den alten Migrationsmodellen keinen Mehr-
wert habe.

Zweitens iiberzeugt ihn auch nicht die vage Bezugnahme auf den »globalen
Kapitalismus« und die Deutung der transnationalen Netzwerke als Bottom-up-
Globalisierung durch Portes, Guarnizo, Smith und Landolt.

31 Vgl.ebd, S. 552ff.
32 Ebd.,,S. 555f.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

97


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Philosophie der transnationalen Migration

»|t seems altogether obvious that all of the labor migrants in both of these eras
[19th and 20t century] can appropriately be viewed as [...] schildren of capitalismc.
The exigencies of the capitalist market shaped the lives of past immigrants and
shape the lives of present immigrants similarly [...]. Most [...] of Glick Schiller et
al’s transmigrants are actually seeking incorporation into the capitalist system
rather than resisting it. Indeed, [...], there was more evidence of resistance — from
socialists, communists, and anarchists with visions of an alternative to capitalism
—in the past than in the present [..].<33

Die Gegeniiberstellung von einem Transnationalismus von oben und einem Trans-
nationalismus von unten, bzw. zwischen einem globalékonomisch negativ konno-
tierten Globalisierungs- und einem positiv konnotierten Transnationalititsbegriff,
wird als Merkmal der Migration der Gegenwart von Kivisto abgelehnt. Transmi-
grierende seien dadurch, dass sie Akteurspositionen im transnationalen Zusam-
menhang besetzen, gegen grenziiberschreitende Kapitalismusformen noch lange
nicht widerstindig, insbesondere wenn es sich dabei um transnationale Kleinun-
ternehmungen handelt.3* Im Gegenteil: Er sieht in den Arbeiter:innenbewegungen
des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts einen viel groferen und konkreteren Wi-
derstand gegen globalen Kapitalismus gegeben als gegenwirtig.

Dariiber hinaus bringt Kivisto den Aspekt der integrationspolitischen Anwend-
barkeit des Transnationalititsmodells in den Diskurs ein. Kivisto stellt die Frage,
ob das transnationale Modell zu den integrationstheoretischen Diskursen3 etwas
beitragen kann. Wie stellt sich das Verhiltnis zwischen Integrations- und Trans-
nationalititstheorie dar?

»| would like to propose that the relationship between transnationalism and as-
similation ought to be seen in the same light as the relationship between assim-
ilation and ethnic pluralism and multiculturalism. Rather than abandoning as-
similation as the Glick Schiller et al. model proposes, or juxtaposing it to transna-
tionalism [..] it would appear most appropriate to consider transnationalism as
one possible variant of assimilation. This is because at the moment that transna-
tional immigrants are working to maintain homeland connections, they are also
engaged in the process of acculturating to the host society.«3®

33 Ebd.

34  Beiden meisten Beispielen von Portes, Guarnizo und Smith fiir einen Transnationalititsbe-
griff »from below« handelt es sich um transnationale Kleinunternehmen.

35  Hierist nicht das Integrationsmodell im engen Sinn, sondern der Sammelbegriff »Integra-
tionstheorien«, im angelsachsischen Sprachraum »assimilation theories«, gegeniiber den
»Wanderungstheorien« gemeint; vgl. Kap. 1.2.

36 Ebd.,S.571.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Kivisto erdffnet die Diskussion mit der Frage, wie das transnationale Modell in
ein Verhiltnis zu anderen Migrationsmodellen zu setzen sei. Er selbst sieht Trans-
nationalitit als eine Variante von Integration oder Assimilation. Demnach stellt
Transnationalitit, dhnlich der Multikulturalismustheorie, eine integrationstheo-
retische Subkategorie dar. Die Perspektive und die Absichten von Integrations-
theorien sind fur Kivisto der unabdingbare Ausgangspunkt, was einem besonders
anwendungsorientierten Interesse an Migrationstheorien geschuldet sein mag. Er
erdffnet mit seiner Kritik jedoch eine wichtige migrationssoziologische Debatte:
In welchem Verhiltnis stehen Transnationalitits- und Integrationsdenken?

2.1.4 Ethnologie37 und Migration

Da Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc von der fachlichen Ausrichtung her
Anthropologinnen (bzw. Ethnologinnen) sind, soll nachfolgend ein Blick auf die
Debatten der sozial- und kulturanthropologischen bzw. ethnologischen Methodo-
logie zur Zeit der Artikulation des transnationalen Modells geworfen werden. Arjun
Appadurai fasst die im Laufe des 20. Jahrhunderts konstant zunehmende Heraus-
forderung fiir die Ethnologie folgendermafen zusammen:

»Ethnographie hat sich [der] Verinderung bei der sozialen, raumlichen und kul-
turellen Entstehung von Gruppenidentitaten [zu stellen]. In dem Mafe, in dem
ganze Menschengruppen ihre traditionellen Orte verlassen und sich an anderen
neu zusammenfinden, die Geschichte ihrer Gruppe neu bestimmen und ihre eth-
nischen >Projekte< umdefinieren, ist das Ethno in Ethnographie nicht mehr fest
umrissen und nicht mehr eindeutig bestimmbar. Die anthropologischen Beschrei-

bungsmethoden werden darauf reagieren miissen.«3®

Die »Ethnien« bleiben nicht an Ort und Stelle und behalten nicht ihre »angestamm-
te« kulturelle Praxis bei. Dies wire fiir die Forschung bequem und tatsichlich ba-
sierten ethnologische Untersuchungen lange Zeit auf einer solchen Vorannahme.
Stattdessen bewegen, verteilen und zerstreuen sich Ethnien, schreiben oder finden
Geschichten und Geschichte und transformieren und reflektieren sich als kollektive
Identitit, wie Appadurai anmerkt. Insofern seien adiquate Beschreibungsmetho-
den erforderlich. Als ein solcher Versuch kann das transnationale Modell aufgefasst
werden.

37  Das Fach »Ethnologie« heilt im angelsachsischen Sprachraum »Anthropologie«. Auch im
deutschsprachigen Raum wird der Fachbereich mittlerweile oft als »Sozial- und Kultur-
anthropologie« bezeichnet.

38  Appadurai, Arjun, Globale ethnische Riume. Bemerkungen und Fragen zur Entwicklung ei-
ner transnationalen Anthropologie, in: Beck, Ulrich (Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft,
Frankfurt a.M. 1998, S.11-40, hier S. 11.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

99


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Philosophie der transnationalen Migration

»Ethnography’s great strength has always been its explicit and well-developed
sense of location, of being set here-and-not-elsewhere.«*® Akhil Gupta und James
Ferguson sehen in der spezifischen Konzentration auf »Orte« und ihre Wahrneh-
mung eine ethnographische Stirke. Ethnographische Methoden wie beispielsweise
Teilnehmende Beobachtung erfordern eine besondere passiv-aktive Forschungs-
haltung, die ein Lokalbewusstsein erfordert und beférdert. »Die Aufgabe der Eth-
nographie besteht nun im Entwirren eines Kniuels: Was bedeutet Ortlichkeit als
gelebte Erfahrung innerhalb einer globalisierten, entriumlichten Welt?«, fragt Ap-
padurai.*® Mit »Entriumlichung« (im englischen Original »deterritorialization«)
meint er die Entkopplung von Lokalitit und Gruppenidentitit.* Die grundlegen-
de Dekonstruktion des Ethnienbegriffes fithrt dazu, dass der Forschungsfokus auf
die »Orte« gelegt wird, um der dort lebenden Bevélkerung und ihren multiplen
Identititen moglichst unvoreingenommen begegnen zu kénnen. Seit dem cultural
turn in den 1970er Jahren kann ein ethnologisches Erkenntnisinteresse an »frem-
den« Kulturen genauso auf die »eigene« Kultur standardmiflig angewendet wer-
den.** »One of the most profound issues raised by recent work in anthropology
is the question of the spatialization of difference.«** Die alte ethnologische Di-
chotomie von »fremd/anders« und »eigen« wurde »zerraumlicht«. Die Differenzen
haben sich umverteilt.

Eine weitere methodologische Herausforderung besteht nach Appadurai »dar-
in, die kosmopolitisch-kulturellen Formen [...] der modernen Welt zu untersuchen,
ohne dabei dem Westen oder einem davon abgeleiteten Modell logische oder chro-
nologische Prioritit einzuriumen.«** An dieser Aufgabe arbeiten sich seit dem
postkolonialen Paradigmenwechsel die Ethnologie bzw. die Sozial- und Kultur-
anthropologie, die Kultur-, die Literatur- und die Regional- und Geschichtswis-
senschaften ab.*

39  Gupta, Akhil und James Ferguson, Discipline and Practice: >The Field< as Site, Method, and
Location in Anthropology, in: Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, The Transnational Studies
Reader, New York/London 2008, S. 87-103, hier S. 96.

40  Appadurai, Arjun, Globale ethnische Raume, S. 19.

41 Vgl ebd.

42 Sozum Beispiel Willis, Paul, »Profane Culture«: Rocker, Hippies: Subversive Stile der Jugendkultur,
Frankfurt a.M. 1981 (zuerst 1978).

43 Gupta, Akhil und James Ferguson, Discipline and Practice, S. 94.»The unspoken premise that
>homexcis a place of cultural sameness and that difference is to be found >abroad< has long
been part of the common sense of anthropology. Yet some of our contributors [...] begin their
>fieldwork< with the opposite premise — that home is from the start a place of differencex,
ebd.

44  Ebd.,S.13.

45  Vgl. beispielsweise Conrad, Sebastian, Shalini Randeira und Regina Romhild (Hg.), Jenseits des
Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt
a.M./New York 2013 (zuerst 2002).

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Kurz, nach Appadurai bzw. Gupta/Ferguson miissen in der Ethnographie
folgende Elemente neu sortiert werden: 1. die zu erforschende Gruppe; 2. deren
Selbstverstindnis; 3. ihre Verteilung auf dem Globus und die daraus wiederum
resultierenden Folgen fiir Punkt 1 und 2; sowie 4. ihre lokale Erfahrung und gelebte
Praxis vor Ort, was ebenfalls in Bezug zu den Punkten 1 bis 3 erfolgen muss. Zuletzt
muss den Ergebnissen postkolonialer Kritik Rechnung getragen werden und es
soll versucht werden, dem »Westen« weder logisch noch chronologisch Prioritit
einzurdumen.

Kann das transnationale Modell diese Forderungen erfiillen? Die Entkoppelung
von Territorialitit und Gruppenidentitit und die Forderung Appadurais nach ent-
sprechender methodologischer Konsequenz ist erklirter Teil des transnationalen
Programms. Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc formulieren ausdriicklich
den Wunsch nach »unbounded societies«, nach unumgrenzten Sozietiten. Kon-
kret konnten zahllose transmigrantische Gruppen auf ihre globale Verteilung, kul-
turelle Praxis und Identitit hin erforscht werden. Die Punkte 1 bis 3 konnten somit
erfillt werden. Zur Beschreibung lokaler Lebenswelten scheint das transnationa-
le Modell nach bisheriger hiesiger Einschitzung allerdings weniger geeignet zu
sein. Der lokale Bezug des transnationalen Konzeptes erfolgt in der Rahmung des
Nationalstaats, was eine sehr grofRe lokale Unschirfe mit sich bringt und metho-
dologisch und sozialtheoretisch fatal ist (vgl. Kap. 2.2.3 zum methodologischen
Nationalismus). Lokalitit kann mit Sicherheit in bestimmten Zusammenhingen
nationalgesellschaftliche Parameter aufweisen, aber grundsitzlich muss es keine
notwendige Verbindung zwischen dem Lokalen und dem Nationalen geben und
schon gar nicht sind sie gleichzusetzen. Eine Schwiche des transnationalen Mo-
dells scheint also die Unschirfe des Lokalen zu sein.

Wird im transnationalen Konzept dem »Westen oder einem davon abgeleiteten
Modell logische oder chronologische Prioritit« eingerdumt? Diese Frage kann ein-
mal mit Ja und einmal mit Nein beantwortet werden. Ja, denn der Begriff der Nati-
on, so gut wie unumstritten eine »Erfindung des Westensx, spielt im transnationa-
len Modell eine zentrale historische Rolle, da es »Nationen« sind, die iiberschritten
werden. Das heifdt, in seiner Genese riumt Transnationalitit dem nationalen (und
damit einem »westlichen«) Modell logische und chronologische Prioritit ein.

Andererseits tut es das in seiner Struktur aber nicht, denn das transnationale
Modell hat gegeniiber zahlreichen Globalisierungs- oder Migrationstheorien den
groflen Vorteil, dass es dquilibristisch konstruiert ist: Erstens spielt es iiberhaupt
keine Rolle, wo und wie auf dem Globus sich transnationale Netzwerke aufspan-
nen. Transnationale Verbindungen kénnen sowohl ganz ohne Bezug auf »den Wes-
ten« auskommen als auch im Falle einer Bezugnahme auf den Westen dann in einer
Balance zwischen der einen und der anderen Nation oder Nationalgesellschaft be-
stehen. Es findet strukturell keine Hierarchisierung und keine Wertung der betei-
ligten Herkunfts- und Niederlassungslinder statt, auch wenn es sich faktisch um

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Philosophie der transnationalen Migration

ungleichgewichtige Verhiltnisse handeln kann oder handelt. Zweitens: Wenn die
Transmigrant:innen sozialtheoretisches Subjekt des Transnationalen sind, kann
von ihnen aus argumentiert werden — und nicht von einer Position »des Westens,
»des Nordens«, »des Siidens«, »des Orients«, »des Okzidents«, »des Zentrums«
oder »der Peripherie« etc. aus. Rein strukturell wird mit dem Transnationalen Kon-
zept also dem »Westen« oder einem davon abgeleiteten Modell keine logische oder
chronologische Prioritit eingerdumt. Dieser dquilibristische Charakter des transna-
tionalen Modells kann gegeniiber anderen Modellen einen Vorteil darstellen.

2.15 Erste Zusammenfassung:
Ein Perspektivenwechsel in der Migrationsforschung

Die erste Phase zusammenfassend zeichnen sich bisher fiinf Aspekte des transna-
tionalen Modells ab: a) die Subjektposition der Transmigrant:innen, b) der Netz-
werkcharakter der sozialen Gruppe, c) das Problem des fehlenden historischen oder
systematischen Kriteriums von empirischer Transmigration, d) die Neubewertung
von (sozialen) Grenzen und e) das Problem des Ortes.

a) Die Subjektposition der Transmigrierenden

Die Formulierung des transnationalen Modells durch die drei Anthropologinnen
Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc kommt einem Paradigmenwechsel gleich.
Fortan existiert ein Konzept, bei dem nicht die Nationalgesellschaften den Aus-
gangspunkt fiir die Erforschung von Migration darstellen, sondern transnationa-
le Netzwerke. Mit der Identifikation der Transmigrierenden als sozialtheoretische
Trager:innen dieser Netzwerke wird der Paradigmenwechsel komplett: Migrierende
sind fortan als Trigerentitit (Subjekt) von Sozietdt(en) denkbar.

Die Begriffe »Emigration« und »Immigration« werden in ihrer Bedeutung da-
mit stark eingeschrankt: Nur noch unter bestimmten Voraussetzungen und unter
einer spezifischen Perspektive — ndmlich aus der Perspektive der aufnehmenden
oder entlassenden Gesellschaft —, sowie unter bestimmten Migrationsbedingun-
gen kann von Immigration gesprochen werden. Der Begriff der Transmigration
wird sich im Diskurs nicht konsequent durchsetzen, was auch daran liegt, dass
transnationale Migration in empirischer »Reinform« eher selten auftritt. Vielmehr
wird von zahlreichen Migrations-Mischformen gesprochen, wobei Transnationa-
litat eine wichtige Rolle spielt (vgl. Kap. 2.2.2). Das spezifisch Neue am transna-
tionalen Modell ist also weniger die Datenlage selbst als vielmehr die neue Sicht
auf Migrationsphinomene. Und dieser Perspektivenwechsel wirkt nachhaltig. Die
sozialtheoretische »Revolution« besteht darin, dass das migrantische Individuum
mit der transnationalen Wende als Triger von Sozietit iiberhaupt denkbar ist und
bleibt. Gleichzeitig fillt auf, dass es das bisher nimlich nicht war.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Daran ankniipfend erkennen Portes, Guarnizo und Landolt im transnationalen
Modell einen Bottom-up-Globalisierungsbegriff. Sie versuchen, einen Graswurzel-
Transnationalismus methodisch auf die Weise grundzulegen, dass das einzelne
migrantische Individuum und sein Netzwerk als analytischer Grundbaustein an-
genommen wird. Damit stellen sie die Idee der Transnationalitit in eine libera-
le Denktradition: Es wird angenommen, der Mensch sei grundsitzlich in seinem
Handeln frei und verantwortlich, und jegliche Sozialstruktur baue darauf auf.

b) Der Netzwerkcharakter

Transnationalitit wird von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc definiert als
Prozess, in dem Immigrierende soziale Felder schaffen, die das Land ihrer Herkunft
und das Land ihrer Niederlassung miteinander verbinden. Es handelt sich bei den
transnationalen Lebenspraxen der Migrant:innen um soziale Netzwerke. In ihrer
Genese stehen die transnationalen Netzwerke in Bezug zum Begriff der Nation
und damit zu einem kulturellen Modell des »Westens«. In ihrer Struktur sind sie
aber von bestimmten Nationalstaaten oder Kulturriumen unabhingig und weisen
einen iquilibristischen Charakter auf.

Die migrantische Bevélkerung verbindet iiber ihre Netzwerke zwei oder mehr
Gesellschaften miteinander. Das kann sowohl in Form von A + B = A und B, also
einem Nebeneinander der beiden Gesellschaften oder Kulturen, als auch in Form
von A + B = C, also als Entwicklung, geschehen. Wichtig dabei ist, dass immer
beides méglich ist, was im Ubrigen die transitive und intransitive Funktion des
Verbs transcendere abbildet. Transnationalitit umfasst transitive und intransitive,
damit dialektisch-historische Prozesse.

c) Das Prablem des fehlenden historischen oder systematischen Kriteriums von
empirischer Transmigration

Quantitit und Intensitit transnationaler Migrationsformen und Kommunikati-
onsformen sind relativ und konnen auch aus anderen Migrationsmodellen heraus
beschrieben werden. Ebenso kann eine historische Abgrenzung zu fritheren Mi-
grationsformen nicht erfolgreich vorgenommen werden, da sich riickblickend viele
Migrationsbewegungen fritherer Epochen ebenfalls als »transnational« bezeichnen
lassen (vgl. auch Kap. 1.1). Somit kann festgehalten werden, dass als signifikantes
Kriterium transnationaler Migration vor allem die Forschungsperspektive gelten
kann. Das dezidierte Merkmal transnationaler Migration liegt in der jeweiligen
Betrachtungsweise: Es ist keine Frage von Quantitit und Intensitit, sondern eine
der Perspektive.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

103


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Philosophie der transnationalen Migration

d) die Neubewertung von (sozialen) Grenzen

Mit dem transnationalen Konzept wird auch die Frage nach der Umgrenzung so-
zialer Entititen aufgeworfen. Per definitionem handelt es sich bei der Gruppe der
Transmigrierenden um eine soziale Entitit, die andere soziale Grenzen — die der
Nationalgesellschaften — iiberschreitet. Gleichzeitig ist die »Grenze« der transmi-
grantischen Gruppe nicht klar bzw. sie bleibt offen, da es kein Kriterium gibt, das
eine potenzielle Teilhabe von vornherein ausschliefien kénnte. Die Idee einer So-
zietdt, die iiber ihre Auflengrenzen definiert ist, wird mit dem transnationalen
Modell infrage gestellt.

e) das Problem des Ortes

In Auseinandersetzung mit methodologischen Fragen der Ethnologie wurde deut-
lich, dass eine Schwiche des transnationalen Modells in der unzureichenden Ge-
wichtung der lokalen Lebenspraxis besteht. Die Wiirdigung des Ortes ist eine tradi-
tionelle Stirke ethnographischer Methoden. Im transnationalen Modell erfolgt der
Bezug auf konkrete Orte nur abstrakt iiber die Kategorie der Nationalgesellschaft,
weswegen er unscharf bleibt und was im Forschungsdesign — ungewollt - in me-
thodologischen Nationalismus miinden kann (vgl. Kap. 2.2.3). Die Kritik vonseiten
der Integrationstheorie schligt im Grunde in diese Kerbe; gleichzeitig wird aller-
dings erkennbar, dass auch die Integrationstheorie dem konkreten Phinomen vor
Ort gegeniiber unscharf bleiben kann, wenn ein lokales Verhiltnis im Rahmen (na-
tional-)gesellschaftlicher Parameter verhandelt wird. Es ist festzuhalten, dass der
integrationistischen Argumentation mit dem transnationalen Paradigmenwechsel
eine Argumentation gegeniibersteht, die sie unter Rechtfertigungsdruck setzt. In
der zweiten Phase der Entwicklung des Transnationalititsbegriffs differenzieren
sich die Aspekte weiter aus.

2.2 Zweite Phase: Transnationale Raume

In der zweiten Phase der Entwicklung des Modells wird ein Konzept entwickelt,
das die Gruppe der Migrierenden und Migrierten als bestimmte gelebte Sozial-
riume auffasst und damit eine transnationale soziale (Untersuchungs- oder Ana-
lyse-)Einheit zugrunde zu legen versucht (Kap. 2.2.1). Sodann ist ein Blick auf die
duflerst zahlreichen und vielfiltigen Anwendungen des Modells in der empirischen
Forschung zu werfen. In Auseinandersetzung mit verschiedenen Fillen konkreter,
gelebter Transnationalitit tauchen wiederum neue methodologische und philoso-
phische Fragen auf (Kap. 2.2.2). Bei Betrachtung der empirischen Forschungser-
gebnisse zeigt sich auch, dass ein zentrales Problem der Migrationssoziologie der
methodologische Nationalismus ist (Kap. 2.2.3). Dazu werden Lésungsvorschla-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

ge aus der empirischen Methodik (Kap. 2.2.3.1) und der Transnationalititstheorie
(Kap. 2.2.3.2) vorgestellt.

2.2.1 »Transnationale Soziale Raume«

Im deutschsprachigen Raum findet das transnationale Modell um die Jahrtausend-
wende vor allem durch Thomas Faist und Ludger Pries Verbreitung. Es gelingt da-
bei, dem Transnationalititskonzept mit der Definition von »Transnationalen So-
zialen Riumen« Profil zu geben. Nach Ludger Pries stehen im Mittelpunkt der
Transnationalititsforschung

»wirtschaftliche, kulturelle, politische und soziale Beziehungen und Verflechtun-
gen, die die Grenzen der Nationalstaaten (iberschreiten, aber nicht in erster Li-
nie zwischen den Staaten bzw. Regierungen entwickelt werden. Gleichzeitig han-
deltessich umsoziale Beziehungen, Netzwerke und Sozialraume, die nicht global
und erdumspannend, gleichsam tberall und>de-lokalisiert<vorhanden sind, son-
dern die sich zwischen sehr spezifischen Orten und Plitzen (iber nationalstaatli-

che Grenzen hinweg aufspannen.«*®

Wie schon Glick Schiller, Portes u.a. betont Pries, dass es sich bei transna-
tionalen Akteur:innen um nichtstaatliche handelt. Aulerdem ist fir ihn von
zentralem Interesse, inwieweit transnationale soziale Riume lokal und territorial
beschreibbar sind. Es geht ihm »um das Verhaltnis zwischen den sozialen und
den geographischen Riumen, in denen die Menschen ihr Leben fithren.«*” In
Die Transnationalisierung der sozialen Welt erarbeitet Pries dazu Unterscheidungs-
merkmale. Transnationalisierung ist dabei wie Internationalisierung, Renationa-
lisierung, Supranationalisierung, Globalisierung, Glokalisierung und Diaspora-
Internationalisierung (»Zerstreuung«) ein Vergesellschaftungsprozess, bei dem
allerdings die Akteursperspektive der transnationalen Migrant:innen besonders
betont wird. Die sieben genannten Vergesellschaftungsprozesse werden mit
bestimmten Raumvorstellungen in Verbindung gebracht. Der Internationalisie-
rung, der Renationalisierung, der Globalisierung und der Supranationalisierung
bescheinigt Pries ein Raumkonzept, das er absolutistisch oder essentialistisch
nennt, weil es auf einer doppelten Verschrinkung von Sozialraum und geogra-
phischem Flichenraum basiert.*® Das wird in der Migrationsforschung auch als
»Container-Prinzip« bezeichnet und bedeutet, dass es in einem geographisch
zusammenhingenden Territorium nur einen bestimmten Sozialraum gibt und

46  Pries, Ludger, Die Transnationalisierung der sozialen Welt: Sozialrdume jenseits von Nationalgesell-
schaften, Frankfurt a.M. 2008, S.13.

47 Ebd., S.12.

48 Vgl.ebd,, S.132f.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

105


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Philosophie der transnationalen Migration

dass umgekehrt jeder Sozialraum genau einen geographischen Raum einnimmt.*’
Glokalisierung, Diaspora-Internationalisierung und Transnationalisierung hin-
gegen haben nach Pries ein relativistisches Raumkonzept zur Grundlage, das
heifdt, der territoriale Raum und der soziale Raum sind nicht deckungsgleich.
Glokalisierung sei als eine lokale Sozietit-Raum-Beziehung zu verstehen,”® die
Diaspora-Internationalisierung entspriche einer zunehmenden Vernetzung zwi-
schen verschiedenen Orten, wobei ein Ort (der auch nur imaginiert sein kann)
Zentrumsfunktion einnimmt,>! und bei der Transnationalisierung sei eine eher
»gleichgewichtige Bedeutung der unterschiedlichen Lokalititen im Lindergrenzen
itberspannenden sozialriumlichen Beziehungsgeflecht<®* festzustellen.

Transnationalitit sei dariiber hinaus weder global, noch de-lokalisiert, noch
lokal.>®* Man kénne »Transnationalisierung als die Zunahme pluri-lokaler und de-
zentraler dauerhafter und dichter Sozialbeziehungen und Austauschverhiltnisse
betrachten, die sich iiber die essentialistischen Containerriume von Nationalge-
sellschaften hinweg erstrecken.«>* Transnationalisierung erfolgt nach Pries im Ge-
gensatz zur Zerstreuung diasporischer migrantischer Gemeinschaften also dezen-
tral und pluri-lokal. Es sind immer mindestens zwei oder mehr Orte beteiligt und es
gibt keinen Ort im transnationalen Gefiige, der gegeniiber den anderen im Netz-
werk befindlichen Orten eine herausragende Bedeutung hat.>

Weiter lasst sich aus dem Zitat schliefien, dass in den nationalgesellschaftli-
chen Behilter-Riumen sozialer und geographischer Raum zwar deckungsgleich,
aber nicht undurchlissig vorgestellt sind, denn es kénnen sich Sozialbeziehungen
und Austauschverhiltnisse dariiber hinweg erstrecken. Die Umgrenzungen sind
also, auch wenn sie Grenzen sind, permeabel. Auch der »absolutistische« soziale
Raum befindet sich stindig in einem Austauschprozess »nach aufen« und damit
in einem Wandel. Aber er hat von der Idee her Umgrenzungen, die ihn definieren.
Es bedeutet weiter, dass der geographisch relative Sozialraum des Transnationa-
len an verschiedenen Orten in »Nationalcontainern« verankert sein kann. Wenn
diese Sozialriume aber nur an Orten verankert sind, sind sie zunichst auf die
Nationalbehilter nicht direkt angewiesen, vielmehr beziehen sie sich auf diese iiber

49 Vgl.ebd,, S.45.

50 Vgl ebd., S. 152ff.

51 Vgl.ebd., S.156ff.

52 Ebd., S.160.

53  Vgl.ebd, S.14.

54  Ebd., S.161.

55  Was in der konkreten (post-)migrantisch-transnationalen Lebenspraxis so sicherlich nicht
zutreffend ist, da wohl meistens ein benennbarer Lebensmittelpunkt besteht. Allerdings
sind in der Praxis ohnehin stets Mischformen verschiedener migrantischer Theoriemodelle
zu finden. Hier geht es eher darum, den Charakter des transnationalen Modells zu prazisie-
ren.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

den Ort. Konkret lasst sich daraus beispielsweise ableiten, dass in (post-)migran-
tischen Lebenspraxen, die an Orten gelebt werden (»Berlin«, »New York« etc.) aus
transnational-migrantischer Perspektive in Bezug auf den gelebten Ort kein sozi-
altheoretischer Rechtfertigungs- oder Erklirungsdruck besteht, wie es unter dem
Integrationsparadigma der Fall ist. Im transnationalen Zusammenhang kann die-
ser Druck erst durch die Beziehung zwischen Ort und definiertem »Nationalcontainer«
— beispielsweise beim Gang zur Auslinderbehérde — entstehen. Es muss zwischen
den Orten der Lebenspraxis und den aufgrund ihrer theoretischen Struktur normativ
definierten Nationalbehiltern getrennt werden.

Pries legt ebenfalls Wert darauf, >Translokalisierung« nicht mit >Delokalisie-
rung« zu verwechseln, und den Begriff der >Deterritorialisierung« lehnt er als un-
angemessen ab, da das menschliche Leben trotz Kommunikationsmoglichkeiten
und Mobilitit an erfahrbare Lokalitit gebunden bleibe.5¢ Orte spielen weiter eine
wichtige Rolle fiir die Lebenspraxis, egal wie »globalisiert« sich die Welt prisen-
tiert.

»Wie kann angesichts von Phinomenen und Prozessen, die eben nicht mehr na-
tionalgesellschaftlich eingefasst sind, deren Charakterisierung auf den Bezugs-
begriff der Nation und des Nationalen aufbauen? Warum wird das Nationale als
Bezugsgrofle im Begriff stransnational< bemiiht, um etwas sich iber die Natio-
nalstaaten und die Nationalgesellschaften hinweg Aufspannendes zu charakteri-
sieren? [..] Wenn man [..] davon ausgeht, dass sich mit der zunehmenden Inter-
nationalisierung und Globalisierung die Bedeutung nationaler Grenzen oder gar
von geographisch-raumlichen Bezligen (iberhaupt immer weiter relativiert, dann
schwindet mit den Nationen auch der Ankerpunkt fiir das durch sie bezeichnete:
das Transnationale.«’

Pries fragt berechtigterweise, warum das Nationale als Bezugsgrofie im Transna-
tionalititsbegriff bemiitht wird, wo dieser doch jenes gar abzuschaffen im Stan-
de sein konne. Zum einen konnte oben festgestellt werden, dass die Verbindung
zwischen Transnational und National itber konkrete gelebte Orte erfolgt. Zum an-
deren kann nochmal in Erinnerung gerufen werden, dass transcendere ein sowohl
transitives als auch intransitives Verb ist. Die intransitive Bedeutung von Transna-
tionalitit kann mit dem Modell der Transnationalen Sozialen Riume identifiziert
werden. Hier findet ein (Hin-)Uberschreiten statt, das in der historischen Genese
vom Nationalititskonzept abhingig, in seiner Struktur aber davon unabhingig ist
und das eine neue Qualitit darstellt. Das zeigte sich auch darin, dass eine Ver-
bindung zum gelebten Ort sehr wohl von unmittelbarer Bedeutung fiir transna-

56  Vgl. Pries, Ludger, Die Transnationalisierung der sozialen Welt, S. 29f.
57  Pries, Ludger, Transnationalisierung. Theorie und Empirie grenziiberschreitender Vergesellschaf-
tung, Wiesbaden 2010, S.12.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

107


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Philosophie der transnationalen Migration

tionale soziale Riume ist, aber dass die Verbindung zum »Nationalcontainer« nur
mittelbar iiber den Ort besteht. Transnationalitit ist also ein historischer Begriff.
Bei der Reflexion auf das zunehmende Uberschreiten von Nationalstaatsgrenzen —
oder soziologisch: Nationalgesellschaften — wird die historische Bedeutung dessen
mitgedacht. Das transitiv-intransitive Moment des Transnationalen kann dialek-
tisch aufgefasst werden: durch die Uberschreitung von »Nationalgesellschaftenc,
die stattfindet, werden diese in einem hegelschen Sinne aufgehoben und in einen
Zustand der »gespeicherten Geschichte« iiberfithrt. In dem Sinn konnte Transna-
tionalitdt auch Postnationalitit genannt werden. Wie schon bei der Vorstellung des
transnationalen Modells als analytischer Rahmen zur Beschreibung von Migrati-
onsprozessen durch Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc anklang, ist auch fir
Pries die Perspektive der transmigrantischen Bevélkerung von grundlegender Be-
deutung fiir das Konzept. »Als svon unten« wachsende Tendenz realer menschlicher
Verflechtungsbeziehungen kann die Transnationalisierung der sozialen Welt auch
ein wichtiges oder vielleicht das wichtigste Ferment im widerspriichlichen Pro-
zess der Herausbildung einer real existierenden transnationalen oder gar Weltbiir-
gergesellschaft seinc, vermutet Pries.*® Hier klingt auch die Idee von Portes u.a.
an, Transnationalitit konne einen Bottom-up-Globalisierungsbegriff darstellen. Es
finden sich noch in anderen Ansitzen Tendenzen, aus dem Konzept programma-
tische Perspektiven und sogar politische Hoffnungen zu schopfen (vgl. Kap. 2.2.4
und 2.3.1). Welche Hoffnungen auch damit verbunden sein mogen, definitiv lasst
sich vor dem Hintergrund der historischen Dimension des Transnationalen sagen,
dass beim Transnationalititskonzept ausdriicklich nichtstaatliche Akteur:innen als
Tragerentitit eines historischen Prozesses identifiziert werden.

»Gerade am Beispiel der internationalen Arbeitsmigration ldsst sich verdeutli-
chen, wie eine wachsende Anzahl von Menschen und Familien ihr Leben in trans-
nationalen Sozialraumen wahr-nehmen im doppelten Sinne des Wortes: Sie neh-
men einerseits die fiir sie relevante alltagliche Lebenswelt als ein Ensemble von
mehreren Platzen und Orten zur Kenntnis, welches sich Uber Lindergrenzen hin-
weg erstreckt. Andererseits bestimmt dieser transnationale Sozialraum nicht nur
ihre >Weltsicht< und Weltdeutung, sondern konstituiert auch ihren Aktionsraum,
den sozialen und geographischen Raum ihrer Handlungsméglichkeiten, ihrer Er-
werbsverlaufe und -strategien ebenso wie ihre Familienstrukturen und Lebens-
projekte.«*®

Das transmigrantische Individuum ist nicht nur ein transnational handelndes,
sondern auch ein transnational erkennendes Subjekt. Die Transmigrierenden neh-
men aus ihrer transnationalen Perspektive heraus die Welt wahr, sortieren sie nach

58  Pries, Ludger, Die Transnationalisierung der sozialen Welt, S. 46.
59  Ebd., S.59.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

ihren Maf$stiben und handeln danach. Transnationalitit hat also auch erkenntnis-
theoretische Implikationen.®® Thomas Faist definiert Transnationale Soziale Riu-
me folgendermafien:

»Transstaatliche Riume sind plurilokale Bindungen von Menschen, Netzwerken,
Gemeinschaften und Organisationen, die iiber die Grenzen von mehreren Staa-
ten hinweg bestehen. Diese transstaatlichen Beziige weisen eine hohe Dichte und
Frequenz auf und dauern in ihren langlebigen Formen (iber eine Menschenge-
neration hinaus. Kreislaufe von Menschen, Waren, Geld, Symbolen, Ideen und kul-
turellen Praktiken charakterisieren diese transstaatlichen Bindungen.«®'

Verschiedene Typen von transnationalen Riumen werden anhand von Ausmaf3,
Netzwerks-, Organisations- und Gemeinschaftscharakter noch weiter ausdifferen-
ziert. Die »plurilokalen Bindungen« weisen daraufhin, dass tatsichlich Ortsbeziige
eine Rolle spielen miissen. Die Bindungen finden zwischen Orten statt. Der Begriff
des Ortes war im transnationalen Modell bisher unzureichend betrachtet worden,
was, wie in Kapitel 2.1.4 bereits festgestellt wurde, unter anderem an der Unschir-
fe des Lokalititsverstindnisses liegt. Faists Bindungen und Beziige weisen eine
hohe Dichte und Frequenz auf und seien in ihren langlebigen Formen dadurch ge-
kennzeichnet, tiber eine Menschengeneration hinaus zu dauern. Damit wird ein
praktikables Merkmal angeboten, um transnationale soziale Riume von voriiber-
gehenden transnationalen Kontakten, von Tourismus, von Arbeits- und Studien-
aufenthalten im Ausland oder Ahnlichem abzugrenzen.

»Raumc« [der transnationale soziale] bezieht sich auf die sozialen und symbo-
lischen Beziehungen von Akteuren in und zwischen Territorien bzw. Orten«, wird
weiter prizisiert.%? Diese transnationalen Bindungen seien durch Kreisliufe von
Menschen, Waren, Geld, Symbolen, Ideen und kulturellen Praktiken charakteri-
siert. Es geht nicht nur um die Wanderung von Personen, sondern damit ein-

60 Einen Ankniipfungspunkt kénnen Flussers Uberlegungen zu seiner Philosophie der Emigra-
tion (vgl. Kap. 1.3.5) bilden.

61 Faist, Thomas, Grenzen (iberschreiten. Das Konzept >Transstaatliche Raume< und seine An-
wendungen, in: Ders. (Hg.), Transstaatliche Riume. Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen
Deutschland und der Tiirkei, Bielefeld 2000, S. 9-56, hier S. 13. Faist spricht hier von transstaat-
lichen Raumen, weil sich das Forschungsinteresse an dieser Stelle auf die Konsequenzen von
Migration fiir Staatsbiirgerschaft und Zivilgesellschaft richtet (vgl. ebd.). Auch die erste deut-
sche Ubersetzung des Textes von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc erfolgt interessan-
terweise im Zusammenhang der politikwissenschaftlichen Frage nach Staatsbirgerschaft
(vgl. Basch, Linda u.a., Transnationalismus). Der Begriff der Transstaatlichkeit setzt sich in
der Migrationssoziologie aber nicht durch und auch Faist kehrt aus migrationstheoretischen
Gritnden wieder zum Terminus »transnational«zuriick. Vgl. Faist, Thomas, Margit Fauser und
Eveline Reisenauer, Das Transnationale.

62  Faist, Thomas, Grenzen tiberschreiten, S.15.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Philosophie der transnationalen Migration

hergehend auch um alles, was Menschen materiell, kulturell und ideell mit sich
tragen. »Das grundlegendste Element Transnationaler Sozialer Riume ist die Transaktion
oder Bindung [...] zwischen individuellen oder kollektiven Akteuren. Die regelmi-
Bigen Praktiken verkniipfen sich zu sozialen Strukturen, die wiederum Praktiken
beeinflussen [Hervorh. C.E.].«®® Wenn Menschen sich bewegen, bewegen sich ihre
Gebriuche mit. Somit sind die transnationalen Netzwerke auch viel mehr als nur
personelle oder finanzielle Verhiltnisse: Im transnationalen Raum werden kultu-
relle Praktiken, Symbole, Ideen, Normen und Mentalititen geteilt: Wer denselben
transnationalen Raum teilt, spricht dieselben Sprachen, hilt sich an dieselben Hof-
lichkeitsgebote oder kennt dieselben Kinderlieder. Diese Gebriuche kénnen aus
beiden Kulturen und Sprachen stammen und es kénnen, wie in Kapitel 2.1.1 bereits
deutlich wurde, Doppelkenntnis und Mischformen entstehen. Im transnationalen
Raum kénnen diese doppelten Kenntnisse geteilt werden, ohne dass der Einzelne
sich gegeniiber anderen erkliren muss. So ergibt sich ein Zusammengehorigkeits-
gefithl. Dadurch, dass die Praktiken, Geschichten und Sprachen von Generation
zu Generation weitergegeben werden, erhalten sich transnationale Riume iiber
die Dauer eines Menschenlebens und konnen sogar élter sein als die Nationen, die
sie nachtriglich definieren.

Wie oben bereits dargelegt, musste auch in der sozialwissenschaftlichen
Migrationsforschung erst die Erfahrung gemacht werden, dass sich tber die
Generationenfolge nicht notwendigerweise eine Assimilation an die Aufnahme-
gesellschaft vollzieht. Es kann nun von transnationalen Lebenswelten gesprochen
werden, von transnationalen Gemeinschaften und aufgrund ihrer geteilten Praxis
und (Symbol-)Sprachen identifizierbaren Gruppen. Das heifdt, es kann ein be-
stimmter transnationaler Raum auch als Analysegrundlage verwendet werden,
da er definierbar ist. Dazu verliert die Mobilitit an sich an Bedeutung: Auch
relativ immobile Individuen koénnen Teil Transnationaler Sozialer Riume sein.
Transnationale Soziale Riume besitzen das Potenzial, sehr stabile und feste soziale
Gebilde zu werden.

»Das Konzept >Transstaatliche Riume«kniipft [...] an sozialwissenschaftlich in-
spirierten Raumkonzepten an, die Riume nicht blof als Container von sozialen Be-
ziehungen fassen [...], sondern Orte immer in Bezug zu Bindungen und davon ab-
leitbaren Strukturen verstehen.«®* Es handelt sich bei der Vorstellung des transna-
tionalen Raumes entgegen des nationalgesellschaftlichen Container-Denkens nicht
um einen »Behilter-Raum«. Der transnationale Raum definiert sich nicht iiber sei-
ne Grenzen, sondern bestimmt sich aus seiner inneren Struktur (aus seinen Bin-

63  Faist, Thomas, Margit Fauser und Eveline Reisenauer, Das Transnationale, S. 24.

64  Faist, Thomas, Grenzen iberschreiten, S. 48. Bourdieus Begriff konnte als Vorbild eines sol-
chen sozialen Raumes gedient haben, vgl. Bourdieu, Pierre, Sozialer Raum, symbolischer
Raum, in: Ders., Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handels, Frankfurt a.M. 1998, S. 13-27.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

dungen) heraus. Orte in diesem Raum werden immer schon in ihrer Beziehung
zu anderen Orten aufgefasst, das heifdt, die im Raum enthaltenen Elemente sind
tatsdchlich nicht in ihm enthalten, sondern bilden den Raum tiberhaupt erst. Der
Raum hat damit keinen »Rand« in dem Sinne, sondern ist allein aus Beziehungen
aufgespannt. Ohne die Beziehungen, die ihn konstituieren, wire der Raum nicht.
Das ist ein grundlegender Unterschied zur Vorstellung der durch territoriale Gren-
zen definierten Nationalgesellschaft. Damit kniipft Faist auch an die Absicht von
Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc an, das Transnationale als »unumgrenzte
Sozietiten« begreifen zu wollen. Mit der Soziale-Riume-Vorstellung macht er ei-
nen Vorschlag, wie sich »unbounded societies« beschreiben lassen und trotz ihrer
Grenzenlosigkeit fassbar gemacht werden kénnten.

Zusammengefasst, Transnationalisierung erfolgt nach Pries dezentral und plu-
rilokal bei Verankerung in umgrenzten Nationalstaatsgebilden. Das hat zur Folge,
dass der transmigrantische Bezug aus einem transnationalen sozialen Raum her-
aus zu einer Nationalgesellschaft nur mittelbar iiber den gelebten Ort erfolgt. Gelebte
Lokalitit kann den transnationalen sozialen Raum mit dem nationalgesellschaftli-
chen »Behilter«raum, der umgrenzt, aber nicht undurchlissig ist, verbinden. Wei-
ter kann konstatiert werden, dass Transmigrierende nicht nur als handelnde Ak-
teur:innen , sondern auch in erkenntnistheoretischer Hinsicht Subjektposition ein-
nehmen. Und schliefilich zeigt sich, dass Transnationalitit auch aus sozialwissen-
schaftlicher Sicht in ihrer historischen Dimension stets miterfasst wird. Der tran-
sitiv-intransitive Charakter des (Hiniiber-)Schreitens entspricht einem klassischen
dialektischen Muster, in dem durch den Ubergang von einer zur anderen National-
gesellschaft gleichzeitig qualitativ etwas Neues entsteht, nimlich ein transnatio-
naler sozialer Raum. Diesem bleibt sein Bezug auf die National(gesellschafts)gren-
zen, die iiberschritten wurden, als Geschichte erhalten. Strukturell - das heifdt hier
sozial — ist der transnationale soziale Raum damit von Nationalgebilden unmittel-
bar unabhingig und nur mittelbar abhingig (nimlich tiber die Orte). Genealogisch
— das heift historisch — geht er aus ihnen hervor und hat moglicherweise sogar das
Potenzial, sie zu ersetzen.

Mit der Definition von transnationalen Lebenswelten als Transnationale Sozia-
le Rdume gelingt Faist eine positive Bestimmung des transnationalen Phinomens,
die einen neuen Ausgangspunkt fiir Analysen darstellen kann. Es handelt sich dabei
um ein Raumkonzept, bei dem sich der Raum allein durch die »darin enthaltenen«
Elemente — Migrierende, Orte, Symbole etc. — konstituiert. Genauer: Der Raum
»enthilt« die Elemente nicht, er ist sie und ihre Bindung. Dieser Transnationale So-
ziale Raum hat damit keine »Grenze« oder keinen »Rand« in dem Sinne und steht
damit der raumlichen »Behilter«-Vorstellung gegeniiber, die der Nationalgesell-
schaft zugrunde liegt. So gelingt eine Ankniipfung an die Absicht von Glick Schil-
ler, Basch und Szanton Blanc, unumgrenzte Sozietiten methodologisch anzustreben.
Es wird auflerdem ein Kriterium fiir die Bestindigkeit dieser Transnationalen So-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Philosophie der transnationalen Migration

zialen Riume geliefert, das sich an der Uberdauerung einer Menschengeneration
bemisst. Dariiber hinaus kommt der wichtige Aspekt hinzu, dass in einem sozia-
len Raum Akteur:innen nicht nur als Individuen einzeln handeln, sondern dass
Sprachen, Symbole, kulturelle Praktiken und Codes dort miteinander geteilt wer-
den. So ergeben sich im transnationalen Raum ein gemeinsames Verstindnis, ein
Zusammengehorigkeitsgefithl und eine Identifikationsmoglichkeit.

2.2.2 Das Transnationale Konzept in der empirischen Anwendung

Die Menge und Vielfalt an empirischen Forschungsprojekten zu transnationalen
Lebenswelten wird schon in den 1990er Jahren, aber erst recht in der zweiten Ent-
wicklungsphase des transnationalen Modells seit der Jahrtausendwende sowohl im
angelsichsischen als auch im deutschen Sprachraum uniiberschaubar. Im Folgen-
den sollen zwei Studien, in denen die enge Verflechtung empirischer, methodolo-
gischer und philosophischer Fragen besonders deutlich wird, exemplarisch heran-
gezogen werden. Die erste Studie handelt von zirkulirer Migration im deutsch-
tiirkischen transnationalen sozialen Raum. Die zweite Studie untersucht den Zu-
sammenhang von Bildungsaufstieg und Transnationalitit, ebenfalls im deutsch-
tiirkischen Kontext.

2.2.2.1 Beispiel 1: Transmigration

Helen Krumme untersucht unter dem Titel »Fortwihrende Remigration: Das trans-
nationale Pendeln tiirkischer Arbeitsmigrantinnen und Arbeitsmigranten im Ru-
hestand« eine Form zirkulirer Wanderung bzw. eine Lebensform in zwei Lindern,
also Transmigration im engen Sinn. Sie fithrt zehn biographisch-narrative Inter-
views auf Basis des transnationalen Modells durch und versucht zu zeigen, dass
ein transnationales Pendeln im Ruhestand als Teil einer gesamten transnationalen
Migrationsbiographie zu sehen ist. Als eine der am stirksten wachsenden Bevolke-
rungsgruppen in Deutschland hitten dltere Auslinder:innen, insbesondere tiirki-
sche Staatsangehdrige, nur zu einem kleinen Anteil Interesse an einer endgiiltigen
Riickkehr in das Herkunftsland. Allerdings sei auch das Verbleibsinteresse nicht
sehr viel groRer, was dazu fithre, dass viele ehemalige Arbeitsmigrant:innen im Ru-
hestand zwischen Deutschland und der Tiirkei pendelten.®® Krumme untersucht,
wie die Entscheidung zu pendeln in die individuelle Biographie eingebettet ist, wie
das Pendeln gestaltet und erlebt wird und welche Formen von Zugehorigkeit sich
bei den Pendelnden entwickeln.®® Dabei kommt sie zu dem Ergebnis, dass »sich

65  Krumme, Helen, Fortwiahrende Remigration: Das transnationale Pendeln tiirkischer Arbeits-
migrantinnen und Arbeitsmigranten im Ruhestand, in: Zeitschrift fiir Soziologie 33 (2004) 2,
S.138-153, vgl. S.138.

66 Vgl.ebd., S.139.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

drei Pendelmuster unterscheiden [lassen]: >Pendeln als Ausdruck von Bilokalitét<, >Pen-
deln nach Riickkehr<und >Pendeln bei Verbleib«. Fiir das nationale Zugehorigkeitsgefiihl
von transnationalen Pendlern gilt dabei nicht die Logik des >sEntweder-Oders, son-
dern des >Sowohl-als-auch< bzw. des >Weder-noch« [Hervorh. C.E.].«%7

Wie in der Einwanderungspolitik der BRD seit den ersten Anwerbevertrigen
zwischen der Tiirkei und Deutschland 1961 das Faktum, dass Gastarbeiter:innen
langst zu Mitbiirger:innen geworden waren, bis in die 1980er Jahre hinein nicht als
bevolkerungspolitisch relevant gesehen wird, so hilt sich auch bei vielen der Mi-
grierten lange eine Riickkehrorientierung aufrecht. Aber durch das zunehmende
lokale Eingebundensein am Wohnort in Deutschland (Arbeit, Schule der Kinder,
Nachbarschaft, Gemeinde etc.) und durch zunehmende Entfremdung vom Her-
kunftsort findet diese Riickkehr hiufig nie statt. Die von Krumme untersuchten
Pendelformen sind eine Weise, im Ruhestand sowohl die Riickkehrorientierung als
auch das lokale Eingebundensein am Ankunftsort leben zu kénnen. »Die Migran-
tinnen und Migranten gestalten ihr Leben nicht in Bezug auf die Ankunfts- oder
die Herkunftsgesellschaft, sondern orientieren sich an beiden. Die Spannung zwi-
schen subjektiver Riickkehrorientierung und faktischer Niederlassung hat transna-
tionale Orientierungs- und Handlungsformen entstehen lassen.«*® Nachstehend
werden drei Fallbeispiele zirkulirer Migration im Ruhestand vorgestellt: das Ehe-
paar Bozay, Sinan und Fatma.®

Das Ehepaar Bozay verbringt im Jahr sechs Monate in der Tirkei und sechs
Monate in Deutschland. Uber den Grofiteil des Arbeitslebens war eine Riickkehr
in die Tarkei geplant gewesen, wofiir sie im Laufe der Jahre in eine Wohnung in
Istanbul, eine Ferienwohnung in Antalya und stets auch in die sozialen Beziehun-
gen im Heimatdorf am Schwarzen Meer investierten. Aber die Riickkehr wurde
nie durchgefiihrt. Sie begriinden den halben Verbleib in Deutschland mit dem Ge-
sundheitssystem, auf das sie beide aufgrund von Riickenleiden durch ihre Arbeit
angewiesen sind, und mit den sozialen Beziehungen, die sie im Laufe der Jahre in
Deutschland aufgebaut haben und die ihnen wichtig sind. Krumme erkennt dar-
in transnationale Handlungsmuster, die aufgrund einer Differenz zwischen der
Bewusstseins- und der Handlungsebene zustande kommen.

»Nach der Aussage des Ehepaars Bozay war die Riickkehr definitiv entschieden
[gewesen]. Sie wurde jedoch nicht vollstindig umgesetzt: Der stark ausgepragten
Riickkehrorientierung auf der Bewusstseinsebene steht eine Bleibeorientierung

67 Ebd., S.138.

68  Ebd., S.141.

69  Es handelt sich um durch Krumme anonymisierte Namen der Interviewpartnerinnen und
-partner. Die Aussagen der Interviewten sind in den Zitaten im Folgenden kursiv hervorge-
hoben.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Philosophie der transnationalen Migration

auf der Handlungsebene gegeniiber [..]. Gleichzeitig sind Zeichen einer Nieder-
lassung zu beobachten: Bozays zogen [in Deutschland] in eine gréflere Wohnung
und nahmen an Gruppenreisen durch Europa teil [...]. Geld wurde nicht mehr nur
zukunfts- und tiirkeiorientiert ausgegeben [..]. Die Bozays haben in der Migrati-
on eine Bindung an die Tiirkei behalten und zugleich gewisse Heimatgefiihle ge-
geniiber Deutschland entwickelt. Das Pendeln nutzen sie selbst zur Beschreibung

eines doppelten Zugehorigkeitsverstindnisses«.”®

Es handelt sich nach Krumme um eine Differenz zwischen Bewusstsein und Hand-

lung. Auf der Bewusstseinsebene wird eine starke Riickkehrorientierung festge-

stellt, auf der Handlungsebene allerdings ist eine Bleibeorientierung zu konstatie-

ren. Durch das Pendeln wird dieser »Widerspruch« nicht gelost, aber praktikabel
gemacht.

»Er [Herr Bozay]: sWozu fiithlen wir uns zugehérig, wir fithlen uns natirlich der
Tirkei zugehorig. Hm — Aber hier zum Beispiel, ich bin 66 Jahre alt geworden,
ich bin seit 38 Jahren in Deutschland. Wir haben viele Freunde — und es gibt im
Tarkischen eine Redewendung, >Aus dem Auge, aus dem Sinn«. Jetzt — wir sind
verstreut —[...] Jetzt, wir haben uns zwei Heimaten geschaffen. Eine Deutschland,
eine Tiirkei. Also halbe halbe. Wir sind ungefiahr die Halfte des Jahres dort und die
Halfte des Jahres hier. Hier gibt es andere Besonderheiten, die Tirkei hat andere
Besonderheiten.«”’

Das Ehepaar Bozay hat sich »zwei Heimaten« geschaffen. Sie haben heimatliche

Gefiihle fiir beide Orte entweder schon gehabt oder dann entwickelt. Dass sie sich
diese »Heimaten« geschaffen haben, bedeutet auch, dass es Arbeit war. Es wurde
sehr viel gearbeitet und gespart, um sich die Wohnungen in der Tiirkei kaufen zu

konnen. Dabei hat jeder Ort seine Besonderheiten. Krumme erginzt dazu:

»Ein wertender Vergleich zwischen beiden Landern féllt ihnen schwer. Jedes Land
hat seine Besonderheiten, die ihnen jeweils wichtig geworden sind. Durch das
Pendeln kénnen sie sie in beiden Landern erfahren: Bozays erleben den multi-
plen transnationalen Ortsbezug und das Reisen positiv (- Wir geniefSen unseren Ru-
hestand.). Eine weitere Lebensplanung hinsichtlich des Lebensortes oder mégli-
cher Formen von Pflege haben sie noch nicht. So wie die Riickkehr stets eine Hand-
lungsmoglichkeit war, lassen sie sich weiterhin alle Optionen offen. Damit findet
jederzeit eine fortwidhrende Remigration statt, ohne dass sie sich fiir dieses Pen-
deln fest entschieden hitten.«’*

70
71
72

Ebd., S.143.
Ebd.
Ebd., S.143f.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Im Pendeln wird versucht, in den Genuss der jeweiligen Vorteile der beiden Linder
zu kommen, was sich beispielsweise auch daran zeigt, dass nicht in eine Immobi-
lie im Heimatdorf, sondern in eine Ferienwohnung am Meer und in eine Wohnung
in der Metropole Istanbul investiert wurde. Das Ehepaar Bozay genief3t nach eige-
ner Aussage seinen Ruhestand und erlebt das Pendeln als Gewinn. Dabei wurde
die Entscheidung zu pendeln allerdings nie bewusst getroffen, sondern die Bozays
»rutschten« aufgrund der Differenz zwischen Bewusstseins- und Handlungsebene,
wie Krumme es nennt, in das Pendeln »hinein.« Dass das Pendeln beispielsweise
im Falle von Pflegebediirftigkeit eines Tages nicht mehr fortgesetzt werden kénn-
te, werde ausgeblendet. Es gibt kein Anstreben einer Sesshaftigkeit an einem der
Orte und es gibt keinen Plan B fiir den Fall, dass die Mobilitit nicht mehr aufrecht-
erhalten werden kann.

Sinan kommt 1963 im Alter von 30 Jahren als Gastarbeiter nach Deutschland.
Eine Riickkehr in sein traditionell-religios geprigtes Heimatdorf in der Westtiirkei
zu seiner Frau und den finf Kindern war geplant gewesen. Seine Frau stirbt aber
unerwartet, und so bleibt Sinan in Deutschland, auch wenn er simtliches Geld
in ein Haus in seinem Heimatdorf investiert. Zwei seiner Kinder bleiben in der
Tiirkei, drei holt er dann mit seiner neuen deutschen Partnerin nach Deutschland
nach. Auf die Wahl seiner neuen Partnerin wird in seinem Heimatdorf duferst un-
gehalten reagiert, was fiir Sinan einen ersten Bruch mit seiner Herkunft bedeutet,
den er jedoch nicht bereut. Auf Krummes Frage nach den Beziehungen zu seinen
Familienmitgliedern und Verwandten im Heimatdorf spricht Sinan als Erstes das
Geld an.

»[Sinan]:>Die sind jetzt, wennich Geld gebe, Verwandter; wenn ich kein Geld gebe,
kein Verwandter, sie handeln so. So eine Liebe gibt es nicht. Sie lieben mich nicht.
Wenn ich ihnen Celd gebe, tausend Mark, zehntausend Mark, danach bin ich ein
Verwandter. Wenn ich kein Geld gebe, bin ich kein Verwandter. Ich bin deshalb

mit denen — eine Verwandtschaft ist jetzt nicht geblieben.«’?

Sinan erzihlt, dass in seinem Heimatdorf die familiire Solidaritit stark monetir
aufgerechnet wird. Das gefillt ihm nicht und er fiihlt sich auf diese Weise nicht
geliebt. Krumme schreibt dazu weiter:

»Das Geld und die daran gebundenen Erwartungen sind in diesem Fall ein wichti-
ges Momentim Erleben von Entfremdung vom Herkunftskontext. Deutschland ist
fir Sinan dagegen der Ort, an dem er diese Sorgen nicht hat: Hier fragt ihn keiner
nach seinem Einkommen und keiner bittet ihn um Geld. Hier sind die Menschen

73 Ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Philosophie der transnationalen Migration

»gebildet<. Sie kommen nicht>zu unméglichen Zeiten<vorbei oder haben andere >ko-

mische Angewohnheitenc.«’*

Sinan erlebt eine Entfremdung von seinem Herkunftskontext. Durch die Erfahrun-
gen, die er im Ausland neu macht, beginnt er einige der sozialen Umgangsformen
seines Heimatdorfs ausdriicklich abzulehnen. Gleichzeitig fithle Sinan sich jedoch
der Tiirkei und dem »tiirkischen Volk« sehr verbunden: »Aber das bravste Volk auf
der Welt ist das tiirkische Volk [...]. Ich liebe meine Tiirkei sehr«,” zitiert Krumme ihn.”®

»[Krumme]:>[...] Wohin fiihlen Sie sich zugehorig?«

[Sinan]: [..]>Halbe halbe.c

seine Partnerin]: [...] (lacht) >er sagt immer halbe halbe.<

Sinan]: [..]>Halbe da halbe da. Warum? Das viel Kapital stecke ich, viel Kapital.<
seine Partnerin]:>Ja, er hat viel reingesteckt.<

Sinan]:>Und das zwei Heimat gemacht habe, drei Heimat.c

seine Partnerin]: >Wieso drei Liebling?<

— /s o

Sinan]: >Meine Olivengarten G. [Garten in der Ndhe der Ferienwohnung in der
Tirkei, die er seiner Lebenspartnerin 1993 schenkte, H.K.], P [Name des Heimat-

dorfes, H.K.] meine Haus, mein Garten.«’’

Krumme fasst das so zusammen, dass »Heimat« fiir Sinan dort ist, wo er investiert
hat.”® Wie auch das Ehepaar Bozay bezeichnet Sinan sein Zugehérigkeitsgefiihl als
»halbe halbe«. Auch Sinan hat seine Heimat »gemacht, er hat viel »reingestecktx,
er hat fiir ein Haus mit Garten in seinem Herkunftsdorf, fiir eine Ferienwohnung
mit Olivenhain und fiir die Wohnung in Deutschland gearbeitet, gespart, die kom-
pletten Einrichtungen zusammengekauft und sich um die Pflege der Immobilien
gekiimmert. Wie auch das Ehepaar Bozay sich seine »Heimaten geschaffen« hat,
so hat auch Sinan diese Aufbauarbeit geleistet. Auf diese Leistungen sind sie stolz.

»[Sinan]: >Wenn ich jetzt dort hinfahre, hier [in Deutschland, H.K.] sage ich, das
Wetter [dasselbe Wort bedeutet auch Stimmung, Atmosphare, H.K.] ist schlecht,
mit dieser Aufregung und Freude fahre ich dort hin [in die Tiirkei, H.K.]. Dort halte
ich es eine Woche aus. Nach einer Woche vermiesen mir die Menschen meine

Stimmung und ich méchte hier herkommen «”®

Krumme schlief3t daraus:

74  Ebd.
75  Ebd.
76  Ebd.
77 Ebd.
78  Vgl.ebd.

79  Ebd., S.145.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

»Das Pendeln ist bei Sinan Ausdruck eines Gefiihls von Zerrissenheit. Er hat we-
derinder Tirkei noch in Deutschland eine Heimat, in die er zurtickkehren kénnte.
Dennoch sucht erimmer wieder danach. [...] Diese Situation hat sich im Laufe sei-
nes Lebens entwickelt und erfihrt im Ruhestand eine gewisse Zuspitzung. Sinan
verfiigt nun lber die zeitlichen Ressourcen, regelmaRig in sein Herkunftsland zu
reisen und wird dadurch mit dem Gefiihl der Entfremdung vom Herkunftskon-
text haufiger konfrontiert. Das Pendeln bietet ihm eine Méglichkeit, der jeweils
als unerfreulich empfundenen Situation zu entfliehen.«&°

Im Gegensatz zum Ehepaar Bozay, das das Pendeln genief3t, kann bei Sinan nach
Krumme eine gewisse »Zerrissenheit« festgestellt werden. Sinan hat sich von sei-
nem Herkunftskontext entfremdet, gleichzeitig hat er aber grofe Sehnsucht nach
dem Leben in der Tiirkei. So entstehe seine Pendelbewegung eher aus einer Flucht-
bewegung heraus. Perspektivisch sieht er sich mit seiner Partnerin neun Monate
im Jahr in der Ferienwohnung mit Olivengarten und drei Monate in Deutschland.
In der Ferienwohnung sind sie als »Kompromiss« in Umgebung von Deutschen die
dort ihren Urlaub oder ihren Ruhestand verbringen, aber in der Tiirkei.8! Auch
Sinan und seine Partnerin wollen also das Pendeln beibehalten.

Fatma migriert durch ihre Heirat 1966 gegen ihren Willen nach Deutschland.
Thre zwei Sohne bringt sie zu ihrer Mutter in ihr Heimatdorf am Schwarzen Meer
zuriick, damit sie selbst in Deutschland arbeiten gehen kann. 1975 werden die Kin-
der nach Deutschland nachgeholt und ein dritter Sohn wird geboren. 1979 stirbt ihr
Mann bei einem Autounfall. Fatma bleibt mit ihren Kindern in Deutschland, um
ihnen eine gute Ausbildung zu erméglichen. Selbst will sie aber frither oder spiter
in die Tirkei zuriickkehren, da sie nicht freiwillig nach Deutschland gezogen war.
Den Zeitpunkt sieht sie gekommen, als ihre dlteren beiden Sohne studieren bzw.
sich in Ausbildung befinden. Mit dem jiingsten Sohn zieht sie nach Istanbul, wo
Verwandte und Bekannte leben und der Sohn die Schule beenden kann. Dieser geht
aber entgegen Fatmas Wunsch zum Studium wieder nach Deutschland zuriick und
sie bleibt ohne ihre Kinder in Istanbul. Sie reist zwei Mal im Jahr fiir einige Wo-
chen zu Besuch zu ihren Kindern nach Deutschland, um die Beziehung zu ihnen
zu pflegen und auch, um die Aufenthaltsgenehmigung dort nicht zu verlieren. 52
Das heifdt, das Pendeln ist bei ihr eine Form der transnationalen Organisation der

Familie.®
80 Ebd.
81  Vgl.ebd.

82  Jenach Aufenthaltsstatus erlischt die Aufenthaltsgenehmigung, wenn man sich langer als 6
Monate am Stiick aufderhalb der BRD aufhilt.
83 Ebd, S.146.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Philosophie der transnationalen Migration

»Die Kindervon der Freundin sind hier [in der Turkei, H.K.], unsere und ihre Kinder
[sie spricht (iber eine Frau aus der Nachbarschaft, die auch pendelt, H.K.] sind in
Deutschland. Wenn die Kinder dort sind, ist man gezwungen zu pendeln. Dann
wird ein Enkel kommen, ich bin gezwungen, hinzufahren. Aber wenn die Kinder
immer hier wiren, wiirde ich vielleicht auch nicht pendeln.«8

Fatma hat fir sich selbst den Lebensmittelpunkt in einem Stadtteil in Istanbul ge-
wihlt, wo Bekannte und weitere Verwandte in der Nihe leben. Sie kehrt weder in
ihr Heimatdorf zuriick, noch bleibt sie in Deutschland. Sie hitte sich zumindest
ihren jiingsten Sohn in ihrer Nihe gewiinscht, aber ihre Kinder ziehen den Le-
bensmittelpunkt Deutschland vor, was sie akzeptiert und womit sie sich durch das
Pendeln arrangiert. Nach Krumme ist ihr »Zugehorigkeitsgefiihl [..] dabei natio-
nal. Sie fithlt sich zugehorig zur Tiirkei, wo sie sich mit den Menschen unterhalten
kann und sich auskennt. Eingebunden in ein enges Netzwerk von Freunden, Nach-
barn und Verwandten ist fiir sie klar, dass sie am richtigen Ort lebt.«35

Krumme sieht in den drei Fallbeispielen drei verschiedene Pendelmuster re-
prasentiert: das Pendeln des Ehepaar Bozay kann als Ausdruck von Bilokalitit ver-
standen werden, das Pendeln Sinans wird als Pendeln bei Verbleib bezeichnet und
Fatmas Pendelmuster kann als Pendeln nach Riickkehr gefasst werden.®¢ Bei allen
Pendelmustern konstatiert Krumme, dass

»das Pendeln als Ubergangsform begriffen werden [muss]. Die Frage nach dem Le-
bensmittelpunkt in der Zukunft, wenn die Mobilitat beispielsweise aus gesund-
heitlichen Griinden nicht aufrechterhalten werden kann, wird von den meisten
Pendelmigranten nicht beantwortet. Damit setzt sich das bisherige immanen-
te Handlungsmuster fort: Die endgiiltige Entscheidung wird nicht getroffen, al-
le Optionen sollen offenbleiben [...]. Bis in den Ruhestand bleibt ein Interesse am
Herkunfts- und am Aufnahmeland bestehen [...]. Die Pendelmigranten wollen die
Ressourcen in beiden Landern nutzen und kénnen dies durch das transnationale

Pendeln realisieren.<%7

Krumme erkennt das als eine ausgeprigte »Gegenwartsorientierung«®® der Trans-
migrierten. Dass in der Zukunft die Mobilitit eingeschrinkt sein kénnte, wird
von den meisten Pendelnden ausgeblendet. Auflerdem wird versucht, sich durch
das Pendeln Optionen offenzuhalten und sich nicht festzulegen. Die Migrant:in-
nen versuchen, aus den Beziigen zu beiden Lindern vor allem jeweils die Vor-
teile zu erhalten (Ferienwohnung an der tiirkischen Riviera, drztliche Versorgung

84 Ebd.
85 Ebd.
86 Vgl.ebd., S.147.
87 Ebd.

88 Ebd, S.151.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

in Deutschland etc.). Somit bringt das transnationale Pendeln bei moglicherweise
starker Gegenwartsorientierung eine subjektive Optimierung der Lebensqualitit
mit sich.

Die Auswirkungen der transnationalen Lebensgestaltung auf die identifi-
kativen Zugehorigkeiten sieht Krumme mafigeblich in verschiedenen Auspri-
gungen eines doppelten Zugehérigkeits- bzw. Fremdheitsgefithls.®® Es handele
sich »hinsichtlich der nationalen Zugehérigkeit nicht mehr um >Entweder-
Oder«Kategorien, sondern um eine Logik des >Sowohl-als-auch« [...]. Ebenso [...]
die als Kehrseite des dualen Zugehorigkeitsgefiihls zu begreifende gefithlsmifiige
duale Nichtzugehérigkeit (Weder-noch(«’° gehére da dazu. Ein weiterer Inter-
viewpartner Krummes beschreibt: »Heimat ist halb hier, halb dort — also Ungewissheit.
Wir wissen auch nicht, wo wir sind. Wir fahven dort hin, sehnen uns nach hier, fahren wir
hierhin, sehnen uns nach dort. [...] Also in die Tiirkei zuriickkehren — das ist etwas schwierig.
Du kannst nicht endgiiltig zuriickkehren. Wir sind dazwischen.<**

Krumme schliefdt aus ihren Ergebnissen auf drei zentrale Erfahrungsmomente
der zirkuliren Migration: Fortwihrende Heimkehr, Fortwihrende Sehnsucht und Fort-
wihrende Aktivitit.®* Die Orte der jeweiligen Ankiinfte sind vertraute Orte. Meist
sind die Hiuser und Wohnungen komplett eingerichtet, die Pendelnden brauchen
kein unnétiges Gepick mitzubringen. Zugleich werden am jeweiligen Ort die Per-
sonen und Besonderheiten des anderen Zuhauses aber vermisst. So bleibt die zir-
kuldre migrantische Bevolkerung aktiv.

»Das Pendeln im transnationalen Raum ist [..] eine Form des aktiven Umgangs
mit dem entstandenen multilokalen Ortsbezug und ein Ausdruck von Autonomie.
Die Aktivitat des Pendelns schafft Zufriedenheit, denn sie sichert Kontinuitat des
transnationalen Lebens und verleiht ein Gefiihl von Kompetenz. Nicht mehr pen-
deln zu kénnen — aus gesundheitlichen oder 6konomischen Griinden — bedeutet
dann einen schweren Verlust.«?3

In den von Krumme gefiihrten Interviews bezégen sich die Pendelnden im Ubrigen
vor allem auf die nationale Ebene »Deutschland« oder »Tiirkei«, was zum einen mit
nationalen Elementen erklirbar sei, die von den Interviewten zur Beschreibung des
Heimatgefiihls herangezogen wiirden — zum Beispiel Sprache, Klima oder sozia-
le Umgangsformen. Zum anderen lige das daran, dass auch die Beziige der Mi-
grant:innen innerhalb der beiden Linder oft plurilokal seien, sodass der Verweis

89 Vgl.ebd., S.149.

90 Ebd.

91 Nesche, 55Jahre, in: Krumme, Helen, Fortwidhrende Remigration, S. 149.
92 Vgl.ebd,, S.150.

93  Ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Philosophie der transnationalen Migration

auf die nationale Ebene im Sinne einer Zusammenfassung von mehreren Orten zu

verstehen sei.*

2.2.2.2 Beispiel 2: Transnationalitat und soziale Mobilitat

Isabel Sievers, Hartmut Griese und Rainer Schulte untersuchen die sowohl trans-
nationale als auch soziale Mobilitit deutsch-tirkisch transnationaler Akademi-
ker:innen . Sie gehen in ihrer Studie der Frage nach, was soziale Mobilitit fiir Per-
sonen mit Migrationshintergrund erméglicht oder erleichtert, und wie ein sozialer
Aufstieg durch Bildung mit transnationaler Mobilitit zusammenhingt. Dem liegt
ein Umdenken in der Migrationsforschung zugrunde, das mit dem transnationalen
Paradigmenwechsel zusammenhingt: den Fokus der Forschungsfrage nicht auf die
»Defizite« der Migrierten und ihrer Nachkommen (»Integrationsprobleme« oder
»Identititskonflikte«), sondern auf ihre besonderen Potenziale, Ressourcen und
Kompetenzen zu legen. Auch im Zusammenhang mit dem Perspektivenwechsel
durch die Cultural Studies, zunehmend postkolonial-global orientierte Kulturwis-
senschaften und Diaspora Studies wurden vermehrt Studien verdffentlicht, die ge-
lungene Lebensentwiirfe junger (Post-)Migrierter in den Vordergrund riicken und
die zeigen mochten, dass das

»Aufwachsen in einem mischkulturellen Lebenskontext nicht zwangsldufig zu
Kulturkonflikten, Zerrissenheit, Identitiats- oder Integrationsproblemen junger
Menschen fithrt. Trotz aller bestehenden Schwierigkeiten [..] wird vor allem
die daraus potenziell mogliche aktive Kreation einer >Drittkultur< als Potenzial

gesehen, auf das monokulturelle Jugendliche nicht zuriickgreifen kénnen.«

In Einzel-Interviews werden in der Studie sogenannte bildungserfolgreiche hoch-
qualifizierte Transmigrant:innen, genauer Personen, die iiber tiirkischen Migrati-
onshintergrund verfiigen, ihre Schullaufbahn sowie ihr Studium in Deutschland
abgeschlossen und ihren derzeitigen Lebensmittelpunkt aber in der Tiirkei haben,
zu Bildungsweg und Lebenssituation befragt.®®

Dabei wird das Transnationalititsmodell nach Basch, Glick Schiller, Szan-
ton Blanc, Pries und Faist angenommen. Die Wanderungsprozesse gelten als
unabgeschlossen. Eine »Riickkehr« oder »Auswanderung« in das Herkunftsland
der Eltern oder Grofeltern wird als Bestandteil eines zirkuliren Systems so-

zialer und wirtschaftlicher Beziehungen bzw. Transnationaler Sozialer Riume

94 Vgl.ebd., S.149.

95  Criese, Hartmut, Rainer Schulte und Isabel Sievers, Bildungserfolgreiche Transmigranten. Eine
Studie iiber deutsch-tiirkische Migrationsbiographien, Frankfurt a.M. 2010, S.16.

96 Ebd,S.48.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

betrachtet. Das heift zum Beispiel, dass die transnationale Mobilitit itber die

Generationenabfolge weder ab- noch zunehmen muss (aber beides kann).%”

In der Studie wird festgestellt, dass hohere Bildung und hoherer sozialer Status

mit einer erhdhten Wanderungsbereitschaft einhergehen.®® Die Griinde fiir die

Abwanderung in die Tirkei nach der abgeschlossenen Ausbildung sind vielfiltig,

aber die Entscheidung wird selten schwerwiegend oder endgiiltig getroffen:

»[D.E.]: Ich wollte die Tirkei — Istanbul im Speziellen — ndher kennenlernen, um
festzustellen, wie >meine andere Heimatcist.«??

»[C.H.:] Dann war es mir in Deutschland etwas zu monoton und ich habe mir ge-
dacht, in der Tiirkei ist alles viel schéner, weil in fiinf oder sechs Wochen Urlaub,
da erlebt man natiirlich sehrviel und denkt sich, dass die restlichen 11 Monate ge-
nauso verlaufen.«'°°

»[T.A.:] Ich hatte nicht den Wunsch, in die Tirkei zuriick zu gehen, aber ich hatte
nichts dagegen, sozusagen. Mir war das also auch nicht egal, sondern ich konnte
mir gut vorstellen Gberall hin zu gehen, in der Tiirkei, in Deutschland, in ein an-
deres Land.«'®"

»[T.A.:] Ich habe die deutsche Staatsbiirgerschaft. Die Tirkische habe ich aufge-
geben, musste man. [...] Wir kdnnen auch wieder nach Deutschland. [..] Ja das ist
mir wichtiger — die Riickkehroption [...]. Ich bin in der Tiirkei Ausldnder. Das heifst
[..] es ist nicht einfach, also ich kann kein Beamter werden, hier. Das heifdt es ist

schwierig, an der Universitit Fufk zu fassen«.'?

Die Abwanderung in die Tiirkei erfolgt aus Neugier, aus Laune, aus dem Wunsch,

gegebene Optionen auch zu ergreifen, oder aufgrund der vorhandenen Tirkisch-

97
98

99
100
101
102

Ebd., S.34 und S. 113.

Vgl. ebd., S. 62ff. Vgl. beispielsweise auch Studien von Yasar Aydin: »Einzelfallanalysen zei-
gen [..], dass ein hoher Grad an struktureller und kultureller Integration und hohe Abwande-
rungsbereitschaft sich nicht gegenseitig ausschliefSen [..]. Die Mobilitatsbereitschaft tiirkei-
stimmiger Hochqualifizierter wiare demnach nicht als Folge einer >schwachen< oder >miss-
lungenen Integration¢, sondern vielmehr als Ergebnis einer >fortgeschrittenen Integration<
und einer Reihe historischer Entwicklungen zu interpretieren [...]. Generell kann festgestellt
werden, dass als positiv wahrgenommene wirtschaftliche und politische Entwicklungen im
Zielland sowie transnationale Orientierungen und Lebensfithrung gepaart mit relevanten
Qualifikationen und (Sprach-)Kenntnissen eine hohe Mobilitatsbereitschaft begriinden, in:
Ders., Zur Bedeutung von gesellschaftlichen Verdnderungen und transnationalen Orientie-
rungen bei Mobilitidtsentscheidungen: Abwanderung tiirkeistimmiger Hochqualifizierter
aus Deutschland nach Istanbul, in: Pusch, Barbara (Hg.), Transnationale Migration am Beispiel
Deutschland und Tiirkei, Wiesbaden 2013, S.147-169, hier S. 163ff.

Griese u.a., Bildungserfolgreiche Transmigranten, S. 67.

Ebd.

Ebd., S. 68.

Ebd., S.79.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Philosophie der transnationalen Migration

kenntnisse. Es wird nicht ausgeschlossen, sich in einem dritten Land niederzulas-
sen. Ebenso wenig wird eine Riickkehr nach Deutschland ausgeschlossen; es wird
dafiir gesorgt, dass die Riickkehroption juristisch méglich bleibt. Auch der Auf-
enthalt in der Tirkei wird nicht unbedingt so gestaltet, als dass er »fiir immer«
ware.

Es zeigt sich auch, dass die Zugehorigkeit zum sozialen Milieu und die sozia-
len Aufstiegsmoglichkeiten meist stirker gewichtet werden als die nationale oder
kulturelle Herkunft:

»[A.L.:] Ich wollte jemand sein, der zur Elite gehort. In Deutschland ist das schwer
zur Elite zu gehoren, in der Tiirkei ist das nicht so. [...] Ich gehdre jetzt schon so ein
bisschen zur Elite in der Tiirkei. In Deutschland nicht.«'%3

»[PA.:] Hinzu kam, dass ich in Deutschland zunehmend unzufriedener wurde. Der
ewige Auslanderstatus tiirkischer Migranten belastete mich sehr. Auch in Istanbul
blieb ich Auslanderin, jedoch mit einem hoheren Status als in Deutschland.«'%4
»[T.A.:] Also ich habe meine Kreise, in denen ich verkehrt habe, war doch sehr ein-
geschrankt, das war schon immer so, jetzt Universitat, so Akademikerkreise sagen
wir so. Da ist der Unterschied zwischen Deutschland und Tiirkei nicht so grof3.«'°>
»[T.A.:] Also meine Sozialisation wurde ja wirklich bestimmt von sozialen — von
dem Bewusstsein, dass ich hier auch eine Klassenlinie gedacht habe und nicht
auf Nationalititenebene und das war viel wichtiger und bis jetzt stimmt das auch.
[..] das war in der Tiirkei so, das war in Deutschland so und alles Andere war nicht

wichtig fir mich — fir mein Verstandnis.«'°®

Die Zugehorigkeit zum sozialen Milieu pragt das eigene Selbstverstindnis mehr
als die nationalstaatliche Herkunft. Dazu kommt, dass akademische Milieus sich
unabhingig vom jeweiligen Land tiberall dhnlich sind. Bei zwei Interviewten war
der Umzug in die Tiirkei mit einem sozialen Aufstieg verbunden. Eine Interview-
partnerin fithlt sich belastet durch den »ewigen Auslinderstatus« tiirkeistimmiger
in Deutschland und bevorzugt den »Auslinderstatus« in der Tiirkei, der fiir sie mit
einem hoheren sozialen Status als in Deutschland verbunden ist.

Auch Griese, Schulte und Sievers stellen in ihren Interviews die Identititsfrage.

»[PA.:] Ich bin keines von beiden zu 100 %, suche mir aber auch nicht das >Beste«
aus beiden Kulturen heraus, wie man es oft als klassische Antwort auf diese Frage
hort. Uber diese Freiheit verfiigt man nicht immer. Die Erziehung und der persén-
liche Werdegang formen einen Menschen. Nun einige Beispiele von mir: Ich bin
sicherer in der deutschen Sprache als in der tiirkischen. Ich lese lieber deutsche

103 Ebd., S. 65.
104 Ebd.
105 Ebd,S. 96.
106 Ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Biicher. Ich arbeite lieber in einem deutschen Arbeitsumfeld. [...] Ich koche tber-
wiegend tiirkisches Essen, fithle mich den tiirkischen zwischenmenschlichen Ge-
fithlen niher, hore gerne tiirkische Musik und lebe im Privaten eine abgeschwich-
te Form der tiirkischen Kultur.<'®?

»[A.L.:] Also ich fithle mich eigentlich eher als Européer, weniger als Deutscher

und Tiirke. Mehr als Europaer.«'°®

Auf die Frage, ob sie sich nun mit der deutschen oder der tiirkischen Kultur iden-
tifizieren, geben die Interviewten eine dhnliche Antwort wie Transmigrierte in an-
deren Studien auch schon: Es handelt sich nicht um ein Entweder-Oder der Zuge-
horigkeit, sondern um ein Sowohl-als-auch, teils auch ein Weder-Noch oder noch
etwas Anderes. P.A. beschreibt, wie sie beide Kulturen und Sprachen lebt, ohne
sich dabei immer bewusst das eine oder das andere auszusuchen. A.L. fihlt sich
nach eigener Aussage als »Europder« und lisst damit nationale Kategorien hinter
sich.

»[Interviewer]: Und wenn ich Sie jetzt frage: Wo ist lhre Heimat? — was sagen Sie
dann?

[A.L.:] Ah ich habe keine Heimat.

[Interviewer]: und lhr Zuhause?

[A.L.:] Zuhause ist jetzt in Antalya.

[Interviewer]: Jetzt.

[A.L.:] Es war einmal B., danach war es H., also in H. habe ich eine ganze Menge Erinne-
rung, an damals auch der Ort, wo ich geboren bin, da bin ich auch jetzt gerne fiir ein/zwei
Wochen kenne ich auch noch ganz viele Leute da. In B. auch. In H. auch, aber das ist ei-
ne also ich kdnnte nicht sagen spdter will ich da leben, so als Heimat. So H. ist eine gute
Stadt... [..] B., ja B. ist meine Heimatstadt. Es ist schon in der Stadt sagen zu konnen: Ich

kenne diese Strafen.«'°°

Auch bei der Frage nach einer »Heimat« kommt eine ausdriicklich verneinende,
dann eine vage und unentschiedene Antwort. »Zuhause« ist der derzeitige Wohn-
ort. Davor gab es in der Biographie schon mehrere »Zuhauses«, die aber alle an
Stidten und nicht am Nationalstaat orientiert waren. Das Gefiihl, »zu Hause« zu
sein, ist an den Ort gebunden, der derzeit bewohnt wird, und Transmigrierte sind
durchaus in der Lage, »zu Hause« nicht mit der »Herkunft« identifizieren zu miis-
sen.

107 Ebd., S.95.
108 Ebd,S. 97.
109 Ebd., S.100.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

123


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Philosophie der transnationalen Migration

Das trifft vermutlich auch auf den Grof3teil der Bevolkerung ohne Migrations-
hintergrund zu; dieser Bevolkerungsteil wird nur selten gefragt."'® Personen mit
Migrationshintergrund sehen sich vonseiten der Mehrheitsbevolkerung, der Be-
hérden oder der meinungsbildenden Medien regelmifig einer implizit oder expli-
zit formulierten Forderung ausgesetzt, sich fiir eine national verstandene Loyalitit
»entscheiden zu miissen«. Eine Aufgabe, der sie aufgrund der der Sachlage unan-
gemessenen Frage nicht gerecht werden konnen. Der Zweck, den die migrations-
soziologische Fragestellung verfolgt, ist freilich ein anderer: Es wird absichtlich aus
nationaler Perspektive gefragt, um eine transnationale Antwort zu provozieren.

Griese, Schulte und Sievers geben vor dem Hintergrund der Ergebnisse aus den
gefithrten Interviews eine Definition fiir die untersuchte Gruppe:

»Als Transmigrant definieren wir zunidchst eine Person, die in mindestens zwei
sprachlich-kulturell-national verschiedenen Kontexten aufgewachsen ist, bereits
in verschiedenen Lindern gelebt hat, und die sich in Bezug auf Aspekte wie
»Heimats, >ldentitats, >Lebensmittelpunkts, >Integration< oder »Zukunft< nicht ein-
dimensional verorten will, die nicht sagen kann, wo sie in drei oder fiinf Jahren
lebt oder leben will.«'"

Die Transmigrierten werden also bei Griese, Schulte und Sievers dariiber definiert,
wie sie aufwachsen, ob sie schon in mehreren Lindern gelebt haben und ob sie ei-
nen unklaren Plan fiir den Lebensmittelpunkt in der Zukunft haben. Auflerdem
sind sie dadurch gekennzeichnet, dass sie sich in Bezug auf »Identitit«, »Heimat«
oder »Lebensmittelpunkt« nicht eindimensional verorten wollen. Es wird hier eine
Definition erstellt, die den Willen und das Bewusstsein der Migrierten als Maf3-
stab anlegt. Die bewusste Nicht-Entscheidung tiber den Lebensmittelpunkt in der
Zukunft gilt als Merkmal des Transmigrantischen. Allein das letzte Kennzeichen
genommen wiirde bedeuten, dass Transmigration an sich nicht nur im transna-
tionalen, sondern ebenso im binnenmigrantischen und sogar in »sesshaften« Kon-
texten auftreten kann und vielmehr eine spezifische, zirkulir-unabgeschlossen-
unentschiedene Haltung darstellt.

Griese, Schulte und Sievers erkennen in der untersuchten Gruppe eine extre-
me Bildungsmotivation sowie einige ausgeprigte soziokulturelle Kompetenzen
wie beispielsweise Reflexivitit und Fihigkeit zur Selbstkritik, Empathie, Ambi-
guititstoleranz, eine flexible Identititsbalance, ein relativ souveriner Umgang
mit Diskriminierungen oder eine Multiperspektivitit, die sie mit auf die bikul-

110 Es gibt natiirlich sowohl bei der Bevolkerung mit als auch bei der ohne Migrationshinter-
grund Teile, die sich national identifizieren und die einen emphatischen Begriff von Heimat
haben.

111 Griese u.a, Bildungserfolgreiche Transmigranten, S. 37.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

turell-bilinguale Biographie zuriickfithren."* Bei den Interviewten auffallend
ausgeprigt seien dabei Empathie und Ambiguititstoleranz, also das Ertragen
von Konflikten und Widerspriichen."® Ganz entscheidend sei fiir die Entfaltung
dieser Kompetenzen aber das Hinzukommen von Bildung."# Es handelt sich
auch teilweise um Kompetenzen, die mit einer Akademisierung generell ein-
hergehen. Von daher lisst sich sagen, dass transmigrantische »Kompetenzen«
sich teilweise mit allgemein akademischen Kompetenzen tiberschneiden. An die
obige Definition von Transmigration ankniipfend kénnte von Transmigration als
Vermigen gesprochen werden: Transmigration als soziokulturelle, aber auch wis-
senschaftliche und/oder geistige Kompetenz, wie beispielsweise Reflexivitit und
Ambiguititstoleranz, sowie Transmigration als eine generell der Zukunft gegen-
tiber offene, unentschiedene Haltung. Transmigration ist dann nicht notwendig an
physische Migration gebunden, sondern beschreibt ein generelles soziokulturelles
und geistiges Vermigen und eine bewusst unentschiedene, offene Haltung gegeniiber dem
zukiinftigen Lebensweyg. Griese, Schulte und Sievers schreiben: »Unseres Erachtens
lassen sich bei Transmigranten bzw. beim >Prototyp< des Transmigranten An-
zeichen fir einen [...] kosmopolitischen Habitus in Bezug auf den Lebensstil, auf
Wohnen, Religion, Familie und Partnerschaft feststellen.«!"> Das transnationale
Lebensmodell geht also in eine Haltung iiber oder kann, unabhdingig vom konkreten
physischen Mobilititsgrad, eine generelle Haltung bezeichnen. Flussers These von
der »Freiheit« des Migrierten, der die Bande der in Geheimnis gebadeten Heimat
kappt und dadurch geistig frei wird, lisst sich hier anbinden. Gleichzeitig muss
klar sein, dass es sich im Falle von Grieses, Schultes und Sievers Studie um
privilegierte Migrierende handelt; Janine Dahinden weist zu Recht darauf hin,
dass es eine Frage der Ressourcen bzw. des Zugangs zu diesen sei, ob sich ein
transnationaler Habitus ausbilden konne, weshalb sie Transnationalititsforschung

an Ungleichheitsforschung gekoppelt sieht.!®

2.2.2.3 Zusammenfassung der Beispiele

Die Interviewten bei Krumme beziehen sich auf die nationale Ebene »Deutsch-
land« oder »Tiirkei«, um fiir Kategorien zu sprechen, die zwischen den beiden Lin-
dern verschieden, aber innerhalb des Landes mehr oder weniger gleich sind, wie
z.B. das Klima oder die Sprache. Andererseits dient die Nationalbezeichnung auch

112 Ebd, S.18f.

113 Ebd., S.20.

114 Ebd. EslieRRe sich generell beobachten, dass sich mit steigendem Bildungsgrad Unterschiede
wie Ethnie, Herkunft oder Geschlecht nivellieren, vgl. ebd.

115 Griese u.a., Bildungserfolgreiche Transmigranten, S. 70.

116 Vgl. Dahinden, Janine, Von den transnationalen Migrationsstudien.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Philosophie der transnationalen Migration

als Zusammenfassung mehrere Orte im Land, die fiir die Befragten Bedeutung
haben.

Dieses Pendeln kann als Transmigration im engen Sinne verstanden werden. Es
handelt sich um eine Lebensform in zwei Lindern. Krumme konstatiert drei Pen-
delmuster, Pendeln als Ausdruck von Bilokalitit (Ehepaar Bozay), Pendeln nach Riick-
kehr (Fatma) und Pendeln bei Verbleib (Sinan). Diese zirkuldre Migration bringt nach
Krumme drei Erfahrungsmomente mit sich: Fortwihrende Heimkehy, Fortwihrende
Sehnsucht und Fortwihrende Aktivitit. Fortwihrende Heimkehr und Fortwihrende
Sehnsucht sind dabei zwei Seiten einer Medaille: Einerseits fithlen sich die Trans-
migrierten an mehreren Orten zu Hause, andererseits sehnen sie sich an einem
Ort nach dem anderen. Einige Interviewte empfinden diese multiple Zugehorig-
keit als Gewinn. Die Pendler:innen versuchen, aus den Beziigen zu zwei Lindern
die jeweiligen Besonderheiten und Vorteile fiir sich nutzbar zu machen und so
die eigene Lebensqualitit zu erhohen. Die multiple Zugehorigkeit kann aber auch
als multiple Nicht-Zugehoérigkeit und damit als Belastung empfunden werden. In
diesem Fall entsteht die Pendelbewegung eher aus Unzufriedenheit, aus Sehnsucht
oder aus einer Fluchtbewegung heraus. Im sowohl positiv als auch negativ emp-
fundenen Zugehorigkeitsmuster wird das Pendeln aktiv aufrechterhalten, um die
Lebensqualitit oder das emotionale Gleichgewicht zu erhalten. Krumme erfasst
diese Zugehorigkeitsgefithle der Pendelnden als ein Sowohl-als-auch- bzw. Weder-
noch-Muster.

Auflerdem finden Entfremdungsprozesse der Migrierten vom Herkunftskontext
statt. Keine bzw. keiner der Befragten pendelt in das Heimatdorf zuriick, auch
wenn Beziehungen dorthin aufrechterhalten werden.

Auffallend ist nach Krumme eine Differenz zwischen Bewusstsein und Handlung bei
einigen Interviewpersonen. Eine Riickkehr wird immerzu geplant, aber nie durch-
gefithrt. Die Entscheidung zu pendeln wird in der Regel nicht explizit getroffen,
sondern »die Migranten [wachsen] offenbar in die Transnationalitit hinein und
kommen nur schwer wieder heraus«, wie Krumme schreibt."” Es wird gleichzeitig
in Immobilien in der Tiirkei und in ein Leben in Deutschland investiert. Diese »Wi-
derspriichlichkeit« wird nicht aufgeldst, sondern durch das Pendeln praktikabel
gemacht und die Entscheidung fir eine Niederlassung wird kontinuierlich vertagt
bzw. ihre eines Tages mogliche Dringlichkeit ausgeblendet. Krumme identifiziert
das als eine ausgeprigte Gegenwartsorientierung unter Transmigrierten.

Im Anschluss an Krummes Studie muss gefragt werden, ob dieser »Wider-
spruch« zwischen Bewusstsein und Handlung auch aus migrantischer Sicht »wi-
derspriichlich« ist? Oder handelt es sich um eine »Widerspriichlichkeit«, die einem
binir-nationalen Denken oder einem »sesshaften Bewusstsein« geschuldet ist? Fir

117 Krumme, Helen, Fortwiahrende Remigration, S.151.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

die Migrant:innen selbst und aus transnationaler Perspektive muss es vielleicht gar
kein Widerspruch sein.

Auch bei Grieses, Schultes und Sievers Studie ist ein zentrales Ergebnis, dass
die zirkuliren Wanderungsprozesse als unabgeschlossen zu betrachten sind. Der
Forschungsansatz der Studie zeitigt ein strukturelles Umdenken in der sozialwis-
senschaftlichen Migrationsforschung seit den 1990er Jahren, wobei der Fokus zu-
nehmend auf Potenziale und Fihigkeiten der Akteur:innen statt auf soziale »Defi-
zite« gelegt wird.

Die befragten Transmigrierten sind nicht auf ihren derzeitigen Lebensmittel-
punkt Tiirkei festgelegt, planen aber auch nicht entschieden eine erneute Migra-
tion nach Deutschland oder in ein anderes Land. Diese Offenheit nimmt das For-
schungsteam in seine Definition auf und gibt so ein Kennzeichen von Transmi-
grantik an, das in der »bewussten Unentschiedenheit« gegeniiber dem zukiinf-
tigen Lebensmittelpunkt besteht. Das entspricht einer Haltung. An dieses trans-
migrantische Kennzeichen ankniipfend kann von einer spezifischen transmigranti-
schen Haltung gesprochen werden, deren Merkmale weiter zu untersuchen wiren.
Sicherlich kann auch die nach Krumme ausgeprigte Gegenwartsorientierung ein
Kennzeichen dieser transmigrantischen Haltung sein.

In der Befragung hochqualifizierter Transmigrierter bei Griese u.a. wird
aulerdem deutlich, dass die soziale (Klassen-)Zugehorigkeit fur das individuelle
Selbstverstindnis einer Person wichtiger als die ethnische, migrantische oder
nationale Herkunft sein kann. Je hoher der Bildungsgrad, desto dhnlicher werden
sich die Milieus in verschiedenen Lindern; je hoher die Bildung, desto unwichtiger
wird die nationale oder kulturelle Herkunft. Damit hingt auch zusammen, dass
generell mit der Zunahme von Bildung die (Ab-)Wanderungsbereitschaft hoher
wird. Auf individueller Ebene kann durch Bildung ein so hoher sozialer Aufstieg
gegeben sein, dass die »kulturelle« oder »ethnische« Herkunft sich riickblickend
in eine soziale Herkunft wandelt, in der sich die nationale/ethnische/kulturelle
Herkunft aufhebt. Sozialer Aufstieg durch Bildung und Transnationalitit sind
somit ineinander verschrankt.

Die Zugehorigkeit zu einem transnationalen sozialen Raum geht scheinbar mit
der Entwicklung bestimmter Fihigkeiten einher, die dann vor allem durch Bildung
zur Entfaltung kommen kénnen. Es handelt sich bei Reflexivitit, der Fihigkeit zur
Selbstkritik, aber auch bei Empathie und Ambiguititstoleranz nicht nur um so-
ziokulturelle, sondern auch um wissenschaftliche Tugenden. Es verschrinken sich
hier transnationale mit intellektuellen Kompetenzen, was einen weiteren Nachweis
fiir die Verschrinkung von Transnationalitit und dem sozialen Aufstieg durch Bil-
dung darstellt. Es ist moglich, im Anschluss daran von einem transmigrantischen
Vermdgen zu sprechen, das sich durch bestimmte soziale und intellektuelle Tugen-
den auszeichnet. Somit ist zu fragen, ob mit der Zunahme akademischer Bildung
auch unabhingig des eigenen Mobilititsgrades eine (abstrakte) (Trans-)Migran-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

127


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Philosophie der transnationalen Migration

tik zunimmt. Es ist denkbar, dass auch physisch immobile Wissenschaftler:innen
transmigrantische Vermogen und eventuell daraus folgend auch eine transmigran-
tische Haltung aufweisen, in Umkehrung von Flussers These der geistigen Freiheit
aus Migration.

Auf die Frage nach der kulturellen oder nationalen »Identitit« oder auf die Fra-
ge nach der »Heimat« geben die Interviewten generell Antworten, die die nationa-
le Kategorie iiber- oder unterschreiten: Stidte, Kontinente, Milieus und Ahnliches.
Auch das »Zuhause« wird von der »Herkunft« entkoppelt. Bei Flusser war die »Hei-
mat« ein Geflecht aus mystifizierten Gewohnheiten, und »Zuhause« sind die Men-
schen, fir die man »in Zusammenarbeit mit ihnen« Verantwortung iitbernimmt
(vgl. Kap. 1.3.5). Einige Interviewpersonen betonen stolz die Aufbauarbeit, die sie
fiir ihr(e) Zuhause(s) geleistet haben.

Der migrationssoziologischen Forschung tut sich im Verlauf der Weiterent-
wicklung des transnationalen Modells zunehmend ein Paradox auf: Wenn sie
mit dem transnationalen Modell arbeiten und die transnationale Perspektive
als Grundlage fir ihre Forschungsarbeit annehmen will, wird sie der trans-
migrierenden Realitit vermutlich gerechter als mit einem »herkémmlichen«
Wanderungsmodell. Um die Transnationalitit der untersuchten Gruppe aber
aufzuzeigen, miissen die Forschenden eine an nationalen Parametern orientierte
Position einnehmen, um transnationale Antworten zu provozieren. So kénnen die
Migrationswissenschaften entweder nur das suchen und erfragen, was sie ohnehin
vorausgesetzt haben, oder sie sind gezwungen, ihre transnationale Perspektive in
der Forschungsdurchfithrung zu revidieren. So wird der transnationale Paradig-
menwechsel zwar in der Forschungsfrage umgesetzt, im Forschungsdesign findet
aber ein »Ritckfall« in nationalgesellschaftliche Kategorien statt.

Wie oben bereits erwihnt (Kap. 1.1), steht einer geschitzten Viertelmilliarde in-
ternationaler weltweit mindestens eine Dreiviertelmilliarde Binnenmigrierten ge-
geniiber. Die Migrationsforschung konzentriert sich sehr lange auf die Ursachen
und Folgen internationaler Migration; Binnenmigration findet nur sehr wenig Be-
achtung. Durch den unverhiltnismiRig starken Fokus auf internationale Migrati-
on wird diese aber gleich als sozialer und gesellschaftstheoretischer »Sonderfall«
mit konstruiert und damit das nationalstaatliche Narrativ indirekt reproduziert.
Das hat eine gesellschaftstheoretische Ursache, die in der Migrationsforschung als
methodologischer Nationalismus erkannt wird.

2.2.3 Das Problem des methodologischen Nationalismus

Der Untersuchungsgegenstand der Soziologie ist normalerweise die »moderne Ge-
sellschaft«, deren Begrift sich zeitgleich mit den Nationalstaaten in Europa entwi-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

ckelt. Nach Michael Bayer, Gabriele Mordt, Sylvia Terpe und Martin Winter stellt
der Begriff der Gesellschaft lange Zeit eine Art Residualkategorie dar,™® eine Art

»Substrat, auf das [...] spezifizierte Teilsysteme einwirken [..]. Diese Teilsysteme
— Staat (oder Politik), Markt (oder Wirtschaft) und Zivilgesellschaft (oder Gesell-
schaft/Kultur) — [folgten] eigenen Entwicklungslogiken [..]. Der daraus resultie-
rende Gesellschaftsbegriff bliebjedoch amorph und um tiberhaupt mitihm arbei-
ten zu kénnen, wurde er in der Regel explizit oder implizit an den Begriff des Na-
tionalstaats gekniipft. Man sprach von der deutschen, der schwedischen oder US-
amerikanischen Gesellschaft: Gesellschaft wurde in der Soziologie folglich sehr
lange gleichbedeutend mit nationalstaatlich verfasster Gesellschaft verwendet.
[Das fiihrte] zu einer Uberschitzung der Homogenitit innerhalb einer Gesell-
schaft und zu einer Unterschitzung der Verbindungen, Ahnlichkeiten und Abhin-

gigkeiten zwischen den Gesellschaften.«'"®

Dieses Problem wird von Andreas Wimmer und Nina Glick Schiller als »methodolo-
gischer Nationalismus« bezeichnet.’*® Der methodologische Nationalismus stellt
ein historisch und systematisch bedingtes Grundproblem der Sozialwissenschaf-
ten dar, das insbesondere fiir die Migrationsforschung Konsequenzen mit sich
bringt.

»Nation-state building processes have fundamentally shaped the ways immigra-
tion has been perceived and received. These perceptions have in turn influenced,
though not completely determined, social science theory and, more specifically,
its discourse on immigration and integration. We are designating as methodolog-
ical nationalism the assumption that the nation/state/society is the natural social and

political form of the modern world [Hervorh. C.E.].<'*!

Die Annahme, es handele sich bei nationalstaatlich verfassten Gesellschaften um
die »natiirliche Form« der modernen Welt, wird als »methodologischer Nationalis-
mus« definiert. Er kann als gesellschaftstheoretischer Nationalismus gefasst wer-
den, der den Vorstellungen von Gesellschaften der modernen und gegenwirtigen
Epoche (auch den sogenannten offenen) zugrunde liegt.

Dabei unterscheiden Wimmer und Glick Schiller drei Modi: Erstens, die his-
torische Ignoranz der nationalen Verfasstheit im klassischen Begriff der modernen Gesell-

118 Vgl. Bayer, Michael, Gabriele Mordt, Sylvia Terpe, Martin Winter (Hg.), Transnationale Un-
gleichheitsforschung. Eine neue Herausforderung fiir die Soziologie, Frankfurta.M./New York 2008,
S.7.

119 Ebd., S.8.

120 Wimmer, Andreas und Nina Glick Schiller, Methodological Nationalism and Beyond: Nation-
State Building, Migration and the Social Sciences, in: Global Networks 2 (2002) 4, S. 301-334.

121 Ebd., S.301f.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

129


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Philosophie der transnationalen Migration

schaft.’** Abgesehen von wenigen Ausnahmen in der Kritik der politischen Okono-
mie wird konstatiert, dass dem bei Weitem grofiten Teil sozialwissenschaftlicher

Grundlagentheorien ein »blind spot«*??

zu bescheinigen ist, wenn es darum geht,
dass Gesellschaften als national verfasste vorgestellt werden. Analog verhielt es sich
lange in den Geschichtswissenschaften, wo Geschichte als Nationalgeschichte er-

zihlt worden war.

»Methodological nationalism has [...] inhibited a true understanding of the nature
and limits of the modern project. It has produced a systematic blindness towards
the paradox that modernization has led to the creation of national communi-
ties amidst a modern society supposedly dominated by the principles of achieve-

ment.«'24

Das fithrt dazu, dass Zugehorigkeit und Verbund der Gesellschaften in den Sozial-
wissenschaften unausgesprochen iiber nationale Parameter ermessen werden.

»National forms of inclusion and exclusion bind our societies together [...]. The so-
cial sciences were captured by the apparent naturalness and givenness of a world
divided into societies along the lines of nation-states [...]. Nation-state principles
[..] became so routinely assumed and>banals, that they vanished from sight alto-
gether.<<125

Eine nationale Verfasstheit von Gesellschaften bildet die unausgesprochene
Grundlage fiir sozialwissenschaftliche Beobachtungen. Ein Denken in national-
staatlichem Rahmen stellt die gesellschaftstheoretische Grundlage der Sozial-
wissenschaften dar, die nicht gesehen und nicht hinterfragt wird. Gesellschaft
ist gleichbedeutend mit Nationalgesellschaft. Nationale Kategorien sind die
Bedingung dafiir, iberhaupt iiber Sozietit sprechen zu kénnen.

Als zweiten Modus des methodologischen Nationalismus fithren Wimmer und
Glick Schiller die Naturalisierung der Nationalgesellschaft an.**6

»Typical of more empirically oriented social science practices, is taking national
discourses, agendas, loyalities and histories for granted, without problematizing
them or making them an object of an analysis in its own right. Instead, nationally
bounded societies are taken to be the naturally given entities to study.«'*’

122  Ebd., S.304.
123 Ebd., S.303.
124 Ebd., S.304.
125 Ebd.

126 Vgl ebd.
127 Ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Wimmer und Glick Schiller geben dazu einige Beispiele. Es gibt ganze Fachberei-
che, die nur aufgrund eines zugrundeliegenden methodologischen Nationalismus
bestehen, wie beispielsweise Volkswirtschaftslehre oder Internationale Beziehun-
gen. In den Sozial- und Geschichtswissenschaften zerfillt zwar nicht der Gegen-
stand, wenn man Nationalstaaten nicht als Voraussetzung annimmt, jedoch war
wie bereits erwihnt die nationale Perspektive in diesen beiden Disziplinen jahr-
zehntelang unausgesprochene Primisse.

Als dritten Modus benennen die beiden schlief3lich eine sozialtheoretische Ter-
ritorialisierung des Sozialen in den Gesellschaftswissenschaften.’?® In Anlehnung an
Giddens fassen sie das folgendermaflen zusammen:

»The web of social life was spun within the container of the national society, and
everything extending over its borders was cut off analytically [..]. The container
society encompasses a culture, a polity, an economy and a bounded social group
[...]. Almost no thought was given to why the boundaries of the container soci-
ety are drawn as they are and what consequences flow from this methodological

limitation of the analytical horizon.«'??

Das Netz des sozialen Lebens wird innerhalb des Behilters der Nationalgesell-
schaft gesponnen und alles, was dariiber hinausragt, wird analytisch abgeschnit-
ten. Das entspricht einer Beschrinkung des analytischen Horizontes. Besonders in
der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg dominiert in den Sozialwissenschaften das
»Container-Modell«:

»The citizenry is mirrored in the concept of a national legal system, the sovereign
in the political system, the nation in the cultural system and the solidarity group in
the social system, all boundaries being congruent and together defining the skin
holding together the body of society [..]. What the People is for the nationalist is
what the Society is for postwar social scientists.«'3°

Im Gesellschaftsverstindnis der Nachkriegszeit muss internationale Migration
deshalb in jeder Hinsicht ein auflergewdhnliches soziales Phinomen darstellen.
Migrierende sind keine Staatsbiirger:innen und haben kein politisches Mitspra-
cherecht. Damit gelten sie nicht als Teil des Souverins »Volk«. Als Immigrierende
bringen sie kulturelle Praxen und Wertvorstellungen mit, weshalb von der Auf-
nahmegesellschaft manchmal bezweifelt wird, ob sie sich mit einer wie auch
immer vorgestellten »Nationalkultur« der Mehrheitsgesellschaft ausreichend
identifizieren. In solch einer nationalgesellschaftlichen Behilter-Vorstellung
kann das Sozialsystem fiir Immigrierende nur offengehalten werden, sofern der

128 Vgl.ebd., S.307.
129 Vgl ebd.
130 Ebd., S.3009.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Philosophie der transnationalen Migration

betroffene Staat sich auf bestimmte unveriuflerliche Rechte unabhingig von
Staatsbiirgerschaft beruft.

Dass Immigrierende nicht Teil des politischen »Volkssouverins« und auch
nicht unbedingt Teil der wie auch immer vorgestellten nationalen »Kultur« sein
miissen, aber ein Recht auf die Teilhabe am Sozialsystem haben, kann im Ubrigen
auch mit als Ursache fiir den starken Integrations-Imperativ angenommen werden
(vgl. Kap. 1.2.2), bei dem sich Immigrierende der Forderung gegeniibergestellt
sehen, die »Sozialsysteme nicht zu belasten«. Der Annahme des Containermodells
folgt migrationstheoretisch ein integrationistischer Standpunkt, denn die Einheit
der Gesellschaft, die iiber ihre Grenzen definiert ist, bildet die argumentative
Grundlage. Die politischen, juristischen und territorialen Grenzen dieses »Ge-
sellschaftsbehilters« kénnen wie oben schon beschrieben zwar permeabel sein,
aber die Grenzen haben Geltung und definieren letztlich den Gesellschaftskorper
territorial, juristisch, biirokratisch, sozial und »kulturell«. Aus integrationistischer
Behilter-Perspektive gilt es deshalb, die Immigrierten soweit in diese so vorgestell-
te Gesellschaft zu »integrierenc, dass sie 1. das Sozialsystem nicht (mehr) belasten
— also in Arbeitsverhiltnisse gebracht werden, 2. dass sie in den administrativen
und infrastrukturellen Prozessen ohne grofere Reibungsverluste »funktionieren«
(Spracherwerb), sowie 3. dass sich ihre kulturelle Uberzeugung nicht gegen die
vermeintliche Stabilitit und Sicherheit der Gesamtgesellschaft richtet.

Unter diesen Vorzeichen besteht die sozialwissenschaftliche Migrationsfor-
schung im deutschsprachigen Raum bis in die 1990er Jahre hinein im Grunde
synonym als Integrationsforschung.

»It should now become clear why, for both nation-builders as for postwar social
scientists, migrants constitute an object of special attention and for enquiry. In
nationalist doctrine as well according to the container model of society, immi-
grants must appear as antinomies to an orderly working of state and society, even
in societies where past immigration constitutes the foundation myth of the na-

tion.«'3

Die Folge ist, dass grenziiberschreitende Migration aus Perspektive des Container-
Modells einen gesellschaftstheoretischen Widerspruch darstellen muss. Binnenmigrati-
on wiederum scheint gesellschaftstheoretisch kein Widerspruch zu sein und sozial
keine »Herausforderungen« zu stellen. Insbesondere im Kontext von zunehmender
Klima- und Landflucht, aber auch im Kontext der stark angestiegenen Wohnkos-
ten in infrastrukturell »starken« Gebieten konnte es sich hierbei um eine massive
Unterschitzung handeln.

131 Ebd, S.309.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

»0Only cross-national migration is the object of migration studies. sInternal< mi-
gration of citizens [..] is not considered a problem deserving special attention
[...]. Cross-border migration, by contrast, appears as an anormaly, a problematic
exception to the rule [...]. Describing immigrants as potential security risks, as
culturally others, as socially marginal and as an exception to the rule of territo-
rial confinement, postwar [migration] [...] sciences [und seit den 1970er Jahren im
deutschsprachigen Raum, C.E.] mirrored and [...] at the same time legitimized the
project of nation state building.«'3?

Durch die Fixierung der Migrationsforschung auf internationale Migration wird
paradoxerweise die Vorstellung einer national verfassten Gesellschaft gestiitzt, ob-
gleich die sozialwissenschaftliche Forschungsintention sein mag, die soziale Posi-
tion von Migrierten zu stirken. Auch im Modell des Multikulturalismus oder in der
Rede von Vielfalt/Diversity wird in sozialontologischer Hinsicht die Behilterform
der Gesellschaft nicht aufgeldst, sondern der »Container« wird »bunter« angefiillt.

»0nly now that nation-states have lost some of their power to transnational cor-
porations and supranational organizations can we see [..] how transnational the
modern world has always been [..]. Rather than a recent offspring of globalization,
transnationalism appears as a constant of modern life, hidden from a view that was cap-
tured by methodological nationalism. Thus, the value of studying transnational com-
munities and migration is not to discover ssomething news [..] but to have con-
tributed to this shift of perspective away from methodological nationalism [Hervorh.
C.E].«'33

Es setzt sich im Verlauf der zweiten Entwicklungsphase des Transnationalitits-
modells die Erkenntnis durch, dass der methodologische Nationalismus empirisch
nicht begriindet ist und noch nie war. Auch die Welt der klassischen Moderne war
eine grenziibergreifende, transnational verfasste, »globale«. Die moderne Welt ist
immer schon »transnational« gewesen. Dieses Faktum blieb durch die nationale
Perspektive lange verborgen. Ein grofRer Gewinn der transnationalen Migrations-
forschung liegt darin, zu einem vom methodologischen Nationalismus wegfiih-
renden Paradigmenwechsel beigetragen und diesen als unbegriindete analytische
Perspektive mit aufgedeckt zu haben.

Zusammengefasst: unter methodologischem Nationalismus wird die Annahme
verstanden, es handele sich bei nationalstaatlich verfassten Gesellschaften um
die »natiirliche Form« der modernen Welt. Methodologischer Nationalismus hat
nach Wimmer und Glick Schiller drei Modi: erstens die Ignoranz der nationalen
Verfasstheit im klassischen Begriff der modernen Gesellschaft, zweitens eine

132 Ebd,S.311.
133 Ebd., S.302.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

133


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Philosophie der transnationalen Migration

Naturalisierung der Nationalgesellschaft sowie drittens eine Territorialisierung
des Sozialen.

Die Konsequenz des methodologischen Nationalismus fiir die Migrationsfor-
schung ist, dass grenziiberschreitende Migration notwendig einen sozialtheoretischen Son-
derfall, ein sozialtheoretisches Defizit oder sogar einen sozialtheoretischen Widerspruch dar-
stellen muss. Es entsteht eine Dichotomie zwischen der nationalen Gesellschaft und
den grenziiberschreitenden Migrant:innen. Integrationistische Migrationstheori-
en griinden auf methodologischem Nationalismus. Es handelt sich dann bei Mi-
grierenden immer um Immigrierende. Das heifdt auch, als Ziel jeder Migration
wird eine Sesshaftigkeit angenommen, die gleichbedeutend ist mit Zugehorig-
keit zu einer Gesellschaft. Die (offenen) Gesellschaften, in die »hinein« immigriert
wird, haben ein Raumverstindnis zur Grundlage, das einem Behilter gleicht: Ge-
sellschaft entspricht einer riumlichen Vorstellung von einem anfiillbaren Gefif3
oder Container. Dessen Zuginge konnen offen sein, und der Behilter kann viel-
faltig angefillt sein, aber er definiert sich iiber seine Grenzen. Wer diese Grenzen
iiberquert, begeht einen gesellschaftstheoretischen Widerspruch und ist implizit
oder explizit dazu aufgefordert, diesen Widerspruch aufzulésen bzw. seine Aufls-
sung zumindest anzustreben (Integrationsimperativ).

In der Migrationsforschung setzt sich erst mit dem transnationalen Modell die
Erkenntnis durch, dass die auf methodologischem Nationalismus aufbauende so-
ziologische Perspektive eine analytisch beschrinkte und beschrinkende ist. Weder
historisch noch systematisch ist ein methodologischer Nationalismus empirisch zu
rechtfertigen. Die soziale Welt ist immer schon eine grenziibergreifende, transna-
tionale oder »globale« gewesen, sie ist nur nicht als solche beschrieben worden.

Mit dem transnationalen Paradigmenwechsel miisste sich auch der Gesell-
schaftsbegriff indern. In der Migrationsforschung miisste ein Gesellschaftsbegriff
mit transnationalem Horizont gesucht werden, bei dem die starke Dichotomie
zwischen »(National-)Gesellschaft« auf der einen und »internationalem Migran-
tentum« auf der anderen Seite unwirksam wird.

2.2.3.1 Methodische Losungsvorschlage

Auch wenn noch nicht klar ist, wie ein solcher Gesellschaftsbegriff in transnatio-
nalem Horizont aussehen konnte, wird in der empirischen Sozialforschung im
Anschluss an die Problematisierung durch Wimmer und Glick Schiller methodisch
nach transnationalen Losungen gesucht. Bei im strengen Sinn verstandenen
»Transnationalen Studien« handelt es sich um eine Forschungsperspektive, bei
der dezidiert versucht wird, den methodologischen Nationalismus analytisch
aufer Kraft zu setzen.* Bei empirischer Transnationalisierungsforschung
wird versucht, die Erhebungs-, Bezugs- und Analyseeinheiten von nationalen

134 Vgl. Pries, Ludger, Transnationalisierung, S.10.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Parametern zu entkoppeln. Aber wenn nicht von einem nationalstaatlichen
oder -gesellschaftlichen Bezugsrahmen ausgegangen werden soll, miissen »in
der Transnationalisierungsforschung [..] die flichen- und sozialriumlichen
Bezugseinheiten ex ante konstruiert werden. Dies setzt die Transnationalisie-
rungsforschung immer wieder dem Tautologieverdacht aus«, fasst Ludger Pries
das Problem zusammen.'

Nach Thomas Faist, Margit Fauser und Eveline Reisenauer ist es wichtig, »die
Methodologie grenziiberschreitender Studien [...] von komparativen Untersuchun-
gen [zu unterscheiden. Aufierdem gilt es], nicht vorschnell grenziibergreifende so-
ziale Formationen, wie beispielsweise transnationale Gemeinschaften, als homo-
gen zu betrachten bzw. zu essentialisieren. Ansonsten wiirden die Probleme des
methodologischen Nationalismus nur auf einer anderen Ebene wiederholt.«'>® Die
Gefahr des Modells der Transnationalen Sozialen Riume ist eine erneute Sedierung

des Modells.

»Um [...] die Untersuchungseinheit zu bestimmen, schlagt ein transnationaler Zu-
gang den Nationalstaat als einen von mehreren méglichen Untersuchungseinhei-
ten vor, in dem empirische Studien vorgenommen werden kénnen. Nationalstaa-
ten kontrollieren beispielsweise den Zugang zum Territorium [...]. Quer zum Na-
tionalstaat liegend stellt der Transnationale Soziale Raum ein mogliches Konzept
dar [..]. Aus einer transnationalen Perspektive gibt es keine bevorzugte Einheit
oder Ortlichkeit.«'37

Als sozialpolitische Strukturen von hochsten Ausmafden an Macht und Verfiigungs-
gewalt milssen Nationalstaaten in ihrer praktischen Bedeutung und Wirkmichtig-
keit auch theoretisch anerkannt werden. Es geht auch nicht darum, die theoreti-
sche Bezugseinheit des Nationalstaats komplett abzuschaffen, sondern darum, sie
zu relativieren und sie in ihre analytischen Grenzen zu verweisen. Was die transna-
tionale Perspektive dem methodologischen Nationalismus voraus hat, ist die Mog-
lichkeit, die Bezugseinheit bewusst wihlen zu konnen. Diese Wahl ist aktiv vor-
zunehmen, da es aus transnationaler Perspektive keine grundsitzlich bevorzugte
Einheit oder Ortlichkeit gibt. Dies verdeutlicht erneut in anderer Form den dqui-
libristischen Charakter des transnationalen Modells. Nach Auffassung verschiede-

135  Ebd., S. 25.
136 Faist, Thomas, Margit Fauser und Eveline Reisenauer, Das Transnationale, S.174.
137 Ebd., S.158.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

135


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Philosophie der transnationalen Migration

ner Ansitze birgt die transnationale Perspektive noch viel Potenzial auch in Kom-
bination mit anderen soziologischen Forschungsfragen.'3®

George Marcus entwickelt die Methode der multi-sited ethnography (mobile Eth-
nographie), also Ethnographie, die sich nicht nur auf Feldforschung an einem Ort

beschrankt.3?

»Multi-sited ethnography [..] claims that any ethnography of a cultural formation
in the world system is also an ethnography of the system, and therefore cannot be
understood only in terms of the conventional single-site mise-en-scene of ethno-
graphicresearch, assumingindeeditis the cultural formation, produced in several
different locales, rather than the conditions of a particular set of subjects that is
the object of study. For ethnography, then, there is no global in the local-global
contrast now so frequently evoked. The global is an emergent dimension of argu-
ing about the connection among sites in a multi-sited ethnography.«'#°

Wie oben in Kapitel 2.1.4 ausgefithrt, liegt eine Besonderheit der ethnographischen
Forschung in ihrer starken Anerkennung des Lokalen. Marcus schligt vor, grund-
satzlich mehrere Orte zur Erforschung heranzuziehen. Die Analyse ihrer Verbin-
dungen kann mehr iber das »Globale« aussagen als die Ansammlung »glokaler«
Einzelfille. Fiir die Migrationswissenschaften bedeutet das konkret, den Migrie-
renden an ihre fiir sie relevanten Orte zu folgen (»follow the people«).'*

Es zeigen sich also verschiedene methodische Losungsvorschlige, die von ei-
nem umsichtigen Einsatz der nationalen Kategorie bis zur Mobilitit der oder des
Forschenden selbst reichen. Dabei geht es um eine stirkere Kontextualisierung,

Relativierung und Begriindung der jeweils gewihlten Untersuchungseinheit.

2.2.3.2 Subnationalitat

Ein weiterer Vorschlag, einen methodologischen Nationalismus konzeptionell zu
umgehen, ist der Ansatz des philosophischen Transnationalismus nach Sanjeev Kha-
gram und Peggy Levitt. Khagram und Levitt wollen »Transnational Studies« als
zusammengehorendes, interdisziplinires Forschungsfeld etablieren. Dabei soll die
transnationale Perspektive die einende Grundannahme sein.

138 Ebd. Vgl. auch Faist, Thomas, »We are all Transnationals now«: The Relevance of Transnationality
for Understanding Social Inequalities, Bielefeld 2014 (SFB 882 Working Paper Series 25); Dahin-
den, Janine, Von den transnationalen Migrationsstudien; oder Vertovec, Steven, Migration
and other Modes of Transnationalism.

139  Marcus, George M., Ethnography in/of the World System: the Emergence of Multi-sited
Ethnography, in: Annual Review of Anthropology 24 (1995), S. 95-117, hier S.102. Vgl. dazu auch
das »Mobilitatsparadigma« bei John Urry: Ders., Mobilities, Cambridge 2007, S. 7ff.

140 Marcus, George M., Ethnography in/of the World System, S. 99.

141 Ebd., S.106.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

»What unites the field of transnational studies together is a critique of scholar-
ship that takes nation-states and the nation-state system for granted [...]. In con-
trast, transnational studies starts from the assumption that human interactions
and social life have always involved the crossing and transforming of borders and

boundaries.«'*?

Diese Perspektive nennen sie »philosophischen Transnationalismus« und fithren
sie neben empirischem, methodologischem, theoretischem und 6ffentlichem
Transnationalismus als eine von fiinf zentralen Forschungsfeldern der Transna-
tional Studies ein.

»Philosophical Transnationalism starts from the metaphysical assumption that
social worlds and lives are inherently transnational. [..] Transnational phenom-
ena and dynamics are the rule rather than the exception, the underlying reality
rather that a derivative by-product. Such a view requires an epistemological lens
or way of researching, theorizing, and understanding social relations that allows
analysts to uncover and explain the transnational dynamics in which bounded and
bordered entities are embedded and by which the latter are constituted. [..] This
does not mean that[..] every question evokes a transnational answer or that cross-
border forces and factors are always at play [Hervorh. im Orig.].«'43

Der philosophische Transnationalismus geht von der Grundannahme aus, dass
soziale Welten schon an sich — das heif3t sozialontologisch — transnational ver-
fasst sind. Transnationale Phinomene und Dynamiken seien die Regel statt eine
Ausnahme und stellten die zugrundeliegende sozialontologische Realitit statt des
Ergebnisses dar. Transnationalitit wird hier (sozial-)ontologisch verstanden: So-
ziale Welten sind in ihrer ontologischen Verfasstheit zunichst transnational. Um-
grenzungen und Begrenzungen finden erst in einem zweiten, darauf aufbauenden
Schritt statt. Khagram und Levitt fordern dazu eine entsprechende epistemolo-
gische Perspektive, die dem methodologischen Nationalismus genau entgegenge-
setzt ist: Es geht darum, transnationale Dynamiken als Grundlage fiir begrenzte
Entititen anzunehmen und Letztere aus deren transnationalen Bedingungen ab-
zuleiten. »A transnational ontology goes hand in hand with a transnational epis-
temology.«** In der Perspektive des soziologischen methodologischen Nationa-
lismus war bisher umgekehrt argumentiert worden: Transnationale Dynamiken
wurden als Verkniipfung nationalstaatlich verfasster Gesellschaften beschrieben.
»By transnational we propose an optic or gaze that begins with a world without

142 Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, Preface and Acknowledgements, in: Dies. (Hg.), The
Transnational Studies Reader, New York/London 2008, S. xi-xii, hier S. xi.

143 Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, Constructing Transnational Studies, in: Dies. (Hg.), The
Transnational Studies Reader, New York/London 2008, S.1-18, hier S. 2.

144 Khagram, Sanjeev und Peggy Levitt, Constructing Transnational Studies, S. 9.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

137


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Philosophie der transnationalen Migration

borders [...]. A transnational perspective is also, therefore, a way of understanding
the world.«** Khagram und Levitt wollen eine Perspektive einnehmen, die (sozi-
al)ontologisch ohne Grenzen beginnt. Dabei soll es nicht darum gehen, die Wirk-
maichtigkeit von Nationalstaaten oder von umgrenzten sozialen Entititen allge-

mein zu leugnen.4¢

Vielmehr soll die soziologische Argumentationsrichtung um-
gekehrt werden. Statt von einzelnen nebeneinander bestehenden Gesellschaften,
deren Grenzen iiberquert werden konnen, auszugehen, soll von sozialen Entiti-
ten ausgegangen werden, die keine Umgrenzungen haben, aber sozialontologisch
die Grundlage fiir begrenzte Sozietiten bilden. »From this [Transnational Studies]
perspective, the world consists of multiple sets of dynamically overlapping and in-
teracting transnational social fields that create and shape seemingly bordered and
bounded structures, actors, and processes.«'

Wie oben bereits erortert, ist der Transnationalititsbegriff historisch-genealo-
gisch von Nationalitit abgeleitet, strukturell aber von dieser unabhingig. Der rein
strukturelle Begriff der Transnationalitit konnte von Nationalitit unabhingig defi-
niert werden, dhnlich wie Khagram und Levitt es anstreben.

Ich schlage daher vor, diese dezidiert strukturelle transnationale Perspekti-
ve, also die (sozial-Jontologische Transnationalitit, aufgrund ihrer strukturellen
Unabhingigkeit und ihrer einhergehenden ontologischen und epistemologischen
Grundlagenfunktion als »Subnationalitit« zu bezeichnen. Der Transnationalitits-

begriff ist weiterhin als historischer Oberbegriff sinnvoll.
2.2.4  ZIweite Zusammenfassung: Transnationale Raume

In der zweiten Phase in der Entwicklung des transnationalen Modells lassen sich
a) eine erste Topologie des Transnationalen, b) Ansitze zu einer Genealogie und Ontolo-
gie des Transnationalen, c) Aspekte einer transmigrantischen Handlungstheorie und eines
transmigrantischen Bewusstseins sowie d) die Suche nach einem Gesellschaftsverstandnis
ohne methodologischen Nationalismus identifizieren.

a) Eine erste Topologie des Transnationalen

Nach Pries erfolgt Transnationalisierung dezentral und plurilokal bei Verankerung
in umgrenzten Nationalstaatsgebilden. Das bedeutet, dass die Lebenspraxis im
transnationalen Netzwerk mit dem Nationalstaatsgebilde nur iiber konkrete und
einzelne Orte verbunden ist. Es gibt also keine unmittelbare Verbindung zwischen
Nationalstaaten und transnationalen Netzwerken.

145 Ebd.,S.s.
146 Vgl.ebd.,S.8.
147 Ebd,S.s.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Bei Faist festigt sich das transnationale Netzwerk als Transnationaler Sozialer
Raum. Dieser Raum wird nicht iiber seine Grenzen definiert, wie es bei National-
staaten und -gesellschaften der Fall ist. Nationalgesellschaften werden dank ihrer
Auflengrenzen zum Raum, das heifst ihnen liegt eine Behilter-Raum-Vorstellung
zugrunde. Der Transnationale Soziale Raum hingegen konstituiert sich ausschlief3-
lich tiber seine Elemente und deren Verbindungen untereinander. Einem solchen
Raum kommt eine Grenze oder ein Rand nicht in dem Sinn zu, wie es bei einer
Behilter-Raum-Vorstellung der Fall ist. Er kann nicht »leer« sein, da sein Inhalt
den Raum erst schafft. Auflerdem ist es ein Raum, der an allen Elementen, Seiten
und Verbindungen jederzeit offen und anschlussfihig ist. Es steht zu vermuten,
dass es sich hierbei um ein ontologisches Merkmal von Netzwerken generell han-
delt.

b) Genealogie und Ontologie des Transnationalen

Es hat sich gezeigt, dass Transnationalitit aus sozialwissenschaftlicher Sicht
stets auch in ihrer historischen Dimension erfasst wird. Im Diskurs wurde dies
zum Beispiel an der immer wieder aufkommenden Frage deutlich, was denn das
»Neue« an der transnationalen Migration im Gegensatz zu voriger internationaler
Migration sei. Ein Grund hierfiir liegt im Begriff selbst: »Nationalitit« ist im
Begriff der Transnationalitit festgehalten und verweist auf die historische und
logische Provenienz des Begriffs. Wie im Einfithrungskapitel erliutert, wird das
Verb transcendere sowohl transitiv als auch intransitiv gebraucht. Das bedeutet,
das (Hin-)Uberschreiten iiber Grenzen ist stets ein Uberschreiten von etwas und
gleichzeitig ein Hiniiberschreiten an sich. Es ist ein Uberschreiten und Hinter-
sich-Lassen von Strukturen, die durch die Uberschreitung Vergangenheit werden. Es ist
ein Uberschreiten, das als Hiniiberschreiten an sich neue Strukturen schafft. Die alten
Strukturen bleiben in den neuen Strukturen als Geschichte erhalten. Sie werden
in ihnen aufgehoben in einem hegelschen Sinne. Es muss also zwischen dem
genealogischen und dem ontologischen Begriff von Transnationalitit analytisch
getrennt werden. Der genealogische Begriff ist der historische Begriff, derjenige,
der seine geschichtliche Gewordenheit mit ausspricht. Der ontologische Begriff
ist der strukturelle Begriff, derjenige, der die neu geschaffene Netzwerkstruktur
bezeichnet. Transnationalitit bleibt weiter als Oberbegrift sinnvoll. Die von der
historischen Genese abstrahierende, also strukturell-ontologische Bedeutung wird
im Folgenden als »Subnationalitit« erfasst.

Zur dialektischen Struktur des Transnationalen gehort auch sein hohes Poten-
zial, Entwicklungsdynamiken zu entfalten. In der Biographie einzelner transna-
tional agierender Personen zeigen sich Gewohnungs- und Entwéhnungsprozesse
als Entwicklung. Auf kollektiver Ebene lisst sich bei den Hochqualifizierten in der
Studie von Griese, Schulte und Sievers beobachten, dass bei zunehmender Bildung

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Philosophie der transnationalen Migration

die Bedeutung der nationalen Herkunft abnimmt. Es bildet sich eine Art transna-
tionale »Elite« heraus, die dadurch gekennzeichnet ist, dass die nationale Kategorie
in ihr aufgehoben worden ist. Die nationale Kategorie verbleibt als Geschichte.

Was Khagram und Levitt als »philosophischen Transnationalismus« bezeich-
nen, meint die Annahme, soziale Welten seien von Grund auf transnational und
jegliche Grenzziehungen wiirden darauf sekundir aufbauen. Subnationalitit stellt
dabei also die sozialontologische Grundkategorie dar. Soziale Entititen, die keine
Umgrenzung aufweisen, sollen die Grundlage sein fiir soziale Entititen mit Be-
grenzung. Die soziologische Argumentation des methodologischen Nationalismus
wird umgekehrt: Nicht die sozialontologisch angenommene Nationalgesellschaft
ist Bedingung fiir trans- und internationale Migration, sondern subnationale Ver-
flechtungen sind die ontologische Vorbedingung fiir Migration und soziale Grenz-
ziehungen. Das erdffnet die Frage nach der ontologischen Struktur dieser Subna-
tionalitdt iiberhaupt. Handelt es sich bei diesen grenzenlosen Riumen noch um
Netzwerkstrukturen? Wenn ja, was sind die ontologischen Merkmale eines Netz-
werks? Wenn nein, worum handelt es sich stattdessen? Oder sollte statt zahlloser
subnationaler Netzwerke nur ein einziges, den Globus umfassendes subnationa-
les Netzwerk angenommen werden? Diesen Fragen soll in Kapitel 5 nachgegangen
werden.

Eine weitere wichtige Frage beziiglich des Charakters der Subnationalitit ist
die, welche Rolle Bewegung dabei spielt. Transnationale Netzwerke entspannen
sich aus der Bewegung ihrer Akteur:innen heraus. Die Teile subnationaler Netz-
werke miissen in Bewegung sein konnen. Das heif3t, dass Bewegung bei Subnatio-
nalitit eine konstituierende und elementare Rolle spielt, ja sogar, dass Bewegung
eine Bedingung fiir Festigkeit — beispielsweise fiir die Ziehung von Grenzen — dar-
stellt.

c) Aspekte einer transmigrantischen Handlungstheorie und eines

transmigrantischen Bewusstseins

Es zeichnen sich erste Merkmale eines transmigrantischen Bewusstseins und
transmigrantischer Handlungsmuster ab. Krumme erkennt im Verhalten der
von ihr untersuchten Personen multiple Zugehorigkeitsmuster, die als Sowohl-
als-auch oder als Weder-noch funktionieren. In der Studie von Griese, Schulte
und Sievers zeigen sich Identifikationsmuster, die nationale Kategorien iiber- oder
unterschreiten, indem supranationale (»Europa«) oder subnationale (Stidte und
Dérfer) Antworten gegeben werden. Eine weitere Identifikationsvorlage bietet der
Transnationale Soziale Raum im Modell von Faist selbst. Es werden im Transna-
tionalen Sozialen Raum soziale und kulturelle Praktiken geteilt, weshalb auch der
Transnationale Soziale Raum selbst Identifikations- und Zugehorigkeitsmoglich-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

keit bietet. In Referenz auf die obige Topologie muss untersucht werden, wie der
Transnationale Soziale Raum und die Orte miteinander in Verbindung stehen.

Dariiber hinaus stellt Krumme eine ausgepragte Gegenwartsorientierung der
Transmigrierenden fest. Eine Entscheidung iiber den Lebensmittelpunkt in der Zu-
kunft wird nicht getroffen, sondern auf unbestimmte Zeit vertagt. Soweit kann zu-
mindest festgehalten werden, dass der Verbleib im Pendelmuster trotz ehemals an-
gestrebter Versetzung des Lebensmittelpunktes an einen festen Ort zur konstatier-
ten ausgeprigten Gegenwartsorientierung keinen Widerspruch darstellt. Griese,
Schulte und Sievers gehen sogar soweit, eine entschiedene Unentschiedenheit gegeniiber
dem zukiinftigen Lebensmittelpunkt in ihre Definition von Transmigrantik aufzuneh-
men. Diese dem zukiinftigen Lebensmittelpunkt gegeniiber offene Haltung kann
neben der ausgeprigten Gegenwartsorientierung ebenfalls als charakteristisches
Merkmal einer transmigrantischen Handlungstheorie festgehalten werden.

Pries stellt fest, dass mit transnationaler Lebenspraxis bestimmte Erkenntnis-
prozesse einhergehen. Die Transmigrierenden agieren nicht nur im Netzwerk, sie
sind auch denkende, wissende und erkennende Subjekte. Das bringt Konsequen-
zen fir das transmigrantische Bewusstsein mit sich. Griese, Schulte und Sievers
stoRen auf soziokulturelle Kompetenzen unter ihren Hochqualifizierten, die bei
diesen in auffallend hohem Ausmaf} auftreten. Es handelt sich dabei zu einem
Teil auch um intellektuelle und wissenschaftliche Tugenden, weshalb es auch
moglich ist, dass sich ein sozialer Aufstieg durch Bildung und Transnationalitit
wechselseitig férdern. Die nationale Herkunft nimmt mit zunehmendem sozia-
len Aufstieg durch Bildung in ihrer Bedeutung ab. Die unter Transmigrant:innen
verstirkt auftretenden Kompetenzen lief3en sich als erste Merkmale eines transmi-
grantischen Vermogens bezeichnen. Unter der Voraussetzung, dass sie im Besitz
dieser Kompetenzen sind, haben somit auch viele Nicht-Migrierte und Nicht-
Migrierende transmigrantische Vermogen und (trans-)migrantisches Potenzial.
Genauso kann eine ausgeprigte Gegenwartsorientierung bei Nicht-Migrierenden
als transmigrantisches Kennzeichen trotz »Sesshaftigkeit« aufgefasst werden. Da
nach Griese u.a. eine Parallele der transmigrantischen Vermogen zu intellektuellen
und wissenschaftlichen Tugenden auffillig ist, liefle sich beispielsweise sagen,
dass mit zunehmender Akademisierung auch das Potenzial zur Transmigrantik
zunimmt. Flusser spitzte aufgrund seiner Fluchterfahrung seine These so zu,
das aus Migration eine philosophische Freiheit erwachsen kann. Die ausgeprigte
Gegenwartsorientierung wiederum lisst sich nicht der Tugend einer bestimmten
sozialen Gruppe zuordnen. Dennoch ist aber insgesamt zu konstatieren, dass die
transmigrantischen Kompetenzen und die transmigrantische Haltung nicht nur
von Transmigrierenden getragen werden konnen, sondern auch von »Sesshaftenc.
Es kann von einer abstrakten, das heif3t von physischer Migration unabhingigen,
Transmigrantik gesprochen werden.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Philosophie der transnationalen Migration

d) Die Suche nach einem Gesellschaftsverstandnis ohne methodologischen Nationalismus
Schliefilich ist die zweite Phase geprigt von der Erkenntnis des Problems des me-
thodologischen Nationalismus und der Suche nach einem Gesellschaftsbegriff mit
transnationalem Horizont. Methodologischer Nationalismus wird gefasst als die
Annahme, es handele sich bei Nationalgesellschaften um die »natiirliche« Form
der modernen Welt. Da sich die Soziologie als wissenschaftliche Disziplin von der
»modernen Gesellschaft« etwa zeitgleich mit den Nationalstaaten in Europa her-
ausbildet, ist sie gegeniiber der Tatsache, dass es sich bei nationalstaatlich verfass-
ten Gesellschaften um historisch und kulturell relative Konstrukte handelt, lange
blind. Das hat vor allem die Effekte, dass die Nationalgesellschaft unkritisch natu-
ralisiert und das Soziale territorialisiert wird. So werden erstens binnennationalge-
sellschaftliche Beziige iiberschitzt und eine Solidaritit unterstellt (oder gefordert),
die vielleicht gar nicht vorhanden ist, und zweitens werden viele soziale Beziige,
die tiber den Nationalbehilter hinausragen, analytisch abgeschnitten und in ih-
rer soziologischen Bedeutung unterschitzt. Die verheerende Konsequenz fir die
Einordnung von Migrationsphinomenen ist, dass grenziiberschreitende Migrati-
on aufgrund dieses Gesellschaftsverstindnisses etwas gesellschafistheoretisch Wider-
spriichliches darstellen muss. Es entsteht eine Dichotomie zwischen der nationa-
len Hauptgesellschaft und den Migrant:innen auf ihrem Nebenschauplatz. Dieser
sozialtheoretische Widerspruch ist eine der Ursachen des Integrationsimperativs
und begriindet diesen gesellschaftstheoretisch.

Mit dem transnationalen Migrationsmodell tritt die historische und methodo-
logische Relativitit der unausgesprochen nationalstaatlichen Verfassung der Ge-
sellschaften in Erscheinung. Im Diskurs setzt sich die Erkenntnis durch, dass sich
der methodologische Nationalismus weder historisch, noch systematisch, noch
empirisch rechtfertigen lisst.

Bezugnehmend darauf findet erstens ein Umdenken beziiglich der sozial-
wissenschaftlichen empirischen Erhebungsmethoden statt. Es wird versucht,
den transnationalen Gedanken auch in der empirischen Forschung umzusetzen,
weshalb beispielsweise neue Methoden wie die »multi-sited ethnography« (mobile
Ethnographie) angewendet werden. Auch die forschende Person muss also mobil
werden, was sich im Schlagwort »follow the people« niederschligt.

Zweitens stellt sich die Frage nach der soziologischen Untersuchungseinheit
neu, wenn die nationale Kategorie nicht mehr als selbstverstindlich angenommen
werden kann. Die theoretische Bezugseinheit einer vorgestellten Nationalgesell-
schaft muss nicht gleich abgeschafft werden, aber es muss von Untersuchung zu
Untersuchung neu entschieden und begriindet werden, welche sozialen Bezugs-
einheiten sinnvoll sind.

In Krummes Studie verwenden die Interviewten beispielsweise die nationale
Kategorie, um verschiedene Orte im nationalstaatlichen Territorium zusammen-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

zufassen, oder um tiber Dinge zu sprechen, die innerhalb eines Landes mehr oder
weniger dhnlich und zwischen zwei Lindern aber deutlich verschieden sind, wie
beispielsweise das Wetter oder die Sprache.

Das Konzept der Transnationalitit ist iiber die Transmigrant:innen der ersten
Stunde im Modell von Basch, Glick Schiller und Szanton Blanc hinausgewachsen.
Die sozialontologische Subnationalitit geht tiber die Migrationsforschung hinaus:
Es geht um die ontologischen Grundlagen der sozialen Welt. Die subnationale
»Welt« umfasst alle als soziale Teilnehmer:innen. Transmigrantik muss auflerdem
nicht unbedingt von Migrierenden gelebt werden. Es muss tatsichlich die Frage
gestellt werden, ob wir dann nicht alle »irgendwie transnational« seien? Wir alle
leben tagtiglich in transnationalen Verflechtungen, auch wenn wir nicht »mi-
griert« sind: Wir haben migrierte Vorfahren oder »Migrationshintergrund«, wir
essen »global« (italienisch, asiatisch oder arabisch); die Kleidung, die wir tiglich
auf unserer Haut tragen, ist mehrere tausend Kilometer entfernt gefertigt worden;
eines der ersten festen Nahrungsmittel europdischer Babys sind Bananen, ge-
pfliickt in Ubersee, »europiische Kaffeekultur« entwuchs aus der Kolonialisierung.
Wir alle leben doch, bewusst oder unbewusst, direkt oder indirekt, von Kindes-
beinen an und bis in unseren biochemischen Stoffwechsel hinein in ontologisch
subnationalen Netzwerken.

2.3 Dritte Phase: »Are We All Transnationals Now?«

Die Frage »Are We All Transnationals Now?« stellt Janine Dahinden 2009 in einem
Artikel in den Ethnic and Racial Studies. Sie untersucht, wie die migrierte und nicht-
migrierte Bevolkerung einer franzésischsprachigen Kleinstadt in der Schweiz ver-
schiedene Formen von Transnationalitit auslebt. »If migrants do not automati-
cally turn into transnationals, we can ask if the contrary might not also be true:
does one need to be globally mobile in order to be transnational or do the non-
148 In der dritten Phase der
Entwicklung des Transnationalititskonzeptes ist die Ausgangslage ein so weit ge-

mobiles also display some sort of transnationalism?«

wordener Transnationalititsbegriff, dass nahezu alles als transnational beschrie-
ben werden kann. Hat der Begriff auch Grenzen und wenn ja wo verlaufen sie? Der
Fokus wird in der dritten Phase nun verstirkt auf die geographisch realen Orte
und ihre sozialen Strukturen gelegt und der Gesellschaftsbegriff wird weiter rela-
tiviert. Dahinden nimmt in ihrer Studie eine Kleinstadt und ihre Bewohnerschaft

148 Vgl. Dahinden, Janine, Are We All Transnationals Now? Network Transnationalism and
Transnational Subjectivity: The Differing Impacts of Globalization on the Inhabitants of a
Small Swiss City, in: Ethnic and Racial Studies 32 (2009) 8, S. 1365-1386, hier S.1366.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

143


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Philosophie der transnationalen Migration

als Bezugsgrofie an (Kap. 2.3.1). Es wird die Frage gestellt, wie soziale An- und Ab-
wesenheit zu bewerten ist (Kap. 2.3.2), der Gesellschaftsbegriff wird in Bezug auf
den Migrationsbegriff relativiert (Kap. 2.3.3) und der Mobilititsbegriff gerit in den
Fokus (Kap. 2.3.4).

2.3.1 »Are We All Transnationals Now?«

In der Studie »Are We All Transnationals Now?« wihlt Dahinden einen bestimm-
ten geographischen Ort als Untersuchungseinheit: eine Kleinstadt in der Schweiz.
Es wird ein Querschnitt der Gesamtbevolkerung, der sowohl Migrierte als auch
Nicht-Migrierte umfasst, auf seine Transnationalitit hin untersucht. Dabei wer-
den Ausmafd und Intensitit der sozialen transnationalen Netzwerke, der sozia-
le »Netzwerk-Transnationalismus«, und die subjektive Zuordnung, Einschitzung
und Identifikation der Untersuchten, genannt »transnationale Subjektivitit«, un-
terschieden.'® Die Stirke des sozialen Netzwerktransnationalismus wird quanti-
tativ erhoben. In der Kleinstadt Neuchatel sind 2007 31 Prozent der Einwohner-
schaft keine Schweizer Staatsbiirger:innen , 77 Prozent der auslindischen Natio-
nalititen sind auch auflerhalb der Schweiz geboren, was sich in den 250 zufillig
ausgewihlten Befragten der Studie als Querschnitt der Bevolkerung ungefihr wi-
derspiegelt. Als soziale Netzwerke werden in der Studie die von den Befragten an-
gegebenen Personen verstanden, mit denen sie wichtige Dinge besprechen, mit
denen sie ihre Freizeit verbringen oder die ihnen finanzielle Unterstiitzung geben.
Der Anteil der im Ausland lebenden Bezugspersonen ergibt dann den Transnatio-
nalititsgrad des sozialen Netzwerkes der jeweiligen Person.'>°

In der grundsitzlichen Tendenz lasst sich an den Ergebnissen der Befragung
bei zunehmender Mobilitit ein erhohter Transnationalititsgrad feststellen, und
ebenso lisst sich ablesen, dass mit der Zunahme der Aufenthaltsdauer in Neuchatel
der soziale Transnationalititsgrad tendenziell abnimmt. Dahinden fasst die vor-
gefundenen Netzwerk-Transnationalititsgrade in vier Gruppen: a) »Lokal etabliert«
bei schwach ausgeprigtem transnationalem sozialen Netzwerk (durchschnittlich 13,5 Pro-
zent der sozialen Beziehungen sind transnational); b) »Lokal etablierte transnatio-
nale ehemalige Gastarbeiter« bei mittelstark ausgeprigtem transnationalen sozialen Netz-
werk und stabilem lokalem Etabliert-Sein (soziale transnationale Beziehungen machen
durchschnittlich 35 Prozent aus); ¢) »Transnationale Aufienseiter« mit starken transna-
tionalen sozialen Netzwerken von durchschnittlich 41 Prozent bei relativ schwacher lokaler
Integration und d) »Hochqualifizierte, mobile Transnationale« mit dem hichsten durch-
schnittlichen transnationalen sozialen Netzwerkanteil von 44 Prozent. In der Kategorie

149 Vgl. ebd., S.1367.
150 Vgl. ebd., S.1371.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

¢) finden sich in der Studie tiberdurchschnittlich viele auflereuropiische Migrier-
te, Asylbewerber:innen sowie Religionsangehorige des Islam, in der Kategorie d)
finden sich iiberdurchschnittlich viele Menschen aus Nord- und Zentraleuropa.’*

Aus der Studie wird ersichtlich, dass Transnationalitit zwar nicht notwendig mit
Migration einhergehen muss und umgekehrt, aber dass die Grundtendenz vorliegt,
dass Migration auch den Transnationalititsgrad der Lebenspraxis erhoht. Eine sta-
bile lokale Integration hat nichts damit zu tun, ob migriert wurde oder nicht. Aber
Migration erhoht tendenziell Transnationalititsgrade. Es konnen also auch ver-
schiedene Arten zu migrieren identifiziert werden: eine eher »ankommende« Art,
hier stark vertreten in der Gruppe b) der ehemaligen Gastarbeiter, und eine eher
»transmigrantische« Art, hier am stirksten vertreten in der Gruppe d) der Hoch-
qualifizierten.

Interessant ist auch, dass die beiden Gruppen mit am stirksten ausgeprigten
transnationalen Netzwerken, die transnationalen AufSenseiter und die Hochqualifizier-
ten, mobilen Transnationalen die oberen und unteren sozialen Schichten darstellen.
Die Gruppen »ganz oben« und »ganz unten« sind in ihrem Sozialleben am stirks-
ten transnational und am wenigsten lokal orientiert.'>>

Stabile transnationale soziale Netzwerke und lokale soziale Stabilitit schliefRen
sich aber nicht aus. Im Gegenteil: In Hinblick auf die Gruppe b) der »lokal etablier-
ten transnationalen ehemaligen Gastarbeiter:innen« mit »mittelstark ausgeprig-
tem transnationalen sozialen Netzwerk und stabilem lokalem Etabliert-Sein« kann
sogar vermutet werden, dass sich die Stabilitit der Netzwerke und die Stabilitit
des lokalen Soziallebens auch wechselseitig stiitzen konnen.

Bezogen auf den Integrationsbegriff merkt Dahinden an, dass es bei der
schwach ausgeprigten »lokalen Integration« der hochqualifizierten Transnationalen
unangemessen sei, von »Desintegration« zu sprechen.'s3

Es kann m.E. durchaus gefragt werden, ob hochqualifizierte Mobile »sozial
integriert« sind (vgl. Kap. 1.2.2). Hochqualifizierte sind aufgrund ihrer sozialen

151 Vgl. ebd., S.1376f.

152 Vgl. dazu auch das Konzept der Global Cities: Sassen, Saskia, The Global City: New York, London,
Tokyo, Princeton 1991.

153 »Those who are the least integrated into the local [social] context of Neuchitel are the ones
who are the most strongly incorporated in a transnational space, namely the >highly skilled,
mobile transnationals<. In this case it would make no sense to speak of disintegration, Janine
Dahinden, Are We All Transnationals Now?, S.1382. Das heif3t nicht, dass Dahinden migrati-
onstheoretisch die Integrationsperspektive vertritt,im Gegenteil, sie teilt die Kritik des Trans-
nationalititsmodells am Integrationsparadigma, denn dieses orientiere sich »unreflektiert
an einem nationalen Gesellschaftsbegriff, richte sich an den nationalen Grenzen aus und es
werde, mehr oder weniger unhinterfragt, den verschiedenen Dimensionen der Integration
eine diffuse, meist relativ homogen perzipierte, kollektive sMehrheitsgesellschaft<zugrunde
gelegt.« Dies., Von den transnationalen Migrationsstudien, S. 86.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

145


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Philosophie der transnationalen Migration

Schicht zwar fast iiberall auf der Welt soziokulturell und 6konomisch akzeptiert;
aber nicht, weil sie sich in soziale Gemeinschaften vor Ort einbinden oder sich den
lokalen Kulturen anpassen. Etwas zugespitzt kann die soziale Integration hoch-
qualifizierter Mobiler durchaus infrage gestellt werden: Hochqualifizierte Expats
befinden sich zwar in Arbeitsverhiltnissen, sind aber moglicherweise bei einem
Unternehmen beschiftigt, das seine Steuern ins Ausland abfiihrt. Sie kosten die
Solidargemeinschaft keine Sozialausgaben, aber sie treiben mit hohen Einkom-
men und zeitlich beschrinktem Aufenthalt die Mieten in Stadten hoch und scha-
den so allen anderen lokalen Mieter:innen. Sie haben aufgrund ihrer vermutlich
beschrinkten Aufenthaltsdauer kein Interesse an einem sozialen Engagement vor
Ort. Sie sind nicht angewiesen auf eine nachhaltige, familienfreundliche Entwick-
lung der Stadt, weil sie aufgrund ihres hohen Einkommens ihre Kinder privat be-
treuen lassen kdnnen oder sie sogar in internationale Privatschulen schicken. Das
wird den mobilen Hochqualifizierten aber nicht als »volkswirtschaftlich unsolida-
risch« angelastet. Warum gilt nur der Empfang von Sozialleistungen als »unsoli-
darisch«? Warum werden die Hochqualifizierten »mobil« und nicht »migrantisch«
genannt (vgl. Kap. 2.3.4)? Weil in Bezug auf die lokale soziale Integration meiner
Auffassung nach die Trennung zwischen hochqualifizierten Mobilen und niedrig
qualifizierten Migrierenden nicht tiberzeugt, wird hier dafiir plidiert, auch die
mobilen hochqualifizierten Transnationalen als lokal sozial schwach integriert zu
bezeichnen. Aus den Ergebnissen der Studie spricht klar die Tatsache, dass die
transnationalen Hochqualifizierten in ihrem lokalen Kontext, also bezogen auf die
Kleinstadt, ihre sozialen Beziehungen betreffend schwach integriert sind.

Dahinden selbst spitzt die Konsequenzen der Ergebnisse ihrer Studie fiir die
Transnationalititsforschung folgendermafien zu:

»Die Herausbildung pluri-lokaler und nationalstaatliche[..] Grenzen (iberschrei-
tender transnationaler Sozialraume kann als konkreter Ausdruck aktueller Globa-
lisierungsprozesse begriffen werden. [..] Beschrianken sich solche Transnationali-
sierungsschiibe auf die Migrationsbevélkerung? Ware nicht vielmehr zu eruieren,
ob angesichts aktueller globaler Vernetzungstendenzen nicht auch Personen oh-
ne Migrationshintergrund transnationale Lebensfithrungen entwickeln? [...] Mit
anderen Worten schlage ich vor, die Transnationalisierungsfrage aus der Nische
der Migrationsforschung zu befreien und sie als integrative Frage fiir die Gesamt-
bevélkerung neu zu formulieren sowie Transnationalisierungsprozesse durch das

Prisma einer Ungleichheitsperspektive zu betrachten.«'>*

154 Dahinden, Janine, Von den transnationalen Migrationsstudien, S. 90. Vgl. dazu auch andere,
besonders Vertovec, Steven, Migration and other Modes of Transnationalism: Towards Con-
ceptual Cross-Fertilization, in: International Migration Review 37 (2003), S. 641-665.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Dahinden sieht einen Zusammenhang zwischen Transnationalitit und sozialer
Ungleichheit, der nicht notwendig an Migrationskontexte gekoppelt sein muss,
und schligt vor, das »Transnationale« als gesamtgesellschaftliche Kategorie zu
fassen. Auf diese Weise wird das Transnationale vom migrantischen Individuum,
dem Triger der ersten Stunde des Konzeptes, gelést und stirker in den Kontext
der unter »Globalisierung« gelabelten Prozesse gesetzt. Dahinden plddiert dafiir,
stattdessen die Frage nach sozialen Ungleichheiten in den Fokus des Interesses zu
riicken.

2.3.2 Soziale An- und Abwesenheit

In einigen Ansitzen wird die Frage nach lokaler und/oder sozialer Anwesenheit —
bei eventuell gleichzeitiger Abwesenheit — gestellt.

»Die soziologisch so lange vorausgesetzte und auch konzeptionell prajudizierte
Einheit von Sozialitit, Anwesenheit und Raum ist [...] aufgebrochen worden. [..]
Globalisierung kann [...] als eine Art Freisetzung beschrieben werden [...]. Die zen-
trale Herausforderung fir die Soziologie besteht darin, einen Begriff und ein Kon-
zeptvon Gesellschaftlichkeit zu entwickeln, welche keine>Priasenzpflichtcsozialer
Interaktionspartner in einem gemeinsamen sozialen und geographischen Raum
mehr voraussetzt. Sie muss ihren Horizont dahingehend erweitern, dass sie so-
ziale Beziehungen verorten kann und dabei die Beweglichkeit im Raum, die geo-
graphische Distanz und die Méglichkeit der Grenziiberschreitung systematisch
einbezieht. In einer solchen Konzeptionalisierung stellen sozialriumliche Nah-
verhiltnisse tatsichlich nur eine Ebene des individuellen Eingebundenseins dar,
welche dann durch die soziographische Erfassung vielfaltiger Distanzbeziehun-

gen zu erginzen wire.«'>>

Nach Steffen Mau ldsst sich demnach Globalisierung als eine Art Freisetzung be-
schreiben. Damit ist die Freisetzung der Sozialitit von geographischer Nihe ge-
meint. Es sollte seiner Meinung nach darum gehen, ein Gesellschaftskonzept zu
entwickeln, das keine »Prisenzpflicht« der sozialen Interaktionspartner an einem
bestimmten Ort oder in einem bestimmten Raum voraussetzt oder zur Norm hat.
Eine Gesellschaft kann auf diese Weise nicht mehr als Container-Raum vorgestellt
werden. Trotzdem darf der gelebte Ort aber nicht ignoriert werden. Lokale und
physische Nihe fungieren in Maus Modell als eine mégliche Form der sozialen Ni-
he von vielen.

Maus Uberlegungen lassen sich als weiterer Beitrag zu dem Versuch auffas-
sen, soziale Raumkonzepte jenseits des methodologischen Nationalismus zu eru-

155 Mau, Steffen, Transnationale Vergesellschaftung. Die Entgrenzung sozialer Lebenswelten, Frank-
furt a.M./New York 2007, S. 8.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

147


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Philosophie der transnationalen Migration

ieren — als Konzepte, bei denen soziale Nihe und Distanz nicht durch kategoriale
AufSengrenzen in binirer Logik definiert werden, sondern bei denen soziale Nihe
trotz physischer oder geographischer Abwesenheiten funktioniert. Das Transna-
tionalititskonzept mit seinem Netzwerkcharakter bietet in der Tat eine Vorstellung
von Riumlichkeit, bei der der Raum nicht iiber seine Auflengrenzen definiert ist.
Aber es wird schwierig, von einer »transnationalen Gesellschaft« zu sprechen: Ent-
weder wird dann ein methodologischer Nationalismus auf transnationaler Ebene
wiederholt, beispielsweise »die transnationale Gesellschaft Deutschland-Tiirkeic,
wobei feste nationale oder ethnische Identititen angenommen werden, die in der
Kombination eine dritte, feste Identitit bilden. Oder man muss von einer ethnisch
und national unbestimmten, allgemeinen transnationalen Gemeinschaft sprechen,
die sich ausschliefilich tiber ihre inneren, grenziiberschreitenden, netzwerkarti-
gen Verbindungen definiert. In beiden Fillen bleibt aber der nicht transnational
vernetzte Teil der Bevolkerung aufden vor. Schliefllich konnte mit »transnationaler
Gesellschaft« auch die »Weltgesellschaft« gemeint sein, also die Weltbevélkerung
als Gesamtsozius. Dazu bediirfte es eines Begriffes des globalen Raums. Es wire
dann auch die Frage, ob es der Bezeichnung »transnational« noch bediirfe, wenn
damit eigentlich »global« gemeint ist. Soweit bisher absehbar kann das transna-
tionale Modell also zwar eine neue Vorstellung von Riumlichkeit bieten, nimlich
einen »transnationalen Netzwerk-Raum.« Als das transnationale Netzwerk als sol-
ches kann es aber bisher keinen »Gesellschaftsbegrift« im eigentlichen Sinne arti-
kulieren. Mit der transnationalen oder globalen Wende briuchte es unter anderem
ein neues (Sozial-)Raum-Verstindnis. Um eine Behilter-Raumvorstellung mit Pri-
senzpflicht des Sozius kann es sich dabei nicht handeln.

Auch Andrew Kirby hebt die Bedeutung des Ortes in sozialen Beziehungen her-
vor:

»Der Ortist die Arena, in der Ressourcen genutzt werden (Wohnung, Bildung und
andere 6ffentliche Leistungen), und folglich sind die politischen Kimpfe um den
Zugriff auf diese Ressourcen (zwischen Rassen, Klassen oder Homo- und Hete-
rosexuellen) Ausdruck der Vitalitat lokaler sozialer Beziehungen [...]. Obwohl die
globalen Verhiltnisse nicht unmittelbar von jedem Akteur beeinflulbar sind, las-
sen sich soziale Bewegungen begriinden, die in erster Linie auf lokaler Ebene ope-

rieren.«156

Dabei ist aber nicht gemeint, dass sich das Globale in jedem Ort widerspiegele. Es
geht Kirby darum, das Soziale von Gesellschafts- oder Gemeinschaftsvorstellungen
zu befreien und es als lokal zu verstehen:

156  Kirby, Andrew, Wider die Ortlosigkeit, in: Beck, Ulrich (Hg.), Perspektiven der Weltgesellschaft,
Frankfurt a.M. 1998, S.168-175, hier S.172.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

»Obwohl wir in einer Welt leben, die durch eine globale Wirtschaft verbunden
ist, bleiben wichtige, sogar fundamentale Unterschiede zwischen verschiedenen
Orten bestehen. Das Lokale ist, so gesehen, die Arena, in der soziale Angelegen-
heiten geregelt werden; und obwohl es viele Ereignisse gibt, die jenseits unse-
res Horizontes stattfinden, erleben wir sie im Kontext des Lokalen, seien es wirt-
schaftliche Rezessionen (die die Schliefung von Fabriken zur Folge haben) oder
Hungersnéte [..]. [Deshalb] ist es wichtig, menschliches Handeln und Institutio-
nen im Kontext des Lokalen zu untersuchen [..]. Die Konzentration auf Gemein-
schaft [oder Gesellschaft kann] irrefiihrend sein [...], weil darin die Vorstellung im-
pliziert ist, sozialer Zusammenhalt und gemeinsamer Ort seien identisch. Das ist
deshalb irrefithrend, weil auch ohne die Existenz einer Gemeinschaft der Ort sei-
ne Bedeutung behilt. Denn am Lokalen ist gerade die Art und Weise wichtig, in
der Widerspriiche zwischen Rassen, Klassen oder Geschlechtern geldst werden,

oft mit von Ort zu Ort leicht unterschiedlichen Ergebnissen.«'>

Zentral ist das Argument, dass Orte immer eine soziale Bedeutung innehaben, egal
ob es dazu eine vorgestellte Gemeinschaft gibt oder nicht. Von daher kénne man
die Vorstellung des Sozialen und die Herausforderungen des sozialen Miteinan-
ders schlicht als das Lokale fassen. Dabei sei zunichst unwichtig, wie grofd oder
wie klein diese Lokalitit gefasst wird; es konne eine Stadt, eine Region, ein Land
oder sogar ein Kontinent sein. Man kann das als eine topozentrische Definition von
Gesellschaftlichkeit bezeichnen. Das einzige Kriterium der Zugehorigkeit zu einer
Sozietit ist dabei die Anwesenheit vor Ort.

Kirbys Idee entspricht auf gewisse Weise dem Spiegelbild von Maus Ansatz:
Mau versucht Sozietit so zu denken, dass die physische Abwesenheit der Mitglieder
eine konstitutive Rolle fir die Vorstellung von Gesellschaft an sich spielt. Kirby
dagegen schligt eine topozentrische Gesellschaftsdefinition mit einem einzigen
Kriterium vor: die Anwesenheit vor Ort.

Demgegeniiber stellt Mark Terkessidis tiber die Bewohnerschaft europidischer
Stadte fest, dass viele von ihnen »oft weniger in geographischen Nachbarschaften
als vielmehr in Netzwerken [leben]: Sie kennen oft die Leute gar nicht, die un-
mittelbar unter ihnen wohnen, haben aber Bekannte iiberall in Deutschland und

manchmal auch rund um den Globus.«'8

Die physische Anwesenheit ist nicht de-
ckungsgleich mit der sozialen Anwesenheit: Bewohner:innen leben ihr Sozialleben
nicht in ihrer unmittelbaren Umgebung aus, sondern in weit verstreuten Netzwer-
ken. »Diese Personen stellen eine Art anwesende Abwesenheit dar — sie sind da,

aber gleichzeitig auch noch an einem anderen Ort. Diese neue Uneindeutigkeit

157 Ebd., S.174.
158 Terkessidis, Mark, Nach der Flucht, S. 7.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

149


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Philosophie der transnationalen Migration

hat die geographischen Verhiltnisse von Nahe und Ferne, aber auch von Nachbar-
schaft vollig verindert«,’ fasst Terkessidis die Konsequenzen zusammen. Nihe
ist nicht mehr an physische oder geographische Nihe gebunden, und umgekehrt
kann eine raumliche Nihe trotzdem sozial eine grofRe Ferne bedeuten. Physische
Anwesenheit bedeutet nicht automatisch auch soziale Anwesenheit. Moglicherwei-
se bilden die Nachbarschaft auf der einen und das Netzwerk auf der anderen Seite
zwei Pole eines sozialen Kontinuums, in dem sich die Einzelnen bewegen.

2.3.3 Migration und Gesellschaft

In Bezug auf den Gesellschaftsbegriff sieht Regina Rombhild die sozialwissenschaft-
liche Migrationsforschung in einem grundlegenden Dilemma:

»Einerseits geht es einer kritischen Migrationsforschung ja gerade darum, Migra-
tion gegen den herrschenden Diskurs als gesellschaftliche und kulturelle Produk-
tivkraft kenntlich zu machen; andererseits fiihrt die Strategie, dies in immer wie-
der neuen Varianten entlang der zwar transnationalen, diversen, hybriden All-
tagswelten von Migrantinnen zu erzdhlen, in eine ungewollte Sackgasse: So er-
scheint die migrantische Cesellschaft zwar als besonders dynamisch und mobil,
sie bleibt aber dennoch das, was sie auch im herrschenden Diskurs ist: eine Rand-
zone und eine Art von >Sonderforschungsbereich« jenseits einer ethnisch nicht

markierten Mehrheitsgesellschaft.«'¢°

Solange Migration als sozialer Sonderfall betrachtet werde, kénne dies zwar zu
einer verstirkten Anerkennung migrantischer Praxen und Geschichten beitragen.
Allerdings festige die Fixierung auf eine zu erforschende Sondergruppe auch deren
sozialen Sonderstatus.

»Ein ursichliches Problem dabei ist, dass Migrationsforschung vielfach als
Forschung ber Migrantinnen verstanden wird [..], die ihren vermeintlichen Ce-
genpart — die Gesellschaft der weiflen, nationalen, sesshaften Nicht-Migranten
— gleich mit konstruiert. Dieses perspektivische Verhiltnis miisste jedoch um-
gekehrt werden [..]: Was fehlt, ist nicht noch mehr Forschung (iber Migration,
sondern eine von ihr ausgehende Perspektive, mit der sich neue Einsichten in die

umkimpften Schauplitze sGesellschaftc und >Kultur< gewinnen lassen.«'"

159 Ebd., S.16.

160 ROmhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung. Zur Kosmopo-
litisierung des Kulturbegriffs, in: Johler, Reinhard u.a. (Hg.), Kultur_Kultur. Denken, Forschen,
Darstellen, Miinster 2013, S.186-193, hier S.187.

161 Ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Migrationsforschung werde zumeist als Forschung iiber das migrantische Indivi-
duum verstanden. Zwar werde im transnationalen Modell erstmals von der Positi-
on der Transmigrierenden aus gedacht. Dennoch sei dieser Perspektivenwechsel in
der Migrationsforschung noch nicht zu Ende vollzogen worden, weil Migrant:in-
nen Forschungsgegenstand blieben, auf den als sozialer Sonderfall geschaut wer-
de (methodologischer Nationalismus). Rombhild betont, dass durch diese Fokussie-
rung auf Migrierte gleichzeitig die »Mehrheitsgesellschaft«, also der »Normalfall,
von dem diese abweichen, als national, weif$ und sesshaft mit konstruiert wer-
de. Als positives Beispiel hebt Romhild eine ethnographische Studie hervor, in der
ausschlieflich von einem bestimmten Ort ausgegangen wird und dessen bunt ge-
mischte Bevélkerung in Ginze soziologisch betrachtet wird.’? Ahnlich Dahindens
Vorgehen und Kirbys theoretischem Vorschlag konnte also versucht werden, Orte
und ihre Bevolkerung als soziologische Untersuchungseinheit stirker in Betracht
zu ziehen. Rombhild plidiert denn auch fir eine

»Forschungsperspektive, die Migration zum Ausgangspunkt, nicht aber zum
Cegenstand der Untersuchung macht. Statt immer wieder neu zu untersuchen,
wie sich Migrantlnnen in den ihnen zugewiesenen gesellschaftlichen Enklaven
und kulturellen Ghettos einrichten, ginge es darum, die Institutionen, die Milieus
und Szenen der (Mehrheits-)Gesellschaft aus der Perspektive der Migration zu

beleuchten.«'®3

Diese Absicht begleitet das Projekt des transnationalen Modells von Anfang an.
Es soll die Perspektive der Migrierenden eingenommen werden, um soziale Phi-
nomene zu beschreiben. Dennoch scheint das Vorhaben noch nicht hinreichend
umgesetzt worden zu sein, was sich am Problem des methodologischen Nationa-
lismus zeigt, oder daran, dass der Perspektivenwechsel wie hier von Rémbhild auch
noch in den 2010er Jahren stirker eingefordert wird.

»Wie die Genderforschung langst keine Frauenforschung mehr ist, darf auch eine
Migrationsforschung, die etwas iiber gesellschaftliche und kulturelle Verhaltnisse
zu sagen hat, keine Migrantenforschung mehr sein. Erst noch zu entwickeln wa-
re dafiir jedoch eine theoretische Fassung des Migrationsbegriffs im Sinne eines
umkampften sozialen Verhiltnisses, dem eine binare, naturalisierte Polarisierung
vonsInlandern<und>Ausldnderns, von>Mobilititcund >Sesshaftigkeitc, von >Mehr-

heiten< und >Minderheiten< zugrunde liegt.<'%4

162 Vgl. Baumann, Gerd, Contesting Culture. Discourses of Identity in Multi-Ethnic London, Cambridge
1996.

163 ROmhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung, S.191.

164 Ebd., S.193.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Philosophie der transnationalen Migration

Wie es auch in der Geschlechterforschung lingst nicht mehr nur um den For-
schungsgegenstand »Frauen« gehe, sondern um alle sozialen und kulturellen Ver-
hiltnisse unter einer bestimmten Perspektive, solle sich die Migrationsforschung
vom Gegenstand der »Migrierenden« l6sen und die migrantische Perspektive auf
alle sozialen und kulturellen Verhiltnisse angewendet werden. Dazu fehlt aber bis-
her ein Begriff von Migration in der Art, wie es in der Geschlechterforschung die
grundlegende Erkenntnis des kulturellen, sozialen oder strukturellen Geschlechts
(Gender) bilden konnte. Romhild stellt sich unter diesem noch zu formulierenden
Migrationsbegriff ein soziales Verhiltnis in binarer Struktur vor. Damit sollten bis-
herige Gegensitze von In- und Auslinder:innen oder Migrierten und Sesshaften als
kulturelle Konstruktionen entlarvt und de-essentialisiert werden kénnen.

Ein Jahr spiter konstatieren Romhild und Manuela BojadZijev in einem Essay
mit dem Titel Was kommt nach dem >transnational turn<? Perspektiven fiir eine kritische
Migrationsforschung noch einmal zusammenfassend: »Transnationale Mobilisierung
wurde bislang zu einem methodisch wichtigen Schritt, der jedoch in seinen kon-
zeptionellen und theoretischen Konsequenzen fir die Migrationsforschung noch
keineswegs zu Ende gedacht worden ist.«!® An der »kategorialen Engfithrung und
EinschlieBung der Forschungsobjekte — MigrantInnen als ethnische Minderheiten
am Rand der Gesellschaften — [hat sich trotz des transnational turns bisher] kaum
etwas geindert.«!°® Zum einen fehle ein Begriff von Migration, der eine konse-
quente Migrationsperspektive tragen kann. Zum anderen spiele zusitzlich das Pro-
blem mit hinein, dass in der sozialwissenschaftlichen Migrationsforschung immer
auch die Klasse unausgesprochen mit angenommen wird, weshalb nach wie vor
beispielsweise zwischen »Migrant:innen« und hochqualifizierten »Mobilen« unter-
schieden werde.’? So kénnen gesellschaftliche Stigmata nicht aufgebrochen wer-
den. Die Autorinnen sehen — wie oben schon erliutert — die Kernproblematik dar-
in, dass

»sich das Gros auch der transnational orientierten Migrationsforschung allzu hiu-
fig als Forschung iiber Migrantinnen versteht [..]. Die Exklusivitat solcher Erzah-
lungen macht Migration zu einem abgesonderten Forschungsfeld der fremden
Minderheiten am Rand der Gesellschaft und konstruiert ihren Gegenpart — die

(weifke) sesshafte Nation als Zentrum — gleich mit.«'%8

165 Bojadzijev, Manuela und Regina Romhild, Was kommt nach dem »transnational turn«? Per-
spektiven fiir eine kritische Migrationsforschung, in: Labor Migration (Hg.), Vom Rand ins Zen-
trum. Perspektiven einer kritischen Migrationsforschung, Berlin 2014, S.10-24, hier S.10.

166 Ebd., S.14.

167 Vgl. Romhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung, S.191.

168 BojadZijev, Manuela und Regina Romhild, Was kommt nach dem »transnational turn«?, S. 10.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Daran konnte bisher auch der transnational turn nichts indern. Das transnationa-
le Projekt trug dazu bei, Migrierende nicht mehr nur als »defizitire Sesshafte«
zu betrachten, sondern sie in ihrer Position als aktiv Gestaltende ihres eigenen
transnationalen Lebens, oder sogar als Triger:innen einer Globalisierung von un-
ten, anzunehmen, und dazu, die gesamtgesellschaftlichen Gewinne von Migrati-
on zu wiirdigen. Aber auch in der transnationalen Migrationsforschung blieben
»Migrierte« Forschungsgegenstand, statt zur Forschungsperspektive zu werden.
Durch diese Sonderbehandlung des Forschungsobjektes wird nach BojadZijev und
Romhild indirekt die Vorstellung der sesshaften Mehrheitsgesellschaft, die nach
wie vor eine Nationalgesellschaft ist, konsolidiert. Der transnational turn konnte al-
so bisher nicht die theoretische Wirkung entfalten, zu der er Potenzial hat, weil sich
der Gesellschaftsbegriff nicht gedndert hat. Der Wandel miisse auch die »sesshafte
Mehrheitsgesellschaft« betreffen.

BojadZijev und Rémhild wollen in der Konsequenz ihrer Uberlegungen eine
kritische Migrationsforschung entwickeln, wozu sie folgende Formel als Programm
formulieren: »Die Migrationsforschung entmigrantisieren und die Gesellschaftsforschung
migrantisieren.%

Die Migrationsforschung zu entmigrantisieren konne beispielsweise heifRen,
dass sich die Migrationsforschung von ihrem Objekt »Migrierende« 16sen und ge-
nerelle gesellschaftliche Phinomene unter migrantologischen Aspekten in Betracht
nehmen soll. Gleichzeitig sei die Gesellschaftswissenschaft, die sich vorwiegend
mit der vermeintlich sesshaften Mehrheitsgesellschaft beschiftigt, dazu angehal-
ten, migrantische Fragen konsequent mit einzubeziehen, wie beispielsweise auch
Geschlechterfragen in den soziologischen Grundkanon integriert werden konnten.
Die Autorinnen schlagen dazu einen neuen Gesellschaftsbegriff vor: die »postmi-

grantischel...] Gesellschaft«.'7°

Damit ist eine »Gesellschaft [gemeint], die alle zu
>Betroffenen«< der Migration und zu GestalterInnen der dadurch konstituierten Ver-
hiltnisse erklirt.«!”* Denn Migration betreffe nicht nur die >Sonderfille¢, sondern
die ganze Gesellschaft, und die gesamte Gesellschaft sei Akteurin des Migranti-
schen.

Auch Terkessidis fordert einen dhnlichen Perspektivenwechsel auf Migration.
In Anbetracht der Tatsache, dass zwischen 1965 und 2014 insgesamt 71 Millionen

Menschen in die Bundesrepublik ein- und auswanderten,'”” sei es seiner Auffas-

169 Ebd., S.11.

170 Angelehnt an den Begriff des »postmigrantischen Theaters«, den die Intendantin Shermin
Langhoff fiir das Ballhaus NaunynstraRe in Berlin in Umlauf brachte. Ebd., S.18. Zur postmi-
grantischen Gesellschaft vgl. auch Naika Foroutan,Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Ver-
sprechen der pluralen Demokratie, Bielefeld 2019; Hill, Marc und Erol Yildiz (Hg.), Postmigran-
tische Visionen. Erfahrungen —Ideen — Reflexionen, Bielefeld 2018.

171 BojadZijev, Manuela und Regina Romhild, Was kommt nach dem»transnational turn«?, S. 18f.

172 Terkessidis, Mark, Nach der Flucht, S.10.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

153


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Philosophie der transnationalen Migration

sung nach »angebracht, die Perspektive auf Migration generell zu verindern. [..]
Die Positionierung des Wanderungsgeschehens aulerhalb der [sesshaften] Nor-
malitit provoziert [...] die immergleichen Reaktionen und Diskussionen.«*”> Solan-
ge das Wanderungsgeschehen als Abweichung von der (sesshaften) Norm gilt, so
lange wiederholten sich die Diskussionen. »Vorausgesetzt, dass in Frankfurt a.M.
oder Stuttgart zwei Drittel der Kinder Migrationshintergrund haben: Was wire die
Norm, an der wir die Abweichung messen wollten?«, wird gefragt.’’# Die »Migra-
tion« miisse in eine gesellschaftstheoretische Position gebracht werden, bei der sie
nicht die Abweichung von der Norm darstellt. Terkessidis schligt einen allgemei-
nen »Vielheitsplan« vor. Dabei soll von einer zu 100 Prozent aus Heterogenititen
bestehenden Bevolkerung ausgegangen werden, wobei »Migrationshintergrund«
nur ein Merkmal neben unzihligen anderen ist. »Die Pluralisierung der Lebens-
welten ist nicht allein ein Resultat der Migration — auch die sogenannte einheimi-
sche Bevolkerung hat sich im Gefolge der kulturellen Verschiebungen in den 1960er
Jahren stark verindert.«!”> Terkessidis versucht, die Kategorie der Migration ge-
sellschaftstheoretisch zu relativieren und institutionell zu streuen. Es gibt seiner
Meinung nach keinen gesellschaftlichen Bereich, der nicht von Migration betrof-
fen oder aus ihr hervorgegangen ist. »Bei Migration handelt es sich nicht um ein
Randthema, wie viele Biirger und Politiker immer noch glauben, sondern um ein
176 Der soziale Wandel, der
mit Migration einhergeht, sei konstitutiv fiir eine Gesellschaft. Terkessidis will auf

zentrales Moment fiir die Gestaltung der Gesellschaft.«

eine »(Neu-)Organisation von Normalitit« hinaus.'”” Als der soziale Normalfall war
die Sesshaftigkeit betrachtet worden. Diese Annahme steht in Anbetracht der Kon-
sequenzen aus dem fransnational turn aber zur Disposition. »Wichtig ist, immer von
EINER Bevolkerung auszugehen, die aktuell auf dem Boden des jeweiligen Staa-
tes lebt [...]. Zweifellos ist dabei die Unterscheidung zwischen der >aufnehmendenc
Gesellschaft und den >Zugewandertenc« ein extrem grober Keil«, kritisiert Terkes-
sidis.’”® Dabei geht es ihm nicht darum, diese Trennung komplett zu verwerfen.
Aber die Dichotomie zwischen sesshaft und migrantisch miisse gesellschaftstheore-
tisch aufgehoben werden. Die Frage kann nicht mehr lauten, wie es unter dem In-
tegrationsparadigma noch der Fall war, »Wie kénnen Migrierte in die Gesellschaft
integriert werden?«, sondern mit Terkessidis lautet die neue Frage: »Wie ldsst sich

eine postmigrantische Gesellschaft gestalten?«

173 Ebd.,S.11.
174 Ebd.,S.28.
175  Ebd., S.13.
176 Ebd.,S.20.
177 Ebd,S.37.

178 Ebd,, S. 45.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Marc Hill und Erol Yildiz geben seit 2018 die Reihe »Postmigrantische Studienc
des transcript Verlages heraus. Im Editorial schreiben sie:

»Im postmigrantischen Diskurs, der nicht nur in den Sozialwissenschaften an
Verbreitung gewinnt, kommt eine widerstindige Praxis der Wissensproduktion
zum Ausdruck — eine kritische und zugleich optimistische Geisteshaltung [..].
In der radikalen Abkehr von der gewohnten Trennung zwischen Migration und
Sesshaftigkeit, Migrant und Nichtmigrant kiindigt sich eine epistemologische

Wende an.«'7?

Wenn mit der postmigrantischen Perspektive eine epistemologische Wende ein-
hergeht, handelt es sich um einen sozialtheoretischen Perspektivenwechsel von
philosophischer Tragweite. Der Versuch, die Trennung zwischen Migration und
Sesshaftigkeit begrifflich aufzuheben, soll in Kapitel 5 vorgenommen werden.

2.3.4  Mobilitat

Die Unterscheidung zwischen Mobilitit und Migration gerit in der Migrationsfor-
schung in den letzten zwei Jahrzehnten ebenfalls zunehmend in die Kritik. »Wzh-
rend die Mobilitit der einen als Migration kontrolliert und reguliert wird, gilt die
Mobilitit der anderen als Ausweis flexiblen Selbstunternehmertums, das als kos-
mopolitisches Kapital in ganz Europa angerufen und gefordert wird [...]. Hier wird
ganz offensichtlich mit zweierlei Mal gemessenc, stellt Romhild fest.’%° Die »Mi-
grationsforschung [neigt] dazu, ihr Klientel vorwiegend in den unteren sozialen
Randzonen zu suchen und zu finden. Damit erginz[t] und verstirk|t sie] die po-
pulire Einschitzung, in der Migration quasi zum Synonym fiir die herausragenden
Problemlagen der Gesellschaft geworden ist.«'8! Wie oben bereits angemerkt, be-
inhaltet die Unterscheidung von »Migrierenden« und »hochqualifizierten Mobilen«
bereits unausgesprochene Vorannahmen.

John Urry und Mimi Sheller sehen dieses Problem ebenfalls. Sie kritisieren die

% und versuchen, die insge-

soziologische »Pathologisierung des Beweglichen«'®
samt zunehmende Mobilitit in den Gesellschaften unter dem Stichwort new mo-

bilities paradigm aus der mobilen Perspektive neu zu beleuchten.

179  Hill, Marc und Erol Yildiz, Editorial, in: Dies. (Hg.), Postmigrantische Visionen. Erfahrungen —
Ideen — Reflexionen, Bielefeld 2018, S. 2. Vgl. auch Yildiz, Erol und Marc Hill (Hg.), Nach der
Migration. Postmigrantische Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, Bielefeld 2014.

180 ROmhild, Regina, Jenseits der ethnischen Grenzen der Migrationsforschung, S.191.

181 Ebd., S.189.

182 Vgl. Sheller, Mimi und John Urry, The New Mobilities Paradigm, in: Environment and Planning
A 38 (2006), S. 207-226, hier S. 208.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

155


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Philosophie der transnationalen Migration

»Social science has largely ignored or trivialized the importance of the systematic
movements of people for work and family life, for leisure and pleasure, and for
politics and protest. [..] Much social science research has been>a-mobile<[..]. As
we shall argue, however, accounting for mobilites in the fullest sense challenges
social sciences to change both the objects of its inquiries and the methodologies
for research. The emergent mobilities paradigm problematizes two sets of extant
theory. First, it undermines sedentarist theories present in many studies in geog-
raphy, anthropology, and sociology. Sedentarism treats as normal stability, mean-

ing, and place, and treats as abnormal distance, change, and placelessness.«'®3

Sheller und Urry konstatieren, dass systematische soziale Mobilititen und Bewe-
gungen als solche in den Sozialwissenschaften bisher weitgehend ignoriert wur-
den. In einem soziologischen Sedentarismus werden Stabilititen, Bedeutungen
und Orte als soziale Regelfille, dagegen Distanzen, Verinderungen oder Ortlosig-
keiten als sozial abnorm betrachtet. »The mobilities paradigm indeed emphasises
that all places are tied into at least thin networks of connections that stretch beyond
each such place and mean that nowhere can be an »island«.«'®* Gemif dem new mo-
bilities paradigm gehe es darum zu erkennen, dass »Orte« keine »Inseln« sind, son-
dern stets in Netzwerken mit anderen Orten verbunden bleiben. Diese Verbindun-
gen sind letztlich Bewegungen. »We are not dealing with a single network, but with
complex intersections of >endless regimes of flow, which move at different speeds,
scales, and viscosities.«!8 Alle Orte seien in menschliche Praxen eingebunden und
auch durch sie bedingt: »The new mobility paradigm argues against this ontology
of distinct splaces< and >people«. Rather, there is a complex relationality of places
and persons connected through performances [..]. Indeed, the places travelled to
depend in part upon what is practised within them.«!3¢ Kurz, Orte sind Praxis.
Sie sind selbst stets in Bewegung dadurch, dass sich Personen an ihnen, zu ihnen
hin oder von ihnen weg bewegen, und dadurch, dass Personen immerzu an ihnen
handeln und sie nach ihren Bediirfnissen und Vorstellungen formen.

Dieses »Mobilititsparadigma« findet als mobility turn in der Migrationsfor-
schung Widerhall. Man kénnte nun Menschen als »prinzipiell geographisch
mobil<!®” betrachten und damit neue Perspektiven auf alles bis dato fest und
sesshaft Geglaubte eréffnen. Zudem gibt es fortan die Moglichkeit, Mobilititen

183 Ebd.

184 Ebd., S.209.

185 Ebd., S.213.

186 Ebd., S.214.

187 Divell, Franck, Europdische und internationale Migration. Einfiihrung in historische, soziologische
und politische Analysen, Hamburg 2006, S. 94.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

im Plural zu thematisieren und diese zueinander in Beziehung zu setzen.'®8

»[In sedentarism] mobility [...] appears as a dysfunction. [..] What is evident in
both spatial science and humanistic geography is a very strong moral geography
that marginalizes mobility ontologically, epistemologically, and normatively [Hervorh.
C.E.].<!% Im Sedentarismus wird das sich Bewegende demnach ontologisch,
epistemologisch und normativ marginalisiert. Liisa Malkki bezeichnet diese
sedentaristische Grundannahme an anderer Stelle sogar als »Metaphysik der Sess-

haftigkeit«.’°

Hier besteht eine Parallele zu Khagrams und Levitts Versuch, einen
philosophischen Transnationalismus zu etablieren: Nicht das Feste soll die sozial-
ontologische Grundlage darstellen, sondern das Bewegliche. Nicht das Immobile
wird als Voraussetzung und Ziel des Mobilen verstanden, sondern das Mobile ist
die Voraussetzung des Immobilen. Nicht die sesshafte Nationalgesellschaft ist
Ausgangspunkt der Argumentation, sondern eine transnationale Beweglichkeit
stellt die Bedingung der Moglichkeit fiir Nationalgesellschaften dar. Es geht also
um eine grundlegende sozialontologische und ontologische Entscheidung.

Unter dem Titel »Fliehkraft« sprechen Tom Holert und Mark Terkessidis dann

auch von einer »Gesellschaft in Bewegung«:'

»Aus vielen Criinden sind immer mehr Menschen gezwungen, mobil zu sein, zu
reisen, zwischen Arbeitsplatz und Wohnort zu pendeln [..]. So viele Menschen, die
eigentlich stindig unterwegs sind [...]. Inzwischen schliefdt die Suche nach Jobs [...]
automatisch die Suche nach neuen Lebensmittelpunkten ein. Anders als in Zei-
ten einer relativ sesshaften Industriegesellschaft folgen Arbeitskrafte heute den
immer schnelleren Wanderungen des Kapitals. Die unaufhaltsame Dynamik der
6konomischen Globalisierung nach dem Ende des Kalten Krieges zwingt wach-
sende Teile der Bevélkerung zu einem mehr oder weniger nomadischen Lebens-

stil.«'92

188 Vgl. Lenz, Ramona, Mobilititen in Europa. Migration und Tourismus auf Kreta und Zypern im Kon-
text des europdischen Grenzregimes, Wiesbaden 2010, S. 74. Lenz versucht, die durch den mobi-
lity turn gewonnene Perspektive anzuwenden. Dabei zeige sich, dass »die Polarisierung von
Tourismus und Migration hinter der touristisch-migrantischen Realitit im Mittelmeerraum
zuriickbleibt, ebd., S. 290.

189 Cresswell, Tim, On the Move. Mobility in the Modern Western World, New York/London 2006,
S.32.

190 Malkki, Liisa, National Geographic: The Rooting of Peoples and the Territorialization of Na-
tional Identity among Scholars and Refugees, in: Akhil Gupta und James Ferguson (Hg.),
Culture, Power, Place. Explorations in Critical Anthropology, Durham/London 1997, S. 52-74, hier
S.54.

191 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft.

192 Ebd., S.11.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

157


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Philosophie der transnationalen Migration

Holert und Terkessidis stellen damit einen Zusammenhang zwischen den verschie-
denen Bewegungsmustern her, die zuvor in der Regel getrennt betrachtet wur-
den. Die Autoren sehen das hohe Ausmaf? an Bewegung als ein zentrales Merkmal
der Gegenwart an: Es sind nicht nur Migrierende, die ihren Lebensmittelpunkt
versetzen, sondern regelmifig auch zahlreiche Arbeitnehmer:innen auf dem Bin-
nenarbeitsmarkt. Dabei ist zunichst nicht unbedingt immer klar, ob es sich um
freiwillige oder unfreiwillige Bewegungen handelt. Um die Perspektive einer »Ge-
sellschaft in Bewegung« zu vollziehen und um Zusammenhinge neu bewerten zu
konnen, untersuchen Holert und Terkessidis die Bewegungsmuster innerhalb von
Migration und Tourismus. Sie beobachten die Konsequenzen der Mobilitit rund
um das Mittelmeer und in Europa vor Ort und betten ihre Analysen in eine Kapi-
talismuskritik ein. Ihre Untersuchungen seien im Folgenden etwas ausfiihrlicher
dargestellt:

Um der sozialtheoretischen Annahme einer »Gesellschaft in Bewegung« eine
Chance zu geben, sei es erforderlich zu versuchen, Migration und Tourismus in
eine Beziehung zueinander zu bringen:** Die kategoriale Trennung zwischen tou-
ristischen und migrantischen Bewegungen wird bezweifelt und die Bezeichnungen
»Migrant:in« oder »Tourist:in« werden eher als Konzept-Figuren (»Typen«) entwor-
fen, die eine soziale Position in einer Gesellschaft in Bewegung ausdriicken, statt
als reale Personen.'®* De facto vermischen sich die Mobilititskategorien: Beispiels-
weise reisen Zuwandernde offiziell als Touristen ein, Urlauber kaufen Immobilien
am Urlaubsort und verlegen ihren Lebensmittelpunkt dorthin (»Residenz«) — wer-
den also faktisch zu Migrierenden —, ehemalige Emigrierte kehren zum Urlaub in
ihre Herkunftslinder zuriick oder der Urlaub entspricht einer Flucht aus dem All-
tag."®> Holert und Terkessidis schlagen vor, dass fiir eine sinnvolle Unterscheidung
Tourismus eher als die Suche nach Anti-Struktur (Freizeit, Genuss, Abenteuer etc.)
und Migration als die Suche nach Struktur (Lebensperspektive, nicht mehr lebens-
gefihrdender Alltag, geregeltes Einkommen etc.) definiert werden konnte. Bei bei-
den Bewegungsformen spielen imaginierte Bilder eine grofRe Rolle und stellen das

196 Mobilitit sei zu einem Wert an sich geworden.'?

Vorhaben unter Erfolgsdruck.
Das zeige sich auch daran, dass »an der Grenze [..] eine neue Klassengesellschaft
[..] entlang dem Kriterium der Mobilitit« entstehe.®® Die Grenzen seien dabei

lingst nicht mehr die geographischen (Staats-)Grenzen, sondern vielmehr punk-

193 Vgl. ebd., S.12f. Vgl. auch die Studie von Ramona Lenz: Mobilitdten in Europa.
194 Vgl. Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S.13.

195 Vgl ebd., S.115ff,, 240ff.

196 Vgl.ebd., S.243.

197 Vgl.ebd., S.239.

198 Ebd,S. 256.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

tuelle »Filtrieranlagen<*®® an Flughifen oder Bahnhéfen. Holert und Terkessidis
deuten zunichst die Konsequenzen der zunehmenden touristischen und migran-
tischen Mobilitat fur die Orte.

a) Lokale Konsequenzen der touristischen Mobilitat

Zunehmend erwerben ehemalige Tourist:innen aus Mittel- und Nordeuropa Im-
mobilien an den Mittelmeerkiisten: Allein in Spanien besitzen insgesamt 700.000
britische Staatsangehorige eine Immobilie. »Resident zu sein, das ist ein neuer Le-
bensentwurfim Tourismus. Dabei gehen Urlaub und Migration nahtlos ineinander
tiber [...]. So haben einige Orte an der Costa del Sol zweifellos bessere Anbindungen
an Deutschland oder England als ins geographisch nahe gelegene Umland«.?°° In
der Regel ist deren Aufenthaltsdauer unbekannt; sie sind als EU-Staatsangehorige
zwar angehalten, sich bei den Behorden zu registrieren, was faktisch allerdings
nur von wenigen getan wird. Von den Residierenden haben einige ihren Wohn-
sitz dauerhaft nach Spanien verlegt, andere pendeln. Die Residenzen sind in aller
Regel abgetrennte Wohnsiedlungen mit eigener Infrastruktur zur Gestaltung der
Freizeit. Nach Holert und Terkessidis handelt es sich dabei um ausgemachte »Par-
allelgesellschaften«,>* die mit ihrer geographischen sozialen Umwelt minimal in-
teragieren, aber mit ihren Projektionen und Bediirfnissen den Ort entscheidend
mitprigen. »Die Landschaft des residentiellen Tourismus ist [...] tribal. Die einzel-
nen [Residenten-]Communities, die Spanier aus den verschiedenen Regionen, die
Einheimischen - alle leben nebeneinander. Politische Subjekte sind die meisten
woanders«.”°* Die geographische Nihe entspricht also keiner sozialen Nihe. Die
soziale Interaktion der verschiedenen Gruppen (Residierende, Angestellte aus an-
deren Teilen Spaniens oder der Welt sowie die »Einheimischen«) beschrinkt sich
auf infrastrukturelle, das heifit instrumentelle Verhiltnisse.?° Die soziale Nihe
vieler Resident:innen besteht in erster Linie untereinander oder zum sozialen Netz
im Herkunftsland, aber den Ort an der Mittelmeerkiiste prigen sie iiber ihre Be-
diirfnisse und iiber ihr Konsumverhalten entscheidend mit. Weder die Residieren-
den noch die im Tourismus beschiftigten Migrant:innen sind am Ort ihres Aufent-
halts politische Subjekte. Allein die »Einheimischen, die in der Kommune leben, in
der sie auch politisch Subjekt sind, kénnten den Ort auch politisch als den ihrigen
bezeichnen. Allerdings ist zu vermuten, dass auch vonseiten der Einheimischen der
Tourismus als gute Verdienstmoglichkeit die Gestaltung des Ortes nach den eige-
nen Bediirfnissen in den Hintergrund stellt: Die Einheimischen »bewohnen eine

199 Ebd., S. 255.
200 Ebd., S.180.
201 Ebd., S.182.
202 Ebd., S.184.
203 Vgl. ebd.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Philosophie der transnationalen Migration

Umwelt, die sich stindig verindert und deren Infrastruktur und architektonische
Gestaltung iiberhaupt nicht auf ihre Bediirfnisse abgestellt sind, sondern auf jene
der Besucher. Sie sind dem eigenen Leben gegeniiber seltsam entfremdet.«*** Es
hat sich ein Ort entwickelt, an dem soziale Verhiltnisse instrumentell dominiert
sind und der die politische Mitbestimmung seiner Bewohnerschaft weder bietet
noch einfordert. »Zudem wechselt die Bevolkerung stindig, eine >Offentlichkeitc
ist nur rudimentir vorhanden, und so kénnen die Orte von den Bewohnern kaum
einmal politisch angeeignet werden.«*®> Es handele sich um den Verlust von Of-
fentlichkeit im Sinne einer Polis.2°® Das heifit, es ist keine 6ffentliche Sphare ge-
geben, in der alle Anwesenden als politische Subjekte agieren kénnten.

Holert und Terkessidis beobachten Ahnliches in verschiedenen Stidten Euro-
pas, die beliebte touristische Ziele sind. Analog zu den Residenzen an der spani-
schen Mittelmeerkiiste, die stirker an ein Netzwerk ins nordeuropiische Ausland
als an ihr geographisches Umland gebunden sind, sehen sie zunehmend eine

»Struktur der Grof3stidte, in denen sich homogenisierte Enklaven herausbilden,
die sozial und raumlich untereinander immer undurchlissiger werden. Die spe-
kulativ rekonstruierten Innenstadte mit ihren touristisch relevantenhistorischen
Fassadenc< sind zudem eingebunden in ein globales Netz der Destinationen.
Dieses wiederum ist eingebettet in eine Mobilitatsinfrastruktur von Schnellzi-
gen, Billigfluglinien und Autobahnen. Die Stadt, als lokalisierbarer, gelebter Ort,
weicht [..] einer Stadt nach der Stadt, einer Stadt ohne Polis, der tourist city.<*%7

Die touristisch aufbereiteten Innenstidte sind eingebunden in ein Netz touristi-
scher Destinationen. Mit dieser verkehrstechnischen Anbindung sind sie anderen
touristischen Innenstidten »niher« als ihren eigenen Stadtteilen und Vororten.
Dabei interessiert sich »der touristische Urbanismus [..] nicht fiir die realen Be-
diirfnisse der Bewohner, sondern nur fir solche Bedirfnisse, die angebots- und
marktgerecht modelliert werden kénnen.«*°® Mit der touristischen Verwertung
der Orte gestaltet sich der Ort zunehmend entlang der Bediirfnisse der zahlungs-
kriftigen Reiseklientel, nicht mehr entlang jener der Einheimischen (beispielswei-
se steigen die Mieten durch die Plattform »Airbnb« etc.). Das heiflt, die Bewoh-

204 Ebd., S.169. Vgl. auch Hechenblaikner, Lois, Das Monster melken. Lois Hechenblaikner foto-
grafiert den Tourismus in Osterreich. Ein Gesprich iiber Ischgl, die Deutschen und den Wahn-
sinn des Aprés-Ski. Lois Hechenblaikner im Interview mit Alex Riihle, in: Siiddeutsche Zeitung,
Nr.106 vom 08.05.2020, S. 11.

205 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 254.

206 Ebd.,S.214.

207 Ebd., S.214.

208 Ebd,, S.209.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

nerschaft wird zunehmend der politischen Gestaltungsmoglichkeit an »ihrem« Ort
beraubt.?°?

b) Konsequenzen der migrantischen Mobilitat

In Marokko sind Ghettos und ganze kleine Stidte von Migrierten aus Subsahara
entstanden, die aufgrund fehlender Mittel weder weiterreisen, noch zuriick in ihre
Herkunftslinder kénnen. Ahnlich dem sogenannten Dschungel von Calais in Nord-
frankreich bilden sich an den Kiisten Marokkos regelmif3ig mittelgrofle Zeltlager
von Migrierenden, die auf eine Gelegenheit zur Weiterreise hoffen und warten.
Holert und Terkessidis fillt eine permanente »Warte-Haltung« der Migrierenden
auf.?’° Das Kennzeichen der Lager und Zeltsysteme, auch derjenigen von staatli-
cher Seite oder vom UNHCR getragenen, sei ihr provisorischer Charakter:** Die
Lager sind als voriibergehende Losung geplant, de facto dehnen sich die Zeitriume
im Zeltlager aber oft so weit aus, dass von einem Provisorium nicht mehr die Rede
sein kann.?** Das hat enorme Konsequenzen fiir das biographische Zeitempfinden

der Migrierenden: Das Warten an sich wird zum Lebensinhalt.*"3

»Ein Merkmal dieser Enteignung von Eigenzeit ist die ungeklarte (und haufig un-
kldrbare) Frage, wie lange eine bestimmte Lagersituation aufrechterhalten wird,
ob die Moglichkeit, die Welt der Provisorien zur Heimkehr oder Weiterreise zu
verlassen, nah ist oder in weiter Ferne liegt. Das Ineinanderfallen des Voriiberge-
henden und des Dauerhaften in diesen stindigen Ubergangslésungen [..] und die

Negation der biographischen Zeit verhindern jede Zukunftsplanung.«<*'#

Holert und Terkessidis erkennen in der Lagersituation eine Enteignung von Eigenzeit.
»In den Riumen der Mobilitit herrscht eine gefriige Gegenwart, die nicht nur die
Vergangenheit ausdiinnt, sondern auch den Horizont der Zukunft undeutlich wer-
den lisst. Wo die Mobilitit regiert, da haben die Aufenthaltsorte keine Geschich-

209 Indiesem Zusammenhang stehen auch die Centrifizierungsdebatte, das Schlagwort »Recht
auf Stadt, die Debatte um stark steigende Mieten, eine (zunehmend?) ablehnende Haltung
gegeniber geplanten Grofdveranstaltungen und Grofibauprojekten sowie das Phanomen,
dass gegen Tourismus (»Overtourism«) in der eigenen Stadt protestiert und demonstriert
wird.

210 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 38.

211 Ebd., S.109.

212 Einextremes Beispiel stellt unter anderen das Lager in Dadaab in Kenia, das lange das grofite
Flichtlingslager der Welt war, dar. Vgl. dazu Rawlence, Ben, Stadt der Verlorenen: Leben im
grofiten Fliichtlingslager der Welt, Ziirich 2016.

213 Vgl. Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S.109. Vgl. auch eine umfassende Studie
von Inka Stock zum Thema: Dies., Time, Migration, and Forced Immobility. Sub-Saharan African
Migrants in Morocco, Bristol 2019.

214 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S.109.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Philosophie der transnationalen Migration

te.<*”® Die Gegenwart ermichtigt sich in den endlosen Situationen des Wartens
auf Kosten von Vergangenheit und Zukunft. Ahnlich wie Krumme bei transna-
tionalen Pendler:innen eine stark ausgepragte Gegenwartsorientierung feststellt,
wird in den dauerhaften Provisorien der Zeltlager eine wuchernde Gegenwart ma-
nifest. Auch die Orte haben in diesem Fall keine Geschichte: Auf ihrer Reise geht
es den Migrierenden nur darum, wie sie vom derzeitigen Ort wegkommen kénn-
ten. Wie bei den Resident:innen iiberwiegt hier ein instrumentelles Verhiltnis zur
geographischen Umwelt; allerdings nicht aus Griinden des Genusses, sondern aus
Griinden des bloRen Uberlebens oder der Hoffnungslosigkeit.?'®

Holert und Terkessidis reisen auch in Dérfer und Stidte, aus denen in grofie-
rer Zahl migriert wurde. In fritherer Zeit von dort Ausgewanderte erwarben und
bauten dort Hiuser, um ihre Ferien im Herkunftsland zu verbringen. Einstige Mi-
grierte und ihre Kinder verbringen nun ihren Urlaub hier. Thre Neubauten sind
hiufig nicht im traditionellen marokkanischen, sondern einem »modernen« Stil
mit starkem Fokus auf arabischen Verzierungen erbaut.?”” Durch die Distanz zum
ehemaligen Lebensmittelpunkt fangen sie an, ihre Herkunftskultur zu folklorisie-
ren. Einen Grofteil des Jahres stehen auf diese Weise ganze Stadtteile nahezu leer.
Durch die Bauinitiativen der Ausgewanderten steigen die Immobilienpreise. Die
Zuriickgebliebenen sind von den Rimessen aus dem Ausland finanziell abhingig
oder begeben sich in die Abhingigkeit. So enstiinden salles d'attente (Wartesile),
»Migra-Dorfer«, in denen junge Menschen vor allem warten — entweder auf Geld
aus dem Ausland von Verwandten, oder darauf, selbst zu migrieren.218 Die Kon-
sequenz fur die Stidte und Doérfer ist, dass »eine ganze Infrastruktur entsteht
fiir Personen, die eigentlich tiberhaupt nicht prisent sind: fiir Leute, die fehlen,
die pendeln, die im Sommer vorbeischauen [oder] die[, geistig »abwesend«,] war-
ten«.””® An diesen Orten ist also eine permanente Nichtprisenz prisent, eine per-
manente Abwesenheit anwesend. Es handelt sich um Orte, deren Charakter und
Struktur sich in weiten Teilen durch das Fehlen von etwas bestimmt. Durch die phy-
sische oder mentale Abwesenheit der Bevolkerung sehen Holert und Terkessidis fir
diese Orte wie auch schon fiir die spanischen Urlaubsorte einen grofien politischen

Verlust: den Verlust, Polis zu sein.22°

215 Ebd., S. 254.

216 Holert und Terkessidis sehen an anderer Stelle die Migrierenden als homo sacer nach Giogio
Agamben an. Der homo sacer ist nach Agamben der, »der getitet werden kann, aber nicht ge-
opfert werden darf [Hervorh. im Orig.]«, mithin »das nackte Leben«. Agamben, Giorgio, Homo
sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben, Frankfurta.M. 2002, S. 18. Vgl. auch zur Theorie
des Lagers ebd., S.127ff.

217 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 115ff.

218 Ebd., S.127.

219 Ebd.

220 Vgl.ebd., S.138.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

Die beiden Autoren erfassen bei ihrer Reise durch Europa und den Mittel-
meerraum also vor allem drei zentrale Konsequenzen der zunehmenden Mobili-
tat: erstens die Isolierung von Orten aus ihrer geographischen Umwelt, zweitens
die Ausbreitung einer »endlosen Gegenwart« bei gleichzeitigem Verlust von Ver-
gangenheit und Zukunft bei denjenigen, die nicht weiter konnen, und drittens das
Verschwinden des Ortes als Polis, als Ort politischer Mitbestimmung.*** Sie se-
hen diese Fliehkrifte trotzdem nicht als zerstérerisch, sondern als Chance auf die
politische Umgestaltung der Gesellschaft in Bewegung. Ihr Fazit lautet:

»Statt auf die fundamentale Transnationalitit der sozialen und 6konomischen,
der politischen und kulturellen Gegenwart mit einer Riickkehr zur Nation zu re-
agieren, sollte man sich an den Gedanken einer postnationalen Blrgerschaft ge-
wohnen. An eine Durchsetzung von Politik und Rechten, die international und lo-
kal, auf keinen Fall aber national ausgerichtet ist. Aufzuspannenist daher ein ganz
neues politisches Feld. Eine neue Polis muss die realen Bewegungen der Leute be-
riicksichtigen und den Versuch unternehmen, diese Bewegungen und die damit
einhergehenden Lebensweisen zunichst einmal zu sichern. Das muss auf inter-
nationaler Ebene geschehen [...]. Gleichzeitig gewinnt auch die Kommune als Ort
des lokalen Engagements an Bedeutung [..]. [Es ergibt sich kurz gesagt] die Mog-
lichkeit einer Neukomposition des physischen und sozialen Raums. Wie man hier
Biirgerschaft sichert oder neu erfindet, wie Partizipation zu organisieren und zu
definieren ist, das sind die entscheidenden Fragen. Vielleicht geht es am Ende gar
nichtin erster Linie um die viel beschworene Freiheit der Bewegung, sondern um
das Recht auf einen Ort und auf dessen politische und kulturelle Gestaltung [Her-

vorh. im Orig.].<*%?

Das Nachgehen einer »Gesellschaft in Bewegung« wird zu einer Frage der politi-
schen Partizipation. Die Konsequenzen der Bewegungen fiir die Orte treten zutage:
Es besteht die Gefahr des Verlustes vom Ort als Polis. Es sei daher ein neues politi-
sches Feld aufzuspannen: Sowohl der physische als auch der soziale und politische
Raum miissten neu sortiert und komponiert werden. Dabei verliert die nationale
Kategorie stark an Bedeutung, wohingegen die internationale und die lokale GréRe
an Bedeutung gewinnen.

Auch Benhabib stellte fest, dass es sich bei der »Krise« des Nationalstaats we-
niger um ein »demokratisches« Problem handelt, als vielmehr um ein Problem der
»territorial begrenzten und verfassten Staatsformation« (Benhabib, vgl. Kap. 1.1).
Fir Holert und Terkessidis geht es darum, eine »postnationale Biirgerschaft«in ih-
rer mobilen Lebenspraxis anzuerkennen, als politisches Subjekt zu setzen und ihre

221 Vgl. dazu auch Augé, Marc, Nicht-Orte, in: Giinzel, Stephan (Hg.), Texte zur Theorie des Raums,
Stuttgart 2013, S. 94-98.
222 Holert, Tom und Mark Terkessidis, Fliehkraft, S. 263ff.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

163


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Philosophie der transnationalen Migration

Partizipationsmoglichkeiten zu gestalten. Eine grundlegende Rolle spielt dabei der
Ort als Polis: bei einer Gesellschaft in Bewegung miisse der Biirgerschaft das Recht
auf einen Ort und dessen politische und kulturelle Gestaltung zuerkannt werden.

2.3.5 Dritte Zusammenfassung: (post-)migrantische Fragen

In der dritten Phase differenziert sich das Transnationale Modell weiter aus. Auf
der einen Seite tritt der Aspekt der subnationalen Sozialontologie klarer hervor,
auf der anderen Seite wird »Migration« zunehmend zu einer neuen Perspektive
auf Gesellschaft iiberhaupt. Auch wenn sich in der Praxis beide Sozialstrukturen
wechselseitig verstirken konnen, ist eine subnationale Sozialontologie zumindest
begrifflich nicht mehr notwendig an Migrationsbewegungen gekoppelt.

In der dritten Phase wird a) die transnationale Frage in den lokalen sozialen
Zusammenhang gesetzt (Lokales Sozialleben und Transnationalitit); b) wird ein Fokus
auf die Konsequenzen der Mobilitit fiir die Orte und die dortige Lebenspraxis ge-
legt (Mobilitit und Ort), c) wird die Dekonstruktion des Gesellschaftsbegriffes weiter
vorangetrieben (Migration und Gesellschaft) und d) werden die gingigen sozialtheo-
retischen Grundlagen als sedentaristisch erkannt (Kritik am Sedentarismus).

a) Lokales Sozialleben und Transnationalitat

Auf die Frage »Are We All Transnationals Now?« kann nach Dahindens Studie in
Neuchatel rein statistisch geantwortet werden: sozial sind wir es zu 89 Prozent.
Dabei variieren jedoch die Transnationalititsgrade stark. Tendenziell erhoht sich
mit der Mobilitit auch die Transnationalitit. Migration muss aber nicht unbedingt
mit Transnationalitit verbunden sein, und Sesshaftigkeit schlief3t Transnationali-
tit nicht aus. Die hdchsten sozialen Transnationalititsgrade in der Bevolkerung
werden an den sozialen Rindern »oben« und »unten« nachgewiesen: in der sozial
schwichsten Gruppe der »transnationalen Aufienseiter« und in der sozial stirksten
Gruppe der »hochqualifizierten, mobilen Transnationalen«. Fiir die langfristige lo-
kale soziale Integration ist es nicht von Bedeutung, ob eine Migrationsgeschichte
vorliegt oder nicht.

Des Weiteren kann zwischen zwei Migrationsstilen unterschieden werden: eine
eher »ankommende« und eine eher »transmigrantische« Migrationsform, wobei letztge-
nannte eher unabschlieRende Wanderungsmuster beschreibt. Dies deckt sich mit
dem Schluss, den Griese, Schulte und Sievers aus ihren Ergebnissen der Studie
zu hochqualifizierten Transmigrierten zwischen Deutschland und der Tiirkei zo-
gen (Kap. 2.2.2.2): Eine »bewusste Unentschiedenheit« gegeniiber dem zukiinfti-
gen Lebensmittelpunkt wurde dort als Kennzeichen von Transmigrantik identifi-
ziert. Dahinden zieht aus ihrer Untersuchung die Konsequenz, Transnationalitit
von Migration zu entkoppeln und stirker in den lokalen oder gesamtgesellschaft-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

lichen Kontext, beispielsweise bezogen auf Fragen nach sozialer Ungleichheit, zu
setzen.

Auflerdem gibt es (Post- oder Trans-)Migrierende, deren Sozialstruktur stabile
lokale Verflechtungen bei gleichzeitig ausgeprigten stabilen transnationalen Netz-
werken (Transnationale Soziale Riume) aufweisen, sodass sie ein sehr »sesshaftes«
(stabiles) (Sozial-)Leben fiihren.

Daraus wird hier geschlossen, dass eine lokal orientierte Lebensfithrung nicht
gleichbedeutend mit>sesshafter« Lebensfithrung sein muss, und dass migrantische
Lebensmuster auch gleichzeitig >sesshafte« Parameter aufweisen konnen.

b) Mobilitat und Ort

Fir Mau besteht die zentrale Forderung an die Soziologie darin, ein Modell von
Gesellschaftlichkeit zu entwickeln, das keine geographische »Prisenzpflicht« der
Interaktionspartner voraussetzt, wie er in Transnationale Vergesellschaftung schreibt.
Die Zugehorigkeit zu einer Gesellschaft muss tiber andere Parameter als die geo-
graphische Anwesenheit oder Nahe erfolgen.

Kirby argumentiert umgekehrt, indem er versucht, Sozietit an Orte zu binden
— ja sogar, Sozietit durch Orte zu ersetzen. Dies lisst sich als eine »topologische
Gesellschaftsdefinition« bezeichnen. Die Zugehdorigkeit zur Sozietit kommt dabei
mit einem einzigen Kriterium, der Anwesenheit vor Ort, aus.

Terkessidis stellt fest, dass die physische Anwesenheit insbesondere vieler
Stadtbewohner:innen nicht deckungsgleich mit der sozialen Anwesenheit ist.
Viele »wohnen« mehr in Netzwerken als in geographischen Nachbarschaften.
Geographische Nihe und Ferne sind nicht gleichbedeutend mit sozialer Nihe und
Ferne. Das Netzwerk und die Nachbarschaft lassen sich hier als zwei soziale Kontexte
auffassen, die Pole eines sozialen Kontinuums abbilden. Sowohl Migrierte als auch
Sesshafte konnen in beiden Strukturen leben.

Holert und Terkessidis beobachten an durch Mobilitit geprigten Orten ers-
tens, dass Orte sich von ihrer geographischen Umgebung abkoppeln kénnen; zwei-
tens, dass bei denen, die unterwegs sind, durch das »Feststecken« an einem Ort ein
Verlust von Eigenzeit stattfinden kann; und drittens, dass bei sehr hohem Mobili-
titsaufkommen Orte als Polis, das heiflt als Gestaltungsraum von und fir die Be-
wohnerschaft, schwinden. Sie schliefen daraus, dass politische Mitbestimmung
in einer Gesellschaft in Bewegung mit postnationalem Biirgertum neu gestaltet
werden muss. Es ist nach Auffassung der beiden Autoren dabei keine praktikable
Losung, die Bewegungen zu verleugnen oder einzuschrinken. Vielmehr solle Wert
auf die politischen Partizipationsformen vor Ort gelegt werden. Die Konsequenz,
die Holert und Terkessidis fiir eine Gesellschaft in Bewegung ziehen, ist, postnatio-
nalen Biirger:innen ein Recht auf Ort und seine politische und kulturelle Gestaltung zu-

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

165


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Philosophie der transnationalen Migration

zusprechen. Die nationale Kategorie verliert stark an Bedeutung, die globale und
die lokale Kategorie gewinnen dagegen an Bedeutung.

c) Migration und Gesellschaft

BojadZijev und Rombhild erachten den transnational turn als noch nicht vollendet
und stellen folgendes Programm auf: Die Migrationsforschung miisse entmigrantisiert
und die Gesellschaftsforschung migrantisiert werden. Ein zentrales Problem der Migra-
tionsforschung sehen die Autorinnen darin, dass das Forschungsobjekt nach wie
vor der »soziale Sonderfall« Migrant:innenist. Dabei werde gleichzeitig eine Vor-
stellung der sesshaften Mehrheitsgesellschaft als der »soziale Normalfall« mit kon-
struiert und gefestigt. Konsequent sei es deshalb, auch den Gesellschaftsbegriff
zu dndern. Die Autorinnen schlagen die Bezeichnung »postmigrantische Gesell-
schaft« vor, womit ausgedriickt werden soll, dass alle Teilnehmenden einer Sozietit
an »Migration« beteiligt sind, auch wenn sie selbst nicht migrieren. In der sozial-
wissenschaftlichen Forschung kénnte das konkret so aussehen, dass alle Bereiche
gesellschaftlicher und kultureller Verhiltnisse unter (Post-)Migrationsaspekten be-
trachtet werden sollen, dhnlich wie sich die Gender-Studien etablierten. Mit dem
Befund von Bojadzijev und Romhild wird klarer, warum trotz der Kritik am me-
thodologischen Nationalismus in den Transnational Studies dennoch hiufig ein
Rickfall in diesen stattfinden musste: Solange sich der Gesellschaftsbegriff nicht
andert, kann der methodologische Nationalismus nicht itberwunden werden. Eine
weitere zentrale Erkenntnis ist, dass durch jahrzehntelange sozialwissenschaftli-
che Migrationsforschung indirekt die »Mehrheitsgesellschaften« konsolidiert wur-
den: als national gefasste Gesellschaften der Sesshaften.

Terkessidis fordert ebenfalls einen Perspektivenwechsel auf das Phinomen der
Migration. Seiner Auffassung nach ist ein neues Verstindnis dessen, was als ge-
sellschaftliche Normalitit gesehen wird, notwendig: Das Migrantische muss ein
sozialer Normalfall neben vielen anderen werden. Migration ist ein soziales Phi-
nomen, das alle gesellschaftlichen Bereiche und alle Teilnehmenden der Sozietit
betrifft. Auferdem ist es wichtig, nicht zu tibersehen, dass auch die »angestamm-
te« Bevolkerung kulturell vielfiltig und heterogen ist. In diesem Kontext gilt es,
das soziokulturelle Gewicht von »Migration« stark zu relativieren. Kurz: das Wan-
derungsgeschehen soll nicht mehr als Abweichung von der (sesshaften) sozialen
Norm gesehen werden, sondern als eines von vielen und vielfiltigen Konstituen-
ten einer heterogenen Gesellschaft.

Die Dichotomie zwischen aufnehmender Gesellschaft und Zugewanderten ist
daher gesellschaftstheoretisch nicht elementar notwendig, um diese heterogene
»Gesellschaft« zu beschreiben.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Entwicklung des Transnationalitdtskonzeptes

d) Kritik am Sedentarismus
Eine weitere wichtige Entwicklung in der dritten Phase betrifft den Bedeutungs-
wandel von Mobilitit und Bewegung.

Holert und Terkessidis sammeln Eindriicke an den Orten in Europa und um das
Mittelmeer, die besonders von touristischer oder migrantischer Mobilitit gepragt
sind. Gleichzeitig stellen sie die Kategorien »touristisch« und »migrantisch« infra-
ge und gehen vielmehr von einem grofen Mobilititsspektrum aus, in dem Touris-
mus und Migration zwei Idealtypen darstellen, denen in der Praxis kaum ein Fall
zu hundert Prozent entspricht. Eher erkennen sie zur Unterscheidung der beiden
Typen zwei unterschiedliche Such-Schemata an: der touristische Typus sucht eher
nach Anti-Struktur wie Freizeit oder Genuss, der migrantische Typus eher nach
Struktur, nach Arbeit oder einer Zukunftsperspektive. Mobil zu sein wird in einer
Gesellschaft in Bewegung zu einem Wert an sich.

Sheller und Urry kritisieren indes die generelle Pathologisierung des Beweglichen,
die bisher in den Sozialwissenschaften virulent war. Die soziologische Norm des
Sesshaften muss nach ihrer Auffassung sowie der von Rémhild und Terkessidis
aufgebrochen werden.

Alle diese Ansitze stellen die Unterscheidung zwischen migrantischen und mo-
bilen Personen generell infrage. Unausgesprochen werde bei dieser Unterschei-
dung eine soziale Trennung vollzogen, bei der den Migrierenden tendenziell die
sozialen Problemlagen und den Mobilen die hohe berufliche Qualifikation und kul-
turelle Anerkennung zugeschrieben werden.

Sheller und Urry fordern im Anschluss an ihre Kritik ein neues Mobilitdtspara-
digma. Sie erkennen einen soziologischen Sedentarismus als die Ursache der Margi-
nalisierung des Beweglichen und Bewegten iiberhaupt. Im Sedentarismus werden
Stabilititen, Sesshaftigkeiten sowie Orte und ihre Bedeutungen als der soziale Re-
gelfall und als die theoretische Ausgangslage angenommen. Alles, was sich bewegt
oder sich im vermeintlichen Prozess zwischen zwei Stabilititen befindet, gilt da-
mit als sozial abnorm. Mobilitit wird ontologisch, epistemologisch und normativ
marginalisiert. Malkki bezeichnet das als Metaphysik der Sesshaftigkeit. Diese Per-
spektive soll nach Sheller und Urry umgekehrt werden: Es sollte epistemologisch
und ontologisch von Bewegungen ausgegangen werden. In Kapitel 5 wird daher
der Versuch unternommen, sozialontologisch von Bewegungen auszugehen.???

223 Eine daran anschliefende Kritik des metaphysischen Sedentarismus ware eine weitere phi-
losophische Aufgabe, die an anderer Stelle ausgearbeitet werden muss.

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.

167


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- 8m 14.02.2026, 07:54:38.


https://doi.org/10.14361/9783839463130-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

