Rhythmen und Arhythmien der Existenz

Zur genuinen Normativitit leiblicher Zeit

Martin Huth

1. Einleitung

Ziel dieses Aufsatzes ist es, der Frage nachzugehen, welche Bedeu-
tung zeitlichen Rhythmen der Existenz im Hinblick auf Normativitit
zukommt. Ich werde zunichst (Abschnitt 2) damit beginnen, den Be-
griff der Leiblichkeit im Rekurs vor allem auf Maurice Merleau-
Ponty (mit Seitenblicken zu Edmund Husserl) etwas genauer in den
Blick zu nehmen und dabei, ausgehend von Reinhold Esterbauers
Analyse der Leibzeit, die genuine Zeitlichkeit der leiblichen Verfasst-
heit des Menschen beriicksichtigen. Im dritten Kapitel soll in der Fol-
ge besonders die zeitliche Rhythmik unserer Existenz herausgestellt
werden, wie sie bei Merleau-Ponty knapp angedeutet ist, bei Bern-
hard Waldenfels eine etwas genauere Analyse erfihrt und von Ester-
bauer und Giinther Péltner im Zuge einer generellen Auseinander-
setzung mit zentralen Fragen der Zeitlichkeit leiblichen Existierens
iiberhaupt behandelt wird. Abschnitt 4 wird sich der Vulnerabilitit
und der damit verbundenen Normativitit leiblichen Existierens wid-
men. Ausgehend etwa von Judith Butler, Emmanuel Levinas sowie
Pascal Delhom, wird eine genuine Normativitit beschrieben, die der
Leiblichkeit als solcher immanent ist. Diese Uberlegungen werden in
einem weiteren Schritt (Kapitel 5) mit der Verletzlichkeit leiblich-
zeitlicher Rhythmen in Verbindung gebracht. Hier wird eine spezi-
fische Normativitit der Leibzeit beschrieben. Schliefilich bietet eine
kurze Conclusio eine Synopsis der Uberlegungen dieses Aufsatzes.

2. Der Leib in seinem Milieu
Seit Edmund Husserl, dem Griindervater des phinomenologischen
Denkens, ist der Leib ein zentraler Begriff innerhalb dieses in sich

bisweilen sehr heterogenen Traditionsstranges der Philosophie.

72

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

Wenn etwa Bernhard Waldenfels in seinem Vorlesungsband »Das
leibliche Selbst« ausfiihrt, der Leib sei ein Grundphinomen (Walden-
fels 2000, S. 9), ist damit — einmal mehr — Husserls Uberlegungen in
ihrer Aktualitit Rechnung getragen. Denn Letzterer hat die Leiblich-
keit als jene Instanz gekennzeichnet, durch die sich die Erfahrung der
Phinomene inklusive dieses Grundphédnomens selbst konstituieren:

»Wahrnehmend titig' erfahre ich (oder kann ich erfahren) alle Natur, da-
runter die eigene Leiblichkeit, die darin auf sich selbst zuriickbezogen ist.«
(Hua 1, S. 128)2

Davon ausgehend, gibt es kaum ein Sujet innerhalb der Phino-
menologie, hinsichtlich dessen so viel Einigkeit und gemeinsames Be-
miihen zu finden wire, denkt man etwa an die Reflexionen beim spi-
ten Martin Heidegger?, bei Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty,
Emmanuel Levinas, Jan Patocka, Michel Henry, Hermann Schmitz,
Jean-Luc Nancy oder eben bei dem schon erwdhnten Bernhard Wal-
denfels.* Dass nicht alle diese Protagonisten in jeder Hinsicht diesel-
ben Auffassungen vertreten, tut der grundsitzlichen Einigkeit keinen
Abbruch, denn an der Fundamentalitit des Phinomens bzw. des Kon-
zepts besteht nirgends ein Zweifel.

In den folgenden synoptischen Darstellungen der Leiblichkeit
werde ich mich in erster Linie (aber nicht ausschliellich) von Mer-

! Schon hier ist angedeutet, was Husserl selbst (Hua 6) und Merleau-Ponty (1966)
noch wesentlich detaillierter ausbuchstabieren werden — némlich, dass der Leib fun-
gierend, d. h. implizit titig ist, dass der Leib noch in jenen Weisen des In-der-Welt-
seins, die klassischerweise als passiv beschrieben worden sind (wie eben das Wahr-
nehmen), eine subtile Aktivitit ausiibt, die unterhalb der Schwelle bewusster Inten-
tionen angesiedelt bleibt.

2 Im Folgenden werden die Werke von Edmund Husserl geméfl der Gesamtausgabe
»Husserliana: Edmund Husser] Gesammelte Werke« mit der Abkiirzung »Hua« und
der jeweiligen Bandnummer angegeben.

3 Die Frage, inwiefern es ein Versiumnis darstellt, dass Heidegger iiber »Sein und
Zeit« hinaus lange Zeit so gut wie nichts iiber den Leib geschrieben hat, geht iiber
den Fokus dieses Aufsatzes hinaus. Zu erwihnen ist jedoch, dass die etablierte, breite
Auseinandersetzung damit per se schon zeigt, dass das Fehlen des Leibes bei Heideg-
ger Gegenstand forcierter Aufmerksamkeit ist — was bezeichnend fiir den phdnome-
nologischen Diskurs mit seiner Emphase des Leibbegriffs als solchen ist. (Gaitsch
2012; Aho 2010)

*+ Die meisten dieser Autoren finden sich im Hinblick auf ihren Beitrag zur Konzep-
tion der Leiblichkeit analysiert in Alloa u.a. (2012), einem Sammelband, der seiner-
seits als Beleg einer breiten und intensiven Auseinandersetzung mit dem Leib in der
Phénomenologie dienen kann.

73

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

leau-Pontys breiter und einflussreicher Analyse in der »Phanomeno-
logie der Wahrnehmung« (1966) leiten lassen, zumal sie einige Re-
flexionsmomente bereitstellt, die fiir die weiteren Uberlegungen zu
leiblich-zeitlicher Rhythmik und hinsichtlich der Genese von Sinn
von zentraler Bedeutung sein werden. Das étre-au-monde, das In-
der-Welt-sein (in der deutschen Ausgabe der »Phanomenologie der
Wahrnehmung« seltsamerweise als Zur-Welt-sein tibersetzt), ist
nicht anders als leiblich zu denken.5 Nur ein Wesen, das leiblich ist,
kann in einer Welt situiert sein und mit anderen in einer Sozialitat
stehen. (Matthews 2014, S. 8)

»Der Leib ist das Vehikel des In-der-Welt-seins, und einen Leib haben heif3t
fiir den Lebenden, sich einem bestimmten Milieu zugesellen, sich mit be-
stimmten Vorhaben identifizieren und darin besténdig sich zu engagieren.«
(Merleau-Ponty 1966, S. 106; Ubersetzung modifiziert: M. H.)

Das heifdt, dass die leibliche Existenz durch und durch Verhiltnis zur
Welt bzw. eben zu einem je konkreten Milieu (Merleau-Ponty 1966,
S.10) bzw. Kommunikation mit der Welt (Merleau-Ponty 1966,
S. 76) ist, was selbstverstiandlich auch die Frage der Sozialitit beriihrt.
Bestitigung findet dieser Befund u.a. bei Waldenfels, der davon aus-
geht, dass die leibliche Existenz sich in eins als Welt-, Fremd- sowie
iberdies als Selbstbezug manifestiert. (Waldenfels 2000, S. 11) Wir
sind je immer schon eingelassen in eine Gemeinschaft mit anderen
und diese Sozialitit des Leibes greift auch auf das Selbstverhiltnis
tiber. Wie wir uns selbst sehen und mit uns selbst umgehen, ist durch
die Auseinandersetzung mit anderen, ihre Anerkennung und Bestar-
kung oder auch durch ihre Ignoranz und negatives Feedback mitdeter-
miniert. Dabei ist das Verhiltnis zur Welt und zu den anderen immer
in einem impliziten Hier als Festlegung der ersten Koordination ver-
ankert (Merleau-Ponty 1966, S. 125f.); unverkennbar nimmt Mer-
leau-Ponty in diesem Zusammenhang Anleihen bei Husserl, der
vom Leib als einem grundlegenden Hier und Jetzt bzw. einem Null-
punkt der Erfahrung (Hua 4, S.158) spricht. Mithin hat all mein
Wahrnehmen, aber auch mein (theoretisches) Auffassen und Han-
deln eine je besondere Perspektive. (Merleau-Ponty 1966, S. 91)

5> Merleau-Ponty scheint einer der engagiertesten Vertreter des Leibbegriffs zu sein,
der sich der dualistischen Aufteilung in res cogitans und res extensa widersetzt. Seine
Analyse des corps propre bemiiht sich um eine Dimension der Existenz, die diesseits
der Unterscheidung von Korper und Psyche anzusiedeln wire und den bloffen Korper
als Produkt eines Abstraktionsprozesses ansieht.

74

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

Ein fiir diesen Aufsatz besonders relevantes Theorem ist Mer-
leau-Pontys — ebenfalls an Husserl anschlieSende — Analyse der
fungierenden Intentionalitit. (Merleau-Ponty 1966, S.15; Hua 6,
S. 185f.) Intentionalitit ist nicht rein auf der Ebene von cogitationes
angesiedelt, sondern nahrt sich vielmehr aus einer fungierenden
Leiblichkeit, die eine grundlegende Orientierung in der Welt konsti-
tuiert. Merleau-Ponty spricht in diesem Zusammenhang zugespitzt
gar von einem »organischen Denken« (Merleau-Ponty 1966, S. 102),
wobei diese Terminologie Merleau-Pontys die Absicht zum Ausdruck
bringen und stiitzen soll, den Dualismus von res extensa (blofSem
Korper) und res cogitans (unkorperlichem Denken bzw. Geist) zu un-
terlaufen. Eine prdobjektive, non-thetische bzw. vorbewusste, d.h.
auch implizite Intentionalitit bedingt somit die Aktintentionalitt.

Damit hingen nun zwei wesentliche Charakteristika leiblicher
Existenz zusammen. Erstens ist fungierende Leiblichkeit urspriing-
lich sinnkonstituierend. Wenn Merleau-Ponty behauptet, der Leib
sei »Knotenpunkt lebendiger Bedeutungen« (1966, S. 182), so meint
diese Lebendigkeit des Sinns, dass derselbe vor der Konstitution ex-
pliziter und damit vergegenstindlichter Sinnkonstrukte und -kon-
zepte sich manifestiert. Sinn ist mithin eine Art und Weise eines leib-
lichen Verhiltnisses zur Welt, eine Weise der Kommunikation, die
darin besteht, Aufforderungen responsiv (d.h. durch leibliches Stel-
lungnehmen) Rechnung zu tragen. (Merleau-Ponty 1966, S. 168,
S. 221) Unser Sein-in-Situation (Merleau-Ponty 1966, S. 192) ist ein
situatives Antworten, der Leib gibt antwortend den Natur- und Kul-
turgegenstinden ihren Sinn (Merleau-Ponty 1966, S. 275), zumal der
Leib selbst sich als habituelles Wissen von der Welt ausnimmt. (Mer-
leau-Ponty 1966, S. 278) Es gibt also einen sich in der Erfahrung an-
bietenden Sinn, den wir feststellen, verfertigen konnen bzw. auch
miissen, denn Merleau-Ponty zufolge konnen wir nicht nicht Sinn
generieren. (Merleau-Ponty 1966, S. 16) Doch ist dies, wie der Autor
nur bedingt ausfiihrt, auch eine Frage des Gelingens, zumal die Er-
fahrung von Sinnlosigkeit oder beschrinktem Sinn und Un-Sinn
auch ihren Sinn hat, jedoch erleben wir dies als Scheitern, Unbehagen
oder gar Verzweiflung. Wir leben in und durch Sinn, und es ist eine
allgemein bekannte Struktur der Existenz, dass in letzter Konsequenz
mit dem Gelingen von Sinn diese Existenz selbst auf dem Spiel steht.
Dass dies auch normativ von Belang ist, mochte ich an dieser Stelle
nur andeuten; spiter werden wir eingehender auf die immanente

75

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

Normativitit leiblichen Existierens qua sinnkonstituierenden Welt-
bezugs zu sprechen kommen.

Diese Uberlegungen zu einer leiblichen Sinngenese fufSen auf
der Unterscheidung von aktuellem und habituellem Leib. (Merleau-
Ponty 1966, S. 107) Der Leib ist insofern Vehikel des In-der-Welt-
seins, als er durch seine ihm eigene Geschichte sedimentierte Ant-
wort- und Bedeutungsdispositionen als stumme Mdoglichkeiten
immer bereithilt (der habituelle Leib).¢ In den konkreten jeweiligen
Situationen wird diese leibliche hexis aktualisiert und gegebenenfalls
durch die Besonderheit dieser Situation modifiziert. Der habituelle
Leib gestaltet sich somit als eine Art dynamis, er stellt Moglichkeiten
zur Disposition (Merleau-Ponty 1966, S. 125) bzw. konstituiert er ein
Maoglichkeitsfeld (Waldenfels 1998, S. 204). Doch sollte hiermit klar
sein, dass die stummen Moglichkeiten die Wahrnehmung und primi-
re Responses sich nicht als personale Akte, sondern als anonymes
Geschehen manifestieren, das unsere Vorgeschichte bezeugt und er-
neuert (Merleau-Ponty 1966, S. 18, S. 278), primir bezogen auf die
Konstitution des Sinns des Wahrgenommenen.

Zweitens oszilliert unser fungierender Leib zwischen Leibsein
und Leibhaben (Plessner 1981) und ist dadurch einerseits — als Leib,
der ich bin — unmittelbares Willensorgan unserer spontanen Aktivi-
titen (Hua 4, S. 152), andererseits jedoch auch prinzipiell — als Leib,
den ich habe — durch eine unhintergehbare Fremdheit und Unverfiig-
barkeit gekennzeichnet. Waldenfels exemplifiziert diese Doppelnatur
des Leibes in seinem Buch »Sinnesschwellen« sehr anschaulich an-
hand des Blickphdnomens: »Ich bewege mich, indem ich bewege, was
sich bewegt.« (Waldenfels 1998, S. 165) Die fungierende Leiblichkeit
ist keine Zone des vollig Unzuginglichen, aber doch eine Zone des
bestindigen Mir-Entgleitens bzw. einer gewissen Vorgegebenheit.
Poltner bringt dies mit einer paradoxal anmutenden Formulierung

¢ Ein sprechendes Beispiel hierzu ist das von Merleau-Ponty selbst erwihnte Tanzen-
lernen, im Zuge dessen der Leib selbst die Bewegung erfasst und versteht (Merleau-
Ponty 1966, S. 172), zumal wir Bewegungsabldufe memorieren und automatisieren,
ohne einen bewussten (wiederholten) Mit- und Nachvollzug zu brauchen. Im Gegen-
teil wirkt das explizite Mitdenken beim Tanzen wohl eher hinderlich (dhnlich verhiel-
te es sich mit dem Spielen eines Instrumentes, dem Fahrradfahren oder anderen kom-
plexen, von uns jedoch bisweilen als ganz einfach erlebten Leibestitigkeiten).
Selbstverstindlich verleihen einschlidgige Kompetenzen des Tanzens, Musizierens
oder Radfahrens Situationen einen spezifischen Sinn — etwa wenn man daran denkt,
dass das Horen und Erleben von Musik durch Kenntnisse des Spielens eines Instru-
ments drastisch beeinflusst wird.

76

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

auf den Punkt: »[I]ch bin mein Leib, indem ich ihn habe.« (Péltner
2016, S. 23) Wir werden sehen, dass eine solche Dialektik von Ver-
fiigbarkeit und Unverfiigbarkeit des fungierenden Leibes nicht nur
unsere konkreten Wahrnehmungsprozesse, sondern auch die iiber-
greifende Dimension seiner zeitlichen Struktur betrifft.

3. Rhythmen der Existenz

Die Ordnung der Zeit resultiert aus Zasuren.
Bernhard Waldenfels (2000, S. 131)

Reinhold Esterbauer macht in seinem Aufsatz »Meine Zeit. Vorfra-
gen zu einer Phinomenologie menschlichen Werdens« darauf auf-
merksam, dass Husserl in seiner nicht zuletzt fiir Merleau-Ponty so
wirkméchtigen Grundlegung der Leibphinomenologie den Leib pri-
mar rdumlich denkt. (Esterbauer 2012, S. 530) Der paradigmatische
Wahrnehmungssinn, den Husserl als Anker seiner Uberlegungen
verwendet, ist der des Tastens, wie die tiberaus beriihmten Analysen
der Selbstberiihrung in den »Ideen Il« (Hua 4, S. 148f.) belegen. Im
Kontrast dazu bezieht sich Esterbauer auf das Phinomen des Er-
wachens (das nicht an einem einzelnen Sinn festzumachen ist), um
eine Leibzeit sichtbar zu machen, die diesseits des Bewusstseins sich
zutrigt (Esterbauer 2012, S. 533) und damit — im Rahmen einer fun-
gierenden Leiblichkeit — die Zeit des Bewusstseins allererst fundiert:

»Mein Leib ist nicht nur konstituiert als mein absolutes Hier in der Lokali-
sation, sondern auch als die individuelle Vorgabe meines Lebensablaufes
und seiner Rhythmik in der Temporalisation.« (Esterbauer 2012, S. 534)

In der Folge wird genau jene Rhythmik, von der Esterbauer hier
spricht — und die im Ubrigen bei Merleau-Ponty vage Andeutungen
erfihrt sowie bei Waldenfels in einigen Uberlegungen knapp elabo-
riert worden ist —, eine zentrale Rolle in der Reflexion auf die Norma-
tivitit der leiblichen Zeit spielen. Erwihnt sei aber zunichst noch,
dass der Verdacht sich nicht prima facie von der Hand weisen lasst,
eine dhnliche Kritik an der einseitigen Orientierung an der Raumlich-
keit des Leibes konnte auch bei Merleau-Ponty Giiltigkeit haben.
Einerseits ist sein Anschluss an Husserls Ausgang vom leiblich-
rdaumlichen Hier eindeutig. Andererseits hingt seine Leibphinome-
nologie nicht zuletzt an Begriffen wie dem des Korperschemas als

77

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

einem der zentralsten und meistrezipierten Begriffe der aktuellen De-
batte. Wihrend Husserl eine genuine Reflexivitdt des Leibes tiber die
Selbstberithrung denkt, geht es Merleau-Ponty um ein implizites
rdumliches Bewusstsein von unserem Korper, zumal die Teile dieses
Koérpers »ineinander eingeschlossen« (Merleau-Ponty 1966, S. 119)
sind und so eine iibergreifende Struktur bilden, die der cartesia-
nischen Deutung des Korpers als partes extra partes entgegensteht.
Mithin deutet sich an, dass Merleau-Ponty ebenfalls der Raumlich-
keit des Leibes einen gewissen Primat gegeniiber der Zeitlichkeit ein-
rdaumt. Doch gibt es andererseits gleichwohl einige Indikationen, die
hin zu einer genuinen Zeitstruktur des Leibes fithren. So verwendet
er bspw. Begrifflichkeiten wie die einer »leibhaftigen Gegenwart«
(Merleau-Ponty 1966, S.94) sowie einer »lebendigen Gegenwart«
(Merleau-Ponty 1966, S. 384) in einem speziellen Sinn. In beiden
Phrasen deutet sich an, dass es sich hierbei um eine zeitlich verstan-
dene Priasenz bzw. Aktualitit handelt, die sich auf der Ebene fungie-
render Leiblichkeit konstituiert und damit sicherlich nicht mit einem
chronometrisch verstandenen Jetzt koinzidiert. Eine leibhaftige Ge-
genwart meint die Anwesenheit eines Erfahrungsobjektes bzw. eines
leiblichen anderen, insofern davon eine leibliche Erfahrung gemacht
wird. Nur ein leibliches Selbst kann etwas oder jemanden als leib-
haftig da erfahren, und zwar in einem konkreten Moment innerhalb
zeitlicher Horizonte, zumal eine aufSerzeitliche Erfahrung eine inter-
dictio in adiecto wire’, sodass der Begriff der Gegenwart hier doppel-
deutig wird. Von lebendiger Gegenwart spricht Merleau-Ponty im
impliziten Rekurs auf Husserl und vermutlich auch Heidegger, wenn
er schreibt, dass dieselbe »zerrissen [sei] in die Vergangenheit, die sie
ibernimmt, und die Zukunft, die sie entwirft« (Merleau-Ponty 1966,
S. 384). Einerseits ist damit die klassisch phanomenologische Hori-
zontstruktur der Zeit mit angesprochen. (Merleau-Ponty 1966, S. 93)
Die Urimpressionen der Gegenwart sind eingespannt zwischen Re-
tention und Protention. (Hua 11, S. 184f.) Husserls bekanntes Bei-
spiel ist das einer Melodie. Wenn in Prousts »Recherche« Swann die
ersten Tone von Vinteuils Sonate hort, so erstreckt sich der Moment
gleichsam implizit iiber sich selbst hinaus. Die je vergangenen Tone
sind in kontinuierlich abnehmender Intensitit noch prasent, wahrend
die néchsten schon antizipiert werden in einem angenehmen Ge-
tithlszustand ausgelost durch Noch-nicht-Gehortes. Dies verweist

7 Siehe dazu den Beitrag von Schmidt in diesem Band.

78

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

auch auf einen Erwartungshorizont, der sich der Intentionalitdt
grundsdtzlich einschreibt. Schon in den »Logischen Untersuchun-
gen« spricht Husserl daher von Leerintentionen, die erfiillt oder ent-
tauscht werden konnen. (Hua 19/1, S. 566) Andererseits ist Merleau-
Pontys lebendige Gegenwart eben jene, die durch eine fungierende
Leiblichkeit konstituiert scheint und sich daher diesseits bewusster
Zeitpunkte und -abldufe befindet. Mit Waldenfels liefSe sich sagen,
dass der fungierende Leib nicht nur raum- sondern auch zeitbildend
ist. (Waldenfels 1998, S.34) Im Anschluss an Elisabeth Behnke
(2009) lieSe sich von einer bodily protentionality sprechen, im Rah-
men derer der Leib eine kommende Haltung, das je kommende
Engagement in einer gerade durch diese Haltung und dieses Engage-
ment sinnhaften Situation antizipiert.®

Diese urspriingliche Zeitkonstitution ist, wie bislang nur ange-
deutet worden ist, getragen von einer eigentiimlichen Rhythmik.’
Die lebendige Gegenwart ist zerrissen zwischen Vergangenheit und
Gegenwart gerade nicht in einer monotonen horizontalen Ebene,
vielmehr zeigt die leibliche Zeit ein vielfiltiges Relief, das die jeweili-
ge Gegenwart pradeterminiert. Jetzt (nicht misszuverstehen als Zeit-
punkt) ist eingebettet in einen Rhythmus von mehr oder minder
schnellem Ein- und Ausatmen, einem beruhigten oder beschleunig-
ten Herzrhythmus, Wachen und Schlafen (sowie Dammerphasen, die
als Zasuren zu beschreiben wiren), Aktivitdt und Ruhe, Wechsel der
Aufmerksamkeit und der Tétigkeit (es ist allgemein bekannt, dass
Konzentration und angestrengtes Titigsein ohne Pausen nicht aus-
kommen), dichte Zeit des Tuns und offene Zeit des Flows (Paletta
2016, S. 216), Geselligkeit und Fiir-sich-sein, Jahreszeitenwechsel etc.
Damit zeigt sich, dass vor allem Rhythmen der Existenz mit langeren
Intervallen sehr hiufig einen Wechsel von Spannung und Ent-Span-
nung markieren. Dariiber hinaus wire noch darauf hinzuweisen, dass
sich diese Rhythmen nicht grundsitzlich ohne die Dialektik von ak-
tuellem und habituellem Leib denken lassen. Denn sie geschehen in

8 An dieser Stelle sei Philipp Schmidt fir hilfreiche Hinweise zur leiblichen Proten-
tionalitdt gedankt.

% Anzumerken wire, dass die Auseinandersetzung mit einer solchen Rhythmik als
unzeitgemifle Betrachtung erscheinen muss, zumal Waldenfels wohl zu Recht fest-
stellt, dass mit der Neuzeit eine forcierte (wiewohl aus meiner Sicht nicht unbedingt
neue) Zerstiickelung leiblicher Prozesse in vitale physiologische Teilprozesse einsetzt
(Waldenfels 1998, S. 67), die eine Rede von Rhythmen auf héheren Organisations-
ebenen (eben des Leibes) als metaphysisch oder gar mythisch erscheinen lsst.

79

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

Situationen und nicht ohne unser Zutun, habitualisieren sich aber
bisweilen auf lange Sicht (z.B. in Schlafrhythmen und Tagesrhyth-
men) und bilden dann eine hexis aus, die implizite Grundrhythmen
manifest macht.

Das schon erwihnte Sein-in-Situation bekommt folglich einen
spezifisch zeitlichen Charakter, der unsere Kommunikation mit der
Welt, unser responsives Verhiltnis zu anderen und anderem struktu-
riert und organisiert. Morgens und abends sind wir affizierbarer und
vulnerabler als mittags. Ubermiidet wird alles schwer, frisch aus-
geruht sieht die Welt buchstiblich schon (wieder) ganz anders aus.
Das heifst, dass die existentiellen Rhythmen unseres leiblichen In-
der-Welt-seins den Sinn des Erfahrenen mitbestimmen, zumal nicht
nur die Situationen des Miide- oder Ausgeruhtseins fiir sich genom-
men, sondern in ihrem Wechsel sinnkonstitutiv sind.

Dies betrifft auch habitualisierte, d. h. generelle Sinnstrukturen,
die iiber jeweilige Situationen hinausgehen. Merleau-Ponty macht
klar, dass unsere Gewohnheit (qua habitueller Leib) als Aneignung
eines Bedeutungskerns zu verstehen ist. (Merleau-Ponty 1966,
S. 177) Somit legt sich die These eines Chiasmus von Rhythmus und
Sinn nahe, zumal die geordnete Wiederkehr des Gleichen (Walden-
fels 1998, S. 651.), das Kommen und Gehen eines Phinomens, die
Struktur des etwas als etwas (Hua 11, S. 326), das Scharnier des apo-
phantischen Als, grundlegend konstituiert. Die Konstitution des sedi-
mentierten Sinnes ist selbst eine leiblich-zeitliche Genese. Dabei ist
zu bedenken, dass das Wie dieser Konstitution nachhaltig wirksam
ist. Was im Stakkato angeeignet ist (z.B. das fiir eine Priifung eilig
und kurzfristig Eingetrichterte), erschliefSt dauerhaft andere Perspek-
tiven und Horizonte als das langsam Erlernte und Geiibte.

Doch bleibt zu bedenken, dass sich der habituelle Leib mit seinen
immanenten Zeit- und Sinnstrukturen im aktuellen Leib vollzieht.
Dabei scheint es so zu sein, dass diese Aktualisierung sich als respon-
sives Geschehen deuten lédsst, das ein je angemessenes Quantum an
Zeit braucht. Die Aufforderung, die eine jeweilige Erfahrung darstellt
(Merleau-Ponty 1966, S.168), will iibernommen werden in einer
addquaten Art und Weise, sowohl in der Zerdehnung der Gegenwart
(in der Langeweile) als auch in der Kompression dieser Gegenwart
(im Stress) wird der tiber den habituellen Leib eigentlich disponible
Sinn des Erfahrenen eigentiimlich fragil. Wenn ich zu lange oder zu
oft (innerhalb kurzer Zeit) iiber ein Problem meditiere, beginnt sein
Sinn zu zerfallen — dhnlich wie Hugo von Hofmannsthals Worte, die

80

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

nach oftmaliger Repetition wie modrige Pilze im Mund zerfallen.
(Hofmannsthal 2000) In der Uberbeschiftigung mit unterschied-
lichen Tatigkeiten wird die Auseinandersetzung zum bloflen Abha-
ken. Dann gleitet unsere Aufmerksamkeit an den Dingen ab wie an
glatten Oberflichen.

Dabei scheint der Leib in einer eigentiimlichen Dialektik von
Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit zu fungieren. Einerseits bildet
dieser Leib Merleau-Ponty zufolge einen angeborenen Komplex, des-
sen Eigenrhythmik und Eigendynamik uns Grenzen auferlegt. (Mer-
leau-Ponty 1966, S. 108f.) Es gibt leibliche Rhythmen vom Herz-
schlag iiber Aufmerksamkeitsspannen bis hin zu Schlafbediirfnissen,
die wir bis zu einem gewissen Grad nur hinnehmen konnen. Anderer-
seits wissen wir, dass man durch autogenes Training Einfluss auf leib-
liche Prozesse nehmen kann, man seine Aufmerksambkeit trainieren
kann, nicht acht Stunden pro Tag schlafen muss'® und Routinen ein-
tiben kann, die uns schneller werden lassen in unseren Titigkeiten.
Doch sind dies keine Aufhebungen, sondern nur Manipulationen
leiblicher Grenzen. Alles Verfiigen iiber unseren Leib spielt sich vor
dem Hintergrund einer prinzipiellen Unverfiigbarkeit dieses Leibes
ab. (Poltner 2016, S. 23 f.; Esterbauer 2012, S. 536)*

4. Der vulnerable Leib — Leiblichkeit und Normativitit

Bevor ich abermals der Zeitlichkeit des Leibes im Hinblick auf ihre
ethische Relevanz folge, werde ich nun im Zuge eines Blickwechsels
auf die generelle Normativitit leiblicher Existenz zu sprechen kom-
men. Zwar ist die Tendenz grofs, den (bloflen) Kérper naturalistisch
zu beschreiben als ein »etwas« (Delhom 2011, S. 100), doch fuf3t ge-
rade die Erfahrung von Verletzung und Verletzlichkeit auf der Ge-
wissheit, keinen bloff im Raum ausgedehnten Gegenstand betroffen
zu sehen, sondern jemanden, der vulnerabel ist. In diesem Zusam-

10 Eines der merkwiirdigsten Beispiele einer solchen Manipulation leiblicher Rhyth-
men ist wohl Hans Blumenbergs Gewohnheit, nur noch sechs Mal pro Woche zu
schlafen, um die im Zweiten Weltkrieg (u.a. durch Lagerhaft) versdumte Zeit nach-
zuholen.

I Diese Unverfiigbarkeit ist freilich am drastischsten im Phidnomen des Alterns
sichtbar. (Esterbauer 2012, S. 535; Péltner 2016, S. 25) Trotz mannigfacher Unterneh-
mungen, den Alterungsprozess zu verzogern, ist prinzipiell kein Kraut gegen das
Altern gewachsen.

81

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

menhang ist es wichtig, die leibliche Vulnerabilitit etwas genauer in
den Blick zu nehmen. Erstens ist darauf hinzuweisen, dass diese Vul-
nerabilitit in der immer hereinstehenden Maglichkeit einer je ge-
samtleiblichen Betroffenheit besteht. Schmerzen im Fuf$ zu haben,
bedeutet gerade nicht, blof3 zu denken, dass dieser Fuf$ weh tue (Mer-
leau-Ponty 1966, S. 119); vielmehr sind wir als Ganze diesseits der
Scheidung in Korper und Geist existenziell betroffen. Zweitens, da-
mit in direkter Verbindung stehend, wire auch die Beschreibung,
mein Fuf$ schmerze, nachgerade irrefithrend, zumal ich Schmerzen
daselbst verspiire, also ich Schmerzen habe und nicht der Fuf3. (Del-
hom 2011, S. 102) Drittens ist diese leibliche Betroffenheit mitnich-
ten ein bloSes Faktum. Merleau-Ponty zufolge ist mit dem Ausgang
von der Erfahrung ein methodischer Zugang zum Sein gewihlt, der
den sogenannten naturalistischen Fehlschluss unterwandert. Es ist in
unserer unmittelbaren Erfahrung die Scheidung in das, was ist, und
das, was sein soll, noch nicht getroffen (Merleau-Ponty 1966, S. 259)
— wodurch klar zu sein scheint, dass es in dieser Dimension noch
keine Distinktion in Ontologie und Ethik gibt, was Merleau-Ponty
allerdings nicht niher ausfiihrt. Dies gilt natiirlich vor allem fiir Ver-
sehrungen, wie wir auch bei Pascal Delhom nachlesen konnen: »Aus
der Perspektive des Erleidens sind Verletzungen etwas, was nicht sein
soll.« (Delhom 2011, S. 96) Denn das Erleiden ist keine blofle Erfah-
rung, sondern eine Storung bzw. ein Einbruch in unser In-der-Welt-
sein. Dies betrifft korperliche Verletzungen ebenso wie Krankungen
oder auch die Verweigerung von Anerkennung. (Butler 2009) Beide
Formen des Betroffenseins wirken auf unsere leibliche Existenz als
Beeintriachtigung und fithren zu einer negativen Verinderung unse-
rer leiblichen Kommunikation mit der Welt:

»Sie [die Verletzung] stort unsere Stellung als Subjekte von Erfahrungen
und Handlungen. Sie beeintrichtigt unsere Empfindsamkeit und unsere
Méglichkeiten. Deswegen soll sie nicht sein.« (Delhom 2011, S. 97; Ein-
fiilgung und Hervorhebung: M. H.)

Die Quelle der Normativitit liegt hier weder in abstrakten Normen
noch in der moralischen Infrastruktur eines bestimmten Ethos, son-
dern in der Leiblichkeit (als Kommunikation mit der Welt, den ande-
ren und sich selbst) als solcher. Wie auch Levinas bekanntermafSen
verschiedentlich zum Ausdruck gebracht hat, ist es gerade die Vulne-
rabilitit und Mortalitit des Leibes (Levinas 1983, S.222f; 1987,
S. 286), die jenes Verpflichtetsein konstituiert, das bei diesem Autor

82

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

sein ganzes Werk hindurch zentral bleibt. Sie markiert den Grund
jener Nicht-Indifferenz (Levinas 1992, S. 105), die sich unweigerlich
einstellt durch die Konfrontation mit dem Anderen als eines leib-
lichen Wesens. Normativitit erwichst also aus der Leiblichkeit, und
zwar gerade nicht aus irgendwelchen besonderen Kompetenzen (wie
etwa bei Kant die Autonomie als Grund der Wiirde oder das Selbst-
bewusstsein im bewusstseinstheoretischen Personenbegriff im An-
schluss an Locke), sondern aus der Vulnerabilitit und der damit ver-
bundenen Angewiesenheit und Ausgesetztheit. Im Rekurs auf Judith
Butler, die in einigen ihrer rezenten Schriften dieses Konzept genauer
bedacht hat, kann diese Vulnerabilitit als grundlegendes Phinomen
beschrieben werden, das unsere primire Sozialitit als leibliche Wesen
konstituiert und zugleich normativ grundiert. »[I]n its surface and in
its depth, the body is a social phenomenon: it is exposed to others.«
(Butler 2009, S. 33) Vulnerabel ist der Leib, weil er einen Eingriff in
die offenen Moglichkeiten des Handelns, ja in die basale Aktivitit des
Leibes als eines unmittelbaren Willensorgans, prinzipiell immer zu-
ldsst. Schon unsere Sinnesorgane lassen es als unméglich erscheinen,
nicht affizierbar, damit aber potentiell auch (in unserem Welt- und
Fremdbezug) storbar zu sein. (Merleau-Ponty 1966, S. 198) Dies um-
fasst sowohl die direkten korperlichen Verletzungen, die, wie schon
angedeutet worden ist, unser In-der-Welt-sein als Ganzes betreffen,
als auch Krinkungen und Missachtungen sowie nicht zuletzt unsere
gelingende, scheiternde oder auch erzwungene Synchronisation mit
anderen. Wenn der Leib immer auch anderen Rhythmen gehorcht als
seinen eigenen (Waldenfels 1998, S. 73) — und dieser Bezug zu ande-
ren internalisiert werden kann und sich in den Selbstbezug ein-
schreibt, wie Butler andeutet, wenn sie den Leib als sozial in its depth
beschreibt —, so sind wir als zeitliche Wesen versehrbar.

5. Arhythmien — Die Verletzlichkeit leiblicher Rhythmen

In einem letzten Schritt meiner Ausfithrungen soll nun diese Vulne-
rabilitit leiblicher Rhythmen und ihre spezifische Normativitat kon-
kret ausbuchstabiert werden, soweit dies der Umfang eines solchen
Artikels zuldsst. In diesem Zusammenhang erscheint es angezeigt,
zunichst noch einmal auf die Sozialitit des Leibes zu fokussieren.
Mit Butler hat sich oben schon angedeutet, dass unsere Verhaltens-
dispositionen unserer individuellen leiblichen Geschichte der Ver-

83

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

hiltnisse zu anderen ebenso geschuldet sind wie unser nur vermeint-
lich héchst privates Verhiltnis zu uns selbst. Eine grundlegende Of-
fenheit fiir Syn-chronisation bestimmt uns als leibliche Wesen, so-
wohl auf der Ebene des habituellen als auch des aktuellen Leibes.
Auch Andrea Paletta schenkt dem Phinomen der Synchronisation
von Zeit in Resonanz mit der sozialen (sowie auch der faktischen)
Umwelt besondere Beachtung. (Paletta 2016, S. 219) Sie macht darauf
aufmerksam, dass geteilte Rhythmen der Existenz schon friiheste Le-
bensphasen bestimmen. In vorgeburtlichen Phasen sind Kinder be-
reits eingelassen in die miitterliche Leiblichkeit und ihre Bewegungs-
rhythmen (gemeint sind hier sowohl Aktivitit und Ruhe sowie die
rhythmische Bewegung des Gehens oder Schaukelns selbst), den
Herzrhythmus, die Darmperistaltik — schon die frithesten Bindungs-
erfahrungen sind daher an gemeinsame Rhythmen gekniipft. (Paletta
2016, S. 221) Durch unser noch vor der Geburt beginnendes Mitsein
mit anderen (bzw. das habitualisierte Miteinandertitigsein, das spezi-
fische gemeinsame Rhythmen prigt), durch generelle soziokulturelle
Gegebenheiten wie kulturspezifische Geschwindigkeiten und Anfor-
derungen oder auch durch besondere soziale Rollen und ihre Zeit-
struktur sind wir bisweilen zutiefst geprigt.

Die Sozialitit erweist sich als inkorporierte, meine eigene Leib-
lichkeit wird zum Trager sozialer Bedeutungen auch auf der Ebene
leiblicher Rhythmen. Dies setzt sich in allen spiteren Lebensphasen
fort. Dichte und bisweilen stark normierte Rhythmen in Berufsbil-
dern wie dem Management oder Sozialberufen (um nur zwei oft zi-
tierte Beispiele zu nennen) firben darauf ab, ob und wie jemand Zeit-
spannen und Zeit-Stress erlebt; in umgekehrter Richtung gilt
Namliches fiir monotone Titigkeiten und Unterforderung am Fliefs-
band oder im Callcenter. Doch sind es nicht nur berufliche Tatigkei-
ten, die so oft herangezogen werden, um Zeitstruktur und Zeitdruck
exemplarisch zu beschreiben, sondern auch generell sozial bestimmte
Abliufe, die in unterschiedlichsten Bereichen ab dem Kindesalter be-
stimmen, welche Zeit(-rhythmen) zum Gemeinsam-Sein, zur Kon-
zentration, zur Mufle, zum Lernen usw. bestimmt seien. So bildet
sich eine gerade nicht blofS natiirliche, sondern auch sozial und kultu-
rell geprigte, gleichwohl aber unverwechselbare je eigene Gegenwart
als sinnlicher Welt-, Fremd- und Selbstbezug, als der ich bin. (Ester-
bauer 2012, S. 542) Dass wir von friihesten Phasen unserer Ontoge-
nese an Wesen unter Einfluss des Sozialen sind, bedeutet also nicht,
dass es keine Singularitit — auch und gerade im Hinblick auf Zeit —

84

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

gibt: »Jeder hat die ihm eigene Zeit, die sich in unterschiedlichen
Rhythmen oder Abliaufen und Zeitmaflen entfaltet.« (Esterbauer
2012, S. 544) Doch ist diese Singularitit eben niemals in sich abge-
schlossen, sondern immer auf andere bezogen und damit — wie schon
angedeutet — offen und gestaltbar, jedoch damit auch verletzbar, zu-
mal die Verfiigbarkeit zeitlicher Rhythmen an die Grenze der Unver-
fiigbarkeit stofSen kann.

An einer Stelle in »Frames of War« deutet Butler mit ihrer Ter-
minologie gar an, dass wir bis zu einem gewissen Grad im Sinne
einer téchne zurichtbar sind: »[T]o be a body is to be exposed to social
crafting and form.« (Butler 2009, S. 3) Fiir uns ist diese Feststellung
insofern relevant, als wir damit insbesondere Techniken des Ge-
brauchs und Missbrauchs von Rhythmen der Existenz in den Blick
bekommen. Diese Techniken bestehen manchmal in offener Aus-
iibung z. B. von (Zeit-)Druck und Wettbewerbsvorgaben, manifestie-
ren sich aber oftmals auf eine sehr subtile Weise, die sich eben in der
un- oder vorbewussten Internalisierung fremder Zeitstrukturen
ebenso ausdriicken kann wie in der vermeintlich oder wirklich wohl-
wollenden Miteinbeziehung in gemeinsame Praktiken, fiir die wir
aufgrund unserer grundlegenden Interdependenz mit anderen emp-
fanglich bleiben. (Butler 2009, S. 44) Schon nicht besonders subtile
Phidnomene wie das gemeinsame Marschieren oder (rhythmische)
Skandieren, von dem zu distanzieren sich selbst dem reflektierten
Menschen bisweilen als schwierig erweist, sind typische und erprobte
Techniken des Zugriffs auf individuelle Leibzeitlichkeit, die eigen-
stindige Entscheidungen und Verhaltensweisen unterwandern kon-
nen und schon auf der Ebene von Erleben und Sinngenese wirksam
sind. Viel impliziter entfalten jedoch etwa in der lebensweltlichen
Normalitit sowie im Arbeitsrecht verankerte Vorgaben von Arbeits-
und Tagesrhythmen eine Machtstruktur, die sich als bedeutsame Ein-
schnitte in diese Dimension der leiblichen Integritit erweisen kon-
nen. »Zeit als objektives Pflicht- und Planungsmoment, als Takt-
geber, wird dem personlichen Rhythmus iibergestiilpt.« (Paletta
2016, S. 223) Dabei muss aber eben nicht unbedingt ein expliziter
Zwang von aufSen ausgeiibt bzw. erlebt werden. Gerade weiche, noch
dazu als normal angesehene Praktiken, die in Richtung einer indivi-
duellen Flexibilitit gehen und vermeintlich fiir die Einzelne oder den
Einzelnen Spielrdume lassen, konnen hier im Hinblick auf die Vul-
nerabilitit personlicher Rhythmen ethisch problematisch werden.
Die Internalisierung von normalem Arbeitstempo und normalem

85

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

Arbeitspensum oder normalen Fihigkeiten des Multitaskings wirken
dann als vorbewusster Zwang, der nicht von auflen zu kommen
scheint. Man arbeitet, wie man eben arbeitet. Man ist ja flexibel
und kann auch am Wochenende einarbeiten, was die Kinderbetreu-
ung unter der Woche verunmdglicht hat. Paletta zeigt, dass sich schon
tiberall anzutreffende Kalender oder day planner sehr leicht als
Selbstzwangtechnologien verstehen lassen. (Paletta 2016, S.226)
Dies bildet nur eines von vielen Exempeln einer hyperbolischen In-
ternalisierung von Normen, die der eigenen Existenz ihr Anforde-
rungsprofil aufprigen.

Ersichtlich wird neuerlich die oben genannte Dialektik von Ver-
fiigbarkeit und Unverfiigbarkeit leiblicher Rhythmen. Denn natiir-
lich kann man, wie oben schon erwihnt worden ist, die eigene und
fremde Zeitstruktur mit unterschiedlichen Techniken beeinflussen
und dadurch Optimierung (wovon auch immer) anstreben, ohne dass
damit gleich die eigene oder fremde Integritit in Mitleidenschaft ge-
zogen wire. Doch st6ft die prinzipiell unhintergehbare Interdepen-
denz von Rhythmen an die normative Grenze singuldrer Vulnerabi-
litdt, wenn diese Rhythmen tiberdehnt oder allzu stark komprimiert
werden. Wo die Synchronisation mit anderen unser In-der-Welt-sein
zu korrumpieren beginnt, schlidgt sie um in Gewalt. Es kénnen sich
unter dem Deckmantel der Normalitit von Anforderungen im Hin-
blick auf die zur Verfiigung stehende Zeit Formen struktureller Ge-
walt (Young 2004) verbergen. Die Dissonanz zwischen der objektiven
und der subjektiven Zeitstruktur erzeugt dann im Individuum eine
Arhythmie, die eine Beeintrichtigung variablen Grades nach sich zie-
hen kann — von einem momentanen Stressgefiihl bis hin zu Burnout
und chronischen Erschopfungszustinden oder Depressionen. Mit
Schmidt lief3e sich hier auch von einer habitualisierten, widerspriich-
lichen Struktur der leiblichen Protentionalitit sprechen?, die auf der
Ebene fungierender Intentionalitit gleichsam unterhalb der Ebene
bewusster Entscheidungen eben diese Entscheidungen und ganz ge-
nerell unseren Bezug zur Welt, zu den anderen und zu uns selbst
priadeterminiert.

Damit manifestiert sich ein Eingriff® in den Moglichkeitsspiel-

12 Siehe dazu den Beitrag von Schmidt in diesem Band.

1 Interessant ist, dass dieser Eingriff bisweilen weder eindeutig von auflen noch vom
Individuum selbst kommt. Selbst- und Fremdbezug sind hier miteinander chiasma-
tisch verschrinkt.

86

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

raum des leiblichen Selbst sowohl in der (nicht nur im metaphori-
schen Sinne) ldhmenden Langeweile als auch im (ebenso nicht nur
im metaphorischen Sinne) Taumel der Beschleunigung, im Stress.
Beide Phénomene stellen, zumindest wenn sie linger andauern,
Versehrungen dar, weil sie als unwillkommene Storungen des In-
der-Welt-seins erlebt werden. Die konkreten Folgen von Arhythmien
sind prinzipiell hinldnglich bekannt, wenn man bedenkt, dass vor
allem die Beschleunigung und Kompression von Rhythmen als Pro-
blem in den letzten Jahrzehnten ins kollektive Bewusstsein ein-
gedrungen sind und die Aufmerksamkeit etwa auf das Burnout-
Syndrom drastisch erhoht haben. Selbiges geht einher mit Symp-
tomen wie reduzierter Leistungsfahigkeit, emotionaler Erschépfung,
dem Abbau kognitiver Produktivitit, zunehmender Entscheidungs-
unfihigkeit, Desorganisation von Alltagsaktivititen, verringerter
Flexibilitit, Uberforderung der Anpassungskapazititen sowie Deper-
sonalisation; ferner kommt es hiufig zur Schwichung der Immun-
reaktion, Verdauungsproblemen, Herz-Kreislauf-Storungen, Atem-
beschwerden usw. Der Peak wird gebildet durch die Erfahrung einer
existentiellen Leere bzw. Verzweiflung (einem Sinnverlust!), die im
volligen seelisch-korperlichen (d.h. leiblichen) Zusammenbruch
miinden kann. (Paletta 2016, S. 213)

Aber auch eine Zerdehnung von Rhythmen der Existenz ist nicht
unproblematisch und stellt eine Beeintrichtigung dar, die an die
Vulnerabilitat des Leibes riihrt. Jennifer Sommers und Stephen Voda-
novich berichten von einer signifikanten Zunahme an Symptomen
wie Bluthochdruck, gestorten Immunantworten, Atembeschwerden,
Angststorungen oder Depression durch monotone Beschiftigung und
Unterforderung. (Sommers/Vodanovich 2000) Es zeigt sich demnach,
dass die Skala der erlebten Beeintrachtigung durch die Arhythmie in
beiden Extremen sehr dhnlich ausfallt.

Nun mochte ich mich noch mit der Art der Vulnerabilitat aus-
einandersetzen, die durch die Storung aktueller wie auch habitueller
zeitlicher Rhythmen sichtbar wird. Zwar scheint es auf den ersten
Blick klar, dass es um die Selbst- oder Fremdausbeutung von Energie-
ressourcen geht, doch scheint mir das im Hinblick auf Zeitlichkeit nur
ein spezifisches Moment zu sein, das nicht die tibergreifende existen-
tielle Dimension der singuliren Rhythmik zu fassen vermag. Ich
mochte daher die These vertreten, dass sich durch aufoktroyierte
Zeitstrukturen nicht blofle Erschopfung einstellt (das wire im Zu-
sammenhang mit Langeweile vielleicht auch gar nicht sonderlich

87

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

plausibel), sondern, wie oben durch den Verweis auf die chiasmati-
sche Verflechtung von Rhythmik und Sinn schon angedeutet worden
ist, leibliche Sinnstrukturen korrumpiert werden.

Merleau-Ponty zufolge ist Sinn als die Art und Weise des Ver-
hiltnisses zur Welt (Merleau-Ponty 1966, S. 221) zu verstehen — das
heif3t, wenn Leiblichkeit bedeutet, durch und durch Verhiltnis zur
Welt zu sein, stehen wir in unserer Existenz zur Ginze auf dem Spiel,
falls sich Sinn nicht oder nur eingeschrinkt generieren ldsst. Wie
schon erwihnt, lisst sich Sinn als etwas verstehen, was in einem leib-
lich-responsiven Stellungnehmen zu den Aufforderungen des Begeg-
nenden entsteht. Wenn uns nun die Méglichkeit genommen wird,
auf geeignete Weise und in angemessener Rhythmik responsiv Stel-
lung zu beziehen, ist die Generierung von Sinn eingeschrankt oder im
extremsten Fall sogar verunméglicht. Merleau-Pontys These, wir sei-
en zum Sinn »verdammt« (Merleau-Ponty 1966, S. 16), bedeutet,
dass der Leib, der ich bin, als »sein Gleichgewicht suchendes Ganzes
erlebt-gelebter Bedeutungen« (Merleau-Ponty 1966, S. 184) immer
unter der Aufgabe, gleichsam einer impliziten Teleologie, steht, Sinn
festzustellen bzw. zu ergreifen. Dabei rekurrieren wir implizit auf den
habituellen Leib, sodass sich in der je konkreten Auseinandersetzung
bzw. Kommunikation mit der Welt unser stummes Wissen von der
Welt (qua habitueller Leib) aktualisiert und expliziert bzw. Sinn fiir
uns iiberhaupt entsteht. Dieses Ergreifen von Sinn gehorcht und
spielt sich ab in leiblichen Rhythmen, die determinieren, was fiir
einen und wie wir Sinn generieren bzw. was unserer Aufmerksamkeit
entgleitet und damit mehr oder minder sinnlos bleibt. Dies betrifft
auf genereller Ebene den Doppelrhythmus von Aufmerksamkeit und
Unaufmerksamkeit (Waldenfels 1998, S. 82), der die conditio sine qua
non des Aufmerkens tiberhaupt bildet. Es gibt keine umfassende Auf-
merksambkeit, denn sie manifestiert sich gerade darin, dass etwas auf-
fillig wird, indem mir anderes entgeht. In aktuell ebenso wie in habi-
tuell stark beschleunigten oder verlangsamten Rhythmen beginnt
diese Doppelstruktur zu schillern. In der Beschleunigung wie in der
Langeweile verblasst das Relief der Aufmerksamkeit, und die Aus-
einandersetzung mit der Welt findet keinen Halt in den einzelnen
Erfahrungen und Begegnungen. Mit Merleau-Ponty konnen wir sa-
gen, dass die Welt beginnt, ihre Physiognomie einzubiiflen. (Mer-
leau-Ponty 1966, S.159) Jene Produktivitit der Aufmerksamkeit,
von der der franzdsische Phinomenologe behauptet, dass sie ein iiber-
schaubares perzeptives oder geistiges Feld schaffe (Merleau-Ponty

88

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

1966, S. 491.), wird minimiert, wenn sie situativ oder auch habituell
in allzu schnelle oder allzu langsame Strukturen gepresst wird. Damit
in engem Zusammenhang steht die genannte Responsivitit unserer
Auseinandersetzung mit den Dingen der Welt, die in der Feststellung
von Sinn, im Wahrnehmen des sich anbietenden Sinnes kreative
Ziige aufweist. (Waldenfels 2000, S.207) Wem sich kein Relief des
Gegebenen bietet, die oder der bleiben wenige Ankniipfungspunkte
fiir ein kreatives Umgehen mit Situationen. Dann geschieht entweder
Seinesgleichen (in der Beschleunigung), weil auf Bewihrtes und eben
nur Bewihrtes zuriickgegriffen werden muss, oder irgendetwas (in
der Zerdehnung der Zeit), weil die Aufmerksamkeit gleichsam arbi-
trir zu fluktuieren beginnt (als fungierende Aufmerksambkeit). (Mer-
leau-Ponty 1966, S. 253)

Im Hinblick auf habitualisierte Beschleunigung wird dies in be-
sonderem MafSe deutlich anhand des folgenden Zitats eines Burnout-
Patienten: »Ich mochte nicht immer alles bis aufs Letzte in die Zeit
[...] hindriicken miissen, bis alles so zusammengepresst ist, dass kei-
ne Textur mehr erkennbar ist.« (Meckel zitiert nach Paletta 2016,
S. 217) Die Storung oder gar Zerstorung der Textur durch radikale
Beschleunigung miindet in einer Amorphie der Erfahrung, aus der
sich kein sinnvolles, affektiv lohnend erscheinendes Etwas mehr er-
hebt. Zuletzt wird noch das Leben selbst als sinnlos erlebt. Im anderen
Extrem der Langeweile bzw. auch in einer sich habituell z.B. in der
Hospitalisierung dehnenden Zeit mit minimiertem Inhalt ereignet
sich etwas in gewisser Hinsicht Ahnliches: die Einebnung der Erfah-
rung, in der sich kaum mehr ein affektives bzw. sinnhaftes Relief

mehr bildet.

»Der Permanenzanspruch von auflen'* zerstiickelt und zerreifit jene Zeit,
welcher der personliche Lebensprozess zu folgen sucht, zerhackt und ver-
vielfacht sie, bis kein erkennbarer Prozess, sondern nur mehr Intervalle, ja
Bruchstiicke verbleiben, d.h. Handlungen, die sich beliebig — ohne Impuls
und Zielvorgabe — in alle Himmelsrichtungen zerstreuen.« (Paletta 2016,
S. 224)

Da aber Sinn den Kern einer als gelingend erlebten Existenz — des
guten Lebens — bildet, ist damit eine Dimension der Normativitit
par excellence bertihrt. Dies betrifft auch die eigene Moralitit, die

14 Dies konnte auch ein inneres Auflen sein, das sich durch internalisierte, aber doch
fremde, weil inaddquate Anspriiche konstituieren wiirde.

89

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

sich in diesen umfassenden Bogen an Lebenssinn einreiht. Wenn die
Zeit nicht mehr bleibt, Entscheidungen nach bestem Wissen und Ge-
wissen zu treffen, oder die Zeit so zerdehnt ist, dass das Wie und
Wann des Entscheidens bedeutungslos wird, aber auch wenn sich
Normalismen einschleichen, die jedem responsiven Verhalten von
vornherein ihren Stempel aufdriicken und dadurch Responses zu blo-
8en Reaktionen machen, so wird das eigene, eigentlich sinngenerie-
rende Verhalten zum bloflen Ab-handeln. Damit wird genau jene
Freiheit unterwandert, von der Waldenfels meint, sie manifestiere
sich in der Art und Weise, wie wir etwas in den Blick geraten lassen
(Waldenfels 2000, S.197), um dann in einer angemessenen Aus-
einandersetzung — responsiv — Verantwortung zu iibernehmen.

6. Conclusio: Die spezifische Normativitit von Leibzeit

Leibliche Rhythmen bestimmen unser Verhiltnis zur Welt, zu ande-
ren und zu uns selbst. Sie markieren eine grundlegende Dimension
der Offenheit einerseits im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit
den Phinomenen, die sich uns in der Erfahrung bieten (inklusive der
Sozialitit). Weil wir im Doppelrhythmus von Aufmerksamkeit und
Unaufmerksamkeit den Dingen begegnen, sind diese Begegnungen
gerade nicht auflerhalb zeitlicher Strukturen zu denken. Da Sinn
Merleau-Ponty zufolge immer aussteht und uns zur Feststellung no-
tigt (Merleau-Ponty 1966, S. 18), sind wir an diese zeitlichen Struk-
turen gebunden. Dieses Feststellen geschieht in und durch diese
Rhythmik, und eine Stérung korrumpiert die Kreativitiat und Pro-
duktivitdt unseres responsiven Stellungnehmens im Hinblick auf die
Welt, die anderen und uns selbst.

Jedoch sind die leiblichen Rhythmen nicht starr vorgegeben,
sondern sind durch unsere leibliche Geschichte habitualisiert und im
Rahmen des aktuellen Leibes kontingent. Zwar bin ich mein Leib,
zugleich habe ich ihn; Plessner paraphrasierend, konnte man nun
auch sagen, dass ich meine Zeit bin, zugleich meine Zeit jedoch auch
habe. Damit ist eine zweite Form der Offenheit markiert, die einen
Zugriff durch mich und andere erméglicht. Das hitte per se nichts
moralisch Anriichiges. Mein Leben ist mir ja grundsétzlich zum Voll-
bringen aufgegeben; ich kann (und muss) iiber meinen Leib verfiigen.
(Poltner 2016, S.23) Es gibt kein Leben ohne Lebensfithrung. Ein
unhintergehbares Mitsein mit anderen macht es noch dazu unmog-

90

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rhythmen und Arhythmien der Existenz

lich, nicht auch Einfluss auf meine Rhythmen durch diese anderen
mitzuberticksichtigen, die durchaus durch Wohlwollen und Unter-
stiitzung geprigt sein konnen. Doch schillert ein solcher potentieller
Zugriff durch mich und andere zwischen Fiirsorge und der Méglich-
keit von Gewalt. Die Vulnerabilitit der leiblichen Existenz zeigt sich
vielleicht gerade dadurch, dass wir nicht nur auf der Ebene korper-
licher Verletzbarkeit versehrt werden konnen, sondern in unserem
Bezug zur Welt, zu anderen und zu uns selbst. Da dieser Bezug ge-
nuin zeitlich ist und die Genese von Sinn erméglicht, steht unsere
Existenz zur Ginze auf dem Spiel, wenn sich Arhythmien der Erfah-
rung und des In-der-Welt-seins einstellen. Mithin ist die Zeitlichkeit
des Leibes eine Grunddimension der Vulnerabilitdt tiberhaupt, die
eine Normativitit manifestiert, die sich diesseits von moralischen
Prinzipien und der moralischen Infrastruktur des gelebten Ethos ma-
nifestiert.

Literatur

Aho, K. (2010): Heidegger's Neglect of the Body, New York: Suny.

Alloa, E. [u.a.] (Hrsg.) (2012): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitiit eines
Konzepts, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Butler, J. (2004): Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence, New
York: Verso.

Butler, J. (2005): Giving an Account of Oneself, New York: Fordham Univ.-Press.

Butler, J. (2009): Frames of War. When is Life Grievable?, New York: Verso.

Delhom, P. (2011): »Das Erleiden von Verletzungen als leibliche Quelle von
Normativitdt«. In: Normativitit des Korpers, hrsg. von A. Reichold u. P. Del-
hom, Freiburg/Br.: Alber, S. 96-115.

Esterbauer, R. (2012): »Meine Zeit. Vorfragen zu einer Phinomenologie
menschlichen Werdens«. In: Den Menschen im Blick. Phinomenologische
Zuginge, hrsg. von R. Esterbauer u. M. Ross: Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, S. 527-546.

Gaitsch, P. (2012): »Das >Schwierigste« des Leibes. Methodische Uberlegungen in
Auseinandersetzung mit Heidegger«. In: Den Menschen im Blick. Phinome-
nologische Zuginge, hrsg. von R. Esterbauer u. M. Ross, Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann, S. 159-177.

Hofmannsthal, H. von (2000): Der Brief des Lord Chandos. Schriften zu Litera-
tur, Kunst und Geschichte, Stuttgart: Reclam.

Husserl, E. (19501f.): Gesammelte Werke (= Husserliana):

— Hua 1 (1950): Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, Den Haag:
Nijhoff.

91

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Huth

— Hua 4 (1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie. Zweites Buch: Phianomenologische Untersuchungen zur
Konstitution, hrsg. von M. Biemel, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 6 (1962): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phanomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philoso-
phie, Dordrecht: Springer.

— Hua 11 (1966): Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und For-
schungsmanuskripten 1918-1926, hrsg. von M. Fleischer, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 19/1 (1984): Logische Untersuchungen. Bd. 2: 1. Teil. Untersuchungen
zur Phianomenologie und Theorie der Erkenntnis, hrsg. von U. Panzer, Den
Haag: Nijhoff.

Levinas, E. (1983): Die Spur des Anderen, Hamburg: Meiner.

Levinas, E. (1987): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritiit,
Miinchen: Fink.

Levinas, E. (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg/
Br.: Alber.

Matthews, E. (2014): The Philosophy of Merleau-Ponty, New York: Routledge.

Merleau-Ponty, M. (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de
Gruyter.

Paletta, A. (2016): »Spare an der Zeit, so hast du sicher Not.< Einfithrung in die
Entgleisung der Zeiterfahrung im Burnout«. In: Bodytime. Leib und Zeit bei
Burnout und anderen Grenzerfahrungen, hrsg. von R. Esterbauer [u.a.], Frei-
burg/Br.: Alber, S. 17-33.

Plessner, H. (1981): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in
die philosophische Anthropologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp (= Gesammelte
Schriften 4).

Poltner, G. (2016): »Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit«. In: Bodytime. Leib
und Zeit bei Burnout und anderen Grenzerfahrungen, hrsg. von R. Ester-
bauer [u.a.], Freiburg/Br.: Alber, S. 17-33.

Sommers, J. / Vodanovich, S. (2000): »Boredom proneness: Its relationship to
psychological- and physical-health symptoms.« In: Journal of Clinical Psy-
chology, 56 (1), S. 149-155.

Waldenfels, B. (1987): Ordnung im Zwielicht, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Waldenfels, B. (1998): Sinnesschwellen, Frankfurt/M.: Suhrkamp (= Studien
zur Phinomenologie des Fremden 3).

Waldenfels B. (2000): Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinomenologie des
Leibes, hrsg. von R. Giuliani, Frankfurt/M.: Suhrkamp (= stw 1472).

Young, 1. M. (2004): »Five Faces of Oppression«. In: Oppression, Privilege, and
Resistance. Theoretical Perspectives on Racism, Sexism, and Heterosexism,
hrsg. von L. Heldke u. P. O’Connor, Boston: McGraw-Hill, S. 37-63.

92

- am 26.01.2026, 22:14:50.



https://doi.org/10.5771/9783495821091-72
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Der Leib in seinem Milieu
	3. Rhythmen der Existenz
	4. Der vulnerable Leib – Leiblichkeit und Normativität
	5. Arhythmien – Die Verletzlichkeit leiblicher Rhythmen
	6. Conclusio: Die spezifische Normativität von Leibzeit
	Literatur

