5. Heterogenitat als Widerspruch: Nicht-Umgang

5.6 Vielfaltige (Un)Ordnungen

Die Suche nach Ordnungen und ihre Explikation sind das Ziel der Diskurs-
analyse. Ordnung und Unordnung stehen dabei nicht im direkten Gegensatz,
denn im Diskurs wirken Strukturen, AusschlieRungsmechanismen und Wi-
derspriiche gleichzeitig und interdependent. Somit besteht der tatsichliche
Unterschied vielmehr »zwischen Ordnung und Ordnung« (Dénhoff 1985,
S.18). Fir den Heterogenititsdiskurs entscheidend ist, dass Heterogenitit
oder Vielfalt nicht als Unordnungen verstanden werden sollten. Zielfithrend
ist auch nicht die Uneinigkeiten im Diskurs als Chaos zu titulieren, obgleich
sie teilweise als solches erscheinen. Doch was stellt letztlich eine grofiere
Ordnung dar als die Aussage, dass alle Menschen verschieden seien? Die
Publizistin Marion Dénhoff schreibt:

»Das Wesen der menschlichen Ordnung ist doch, daf sie keine Unordnung
neben sich duldet, sondern diese alsbald wieder in Ordnung verwandelt«
(D6énhoff 1985, S.18)

Diese Aussage ist zwar keineswegs mit Blick auf den Heterogenititsdiskurs
getroffen worden — aber dennoch trifft sie einen Kern der Auseinanderset-
zung. Vielfalt ist an und fir sich nicht denkbar. Um fassbar zu werden, bedarf
sie einer Einheit. Neben den Differenzkategorien findet diese Konkretisierung
oft auch bildlich statt. So fungiert beispielsweise die bekannte Abbildung von
Hinden mit unterschiedlichen Hautfarben als Sinnbild und Greifbarmachung
von Menschlichkeit (vgl. Sandermann 2018). Vielfalten und Einheiten sind so-
mit verkniipft. Sie bilden sowohl den Ausgangspunkt der Organisation als
auch den Zielpunkt der Organisation. Sandermann weist darauf hin, dass ein
differenziertes Bild von Heterogenitit eine ebenso ausdifferenzierte Vorstel-
lung von Homogenitit braucht (vgl. Sandermann 2018; siehe Kapitel 3.2). Das
Individuum wird im Zentrum des Heterogenititsdiskurses platziert. Hieraus
folgt, neben der Unbestimmtheit des Begriffs, die zweite Unbestimmtheit.
Individualitit ist nur im Vergleich und durch Bezugnahme auf Kategori-
sierungen fassbar und nie im Konkreten. Radikale Individualitit (im Sinne
von Einzigartigkeit, ohne gleichen sein) ist nicht fassbar, und dennoch wird
bestindig der Versuch unternommen, sie zu ordnen und beschreibbar zu
machen (vgl. Casale 2001, S. 41). Dies ist insbesondere auch der zwangsweisen
Distanz zum jeweiligen Individuum geschuldet:

08:00:42.

153


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Leonie Peters: Heterogenitat als Diskurs

»Mit dem svermeintlichen Erfassen< des Anderen in seiner vermeintlichen
Wirklichkeit und Besonderheit geht jeweils eine Interpretation einher,
deren Grundlage aber nicht zum Gegenstand expliziter Reflexion gemacht
wird, sondern die gewissermafien stillschweigend erfolgt — es ist sicherlich
die beste Voraussetzung dafiir, dass auf alltagliche, bereits >abgesunkene«
Erklarungskonzepte zuriickgegriffen wird, wenn weder die Unbestimmbar-
keit des Anderen noch die eigene in den Blick gerat. Kategorisierungen und
Ordnungen erzeugen (als logisch inhiarente Dynamik) Abgrenzungen und
Ausschlisse, sie verleiten dazu, jeweils das Eine am Mafdstab des Anderen
zu entwerfen (Rendtorff 2014, S.125).

Ordnungen zeigen sich somit sowohlin den Strukturen des Diskurses und ver-
wandter Muster als auch in den Bewertungen. Bewertungen sind nicht ohne
Machtverhiltnisse moglich:

»Macht verdufiert sich dabei in der Ausiibung einer Definitionsmacht im
Zuge der Festlegung, wer in den Kategorien von Eigenheit und Andersheit
das >Andere« reprisentiert.« (Cameron und Kourabas 2013, S. 261)

Wie in Kapitel 2.2 beschrieben, bezeichnet Foucault das »Erziehungssystem
[als] politische Methode, die Aneignung der Diskurse mitsamt ihrem Wissen
und ihrer Macht aufrechtzuerhalten oder zu verindern.« (Foucault 2014 [1970],
S.30) Die Wechselseitigkeit ist dem Verhaltnis aus Diskurs und Erziehung
(als institutioneller, zielgerichteter Bildung) somit immanent. Das Wesen der
Erziehung bringt bereits voraussetzungsvolle, machtvolle Ordnungen in den
Diskurs ein, die geprigt sind von einer Auseinandersetzung mit dem Ande-
ren und seiner Veranderung. Das Erziehungssystem spiegelt nicht nur die
Gesellschaft, sondern auch das Verhiltnis zwischen Individuen. Die Systeme
konnen nicht getrennt voneinander verstanden werden:

»Damit wird auch die Einheit von Gesellschaftsfragen und Bildungsfragen
verdeutlicht [..] Nichts an der Paddagogik kann von den bestehenden Macht-
und Herrschaftsverhiltnissen losgelost angesehen werden, wie schon an-
satzweise deutlich geworden sein diirfte. Sie ist zutiefst in diese verwoben.«
(Feuser 2014, S. 30)

Entwicklungen und Verdnderungen geschehen jedoch nicht zwangsweise
parallel. Widerstinde werden insbesondere beim Auseinanderdriften bzw.
azyklisch deutlich. Der Heterogenititsdiskurs fungiert als Brennglas, welches

08:00:42.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Heterogenitat als Widerspruch: Nicht-Umgang

die entsprechenden Strukturen verdeutlicht, reproduziert und facettenwei-
se verandert. Der Blick auf die Gesellschaft zeigt beispielsweise auch die
»Grenzen der Inklusivitit, die von Schule erwartbar scheint.« (Budde 2020,
S. 10) Pidagogik ist per se ein Spielfeld der Macht und verfolgt den Anspruch
des Wandels, nicht nur in Bezug auf das Individuum, sondern auch in Folge
einer auf diverse Art und Weise begriffenen Verinderung durch Bildung.
Dieses Verhiltnis manifestiert sich als Paradoxie aus transformatorischem
Anspruch sowie dem Machtwillen zur Systemerhaltung (vgl. Behrisch 2021).
Wenn Foucault also von Verinderung oder Aufrechterhaltung spricht, muss
es dementsprechend und heiflen.

Heterogenitit ist keine gesellschaftliche Struktur oder Ordnung, die
dem Bildungssystem dufierlich ist. Nicht nur der Begrift wird, entspre-
chend der jeweiligen Perspektive geprigt, sondern Heterogenitit selbst wird
in schulischen Handlungen und Auseinandersetzungen reproduziert und
hervorgebracht. Dies betrifft sowohl die Nutzung spezifischer Differenzka-
tegorien als auch die Virulenz von Differenzen insgesamt: »Konstruktionen
von Gleichheit und Differenz erscheinen als kulturelle Ordnung des schulischen
Feldes.« (Budde 2015b, S. 101) Budde weist darauf hin, dass der Diskurs hiufig
aufler Acht lisst, wie sehr Unterricht oder auch das System Schule insgesamt
auf Differenzen angewiesen ist und anhand dieser funktioniert. Er verweist
beispielsweise auf die Differenz zwischen Lehrenden und Lernenden be-
ziiglich Wissen und Erfahrung. Die Schule ist eine hierarchische Institution
(vgl. Budde 20153, S. 25). Die Ordnung basiert auf Gruppen: »Die schulintern
hergestellten Lerngruppen und schulextern >vorgefundene« soziale Gruppen
bilden die beiden Bezugsgréfien des Diskurses.« (Emmerich und Hormel 2013,
S.151) Die erwiinschte Fokussierung auf das Individuum ist strukturell nicht
verankert und auch nicht vorgesehen. Schiiler*innen tauchen zuallererst als
Teil der Gruppe, entsprechend des »Wahrnehmungsraster([s] >Schulklasse«
(Reh 2005, S. 84) auf. Dieses Raster ist von den Lehrkriften (die ebenfalls insti-
tutionell als Gruppe auftauchen) internalisiert — durch das Studium und nicht
zuletzt die eigene Schulerfahrung (vgl. Keck 2004, S. 28). Die Handelnden
im Diskurs stehen somit kontinuierlich vor der Aufgabe, den Widerspruch
zwischen Individualisierung und einer gruppenbezogenen Ordnung, welche
zudem »Homogenisierung als prinzipielle Strategie« (Kutscher 2008, S. 63)
nutzt, zu losen. Budde stellt klar, dass es »die Vorstellung einer Unterscheid-
barkeit zwischen einerseits Unterschieden und andererseits der Bewertung
von diesen Unterschieden« (Budde 2015a, S. 23) gibt. Diese Trennung ist je-
doch nicht haltbar, da der Vorgang des Unterscheidens oder Differenzierens

08:00:43.

155


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Leonie Peters: Heterogenitat als Diskurs

voraussetzungsvoll und von Machtstrukturen geprigt ist (vgl. ebd., S. 23f.).
Reflexion allein reicht nicht aus, um Kategorisierungen und Hierarchie bzw.
Normierungen zu trennen. Die Ordnung selbst ist also nicht so vielfiltig, wie
die scheinbare Offenheit des Heterogenititsbegriffs insbesondere in Bezug
auf die betrachteten Differenzkategorien vorgibt.

Der Begriff der Ordnungen hat ebenfalls noch eine diskursspezifische
Verwendung, da durch Annedore Prengel und Dorthe van der Voort das Kon-
zept der Guten Ordnung geprigt wurde. Diese sei die Grundlage, um Vielfalt
Raum zu geben (Prengel 2005, S. 27f.). Hauptkennzeichen dieser Ordnung
sind Flexibilitit, Rituale, Schutz, Transparenz von Hierarchien und ein be-
stindiger Abgleich zwischen Grenzen und Freiriumen: »Gute Ordnungen
bieten Rahmen, die Freiheit fiir Heterogenitit verbindlich sichern.« (Prengel
2005, S. 28) Dieses Verstindnis von Ordnung konkretisiert sich als Organisati-
onsstruktur der spezifischen Schule. Die Regeln des Heterogenititsdiskurses
werden jedoch nur bedingt durch die Einzelschule beeinflusst und daran
andern auch entsprechende Leuchtturmprojekte nichts (vgl. Kapitel 4.4). Das
Verstindnis von Normalitit und Abweichung wird sowohl innerschulisch als
auch auflerschulisch produziert und reproduziert. Die Verwendung des Ad-
jektivs gut expliziert die Normativitit der gemachten Unterscheidungen. Der
normative Grundcharakter wird im Heterogenitatsdiskurs nicht versteckt.
Sowohl in der schulischen Praxis als auch in Politik und Forschung wird dieser
fortwahrend expliziert: »Normativitit ist somit nicht nur ein Gegenstand
der empirischen Rekonstruktion, sondern [...] eine stetige wissenschaftsim-
manente wie -exmanente Begleiterin.« (Budde 2020, S. 2) Gleichsam selten
reflektiert wird, dass die semantische Vordergrundstellung von Vielfalt auf
einem stark eingeschrinkten eurozentristischen Gesellschaftsbild basiert:
»Die Inklusionsdiskussion besetzt zurzeit die Positionen der humanistisch-
padagogischen Diskurse in den entwickelten Industriestaaten.« (Algermissen
2014, S. 74) Es ist notwendig, diese ortliche Einschrinkung des Diskurses wie-
derholt ins Gedichtnis zu rufen. So wird zwar Diversity und Inklusion auch
international diskutiert, aber die spezifischen Ordnungen des deutschspra-
chigen Heterogenititsdiskurses sind nur vor dem Hintergrund der hiesigen,
ankniipfenden Diskurse (beispielsweise zum Leistungs- und Bildungsver-
stindnis) begreifbar. Internationale Diskurse aus Forschung, Schulpraxis und
Politik wirken wiederum auf diese historisch gepragten Strukturen ein.

Vielfach wird aufgezeigt, dass inklusive Unterrichtsmethoden durch die
Zusammenarbeit im Team oder zumindest den Austausch im Kollegium so-
wie mit weiteren z.B. sozialpddagogischen Mitarbeiter*innen der Schule un-

08:00:42.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Heterogenitat als Widerspruch: Nicht-Umgang

terstiitzt werden kénnen. Dennoch bleibt die diskursive Fokussierung auf die
Einzelschule als Akteur*innen in der Umsetzung von Mafdnahmen bzw. die
Lehrkrifte und ihren individuellen Unterricht bestehen. Ein erweiterter Bil-
dungsbegriff, der diese nicht nur vom schulischen Leistungsverstindnis, son-
dern auch von der ortlichen Festsetzung 16st, konnte diese Ordnung l6sen. Die
nicht nur in Deutschland diskutierte Perspektive auf kommunale Bildungs-
landschaften (vgl. Wischmann 2014; Heinrich-Béll-Stiftung 2011; Weif3 2011)
im Sinne eines in der Umgebung vernetzten Lernens mit diversen Akteur*in-
nen und Institutionen, kann diese Grenzen aufbrechen. Die Strukturen des
Heterogenititsdiskurses verlaufen hier passgenau zu den Grenzen der Schu-
le. Die Verinderung grundsatzlicher Strukturen wird zwar, insbesondere auch
von Lehrkriften, gefordert. Die Verbindung zwischen Schule und Gesellschaft,
welche nicht zu leugnen ist und inhaltlich gewiinscht und gestarkt wird, wird
organisatorisch und strukturell als Trennung fortgeschrieben.

Zur Ordnung des Heterogenititsdiskurses gehort neben der scheinbaren
Dichotomie von Heterogenitit und Homogenitit auch die Verbindung aus In-
klusion und Exklusion (vgl. Lutz 2013, S. 5). Beide sind verschrinkt und Teil
der schulischen Praxis. Diese, so Tenorth, »inkludiert und segregiert« (Tenorth
2013, S. 32) zugleich. Inklusive Mafinahmen verfolgen das explizite Ziel sozia-
ler Ungleichheit entgegenzuwirken. Keinesfalls ist dies jedoch ein Automatis-
mus. So kénnen auch inklusive Maffnahmen wiederum exkludierend wirken,
wie Anke Wischmann beschreibt. Dies trifft insbesondere zu,

»wenn sie sich in der Praxis nur auf einen Aspekt sozialer Ungleichheit fokus-
siert und andere, ebenso wie die herrschenden Machtstrukturen, ausblen-
det. [...] Vielmehr entsteht eine paradoxe Situation, in der sich Schiiler_in-
nen als Folge von Inklusionsbestrebungen exkludiert sehen.« (Wischmann
2015b, S. 235)

Insbesondere die Fokussierung auf Gruppenzugehérigkeiten wirkt exkludie-
rend, beispielsweise wenn die Titulierung dem Selbstverstandnis der Subjek-
te widerspricht oder entsprechende Stereotype reproduziert werden. Die For-
schung und auch die Praxis sind sich diesem Dilemma bewusst. Die Tiefe des
Bewusstseins der Gestaltung des Heterogenitatsdiskurses durch Machtstruk-
turen variiert jedoch. Von den Lehrkriften wird die Auseinandersetzung im
Zuge der Konstruktion von Differenzen gefordert. Der Nutzen von Katego-
rien im Sinne der Orientierung darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass diese
zwangsweise unzureichend sind:

08:00:42.

157


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Leonie Peters: Heterogenitat als Diskurs

»Unsere Begriffe sind wie Schubladen, die uns helfen, mit Worten die sozia-
le Welt zu ordnen. Doch es ist gefahrlich, Menschen mit Worten in Schub-
laden zu sortieren und so falsche pauschale Aussagen zu treffen. Man sollte
nicht vergessen, dass die Menschen vielschichtiger und verdnderlicher sind,
als die Worte klingen. Daher muss eine Sprache gefunden werden, die der
Vielschichtigkeit und Verianderlichkeit gerecht wird.« (Prengel 2013, 0.S.)

Obgleich sich die Perspektive der sozialen Konstruktion von Differenzkatego-
rien durchgesetzt hat, kommt der Diskurs doch nicht ohne Beschreibungen
aus, die Heterogenitit naturalisieren und damit Unterschiede als natiirliche
Ordnungen darstellen. Diese Bezugnahmen auf die Natur fungieren diskursiv
als Schleier, der Machtverhiltnisse und Beteiligungen an der Konstruktion von
wirkméchtigen Differenzen versteckt.

»Damit wird Schule als potenzieller Ort der Produktion von Heterogenitit
ausgeklammert. Die Heterogenitat ist etwas, das gleichsam naturwiichsig
in die Schulen hineinkommt, durch Schiilerinnen, die ihre Unterschiedlich-
keit bereits mitbringen, bevor sie ein Klassenzimmer zum ersten Mal betre-
ten.« (Budde 2012, [24])

Diese Verschleierung funktioniert diskursiv besonders gut, da der Logik
entsprechend Differenzen als natiirliche Unterschiede nicht in der Verant-
wortung der Handelnden liegen bzw. die Verantwortung sich ausschlief3lich
auf den Umgang beschrinkt. Das Bewusstsein iiber die Konstruiertheit von
Differenzen (s. Kapitel 3.3 und 5.5) schafft es nicht, die starken Naturbeziige
ginzlich zu verdringen. Zur Ordnung des Heterogenititsdiskurses gehdren
somit beide Sichtweisen (vgl. Emmerich und Hormel 2013, S. 154fT.).

Auch die Auseinandersetzung mit Heterogenitit selbst—in den Handlun-
gen — wird als von Widerstinden gepragt, beispielsweise durch die systemi-
schen Rahmenbedingungen, beschrieben (Stihling und Wenders 2015, S. 193).
Dennoch ist die explizite Auseinandersetzung mit der Bedeutung von Macht-
verhiltnissen fir den Heterogenititsdiskurs nur ein Teil des Diskurses. Dieser
ist insbesondere in der qualitativen Forschung zu verorten, auch wenn es zu
Uberlappungen mit der Schulpidagogik kommt. Auch wenn Heterogenitit
ebenso wie Intersektionalitit im Kern den Umgang mit sozialen Ungleich-
heiten thematisiert (siehe Kapitel 3.5), so ist doch die Perspektive in der
Forschung zumeist eine andere. Die Starke der intersektionellen Perspektive
ist ihre Fokussierung auf Interdependenzen zwischen sozialen Ungleichhei-

08:00:42.



https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Heterogenitat als Widerspruch: Nicht-Umgang

ten (vgl. Walgenbach 2014). In Bezug auf Heterogenitit lisst sich gréfitenteils,
auch wenn soziale Ungleichheiten im Interesse der Auseinandersetzung
stehen, eine Betrachtung einzelner Differenzkategorien nachzeichnen. (Wal-
genbach 2012; vgl. Walgenbach 2014; Peters 2016b) Die personliche Einstellung
sowie der wissenschaftliche Hintergrund der Forschenden ist hierzu aus-
schlaggebend. Entscheidend ist dabei auch, ob Bildungsinstitutionen als ein
Ort begriffen werden, an dem soziale Ungleichheit nicht nur zum Ausdruck
kommt, sondern auch (re-)produziert wird. Der Soziologe Thomas Hoffmann
sieht hierin, bei aller Offenheit und dizipliniibergreifender Forschung, wei-
terhin eine grofie Schwachstelle des erziehungswissenschaftlichen Diskurses.
Die »gesellschaftliche Realitit sozialer Exklusion« (Hoffmann 2018, S. 54) wird
zu wenig beachtet:

»So wird bei aller Euphorie des padagogischen Inklusionsdiskurs fiir eine
»Schule fiir alle< leicht iibersehen, dass [dem Ideal inklusiver Bildung] eine
teils erbarmungslose Realitit gesellschaftlicher Exklusion, Diskriminierung
und sozialer Ungleichheit gegeniibersteht, an der das Bildungs- und Erzie-
hungssystem selbst einen nicht geringen Anteil hat. (Hoffmann 2018, S. 55)

Diese Kritik ist sicherlich berechtigt, jedoch nicht vollumfinglich. Vielmehr
zeigt insbesondere diese Arbeit, dass machtkritische Perspektiven und die
Thematisierung der Interdependenz von Inklusion und Exklusion (vgl. Wisch-
mann 2015b) in die Ordnung des Heterogenititsdiskurses eingebettet sind.
Der Heterogenititsdiskurs selbst ist durchzogen von Macht- und Herr-
schaftsverhiltnissen. Der Hinweis auf das Bewusstsein dieser Machtver-
hiltnisse ist zumeist hinreichend und ersetzt eine tiefer gehende Ausein-
andersetzung: Selbst wenn diese den Kern eines Vortrages oder Aufsatzes
ausmachen, reicht es diskursiv aus, diese Bezugnahme als Hinweis aufzu-
nehmen und in der folgenden Diskussion den handelnden Pragmatismus,
gemifd den vorherrschenden Intentionen des Diskurses, in den Vordergrund
zu riicken. Diese These stiitzt sich auf diverse Beobachtungen auf Tagungen.
Exemplarisch sei die Auseinandersetzung nach meinem eigenen Vortrag
zum Leistungsbegriff als Wahrheitsregime im Inklusionsdiskurs auf der 4.
Arbeitstagung des AG Inklusionsforschung 2021 genannt. Hierzu erhielt ich
grofRe Zustimmung und die Notwendigkeiten sowie Aspekte des Wandels
des Schulsystems und der Bewertungen wurden diskutiert. Keiner der anwe-
senden Personen, welche sich allesamt intensiv und kritisch mit Fragen von
Heterogenitit und Inklusion auseinandergesetzt haben, reagierte jedoch auf

08:00:42.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Leonie Peters: Heterogenitat als Diskurs

den Begrift des Wahrheitsregimes oder explizierte Machtfragen als solche.
Auch die Unordnung, die die Thematisierung von Machtfragen in den Diskurs
bringt, wird in diesem Sinne nur am Rande geduldet und »alsbald wieder in
Ordnung verwandelt.« (Dénhoff 1985, S. 18)

Das Potential, dass diese Ordnung eine verinderte Ordnung ist, wird
durch die diskursimmanenten Widerspriiche genihrt. Der Heterogenitits-
diskurs reproduziert zwar Strukturen, aber unterliegt ebenso einem stindigen
Wandel. Hierfir gibt es mindestens drei Griinde. Der erste sind die im Diskurs
prasenten unterschiedlichen Positionierungen, die durch neue Akteur*innen
und Ereignisse zu Machtverschiebungen fithren. Der zweite ist Wandel durch
unvorhergesehene Momente in der Praxis, welche beispielsweise durch neue
Erfahrungen mit wahrgenommener Heterogenitit hervorgerufen werden
(vgl. Kampshoff 2013, S. 250). Der dritte Grund ist direkt inhaltlich mit der
normativen Gestaltung des Inklusionsbegrifts verkniipft: So diskutierten
die Teilnehmer*innen der AG Inklusionsforschung im Anschluss an einen
Vortrag, ob der Schule durch den Auftrag der Inklusion direkt ein Verinde-
rungsauftrag zukomme (vgl. Goldmann 2021). Wie analysiert, ist Inklusion
als Maffnahme zum Umgang mit Heterogenitit nicht ohne einen Wandel
des Schulsystems maglich (vgl. Kapitel 4.4). Zur Verinderung ruft auch die
DGfE auf, indem sie ihre Mitglieder auffordert, den Diskurs entsprechend
einer »menschenrechtliche[n] Perspektive« zu gestalten, die »das Potential der
Uberwindung einer kategorialen, zuschreibenden Perspektive auf Benachtei-
ligung und Behinderung« (Deutsche Gesellschaft fir Erziehungswissenschaft
2017, S.4) hat. Der normative Charakter des Heterogenititsdiskurses ist
gleichzeitig Hemmnis, da die entsprechenden Aussagen auch einen Feigen-
blattcharakter haben und Unklarheiten verstirken. So verstecken sich hinter
dem Plidoyer, allen gerecht zu werden, auch Argumentationen, die Ungerech-
tigkeiten und Hierarchien manifestieren. Feuser meint, dass alte Ordnungen
ungehindert Bestand haben und »[d]er Inklusionismus [deshalb] nur ein
neuer Mantel fiir alte Ordnungen« (Feuser 2014, S. 16) sei. Doch der normative
Anspruch ist ebenfalls der Motor fiir den Wandel im Diskurs, da durch seine
bestindige Reproduktion und Betonung das Augenmerk auf Machtverhiltnis-
se gelenkt wird. Der Heterogenititsdiskurs ist nicht nur durch die Beteiligung
von bildungspolitischen Akteur*innen politisch, sondern von Grunde auf. In
diesem Sinne fordert und fordert jede Auseinandersetzung mit dem Begriff
das Nachdenken iiber die zugrundeliegenden Ordnungen und trigt somit
auch zum Wandel der Ordnungen bei.

08:00:42.


https://doi.org/10.14361/9783839476192-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

