
Alexander von Humboldts Naturforschung1

Zum Verhältnis von Ästhetik, Natur und

geographischer Bildung

Sophia Feige

In der Geographie stellt die Untersuchung von vergesellschafteten

Mensch-Natur-Beziehungen eine Kernidee der Disziplin dar. Diese

Kernidee findet sich entweder als dritte Säule, und als konkreter For-

schungsgegenstand neben den großen Teilbereichen der physischen

Geographie und der Humangeographie, oder sie wird als grundla-

gentheoretische Antwort darauf verstanden, was denn überhaupt das

Geographische an Fragen der geographischen Forschung sei (vgl. Zahnen

2005: 201). Auch in der Geographiedidaktik entspricht die Frage nach

der Beziehung zwischen Menschen und ihrer Umwelt der Legitimation

desSchulfachs alsKernfachdes 21. Jahrhunderts (vgl.Hoffmann2019: 4).

In diesem Verständnis antwortet es auf epochaltypische Schlüsselpro-

bleme unserer Zeit, die schon bei Wolfgang Klafki bildungstheoretisch

konkretisiert wurden (vgl. Jank/Meyer 2014: 231). Fragen danach, wie

wir beispielsweise eine Bildung für nachhaltige Entwicklung vermitteln

können, sind auch immer Fragen danach, wie uns ein Verhältnis zur

Natur bzw. zur Umwelt gelingen kann, das von uns als tragbar für den

Fortbestand derMenschheit und dem Leben als solchem gewertet wird.

Es scheint darin Einigkeit über die verschiedenen Fachlogiken hinweg

1 Dieser Beitrag erscheint auch in: Dickel, Mirka und Laub, Jochen (2024): Die

Pädagogik der Geographiedidaktik. Pädagogische Grundlagen, Bezüge und

Perspektiven der geographiedidaktischen Forschung und des Geographieun-

terrichts.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 Natur und Bildung

zu geben, dass die Untersuchung der raumbezogenen Wechselwir-

kungen und Praktiken zwischen den Menschen – als Individuum oder

als Teil der Gesellschaft – und der Natur im Grunde das disziplinäre

Selbstverständnis abbilden.

Dieser Konsens wirft die Frage auf, was denn aber überhaupt mit

»Natur« gemeint ist, wenn der Begriff von Geographinnen und Geo-

graphen verwendet wird. Die Frage ist fundamental, denn sie fragt

vordergründig nicht nach inhaltlicher Genauigkeit undDefinierbarkeit,

sondern verweist auf das Hinterfragen der Logiken und Paradigmen

einer Disziplin, die spätestens seit ihrer Etablierung als Wissenschaft

auf den »Natur«-Begriff angewiesen ist und diesen auch bis heute in

einer Vielzahl von Bedeutungszuschreibungen verwendet (vgl. Hard

2002: 171). Weiterhin ist die Frage nach dem »Natur«-Begriff innerhalb

der Geographie auch immer eine Frage nach dem Verhältnis zwischen

dem forschenden Subjekt und dem Gegenstand der Forschung. Ihre

Beantwortung erfordert einen Blick in die Disziplingeschichte, den

Umgang mit dem ›Natur‹-Begriff in sozio-historischen Bezügen, und

sie benötigt einen Blick in die Gegenwart, auf den aktuellen Bedarf

nach einem Begriff von Natur, der ein Licht auf die Beantwortung

zeitgenössischer Frage- und Problemstellungen werfen kann.

Ziel meines Beitrags soll es nicht sein, der Disziplin einen neuen

Begriff von Natur hinzuzufügen und dabei zu unterstellen, dass es

diesen noch nicht gäbe oder es innerhalb der Geographie noch keine

genügende Thematisierung der verschiedenen Konzepte des Begriffs

und deren Überlagerungen erfolgt wäre (vgl. Hard 2002). Ich nähere

mich dem Begriff der »Natur« phänomenologisch-hermeneutisch und

gehe von der Annahme aus, dass es in der Geographie schon immer

ein Vorverständnis darüber gibt, was mit »Natur« gemeint ist (Punkt

1). In diesem Sinne zeigt sich Natur nicht als Gegenstand, sondern als

»Naturverständnis«, also als innere Haltung gegenüber dem, was wir

in der Geographie als »Natur« verstehen und als Art undWeise, wie wir

dieses Naturverständnis vermitteln und wie wir mit anderen darüber

sprechen. Natur ist dennoch mehr als eine subjektive Wahrnehmung,

sie ist räumlich verankert und leiblich erfahrbar. Unser Naturverständ-

nis ist dabei immer von historischen und gesellschaftlichen Kontexten

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 95

geprägt, die im zweiten Punkt, unter Einbeziehung der geographi-

schen Forschung Alexander von Humboldts als Naturforschung, näher

beleuchtet werden. Die Zeit, in der Humboldt lebte und wirkte, ist

für das geographische Naturverständnis von besonderem Interesse,

weil sie den Beginn eines epochalen, umfassenden Umschwungs in

Forschung und Gesellschaft markiert, aus dem sich ein modernes Na-

turverständnis im Sinne einer kapitalistischen Verwertungs- und einer

ökologischen Inwertsetzungslogik etablierte. An dieser Bruchstelle zwi-

schen Romantik, Aufklärung undModerne entfalte ich im dritten Punkt

ein Naturverständnis, das sich in einem verstehenden Ansatz einer

Art Proto-Hermeneutik realisiert, wie sie von Humboldt und Johann

Wolfgang von Goethe praktiziert wurde, und aus dem heraus ich im

vierten Punkt eine bildungstheoretische Wendung vornehme. Im fünf-

ten Kapitel wird im Anschluss ein konkretes, geographiedidaktisches

Forschungsdesiderat abgeleitet, das einem verstehenden Ansatz des

»Natur«-Begriffs im Geographieunterricht – mit Fokussierung auf die

Vermittlung physisch-geographischerThemen – gerecht werden soll.

1 Der Naturbegriff zwischen Aufklärung, Romantik
und Moderne

Am 03. August 1804 kehrte Alexander vonHumboldt von seiner fünfjäh-

rigen Forschungsreise aus Südamerika zurück und im darauffolgenden

Jahr gab er BertelThorvaldsen, einem dänischen Bildhauer, den Auftrag

zur Anfertigung der Titelvignette, die der deutschsprachigen Ausgabe

seiner Ideen zu einer Geographie der Pflanzen als Widmung an Goethe bei-

gelegt wurde (Ette 2018: 184, Abb. 1). Auf der Vignette ist ein Apoll mit

Lyra zu sehen, der einen Schleier lüftet, unter dem sich eine ephesische

Artemis befindet.Zu ihrenFüßen liegt einBuchmit demTitel ›Metamor.

der Pflanzen‹. Im Hintergrund sind einige Berge zu erkennen, die an

Alexander von Humboldts Tableau physique des Andes et pays voisins erin-

nern, das in Goethes Ausgabe zu dessen Bedauern noch nicht inkludiert

war (vgl. Bies 2012: 245). Goethe selbst wird hier durch Apoll dargestellt,

auf einer ersten Deutungsebene eine Hommage undWürdigung an die

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 Natur und Bildung

gemeinsame Jenaer Zeit von 1795 und der seitdem anhaltenden Korre-

spondenz.

Abb. 1: Ansichten der Natur – Titelvignette (Thorvaldsen um

1805).

Quelle: Aufrufbar über Klassik StiftungWeimar: https://ausstell

ungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1

(letzter Zugriff: 30.11.2023).

Zunächst kann die Darstellung der Widmung als Anhaltspunkt

dafür verstanden werden, was im 19. Jahrhundert als ›Naturforschung‹

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1
https://ausstellungen.deutsche-digitale-bibliothek.de/goethes-buecher/#s13/1


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 97

bezeichnet wurde. Es kann danach gefragt werden, inwiefern diese

Naturforschung von Humboldt in seinem historischen und gesell-

schaftlichen Kontext geprägt wurde, wenn die Humboldt’sche Natur-

forschung als ein Vorläufer der Geographie als Wissenschaftsdisziplin

aufgefasst wird. Humboldts Forschungsstil wurde durch die Epochen

der Aufklärung und der Romantik geprägt, er ist durchzogen von den

Widersprüchen einer Gesellschaft, die sich im Aufbruch zur Moder-

ne befand und in der sich die Wissenschaften noch vor seinem Tod

zunehmend in Einzeldisziplinen aufspalteten, für die Humboldts ho-

listisches Naturverständnis nicht mehr disziplinär einzuholen war (vgl.

Ette 2003: X). Humboldt ebnete durch seine exakten Datenerhebungen

mit den zu seiner Zeit besten Instrumenten den Weg für die moderne

naturwissenschaftliche Forschung. Seine Naturforschung wurde zwar

durch die Jenaer Zeit mit Goethe, Schiller und seinem Bruder Wilhelm

von Humboldt geprägt, doch anhand seiner empirischen Erfassung

der Natur gelang es Alexander von Humboldt, objektive Ergebnisse zu

erzielen und die Natur als Ganzes zu begreifen. In diesem Verständnis

liegt Goethes Gedicht »Die Metamorphose der Pflanzen« als romanti-

sches Fundament zu Füßen der enthüllten Natur: die Romantik wird

auf dieser Deutungsebene als Ausgangspunkt der Auffassung von der

Natur als Ganzes verstanden. So heißt es im Gedicht:

»Und hier schließt die Natur den Ring der ewigen Kräfte,

Doch ein neuer sogleich fasset den vorigen an;

Daß die Kette sich fort durch alle Zeiten verlänge,

Und das Ganze belebt so wie das Einzelne sei.«

(Goethe 1998 [1798]: 640)

Im romantischenNaturverständnis ersetzt dieNatur die religiöseMeta-

physik einer Gesellschaft, die im Übergang zur Moderne einen Säkula-

risierungsprozess unterläuft und nun Trost in einer Ewigkeit findet, die

nicht von Gott gegeben wird und dieMatuschek (2021: 12) daher als »ge-

dichteten Himmel« bezeichnet. In der Naturforschung Goethes ist sie

als ein Ganzes gedacht, das Goethe zu Beginn noch in seiner Urpflan-

ze ontologisch setzt, später jedoch als Idee begreift und somit auch in

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 Natur und Bildung

derMetaphysik ansiedelt (vgl. Kahler 1998: 1078). Die Idee der Ganzheit,

die sich in allen Einzelphänomenen der Natur zeigt, wird bei Humboldt

nun in der Widmung als Fundament seiner Naturforschung aufgegrif-

fen und von ihm selbst auch als sein Erkenntnisinteresse in der Vorrede

zu den »Ansichten der Natur« formuliert: »Übersicht von der Natur im

Großen, Beweis von dem Zusammenwirken der Kräfte, Erneuerung des

Genusses, den die unmittelbare Ansicht dem fühlenden Menschen ge-

währt – sind die Zwecke, nach denen ich strebte.« (von Humboldt 1808:

VI)

Interessant in der Abbildung der Widmung ist nun, dass die Natur

in Form der ephesischen Artemis als etwas dargestellt wird, das enthüllt

und so sichtbar gemacht werden kann. In Hinblick auf Humboldts em-

pirische Datenerfassung, seine exakten und genauen Berechnungen,

könnte man allerdings unterstellen, dass hier sein Erkenntnisinteresse

ein positivistisch-analysierendes ist, was Friedrich Schiller 1797 in einen

Brief an seinen engen Freund Gottfried Körner (1847 [1797]: 47) scharf

kritisiert: »Es ist der nakte, schneidende Verstand, der die Natur […]

schaamlos ausgemessen habenwill undmit einer Frechheit die ich nicht

begreife […]. Er hat keine Einbildungskraft und so fehlt ihm nach mei-

nemUrtheil das nothwenigste Vermögen zu seinerWissenschaft –denn

dieNaturmuß angeschaut und empfundenwerden.« In dieser Perspek-

tivierung wird Humboldt zu einem Naturforscher, der sich im Bruch

zwischen romantischer, empfindender und subjektiver Naturwahr-

nehmung und moderner, empirischer und objektiver Naturanalyse für

letztere entscheidet und so unfreiwillig zum Gründungsvater der erd-

räumlichen Analyse physisch-geographischer Phänomene wird. Dieses

von Gerhard Hard (2002: 73) als »Erdnatur« bezeichnete Verständnis

von Natur stellte in der Geographie, mit dem Landschaftsparadigma,

jahrzehntelang das dominierende Paradigma der Disziplin dar. Es ist

das reduktionistische Desiderat einer modernen Disziplin, die auf der

Suche nach einem Paradigma Humboldts holistischen Ansatz in eine

ganzheitliche Betrachtung der Landschaft als physisch-geographischen

Raum im Sinne eines »Totalcharakters« umgeschrieben hat (vgl. Hard

1970: 52). Damit soll der geographischen Forschung des späten 19. und

frühen 20. Jahrhunderts jedoch keinesfalls unterstellt werden, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 99

nicht in der Lage gewesenwäre,HumboldtsNaturverständnis ganzheit-

lich fassen zu können – das Landschaftsparadigma stellte lediglich eine

Antwort im Kontext der epochaltypischen Suche nach Antworten auf

Fragen der Zeit dar.Der optimistische Fortschrittsglaube des frühen 20.

Jahrhunderts wurde von den rasanten Errungenschaften der modernen

Naturwissenschaften getragen und erhob die Technik zumMaßstab der

Zivilisation (vgl. Schultz 2012: 70). Voraussetzung für die Erschließung

derWelt für die Zivilisation war die Erfassung erdräumlicher Einheiten

in Form von Messungen und Analysen – genau hier konnte sich die

Geographie als Disziplin mit dem Landschaftsparadigma etablieren.

Doch dieser Darstellung von Humboldts Naturforschung – aus

Wahrnehmung folgt Objektivierung durch Messung – widerspricht

Humboldt selbst, indem er die Widmung an Goethe als dessen »voll-

brachte Vereinigung von Dichtkunst, Philosophie und Naturkunde«

(Humboldt 1909 [1806]: 297) erklärt. Auch Hartmut Böhme (2003: 17)

setzt Goethes ästhetische Idee einer Naturforschung Humboldts Na-

turforschung nicht voran, sondern erkennt die Parallelität der Kosmos-

Idee Humboldts und der Naturforschung Goethes an, die Natur als

mentale und dochwahrnehmbare Struktur zu verstehen.Die Denkfigur

der Verbindung von Naturforschung, Ästhetik und Selbstreflexionmar-

kiert für Böhme (ebd.: 19) den entscheidenden Unterschied zwischen

»dem dynamischen, infiniten, sich ständig verändernden Prozeß des

empirischen Naturwissens« (Böhme 2003: 17) und Humboldts Natur-

forschung, die von einem lebendigen Ganzen ausgeht und so als letztes

Aufgebot dieser Denkfigur in der Geschichte verstanden werden kann,

bevor sie durch die modernen Naturwissenschaften und den Sozial-

und Geisteswissenschaften – beziehungsweise disziplinär gesprochen

der Spaltung zwischen der physischen Geographie und der Human-

geographie – abgelöst wurde. Humboldts Anliegen ist in diesem Sinne

gescheitert, hat er es doch nicht schaffen können, die Fragmentarität

der Naturwissenschaften in der Totalität seiner idealistischen Natur-

forschung zu vereinen (vgl. ebd.: 20). Der Riss in HumboldtsWerken ist

eine Spiegelung des Risses zwischen den Disziplinen, zwischen Vormo-

derne undModerne und letztendlich auch zwischenMensch undNatur.

Die Aktualität dieses Bruchs zeigt sich in unserem zeitgenössischen

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 Natur und Bildung

Umgang mit der Natur als Umwelt, der wir beherrschend entgegen-

treten, deren Schutz wir aus einer Ressourcenlogik heraus verstehen,

aber auch in unseremWunsch, die Natur wieder als Mitwelt zu erleben,

der allzu schnell in esoterische Bedeutungsaufladungen ausufert. Dann

wird die Natur zum Heilsversprechen unserer Zivilisationskrankheiten

verklärt, indem ihr eine magische Kraft zugesprochen wird, die sich

einem erst offenbart, wenn man auf der Spitze eines Berges meditiert

oder seinen Gemüsegarten gemäß den Mondphasen bepflanzt (vgl.

Murphy-Hiscock 2022: 53).

Für Hartmut Böhme ist HumboldtsWerk zwar an dieser Stelle text-

lich gescheitert, doch keinesfalls ad acta zu legen (vgl. Böhme 2003: 29).

Vielmehr offenbart sich hier, dass die Darstellungsform eines linearen

Textes, der in den ›Ansichten der Natur‹ zu einem Geflecht aus Aufsät-

zen und Verweisen mündet, für den Versuch, die Natur in ihrer Ganz-

heit darzustellen, nur als Kompromiss angesichts der eingeschränkten

Möglichkeiten in der Darstellung gedacht werden kann (vgl. Bies 2012:

240).2 Was bleibt, ist die Idee einer ästhetischen Naturforschung, die

den Bruch zwischen Mensch und Natur nicht als Scheitern, sondern als

Chance aufgreift. In diesem Sinne nähert man sich der Natur aus die-

ser ästhetischen und zugleich erdräumlich-beschreibenden Perspekti-

ve. Die Betrachtung von Humboldts Naturforschung ist zwischen ge-

dachter Ganzheitlichkeit und deren räumlicher Erfahrbarkeit angesie-

delt.

2 Dieser Problematik war Humboldt sich sehr bewusst, so heißt es schon in sei-

ner Vorrede zu den ›Ansichten der Natur‹: »Der Reichtum der Natur veranlasst

Anhäufung einzelner Bilder. Diese Anhäufung aber stört die Ruhe und den To-

taleindruck des Naturgemäldes« (von Humboldt 1808: X). Die Linearität eines

Textes wird deshalb bei Humboldt um bildliche Darstellungen und stilistische

Wechsel zwischen Textformen erweitert. Zudemwechselt er die Präsentations-

form und ergänzt seine Texte durch zahlreiche Vorträge.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 101

2 Naturforschung als Naturverstehen

Alexander vonHumboldtsNaturforschungals ganzheitlichesund räum-

liches Denken zu begreifen, öffnet den Blick auf eine andere Deutungs-

ebene. Auf dieser stellen sich Fragen nach seinem performativen Natur-

verständnis, also nach der Art und Weise, wie Humboldt Natur begeg-

nete undmit welcherHaltung er sein Erkenntnisinteresse verfolgte.Mit

einem erneuten Blick auf das der ephesischen Artemis zu Füßen gelegte

Gedicht Goethes lassen sich erste Anhaltspunkte zur Ergründung dieser

Fragen finden. Dort heißt es zu Beginn in den Zeilen 5–8:

»Alle Gestalten sind ähnlich und keine gleichet der andern

Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz,

Auf ein heiligen Rätsel. O! könnt ich dir, liebliche Freundin,

Überliefern sogleich glücklich das lösende Wort.«

(Goethe 1998 [1798]: 639)

Das lyrische Ich bekennt sich hier zu der Unmöglichkeit, die Metamor-

phose der Pflanzen durch das »lösende Wort«, sprich das analytische

Naturwissen über die Taxonomie und Benennung der Pflanzen, erklä-

ren zu können. ImGedicht wird dieMetamorphose deshalb in einer dy-

namischen, zeitraffenden Erzählung über das Werden der Pflanze vom

Samenkorn bis zur samentragenden Frucht veranschaulicht. Vermittelt

werden dabei nicht additive Wissensbestände, stattdessen ergibt sich

amEnde ein Bild von Zeitlichkeit und den in der Natur wirkenden Kräf-

ten, die sich zu einem Gesamtbild zusammenfügen, dessen Einzeler-

scheinungen immer auf das Ganze zeigen:

»Jede Pflanze winket dir nun die ewgen Gesetze,

Jede Blume sie spricht lauter und lauter mit dir.

Aber entzifferst du hier der Göttin heilige Lettern,

Überall siehst du sie dann, auch in verändertem Zug.«

(Goethe 1998 [1798]: 641)

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 Natur und Bildung

DieDarstellung derMetamorphose besitzt eine ästhetischeQualität, sie

soll den Lesenden als Subjekt ansprechen und bildet darüber hinaus die

Ergebnisse aus Goethes botanischer Naturforschung ab. Auch Alexan-

der von Humboldt beschreibt das Erkenntnisinteresse seiner Naturfor-

schung in einemBrief an Schiller vom06.August 1794 in einer ähnlichen

Weise:

»Aber Sie fühlen mit mir, daß etwas Höheres zu suchen, daß es wie-

derzufinden ist; denn Aristoteles und Plinius, der den ästhetischen

Sinn des Menschen und dessen Ausbildung in der Kunstliebe mit

in die Naturbeschreibung zog, diese Alten hatten gewiss weitere

Gesichtspunkte als unsere elenden Registratoren der Natur.«

(Humboldt 1872 [1794]: 203)

In dieser ästhetischenNaturbeschreibungwird die Naturmetaphorisch

zur Autorin eines Buches, dessen Sprache erst gelernt werden muss,

damit sich uns dessen Bedeutung nach und nach erschließt. Hum-

boldt selbst überlegte, ob er sein Hauptwerk nicht »Kosmos«, sondern

»Das Buch der Natur« nennen sollte (vgl. Böhme 2003: 19). In einem

solchen Naturverständnis ist das forschende Subjekt mit der Natur

auf Augenhöhe. Es lässt sich von der Sprache der Natur ansprechen,

begeistern, formuliert Fragen, kommtmit ihr insGespräch und versteht

nach und nach die feinen Rhythmen und größeren Sinneszusammen-

hänge zwischen den einzelnen Zeilen. Die Ganzheit ergibt sich aus

einer Entfaltung und Gestaltung der Beziehung zwischen Subjekt und

Objekt angesichts des Bruchs zwischen ihnen und kann nicht gewalt-

sam erzeugt werden. Ein Versuch der Naturbeherrschung in diesem

Naturverständnis wäre so fatal, als würde man den einzigen Nutzen

eines Buches an seinem Heizwert messen. Auf dieser Deutungsebene

schließen sich empirische Erfassung und Naturgenuss bei Alexander

vonHumboldt nicht mehr aus – die Natur spricht zu ihm und er nimmt

diesen ästhetischen Eindruck sinnlich wahr. Sowohl seine sinnlichen

Eindrücke der Einzelphänomene, als auch in Zahlen und Daten, die

er physisch-räumlich erhebt, werden Anlass seiner Forschungen (vgl.

Kreutzer 1994: 89). Die Sprache der Natur lernt Humboldt umso besser,

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 103

je mehr er sich dieser aus unterschiedlichen Perspektiven annähert,

bis sich ein holistisches Gesamtbild ergibt. Kreutzer (1994: 95f.) fasst

Humboldts Naturverständnis auf seinen Reisen so zusammen:

»[Sie] dienen dem Heimischwerden des Menschen im ›Naturganzen‹

und entziehen sich damit einer durchWissenschaft gestützten gesell-

schaftlichen Strategie, die einem Unheimlichen der Natur durch deren

Entzauberung und Unterwerfung zu begegnen sucht.«

Alexander von Humboldts Naturforschung bedeutet Naturverstehen

und ist damit der Hermeneutik zuzuordnen (vgl. Böhme 2003: 18). Was

bedeutet das nun für die Geographie, die Humboldt – neben einigen

anderen Disziplinen – als einen ihrer Gründungsväter anspricht? Wie

ich bereits im Einstieg erwähnt habe, lässt sich die Frage nach einem

geographischen Begriff von Natur sich nicht im »Was?«, sondern im

»Wie?« verorten, also in der Frage nach dem Verhalten zu sich selbst

und dem eigenen Lesen im Text der Natur. Damit schließe ich an die

Forschung von Barbara Zahnen an, die auf die Wichtigkeit des geo-

graphischen Sehens – im Gegensatz zum Blicken verweist (vgl. Zahnen

2006: 236ff.). Gemeint ist mit dem Sehen die Betrachtung der Natur mit

einer Haltung, die offen ist und mit der wir darauf vertrauen, dass die

Auseinandersetzungmit demGegenstand der Natur uns noch vor einer

systematischenEinteilung etwasNeues inErfahrungbringen kann.Neu

ist es dann,wenn es sich unseren gewohntenBlickmustern entzieht und

so nicht schon in systemischen Zusammenhängen erblickt wird. Das

Sehen unterläuft also die übliche Subjekt-Objekt-Spaltung und verlangt

von uns, sich dem Neuen zu öffnen, bevor wir es in bereits vorhandene

Erfahrungen einordnen (vgl. Zahnen 2006: 244). Wir lassen uns dann

von unserem Spürsinn leiten, der zwar unserer eigenen Erfahrung ent-

springt, aber uns ins Nachdenken bringt und uns für neue Erfahrungen

öffnet (vgl. Zahnen 2007: 85). Dass sich über den Spürsinn Neues figu-

riert, hängt mit dem implizitenWissen zusammen, dass sich in unseren

Praktiken zeigt (vgl. Dickel 2011b: 9). Dieses Wissen lässt sich nicht in

objektiveWahrheitskategorien einteilen, sondern ergibt sich aus einem

Gespür der Naturbetrachtung (vgl. Zahnen 2007: 85). Die Natur ist hier

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 Natur und Bildung

aber nicht nur als subjektiver Erfahrungsraum zu verstehen, sie begeg-

net uns durch unsere Leiblichkeit und ist als Phänomen räumlich als

Erdnatur verankert, die sich stets wandelt, neu produziert, periodisch

wiederkehrende Muster schafft und uns so ins Nachdenken und zum

Staunen bringt (vgl. ebd.). In dieser Neufiguration von Subjekt und

Objekt im Zuge der Horizontverschmelzung kommen Naturforschung

und Ästhetik zusammen, wird eine Selbstreflexion ermöglicht, die uns

in Korrespondenz zur Natur stellt (vgl. Böhme 2003: 18).

Betrachtenwir auf dieser Deutungsebene erneutHumboldts Natur-

forschungunddie Frage nach dessenAktualität in derGeographie, dann

lässt sich erkennen, dass die von Barbara Zahnen (2005: 212) geforder-

te Geisteswissenschaftlichkeit der Geographie, sofern sie ihrem Eigen-

sinn als hermeneutische Disziplin gerecht werden möchte, bei Hum-

boldt (Humboldt: 2019 [1808]) durch die ästhetischeBehandlung naturhis-

torischer Gegenstände angestrebt wird. Die Aktualität seiner Naturfor-

schung bezieht sich auf deren Vollzug, sprich auf Humboldts Begeiste-

rungsfähigkeit, seinem Interesse und seiner Selbstreflexion auf Grund-

lage seiner Erkenntnisse, die er mit und in der Natur gewinnt. Interesse

versteht Barbara Zahnen hier als »Inter-esse im wörtlichen Sinne eines

Zwischen-Seins« (Zahnen 2007: 85). Humboldt, ebenso wie Goethe, war

in diesem Sinne praktizierender Hermeneutiker der Naturforschung,

noch bevor die moderne Hermeneutik von Schleiermacher, Dilthey und

Gadamer als Disziplin theoretisch beschrieben wurde. Vor diesemHin-

tergrund lässt sich die Praktik derNaturforschung als proto-hermeneu-

tisch3 beschreiben. Humboldt war sich wohl bewusst, dass ein verste-

hender Ansatz nicht gleichzusetzen ist mit einem positivistisch-empi-

rischen Ansatz, dessen Ziel vermeintlich darin besteht, das Phänomen

vollumfänglich bestimmen und erklären zu können. Als proto-herme-

neutischerForschergingermitderUnmöglichkeit der vollumfänglichen

Weltbeschreibung konstruktiv um:

3 Die Vorsilbe ›proto-‹ verwende ich hier nicht in ihrer Bedeutung als ›erstes‹ oder

›wichtigstes‹, sondern als ›vorab‹, ein noch vor ihrer theoretischen Einholung

Praktiziertes.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 105

»Wenn uns aber auch das Ganze unerreichbar ist, so bleibt doch die

theilweise Lösung des Problems, das Streben nach dem Verstehen

der Welterscheinungen der höchste und ewige Zweck aller Naturfor-

schung.« (Humboldt 1845: 68)

3 Humboldts Naturforschung als
phänomenologisch-hermeneutischer Vollzug

Bevor ich mich der Hermeneutik in Humboldts Naturforschung und

seinem Beitrag zu einer geographischen Bildung widme, möchte ich

an dieser Stelle zunächst noch einholen, welches Vermittlungs- und

Bildungsinteresse Humboldt verfolgt und wie sich dieses in der Art

seiner Forschung widerspiegelt. Einen ersten Ansatzpunkt bildet auch

hier die Vorrede zu »Ansichten der Natur«, in der er seinWerk vorzugs-

weise »bedrängten Gemütern« (Frühwald 2012: 32) widmet. Humboldt

wächst in einer Epoche auf, in der das elitäre Bildungsideal von ei-

nem Bestreben abgelöst wurde, die breite Gesellschaft im Zeichen der

Aufklärung mit einer Grundbildung zu versorgen. Gerade sein Bruder

Wilhelm begründet in diesem humanistischen Ideal seine Bildungs-

theorie, auf die hier nicht weiter eingegangen werden soll. Sichtbar

wird dieses Bildungsideal auch in Humboldts Sprache, die leicht ver-

ständlich ist und im 19. Jahrhundert in den Naturwissenschaften dem

Diskurs entspricht, auf Kosten einer wissenschaftlichen Eigensprache

eine leichte Zugänglichkeit zu ermöglichen (vgl. Frühwald 2005: 211).

Die »bedrängten Gemüter« sind für Humboldt Personen, die, wie er,

der fortschreitenden Entfremdung des Menschen von der Natur auf-

grund zunehmend städtischer Lebensformen, der Industrialisierung

und Technologisierung der Gesellschaft sowie dem durch die napoleo-

nischen Kriege verursachten Leid entkommen wollen (vgl. Frühwald

2012: 32). Er wählt erzählerische, das Subjekt einbeziehende Darstel-

lungsformen, um einen möglichst lebensnahen Einblick in das zu

ermöglichen, was ihm selbst auf seinen Reisen widerfahren ist. Sein

Vermittlungsinteresse besteht also nicht nur darin, wissenschaftliche

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 Natur und Bildung

Informationen darzustellen, sondern den Lesenden auf einer affektiven

Ebene anzusprechen und emotional auf die Reise mitzunehmen.

Ottmar Ette bezeichnet denKosmopolitismusHumboldts als »Welt-

bewußtsein« (Frühwald 2005: 216). Gemeint ist damit, dass Humboldt

die Natur als Netzwerk des Lebens ernst nimmt, die den Menschen

und damit auch ihn selbst im Naturverständnis mit einbezieht. In

seiner Charakterisierung der Humboldt’schen Wissenschaft beschreibt

Ette Humboldts Forschung unter anderem als ökologisch ausgerich-

tete Lebenswissenschaft, die auf eine Demokratisierung des Wissens

abzielt (vgl. Ette 2018: 108 & 111). Humboldt greift also schon im 19.

Jahrhundert Fragen der Ökologie auf, die nichts in ihrer Aktualität

eingebüßt haben. Wenn man die Verantwortung der Geographie darin

sieht, auf sogenannte epochaltypische Schlüsselprobleme unserer Zeit

zu antworten, sind Humboldts Erkenntnisse über den Einfluss des

Menschen auf die Natur und die darin enthaltenen Sorgen einer Ent-

fremdung des Menschen von der Natur und der Ausbeutung dieser, in

Anbetracht des anthropogenen Klimawandels und der fortschreitenden

Umweltzerstörung, aktueller denn je. In HumboldtsWorten:

»Zerstört man die Wälder, wie die europäischen Ansiedler allerorten

in Amerikamit unvorsichtiger Hast tun, so versiegen die Quellen oder

nehmen doch stark ab. Die Flussbetten liegen einen Teil des Jahres

über trocken und werden zu reißenden Strömen, so oft im Gebirge

starker Regen fällt.« (Humboldt 1999 [1822]: 638)

Als weitere Besonderheit der Humboldt’schen Forschung ist die Ein-

bettung der Forschungsergebnisse in die Erfahrungen, die Humboldt

selbst macht, zu sehen (vgl. Dickel 2011a: 43). Die ästhetischen Erfah-

rungen, die Humboldt auf seinen Reisen gemacht hat und die seinem

Naturverständnis zugrunde liegen, können nicht ohne weiteres dar-

gestellt und vermittelt werden (vgl. ebd.: 40). Auf die Problematik der

textlich-sprachlichen Transformation bin ich im vorherigen Kapitel

bereits eingegangen. Es ist nicht die inhaltliche Vermittlung der Erfah-

rungen, sondern die Art und Weise, wie Humboldt diese Erfahrungen

macht, die für eine bildungstheoretische Wendung fruchtbar gemacht

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 107

werden können. Erfahrung begreife ich dabei im Sinne Meyer-Drawes

(vgl. 2003: 511), die sich auf Waldenfels beruft, als brüchig und Lernen

als in den Brüchen der Erfahrung angesiedelt. Im Lernen werden wir

uns eines Fremden bewusst, das unseren eigenen Erwartungshorizont

übersteigt (Widerfahrnis) und antworten auf etwas, das uns trifft. Doch

zwischen diesen beiden Polen figuriert sich Erfahrung an der Bruchlinie

bzw. als Verschiebung zwischen Widerfahrnis und Antwort. In diesem

Bruch beginnt das Lernen (vgl. Dickel 2011a: 44).

Die bildungstheoretische Wendung liegt also in der Performanz

der Humboldt’schen Naturforschung, als phänomenologisch-herme-

neutischer Vollzug der Erfahrung. Vor allem die Behandlung physisch-

geographischer Themen erfolgt im Schulfach Geographie überwiegend

aus einer naturwissenschaftlichen, rationalistischen Logik, die jedoch

derGeographie als integrativemFach–sofernmandie Integrationnicht

nur thematisch, sondern fundamental begreift – nicht gerecht wird.

Naturgegenstände in derGeographie zu vermitteln, bedeutet sie aus der

subjektbezogenen, individuellen Erfahrung heraus zu behandeln und

sie so zu inszenieren, dass sich die Lernenden ihrer Fremdheit bewusst

werden (vgl. Dickel 2011a: 45). Naturwissenschaften bilden Naturwissen

aus, indem sie Gegenstände analysieren und positivistisch bestimmen,

sie definieren und in Daten zur Darstellung bringen, doch eine phä-

nomenologisch-hermeneutische Bildung nach dem Humboldt’schen

Forschungsideal fragt nach der Bedeutung des Gegenstands für die

Lernenden und bringt sie in einen Lernprozess, der Naturverständ-

nis als Sinn-Verstehen ausbilden soll (vgl. Danner 2006: 40). Dieser

Lernprozess kann nicht erzwungen werden. »Vielmehr geht es darum,

Zeit einzuräumen, für das Generieren einer Frage, einer Idee, eines

Wunsches. Die eigene Forschungsfrage muss erst gesucht werden. Sie

entsteht erst in der Suche.Dafürmuss der Geographieunterricht Anläs-

se schaffen.« (Dickel 2011a: 45) Indem die Lernenden beginnen Fragen

danach zu stellen, was der Unterrichtsgegenstand für sie bedeutet, be-

geben sie sich in einen Erfahrungs- und Reflexionsprozess (vgl. Meyer-

Drawe 2003: 512). In diesem Prozess durchdringen sich Subjekt und

Objekt gegenseitig und eine Bildung im Sinne einer Transformation

ereignet sich, aus demSubjekt undObjekt verändert herausgehen.Wal-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 Natur und Bildung

denfels beschreibt diese Transformation als starken Erfahrungsbegriff

und als Ausgangspunkt von Bildung (vgl. Bähr et al. 2019: 8).

In dieser Art des Verstehens werden die Unterrichtsgegenstände für

die Lernendenpersönlichbedeutsam.Siebefinden sichdannnichtmehr

in einer Dichotomie zwischen ihrem eigenenMensch-Sein und der Na-

tur, sondern die Lernenden begreifen die Natur als etwas, das einen An-

spruch an sie formuliert und zugleich Teil ihrer selbst ist. Erst in so ei-

nem Naturverständnis ist die Herausbildung einer kritischen Selbstre-

flexion möglich, die denWert der Natur von ihr selbst her erkennt, weil

ihrWert in unseren eigenenWert inbegriffen ist.DiesesNaturverständ-

nis unterscheidet sich maßgeblich von einem Verständnis der Natur als

Gegen- oder Umwelt, weil der Anspruch des Erhalts und des Schutzes

nicht von externen Werten her an sie gebracht wird, sondern von sich

und den Subjekten heraus entsteht. Aus einer Fremdbestimmung wird

so Selbstbestimmung. Eine solche Bildung geht über den Erwerb bloßer

Kompetenzen in der Schule hinaus, denn sie betrifft die Lernenden als

Menschen selbst undnimmt sie als solche ernst. Lernende,die einen sol-

chenBildungsprozess erfahren,habennichtnurNaturwissenerworben,

sondern auch ein Naturverständnis. Sie werden dazu befähigt, im »Text

der Natur« zu lesen und ihn nach deren Bedeutung für ihr eigenen Le-

ben zu befragen. In einem so gedachten Bildungsprozess werden unter

anderem auch Kompetenzen vermittelt.

4 Geographiedidaktische Konkretisierung

Wie kann aus den vorangegangenen Überlegungen eine konkrete di-

daktische Handreichung für den Fachunterricht formuliert werden?

Für eine Konzeptualisierung auf Grundlage der genannten fachhisto-

rischen und bildungstheoretischen Bezüge ist es zunächst notwendig,

die Grundannahmen für den Geographieunterricht festzuhalten:

a) Der Fachunterricht begreift sich und die imUnterricht thematisier-

ten Fachgegenstände als fundamental integrativ.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 109

Mit Rückblick auf die Humboldt’sche Naturforschung werden auch

physisch-geographischeThemen so behandelt, dass eine ästhetische Er-

fahrungder Lernenden inderAuseinandersetzungmit denUnterrichts-

gegenständen ermöglicht wird. Dafür müssen Unterrichtsgegenstände

vom Lehrenden so inszeniert werden, dass sich Lernende mit ihnen in

Beziehung setzen und sich imZuge der bezogenen Auseinandersetzung

mit dem Gegenstand Bedeutungsfacetten des Gegenstandes sichtbar

werden, die den Lernenden zuvor verschlossen waren.

b) Ziel der Behandlung von physisch-geographischen Themen ist ein

Naturverständnis im Sinne derHermeneutik zu entwickeln, das das

empirische Naturwissen komplementiert.

Den Lernenden wird unterstellt, dass sie schon immer ein grundlegen-

des, alltagsweltliches Vorverständnis über den Unterrichtsgegenstand

besitzen. Die Grenzen dieses Verständnisses werden ihnen in der Aus-

einandersetzung mit dem Gegenstand bewusst. Dadurch wird die ein-

geschränkte Sichtweise auf den Gegenstand ins Licht gerückt und im

Zuge einer tiefgehendenAuseinandersetzungmit demGegenstandwer-

den Fragen formuliert. Das sich in diesem Prozess figurierende Natur-

verständnis wird als hermeneutischer Zirkel begriffen, in dem die Ler-

nenden den Gegenstand in seinem größeren Zusammenhang erfragen

und ihr Vorwissen differenziert und korrigiert wird (vgl. Danner 2006:

60ff.).

c) Der Unterrichtsgang geht von einem konkreten Beispiel aus, durch

das sich Verständnis- und Bildungsprozesse entwickeln lassen, die

auf tiefgründigere Sinneszusammenhänge verweisen.

Voraussetzung für einen Fachunterricht, der den konkretenGegenstand

ernst nimmt, ist ein induktiver Unterrichtsgang, der seinen Ausgangs-

punkt in einem fachlichen Beispiel nimmt. Dieses Beispiel ist dann für

den Unterricht angemessen, wenn darüber eine fachliche Einsicht in

einem dynamischen Bildungsprozess erlangt werden kann (vgl. Dickel/

Richter 2024). Das Beispiel verweist immanent schon auf das Allge-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 Natur und Bildung

meine und kann als Analogie zum Ganzheitsbegriff bei Humboldt und

Goethe verstandenwerden.Das Allgemeinewird über das konkrete Bei-

spiel erkannt, dass konkrete Beispiel ist Teil der allgemeinen Struktur

(vgl. ebd.: 8).

Eine konkrete Umsetzungsmöglichkeit unter Berücksichtigung

dieser Grundannahmen soll im Folgenden anhand des Themas »Die

Bedeutung von Gesteinen und exogenen Prozessen für die Menschen«

aus dem Thüringer Lehrplan für die Klassenstufe 7/8 gezeigt werden.

Speziell behandle ich den Einstieg in dasThema des Gesteinskreislaufs,

der laut Lehrplan die Entstehung, Verwitterung und Nutzung ausge-

wählter Gesteinsarten einbeziehen soll. Die Bedeutung der Gesteine

für den Menschen wird im Lehrplan normalerweise aus einer Ressour-

cenlogik betrachtet; Gesteine sind dann bedeutsam für den Menschen,

wenn sie sich als Baumaterial für den Häuser- und Straßenbau eignen

oder von Künstlerinnen und Künstlern als Material für Kunstwerke

benötigt werden. Die Bedeutung von Gesteinen für den Menschen als

Erkenntnisgegenstand und für die Selbstreflexion wird dabei außen

vor gelassen, soll jedoch an dieser Stelle am Beispiel des Granits in

die Unterrichtskonzeption integriert und als Ausgangspunkt eines

Lernprozesses verstanden werden.

Sachlichundnaturwissenschaftlich lässt sichGranit nachWimmen-

auer (1992: 34) folgendermaßen beschreiben:

»Die Bezeichnung [»]Granit[«] umfaßt in diesem Zusammenhang ei-

ne Vielzahl von Gesteinstypen, denen gemeinsam ist, daß Feldspäte

undQuarz ihremineralischenHauptbestandteile sind. Dazu kommen

fallweise Glimmer, Hornblende und weitere Minerale, die zusammen

nichtmehr als etwa 20 %, ausnahmsweise auch bis 40 %derGesteins-

masse ausmachen. Das Gefüge typischer Granite zeigt, im Gegensatz

zu den schiefrigen oder lagigen Gefügen ähnlich zusammengesetz-

ter Gneise, keine Orientierung; es ist ›massig‹ und für das bloße Auge

deutlich als kristallin erkennbar.«

Eine umfassendere geologische Erläuterung würde nun noch die Ent-

stehung des Granits, das Vorkommen und die Einbettung im Gesteins-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 111

kreislauf umfassen. Diese Betrachtungsweise generiert Naturwissen,

aber initiiert keinen hermeneutischen Verstehensprozess. Im Sinne des

hermeneutischen Verstehensprozesses interessiert zunächst das Vor-

verständnis der Lernenden. Der Granit wird als Phänomen vorgestellt.

Eine erste Begegnung mit diesem Phänomen liegt in der sinnlichen

Erfahrbarkeit des Granits: Wie fühlt er sich an, wie sieht er aus? Lassen

sichKonglomerate erkennen oderwirkt der Steinwie aus einemMateri-

al? In dieser Begegnungwerden Strukturen des Vorwissens offengelegt,

indem der Granit zunächst aus der Perspektive der Lernenden be-

trachtet wird, bevor er als fachlicher Gegenstand in den Blick rückt. In

einem weiteren Schritt lässt sich der Granit auf einer subjektiven und

anthropogenen Bedeutungsebene untersuchen.Was heißt das konkret?

Goethe verfasste im Jahr 1784 die dichterische Abhandlung Über den

Granit. In dieser setzt sich das lyrische Ich zunächst kulturhistorisch

und dann erdzeitlich mit dem Granit auseinander:

»Mit diesen Gesinnungen nähere ichmich euch, ihr ältesten, würdigs-

ten Denkmäler der Zeit. Auf einem hohen nackten Gipfel sitzend und

eine weite Gegend überschauend, kann ich mir sagen: Hier ruhst du

unmittelbar auf einem Grunde, der bis zu den tiefsten Orten der Er-

de hinreicht, keine neuere Schicht, keine aufgehäufte zusammenge-

schwemmte Trümmer haben sich zwischen dich undden festen Boden

derUrwelt gelegt, du gehst nichtwie in jenen fruchtbaren schönen Tä-

lern über ein anhaltendes Grab, diese Gipfel haben nichts Lebendiges

erzeugt und nichts Lebendiges verschlungen, sie sind vor allem Leben

und über alles Leben.« (Goethe 1982 [1784]: 253–258)

Die Prosa Goethes schafft einemetaphysische Beziehung zwischen dem

Granit und demMenschen. Am Gestein wird die eigene Zeitlichkeit re-

flektiert und einer dem Menschen nur abstrakt fassbaren Zeitlichkeit

der Erde gegenübergesetzt.DasNachdenken über denGranit schafft ei-

ne höhere Bedeutungsebene der Auseinandersetzung, das lyrische Ich

wird sich seiner eigenen Einsamkeit und der Andersartigkeit erst in der

unmittelbarenNähedesGranits bewusst.Umdie subjektiveundanthro-

pogene Bedeutung des Granits zu thematisieren, schlage ich vor, Goe-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 Natur und Bildung

thes Abhandlung über den Granit im Geographieunterricht zu verwen-

den, um so eine Spannung zu erzeugen, die zum weiteren Nachdenken

führt. So wird es Lernenden ermöglicht, anhand des Gegenstands zu ei-

ner Selbstreflexion in Bezug auf ihre eigene Zeitlichkeit zu gelangen,

einen Vergleich zwischen der eigenen Zeitlichkeit und der des Granits

anzustellenundGemeinsamkeitenundUnterschiedeherauszuarbeiten.

Die Bedeutung des Granits liegt dann nicht mehr in seiner Eignung als

Baumaterial. Vielmehr können die Lernenden eine leibliche und herme-

neutische Erfahrung machen, die den Granit als Phänomen in einem

neuen Licht erscheinen lassen.Die naturwissenschaftliche Betrachtung

bleibt dabei nicht außen vor, aber sie stellt eine Perspektive auf denGra-

nit dar, die gleichberechtigt neben der anthropogenen und kulturwis-

senschaftlichen Perspektive existiert. Anhand der Entstehung und Ero-

sion des Granits wird die nur abstrakt fassbare, langsame Dynamik des

Gesteinskreislaufs verstandenunddasGestein als Beispiel erkannt,wel-

ches auf das Allgemeine, den unterschiedlichen Alterungs- undVerfalls-

prozessen von Dingen, verweist. Hat man diese Struktur einmal ver-

standen, lässt sie sich auch auf andere Gesteinsarten und andere Unter-

richtsgegenstände anwenden.

5 Zusammenfassung

In diesem Beitrag habe ich mich mit dem Begriff der »Natur« in der

Geographie befasst und ihndisziplingeschichtlich vor demHintergrund

der Naturforschung Humboldts, konkret der Art und Weise, wie sich

das forschende Subjekt zu seinem Forschungsgegenstand verhält, un-

tersucht. Die Naturforschung des späten 18. und des 19. Jahrhunderts

war durch die Strömungen der Aufklärung und der Romantik geprägt

und befand sich in einem Transformationsprozess hin zur Moderne.

In dieser Zeit war Humboldt nicht nur ein Vormodell der modernen,

empirischen geographischen Disziplin, sondern er stellte mit seiner

ganzheitlichen Naturforschung zugleich auch einen Gegenentwurf zur

empirischen Forschung dar.Humboldts Forschungmag daher von heu-

te und aus einer modernen Perspektive widersprüchlich wirken, doch

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 113

bei eingehender Betrachtungwird deutlich, dass der Prozess desNatur-

verstehens für Humboldt eine ästhetische und empirische Behandlung

gleichermaßen notwendig macht. So wird die Natur metaphorisch als

Buch verstanden, dessen Text Humboldt aus möglichst umfangrei-

chen Perspektiven beleuchtet und so zunehmend besser versteht. Der

Anspruch dieses Naturverstehens unterscheidet sich von einem natur-

wissenschaftlich verstandenen Naturwissen, denn die Natur soll nicht

analysiert, sondern hermeneutisch im Zuge der sich vollziehenden

Erfahrung verstanden werden.

In dieser hermeneutischen Betrachtung von Naturgegenständen

sehe ich das große Potenzial der Geographie als Kernfach des 21. Jahr-

hunderts, das Antworten auf epochaltypische Schlüsselprobleme geben

kann. Sich der Natur phänomenologisch-hermeneutisch zu nähern,

bedeutet das Doppelverständnis der Geographie als physische und

Humangeographie dahingehend fundamental zu begreifen, dass wir

in der Geographie am gleichen Gegenstand sowohl naturwissenschaft-

liche als auch hermeneutische Erkenntnisse gewinnen können. Erst

in der Integration dieser beiden Logiken entsteht eine tragfähige und

nachhaltige Mensch-Natur-Beziehung als respektvolle Bezogenheit.

Damit dies gelingen kann,muss sich derMensch als Teil der Natur, statt

als ihr distanzierter Beobachter und Beherrscher, verstehen lernen.

Indem der Mensch sich selbst als Teil des Lebensnetzwerks begreift,

erfährt er den Wert der Natur aus ihr selbst heraus. Die Vermittlung

dieser Erkenntnisse ist wesentlicher Teil eines Geographieunterrichts,

der Bildung als Ausbildung einer auch in Zukunft tragfähigen Mensch-

Natur-Beziehung ernst nimmt.

Literatur

Bähr, Ingrid/Gebhard, Ulrich/Krieger, Claus et al. (2019): »Irritation im

Fachunterricht«, in: Ingrid Bähr/UlrichGebhard/ClausKrieger et al.

(Hg.), Irritation als Chance. Bildung fachdidaktisch denken, Wies-

baden: Springer VS, S. 3–39.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 Natur und Bildung

Bies, Michael (2012): Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturfor-

schung bei Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Göttingen:

Wallstein Verlag.

Böhme, Hartmut (2003): »Ästhetische Wissenschaft. Aporien der For-

schung im Werk Alexander von Humboldts«, in: Ottmar Ette/Ute

Hermans/Bernd M. Scherer/Christian Suckow (Hg.): Alexander von

Humboldt – Aufbruch in die Moderne, Berlin: De Gruyter, S. 17–32.

Danner, Helmut. (2006): Methoden geisteswissenschaftlicher Pädago-

gik. Einführung in Hermeneutik, Phänomenologie und Dialektik,

München: reinhardt.

Dickel,Mirka/Richter,Nicola Sophie (2024): »Beispiel-Verstehen imHo-

rizont der Geographie. Zum doppelseitigen Bildungsprozess von

Gegenstand und Selbst«, in: Jochen Laub/Mirka Dickel (Hg.): Die

Pädagogik der Geographiedidaktik. Pädagogische Grundlagen, Be-

züge und Perspektiven der geographiedidaktischen Forschung und

des Geographieunterrichts, Bielefeld.

Dickel, Mirka (2011a): »Nach Humboldt. Ästhetische Bildung und Geo-

graphie«, in: GW-Unterricht 122, S. 38–47.

Dickel,Mirka (2011b): Geographieunterricht unter demDiktat der Stan-

dardisierung.KritikderBildungsreformaushermeneutisch-phäno-

menologischer Sicht, in: GW-Unterricht 123, S. 3–23.

Ette,Ottmar (2003): »Vorwort«, in: Ottmar Ette/UteHermans/BerndM.

Scherer/Christian Suckow (Hg.): Alexander von Humboldt – Auf-

bruch in die Moderne, Berlin: De Gruyter, S. IX-XII.

Ette, Ottmar (2018): »Die Humboldtsche Wissenschaft«, in: Ottmar Et-

te (Hg.): Alexander von Humboldt Handbuch. Leben –Werk –Wir-

kung, Stuttgart: J. B.Metzler, S. 106–112.

Frühwald, Wolfgang (2005): »Die Einheit des Menschengeschlechtes«.

Alexander vonHumboldt undder JenaerKosmopolitismus, in: Früh-

wald, W. (Hg.): Das Talent, Deutsch zu schreiben. Goethe – Schil-

ler – Thomas Mann, Köln: DuMont Literatur und Kunst Verlag,

S. 199–221.

Frühwald, Wolfgang (2012): »Die Natur hat weder Kern noch Scha-

le«. Naturforschung im Diskurs und vor dem Anspruch der Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 115

schaft«, in: Deutsche Akademie der Naturforscher (Hg.): Nova Acta

Leopoldina Supplementum, Band 27, S. 29–37.

Goethe, Johann Wolfgang (1982 [1784]): »Über den Granit«, in: Erich

Trunz (Hg.): Goethes Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden.

Band 13,München: C.H.Beck, S. 253–258.

Goethe, Johann Wolfgang (1998 [1798]): »Die Metamorphose der Pflan-

zen«, in: Friedmar Apel/Hendrik Birus/Anne Bohnenkamp et al.

(Hg.): JohannWolfgangGoetheSämtlicheWerke.Briefe,Tagebücher

undGespräche.Abteilung 1, Band 1, Frankfurt a.M.: Deutscher Klas-

siker Verlag, S. 639–641.

Hard, Gerhard (1970): »Der »Totalcharakter der Landschaft«. Re-Inter-

pretation einiger Textstellen bei Alexander von Humboldt«, in: Geo-

graphische Zeitschrift Beihefte, S. 49–73.

Hard, Gerhard (2002 [1983]): »Zu Begriff und Geschichte von »Natur«

und »Landschaft« in der Geographie des 19. und 20. Jahrhunderts«,

in: Gerhard Hard (Hg.): Aufsätze zur Theorie der Geographie 1, Os-

nabrück: BSB, S. 171–210.

Hard, Gerhard (2002): »Die »Natur« der Geographen«, in: Ute Luig/

Hans-Dietrich Schultz (Hg.): Natur in derModerne. Interdisziplinä-

re Ansichten. Berliner Geographische Arbeiten 93, Berlin: Humboldt

Universität, S. 67–86.

Hoffmann, Karl W. (2019): Erdkunde – Kernfach des 21. Jahrhunderts?!

Impulsvortrag zur Eröffnung des Tags der Schulgeographie in Kiel.

Humboldt, Alexander von (1872[1794]): »CantonQuartier Flörsheim, den

6. August 1794. Dienstag«, in: Karl Bruhns (Hg.): Alexander von

Humboldt. Eine wissenschaftliche Biographie. Band 1, Mannheim:

F. A. Brockhaus, S. 614.

Humboldt, Alexander von (1909 [1806]): »6. Februar 1806«, in: Ludwig

Geiger (Hg.): Goethes Briefwechsel mit Wilhelm und Alexander von

Humboldt, Berlin: Hans Bondy Verlag, S. 297.

Humboldt, Alexander von (2019 [1808]): »Ansichten der Natur«, in: Hans

Magnus Enzensberger (Hg.): Die Andere Bibliothek, Berlin: Aufbau-

Verlag.

Humboldt,Alexander von (1999 [1822]): »Reise in die Äquinoktial-Gegen-

den desNeuen Kontinents«, in: Ottmar Ette (Hg.): Reise in die Äqui-

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 Natur und Bildung

noktial-Gegenden des Neuen Kontinents. 2 Bde. Mit Anmerkungen

zumText, einemNachwort und zahlreichen zeitgenössischen Abbil-

dungen sowie einem farbigen Bildteil, Frankfurt a.M.: Insel Verlag.

Humboldt, Alexander von (1889) [1845]): »Kosmos. Entwurf einer physi-

schen Weltbeschreibung Bd. 1«, in: Alexander von Humboldt (Hg.):

GesammelteWerke, Stuttgart: Cotta.

Jank, Werner und Hilbert Meyer (2014): Didaktische Modelle, Berlin:

Cornelsen.

Kahler, Marie-Luise (1998): »Urpflanze«, in: Hans-Dietrich Dahnke/

Regine Otto (Hg.): Goethe-Handbuch. Personen, Sachen, Begriffe

L-Z. Band 4, Teilband 2, Stuttgart: J. B.Metzler, S. 1077–1080.

Kreutzer, Leo (1994): »Alexander von Humboldt und die Gruppe 94. Na-

turwissenschaft undNaturästhetik imProjekt einer anderenModer-

ne«, in: Leo Kreutzer/Jürgen Peters (Hg.): Welfengarten. Jahrbuch

für Essayismus, Hannover: Revonnah Verlag, S. 78–96.

Matuschek, Stefan (2021): Der gedichtete Himmel. Eine Geschichte der

Romantik,München: C.H.Beck.

Meyer-Drawe,Käte (2003): »LernenalsErfahrung«, in: Zeitschrift fürEr-

ziehungswissenschaft 4, S. 505–514.

Murphy-Hiscock (2022): Der Garten der Grünen Magie. Den eigenen

bezaubernden Hexengarten erschaffen und Energie aus der Natur

schöpfen.München: mvg Verlag.

Schiller, Friedrich (1847[1797]): »Jena, 6. August 1797«, in: Schillers Brief-

wechsel mit Körner. Von 1784 bis zum Tode Schillers. Vierter Teil,

Berlin: De Gruyter, S. 45–48.

Schultz,Hans-Dietrich (2012): »Disziplingeschichte des SchulfachsGeo-

graphie«, in: Johann-BernhardHaversath (Hg.): Geographiedidaktik

(=Geographisches Seminar), Braunschweig: Westermann, S. 70–89.

Wimmenauer, Wolfhard (1992): »Der Granit – 200 Jahre nach Goe-

the«, in: Jahrbuch der Heidelberger Akademie der Wissenschaften,

S. 34–36.

Zahnen, Barbara (2005): »Fragwürdigkeit und Eigensinn der Geogra-

phie«, in: Geographische Zeitschrift 4, S. 201–220.

Zahnen, Barbara (2006): »Im Auge der physischen Geographie. VomBli-

cken und Sehen«, in: Erdkunde 3, S. 231–245.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Sophia Feige: Alexander von Humboldts Naturforschung 117

Zahnen, Barbara (2007): »Lesen, Zeitlichkeit und das Geographische der

Physischen Geographie«, in: Geographische Zeitschrift 1, S. 72–90.

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472743-006 - am 13.02.2026, 07:25:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472743-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

