Max Miller

Macht und
Gewalt

Prolegomena
einer
politischen Philosophie

Herausgegeben und kommentiert
von An ton Bosl

ALBER PHILOSOPHIE A



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALBER PHILOSOPHIE k

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu diesem Buch:
Max Miiller (1906-1994) postuliert in seinem letzten Werk im An-
schluB an Heidegger und im Gegensatz zu Aristoteles den Vorrang
der Méglichkeit vor der Wirklichkeit. Er entfaltet seine These in drei
Meditationen: 1. Die Autoritat wird als Macht (dynamis) verstanden,
die es erlaubt, sich ohne Gewalt (energeia) durchzusetzen. 2. Das
Denken wird sich als fromm erweisen, wenn es darauf verzichtet,
die Macht des Gedankens auf den Begriff zu bringen. 3. Die Macht
des Seins duldet keine Gewalt des Begriffes, seine Wahrheit ist viel-
mehr eine Selbstoffenbarung.

Ein Kommentar des Herausgebers rekonstruiert die Entwicklung
dieser These und belegt anhand ausgewihlter Fragestellungen deren
fundamentale Bedeutung fiir die Philosophie Max Miillers.

About this book:
Max Miiller (1906-1994) postulates in his last work, following
Heidegger and in contrast to Aristotle, the priority of possibility over
reality. He unfolds his theses in three meditations: 1. Authority is to
be understood as power (dynamis), which allows one to persevere
without force (energeia). 2. Thought will prove to be wishful if it
does not express the power of the thought in a concept. 3. The power
of being does not allow any force for a concept. The truth of being is,
on the contrary, a self-revelation.

A commentary of the publisher reconstructs the developments of
these theses and shows, using selected questions, their fundamental
importance for Max Miiller’s philosophy.

Der Herausgeber:

Dr. phil. Dr. theol. Anton Bésl, geb. 1966, ist Referent in der Be-
gabtenforderung der Konrad-Adenauer-Stiftung. Veroffentlichun-
gen zur theologischen Ethik, Existenzphilosophie, Religionsphilo-
sophie und Ontologie.

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Miiller
Macht und Gewalt

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33.



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reihe Philosophie



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Miiller

Macht und Gewalt

Prolegomena
einer
politischen Philosophie

Herausgegeben und kommentiert
von Anton Bosl

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Miiller, Max:
Macht und Gewalt : Prolegomena einer
politischen Philosophie / Max Miiller. Anton Bosl (Hrsg.) —
Freiburg (Breisgau) ; Miinchen : Alber, 1999
(Alber-Reihe Philosophie)
ISBN 3-495-47965-1

Zugl.: Miinchen, Univ.,, Dissertation, 1998

Texterfassung und Druckvorlage: Autor

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/Miinchen 1999
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg

Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 1999
ISBN 3-495-47965-1

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INHALTSVERZEICHNIS

ERSTER TEIL PROLEGOMENA
I. Vorwort des Herausgebers
II. Editorische Hinweise
III. Einleitung
IV. Vorrede

V. Gedanken iiber "Macht und Gewalt’

ZWEITER TEIL ZENTRALE TEXTE
I. Die Autoritidt des Handelns
II. Die Fréommigkeit des Denkens

II1. Die Wiirde des Seins

DRITTER TEIL ARBEITSNOTIZEN
I. Notizen zum Thema Autoritit
II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt

III. Lose Notizen

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T

11

12

19

23

23

26

52

81

81

90

98


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIERTER TEIL KOMMENTAR 111

I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes 111
1. Zur Autoritit des Handelns 112

2. Zur Frommigkeit des Denkens 115

3. Zur Wiirde des Seins 120
I1. "Macht und Gewalt’ im Werk von Max Miiller 124
1. Vorbemerkung 124

a) Die aristotelische Bestimmung von 80Ovapig - évépyeior 128

a) dovapuig 131

B) evepyera 132

y) Die Prioritit der Wirklichkeit vor der Méglichkeit 134
b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik 136

2. Max Miillers Rezeption von dbvopig - évépyeia 140

a) Die logische Ebene 143

b) Die ontisch-ontologische Ebene 146

c¢) Die anthropologische Ebene 152

d) Die politische Ebene 163

o) Die Werkblatter 164

B) Das Werk Max Miillers nach 1945 174

3. SchluBbemerkung 181
LITERATURVERZEICHNIS 184
I. Primirliteratur 184
1. Veroffentlichte Werke Max Miillers 184

2. Unverdffentlichte Vorlesungen Max Miillers 186
II. Sekundirliteratur 186

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ERSTER TEIL

PROLEGOMENA

I. Vorwort des Herausgebers

Max Miiller ist am 18. Oktober 1994 gestorben. Neben zahlreichen
Manuskripten hat er viele Notizen zum Thema Macht und Gewalt
hinterlassen. Diese Stoffsammlung sollte nach eigenen Aussagen
die Grundlage fiir sein letztes Buch bilden, mit dem er sich die letz-
ten Jahre seines Lebens bis in die Nacht seines Todes hinein be-
schiftigte. Seine letzte Notiz aus dieser Nacht lautet: ,Der andere
Anfang”l.

Fiir das Thema Macht und Gewalt hatte Max Miiller bereits einen
konzeptionellen Entwurf, der jene Einteilung vorsah, der diese Ver-
offentlichung folgt.2 Sie sollte sich nach der Unteriiberschrift (Drei
Abhandlungen als Prolegomena einer politischen Philosophie) glie-
dern in drei Abhandlungen iiber:

1. Die Autoritit des Handelns

2. Die Frommigkeit des Denkens

3. Die Wiirde des Seins

Die Grundlage fiir das erste Kapitel iiber ‘Die Autoritit des Han-
delns’ sollte ein Text werden, den Max Miiller fiir das Lexikon fiir
Theologie und Kirche verfaft hatte und der - allerdings stark ge-

Vgl. hierzu im dritten Abschnitt des zweiten Teils die Arbeitsnotiz 27 sowie die
-dazugehérige Anmerkung.

Vgl. hierzu im zweiten Teil (Arbeitsnotizen) die entsprechenden Ausfihrungen im
2. Abschnitt.

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kiirzt - dort abgedruckt ist’ In Macht und Gewalt findet sich die
urspriingliche Fassung.

Als zweites Kapitel sollte ein geringfiigig gekiirzter Vortrag dienen,
den Max Miiller bei der Jahrestagung der Martin-Heidegger-
Gesellschaft 1991 gehalten hat. Er ist lediglich um die konkreten
Beziige zu dieser Tagung gekiirzt.

Das dritte Kapitel sollte auf Wunsch Max Miillers und nach dessen
inhaltlicher Vorgabe der Herausgeber (als Mitautor) verfassen. Da
Max Miiller jedoch selbst auch die Moglichkeit vorsah, einen Text
hierfiir zu verwenden, den er bereits publiziert hatte,” wurde aus
Griinden der Textauthentizitit dieser nachfolgend abgedruckt.

Um den inneren Zusammenhang zwischen den Kapiteln herzustel-
len und das durchgingige Thema von Macht und Gewalt transparent
zu machen, hatte der Herausgeber zusammen mit Max Miiller und
auf der Grundlage von dessen Vorarbeiten noch im Sommer 1994
eine vorldufige Vorrede verfat. Aufgrund des plétzlichen Todes
von Max Miiller steht diese zusammen mit einer Einleitung, die den
Text der Vorlesungsankiindigung fiir das Wintersemester 1994/95
an der Universitidt Freiburg darstellt, nun als Hinfithrung zur The-
matik vor dem eigentlichen Text. Der Vorrede schliefen sich von
Max Miiller selbst bereits veroffentlichte Gedanken iiber '‘Macht
und Gewalt” an.

Den ‘zentralen Texten” Max Miillers folgen schlieBlich zahlreiche
Arbeitsnotizen, die den Sinn und Zusammenhang der Texte vertie-

Vgl. Miiller, M./Honnefelder, L., Art.. Autoritdt, in: LThK’, Band I, Frei-
burg/Miinchen 1993, 1298f.

Vgl. Miiller, M., Macht und Gewalt. Ein Versuch iiber ,,Herkunft und Zukunft in der
‘Frommigkeit des Denkens’ im Hinblick auf Martin Heidegger”, in: Gander, H.-H.
(Hg.) Europa und die Philosophie (Martin-Heidegger-Gesellschaft - Schriftenreihe,
Band 2), Frankfurt/M. 1993, 225-244. Die Kiirzungen, die Max Miiller vom Her-
ausgeber vorgeschlagen wurden, hat dieser noch autorisiert.

Miiller, M., Der Kompromiff. Oder: Vom Unsinn und Sinn menschlichen Lebens.
Vier Abhandlungen zur historischen Daseinsstruktur zwischen Differenz und Identi-
tét, Freiburg/Miinchen 1980. Es handelt sich um die vierte Abhandlung mit dem
Titel: "Sinn-Verwirklichung oder Uber Wert und Wiirde des Kompromisses” (139-
174) und ist Oskar Kéhler gewidmet.

Die ,,Gedanken iiber ‘Macht und Gewalt™ sind abgedruckt in der Festschrift fur
seinen Jugendfreund Hans Filbinger. Vgl. Miiller, M., Gedanken {iber "Macht und
Gewalt’, in: Bossle, L. (Hg.), Deutschland als Kulturstaat (= FS fiir Hans Filbinger),
Paderborn 1993, 188f.

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen. Max Miiller hatte die Gewohnheit, seine Gedanken leichthin zu
Papier zu bringen, ohne sich in diesem Stadium immer um eine
besondere Form oder einen gewissen Stil zu bemiihen. Die Notizen,
die oft nur wenige Worte oder Zeilen umfassen, wirken daher wie
verstreute Aphorismen; ihre Form kann ,,in meiner Schwerfilligkeit
schriftlicher Fixierung und meiner Scheu ihr gegeniiber begriindet
[liegen], wihrend die Formulierung in Vortrag, Vorlesung und dia-
logischer Rede des Seminars oder Colloquiums leicht fiel und gut
glf.'lclr.te."-'r Wihrend die bereits verdffentlichten Texte also das
schriftlich fixierte Endprodukt einer denkerischen Tatigkeit wider-
spiegeln, zeigt sich in den Arbeitsnotizen ein frithes Stadium noch
diskursiven Denkens; ihr Charakter ist stark fragmentarisch. Um die
Gedanken zu Macht und Gewalt auf eine breitere Textbasis zu stel-
len, werden in dem anschlieBenden Kommentar neben seinem be-
reits verdffentlichten Werk die Mitschriften der noch unversffent-
lichten Vorlesungen konsultiert. Dadurch soll die Thematik vertieft
und prizisiert werden, insbesonders aber die verschiedenen Akzen-
tuierungen, die sich im Lauf von mehreren Jahrzehnten ergaben,
verdeutlicht werden.

II. Editorische Hinweise

Max Miiller merkt in seinem Hauptwerk Erfahrung und Geschichte
zum methodischen Vorgehen des Verdffentlichens der postumen
Werke von Blaise Pascal (Pensées) und Friedrich Nietzsche (Der
Wille zur Macht) an: ,,[Bleide haben in ihrer Unvollendetheit das-
selbe Schicksal erlitten; sie kamen nidmlich als Fragmentanhdufun-
gen (...) in die Hande leidenschaftlich und einseitig Interessierter;
diese suchten sie in ihrem Sinn "publikationsreif” zu machen, indem
sie den ordnenden Aufbau der Fragmente und die Ausscheidung
anderer eventuell nicht in diesen Zusammenhang gehoriger Frag-
mente so vornahmen, daB die von ihnen verehrte Gestalt des Verfas-
sers in dem Licht erschien, in dem sie selbst sie sehen wollten; wo-
bei zugleich der Verfasser das vertreten sollte, was sie, die Nach-
laBverwalter, selbst vertraten. Und diese Nachlalverwalter scheuten

7 Miller, M., Symbolos. Versuch einer genetisch-obiectiven Selbstdarstellung und

Ortsbestimmung, Miinchen 1967, 38.

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in beiden Fillen, um personlich und seelisch das sichtbar zu ma-
chen, was ihnen selbst vorschwebte, auch vor Filschungen nicht
zuriick, so daB} es heute ganz unméglich ist, die wahre, von Pascal
und Nietzsche gewollte Gestalt des unvollendeten Werkes eindeutig
zu rekonstruieren.”

Als NachlaBverwalter ist sich der Herausgeber seiner Verantwor-
tung gegeniiber der Person und den Texten Max Miillers bewuft.
Dessen Beschreibung und negative Einschitzung wissenschaftlich
nicht redlicher Editionstitigkeit verpflichtet ihn, mit rein sachlichem
Anliegen diese Herausgabe zu betreiben.

Die Anordnung der Texte des ersten Teils des Buches entspricht
dem ausdriicklichen Wunsch Max Miillers. Die Herausgabe der
Arbeitsnotizen folgt einheitlichen redaktionellen Grundlinien. Eini-
ge Hinweise sollen ihre Anordnung transparent machen.

Bis auf wenige numerierte Zettel enthalten die im Anhang verof-
fentlichten Notizen keine Hinweise auf Zeitpunkt und Chronologie
ihrer Entstehung. Sie wurden nicht unter systematischen Gesichts-
punkten in sich geordnet, sondern in der Reihenfolge ihres Vorfin-
dens verdffentlicht. Die Uberschriften stammen vom Herausgeber.
Zusammengeheftete Notizen wurden aufgrund ihrer inneren Zu-
sammengehorigkeit belassen und an systematisch sinnvoller Stelle
im Anhang positioniert.

Die Unterstreichungen, Randbemerkungen, Hinweise oder Ergin-
zungen in den (vor allem maschinenschriftlichen) Arbeitsnotizen
wurden ohne nihere Kennzeichnung in den Text aufgenommen,
unabhingig davon, ob sie bei der ersten Niederschrift oder erst beim
korrigierenden Lesen angebracht wurden. Nicht lesbare oder zwei-
felhafte (handschriftliche) Ausdriicke sind im Verlaufe des Textes
selbst auf folgende Weise angezeigt:

nicht lesbar (7]
zweifelhaft [Wirklichkeit?]

Wo Ausdriicke iiber oder neben einem evtl. zu ersetzenden Wort
standen, wurden diese als Alternativen in den Fufinoten angegeben.
Abkiirzungen wurden aufgelost. Auf die Fliichtigkeit der Nieder-
schrift zuriickfiilhrende UnregelmiBigkeiten in Orthographie und

' Miller, M., Erfahrung und Geschichte, Grundziige einer Philosophie der Freiheit als

transzendentale Erfahrung, Freiburg 1971, 491f.

10

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interpunktion wurden ebenso stillschweigend verbessert wie Satz-
fehler aus den bereits verdffentlichten Manuskripten. Wenige Male
wurde die eindeutig objektsprachliche Verwendung mit Anfiih-
rungszeichen vermerkt. Da die Texte des ersten Teils bereits in ver-
schiedenen Werken verdffentlicht worden sind, ist die Schreibweise
griechischer Termini nicht einheitlich; es findet sich neben griechi-
schen Lettern auch die lateinische Umschrift.

Die FuBlnoten stammen fast durchweg vom Herausgeber und sollen
dem Leser weiterfilhrende Hinweise geben. Die Literaturhinweise,
die von Max Miiller selbst stammen und aus dem (verdffentlichten)
Text in den FuBnotenapparat verschoben wurden, sind mit einem "*’
gekennzeichnet. Die Zitation richtet sich nach den Richtlinien des
Lexikons fiir Theologie und Kirche, 3. Auflage, Freiburg 1993ff.
und wurde in entsprechenden Fillen aktualisiert.

I1I. Einleitung

Diese Abhandlung will Einspruch erheben gegen die traditionelle
scholastische Einteilung von Akt und Potenz, in welcher dem Akt
der Vorrang vor der Potenz zugeschrieben wird. Sie stellt die Frage,
ob sich diese These tatsdchlich halten 16t oder es nicht doch umge-
kehrt ist, daB die Potenz als Moglichkeit ein Mehr darstellt als der
Akt und die bloBe Wirklichkeit. Diese scheinbar banale Fragestel-
lung ist von enormer philosophischer Tragweite. Fiir ihre Klarung
bietet Aristoteles in seiner Metaphysik eine plausible Losung. Dabei
fragt er, wie sich die Wirklichkeit darstellt, nimlich ob

a) der Moglichkeit nach, als Macht (kata d0vopiv)
b) der Wirklichkeit nach, als Gewalt (xat’ évépyelav) oder

3 ow

c) als Werk (ka1 ap-yov).g

Vgl. Aristoteles, Met. 1051 a 34f. In dieser Form ist diese Aussage bei Aristoteles
nicht zu finden, wohl gibt sie aber den Inhalt von Metaphysik © 10 wieder, das die
aristotelische Grundlage fiir Max Miillers Ausfuhrungen zu Macht und Gewalt ist.
Uber die Genese dieses Textes, seine Stellung im Gesamtzusammenhang usw. sei
hierzu lediglich hingewiesen auf Jager, W., Aristoteles, Grundlegung einer Ge-
schichte seiner Entwicklung, Dublin/Ziirich 31967, 170-237. Max Miiller hat dieses
Buch gelesen und mit Randglossen versehen. Seine Kenntnis der Architektur des

11

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es wird zwar oft verkannt, daB es bei Aristoteles nicht einfach die
Gegeniiberstellung von dbvapig und évépyeia als Dualismus ist,
sondern eben eine Dreiteilung. Dabei meint die Einheit der drei
keine logische copula, sondern eine ontologische. Dennoch wird das
Werk sich fiir ihn je schon als "totes Werk™ darstellen und die Frage
nach der wirklichen Wirklichkeit besonders in der Erorterung der
Zusammenhdnge von d0vapig und évépyeln, von Macht und Ge-
walt virulent. Er soll im folgenden in drei Meditationen entfaltet
werden:

1. Die Autoritit des Handelns
2. Die Frommigkeit des Denkens
3. Die Wiirde des Seins

Dabei wird die Autoritdt als eine Macht (§0vapig) verstanden, die
es erlaubt, sich ohne Gewalt (Evépyera) durchzusetzen.

Das Denken wird sich dann als fromm erweisen, wenn es darauf
verzichtet, die Macht des Gedankens durch Gewalt auf den Begriff
zu bringen.

Die Wiirde des Seins besteht darin, dal die Macht des Seins keine
Gewalt des Begriffes duldet, sondern seine Wahrheit eine Selbstof-
fenbarung ist.

IV. Vorrede

Die Metaphysik des Aristoteles hat letztlich nur ein Thema: Was
sagt das kleine Wortchen “ist’? Das “ist” bedeutet nicht einfach Vor-
kommen und Vorhandenheit, also reine Antreffbarkeit, sondern muf}
in sich graduiert aufgefat werden. So hat das “ist’ einen Mafstab
seiner Graduiertheit zur Voraussetzung seiner Aussagbarkeit. Dieser
MabBstab des Seins ist das hochste Seiende, bei dem der Unterschied
zwischen Seiendem und Sein wegfillt, sinnlos wird. Die Scholastik
nennt das hochste Seiende summum ens, das Sein selbst ipsum esse
als Aufhebung der ontologisch grundlegenden Differenz von Sein

Corpus Aristotelicum beruht nach eigenen Aussagen auf den Ausfiihrungen Jégers.
Als wichtige Aristoteles-Lektiire empfahl er in seinen Vorlesungen auBerdem:
Bricker, W., Aristoteles, Frankfurt 1935.

12

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Seiendem.'® Metaphysisch kann Gott nur als die Grenze aller
Ontologie gefafit werden, denn die Ontologie besteht aus der Unter-
scheidung von Seiendem und Sein. Die Bedingung der Méglichkeit
der Ontologie ist dann die Theologie. Denn wenn das “ist” nicht als
Vorhandenheit, sondern in seiner Graduiertheit verstanden wird,
dann muf ein MaB der Stufung die conditio sine qua non der Er-
kenntnis dieser Stufung sein."’

Kehren wir zu unserem Waértchen “ist” zuriick:

Im “ist” sind zwei Ebenen enthalten:

a) die kategoriale Ebene: Die Seiendheit des Seins
b) die modale Ebene: die Seinsweise des Seins

Das kategoriale ‘ist’-Sagen bewegt sich zwischen Substanz und
Akzidenz als den Grundformen der Seiendheit. Das modale ‘ist’-
Sagen nennt dagegen Moglichkeit und Wirklichkeit als Grundwei-
sen des Seins, nicht der Seiendheit. Die kategoriale Rede spricht
also das Seiende auf seine Seiendheit hin an, die modale Rede sagt
den Horizont der Rede im “ist’ aus. Der Horizont ist Horizont alles
Sich-Zeigens; wie er sich selbst zeigt ist dabei die entscheidende
Frage. Die Frage ist also: Wie gibt es Sein und wie gibt es sich uns?

Unsere Sprache ist ein “ist’-Sprechen. Dies setzt uns als Angespro-
chene voraus, im Zuspruch, im Anspruch auf uns zu. Dieser Zugang
auf uns zu ist die Erméglichung unseres Ausgangs. Er setzt voraus,
dafB wir offen sind. Oder werden wir erst dadurch offen?

Hier wird die Frage nach dem Koénnen virulent. Was ist mehr, das
Konnen, die 30vapig, oder das Wirken, die évépyeia, oder schlieB3-
lich das, in dem alles endet, das &pyov, das Werk als die Vollendung
von Konnen und Wirken. Werke fiir sich sind aber nicht nur Voll-
endung, sondern auch Verendung: das tote Werk."”? Das Kénnen

Vgl. Thomas von Aquin, De ente et essentia. Vgl. auch Heidegger, M., Identitit und
Differenz, Pfullingen 1957.

Auf diesem Gedankengang beruht der Gottesbeweis der quarta via des Thomas, bei
dem Gott nicht mehr kausal gedacht wird, also weder als notwendiger Anfang
(causa efficiens) noch als notwendiges Ende (causa finalis), sondemn als causa ex-
emplaris, als Exemplarursache. Diese Exemplarursache ist aber keine ontische Kau-
salitdt mehr. Darum ist die entscheidende Frage: wie denke ich sie adiquat als nicht
ontische Kausalitit? Vgl. Thomas von Aquin, Sth12,3.

Zur Interpretation des aristotelischen Werk-Begriffes durch Max Miiller, vgl. Erfah-
rung und Geschichte, 240ff. Demnach schafft der Mensch eben nicht nur Dinge,

13

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enthilt aber vorweg die Fiille des Tuns als Vermégen. Das Vermo-
gen heilit die potentia.

Das ‘Ist’-Sagen hat also seine Grofle in der Macht, alles (mégliche)
zu denken. Das Ganze des Erkennens ist das Wirkliche. Von der
Macht des Erkennens geht schlieBlich die Gewalt iiber das Erkannte
aus. Das Erkennen iibergibt seine Macht der Herrschaft und Gewalt
des Denken, welches Begriffe ausbildet.

Begriff heiBt lateinisch: conceptus. Conceptus meint in die Hand
bekommen, umgreifen. Der Begriff ist der Umgriff. Das Sein um-
greift uns und wir nicht es. Daher gibt es keinen conceptus entis,
sondern nur eine conceptio, eine Geburt in uns, die nicht unsere
Leistung ist. Es ist daher falsch, von einem Seinsbegriff zu spre-
chen. Kant versuchte, das Problem durch den Unterschied von Be-
griff und Idee zu verstehen. Begriffe sind Begriffe des Seienden, das
Sein ist prisent im reinen Gedanken. Es gibt eine Seinsbedeutung,
keinen Seinsbegriff. Bedeutung ’deutet’, zeigt an, ohne zu herr-
schen. Deuten auf etwas, was ‘da’ ist, sich zeigt, Gegenwart hat,
von allem Gegenwart vermittelt, damit die Begriffe ermdoglicht,
ohne selbst Begrlff zu sein. Deuten heifit gnechlsch semainein
{cnp.oawew) ® hindeuten auf etwas, das da ist, sich in Gegenwart
zeigt, das Gegenwart hat, aber nie Gegenstand wird, weil es der
Horizont aller Gegenstindlichkeit und alles Seienden ist. Die hori-
zontale Gegenwart unterscheidet sich von der Gegenwart dessen,
was im Horizont gegenwirtig ist.

Hier kann man drei Stufen unterscheiden:

1. Mythos - er meint ein Bild von Welt (Schau)
2. Logos - er ist der Gedanke der Welt

3. Horos - der Begriff von Welt.

Der Horos denkt, indem er den Gedanken der Welt auf den Begriff
bringen will. Der Begriff ist der Umgriff und Zugriff, ist die Bedin-

sondern Werke. ,,Werke gibt es nicht durch die Kraft der Natur, sondem kraft des
menschlichen Lebens.” (240) ,,Der Mensch isz, indem er in seinen Werken lebt (...).
Uber allen Werken, den épya, (...) steht die évépyera.” (244). Zum Werk als “totes
Werk’, vgl. u.a. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 112. (Plausible) Kritik an
Max Miillers Werk-Begriff iibt: Splett, J., "Person und Funktion’, in: Theologie und
Philosophie 72 (1997) 360-380.

Bei Aristoteles gibt es die Gegeniiberstellung von onpaiveiv und Aéyewv. Aéyerv ist
das aussagende Reden, onpaiveiv ist andeuten, ansagen, ist also andere Sprachge-
ste, ist nur hinweisendes Sprechen.

14

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung der Moglichkeit der Herrschaft. Weder das Schauen im My-
thos noch das Denken im Logos begriindet also die Herrschaft, son-
dern erst das Begreifen im Horos. Das Problem von Macht und
Gewalt ist also auch das Problem des Verhiltnisses des Gedankens
zum Begriff."*

Die Seinsart jenes Konnens, die nicht als logische Potenz verstan-
den werden soll, sondern als der reale Vollzug des Unterwegsseins
(potesse) kann man als Gang verstehen. Die Wirklichkeit ist ein
Gang, der drei Momente enthilt, einen Anfang (&pyn), eine Mitte
(éxpn), ein Ende ('rélog).is Zwar kommt nur dem Ganzen dieses
Ganges die Wirklichkeit im vollen Sinne zu. Doch es ist eine zulds-
sige philosophische Fragestellung, welches dieser Momente diese
Ganges das "ist” am meisten verdient.

Die Antwort kann nur lauten: am meisten ist die Arche, der Anfang.
Anfang ist nicht Beginn. Denn aus dem Anfang entspringt der Be-
ginn. Der Anfang enthilt das Ganze vorweg. Er ist das ontologische
Apriori. Dieses verschwendet sich im Gang zum Ende hin, wo er
sich in der Vollendung verendet. Vollendung und Verendung ist
dasselbe. Die Vollendung ist der Tod. Wihrend das Ende die Voll-
endung, der Gang zum Tode ist, ist die Potenz arche, ist Fiille, ist
implikativ, d.h. das Kénnen enthdlt vorweg die Fiille des Tuns als
Ver-mogen.

Was “ist” nun mehr? Die Macht zu wirken als die gesammelte Zu-
riickhaltung, das An-sich-Halten vor dem Ausgang, oder das Wir-
ken, die Gewalt des Ins-Werk-Setzens oder schlieBlich das Werk als
Ziel des Wirkens der Macht, ihre eigentliche Wirkung. So heifit es
klassisch: ,,Actio est in passo."m So bin ich am meisten nicht in mir,

Zu dieser Trias, vgl. auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 74: ,Mythos -
Begriff - Symbol sind die drei Grundsprachen (...). Sie sind einfach Wirklichkeiten,
(...) nicht der Deduktion zuginglich, aber sehr wohl einer Auslegung bedurftig (...).
Das mythische Sprechen bringt ein dauerndes Geschehen ins Wort; der Begriff
bringt zeitloses Wesen als Gesetz des Zeitlichen ins Da; das Symbol aber bringt uns
vor das Ganze, in die Gleichzeitigkeit mit dem Augenblick als der Mitte einer Epo-
che”.

Vgl. Platons Definition des Kairos: xaipog xpovov @kpmn mpdg 10 CURGEpOV:
xpovog ayaBod Tivdg ovvepyds. (Def. 414 a 6f.).

Vgl. zu diesem Gedanken: Thomas von Aquin, Commentaria in tres libros Aristote-
lis de anima (De an.) 592.426. Vgl. hierzu auch Miiller, M., Sein und Geist, Syste-

15

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern in dem, was ich getan habe. Mein Sein ist mein Sein in
meinem Werk, aber das Werk fiir sich gesehen ist totes Werk.

Der Gedanke einer reditio completa in seipsum” von Thomas von
Aquin besagt, dal meine Wirklichkeit in meinem Gang als Doppel-
gang, namlich als Vorgang und Riickgang zugleich besteht. Diese
Einheit allein ist Leben. Rahner sprlcht daher von Sein als von ei-
nem ‘Bei-sich-Sein’ (Geist in Welt)." ¥ Aber wo innerhalb dieses
Ganges bin ich am meisten bei mir selbst? In der Diktion von Rilke
heifit dies: ,,Wo ist der unsédgliche Ort (topos), wo ich bin”". Alles

matische Untersuchungen iiber Grundproblem und Aufbau mittelalterlicher Onto-
logie (= Habil.), 2. Auflage, erweitert um den Beitrag 'Die Aktualitit des Thomas
von Aquin’, Freiburg/Miinchen 1981, 224 Anm.

Zum Gedanken der reditio completa in se ipsum, vgl. Thomas von Aquin, QD XI,
De ver. 1,1 a 9: ,,illa, quae sunt perfectissima in entibus ut substantiae intellectuales
redeunt ad essentiam suam reditione completa”. Vgl. hierzu Miller, M., Sein und
Geist, 101-113. Zur reditio, vgl. auch: Thomas von Aquin, Super evangelicum S.
Joannis lectura II, 1 [15ff.69ff.]. Demnach mache der Mensch (im Gegensatz zu den
Engeln und zu Gott) als einziges welthaftes Wesen eine Bewegung des freien und
spontanen Ausgangs, die in die Bewegung der Riickkehr einmiindet. Die Bewegung
der Engel und im héchsten Sinn die Selbstbewegung Gottes kennen brigens kein
Geschehen des Ausgangs und der Riickkehr. Ihr Bei-sich-Sein ist kein Resultat,
sondern autarker Kreislauf ohne jede vorhergehende Entfremdung (vgl. ebd.). Vgl.
hierzu auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 314. Die Wahrheitsfrage unter
dem Aspekt einer reditio betrachtet ders. in: ebd. 35.

Rahner, K., Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas
von Aquin (= Diss.), Innsbruck '1939. Zur Kritik hieran vgl. Miiller, M., Philoso-
phische Anthropologie, mit einem Beitrag "Zur gegenwirtigen Anthropologie” hg.
v. W. Vossenkuhl, Freiburg 1974, 112.

Max Miiller bezieht sich hier auf die 'Fiinfte Duineser Elegie’, in der es wortlich
heiBt: ,,Wo, o wo ist der Ort, - ich trag ihn im Herzen"”. Bereits in Erfahrung und Ge-
schichte (594) hatte Max Miiller diese Elegie dhnlich frei zitiert, ohne daB sich das
Zitat wortlich so bei Rilke an der angegebenen Stelle findet. Vgl. Rilke, R.M., Dui-
neser Elegien, in: Rilke, R.M., Ausgewihlte Werke I, Leipzig o.J. 244-247. Max
Miiller charakterisiert mit Rilkes ‘unsdglicher Stelle’ das, was er selbst unter dem
Symbolos und der (kairologischen) Mitte verstanden hat: ,,Gemeint ist jene einma-
lig-unhaltbare und doch zum Werk gewordene Stelle des Ubergangs noch unge-
konnter Bemiihung, die ihre Aussage-Form noch nicht erreicht, zu jener Gekonnt-
heit mechanischer Routine, in welcher die Lebensbewegung schematisch bereits in
erstarrende Wiederholung geraten ist. Das geleistete und zugleich (gnadenhaft) ge-
schenkte Werk als die volle Sichtbarkeit dieses Umschlags (...) als die Sichtbarkeit
des geheimnisvollen Punktes des Ereignisses, wo das "Zuwenig® der blolen Miihe
und das "Zuviel’ der bloBen Routine hinter und vor sich gelassen ist und reine Ge-
genwart ohne Erstreckung (...) geschieht.” (Erfahrung und Geschichte, 594f.) ,,Die

16

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dreht sich also um eine Topologie des ist’, eine Topologie des U-
topischen. Denn gefragt wird zundchst nicht nach dem Raum, dem
Horizont, sondern dem Ort im Raum. Der Raum selbst ist ja nicht,
er ist eine Chimire. Der Raum wird durch die Orte konstituiert.
Aber bei Aristoteles sind auch nicht die Orte in diesem chimdri-
schen Raum. Denn Raum ist fiir ihn Zwischenraum. Kann man mit
Aristoteles aber davon sprechen, dafl dieses "Zwischen’ (petagv)
“ist’?

Wenn man davon ausgeht, daB Sein ein Wirken ist, dann wire das
Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das Werk ist auch ein totes
Werk, ein Ende. Ende als Vollendung und Verendung. Dagegen ist
im Anfang als dem Prolog schon alles vorweg enthalten. Der Prolog
nennt die Macht. Die Mitte wire der Vollzug der Macht, das Wir-
ken. Der Epilog wire die Wirkung als das Werk. Nur von diesem
Gang in all seinen Elementen kann in vollem Sinne das “ist” ausge-
sagt werden, und dennoch enthélt der Prolog als die noch nicht in
der Gewalt und im Werk vollzogene Macht diese als gesamelt in
sich. Der Anfang scheint also am meisten zu sein. Der Epilog als
Wirkung ist dagegegen je anders. Welche ‘ist’-Priadikation kommt
aber der Mitte zu?

Die Mitte ist der Augenblick. Der Augenblick aber hat keine Er-
streckung. Er ist Halt im Ubergang, ohne %ehalten werden zu kon-
nen, er ist das Plotzliche (10 é€aigpveg).” Der Augenblick kann
nicht zeitlich gemessen werden. Er bedeutet den Einbruch der
Ewigkeit in die Zeit und darin ein Anhalten der Aufeinanderfolge
der Zeitmomente, ein Stillstand der Zeit.”' Wirklichkeit als Macht
kann aber weder einfach dauern noch angehalten werden. Rilke
zeigt dies in der fiinften der Duineser Elegien an den Fahrenden und
den Jahrmarktsartisten.”> Zwischen dem miihsamen Uben als Noch-

‘unsdgliche Stelle” ist schlechthin und evident ‘rechtfertigend” (und bedeutet) die
einzig addquate Reprisentation des Ineinsfalls von Freiheit und Form, Urspriing-
lichkeit und Gestalt, Wirklichkeit (actualitas) des gekonnten Kénnens (potentia) im
‘Augenblick™ (Erfahrung und Geschichte, 595).

Vgl. Platon, Parm. 156 d. Vgl. auch Kierkegaard, S., Der Begriff Angst, Diisseldorf
1965, 86. Vgl. auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, insbes. 2006f.

Vgl. hierzu: Beierwaltes, W., EEaigpveg, oder: Die Paradoxie des Augenblicks, in:
Philosophisches Jahrbuch 74 (1966/67), 271-283.

Vgl. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die fiinfte Elegie, 244-247. Zu einer Interpre-
tation, vgl. Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 271f.; Guardini, R., Rainer
Maria Rilkes Deutung des Daseins. Eine Interpretation der Duineser Elegien, Miin-
chen 1953, 184-224.

17

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht-Konnen und der leeren Routine der Wiederholung des Kunst-
stiickes ist der Augenblick des ersten Gelingens. Das eine ist also
ein Noch-nicht, das andere das Nicht-mehr des Augenblicks. Das
“ist” ereignet sich also gegenwirtig und 146t sich nicht anhalten.

Wenn nun das ‘ist” als ein unaufhaltsamer Gang verstanden wird,
wird auch der scheinbare Gegensatz von Sein und Werden apriori
uberwunclen Verstanden werden muBl dann das “ist” als Bewegung
(mvnmg) ® Diese Bewegung ist aber keine Kreisbewegung; denn
sie kehrt nicht zum selben Ort zuriick. In der thomistischen reditio
completa in seipsum ist die reditio nimlich keine Riickkehr zum
selben Ort, sondern der Anfang ist in der Riickkehr verwandelt. Die
reditio ist Verwandlung. Damit ist der Anfang auch kein fester
‘Ort’, sondern das Ereignis des Beginns. Eine "Wiederholung” wie-
derholt somit nichts, denn die Riickkehr ist ein Paradox. Der Aus-
gang ist in der Riickkehr bereits verwandelt, d.h. die Riickkehr ist
eigentlich ein Gang nach vorne. Die je neue "Heimat’ ist nicht mehr
die alte. Heraklit driickt dies so aus: ,,680¢ &vo kai x&to av10.”
Die Selbigkeit ist die Selbigkeit des Ganges. Zukunft ist Gang in die
Herkunft aber die Herkunft als Zukunft hat sich je schon verwan-
delt.”?

Der Anfang als Ereignis des Beginns und der Herkunft von Zukunft
ist also ein Koénnen, eine Macht. In jedem K&nnen liegt aber eine
Verpflichtung, eine Verpflichtung zur Schépfung, die normativ
bemessen ist. Dagegen ist die Gewalt als Vollzug und Vernichten
von Méglichkeit reine Tatsdchlichkeit, Faktizitit.

Macht (8Ovapig) ist also Moglichkeit, ein Vermdégen und transzen-
dental, insofern sie die Bedingung der Mdglichkeit von Gewalt
darstellt.

In seiner Bewegungslehre unterscheidet Aristoteles verschiedene Arten der Bewe-
gung, nimlich: quantitative und qualitative Bewegung, Entstehen und Vergehen
sowie Ortsbewegung. Dabei ist die Ortsbewegung die fundamentale Bewegung, die
allen anderen Bewegungsarten zugrunde liegt. Jede Bewegung ist fir Aristoteles
immer auch Ortsbewegung, geht also ‘von - zu’. Vgl. Aristoteles, Phys. 200b 30f.
und 261a ff.

Wortlich muB} es heillen: ,,080¢ &vo k&t pia xai dut.” (Der Weg hinauf hinab
ein und derselbe.). Heraklit, fr. 60, in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Frag-
mente der Vorsokratiker, Band 1, Ziirich/Berlin ''1964, 164.

Vgl. hierzu auch: Heidegger, M., Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959, 96.

15

18

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewalt (¢évépyero) dagegen ist Tatsdchlichkeit, Vollzug und sowohl
transzendierend als auch transzendent, insofern sie iiber die Mog-
lichkeit hinausgeht und iiber ihr steht.

Damit zeigt sich aber die Macht auch als ontologisches Phinomen.
Mit Recht kann man daher von einer Seins-Macht als transzendenta-
lem Befund sprechen. Dagegen ist Gewalt ontisch, ist immer fakti-
sche Gewalt. Gegeniiber der Macht des Seins (als esse transcenden-
tale) steht die Gewalt des Seienden (als ens factum).

Die Frage nach dem Schwerpunkt metaphysischen ‘Ist-Sagens” hat
also eine vorldufige Antwort gefunden. Der Anfang als Moglichkeit
‘ist” mehr Wirklichkeit als das Ende des gewirkten Werkes. Das
filhrt zu einer Umkehrung der klassischen Bewertung dessen, was
“ist”. Macht (80vapig) ist mehr als Gewalt (évépyera) und Werk
(Epyov). Zwar gilt in strengem Sinne das “ist” fiir die Einheit dieser
drei Elemente. Unter ihnen hat aber der Anfang, der die anderen
vorweg enthilt, einen Vorrang.

Dieser Vorrang des Anfangs und der Macht der Moglichkeit vor der
Gewalt der faktischen Wirklichkeit wird sich im folgenden in drei
Meditationen entfalten,

V. Gedanken iiber "Macht und Gewalt’

Es ist bekannt, daB das Denken des Aristoteles um ein einziges klei-
nes Wort stetig kreist: Was ist gemeint, so fragt er, wenn wir ‘ist’
sagen? Wenn wir also etwas als "seiend’ bezeichnen? Hier sind nach
ihm immer zwei Grundrichtungen unseres Meinens zu unterschei-
den: Einmal sagt das “ist’ vom Seienden das, was und wie es ist,
sagt ihm gleichsam ‘auf den Kopf zu" (kategorein), wohin es geho-
ren mag, wozu es selbst dann seine Zustimmung geben kann oder
sie verweigert;zﬁ das andere Mal betrifft das “ist” nicht unmittelbar

*  Zu dieser Etymologie, vgl. die von Max Miiller besuchte Freiburger Vorlesung vom

Sommersemester 1931 von M. Heidegger (Aristoteles, Metaphysik © 1-3. Von We-
sen und Wirklichkeit der Kraft [Vorlesung Sommersemester 1931] [= GA 33], hg.
von H. Hiini, Frankfurt/M. 1981, 6.

19

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Seiende und seine Grundgestalten (das sind eben die
"Kategorien’), sondern geht auf dessen Sein in seinen Grundweisen,
als welche Mdoglichkeit und Wirklichkeit genannt werden. So heifit
es bei Aristoteles einerseits: das ‘ist” wird ausgesagt nach den
Grundgestalten der Seiendheit (kategoriale Aussage), andererseits:
es wird ausgesagt nach den Grundmodi seines Seins:

to de on legetai kata dynamin kai energeian (modale Aussage). Von

diesen ‘Modi’ Mdoglichkeit und Wirklichkeit wollen wir hier han-
deln.

Aristoteles fragt also: Wo ist das “ist” mehr angebracht, wo erfiillt es
seinen Sinn tiefer, oder was ‘ist’ mehr und eigentlicher: die Mog-
lichkeit oder die Wirklichkeit?

Kierkegaard hat iiber 2000 Jahre spiter wiederum diese Frage als
die zentrale Mitte seines existentialen Denkens aufgegriffen.

Man hat oft vergessen, dal bei Aristoteles die Frage nicht eine
Zweiheit (Moglichkeit und Wirklichkeit) einander gegeniiberstellt,
sondern eine Dreiheit: Die Ist-Aussage geht einmal auf die Mog-
lichkeit (kata dynamin), dann auf die Wirklichkeit (kat’ energeian)
und schlieBlich auf das Werk (kata to ergon)’’: Wo ist, so fragt Ari-
stoteles, das “ist” nun am meisten zu Hause? Alles, so scheint es,
lauft doch auf das Werk als das zu erreichende Ziel hin. Die Mog-
lichkeit ist doch stets die Mdoglichkeit zu wirken und erfiillt sich
auch nur in diesem; “ist” also voll und ganz erst als dieses; dieses
aber, das Wirken, geht doch auf das Werk und ist ganz und gar
wirklich geworden nur in diesem und als dieses; also ist das ist-
Pridikat’ in vollem Sinne nur diesem, dem Werk, zuzusprechen.
Nun aber: Das fiir sich allein gelassene Werk ist ein “totes” Werk.
Beispiel: Ein Kunstwerk ist nie fiir sich ‘da’ (d. h. prédsent, d. h.
wirklich, denn Wirklichkeit ist ja Prdsenz, Anwesenheit, ‘Da’-
seinza), sondern verlangt stets eine Aufnahme durch uns, verlangt

7 Vgl. nochmals Aristoteles, Met. 1051 a 34f.

Man beachte den Unterschied zu Heideggers ‘Da-sein’. Max Miiller versteht 'Da-
sein” hier im landldufigen Sinn von Anwesendsein, Vorhandensein, allgemeinem
Existieren. Bei Heidegger bedeutet dagegen 'Dasein’: nur der Mensch ist Dasein,
der in der Offenheit des Seins, des Da steht. Das Wesen des Daseins liegt in seiner
Existenz (vgl. Sein und Zeit, Tibingen %1979, 411f.). ,,Daher driickt der Titel Da-
sein (...) das Sein aus (...). Vorhandensein kommt dem Dasein nicht zu.” (42).

28

20

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir seine Wirklichkeit je neu erwirkt zu werden, es ist "Schépfung’
nicht als einmal Geschaffenes und aus seinem Schaffen Herausge-
tretenes, vielmehr ist ein Werk nur ‘da’, d. h. gegenwirtig im Voll-
zug des je Neuschaffens, also in der "Aufhebung’ des Ausgangs
(exitus) in der Riickkehr (reditio) in den Wirkvollzug selbst. Das
Werk muB in das Wirken zuriickkehren, und das Wirken als Wirk-
lichkeit hat seine "Heimat’ in der bleibend-dauernden Maglichkeit,
in die es einbehalten bleiben muf}, um zu sein, d.h., wenn es nicht
als geschiftiges Treiben zu einem 'Betrieb” absinken soll, der nun
eigentlich gar nicht mehr ‘ist’ als Handlung (actus), sondern nur
noch ‘vorkommt als bloBes Geschift einer betulichen Geschifte-
macherei (actio). Schon Droysen hat in seiner Historik dies klar
erkannt, die 'Geschifte’ sind nicht als "Geschichte’, sondern die
Frage ist, wie aus den Geschiften Geschichte wird,” die allein wie-
derum das ist-Pridikat verdient. Die Geschifte in ihrer Betulichkeit
konnen uns gewalttitig zur Entfremdung zwingen, die Geschichte
aber hat eine echte Macht iiber uns, die uns selbst ermichtigt, als
geschichtliche Personen wirklich zu werden.

Von daher kann es gelingen, ein Problem zu l3sen, das Aristoteles
zwar so nicht gestellt, aber zu dessen Losung er uns alle begriffli-
chen Mittel bereitgestellt hat: das Problem der "Autoritdt’. Wir de-
finieren von daher Autoritdt so: ,Autoritdt ist das Aussehen oder
Ansehen - beides ist dasselbe - der Macht, das ihr gestattet, ohne
Gewalt unser Handeln und Denken entscheidend zu beeinflussen
(Denken ist eine der wichtigsten Weisen zu handeln)”. Die Macht in
ihrer Sichtbarkeit (als Autoritdt) “ist” mehr Gegenwart (als bleibende
Anwesenheit) als Gewalt, die sich selbst verzehrt und nicht die
Kraft hat, im "An-sich-Halten" jenes Bleiben zu erreichen, welches
als bleibende Gegenwart das ‘ist” erst voll rechtfertigt. In diesem
Sinne ist ‘Macht’ sowohl die innere Kraft als zugleich auch die
Rechtfertigung politischen Handelns. Echte Politik und Machtpoli-
tik sind dasselbe; auf der Gegenseite fiihrt das Fehlen von Macht zur
notwendigen Ausiibung der Gewalt, und so entsteht Gewalt aus der
Ohnmacht und fiihrt zur Abdankung des eigentlich Politischen.

29

Vgl. Droysen, J.G., Historik, Vorlesungen iiber Enzyklopidie und Methodologie der
Geschichte, hg. von Hiibner, R., Oldenburg/Miinchen °1971, 28: ,,Wie wird nun aus
den Geschiften Geschichte?”

21

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aristoteles, der die Dynamis primir nicht als logisch-gedankliche
Moglichkeit fat, sondern als ein reales Vermdgen und Kénnen
bestimmt, gelangt dennoch nicht zum eindeutigen Vorrang der onto-
logischen Macht vor der ontischen Gewalt; er sieht noch nicht, wie
das 'ist” eigentlich nur dem ganzen Geschichtsgang, wo die Macht
in der Gewalt das Werk setzt, zukommt; und wie in diesem Ge-
schichtsgang die Macht im vorweg das Ganze in sich enthilt und
birgt und damit das entscheidende Moment der Geschichte selbst ist.
Dieses aristotelische Schwanken in der Bewertung von Dynamis
und Energeia und Ergon zu iiberwinden scheint mir die groe Auf-
gabe der gegenwirtigen Politologie und politischen Philosophie zu
sein.

22

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWEITER TEIL

ZENTRALE TEXTE

1. Die Autoritit des Handelns

I. Im heute iiblichen Sprachgebrauch wird unter Autoritit meist das
Ansehen einer Person oder einer Institution verstanden, deren Aus-
sehen erlaubt, ihren Aussagen ohne weiteres (d. h. ohne emeute
kritische Uberpriifung) Glauben zu schenken, ihre Handlungen und
ihre Anweisungen als vorbildlich und ohne weiteren Aufweis als
richtig anzunehmen und ihnen Folge zu leisten. Dies ist der Autori-
tatsbegriff gleichsam auf der psychologischen Ebene.

II. Der psychologische Autorititsbegriff stellt nur ein Faktum eines
Vertrauens fest, zeigt aber nicht, worin dies Ansehen und das aus
ihm entspringende Vertrauen begriindet ist. Dem psychologischen
Autorititsbegriff liegt nun auf der ontologischen Ebene die Erfah-
rung von Autoritit zugrunde als jenem erfiillten Anspruch einer
Macht, die ohne Gewalt, rein durch ihr Ansehen und Aussehen (was
dasselbe ist), sich in Selbstverstandlichkeit’ durchzusetzen vermag
und menschliches Handeln bestimmt. Was ist diese Selbstverstind-
lichkeitn, die bestimmen kann, ohne Gewalt anwenden zu miissen?
Es muf} bei Autoritit nicht ein Wert der Person oder Institution erst
nachgewiesen, die Brauchbarkeit, ein Nutzen, eine funktionell ge-
gliickte Leistung als ihr Sinn aufgewiesen werden. Bestimmend ist
allein ihre "Wiirde’, ihr Selbstsinn, ihre "hohe” und damit maBge-
bende Wirklichkeit. Darin allein ist Autoritit begriindet. Zum Ver-

*® Alternativ zu 'Selbstverstandlichkeit steht in einer spiteren Fassung der Begniff der

‘Selbstsinnigkeit’.
Alternativ zu "Selbstverstindlichkeit” steht in einer spiteren Fassung der Begriff der
‘Selbstsinnigkeit’.

k1]

23

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stindnis hiervon mufl kurz erliutert werden, was "Macht’ in philo-
sophischer (d.h. ontologisch-metaphysischer) Bedeutung besagt.
Macht besagt (in einer Definition wie dieser: ,,Autoritit ist das An-
sehen, das der Macht durch ihre bloBe Sichtbarkeit, d.h. ihre
‘Erscheinung’, erlaubt, sich ohne Gewalt bestimmend durchzuset-
zen”) als ‘dynamis’, als potentia ein reales Vermégen, wie der Cu-
saner sagt, ein ,Kénnend-Sein“”, das Wirklichkeit darstellt oder
bewirkt; sie besagt potentia realis und nicht potentia logica. Hier
steht esse in actu als Vollzug der Macht im Verhiltnis zu esse in
potentia als der Macht zum Vollzug. Es gibt also ‘'mogliche Wirk-
lichkeit’, ‘wirkliche Mdglichkeit” und eben: 'wirkliche Wirklich-
keit’. Die Macht Gottes heillt omnipotentia, unbeschrinkte Macht.
Menschliche Macht ist immer beschrinkt; beschrinkt ebenso ist
Autoritit. Die in der Autoritdt sich kundgebende Macht ist nicht auf
einzelnes Konnen eingegrenzt. Echte Autoritit gilt immer fiir ein
ganzes Gebiet: das religiose Gebiet, das politische Gebiet, das
kiinstlerische Gebiet, das philosophische Gebiet. Auch dadurch

Zu diesem cusanischen Terminus, vgl. Bohnenstaedt, E. (Hg.), Nikolaus von Cues,
Vom Kénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung (De possest), in: Schriften des Ni-
kolaus von Cues, Heft 9, Leipzig 1947. Wir sind demnach das nichterfiillte, Gort
dagegen das erfiillte Konnensein; von diesem heift es: ,,in allem alles, in nichts
nichts; und alles und nichts in ihm er selbst (in omnibus emnia, in nullo nihil et
omnia et nihil in ipso ipse)” (ebd. 57). (De possest, fol. 183 v. 23). Ferner:
~Quantitas enim, cum possit esse id, quod non est, non est Possest. Puto potest esse
maior quam est aut aliud quam est, sed non sic Possest” (De possest, fol. 175 v. 25).
In diesem Possest liegt dann die begriindete analoge Ubereinstimmung zwischen
dem Menschen (als Geist-Wesen) und dem Gotte (vgl. Miiller, M., Philosophische
Anthropologie, 357). Der Cusaner fihrt fort: ,,Denn wenn es kein Konnen-Sein gibt,
dann ist nichts; und wenn es ist, ist alles das, was es ist, in ihm, und auBerhalb seiner
nichts. Daher muB} alles, was gemacht ward, notwendig in ihm von Ewigkeit her
gewesen sein; denn was gemacht worden ist, ist im Konnen-Sein immer gewesen;
ohne dieses ist nichts gemacht worden. So ist ersichtlich, daBl das Konnen-Sein alles
ist und alles umgibt, da nichts wire oder werden koénnte, das nicht in ihm umschlos-
sen ist. In ihm also ist und bewegt sich alles; in ihm ist, was immer es gibt, das was
es ist.” (12; 175). Vgl. die Vorlesung vom Sommersemester 1965 (Mensch und Ge-
meinschaft): ,,Der Mensch ist eigentlich das Kénnen-sein. Sein Sein ist nicht einfach
esse, (...) sondern er existiert als der versprechend-zusprechende und seine Verspre-
chungen in Gang setzen, aber sie nicht erfiillende, denn die Versprechung verspricht
das Ganze, das nic erreicht wird. Er ist das post esse, zusammengezogen aus posse
und esse, beim Cusaner. Kénnen heiBt: etwas vermogen. Mogen heifit lieben. Eine
eigentliche Liebe, die Liebe an die er sich hingibt, ist das Ganze und nur im Ganzen
dies oder jenes.” (Ebd. 112).

24

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unterscheidet sie sich von ‘Kompetenz® als einer "Zustidndigkeit’.
Diese ist rechtlich (“juridisch’) faBbar und festlegbar, Autoritit da-
gegen nicht. Autoritit ist ein ontologisches Phidnomen. Fiir Autoritit
gilt: ihr Koénnen ist nicht funktionell, ist nicht Kénnen einer be-
stimmten Leistung, die einen Wert hat; dies Kénnen ist ein Sein mit
ihm eigener Wiirde, d.h. mit Selbstsinn.

III. Der Begriff der Autoritit kann als ontologisches Grundphino-
men also geklart werden durch sein Verhiltnis zum juridisch faba-
ren Phinomen der Kompetenz, der Zustindigkeit. Diese begriindet
sich durch Leistungsfihigkeit als einer Fihigkeit zur Losung von
Aufgaben, die eine Person oder Institution besitzt.

Kirche und Staat z. B. behalten ihre Kompetenz zur Losung wert-
voller Aufgaben, eine Kompetenz, die bleibt, auch wenn ihre Wiirde
sich verdunkelt und damit ihre Autoritit schwindet, womit die Erfiil-
lung der innerhalb ihrer Kompetenz liegenden Aufgabe zwar er-
schwert wird, aber nicht unmoglich werden mufl. Kompetenz ist
feststellbar, umgrenzbar, zuteilbar. Autoritit ist ‘da’, wenn die
Sichtbarkeit des sinnverbiirgenden Ganzen im Einzelnen sich ereig-
net. Dieser Zusammenfall heiflit "das Symbol’. Autoritit ist symboli-
sche, Kompetenz ist juridische Gegenwart. Dies gilt auch fiir die
'Kompetenz-Kompetenz': fiir das Recht, die Grenzen der eigenen
Zustdndigkeit selbst zu bestimmen. Woher dieses Recht genommen
oder zugeteilt werden kann, ist hier nicht zu erértern. Die auf dem
Selbstsinn des Ganzen und héherer Wirklichkeit beruhende Autori-
tit kann nicht zugeteilt oder verweigert werden; sie kann auch nicht
beansprucht oder ihr kann nicht widersprochen werden; sie ist ein-
fach ‘da’ im Erscheinen oder im Schwinden. Sie “ist” als Geschich-
te.

25

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Die Frommigkeit des Denkens

Thre Herkunft und Zukunft im Hinblick auf Martin Heidegger

I. Heimat hat Fur das Denken und Leben Heideggers eine zentrale
Rolle gespielt.”” Er ist nicht in ihr geblieben, er hat sich von ihr
gelost, aber in dieser Losung war die Riickbindung an sie unaufheb-
bar. Heimat bedeutet Geborgenheit, in ihrer Wirklichkeit geschieht
also nie die radikale Entbergung, die doch als Vorgang die
"Wahrheit” des Lebens ist. Vorgang bedeutet hier Ausgang-aus,
Weggang-von der Sicherheit der Heimat als der bergenden und
schiitzenden Umwelt, in die wir eingelassen, eingefiigt sind. Hei-
degger spricht in seiner Fundamental-Ontologie von Sein und Zeit,
Welt sei fiir uns ‘geworfener Entwurf’, also als Vorgabe und Auf-
gabe zugleich. Unseren Ort, unsere Stelle in ithr (der Welt) miissen
wir also erst noch finden, oder, wie Amold Gehlen sagt, wir sind
das unfestgestellt Seiende, das an keinem Ort schon sicher steht,
jenes utopische Wesen, das als ein Atopon sich seinen Topos erst
suchen muB.”* Schon Nietzsche gebrauchte den Ausdruck vom

** Vagl. hierzu Miiller, M., Existenzphilosophie. Von der Metaphysik zur Metahistorik,

hg. von Alois Halder, Freiburg ‘1985: ,"Heimat’ ist bei Heidegger Symbol fiir das
Unmittelbare und seine Unmittelbarkeit, fiir das Urspriingliche und den Ursprung,
den Anfang in seiner Anfinglichkeit, und tritt beim spiten Heidegger in dem Mafe,
als er den Namen des Seins zu vermeiden trachtet, zunehmend an die Seins-Stelle
selbst.” (120). In "Auseinandersetzung als Versohnung® meint Max Miiller hierzu:
.» Heimat" beim spiten Heidegger ist aber nichts GemiitsmiBiges, nicht einfach vor-
handenes Milieu; sie ist die stete Aufgabe, in der radikalen Ungeborgenheit des
Menschen je neu Bergung zu erméglichen. Bergung des Menschen aber geschieht
im Sein; die je neue Gestalt geschichtlicher Geborgenheit im Sein: das ist "Heimat'.
Sie ist also ein anderer Name fiir das bergende Sein. Die neue geschichtliche Ber-
gung aber fehlt uns heutigen, modernen Menschen véllig. Der ‘Fehl” des Gottes und
der 'Fehl” der Heimat sind parallel und analog.” (Auseinandersetzung als Versoh-
nung. [TéAepog kai eipnvi. Ein Gesprich iber ein Leben mit der Philosophie, hg.
von Wilhelm Vossenkuhl, Berlin 1994, 110).

Vgl. Gehlen, A., Der Mensch, Bonn T1962, 33ff. ,,Richtig gesehen in der These vom
Menschen als Mangelwesen ist, daB der Mensch ontologisch gekennzeichnet wer-
den kann als ein Wesen der Moglichkeit, ein Wesen der Potentialitit.”
(Philosophische Anthropologie, 80). Vgl. hierzu auch das von Max Miiller in die-
sem Zusammenhang erwihnte Gedicht von Georg Trakl ‘Frihling der Seele’, in
ders., Dichtungen und Briefe, Historisch-Kritische Ausgabe, hg. von W. Killy und

34

26

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘unfestgestellten Tier’ fiir den Menschen. Wenn wir aber ‘Heimat’
haben, ist iiber uns und unseren Ort, den wir einzunehmen haben,
doch gleichsam schon verfiigt. Man konnte diese heimatliche
‘Schon-Verfiigtheit” iiber uns unsere ‘In-sistenz’*® nennen, unsere
Vorweg-Bindung. Alles Seinende hat diese Gebundenheit, und
damit auch der Mensch. Im Zentralen heiit aber Menschsein: Of-
fensein, Freisein, in die Offenheit der Freiheit geworfen und nicht in
Bindung der Heimat eingelassen sein. Gerade diesen Aus-stand
nennt Heidegger die Ek-sistenz”, d.h. zwar nicht bindungslos zu
sein, aber doch auf verschiedene Art zu jeder Bindung, in der wir
schon stehen, Stellung nehmen zu kénnen als Entscheidung zu ihr
oder auch gegen sie, dann aber in der Suche nach neuer Verbind-
lichkeit; im Weggang von dieser Bindung ist sie immer vorausge-
setzt, und so ist die Freiheit immer auch Befreiung. Befreiung behalt
das, von dem sie sich befreit, immer bei sich: die Ek-sistenz ge-
schieht im Durchbruch und Ausbruch aus der In-sistenz, die die
bestindige Bedingung ihrer Moglichkeit bleibt. Der Weggang von
der Heimat beseitigt nicht ihre bleibende Bedeutung fiir den Weg-
gehenden. Bei Nietzsche steht die Klage ,,Weh dem, der keine Hei-
mat hat” (neben der Preisung ,,Wohl dem, der eine Heimat hat”)
unmittelbar bei der Rithmung und der Preisung des "Genuesers’
(Kolumbus), der sein Schiff ins schlechthin Offene hinaustreibt, wo
nur das "Auge der Unendlichkeit’ ihn anblickt und er sie erblickt.*®

H. Szklenar, Band I, Salzburg 1987, 141: ,,Es ist die Seele ein Fremdes auf Er-
den...” Vgl. auch Aristoteles, fiir den die Seele der Ort ist, der selbst keinen Ort,
keine Stitte hat, weil sie selbst Heimat fiir allen Sinn und alles Wesen darstellt (De
anima, 111, 4 429 a 27f.). Vgl. ebd. 429 a 19: ,Es kommt der Seele (und damit dem
Menschen) kein Wesensort in der Natur zu, sondern sie ist fihig, alles und nichts,
tiberall und nirgends zu sein.” Zu einer Auseinandersetzung Max Miillers mit Geh-
len, vgl. u.a. Erfahrung und Geschichte, 169f.331ff.

Gehlen zitiert mit dem Menschen als dem ,nichtfestgestellten Tier” ein angebliches
Wort Herders. Vgl. Gehlen, A., Der Mensch, 33.

**  Vgl. Heidegger, M., Vom Wesen der Wahrheit, Pfullingen 1943.

i Vgl. hierzu u.a. Heidegger, M., Uber den Humanismus, Frankfurt/M. 1949: , Das
Stehen in der Lichtung des Seins nenne ich die Ek-sistenz des Menschen.” (13). Zu
einer Interpretation des Heideggerschen ‘Ek-sistenz’, vgl. Miiller, M., Erfahrung
und Geschichte, 71.

Vgl. Nietzsches Gedicht "Yorick-Columbus’, in: Colli, G. und Montinari, M.
(Hgg.), Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bin-
den, Band 11, Berlin/New York 1980, 328.

35

3%

27

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidegger hat die Heimat zwar verlassen, aber doch nie verloren; in
der Losung von ihr ist die Bindung an sie geblieben, in der versuch-
ten Befreiung stellt die Riickbindung sich als unaufgebbar heraus.
Der Mut des Wegganges und der Losung in ithrer Hochgemutheit
wire zu reinem Hochmut geworden (was temporér auch geschah),
ohne die Demut des Wissens um die Unablosbarkeit der Bindung an
die Herkunft. Zukunft kommt auf den zu, der bereits von ‘woher’
kommt. Und das Wissen des ‘damals’ und 'vorher” wird zumal
bedacht im Blick auf das Kiinftige und vice versa. In diesem
‘zumal’ war der Widerstreit beider fiir Heidegger ebenso bald be-
freiende Stirke wie bald driickende Schwere und Last seines Da-
seins, die er nie abwerfen konnte, und auch gerade dann nicht, wenn
er dies ausdriicklich zu wollen meinte. Dieser Kampf (Polemos)
fand erst im Tod den Frieden (Eirene). Dieser Kampf mit der Hei-
mat mulite wiederum auf einem Boden stattfinden, der uns allen
gemeinsam ist oder gewesen ist: auf dem Boden unserer ‘grdfleren
Heimat’, die eben fiir uns ‘Europa’ und das ‘Abendland” ist. Dieses
Europa als Abendland hatte fiir Heidegger seine deutliche Bestim-
mung aus der Philosophie als Metaphysik. Europa steht aber heute
innerhalb der ‘one world’, die nichts anderes ist als Spielfeld unbe-
grenzten (Waren-) Austausches. Auch die Gedanken werden hier zu
‘Wortern” (nicht zu Worten). Ihre einzigen Regeln sind die der
Moglichkeit eines unbeschriankten Verkehrs. In diese Welt als Ver-
kehrswelt gestellt, ist der Mensch heimatlos. Fiir Heidegger ist die
Heimatlosigkeit das Schicksal der Gegenwart; diese Welt ohne Ge-
stalt kennt nur die Spielgesetze dieses Weltspiels als Regeln eben
universalen Verkehrs. Daf} die Spieler dieses Spiel um dieses Spie-
les willen voll erhalten und spielfihig bleiben, das sind dann die
allgemeinen ‘Menschenrechte’, die nicht mehr zwischen Wiirde und
Wert, zwischen Person und Individuum, zwischen Selbstziel und
Fremdzweck unterscheiden konnen und wo das Gleichgewicht zwi-
schen Gleichheit der Wiirde und Freiheit des Handelns als Aufgabe
nicht mehr begriffen werden kann. Gegeniiber diesem universalen
Spielfeld hat heute die Heimat der Herkunft ihre Bindekraft verlo-
ren. Philosophie ist Aufklarung durch Vernunft im Begriff. Liegt in
ihr, der Philosophie, die Eigenart Europas und kann dieses Europa
der Philosophie die Heimatlosigkeit beheben und vor der Gestaltlo-
sigkeit der weiten ‘einen Welt" bewahren?

II. Fragen wir zunichst, wie wiirde Martin Heidegger sich iiber das
Thema "Europa und die Philosophie” duBern? Es ist unschwer, hier

28

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine einigermaBen sichere Antwort geben zu konnen. Er wiirde mit
groBter Wahrscheinlichkeit seinem gewohnten Vorgehen gemiB bei
dem Wortchen ‘und’ ansetzen und auf das griechische Wort fiir
‘und’, also auf xai (kai) zuriickgehen und ebenso auf das lateinische
et. Heidegger unterscheidet immer den "konjunktiven’ (synthetisch-
verkniipfenden, verbindenden) Sinn dieser Wortchen von der
‘explikativen’ (analysierend-entfaltenden, erklirenden) Bedeutung;
‘und’ kann konjunktivisch zwei Begriffe zu einer neuen Einheit
zusammenfﬁgen also neue Identitdt stiften; explikativ-ausfaltendes
‘und” meint im ‘kai’ und et dasselbe, das w1r in unserer Sprache
auch mit der Bezeichnung ‘als’ ausdriicken.”” Bei unserem Thema
wiirde Heidegger Europa nicht mit der Philosophie als einem zwei-
ten Phinomen verbinden, sondern es explikativ durch die Philoso-
phie charakterisieren, namlich als die Stitte der Philosophie, und
zwar als die ‘einzige” Stitte der Philosophie, womit Philosophie nun
die differentia specifica wire, durch die sich das Abendland von der
iibrigen Welt (und den iibrigen Welten) klar und entscheidend ab-
hébe (specificierte’). Nur hier, bei uns, gab es nach seiner These
Philosophie.

Vergegenwirtigen wir uns nochmals: Im weitesten Wortsinn meint
philosophia (piAocogia) ‘die Liebe zur Weisheit’. Weisheit ist
mehr als bloBes Wissen. Der Weise weil um das Ganze und, indem
er auf dessen Weisung hort, um unsere Stellung um ihn. Auf die
Weisung des Ganzen hirend bedenken wir das Gehorte und zu-
gleich uns als die Hérenden. Dies geschah z. B. "bei uns’, d. h. “in
der Welt des Westens’, erstmals in der sog. "Vorsokratik’. In den
Weisheitsspriichen des Heraklit geht es um das Gehor, auf das
copov pouvov (sophon mounon), das allein Weise und Weisende,
an das wir verwiesen sind.* Und dles :st das Ganze, die Zusammen-
fiigung von allem im Adyog (logos)."' Und nur der hérende (nicht:
‘hérige’) Gehorsam ihm gegeniiber erwirkt das gemidfle Mensch-
sein. Bei Parmenides ist dieses Weise und Weisende das einzig

N Vgl. zu der konjunktiv-adversativen bzw. explikativen Bedeutung des xai/er:

Miiller, M., Symbolos, 32.

Vgl. Heraklit, fr. 32: v 10 cogov pobvov AéyecBor Ouk €6Ehel kol £BEher
Znvog dvopo.” (Eins, das allein Weise, will nicht und will doch mit dem Namen des
Zeus benannt werden.), in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vor-
sokratiker, 159.

Zur Etymologie von Adyog als Zusammenfiigung und Zusammenlegen, vgl. Hei-
degger, M., Aristoteles, Metaphysik @ 1-3.

40

41

29

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahrhaft Wirkliche, 10 €ov (to eon)u, das immer anwesende Ver-
nehmen in der vernehmenden Vernunft stets schon Vernommene.
Seine Anwesenheit ist zugleich sein Vernommensein, es ist die
Vernunft, und die Vernunft ist es:

T0 Tét}) ai)‘r‘é %0‘{:1}; 0 voelv 1€ kol elvol, voelv kol 1o
VOOVpEVOV 10 a0,

Identitdt von Sein und vernehmender Vernunft ist die Unerschiitter-
lichkeit des Ganzen im unerschiitterlichen Bleiben seiner selbst.
Dieses Ganze, bevor es als I/dentitit von Sein und Vernunft als Ge-
danke des Seins von Parmenides und Heraklit an-gedacht wurde, ist
in allen Kulturen, bevor es Gedanke wird, schon vorgestellt da.
Diese Vorstellung in Bild und Erzdhlung, als Deutung von Sein und
Gewordensein des Ganzen und meiner selbst in ihm nennen wir den
‘Mythos’. Alle Kulturen haben ihn, den Mythos. For der Phase des
Gedankens, der im Andenken das Ganze denkend vergegenwirtigt,
der Phase des reinen Denkens, das zugleich als Andenken "Andacht’
ist, also Meditation und Kontemplation, steht der Mythos.44 Dieses
"Vor’ bedeutet weder ein Mehr noch ein Weniger, nur eine andere
Weise der Gegenwart. Im Abendland heiB3t dieser Gedanke, wenn er
ins Wort kommt, ‘Logos’. Diese Phase des Vollzugs des Gedankens

2 vgl. Parmenides, fr. 8, wo das 10 &6v beschrieben ist als das Ganze, das Sein, das

folgende Pridikate erhilt: ayévnrov, dvioredpov, povvoyevég, atpepég, odAov,
atéhectov, v, Opob mav, ovveyég, also: ungeworden, unvernichtbar, aus sich
selbst zeugend, unerschiitterlich, endlos, eins, alles zugleich und liickenlos zusam-
menhingend. Vgl. hierzu die Interpretation Max Miillers in ‘Erfahrung und Ge-
schichte’ (233f.): ,,Alles einzelne Werden ist nur als Bezeugung der Gesamtbewe-
gung, die keine Bewegung, sondem ein Akt, ein Vollzug, das Dasein des sich-
schlieBenden Ganzen ist. Alles, was der Mensch erfihrt, erfihrt er nur als zu diesem
Ganzen gehérig, in ihm beschlossen, durch es allein seiend; und dieses Ganze er-
fihrt er als die Wirklichkeit, die Natur.”

Waortlich mufl dieses Zitat lauten: ,,70 y&p adtd voelv €otiv Te kai etvon”. (Denn
dasselbe ist Denken und Sein.). Parmenides Frg. 3, in: Diels, H. und Kranz, W.
(Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 231. Vgl. hierzu die Ubersetzung von
Max Miller in ‘Erfahrung und Geschichte” (204): ,,Dasselbe ist das bestindige,
geistige Vernehmen und Vermommenhaben und sein Vermommenes, das Sein”.
Moglicherweise wollte Max Miiller hier bewuBt dieses Parmenidesfragment mit ei-
nem Zitat aus Aristoteles (De an. ' 4 429a ff): 10 avt0 éotiv 10 voodv kol 10
vooupévov” verbinden, das er in 'Erfahrung und Geschichte' ibersetzt mit:
wDasselbe ist Denken und Gedachtes™ (95 Anm.).

Zum Begnrff "Andenken’, vgl. Heidegger, M., Holderlins Hymne ‘Andenken’
(Vorlesung Wintersemester 1941/42), (= GA 52), hg. von C. Ochwadt, Frankfurt/M.
1982. Vgl. ders., Uber den Humanismus, 29.

43

44

30

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Bedenken des voraussetzungslosen Seins und des ebenso vor-
aussetzungslosen Nichts, welche beide alle Gegensitze in sich auf-
heben, ist nicht nur uns Europiern allein beschieden gewesen, son-
dern geschieht nun (wie der Mythos in allen Kulturen) in allen
Hoch-Kulturen des uns nahen Westens wie des uns fernen Ostens.
Auf Bild und Erzidhlung, dann auf Gedanke und Versenkung in ihn
(‘Andacht’) erfolgt nun im Abendland eine Phase, die ihm allein
eigen ist, die Phase des Begriffs: Mythos - Logos - Horos - Horis-
mos: imaginatio - narratio, dann intellectio - meditatio und schlieB-
lich conceptio - conceptus: dies sind drei Phasen (- aber nicht
‘Stufen’, weil Stufe ein hoher Hinaufschreiten der Geschichte uns
nahelegen wiirde, wihrend es sich bei diesen drei Phasen des Ge-
schichtsganges einfach um ein Weitergehen, ein Fortschreiten, aber
nicht um einen Fortschritt handelt, als welchen die Ideologie einer
primitiven Aufklirung diesen Weitergang aufgefaBt hatte -). Der
Begriff will den Gedanken nicht nur denken, sondern er will ihn
wiederum begreifen, und in seiner Selbstbezogenheit hilt sich die-
ses Begreifen des Gedankens (nach der Meinung Heideggers) fiir
‘mehr” als das blofle Denken des Gedankens.

Wie kommt es nun im Abendland zum 'Begriff’, wie ereignete sich
der Weg vom 'Gedanken” zu ihm? Das bedeutet die Frage, wie
kommt es zur abendlidndischen oder europdischen Sonderstellung,
indem hier und nur hier die Seins-Geschichte und Denk-Geschichte
zur Begriffs-Geschichte wird?

Wie bei Nietzsche, zu dem Heidegger aber sonst eine dezidierte
Gegenposition einnimmt,* setzt auch bei ihm (Martin Heidegger)
dieser Eigenweg Europas in seiner Geschichte mit der Griindung
der ‘Metaphysik” durch Sokrates und Platon ein (auf welche dann
der Versuch des Aristoteles folgt, diese Weise des Wissens als Wis-
senschaft begriindend zu etablieren).

Bei dem ‘eigentlichen Denken” der Vorsokratik wird immer das
Bleibend-Ganze als gesammelte Einheit (Parmenides) oder Wider-
spruchs-Einheit (Heraklit) bedacht, der gegeniiber die Vielfalt der
einzelnen werdend- und vergehend-Seienden unbeachtlich und un-
bedenklich bleibt und damit als Thema des Denkens gleichsam
wegfillt. Der (erste) Anfang Europas geschieht fiir Heidegger durch
den Gang vom Gedanken zum Begriff. Er spricht im Gegensatz
hierzu nun immer vom ‘anderen Anfang’. Durch den Begriff ist die

“ vgl. v.a. Heidegger, M., Nietzsche, 2 Binde, Pfullingen 1961.

31

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Metaphysik und alle aus ihr hervorgehenden Wissenschaften als
Einzelwissenschaften eindeutig bestimmt. Wenn der andere Anfang
hinter den ersten Anfang Europas zuriickgehen will, dann muB} hin-
ter den ersten Anfang Europas, hinter die Metaphysik als unsere
Herkunft, gegangen werden, d. h. miissen wir eine neue Herkunft
hinter unserer bisherigen Herkunft aufsuchen oder finden oder gar
erfinden. Miissen wir dann nicht, unserer "tatsidchlichen” Herkunft
eine Absage erteilend, eine radikale Destruktion der bisherigen
Denk-Geschichte durchfiihren, in welcher auch unsere bisherige
Herkunft und Heimat destruiert werden sollen? Im Programm von
Sein und Zeit ist auch eine solche Destruktion ausdriicklich als Auf-
gabe vorgesehen. ,,Herkunft aber ist Zukunft”*®. Welche Herkunft
bestimmt also unsere Zukunft? Die Herkunft, welche noch nicht
destruiert, zwar Boden unseres heutigen Existierens ist, oder aber
ein Fundament vor diesem Boden? So ist der 2. Auflage von ,Was
ist Metaphysik?” die Abhandlung beigegeben 'La remontée au fon-
dement de la métaphysique’, der Riickgang in den Boden der Meta-
physik. Die Metaphysik ist also jetzt nicht mehr der gemeinsame
Boden des europdischen Denkens, sondern von diesem Grund aus
mull weiter abgestiegen werden, wenn ’‘das eigentliche Europa’
gefunden werden soll oder sich finden soll. Wohin geht dieser ab-
steigende Riickstieg? Ist es ein neuer Grund, oder ist es gar der Ab-
grund? Der erste Anfang als unsere Herkunft muB aufgegeben wer-
den, unsere Geschichte also neu begonnen werden. Ist ein solcher
neuer Anfang von uns her leistbar, bestimmbar, planbar, setzbar,
erzwingbar? Nein, er mufl uns gegeben werden, und jetzt wird alles
Erwartung dieser Gabe, Bereitschaft zur Annahme dieser Gabe. So
wird dann der ‘andere Anfang’ zum Mut eines reinen Advents, Y
Heidegger wird nach der Phase der 'Fundamental-Ontologie” nun

% Wartlich heiBt es bei Heidegger: ,,Herkunft aber bleibt stets Zukunft”, (Gesprich

tiber die Sprache, in: Unterwegs zur Sprache, 96). Heidegger spielt in diesem Zitat
auf seine theologische Herkunft an, ohne die er nach eigenen Aussagen nie auf den
Weg des Denkens gelangt wire.

Zum Begriff des Advent, vgl. die Vorlesung von Max Miiller im Wintersemester
1961/62 (Epochen der abendlindischen Denkgeschichte), 129f., wo er meint, Platon
sei nur sehr zweifelhaft mit dem Pridikat, ein Kinder des wahren Gottes zu sein,
angehbar; er ist nicht in diesem Sinne adventistisch, wie dies der grofie Theodor
Haecker noch gemeint hat. Vgl. auch die Vorlesung vom Sommersemester 1963
(Grundfragen der Metaphysik), wo Max Miiller feststellt, daB Heidegger angesichts
des Fehls Gottes die mystische Hoffnung auf den groBen Advent denkt, der sein
ganzes Werk durchzieht (241).

47

32

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Adventist’. Ist das die vielbesprochene ‘Kehre' der Seinsgeschich-
te, daf} an die Stelle des eigenen Vorgehens nun die Erwartung eines
auf uns Zukommenden auf die unmachbare Zukunft als "anderen
Anfang’ tritt? Liegt darin vielleicht der tiefere Sinn der
‘'Frommigkeit des Denkens’ im Ubergang zu dieser Geduld und
Erwartung?

III. So sind wir also wieder bei der 'Frommigkeit des Denkens’
angelangt. Der Ausdruck ist ein Ausdruck Heideggers.*® Was be-
zeichnet er als ‘'Frommigkeit des Denkens’? Die Antwort lautet, daf3
das Fragen die Frommigkeit des Denkens sei. Fragen meint hier
nicht die curiositas, die Neugier, alles wissen zu wollen. Es meint
nicht das unbedingte Bestehen auf einer Antwort, die der andere
("Anfrage’ bei) oder das andere (‘Forschungsfrage’) mir zu geben
hat, sondern gemeint ist die ,Entscheidungsfrage®. “ Diese Ent-
scheidung des Menschen ist die Entscheidung zu seiner eigenen
Fragwiirdigkeit und des stindigen In-Frage-gestellt-Bleibens unse-

8 Das Fragen ist die Frommigkeit des Denkens.” Mit diesem pointierten Satz endet

Heideggers Vortrag 'Die Frage nach der Technik’, in: Heidegger, M., Vortrige und
Aufsitze, Pfullingen 1954, 44, Vgl. zum Terminus der ‘Frommigkeit des Denkens’
auch: ders., Unterwegs zur Sprache, 175f. Zu einer Interpretation der Heidegger-
schen 'Frommigkeit des Denkens’, vgl. Miiller, M.: ,,Das Bedenken der vorauslie-
genden Wahrheit, das einerseits den Streit um das jeweils geltende Wahre hinter
sich gelassen hat, ihn aber andererseits noch austragen muf, nennen wir die
‘Frommigkeit des Denkens’, der Vemnunft.” (Erfahrung und Geschichte, 23). Da
dies An-Denken als ‘Frommigkeit der Vernunft’ nichts anderes als das Bedenken
des ersten Denkwiirdigen sei, sei auch die kritische Reflexion ,,nicht nur kritische
Destruktion, sondemn (...) Sammlung auf das eine hin, dem die ‘Andacht’ gilt und
von dem her allein ausweisbare Forderung ausgehen konnen. Alles Wahre wird in
unerbittlicher Kritik unterlaufen, niemals aber die Wahrheit.” (Ebd. 24). In
‘Auseinandersetzung als Versohnung’ reflektiert Max Miiller auch tber den Unter-
schied von 'fromm’ und "glaubig’: ,,Der Denker erfihrt im Denken auch das Géttli-
che und bedenkt es auch. So ist wirkliches Denken religiés und auch fromm. Dies
konzediert auch Heidegger und spricht ja ausdriicklich von der "Frommigkeit des
Denkens’. Aber mit ‘Glauben’ hat dies fiir ihn direkt nichts zu tun. Dies zeigt, wie
er hier das Glaubensverstindnis gewollt auf der doxologischen Ebene festbindet”
(109). Unter dem Titel ‘Frémmigkeit des Denkens? Martin Heidegger und die ka-
tholische Theologie’ (Darmstadt 1978) untersucht R. Schaeffler den EinfluBl der
katholischen Theologie auf Heideggers Denken.

* Alle diese drei Termini sind entnommen aus Heinrich Rombachs Erstlingsschrift
“Ursprung und Wesen der Frage’, in: Symposion. Jahrbuch fiir Philosophie, Band 3,
Freiburg 1953, 135-236.

49

33

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rer selbst im Hinblick auf alles Seiende und das Sein selbst. Eine
Beantwortung gédbe alles in unsere Hand, wiirde uns zum Herren
iiber alles Seiende der Welt machen und zugleich zum Herren unse-
rer selbst, uns das imperium mundi und das dominium super actus
nostros geben. Das In-der-Fraglichkeit-Bleiben ist zugleich der
Versuch, auf diese Welt- und Selbstherrschaft zu verzichten, Ver-
zicht auf die von uns selbst zu leistende und leistende Herrschaft
zugunsten einer hoffenden Erwartung auf eine unerzwingbare Gabe.
Diese ist dann jene Macht als Ermiéchtigung, die sich dem frommen
Denken in seiner Bescheidung gibt und die zugleich damit sich der
Gewalt des unbescheidenen Denkens, sich ihm entziehend, verwei-
gert. Es geht also um die Umkehr (die ‘Kehre’) vom gewalttatigen
Denken, von der angreifenden und umgreifenden begrifflichen
"Verstandes-Vernunft’ zum fragenden Denken der Erwartung, daf
in der vernehmenden Vernunft auf uns zu sich das Ereignis als
Macht ereignet.

Nun fragen wir an dieser Stelle selbst zwei Fragen:

1. Wie kommt es terminologisch zu dieser Bezeichnung des
‘frommen Denkens’, was meint das Wort 'Frommigkeit’, welches
Phidnomen zielt vom Sprachlichen her es an?

2. Wieso ist fiir Martin Heidegger das charakteristisch abendldndi-
sche oder westliche Denken, als eines von der Metaphysik bestimm-
ten Denkens, ‘unfromm’? Inwiefern steht Metaphysik gegen die
‘Frommigkeit des Denkens’, und inwiefern mufl, um diese
‘Frommigkeit des Denkens’ wieder zu gewinnen, mit einem
‘anderen Anfang’ begonnen werden im Riickgang ‘hinter’ oder
‘vor’ die Metaphysik?

Zunichst also: Was heifit denn 'Frommigkeit’? Hier ldBt uns die
Etymologie, auf die Martin Heidegger so gern zuriickgreifend sich
bezog, véllig im Stich; in der Geschichte dieses Wortsinnes hat
dieser sich véllig, und zwar in sein Gegenteil, verwandelt. Etymo-
logisch hat ndmlich das deutsche Wort ‘fromm’ die einfache
Grundbedeutung des Niitzlichen; zu "Nutzen und Frommen’, das ist
ein pathetischer Pleonasmus (alle Pleonasmen sind pathetisch), eine
den Sinn wiederholende, ihn iiberbetonende Verdeutlichung.
Fromm wird ein Verhalten im urspriinglichen Sprachsinn genannt,
durch das Schaden abgewandt und Wertvolles erreicht wird bzw.
erreicht werden kann, etwas beigebracht wird, welches uns
‘frommt’, also dient und niitzt, was fiir uns einen nutzbaren Wert
hat; im Denken wird dies alles aber durch exakte Planung und Be-

34

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechnung, aber nicht durch das, was Heidegger mit der
‘Frommigkeit des Denkens’ meint, erreicht. Was kann er also nun
damit gemeint, ‘im Sinn gehabt’ haben?

IV. Das Phinomen des Frommen ist auch das Thema schon eines
Dialoges Platons, des ,,Euthyphron” namlich. Im Raum der griechi-
schen Sprache gibt es zwei Worte, die auf das Phidnomen der
Frommigkeit zielen; zunédchst: der Mensch als ‘eusebes’ (und seine
‘eusebeia’) - eboePng (und eboéPera) - und ihr Gegenteil “asebes’
(und ‘asebeia’) - acefng (und acéPera). Der Mensch als eusebes
steht im richtigen Verhiltnis zum Géttlichen und den Géttern, als
asebes aber in gar keinem Verhiltnis zu diesem und diesen. Dann
aber, und daran kniipft das Gesprich im platonischen ,,Eutyphron”
an, gibt es das Wort "to hosion” - 10 6owov -. Dieses meint das
Frommsein des Menschen, das seine Heilheit und Heiligkeit aus-
spricht, aber nicht die Heiligkeit des Gottes oder der Gotter. Dafiir
steht dann das Wort hieron - tepov -. So besteht das Frommsein der
Menschen (10 6oiov) in ihrem richtigen Verhiltnis zum Heilsein
der Gotter und des Gottlichen (10 iepdv). Aber wie sieht nun dieses
Verhiltnis aus? Der platonische ,,Euthyphron” gehort zu den sog.
‘aporetischen” Dialogen. Er fiihrt zu keinem Ende. Er endigt in der
bleibenden Frage; er geht im Gesprich alle Weisen des Frommseins
des Menschen (des Hosion) durch, um zu zeigen, was es nicht ist, z.
B. kein "Geschift” mit den Gottern, denen wir geben, wofiir sie uns
wieder in Partnerschaft etwas zuriickgeben. Das Geschift: Wir op-
fern ihnen, und sie schiitzen uns. Es ist auch nicht eine 8gogpiiic
(theophilia), keine Freundschaft mit thnen, die durch das Verschie-
densein beider so nicht (ohne weiteres) stattfinden kann. Wenn we-
der also ein ‘Geschift’ (do ut des) noch bei der Ungleichheit eine
‘Freundschaft’, was dann? Was soll dabei herauskommen? Vermut-
lich soll nichts dabei herauskommen. Das alles trifft das Wesen, das
€1dog (eidos), den eigentlichen Sinn des 6010v etvan (hosion einai),
des Frommseins, augenscheinlich nicht. Was aber ist der bleibende
Anblick, das fundamentale Aussehen, das eidos als sichtbarer Sinn
jenes Verhiltnisses, das wir Frommigkeit nennen? Die Frage bleibt
offen, wir bleiben in der Frage, bleiben also, nach der Frommigkeit
fragend, selbst fromm in der Frage nach der Frommigkeit, wenn
nach Heideggers Bestimmung (welche nicht ohne weiteres auch die
des Sokrates und die des Platon ist) wir auf die Antwort und ihre
Erzwingbarkeit verzichten. Auf jeden Fall ergibt sich in diesem
Gesprich und aus ihm, daB jeder ‘'um-zu’, jedes o &veka, jeder

35

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweck, dessen Erfiillung den Wert des Verhaltens bemifit, das Phi-
nomen der Frommigkeit verfehlt, ja sogar ihr Wesen zerstort. Diese
Einsicht bedeutet schon viel: ‘Fromm-sein” hat keinen Wert, aber es
hat Wiirde; es hat einen Sinn, aber es hat keinen Zweck; es ist nutz-
los. Seine Rechtfertlgung (erinnern wir uns an die kantische
quaestio iuris im Gegensatz zur quaestio facrzs ) ist es selbst. Das
kann in solchen Sitzen ausgedriickt werden wie: ,,Was Wurdc hat,
ist wertlos” und ,,Was Wert hat, hat von daher keine Wiirde”.”' Dies
ist eine Wiederaufnahme der aristotelischen Position in der Unter-
scheidung des 10 &yaBov ko® o100 (dem, was in sich gut ist und
um seiner selbst willen geachtet wird, und des r‘x'faebv TpOg MG
(dem, was fiir uns gut ist und das statt der Achtung seiner Wiirde die
Schitzung seines Wertes erfahrt).>

Zum Frommsein gehort also das Wissen um den Unterschied von
Wiirde und Wert, von Selbstzweck und Selbstziel einerseits und von
Fremdzweck und Fremdziel andererseits. Frommigkeit ist Aner-

5 Vegl. Kant, 1., Fortschritt der Metaphysik, in: Gesammelte Werke, hg. von der K-
niglich-PreuBischen Akademie zu Berlin 1910ff. (Nachdruck), VIII, 255; ders., KrV
B 116f. (111 99).

Vgl. hierzu Kant: ,,Im Reiche der Zwecke hat alles entweder einen Preis, [Max
Miiller erginzt hier am Rande seiner (Akademie-) Ausgabe: Wert], oder eine Wiir-
de. Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als Aquivalent
gesetzt werden; was dagegen iber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent
verstattet, das hat eine Wiirde.” (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV, 434).
Der Text fihrt fort: ,,das aber, was die Bedingung ausmacht, unter der allein etwas
Zweck an sich selbst sein kann, hat nicht bloB einen relativen Wert, d.i. einen Preis,
sondemn einen inneren Werth, d.i. Wiirde. (...) Also ist Sittlichkeit und die Mensch-
heit, so fern sie derselben fihig ist, dasjenige, was allein Wiirde hat.” (Ebd. 435).
.Denn es hat nichts einen Werth als den, welchen ihm das Gesetz bestimmt. Die Ge-
setzgebung selbst aber, die allen Werth bestimmt, muf} eben darum eine Wiirde, d.i.
unbedingten, unvergleichbaren Werth, haben” (ebd. 436). ,,Autonomie ist also der
Grund der Wiirde der menschlichen und jeder verniinftigen Natur.” (Ebd. 436) Kant
stellt sich eine ,,gewisse Erhabenheit und Wiirde an derjenigen Person (vor), die alle
ihre Pflichten erfiillt.” (Ebd. 440). Vgl. auch die "Kritik der praktischen Vernunft’:
Die Autonomie des Willens ist das alleinige Prinzip aller moralischen Gesetze und
der ihnen gemifBen Pflichten (...). Also driickt das moralische Gesetz nichts anders
aus, als die Autonomie der reinen praktischen Vernunft, d.i. der Freiheit (B 59; V,
33). Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 106, wo er Person als jenes Seien-
de bezeichnet, dem allein unbedingte Wiirde zukommt aufgrund des apriorischen
Gefiihls der Achtung, in der wir in uns selbst den Grund unserer Wiirde, die Auto-
nomie, erfahren. Vgl. auch Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 161ff.

2 vgl. Aristoteles, Met. 1022 a 14ff. Vgl. auch NE 1095 b 14ff.

36

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kenntnis zweck- und zielloser Wiirde; Philosophie, Kunst, Religion,
Politik haben keinen Wert, aber ihre ihnen eigene Wiirde. Sie die-
nen nicht zu etwas anderem als sie selbst, sondern sie sind "hohes
Leben’, ‘wahre Wirklichkeit’. Frommsein heiflit so, diese Wiirde
aller wahren Wirklichkeit anzuerkennen und hinzunehmen und sie
nicht nur auf ihren Wert hin abzuschidtzen. Als Albert Schweitzer
die FluBpferde im Sanaga sah und der Dampfer sie schonend um-
fuhr, da war Frommlgkelt da, Achtung vor der Wiirde alles Lebens,
alles Lebendlgen 3 Aber das ist noch nicht der volle Begriff des
Frommseins, besonders nicht in bezug auf die 'Frommigkeit des
Denkens” hin gedacht. Was fehlt uns hierbei noch? Wir zitierten die
Aussage Martin Heideggers, die Frommigkeit des Denkens sei das
Fragen. Nach dem von Heinrich Rombach in seiner Friihschrift
entfalteten Schema des Fragen-Konnens sagten wir, der Entschluf,
nicht auf einer Antwort bestehen zu miissen, sondern den hohen
Mut zur Demut der Antwortlosigkeit aufzubringen, sich zu dieser zu
entscheiden, in der Hinnahme der eigenen Fragwiirdigkeit und
damit Endlichkeit, sei notwendiger Bestandteil der Frommigkeit. In
der Frommigkeit des Denkens verbindet sich also die Anerkennung
von allem und uns allen in ihrer Wiirde mit der Bescheidung, in der
Frage zu bleiben; damit sind Absolutheit (Wiirde ist ein absolutum)
und Kontingenz (Frage ist ein Zeichen von Endlichkeit und Kontin-
genz) eine paradoxe Synthese eingegangen.

Wir sagten soeben: Frommes Denken bescheidet sich mit dem Blei-
ben in der Frage und bringt damit den Mut zur Demut auf, die die
Antwort nicht erzwingt, sondern als Gabe erwartet und erhofft.
Frommes Denken steht damit jenseits jener Gewilheit des Wissens,
welche moderne Einzelwissenschaft unbedingt erreichen will, aber
auch jenseits der Sicherheit des Glaubens, der mit seinem Glauben
die Fragen abschneiden will. Was erhofft dann das fromme Denken
in seiner Hoffnung im Gegensatz sowohl zum gewil wissen-
wollenden Denken als auch gegeniiber dem fraglos-sicher denken-
den Glauben, in welchen beiden das Fragen in seiner Frommigkeit
sein Ende gefunden hat? Es ergibt sich also: Man kann fromm sein,
ohne zu glauben; man kann aber auch glauben, ohne fromm zu sein.

** Vermutlich bezieht sich Max Miiller hier auf Schweitzers Schilderung jener Damp-

ferfahrt am FluB Ogowe, bei der er das Prinzip der Ehrfurcht vor dem Leben ent-
deckt. Vgl. Schweitzer, A., Gesammelte Werke in finf Binden (hg. von Grabs), R.,
Miinchen 1974, V, 1 79f1.

37

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Letztere (Glaube ohne Frommsein) ist das Gefihrlichere, das
die Echtheit Bedrohendere. Wir fragen also jetzt - als wichtige Zwi-
schenfrage eingeschoben -: Wie ist das Verhdltnis von Frommigkeit
und Gldubigkeit? Martin Heidegger, der den Awusdruck des
‘frommen Denkens in die heutige Philosophie gleichsam einge-
bracht hat,” schlie8t dennoch in seiner ‘Frithe’ ein ‘glaubiges Den-
ken” als Verzicht auf das Denken und Widerspruch in sich selbst
aus. ,,Man glaubt, oder man denkt”*. Das ist eine vom frithen Hei-
degger schroff hingestellte Alternative. Ich lehne sie in dieser Form
ab. Wie ist dann aber fiir mich das richtige Verhiltnis von From-
migkeit und Glaubigkeit zu bestimmen? Dies fragen wir jetzt noch-
mals. Heidegger ist lange Zeit hindurch der Ansicht, da man den
Glauben ‘haben’ oder ‘nichthaben’ kann, daf} er gleichsam als fester
Besitz zum Glaubigen und damit den Glaubigen gehort. Dies sei
Lehre der Kirche. Glauben ist, wie ihn der Katechismus in seiner
Jugend gelehrt hat, fiir ihn immer noch ein Fiir-Wahr-halten auf
Zeugnis hin, wobei die Wahrhaftigkeit der Zeugen und ihre unbe-
strittene Autoritdt Vorbedingung ist. Diese Zeugen sind in seiner
Herkunft, seiner heimatlichen Jugend also, fiir ihn zunichst wirklich
unbestritten und unbestreitbar. Sobald sie aber nach dem Auszug
aus der Heimat dies nicht mehr sind, féllt der Glaube, der das Seine
ist, dahin, und der bisher Glaubende fillt vom Glauben ab, wird ein
‘Renegat’. Dieser ‘Abfall” vom Glauben der Jugend hat gar nichts
mit der Frommigkeit seines Lebens und Denkens zu tun. Dieser
traditionelle Glaubensbegriff des unbedingten Fiir-Wahr-haltens von
richtigen Satzen "auf Zeugnis hin’, den er so gleichsam fraglos
iibernommen hat, scheint fiir das, was 'Leben aus dem Glauben’
meint, aber unzureichend, ja sogar in bestimmtem Sinne antiquiert
und sogar primitiv zu sein. Vom nicht-primitiven religiosen christli-
chen Glauben gilt von je her der Satz: ,Ich glaube, Herr, hilf mei-
nem Unglauben”“. Hier ist der Glaube nicht Besitz, Eigentum, das
Sicherheit uns gibt; der wirklich Gldubige betet um den Glauben

** Vgl. hierzu: Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 44; ders., Unterwegs zur Spra-

che, 175f. Max Miiller versteht in ’‘Erfahrung und Geschichte” unter der
‘Frommigkeit des Denkens’ das , Bedenken der vorausliegenden Wahrheit, das ei-
nerseits den Streit um das jeweils geltende Wahre hinter sich gelassen hat, ihn aber
andererseits noch austragen muf3” (23).

Heidegger, M., Phinomenologie und Theologie, Frankfurt/M. 1970. Vgl. auch Was
ist Metaphysik, Bonn 1929, 19f.

Wartlich heift es in der Einheitsiibersetzung: ,Ich glaube; hilf meinem Unglauben!*
(Mk 9,24).

56

38

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und hofft auf ihn als Erfiillung seines Gebetes. Er bleibt in der Er-
wartung auf Erfiillung dieser Hoffnung, welche Erfiillung fraglich
bleiben muB; fiir den ‘frommen Christen’ ist der Glaube ja Ge-
schenk und Gnade, woriiber er also in keiner Weise und niemals
verfiigt, etwas, das nicht und nie Eigentum werden kann. Das hat
der Thomas-Kenner Heidegger, der auch nach dem Zeugnis Rudolf
Bultmanns ein ausgezeichneter Luther-Kenner war, doch gewuBt,
aber fiir sich nicht realisiert. Die Wiirde des Glaubens, die ihm
‘gnadenhaft’, d. h. als Gabe zuteil wird, bleibt immer innerhalb
einer endlichen Fraglichkeit. So unterscheidet sich der sichere, tri-
umphale, unfromme Glaube von seiner fraglichen, hoffend-
erwartenden, frommen Gestalt. In dieser frommen’ Gestalt gilt
dann der absolute Gegensatz, den Martin Heidegger als Entweder-
Oder des Glaubens und Denkens behauptet, nicht. Das "fromme
Denken’, dessen Gestalt wir vorher expliziert haben, steht also ne-
ben dem, was man das ‘glaubige Denken’ nennen kann; aber dies
gilt wiederum nur dann, wenn der Glaube kein unfrommer Glaube
ist (ein sehr hiufiges Phinomen), sondern als frommer innerhalb der
Frage "an mich’ bleibt und damit auch als Frage 'fiir uns’ fraglich
bleibt. Die echte, eigentliche Form der Glaubigkeit muf8 fromm sein,
sonst verliert sie die Freiheit der Frage und verzichtet auf die
Menschlichkeit des Menschen.

V. Wir wiederholen: Die echte Gestalt der Frommigkeit des Lebens
wie des Denkens muf} also nicht schon gldubig sein und fiihrt auch
nicht notwendig zu einem bestimmten Glauben; aber die
Frommgkeit als Hoffnung und Erwartung des Denkens 6ffnet dieses
fiir die Gabe der zwecklosen Wiirde als Sein und Sinn, welche Gabe
ihm gegeben oder ihm verweigert werden kann; wenn letzteres ge-
schieht, dann ist der Fromme in seiner Frommbheit zugleich ein Un-
glidubiger (vergleiche die Frommbheit Reinhold Schneiders im Ent-
zug und Verlust seines Glaubens wihrend seines letzten Wiener
Aufenthaltes [,,Winter in Wien” ]) wenn aber nicht der Glaube
sich ihm entzieht, sondern er sich ihm verweigert, dann ist er als
Ungldubiger zugleich unfromm. Es gibt also eine verschiedene und
doch analoge Frommigkeit und Unfrommigkeit des Denkens wie
des Glaubens. Die Sicherheit und angebliche GewiBheit des un-

7 vgl. Schneider, R., Winter in Wien, Aus meinen Notizbiichern 1957/58, Freiburg

u.a. 71978,

39

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

frommen Glaubens hat in ihrer Intoleranz zu fiirchterlichen Ereig-
nissen im zwischenmenschlichen Bereich in der Geschichte gefiihrt.

Bleiben wir nun bei der Erdrterung der Frommigkeit des Denkens
und lassen nun die des Glaubens ganz beiseite, denn in bezug auf
den Glauben scheint mir der doxologische Ansatz Heideggers ein-
fachsgngenﬁgcnd. Martin Buber hat in seinen ,,Zwei Glaubenswei-
sen””" die israelische ‘'emuna’ als das lebendige Vertrauen auf das
Bei-uns-Sein und Mit-uns-Gehen Jahwes gestellt gegen die christli-
che Doxa als das Fiir-Wahr-halten sog. "Wahrheiten’. Aber der
christliche Glaubensbegriff ist nicht nur Doxa, sondern auch Pistis,
Vertrauen auf Christus und vertrauender Mltgang mit ihm als dem
geschichtlichen Gott in seiner Geschichte.”” Guardini hat hier her-
ausgestellt: Christentum ist kein System, Christentum ist keine Leh-
re, an die man sich gliubig bindet, sondem Christentum ist eine
Geschichte, die Mitgang mit ihr verlangt ® Der von Bernhard Cas-
per 1980 erstmals veroffentlichte und seither viel zitierte
~Abschiedsbrief"* Heideggers an Engelbert Krebs ist der Abschied
von dem Katholizismus als ‘System des Katholizismus’. Er ist inso-
fern ein Miflverstindnis, welches Heidegger aber mit der katholi-
schen Kirche seiner Zeit teilte, als die Kirche damals unter Papst
Leo XIII. ein verbindliches weltanschauliches sicheres System auf
die Grundlage von Thomas von Aquin aufbauen wollte, was ihr
aber nicht gelungen ist. Im Gegensatz hierzu gibt es kein System
des Christentums, besonders auch nicht des katholischen Christen-
tums. Auch echte Philosophie widerstrebt dem System entgegen der
heute noch tiblichen Meinung. Ein System beantwortet alle Fragen,

Buber, M., Zwei Glaubensweisen, in: Werke I, Miinchen/Heidelberg 1964, 724-726.
Vgl. hierzu auch Miiller, M., Auseinandersetzung als Versohnung: ,Ich halte diese
Gegeniiberstellung der jiidischen Emuna und der christlichen Doxa so fiir unhaltbar:
Der jiidischen Emuna entspricht die christliche Pistis, die mit der Doxa eine Einheit
bildet und die auch gliubiges Vertrauen (...) darstellt; oder anders gesagt: Der
christliche Glaube ist nicht nur "doxologisch’, sondern auch "postologisch’, ist nicht
nur der Akt der Annahme einer Lehre, sondern ein Lebensvollzug.” (107f.).

Vgl. Guardini, R., Freiheit Gnade Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des Daseins,
Miinchen ‘1956, 232ff.

* Casper, B., Martin Heidegger und die Theologische Fakultit Freiburg 1909-1923,
in: Freiburger DiGzesan-Archiv. Zeitschrift des Kirchengeschichtlichen Vereins fir
Geschichte, christliche Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbistums Frei-
burg mit Beriicksichtigung der angrenzenden Bistimer, 100 (1980): Kirche am
Oberrhein (= FS fur Wolfgang Miiller), hg. v. R. Baumer, K.S. Frank und H. Ott),
541,

59

60

6l

40

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stellt jedes an seinen fraglichen festen Ort und beherrscht es damit
zugleich. Eine herrschen-wollende systematische Theologie wie
ebenso eine solche systematische Philosophie kann aber nach unse-
ren bisherigen Erorterungen gar nicht “fromm’ sein.

Der menschliche Verstand als das ordnend-begreifende Vermogen,
noch in der heute antiquierten Vermdgensterminologie ausgedriickt,
ist das ,,Vermdgen der Begriffc”ﬁz, wie Kant sagt. Das Vermogen
der Gedanken, die nicht uns einfallen, sondern die in uns einfallen,
ist dagegen die vernehmende Vernunft. Eigentlich gehoren zu ihr
nicht viele Gedanken, sondern nur ‘der’ Gedanke: der von Sein und
Nicht-Sein, der des Ganzen und der Welt und von uns in Sein,
Nicht-Sein im Ganzen in der Welt. Dieser eine Gedanke hat, wie
wir schon erlduterten, keinen adidquaten Begriff. Bei Jaspers wird er
»das Umgreifende”“33 genannt, obwohl mit dieser Bezeichnung der
Gedanke nur in einem seiner Beziige, die von der raum-zeitlichen
Vorstellung her geprégt sind, gedacht wird. Der Verstand steht noch
jenseits des Gegensatzes von fromm und unfromm. Er greift immer
zu und greift immer an, denn Verstand, sagten wir, ist ja nach Kant
das Vermdogen der Begriffe. Wie sollte er deswegen also getadelt
werden konnen? Das gleiche gilt aber nicht von der menschlichen
Vernunft. Die ‘fromme’ Vernunft ist die ‘'vernehmende’” Vernunft;
es gibt aber auch die ‘'unfromme” Vernunft, die das System entwer-
fende Vernunft, die Vernunft, welche nach Kant das Vermogen der
Vorstellung der Ideen ist, aus welchen dann auch alle "Ideologien’
entspringen. Was Heidegger will, ist zundchst die Umkehr von der
spekulativ system-entwerfenden, ideologischen Vernunft, der Uber-
gang zur horend-vernehmenden und historischen Vernunft, die zwar
ein Apriori vor aller Verstandes- und Sinnestatigkeit ist, aber eben
ein nicht festgelegtes, sondern geschichtlich sich uns zuschickendes
Apriori in der ganzen Fragwiirdigkeit, in der alles Geschichtliche je
und je steht. Der Versuch dieser 'Kehre” ist innerhalb der abend-
landischen Metaphysik oft gemacht worden; diese Metaphysik ver-
dankt ihre Lebendigkeit gerade dieser immer neu sich vollziehenden
Auseinandersetzung.

2 Kant, L., KrV B 90 (V, 84).

** Jaspers, K., Vemunft und Existenz, Groningen 1935, 28-49. Dieser Zentralgedanke,
den Jaspers hier (allerdings existential-ontologisch) interpretiert, findet sich bereits
bei Aristoteles, wie Max Miiller in "Sein und Geist” (6f. Anm.) bereits ausgefiihrt
hat.

41

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. Das schlechthin Neue in Heideggers ‘seinsgeschichtlichem
Denken’ ist also nicht die "Kehre" als Kehre von der menschlichen
(BewuBtseins-) Intentionalitit auf eine Gegenstandswelt hin zu einer
‘Seins-Intentionalitit” auf thn, den Menschen und sein BewubBtsein
hin, es hat mit einer Kehre von einem Subjektivismus zu einem
Objektivismus (wie félschlicherweise schon Husserl gedeutet wur-
de) nichts zu tun, vielmehr ist das Neue in der ‘Kehre” Martin Hei-
deggers, daB das sich uns zukehrende Sein in seinem Dialog mit uns
und auf uns zu als Sprache (sein Anspruch und unsere Entspre-
chung) nicht immer dasselbe sich gleichbleibende Unbedingte ist,
als ein unveridndert Anwesendes, sondern selbst Geschichte ‘hat’
und selbst Geschichte ‘ist’. Das Unbedingte ist geschichtlich und
damit mit der Zeit als der Bedingung aller Endlichkeit unloslich
verbunden. Nehmen wir aber den Ausdruck ‘Kehre' nun allgemei-
ner als Umkehr des Verhiltnisses von Mensch zu Sein, von Sein zu
Mensch und Bewufltsein, dann kann man generell formulieren, dal}
die Anerkenntnis dieser 'Kehren” bereits die Frommigkeit des Den-
kens ausmacht. Was Heidegger aber neu sieht oder zu sehen glaubt,
ist, dafl Geschichte nicht nur zwischen Sein und Mensch, zwischen
Gottlichem und Menschlichem, zwischen Anspruch und Entspre-
chung als Wesen der Sprache sich abspielt, sondern dafl der An-
spruch als unbedingter und als unbedingte Zukehr des Seins zu uns
an ihm selbst nicht zeitlos, "ewig” und damit nicht “ethisch’, sondern
vielmehr ‘historisch’, zeitlich im Sinne der Seinsgeschichte ist.
Schon bei Augustinus wird gerade der Gott selbst geschichtlich. Wir
weltgeschichtlichen Menschen sind nach ihm in einem véllig unge-
niigenden Sinne geschichtlich zu nennen, denn das Welrgeschehen
(im Gegensatz zum Heils-Geschehen) bewegt sich ohne durchhal-
tenden Sinn in einer Folge der ,magna latrocinia”®, von groBen
Ubeltaten und Verbrechen. Der geschichtliche Gott des Augustinus
und die Geschichtlichkeit des Seyns bei Heidegger haben wiederum
ihre analoge Parallelitit. Der christliche Gott ist nicht und niemals
das iiberzeitliche Theion des Aristoteles, aber auch nicht das im-
merwihrende Weswegen (ob €veka), wie es Platon erlebt hat und
dieses Erlebnis auch im beriihmten 7. Brief schildert.®’

o Augustinus, A., Serm. ed. Denis XXIV, 11.
®  Vagl. Platon, Ep. 341c 6f.

42

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist bekannt wie Heidegger sich immer wieder Augustinus zuge-
wandt hat.®® Die Zeitanalyse des 11. Buches der ,,Confessiones,, hat
ihn stets gefesselt, gerade, weil sie erstmals ein gleichsam ebenbiir-
tiger Gegensatz zu seiner Zeitanalyse bedeutete. Zeit ist Gegenwart
fir Augustinus; Gegenwart als die Einheit dreier Gegenwarten, des
praesens de futuro des praesens de praesenti und des praesens de
praetenro " Alle drei Gestalten des praesens werden zusammenge-
halten durch das erstreckungslose praesens der Ewigkeit, das bei
Platon als é€aigveg (exaiphnes) erlebt wird.®®

Die analoge Parallelitit der religios-christlichen-
heilsgeschichtlichen ‘Kehre” in ihrer grofen Differenz zum Konzept
der seinsgeschichtlichen ‘Kehre  im "Seyn selbst” aufzuzeigen, wire
so naheliegend und reizvoll, daB8 es merkwiirdig bleibt, daf Martin
Heidegger sich nicht darauf eingelassen hat und diese Einlassung
ihn augenscheinlich nicht wesentlich reizte. Bei Platon ist verneh-
mende Vernunft (nous) und begreifend-zugreifender Verstand
(dianoia) noch im echten Gleichgewicht. Ich wiirde daher den (fiir
Heidegger) eindeutigen Gang von der platonischen Metaphysik zu
jenem Begnffswissen Europas, das anscheindend notwendig zum
,Gestell”® fiilhrt, so nicht mitvollziehen kénnen. Die lebendige

*  Vgl. hierzu die Vorlesung vom Sommersemester 1921: “Augustinus und der Neupla-

tonismus’, in: Heidegger, M., Phinomenologie des religiosen Lebens (= GA 60), hg.

von C. Strube, Frankfurt/M. 1995, 160-269.
o Vgl. hierzu Augustinus, Confessiones, XI, 18ff. (CSEL XXXIII, 269ff.) und ebd.
IX, 10 (CSEL XXXIII, 215ff.). Vgl. hierzu auch die Interpretation Max Miillers
hierzu in "Erfahrung und Geschichte’, 44ff.; 212ff.
Vgl. Platon, Parm. 156 ¢ ff. Vgl. auch Beierwaltes, W., EEaigveg, oder: Die Para-
doxie des Augenblicks, 271-283.
Zum Begriff "Gestell’, vgl. Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 13-44; ders.: Die
Technik und die Kehre, Pfullingen, 1962; ders.: Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1969. Vgl. hierzu Miiller, M., Der Kompromif. Oder: Vom Unsinn und Sinn
menschlichen Lebens, Freiburg 1980: ,Gestell ist fiir thn (Heidegger, Anm.d.Hg.)
der Name fiir das Ganze eines vollstindigen Funktionierens innerhalb einer Welt
totaler Verfiigbarkeit, in welcher also alles und jedes von uns vorgestellt wird und
als gegenliibergestellter Gegenstand sich uns zustellt und damit unserer Manipulati-
on ausgeliefert ist. Hier frigt keiner mehr, in sie hineingestellt, {iber diese Welt hin-
aus, er ‘transzendiert’ sie nicht.” (18). Dem Begriff des Gestells stellt Miiller den
des Werkes gegeniiber: ,,In der Epoche des Gestells wiirde kein Werk mehr gliicken,
weder das des Denkens, noch das der Liebe, weder das des Konnens (die Kunst),
noch der Verehrung (der Kult). "Werk’ ist Gegenwart des Seins als Seiendes durch
Darstellung; Werk ist immer ‘reprisentativ’. "Gestell” ist Gegenwart der seinslosen,
aber verfiigbaren (zugesiellten) Gegenstinde. Geschichte ist reprisentativ-

68

69

43

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte der Metaphysik wird hier zu einer qua51 uniformen und
zugleich "unfrommen’ Entwicklung als "Ruinanz’”’. Bei Platon ist
der Weg des Abendlandes vor aller Scheidung und Entschledenhext
zwischen frommem und unfrommem Denken aber noch véllig of-
fen.

Der platonische ‘Begriff’ ist der Versuch der (begrifflich-
dialektischen) Umgrenzung und Fassung des Erstvernommenen und
Erstgesehenen, des €1dog (eidos). Bei Platon bleibt der Begriff,
sosehr er selbst dialektisch das Phdnomen in begriffliche Fassung
bringen will, immer an das stets Befragte und alle Fragen leitende
Urphdnomen, das wir auch den ‘Gedanken’ nennen kénnen, gebun-
den und bleibt so in dieser Fragestellung "fromm’; jenes, das alles
Geschaute und seine begrifflich gefaiten "Gestalten” zur Welt ver-
einigende Gdttliche ld6t keinen Begriff von ihm selbst mehr zu,
wohl aber gestattet es den Gedanken Von ihm gilt, daf} es énéxelva
¢ O‘OGIO‘.Q (epekeina tis u51as) ist, daf} es als e18og €18@v (eidos
eidon) in keine Gestalt mehr eingehen kann, also jenseits alles We-
sens und aller Gestalt wesenlos ist. Es ist damit begriffslos und un-
begriffen, aber dennoch erfahren, erfahren nicht wie das milde
Licht, in dem, von ihm umgriffen, alles und auch wir selbst stehen,
sondern erfahren als einschlagender Blitz; nur in diesem Getroffen-
sein haben wir als die so Betroffenen auch unter uns die Gemein-
schaft des Verstehens (7. Brief).”” Das ist echte Phinomenologie
ohne jede Konstruktion und Spekulation, ‘transzendentale Erfah-
rung’ nach Jener Devise, die Husserl so formuliert hat: ,Zu den
Sachen selbst””.

symbolische Werkgeschichte; Zeit des Gestells wire nun wirklich: werklose Nach-
geschichte. Wenn aber Philosophieren noch geschieht, so wird die Mdglichkeit des
Werkes als des Ineinsfalls der Differenz noch bedacht; in diesem Bedenken ge-
schieht bereits ein "Wieder-symbolisch-werden’ der Zeit, wir dieses ihr Symbo-
lischwerden gleichsam vorbereitet und mitbewirkt, indem Symbol-Verstandnis reali-
ter geweckt wird.” (Symbolos 54). ,,Gestell ist ihm (Heidegger, Anm. d. Hg.) der
Name fiir das Ganze eines vollstindigen Funktionierens innerhalb einer Welt totaler
Verfligbakeit” (Der Kompromif, 18).

Max Miiller verwendete ‘Ruinanz’ stets unter Berufung auf Heidegger und setzte
thm (in persénlichen Gesprachen) den Begriff der ‘Elevanz’ entgegen.

"' Vgl. Platon, Pol. 509 b 7.

™ Vgl. Platon, Ep. 341c 6f.

» Vegl. hierzu auch Heidegger, M., Sein und Zeit, 27.34.

70

44

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In diesem ersten Aufbruch der Metaphysik’ ist die ‘Anstrengung
des Begriffs’ und die Frommigkeit des das Phinomen hinnehmen-
den Vernehmens ineinander und aneinander gebunden-verbunden;
dieses metaphysische Denken fithrt nicht, wie Heidegger meint, zur
Herrschaft von uns als Subjekten und verlangt nach keiner ‘Kehre’.
Dieses Denken Platons ist sowohl Metaphysik als auch Phinomeno-
logie. Phinomenologie aber ist von ihrem Wesen her 'frommes
Denken’: ihr Ziel ist c@lelv ta pavopeva, ehrfiirchtige ‘Rettung”
dessen, was sich zeigt.

Im Gegensatz des zeitlos-geschichtslos aus uns ausstrahlenden
Lichtes der Vernunft (als des lumen intellectus agemis?s oder als
Iumen naturale’®) wire der ereignishafte Einbruch der Illumination
bei Augustinus zu bedenken 7 und ebenso des brennenden Feuers’
(feu), das Pascal als seine Be-kehrung erlebt.”® Diese Erfahrungen
sind religiose Erfahrungen des geschichtlichen Denkens, und in
ihnen geschieht bereits die ‘Frommheit der Kehre'. Ich weill wohl,
dafl Heidegger mit seiner ‘Kehre' nicht diese fiir ihn doch noch und
nur ‘ontische” Kehre meint, die ‘unser’ Geschehen gleichsam als
eine ‘Metanoia’, eine ‘Um-kehr’, bedeutet und die damit der
menschlichen faktischen Geschichte zuzuordnen ist. Heidegger zielt
die Dimension der "Seins-Geschichte” an; aber die Verklammerung
beider Geschichten, der ontischen Geschichte und der ontologischen
Geschichte und der je andere Charakter beider Geschichten, deren

* Platon, bei dem und durch den dies geschieht, wird daher von Kurt Singer “Platon,
der Griinder” genannt. Vgl. Singer, K., Platon, der Griinder, Miinchen 1927. In der
Vorlesung im Wintersemester 1960/61 (Epochen abendldndischer Denkgeschichte),
erklart er auch warum: ,,denn er hat nun wirklich die Metaphysik gegriindet, und
alle andere GriiBe, die des Thomas, oder Descartes oder Kant, oder Fichte oder He-
gel, sie bewegen sich innerhalb der Griindung und sind in diesem Innerhalb groB,
aber so die Griindung, das entscheidende ist, liberragt Plato in dieser Hinsicht jeden
Denker, der nach ihm gekommen ist, hat er innerhalb des Denkens des Abendlandes
nun eine Vorzugsstellung, die sich nicht auf ein mehr an Begabung griindet, sondem
die sich berufen kann auf den geschichtlichen Ort, daB mit ihm und seine Leistung
die Epoche der Metaphysik einsetzt.” (115).

Vgl. Thomas von Aquin, Sth. I, 55.

Vgl. Thomas von Aquin, Sth. 1, 12f; III 9,4, ScG 1II, 54.57.157. Vgl. hierzu die
Interpretation von Miiller, M., Existenzphilosophie, 100.

Vgl. Augustinus, A., Confessiones, VI, 24; X1, 28 (CSEL XXXIII, 302, 340ff.). Zu
einer Interpretation hierzu, vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 435.464.
Vgl. Pascal, B., Memorial, in: Chevalier, J. (ed.), (Evres complétes, Paris 1954,
553f.

78

45

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichtlichkeit nur analog begreifbar ist, bleibt als Frage. Hei-
deggers Denken gibt uns keine Antworten, sondern stellt uns Fra-
gen. Und somit bleiben er und es in dieser Fraglichkeit auch
‘fromm’. Der wahrhaft Weise weill als Wissender, dall er diese
Antwortlosigkeit bzw. diese Zweideutigkeit aller geschichtlichen
Weisungen ertragen muB. Schon Heraklit sagt: ‘Der machtvolle
Gott in Delphi sagt nichts (aus) und (ver-)birgt nichts, sondern er
deutet.” (0 &vag ob 10 povieiov €01l 10 v Aedgolg, obte Aéyel
o¥te kpOTMTEL, AAAL OMpaiveL)

Hier sind bereits jene "Spuren’ und "Winke’, denen der spite Hei-
degger so sehr vertraut, sichtbar. Das fromme Denken sieht die
Antwort des delphischen Gottes auf unsere Fragen nicht als eindeu-
tige Weisung und Anweisung fiir uns an, sondern als erneute Ge-
genfrage an uns. So ist die echte Geschichte der Metaphysik in sich
selbst zweideutig und fraglich, wihrend sie fiir Heidegger eine Fiille
angeblich eindeutiger Antworten enthilt, welche er ablehnen zu
miissen glaubt. Indem Heidegger in seiner Metaphysik-Deutung auf
dieser eindeutigen Um-Interpretation besteht, wird sie so erst jener
Weg zum ‘Gestell” als jenem Herrschafts-Ende, wo das zunachst
von uns Beherrschte uns nun selbst beherrscht, konsequente Ent-
wlcklungs Damit gibt er bereits eine eindeutige Antwort auf die
zweideutige Frage, was die abendlindische Metaphysik als unsere
Geschichte nun sei; in selner beriihmten Freiburger Antrittsvorle-
sung ,,Was ist Metaphysﬂ(’”‘ wird im Gegensatz dazu diese eben
nicht in einer Antwort umrissen, sondern bleibt als die unaufhebbare
Fraglichkeit unserer Existenz in deren Hineingehaltensein in das
Nichts. So scheint mir diese Antrittsvorlesung ‘frommer’ zu sein als
die ganze spitere Durchfiihrung der Konzeption der Seins-
Geschichte. Sicher: diesem "Konstrukt” der abendldndischen Seins-
Geschichte, die angeblich unter dem eindeutigen 'Geschick der
Metaphysik " stand, folgt dann fiir Heidegger der "Advent’, in dem
er (Martin Heidegger) sich selbst heute stehen sieht und der Vor-
Blick auf den "anderen Anfang’, den wir nicht selbst legen konnen,
ist. Die Verklammerung unserer ontischen Denkgeschichte mit der

Heraklit, fr. 93, in: Diels, H., und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokrati-
ker, 172.

Vgl. dhnlich das Kapitel "Herrschaft und Knechtschaft’ in: Hegel, G.W.F., Samtli-
che Werke, Band 2: Phinomenologie des Geistes (Ausgabe Glockner), Stuttgart-
Bad Canstatt 1964, 148-158.

8 Heidegger, M., Was ist Metaphysik, Bonn 1929.

46

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ontologischen Seins-Geschichte fehlt bei ihm zwar nicht vollig,
denn zur Seins-Geschichte gehort auch unsere Antwort auf deren
Frage. Nicht dafl diese Antwort sich jeweils als gliickendes oder
mifigliickendes Wagnis darstellt ist das Bedenkliche, sondern daBl
das Gleichgewicht zwischen beiden Geschichten, der Seins-
Geschichte und der Menschen-Geschichte, stark verschoben ist zum
Ubergewicht der Seins-Geschichte hin. Wichtigste Aufgabe eines
‘Denkens nach Heidegger” wire der Versuch, eine neue Gleichge-
wichtigkeit beider Geschichten zu denken. Wenn die Geschichte
uns diesen Versuch gestattet, wire dies dann nicht schon "der andere
Anfang’?

VII. Will also Heidegger 'den anderen Anfang'? ‘Der andere An-
fang’ kann aber iiberhaupt nicht gewollt werden. Wir kénnen aber,
wenn er bei uns und mit uns wieder ‘neu’ anfingt, uns in ihn hin-
einstellen. Er kann nicht mit unserer Gewalt herbeigefiihrt werden,
es kann nur seine Macht erwartet und erhofft werden: das ist dann
die Frommigkeit des Denkens unserer Zeit. Der Gedanke kann auf
ihn vor-gehen, in gewisser Weise auf ihn zu-gehen, der Begriff und
seine Gewalt sind ihm gegeniiber aber ohnméchtig.

War Heideggers Denken also ‘fromm’? Ich meine abschliefiend:
Nicht immer und nicht in jedem historischen Augen-Blick seiner
Geschichte war Heidegger ein "frommer Denker’, aber in seinem
‘Grund-Zug’ doch sehr wohl. Denn: Frommigkeit des Denkens ist
dann und dort und bei dem da, der die Herkunft nicht verwirft und
die Zukunft nicht entwirft; sie ist dann da, wenn das Denken sich
seine Vergangenheit und seine Zukunft nichi ausdenkt, sondern sich
Gegenwart erwirkt, in welcher das zu Erinnernde in der Andacht
des Andenkens steht und das Kommende als das rein Erwartete
hoffend bedacht wird. Wer die Annahme beider (des Andenkens
und der Erwartung) als Grundhaltung denkend vollzieht, der ist ein
"frommer Denker’. In der bleibenden Frage, ob das Erinnerte uns
tragen kann, ob das Erwartete uns erfiillen kann, griindet sich das
Wissen um unsere radikal bedingte Endlichkeit auf diese unsere
unbedingte Hoffnung. Nachdem er nicht mehr glauben konnte, blieb
dann Heidegger noch in dieser Hoffnung? Blieb er ein "frommer

47

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denker’? , Nur ein Gott kann uns noch retten”®’: Diese letzte Aus-

sage, ist sie verzweifelnd-unfromm oder erwartete Frommigkeit?
Ich weif es nicht; ich hoffe es “aber’. Was heifit dieses “aber’? Es
meint: "Aber was geht das uns eigentlich an?” Miissen oder sollen
wir iiberhaupt dies wissen? Frommes Denken, sagten wir, ist fromm
in der Gleichzeitigkeit der Anerkenntnis absoluter Wiirde und endli-
cher Kontingenz. Die absolute Wiirde des anderen in seiner
menschlichen Endlichkeit achten heifit: ihm sein Geheimnis /assen.
Nur in der Einiibung ("Askese’) in diese Gelassenheit kann Denken
‘fromm’ sein. Nur in diesem Verzicht gelingt ihm der Gewinn
frommer 'Humanitit’. Also ersparen wir uns in diesem Verzicht auf
all diese intimen, ja sogar allzu intimen letzten Fragen eine Antwort.

VIII. Kehren wir zum Schlufl unserer Reflexion wieder zum Anfang
zuriick, wo Europa (das "Abendland’) charakterisiert war als der
philosophische Erdteil bzw. als die philosophische Epoche der
Menschheit. In dieser Philosophie (als Metaphysik) hat sich die
Macht des Gedankens einzigartig geeint mit der Gewalt des Be-
griffs. Philosophie ist machtvoll, aber auch gewalttitig. Die fakti-
sche Gewalt des Begriffs, sein Zugriff, den man auch seine
“Transzendenz” nennen koénnte (quaestio facti) ldit sich nur
‘rechtfertigen’ (quaestio iuris) im Riickstieg zur Macht des Gedan-
kens, welchen Riickstieg wir als seine Transzendentalitit bezeich-
nen koénnen. Echte Macht als wirkliche Kraft muf im Spiel der
Krifte , wenn sie auf eine Gegen-Macht trifft, immer auch die
Chance zur Gewalt haben. Alle Gewalt-Tétigkeit muBl andererseits
wiederum die Chance ihrer Rechtfertigung von der Macht “in ihrem
Riicken’ bei sich tragen, um {iberhaupt bejahbar zu sein.

Macht und Gewalt, dynamis kai energeia (80vajig kai evépyeia),
potentia et actus, Kraft und Vollzug, wirkliches konnendes Vermo-
gen und wirkend-ausfiihrende Tat: Im Zueinander und Zusammen-
spiel beider Realititen erst ist und geschieht Geschichte.

Die Logifizierung des realen Vermégens und Koénnens von seiner
Macht und Kraft her zu bloB gedanklichen Mdglichkeiten hin im
Verlauf der abendliandischen Denkgeschichte ‘ruinierte’ die Grofie
der Geschichte der Metaphysik, der Metaphysik als unserer Ge-

L Heidegger, M., Nur noch ein Gott kann uns retten. Spiegel-Gesprich mit Martin

Heidegger am 23. September 1966, abgedruckt in: Der Spiegel, 31.05.1976, 193-
219.

48

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte in einer Reduktion zur Begriffsgeschichte hin. Diese
‘Ruinanz’ reiit Potenz und Akt, wirkliches Vermégen und wirkende
Tat in 'unmoglicher” Weise auseinander; die Real- D{[ferenz im
Wesen der Wirklichkeit, ihre “Wesung’, wie ein Ausdruck in den
Heideggerschen ‘Beitrigen zur Philosophie (Vom Ereignis)’ % lau-
tet, wird nicht mehr im gleichzeitigen Vollzug ihrer Real-Identitiit
begriffen (Identitdt als Zusammenbhalt der zusammengehdorigen Un-
terschiedenen), sondern der reale Vollzug wird zum idealen Gedan-
ken-Spiel begrifflicher Abstraktionen. Gustav Siewerth hat mit
Recht hier ofters die Rolle des Francisco Suarez betont, dessen
»Disputationes metaphysicae” als mafigebliches Lehrbuch der ka-
tholischen wie protestantischen frithneuzeitlichen Universitdtsscho-
lastik das Denken dieser verfallenden Metaphysik entscheidend
pragte * Aus der eidetischen wie ontologischen Differenz wird eine
rein gedankliche-perspektivische Unterscheidung, und so wird das
Sein ein reines ens mtiom’sss, ein Gedankending, ein Gedanken-
konstrukt. Jetzt gibt es keine Macht des Seins mehr fiir dieses Den-
ken, die Gewalt des Seienden tritt als das einzig Wirkende an dessen
Stelle. Die causa efficiens®® wird die einzige Ur-Sache, und alle
anderen Griinde verschwinden und ziehen sich in die logische Be-
griindung zuriick. Das Seinsverstehen verliert seine analoge Weite.

83

Heidegger, M., Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis) (= GA 65), hg. von F.-W.v.
Herrmann, Frankfurt/M. 1989.

Vegl. hierzu beispielsweise die Aufsitze: ‘Franz Suarez und die neuzeitliche Meta-
physik’ (49-60) und 'Die Essenzenmetaphysik bei Franz Suarez’ (160-174) in: Sie-
werth, G., Gott in der Geschichte, hg. von Alma von Stockhausen, in: Siewerth, G.,
Gesammelte Werke, hg. von W. Behler und A.v. Stockhausen, Band [lI, Diisseldorf
1971. Vgl. auch: Siewerth, G., Das Schicksal der Metaphysik von Thomas zu Hei-
degger, Einsiedeln 1959. Vgl. hierzu ‘Sein und Geist’, 195: ,,Indem in dieser Philo-
sophie (des F. Suarez) die ganze Sphire des Seins gegeniiber dem Seienden als ab-
stakt-nachtriglich-gedankliche aufgefaBt wird, bleibt in der Welt gleichsam nur
noch Seiendes iibrig; wird das, was in der thomistischen Philosophie realer innerer
Grund ist, reiner Begriff und in diesem Sinne in bezug auf das Seiende irreal und
nichtseiend.”

Zum ens rationis, vgl. Thomas von Aquin, Sth. I, 56,2; ScG 1,22. Vgl. auch Miiller,
M., Sein und Geist, 231f.

Vgl. Aristoteles, Met. 983 a 23ff. Vgl. auch René Descartes, dem das Prinzip der
Causa adaequat effectum zur Begriindung der 1. Meditation der "Meditationes de
prima philosophia” dient: ,,Jam nunc lumine naturali manifestem est tantumden ad
minimum esse debere in causa efficiente et totali, quantum in eiusdem causae ef-
fectu; neu quaero eundem posse assumere realitatem suam effectus nisi a causa?”
Vgl. hierzu Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 92 (+ Anm 37 [356]).

85

86

49

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jetzt “ist” und ‘ist wirklich” nur noch das faktische einzeln Seiende,
das inzwischen auch weithin seine Seiendheit in der Welt verloren
und fiir die Gegenstandlichkeit in unserer Umwelt eingetauscht hat.
Damit ist ‘Metaphysik” dann abgelést durch den "Positivismus’. Der
Versuch der wahren und wirklichen Metaphysik, das Begreifen des
Gedankens (also der Macht) in seiner Einheit mit der Gewalt des
zugreifenden Begriffs zu verstehen, weicht der Kapitulation des
‘reinen’ Gedankens vor dem ‘bloBen” Begriff. Es ist dies zugleich
die Kapitulation aller entscheidenden Real-Differenzen: also der
Macht vor der Gewalt, der zwecklosen Wiirde vor dem zweckbe-
stimmten Wert. Diese durch die abendlindische Denk-Seins-
Geschichte sich hindurchziehende und sich immer wieder fortset-
zende Kapitulation ist eine Linie unserer Geschichte, in welcher
diese Geschichte zur absteigenden Entwicklung wird. Fiir Heideg-
ger ist aber diese Linie nicht nur eine Linie, sondern die Linie, ndim-
lich die Linie der der Entscheidung zur Metaphysﬂ( folgenden Ent-
wicklung zum Positivismus, die ihr Ende in der "Welt als Gestell”®
findet. Positivismus ist hier nicht eine Lehre oder Ansicht, sondern
eine Grundstellung des abendldndischen Menschen. Diese nach
Heidegger aus der Metaphysik gleichsam notwendig folgende Ent-
wicklung zum Herrschaftwissen iiber alle Gegenstinde unserer
Umwelt hin, an deren Ende die Verendung der wahren Welt in blo-
Be Umwelt und die Vergegenstindlichung der Wirklichkeit des
Seienden steht und schlieBlich das Aufgehen aller in einer Bestands-
rechnung erfolgt, diesem Ende unserer Geschichte steht dann die
Erwartung des ‘anderen Anfangs® gegeniiber, die Erwartung einer
neuen und anderen Herkunft auf eine schlechthin neue und andere
Zukunft hin. Dadurch sei der adventliche Charakter unserer Gegen-
wart gekennzeichnet.

Wenn aber von der Entscheidung zur Metaphysik, die Europa und
das Abendland geprigt hat, nicht nur eine Linie quasi notwendiger
Entwicklung ausgeht, sondern wenn diese Metaphysik in sich selbst
dauernde Auseinandersetzung gewesen wire und noch ist, dann
kénnten von ihr auch ganz andere Entwicklungs-Linien ausgehen
und ausgegangen sein.

Geschichte und Entwicklung sind ja identisch-different. Geschichte
tritt innerhalb von Entwicklung je auf, ist also natiirlich bedingt.
Entwicklung aber geht ebenso von Geschichte aus und bleibt dann

e Vegl. nochmals Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 13-44; ders.: Die Technik

und die Kehre; ders.: Zur Sache des Denkens.

50

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

historisch bedingt. Zwischen natiirlicher und historischer Entwick-
lung besteht wiederum das Verhiltnis der Analogie. Entwicklung
hat die ihr eigene Notwendigkeit, Geschichte die ihr eigene Freiheit.
Freiheit ist wiederum das Paradox bedingter Absolutheit. Eingelas-
sen in den Strom der Entw:cklung 1aBt sie sich von dieser tragen.
»Unda fert nec regitur”, * Die Richtung der Entwicklung laBt sich
nicht umkehren, aber der Schwimmer, der beim Gegen-den-Strom-
Schwimmen bald ermiiden und scheitern wiirde, hat mit diesem
noch vielfache Variationen und Chancen innerhalb der Breite des
Entwicklungsstromes. Geschichte bleibt Entscheidung auch inner-
halb der Unumkehrbarkeit von Entwicklungen. Eine solche Ent-
scheidung ist die Entscheidung zum frommen oder zum unfrommen
Denken. Die Umkehr des Lebens und Denkens kehrt nicht die
Entwicklung einfach um, aber in der Entwicklung zur Vollendung
des Begriffs sich immer emeut dem Gedanken zuzukehren und in
dieser Zukehr sich bekehren zu lassen, ist Entscheidung, die zwar
nicht allein von uns abhéngt, aber von uns auch vollzogen werden
muB. Wir kénnen nun fragen: Ist dies alles denn fiir das heutige
europiische "Existieren” zeitgemiB? Ist es wichtig? Es ist nicht nur
wichtig, sondern entscheidend, ob unsere Existenz bestimmt wird
durch Metaphysik oder Positivismus oder ob es sich nicht doch
lohnt, auf den Versuch ‘Metaphysik und Positivismus” einzugehen.
Ob das Entweder-Oder von Macht oder Gewalt bzw. die Synthese
Macht und Gewalt verstanden wird, ob die Alternative Wiirde oder
Wert lautet oder Wiirde und Wert, ob wir im Gegensatz des from-
men oder rechnenden Denkens verharren oder die Frommigkeit des
Denkens mit dem Denken als Rechnen zu verbinden versuchen,
schlieBlich ob wir die Zukunft gegen unsere Herkunft stellen wollen
oder als Zukunft aus unserer Herkunft verstehen: Entscheidend
kann sein, ob wir die Identitit in der Geschichte mit der notwendi-
gen Differenz aller Geschichte so vollziehen, da die Differenz
nicht der Bruch der Geschichte ist, sondern die notwendige Ver-
wandlung. ..Vemunft wird Unsinn, Wohltat Plage, weh dir, daB du
ein Enkel bist”® , sagt Goethe. Dieses "weh dir’ kann auch zugleich
ein ‘wohl dir” sein. Der ‘andere Anfang’ kann nicht bei dem Nichts

»Bismarck liebte den Spruch ‘unda fert, nec regitur'.” Miller, M., Sozialismus,
Liberalismus, Konservativismus - Welche Ordnung gewihrleistet die Freiheit?, in:
Die Freiheit, die sie meinen ... 200 Jahre Franzosische Revolution oder das Befrei-
ende des Christseins (hg. vom Studienzentrum Weikersheim e.V.), Mainz 1989, 58.
Goethe, J.W.v,, Faust I, in: Goethes simtliche Werke, Leipzig 0.J., VI, 189.

51

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anfangen, sondemn hat in aller Andersheit immer sein Woher in der
Geschichte. Er ist nicht geschichtslos. ,,Ex nihilo nihil fit.”*® Auch
der "andere Anfang’ wird immer in seiner Herkunft stehen. Wenn
dem nicht so ist, wird die Zukunft phantastisch.

III. Die Wiirde des Seins

Uber Wert und Wiirde des Kompromisses

I. Im deutschen Sprachraum hat das zum Lehnwort gewordene
Fremdwort ‘Kompromifl~ im allgemeinen keinen guten Klang. All-
zuoft ist es mit dem pejorativen Adjektiv zur Einheit des "faulen
Kompromisses” verbunden. Im Unterschied zur angelsdchsischen
Kultur und Zivilisation sieht der ‘Deutsche” (insofern man auf dem
Boden gewisser Spracheinheit und gemeinsamer Sprachverbunden-
heit eine solche Verallgemeinerung noch als ein Konkretum
brauchbar und berechtigt finden mag) in seiner oft feststellbaren
Vorliebe zur Entschiedenheit, zur abstrakten Radikalitit des simplen
‘Entweder - Oder’, in dem mit ‘'Kompromifl* angezielten Phanomen
meist einen Verrat an der Unbedingtheit von Idealen, eine Kapitula-
tion vor der blofen Realitdt, eine Feigheit also; in dieser Sicht wie-
derum ist eine sonderbare Minderbewertung der (‘nur tatsdchli-
chen’) Wirklichkeit gegeniiber einer iiberwirklichen (‘idealen’)
Norm impliziert. Es mag daher angebracht sein, einmal zu {iberden-
ken, ob unser Verhiltnis zum Kompromifl ganz in Ordnung sei; da
der Verdacht einer Unterbewertung und MiBachtung des mit
‘Kompromi’ Gemeinten soeben ausgesprochen wurde, sollen im
folgenden daher Wert und Wiirde jener 'Kompromif® genannten
Handlungen und Tatbestinde den besonderen Blickpunkt unserer
Betrachtungen bilden.

* Thomas von Aquin, De ente IV (35 ff.). Vgl. hierzu Miller, M., Erfahrung und

Geschichte, 487.576. Vgl. femer die vorsokratischen Belege beispielsweise bei Me-
lissos, frag. 1: ,,008apé &v yévoito obdev €k pndevog (Wenn nun nichts war, so
konnte unter keinen Umstinden etwas aus nichts entstehen.)”, in: Diels, H., und
Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 268.

52

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann man iiberhaupt von Wert und Wiirde des Kompromisses sinn-
voll reden? Was ist mit den Worten und Begriffen jeweils gemeint?

a) Unter "Wert" verstehen wir im allgemeinen jene positive Bedeu-
tung, die etwas innerhalb eines gewollten Handlungszusammen-
hangs fiir dessen Herstellung und Bewirkung hat, so daB es in die-
sem Bezug von uns geschitzt, hochgehalten, bejaht und gesetzt wird
und wir in diesen Grenzen fiir es eintreten. Wenn man das Ganze
eines solchen Handlungszusammenhangs will, hat es (dieses
‘Etwas’) fir ihn (diesen Handlungszusammenhang) einen
‘instrumentalen’ oder "funktionellen” Wert. Insofern der Kompro-
mif} brauchbar, niitzlich, dienlich und somit bejahbar ist, vorausge-
setzt, daB man einen solchen Handlungszusammenhang zu vollzie-
hen entschlossen ist, kommt ihm ein "Wert-fiir’ dies intendierte
Vollzugs -Ganze des Handelns zu. Wert ist zunachst immer ‘Wert-
fiir’, fiir ein Gewolltes und Angezieltes ndmlich.

b) Wenn aber nun etwas um seiner selbst willen gewollt ist, also
ihm eine Bedeutung an ihm selbst, eine schlechthinnige Schitzung
mit Recht zukommt, dann nennen wir dieses absolute Wertvollsein
seine ‘'Wiirde’. Kant hat sowohl in der "Grundlegung zur Metaphy-
sik der Sitten” als auch in der 'Kritik der praktischen Vernunft die-
se Wurde der (menschlichen wie gottlichen) Person allein zuge-
schrieben.”” Die Wiirde gibt sich zu erkennen in der Achtung als
apriorischem Gefiihl, das von ihr gefordert wird und das "von vorn-
herein’ (a priori) erfahren hat, daB hier etwas begegnet, was nicht
nur gebraucht, benutzt oder gar vernutzt werden darf, sondern das
verlangt, um seiner selbst willen geachtet zu werden. Wenn also der
Kompromifl nicht nur instrumentalen oder funktionalen Wert, son-
dern Wiirde haben soll, so muB er als addquater Ausdruck des per-
sonalen Menschseins des Menschen, das im Kompromill gegenwir-
tig ist, als unablosbar von der Menschlichkeit des Menschen, die in
ihm reprisentiert ist, aufgefafit werden.

c) Aber was ist denn nun der Kompromi8 selbst, wenn iiber jeden
"Wert-fiir" ihm gar noch "Wiirde” zukommen soll, was zunichst in
einem bemerkenswerten Widerspruch zu unserem Alltagsempfinden
zu stehen scheint? Wir sagten schon zu Beginn: Bei uns im
‘Deutschland von heute’ kompromittiert der Kompromifi oft oder

91

Vgl. hierzu: Miiller, M., Art. "Wert’, I. Wert und Sein, in: Staatslexikon 6. Aufl. Bd.
8 (1963) 596-601 (zusammen mit Alois Halder).

2 vgl. Kant, I, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (IV, 434f.).

53

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sogar meist diejenigen, die ihn eingehen. Ein Unbedingtheits- und
Absolutheitsfanatismus, der schlieBlich philosophisch im “absoluten
Idealismus gipfelte, welcher sich zutraute, alle Differenzen aufls-
sen zu konnen, sie in einer letzten totalen Synthesis zum Ver-
schwinden zu bringen, braucht in seiner Dialektik als restloser
Vermittlung und als endgiiltiger Losung einen Kompromiff nicht
mehr; der Kompromif kann ja nur so vermitteln, daB er alle Gegen-
sdtze und Unterschiede, in dem er sie in einer Mitte zu vereinigen
sucht, zugleich als berechtigt anerkennt und so weiterbestehen 1dft;
daher behalten sie dann die Kraft jener Spannung in ihrer Zusam-
mengespanntheit, mittels derer sie ihre 'Synthesis auf Zeit” auch
einmal wieder sprengen und auflésen werden. Diese Suche nach
immer neuer und nie ewig bestehender gegensitzlicher Vereinigung
macht gerade das Wesen menschlicher Geschichte aus. In jeder
philosophisch-idealistischen Anthropologie, die den Menschen pri-
mir oder gar rein als Geist konzipiert, werden in diesem Geist die
Gegensidtze des Menschen "aufgehoben’: Die von ihm unabhingige
Natur als Gegensatz ebenso wie die unabhingig b!ﬁibende indivi-
duelle Person des Anderen und der ,,ganz andere” Gott, welche
alle in dieser idealistischen Auffassung ihre "Andersheit’ endgiiltig
abstreifen. Dem steht seit eh und je die realistische Menschensicht
gegeniiber: Hier hat der Mensch als Mensch diese Gegensitze aus-
zuhalten, auszutragen und zu ertragen, im Kompromif} sie zuzulas-
sen und nicht zu beseitigen; indem er sie sein 1dft, und das heifit sie
bestehen ldBt, iibt er die Grundtugend des Menschen, die
‘Gelassenheit’, die nur ein Name fiir die spezifisch menschliche
Freiheit ist; diese 148t dem anderen sein Recht, anders zu sein, d. h.
frei von unserem Streben, alles uns verfiighbar zu machen, alles im
Hinblick auf dessen Verfiigbarkeit in unserem Sinn zu verdndern,
unangetastet es selbst und er selbst zu bleiben. Dadurch befreit sie
auch uns von dem Druck und Andrang des anderen und der ande-
ren, weil wir nun auch zu ihnen allen in jenes spielend-liebende

** Max Miiller versteht - im Gegensatz zum sog. ontologischen Idealismus (Platon),

dem sog. theologischen Idealismus (Augustinus, Thomas von Aquin), dem sog. psy-
chologischen Idealismus (Descartes, Locke, Hume), dem sog. transzendentalen
Idealismus (Kant) - unter "absolutem Idealismus’ die auch "deutscher Idealismus’
(Fichte, Schelling, Hegel) genannte Philosophie, bei der sich (im Riickgang in sich
selbst) die Subjektivitit als das Absolute selbst begreift, als die schlechthinnige
Idee, als den einen absoluten, immanenten Einheitsgrund.

Vgl. hierzu Horkheimer, M., Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview
mit Kommentar, Hamburg 1971.

94

54

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnis treten kénnen, in welchem die andern Dinge und die
andern Menschen uns ebensowenig zwingen kdnnen, wie wir sie
zwingen wollen. In diesem Verzicht auf Zwang vereinigen sich
bleibende Distanz und werdende Nihe, geschieht Anndherung, wel-
che die Entfernung zwar mindert, aber doch beldBt. Diese Abwe-
senheit des Zwanges ist entscheidendes Moment von Freiheit. Die
Freiheit als Gelassenheit kennt das "Sowohl-Als-auch” und bevor-
zugt es gegeniiber der Hirte des "Entweder-Oder’. Das "Entweder-
Oder’ einer spiritualistischen Norm-Form-Ethik gegeniiber einem
rauschhaften, bis zum "Porno’ reichenden Vitalitits-Enthusiasmus
als anscheinend kontradiktorischer Geist-Korper-Gegensatz wird in
der leibhaften Existenz zu jenem Sichvertragen, das der Ertrag einer
doppelseitigen Anerkennung in der Notwendigkeit des Zugleich-
und Zusammenbestehens ist; diese Anerkennung von Recht und
Wirklichkeit der je anderen Kom-ponente als des Mittrigers im
‘Zusammen-Setzen’ darf mit Fug und Recht Kom-promiff genannt
werden.

Nun miissen wir aber nach dem Sachverhalt das Wort und den Be-
griff ndher ins Auge fassen. Was besagt also wortlich-begrifflich
KompromiB? In den lateinisch-deutschen Warterbiichern (z. B. im
"Stowasser’) ist als Ubersetzung fiir promittere angegeben: vor-
schicken, wachsen, versprechen, verheiflen, zusagen. Alles zeigt den
Vorstof in die Zukiinftigkeit, das Sichausstrecken auf ein Noch-
nicht, auf ein Ziel hin, den Vorsatz fiir das Kommende, den Plan fiir
das noch nicht seiend Mogliche, das Verlassen der bloflen gegen-
wirtigen Wirklichkeit im Sich-Einlassen auf diesen offenen Mog-
lichkeitsspielraum. Compromittere aber meint dann den gemeinsa-
men Angang der Zukunft, den gemeinsamen Hingang zu ihr; es gilt
also, die Entwiirfe und Pline fiir sie aufeinander frei abzustimmen. =
In dieser Abstimmung ist das Planen nicht mehr véllig frei; es mufl
zwar nicht dinghaftem Zwang sich bequemen, denn das Unwirklich-
Mogliche kann keinen Zwang ausiiben. Aber die entwerfend pla-
nende Freiheit muB um der zu erreichenden Gemeinsamkeit willen
Riicksicht auf die andere Freiheit nehmen, unsere eigene Méglich-
keit ist dann nicht mehr uferlos unserer Phantasie anheimgegeben.

** Vgl. neben dieser spezifischen, Max Miillers erkenntnisleitendem Interesse folgen-

den Bedeutung die, {iber das Franzosische (des 17. Jahrhunderts) heute im deut-
schen Sprachraum dbliche Verwendung des compromittere im Sinn von
‘bloBstellen’. Vgl. hierzu: Duden, Etymologie, Herkunftswirterbuch der deutschen
Sprache, Band 7, Mannheim 1963, 352.

55

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phantasie muB jetzt mit Phantasie sprechen. Sprache ist Logos und
entwickelt immer die gemeinsame Logik, auf der der mégliche
Konsens iiber ‘unsere’ (und nicht nur meine) Mdoglichkeit beruht.
Logik gehort zur Verstindigung, die der Verstand leitet und leistet.
Die verstindige Moglichkeit ist die gemeinsame Mdéglichkeit, die
mehrere Phantasien und mehrere Freiheiten in gegenseitiger Be-
grenzung erreichen konnen: die reale Mdéglichkeit. Das utopische
Ende einer absoluten Zukunft vorzustellen und als phantastische
Méglichkeit mir vorzunehmen, bleibt mir als einzelnem anheimge-
geben; niemand kann mich dieser Vor-Stellung entreilen. Der
Kompromifl zwischen uns greift aber aus auf das unmittelbar be-
vorstehende nachste ‘Morgen’, in dessen Offenheit er sich und uns
mit ihm miteinander ansiedeln laft. Fanatismus dagegen will dieses
durch die Erreichbarkeit begrenzte ‘Offen’ unserer sich immerfort
verindernden ,,Lebenswelt”” (Husserl) tiberschreiten. Er ist durch
das Letzte geschlossen und fixiert. Dessen utopisch-
eschatologischer Ausstand verlangt, damit man in der uferlosen
Grofle dieser alles umgreifenden Offenheit nicht versinkt, die ideo-
logische Festgelegtheit durch das Ende, an das wir uns nun
(fanatisch) klammern und das wir, um iiberhaupt eine Marschroute
zu haben, keinen Augenblick aus dem Auge verlieren diirfen. Dabei
bleibt es aber ungewill, ob dieses Letzte in seiner unbestimmt-
unerreichbaren Form uns nicht loslaft bzw. schon ldangst losgelassen
hat; in dieser Ungewifheit verlangt es unbedingten Glauben an es
selbst. Echte Offenheit dagegen ist immer offen durch begrenzten
Horizont und dadurch erméglichten klaren UmriB.

II. Man kann vielleicht Grundweisen oder Grundarten des Kom-
promisses unterscheiden:

a) den anthropologisch-ethischen Kompromif,
b) den politisch-sozialen Kompromi8,
c) den weltanschaulich-religiosen KompromiB.

Zugleich wird in der Betrachtung der verschiedenen Ebenen der
Kompromiiméglichkeit etwas vom gemeinsamen Wesen des Kom-
promisses deutlicher sichtbar.

2 Husserl, E., Cartesianische Meditationen, in: E. Stréker (Hg.), Edmund Husserl,

Gesammelte Schriften, Band 8, Hamburg 1992, insbes. 135ff.

56

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beim anthropologisch-ethischen Kompromifi geht die Betrachtung
davon aus, dafl die Wirklichkeit, die Sinnerfiillung und das Gliick
menschlichen Daseins nur erreichbar sind in einer dreifachen freien
Bejahung als der dreifachen Identifikation mit uns selbst, mit unse-
rer Welt und mit unserem Gott. Dabei ist die Identitdt des Menschen
weder eine schlicht vorgegebene Tatsache noch auch nur ein aufge-
gebenes, gesolltes Ziel. Der Mensch als Natur, d. h. als in sie einge-
lassener Bestandteil ihrer, steht unter Naturgesetzen und ist ihnen
unterworfen und als Unterworfener je und je bedingt und unfrei.
Gleichzeitig ist er das Wesen der Freiheit, d. h. steht unter Normen.
Normen aber sind Gesetze, die nur wirken in der freien Anerkennt-
nis durch den, an den sie sich wenden. Normen miissen, wenn die
Freiheit zu ihnen ‘ja’ sagen und ihnen damit zur Wirklichkeit ver-
helfen soll, begriindet werden. Keine Norm kann aber absolut, d. h.
losgelost von jeweils geschichtlicher Welt, begriindet werden. Die
sogenannte ‘transzendentale Begriindung’ im Riickgang auf abstrak-
te, zeitlose Prinzipien oder Wesensprinzipien von 'Mensch iiber-
haupt’, von "Welt iiberhaupt” oder '‘Bewulitsein iiberhaupt” oder gar
‘Geist” tragt nicht mehr, seit wir den eigentlichen geschichtlichen
Wandel als Wesens- und Weltwandel von den akzidentellen Be-
stimmungen weg in den substantiellen Kern verlegt haben. So
wechseln die Normen mit dem Wechsel der historischen Welten,
ohne in diesem Wechsel ihre Bindekraft zu verlieren und willkiirlich
oder gar beliebig zu werden. Man kénnte daher sagen: Unsere je-
weilige Welt schreibt uns vor, wie man in ihr sich zu verhalten hat.
Wire das aber ein 'Gesetz’, so wiirde wiederum Notwendigkeit
ohne Freiheit da sein. Die Natur "schreibt vor’, wie sich ein Lebe-
wesen verhalten muB, wenn es sein Uberleben anstrebt (die
‘Freiheit’ des biologischen Bereichs); die geschichtliche Welt
‘schreibt vor’, wie man sich verhalten sollte, wenn menschliche
Wirklichkeit als sinnerfiilltes Dasein, als "Gliick” in ihr sich ereig-
nen soll kénnen, wenn eine Identifikation von Mensch und Welt
also vollzogen werden soll. Denn allein um diese Identifikation
meiner mit mir, meiner mit meinem Partner - (ich bin ja nie allein:
Aus einer Gemeinschaft zweier Menschen gezeugt und aus ihr her-
vorgegangen, bin ich auch weiterhin nur in Gemeinschaft mit dem
‘Du’ und dem "Wir" wirklich und in Wahrheit "da’, welche Gemein-
schaft sowohl bereits in Natur inne steht, als auch in einer immer
schon begonnenen Geschichte sich vorfindet) - in dieser Einheit also
mit der historischen schon in Partnerschaft gestalteten und in Part-
nerschaft noch zu gestaltenden Welt, geht es in aller freien Humani-

57

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tit. Ich, meine unmittelbaren Partner, meine soziale, politische,
kulturelle und religiose Welt: zu ihnen allen muf8 das identifizieren-
de ‘Ja’ méglich sein und wirklich werden, wenn mein Leben sinn-
haft sein soll. Unter den Bedingungen dieses vielfiltigen Sich-
identifizieren-Wollens nur gelten alle Normen der Freiheit. Das, mit
dem die Identifikation erfolgen kann, ist teils unverinderlich vorge-
geben (die Welt als Natur ebenso als die historische Welt der Ver-
gangenheit und Tradition, in die ich hineingeboren wurde), teils
aber ist es frei gestaltbar und verdnderbar und wird damit im Hin-
blick auf mogliche Identifizierbarkeit, d.h. im Hinblick auf unser
sinnhaft-gegliicktes geschichtliches Dasein, zur Aufgabe; diese
Aufgabe ist aber nur lésbar, wenn zum Vorblick auf eine mégliche
bejahbare Gestalt unserer selbst, unserer Gemeinschaft und unserer
Gesellschaft, d. h. unserer Umwelt und Welt, der Riickblick auf das
schlechthin Vorgegebene, auf die Natur in ihrer trotz aller Eingriffe
unbeseitigbaren Eigenstindigkeit und die Geschichte in ihrer nicht
wegzuschaffenden Vergangenheit kommt, d. h. wenn mogliche
Verinderung auf Sinn und Gliick hin an Unveridnderbares ankniipft,
wenn die freie Moglichkeit an die "Unmdoglichkeit” der naturhaften
und historischen brutalen (‘reinen’) Faktizitdt sich bruchlos an-
schliefit. Der freie, Zukunft entwerfende und Zukunft gestaltende,
sich Sinn und Gliick selbst gebende Mensch schliefit einen Kom-
promif in der Begrenzung dieser Freiheit im Sicheinlassen auf das
Unbeliebig-Unfreie, das er in die Freiheit hinein so integriert, dafi er
es in ihr beldft, es fiir sie zulaBt und diese neue Freiheit neben der
gestaltend-kreativen Freiheit als "Gelassenheit’ sich erwirbt, die nun
ihre Grenzen selbst mit iibernimmt. Goethe hat in seinem sprach-
kiinstlerisch  vielleicht vollendetsten Werk, dem Fragment
,,Pandora”w, zu Wort gebracht, wie die Gegensitze des reinen Hin-
nehmens und Betrachtens wie des untitigen blofen Wiinschens und
Entwerfens einerseits - symbolisiert im Epimetheus - und des riick-
sichtslosen Titers, des Machers, der die Natur ausbeutet, manipu-
liert, sie in den Dienst des Menschen nimmt und sie zum Instru-
ment, zum blofen Gegenstand, zu unserer Nutzung und zu unserem
Gebrauch umschafft, der als Herr, als ‘Bauer’ und "Werker’ zu-
gleich das Beherrschte nicht wie der Hirte seine Herde hiitet, son-
dern vielmehr verzehrend vernichtet - reprisentiert im Prometheus -,
wie diese Gegensitze also in den Kindern Epimeleia und Phileros,

" Goethe, J.W.v., Pandora, in: ders., Simtliche Werke, Band 6, Dramen 1791-1832,

hg. von D. Borchmeyer und P. Huber, Frankfurt/M. 1993, 661-699.

58

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie sie sich vereinigen wollen, zunichst zur Katastrophe treibt: wie
die eine von Flammen ergriffen, der andere von Fluten, in die er
sich vom Fels der Gegensitze herabstiirzt, ertrinkt zu werden droht.
Aber dann wird in der neuen Generation, wie sie sich vom Diktat
der viterlichen Gegensdtze 16st, nun die Starrheit epimetheisch-
prometheischer Konfrontation von Traum und Tat, von Lassen und
zerstorender Umformung in der "Gelassenheit” iiberwunden, in jener
Gelassenheit, die das andere sich und sich dem anderen einfiigt in
einer Fuge%, wo jedes sich gibt, ohne sich aufzugeben: Phileros
besiegt nun die Woge, indem er sich schwimmend an sie schmiegt,
sie sich ihm einfiigt und er sie so zu seinem ihn tragenden Element
macht: ,,Unda fert, nec regitur”, das war ein iibrigens von Bismarck
oft ausgesprochenes Wort seiner erfolgreichen KompromiBpolitik,
die im Besiegten von heute bereits den in seinem Anderssein und
seiner Wiirde anerkannten und belassenen Verbiindeten von morgen
sah (vgl. Nikolsburg).

Das amerikanische philosophische Denken der letzten Jahrzehnte
hat wie kein anderes immer wieder darauf hingewiesen, wie
‘Identitdt’” nicht eine logische Selbstverstindlichkeit, sondern an-
thropologische Grundproblematik und ethisch-existentielle Leistung
ist. Ubereinstimmung mit sich selbst ist, da wir (mit Heidegger ge-
sprochen) Dasein als Mitsein und In-der-Welt-Sein® sind, nur mog-
lich als das ‘Ja’ zu uns in unserer Identifizierung mit sozialer Ge-
meinschaft und historischer Welt. Aber dieses ja zu uns im Mitsein

* Vgl. zu dieser Etymologie auch: Miiller, M., Existenzphilosophie, 227. Max Miiller

weist hier auf Heidegger hin, der den "Logos’ des Heraklit mit ‘fiigender Fuge” als
Interpretation des griechischen Aéyewv als zusammenlegen, zusammenfiigen ver-
steht. Heideggers gingige Etymologie des Wortes 'Fuge” rekurriert nicht auf das als
urspriingliche Bedeutung zugrunde liegende mittelhochdeutsche Wort fuoge, vuoge,
was ,die enge verbindung zweier aneinander passender theile, die stelle wo diese
theile eng verbunden sind” (Grimm, J. und W., Deutsches Worterbuch, Band 4
[Nachdruck], Miinchen 1984, 378) meint, sondern versucht es vom griechischen
Wort: Aéyewv (zusammenlegen, -fiigen) abzuleiten. Vgl. nochmals Miiller, M., Er-
fahrung und Geschichte, 124f.128. Vgl. z.B. auch Max Miillers Vorlesung vom
Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphysik): ,,Nur was im Welt-
raum erscheint, ist; der Weltraum schenkt allen die Mdglichkeit der Gegenwart, des
Erscheinens, des Daseins, d.h. die Wirklichkeit. Der Weltraum ist gefiigt, eine Fuge.
Im Grunde dieser Fiigung nennen wir das Sein. Es ist kein Seiendes.” (151). Zu ei-
ner moglichen Herkunft dieser Etymologie, vgl. u.a. Nikolaus von Cues, De possest,
55 (183r).
% Vgl. Heidegger, M., Sein und Zeit, 52ff.1 14ff.

59

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und im In-der-Welt-Sein hat als Voraussetzung wiederum schon
eine schwierige vorherige Einigung, weil wir selbst ‘'mit uns selbst’
ins reine kommen miissen, weil wir selbst die entscheidenden Stu-
fen oder Schichten oder Ebenen unseres Lebens in uns selbst zur
Einheit bringen, sie integrieren sollen, ohne welche Integration es
kein Ich-Selbst geben kann. Schon Aristoteles hat gesehen, daf}
diese Stufen, Schichten oder Ebenen in der Einheit Mensch nicht
einfach verschmolzen werden kénnen. Jede hat einen ihr eigenen,
absoluten Sinn und Wert, ihre Wiirde; sie dient nicht nur dem ande-
ren und ist nicht nur fiir diese andern oder fiir den Aufbau auf ihr da,
sondern, wie er es nennt, ist jede Stufe "autark” und “autonom’ in ihr
allein schon. In der Lust (ndovy, andiovoig) als Trieberfiillung
geschieht eine unbedingt zu bejahende und in ihr selbst gerechtfer-
tigte Identifikation des lustvoll GenieBenden und der geniefibaren
Kostlichkeit im Vollzug des Genusses. In der Seligkeit (dem
pokaplov eivor) ereignet sich eine Vollendung geistiger Schau, die
keiner Begriindung bedarf als sich selbst als Geschehen. Diese
Bswpio ist die Identitit des Geistes mit unbedingter Wahrheit als
dem gottlichen Absoluten, und es braucht bei diesem Schauen
nichts "herauszukommen’, es hat keinen Wert fiir etwas anderes, es
geniigt ganz und gar sich selbst. Die wegen ihrer selbst und nichts
anderem aufler ihr zu bejahende Lust ist aber nur momentan, au-
genblicklich. Jene Seligkeit der Theorie aber ist schlechthin iiber-
zeitlich, ewig. Beide sind in diesem Zeitbezug nicht typisch
menschlich, und von daher sind sie nicht das ‘menschliche Gute’,
das avBpaomivov &yebov. Denn menschliche Identitit ist weder nur
Identitit des Augenblicks noch Identitit der Ewigkeit; als Gliick
(evdopovia) erfihrt sich diese Identitit im Geschehen unserer
gegliickten Identifizierung mit dem geschichtlichen Werk, in dem
wir durch es und es durch uns Gesicht, Antlitz, Charakter, Gestalt-
wirklichkeit und in diesen eine begrenzte historische Dauer wech-
selseitig erhalten. Die Ekstase der Lust und des Genusses in ihrer
Immanenz und der Enthusiasmus des Geistes in seiner Transzen-
denz gehen in der Mitte des geschichtlichen Werkes nicht unter, sie
sind vielmehr in es hinein ‘integriert’, anerkannt, ‘geortet” und in
dieser Ortung allerdings trotz ihrer Selbstsinnigkeit beschrinkt und
in ein Ganzes eingebunden, in die Grenzen nimlich der eigentlich
menschlichen “praktischen Identitét’.

III. Nach dem bisher Gesagten entspricht zwar der Kompromif3
durchaus einem ‘Vergleich’, aber er ist nicht nur einfach ein

60

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Ausgleich’, welcher zu einer Verschmelzung von Gegensitzen
filhrt. Max Scheler hat kurz vor seinem Tod im Jahr 1927 bei der
Jahresfeier der ‘Deutschen Hochschule fiir Politik” in Berlin den
Festvortrag gehaltcni dem er den Titel gab: ,,Der Mensch im Weltal-
ter des Ausgleichs”. % Scheler fiihrt darin aus, wie die Tendenz der
"Nach-Neuzeit” (um an Guardinis ,,Ende der Neuzeit”'” hier anzu-
kniipfen) dahin geht, die Gegensidtze der Rassen und der Klassen,
der Geschlechter und der Generationen, der Religionen und Kon-
fessionen, der Weltanschauungen und Weltbilder laufend auszuglei-
chen; in dieser universalen Vermittlung als dem hervorstechendsten
historischen "Trend” werden die bisher entstandenen Differenzen
nivelliert und anscheinend unerschiitterlich-feste Grenzen aufgeldst
(und zwar vollig undialektisch durch Einebnung ‘aufgehoben’).
Diese Tendenz ist in ihrer Durchsetzung ein quasi naturnotwendiges
Geschick, das in unserer Geschichte waltet. Wir wollen im folgen-
den den Unterschied der Vermittlung, die wir Kompromiff nennen,
von jener Entwicklung, die bei Scheler zum blofien "Ausgleich’
fiihrt, herausarbeiten; der erste Unterschied zwischen beiden wire,
dafBl der tendenziell iiber Wollen und Nichtwollen hinwegschreiten-
de Ausgleich sich gleichsam selbst herstellt und ein Sichstrduben
gegen ihn nur scheitern kann, da der Kompromif} aber je und je frei
zu leisten bleibt und ebenso die Chance des Gelingens wie des
Nichtgelingens hat.

Wir haben vorhin einen Kompromifi im individuellen Lebensvoll-
zug betrachtet, der als Aufgabe einen jeden angeht: die gleichzeitig
nebeneinander und ineinander immer bestehenden Ebenen unserer
Existenz, auf welchen Ebenen Identitdt zundchst Lust, dann Gliick
und schlielich Seligkeit bedeutet, die vitale, die historische und die
metaphysische Ebene also, von denen eine jede selbst-sinnhaft ist
und nicht funktionell fiir die jeweils andere nur dasein darf und
daher auch nicht von ihr nur benutzt oder gar ihr geopfert werden
kann, waren zur echten Einheit zu bringen. Sie konnten weder auf-
gehoben noch ausgeglichen und vermischt werden, sondern es ging
bei unserer Selbstverwirklichung um den Kompromif, der sie aus
ihrer Isolierung befreite und zur identischen humanen Gesamtgestalt
zusammenfiigte. Ebenso gilt es nun jetzt, jene drei Stufen ins Auge
zu fassen, in deren zeitlicher Aufeinanderfolge unser Leben besteht

19+ Erstmals wieder abgedruckt im Band ‘Philosophische Weltanschauung’, Bonn
1929, 47-83.
"' vgl. Guardini, R., Das Ende der Neuzeit, Basel 1950.

61

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und die in dieser zeitlichen Folge wiederum eine Identitit bilden
miissen, wenn dies ganze Leben ‘unser’ bejahbares, gerechtfertigtes
und sinnvolles Leben sein soll. Gemeint sind die Stufen von Jugend
(iuven-tus), Mannheit (vir-tus) und Alter (senec-tus). (DaBl dabei
terminologisch nur die minnliche Seite des Menschseins jeweils
geniigend zur Sprache kommt, ist in der Einseitigkeit unserer kultu-
rellen europdischen Genese begriindet.) Weithin hat unsere Pid-
agogik die Jugend nur als Zeit des Lernens und des Sich-
Vorbereitens auf die Epoche des eigentlichen Menschseins, das nur
dem leistenden, wirkenden, duflere Welt formenden Manne zuge-
sprochen wird, hin ausgerichtet. Aber wer der Jugend nicht ihren
Eigen-Sinn ldBt, der nimmt der zeitlichen Ganzheit der Menschlich-
keit des Menschen Wesentliches weg, solches namlich, ohne das die
volle Wirklichkeit des menschlichen Daseins nicht ist und sein
kann. Es gibt Erlebnisse, Unmittelbarkeiten, Glanz der Dinge und
der Welt, die nur in diesem Abschnitt unseres Lebens so erfahren
werden konnen und nachher nie mehr. "Schule’” z. B. als ein Ort
jugendlichen Seins u. a. (es gehoéren dazu auch Familie, Freund-
schaft, Verbindung als Bund im zwecklosen gemeinsamen Erlebnis
und in zielloser Wanderung z. B.): in ihrem 'hohen” Sinne ist sie
nicht nur Préparation; sie ist selbst eine in sich 'sinnige” Weise zu
leben in der Begegnung zweier Generationen, wo jede von der an-
deren in der Anerkennung dieser selbstsinnigen, also “Wiirde" besit-
zenden Andersheit lernen kann. [Todeio kann nur gelingen, wenn
eingesehen wird, wie Jugend eine ihr eigene eigentiimliche "Wiirde’
hat.

Fiir die Jugend ist das Erlebnis, die Leidenschaft, Amor und Eros,
zentral: adolescentis est amare. So wie es der junge Mensch ver-
mag, kann ‘'man’ es spiterhin nie mehr. Aber dann mufl anderes
anders gekonnt werden. Zum Mann (und zur Frau) gehort nimlich
das Werk, das bei Mann und Frau oft ein je anderes ist. Die Tat der
Gestaltung dessen, durch das man selbst erst die eigene Gestalt fin-
det: Die Ehegestaltung, die Berufsgestaltung, die Gemeinde-,
Staats-, Weltgestaltung, die Wirtschafts-, Gesellschaftsgestaltung,
sie sind jetzt in dieser Lebens-Zeit entscheidend. So kénnte man
sagen: viri est facere. Die Kraft des Willens (voluntas) und die
Klugheit der Willenslenkung (prudentia) sind hier vonnéten. Erst in
der Leistung dieses Geleisteten finden hier wir uns selbst, d. h. un-
ser ‘Selbst’. Schliefilich erblickt die iibliche Popular-Anthropologie
(so wie die Popular-Pddagogik im Jugendlichen nur den werdenden
Mann und die werdende Frau sah) in der Epoche des "Alters’, der

62

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senectus, nur den Abschied, den Verfall, den Niedergang und den
Abgang, welcher dann evtl. durch die ‘Geriatrie’ in seinem Fortrif3
etwas gebremst werden soll. Das Alter hat aber wie jene zwei ande-
ren Lebensepochen wiederum seine eigene Kostlichkeit, seinen
eigenen Wert in sich, seine eigene Wiirde also, und damit gibt es
eine neue und eigene Identifikationsmoéglichkeit mit ihm: So wie die
Jugend die Herrlichkeit der Dinge entdeckt, so wie die Mannheit die
Brauchbarkeit und Niitzlichkeit der Gegenstinde zu uns herstellt
und so zwar die Dingheit der Dinge miBachtet, aber in ihrer Degra-
dierung zu blofien Objekten fiir uns gerade unsere Herrschaft und
damit unsere herrschaftliche Freiheit, und das ist unsere Macht,
stabilisiert: so 1Bt das Alter die "Wahrheit des Seienden’ iiber allen
objektiven Richtigkeiten hinaus wieder zu. Jenseits von Herrlichkeit
und Macht erwirkt sich das Alter die Einzigartigkeit, {ibersubjektiv
und iiberobjektiv die Ordnung des Seins vor die menschlichen Au-
gen zu bringen. Sapientis est ordinare'” sagt Thomas von Aquin,
und so einigen sich im menschlichen Leben Herrlichkeit, Macht und
Wahrheit vom Seienden her gesehen und Rausch und Liebe, Tat-
kraft und Klugheit, Gelassenheit und Weisheit von der Seite des
Lebens her gesehen; sie alle gehoren unablosbar zu dessen Ganz-
heit. In ihrer unumkehrbaren Folge das "Vorher” nie abstoflen, son-
dern es mitnehmen in das nidchste "Nachher’ und schlielich in das
Letzte: Das ist Leistung des Gedachtmsses der memoria, die bei
Augustinus der Kern der Person ist.' 3 Jede Stufe verzichtet auf
etwas, was sie dennoch vor oder hinter sich als einzigartig wertvoll
und in sich sinnvoll anzuerkennen hat; jede will ganz sie selbst sein
und weiB doch auch, daB nur im Dialog mit den anderen Stufen sie
selbst sein kann. Jugend ohne anerkennenden Vorblick ist nicht
jung, Alter ohne integrierende, ordnende Sammlung und Zusam-
menfassung im Riickblick ist nicht weise, und die Gleichzeitigkeit
von Vorblick und Riickblick konstituiert die Gegenwart der minnli-
chen Tat. Das ist dann jener Kompromif}, der zusammenfiigt, indem
er unterscheidet und auseinanderhilt, in dem die Kunst der discretio

12 Dieses Zitat konnte bei Thomas von Aquin in dieser Form nicht gefunden werden.

M Vgl. Augustinus, Confessiones, X, 8.-19 Kapitel. Zu einer Interpretation hierzu, vgl.
Heideggers Vorlesung: Augustinus und der Neuplatonismus, in: Phinomenologie
des religiosen Lebens, 182-192. Vgl. die Vorlesung von Max Miiller vom Winter-
semester 1964/65 (Augustinus und Thomas von Aquin), wo Max Miiller bemerkt:
Die memoria verbirgt die gestalthafte Identitit unserer selbst, d.h. das Selbstsein,
das Ichsein, das Personsein, das sich vollzieht indem die intelligentia das Wissen
von uns selbst und von der Welt sich hier behaltend reflektiert.” (101).

63

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

waltet, wo die Unterscheidung geachtet und das Unterschiedene
weder abgestoBen noch unterdriickt wird, noch eine Vermischung
geschieht, die den eigentiimlichen Sinn der Stufen im Ausgleich
wegwischt.

IV. Wir sprachen zu Anfang unserer Erorterung von drei Weisen
des Kompromisses: der anthropologischen, die auch die ethische ist,
der politisch-sozialen und schlieflich der weltanschaulich-
metaphysisch-religiosen Weise. Die bisherigen Betrachtungen be-
wegten sich primdr im Rahmen der méglichen Ubereinstimmung
mit uns selbst auf anthropologisch-ethischer Ebene: Problem war,
wie wir die Einheit unserer Lebensschichten gleichzeitig in uns oder
unserer Lebensepochen in der Folge des zeitlichen Verlaufs als
Einheit unseres Daseins herstellen und zu einer bejahenswerten
Gesamtgestalt bringen konnen. Es gilt im folgenden Teil nun die
beiden anderen Existenzebenen stirker mit zu beriicksichtigen.

Das sogenannte ‘dialogische Denken’ (insbesondere Rosenzweig,
Buber, Ebner) versucht den Anfangs- und Ursprungscharakter des
‘Zwischen’, der Mitte also zwischen Ich und Du, Ich und Es heraus-
zuarbeiten; es soll also dort gezeigt werden, wie "Sprache’ nicht das
Dritte, das Resultat eines Zusammentreffens zweier Substanzen, die
nachtriglich geschlagene Briicke zwischen zwei in sich stehenden
und fiir sich seienden Monaden ist, sondern wie aus der Mitte die
korrespondierende Dyas hervorgeht, wie aus der Sprache der
Mensch in seinem sprachlichen Zueinander und Miteinander erst
anhebt und wie die Korrespondenz des Gegeniibers, der Partner-
schaft, erst ermoglicht ist durch die zeugende Mitte als erstes. Der
Kompromif} stellt also diese Mitte des Sich-Treffens und Sich-
Einigens im Ab- und Zugeben nicht erst(malig) her, er erreicht sie
als die "anfangliche” Mitte, er ist ihre Wieder-holung. Von ihr ging
die Scheidung, die Konfrontation, das Gegeniiber der geprigten
Antlitze, das "Stirn gegen Stirn” (frons) aus, und in ihr findet sich in
der Bejahung des geschehenen Auseinandertritts (und nicht in seiner
Riickgdngigmachung) das Geschiedene, die Konfrontation in
Kommunikation wandelnd, wieder. Um auf Max Schelers
‘Ausgleichsidee”'™ zuriickzukommen: sie droht im Grundgegensatz
von Freiheit und Gleichheit z. B. zum Ubergewicht der Gleichheit
gegeniiber der Freiheit zu fithren. Diese Tendenz, gleichsam als

104 Vgl. nochmals Scheler, M., Philosophische Weltanschauung, Bonn 1929, 47-83.

64

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Gefille” unserer spaten Geschichte, vermeidet gerade jenen Kom-
promif zwischen Freiheit und Gleichheit, der in erster Linie das
Freisein aller als das Gleiche bei ihnen anerkennt und achtet und so
im Kompromil den Vorrang der unmachbaren Freiheit vor aller
machbaren Gleichheit beldBt. Die Ausgleichstendenz dagegen dehnt
die Gleichheit auf die sozialen, wirtschaftlichen, begabungs- und
bildungsmiBigen Komponenten aus, unter deren von auBlen herge-
stellten Bedingungen dann die Freiheit keinen Spielraum mehr hat,
weil sie als schopferische Freiheit gerade aus diesem erzwungenen
Gleichheitsnetz auszubrechen versuchen muf. Freiheit, die des an-
deren Freiheit nicht als gleich ihrer selbst achtet, ist nicht mehr
Macht, sondern Entartung der Macht zur Gewalt, die universale
Gleichheit erzwingen will. Im Banne dieser Gleichheit muB Freiheit
sich selbst zerstéren. Gleichheit, die Freiheit nur dulden will unter
der  Voraussetzung natiirlicher, sozialer, wirtschaftlich-
gesellschaftlicher, politischer Gleichheit, die nur erzwungen werden
konnte durch Gewalt, wenn iiberhaupt, hat bereits die Freiheit der
Gleichheit geopfert. Ein Kompromif§ zweier Freiheiten dagegen
ergibt freie Gleichheit in der Chancengerechtigkeit als Konkurrenz;
das Zusammenfliefen der Gleichheit als Ausgleich duldet in der
angeblichen Chancengleichheit nur noch ein Mindestmal von Frei-
heit. Dem KompromifB als hoher geschichtlicher Leistung steht die
natiirliche Konfluenz als Tendenz und ProzeB gegeniiber, die Nei-
gung zu jener Konvergenz, die schlieflich in den Sumpf der Unun-
terscheidbarkeit fithrt. Nicht das Zusammenfliefen in die Einheit
der spannungslosen Ungeschiedenheit, wo der "Zug der Zeit" hin-
treibt, gilt es zu fordern, sondern das Zusammentreten, das Zusam-
menspannen, das Zusammenwirken, d. h. die Kooperation des cha-
rakteristisch je anderen gilt es zu erreichen. Unter diesem Gesichts-
punkt sagt Scheler zu Recht, daf} das Zeitalter der Spannungen we-
niger gefdhrlich sei als das Zeitalter des Ausgleichs, wo die Vermi-
schung zur unerwarteten Explosion fiihrt, der Kompromifl aber die
eine bestimmte geschichtliche Zeit dauernde und in ihr sich bewih-
rende Setzung einer bindenden Ordnung der Verwirklichung eines
Zu- und Miteinander von aufrechterhaltenen Gegensidtzen bedeu-
tet.'"” Das Fehlen eigentlicher Gegensidtze, zwischen denen ein
tragbarer KompromiB hitte angestrebt werden konnen, machte z. B.
vor dem Ersten Weltkrieg ein Biindnis England-Deutschland so gut
wie unmdoglich. Die Spannungen in Asien ermoglichten im Kom-

1% vgl. ebd.

65

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

promifl das Biindnis England-RuBiland, die Spannung in Afrika
jenes, das England mit Frankreich zusammenfiihrte. Interessenge-
gensitze miissen dasein und die Interessen des anderen, aus dessen
anerkannter Wiirde heraus, als berechtigt zugestanden werden,
wenn der geleistete Kompromif3 beide verbinden soll. Ausgleich
dagegen verwischt Gegensitze und Unterschiede und macht in der
spannungslosen Verwischung das Verhiltnis von zwei je anderen
uninteressant. Der Unterschied Kind-Erwachsener soll im gesell-
schaftlichen Leben ja nicht ausgeglichen, sondern ausgetragen wer-
den im Kompromifl des Sich-nicht-selbst-absolut-Setzens des einen
oder anderen ‘status’; im Ausgleich entstiinde nur das erwachsene
Kind oder der (nun nicht mehr kindliche, sondern) kindische Altere;
so wiirde die Spannung der Geschlechter in den Ausgleich weibi-
scher Ménner und ménnlicher Weiber fiihren; der Ausgleich fiihrt
zur Gleichartigkeit des bisher Ungleichartigen, der Kompromifl zu
ihrer Begegnung im bleibenden Charakter eines jeden. Der Aus-
gleich macht den Dialog spannungslos und inhaltsleer, keiner kann
dem anderen etwas wirklich Neues geben. Wenn dann aber die
darin sich verfestigende stabile Langeweile unertriaglich wird, ge-
schieht die explosive Revolte; KompromiBl dagegen fiihrt nicht zu
Revolten, sondern beendet und vollendet oder verhindert Revolutio-
nen. Die Ausgleichstendenz zwischen den Rassen hat allein blofe
Vermischung zur Folge. Rassenmischung kann auch zur Steigerung
von Begabung fiihren, aber auch ebenso zu Schwierigkeiten im
Charakter, in der Einheitlichkeit der Personlichkeit, in der Identitit
als zu vollziehende Selbstidentifikation. Aufgabe ist es daher einer-
seits, diese innerhalb unserer heutigen Geschichte fast naturhafte
Tendenz zu Mischung und Ausgleich nicht einfach ungehemmt
walten zu lassen. Andererseits kann diese Tendenz, und dies meint
auch Scheler, als signum unseres Weltzeitalters auch nicht mehr
‘riickgedreht” werden. (Strenge Apartheid ist also nach Schelers
Einsicht von 1927 notwendig zum Scheitern verurteilt.) Es gilt also
im Kompromif} eine neue Begegnung der Rassen in der Achtung der
Andersheit, es gilt ihr Zusammenfinden in kluger Wahl und Aus-
wahl dessen, was am andern jeweils besser ist als an dem einen und
umgekehrt, zu leisten; bei dieser vorsichtigen und klugen Leistung
sind sowohl die Ideologien des pseudo-aristokratischen Rassismus
als auch die des wahllos egalitiren Demokratismus in ihrer beider-
seitigen Kompromif-Unfdhigkeit Hemmung und Hindernis.

1% Zu dieser Theorie, vgl. ebd. 59ff.

66

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Die zentrale politische ‘Tugend’, d. h. die den Menschen in sei-
nem Gemeinschaftsleben am meisten auszeichnende Tiichtigkeit
(dpe'ltg';) scheint fiir die griechische Antike die Gerechtigkeit zu
sein. Was aber zeichnet im ‘gemeinsamen Leben’ den
‘Gerechten” nun eigentlich aus? Aristoteles hat am stirksten unter
allen Denkern alle Tugenden (= Tiichtigkeiten) mit dem Gedanken
der positiven, urspriinglichen, d. h. entspringen-lassenden und nicht
nachtriglich-ausgleichenden Mitte verbunden:'® also mit dem Phi-
nomen des kreativen, diese Ursprungsmitte zuriickholenden Kom-
promisses, welcher zugleich die Stirke und Hoéhe einer Handlung
als auch in eins damit deren erstrebtes Ziel besagt; eines Kompro-
misses, der daher nicht eine resignierende Abschwichung irgendei-
nes ‘Ideals’ bedeutet, sondern vielmehr selbst ‘exemplarisches
Vorbild” sein soll. Der klarste Ausdruck dieser Position ist die im V.
Buch, Kap. 14 der Nikomachischen Ethik entwickelte und darge-
stellte Einsicht, daB die "Billigkeit’, mit welchem deutschen Worte
man im allgemeinen die griechische ¢meikeio (Epikie) und die
lateinische aequitas zu treffen versucht, allein die héchste Gerech-
tigkeit sei;'”” eine Gerechtigkeit, von der sich alle anderen Weisen
des Gerechtseins herzuleiten haben, liegt hier vor und nicht nur eine
‘Konzession’, ein 'Nachgeben’ gegeniiber der ‘idealen’ unerbittli-
chen Strenge des Gesetzes selbst. Dabei ist zu bedenken, dafl vor
Gesetz als Recht und vor Richter und Gericht das Sicheinanderge-
rechtwerden und Gerechtsein zweier freier Menschen als die ur-
spriinglichste Gerechtigkeit zu gelten hat, als die Tugend des tiichti-
gen Menschen. Erst im Versagen und in der Schwiche dieser Tu-
gend und Tiichtigkeit tritt Gesetz und Recht, Richter und Gericht in
Vollzug. Dann aber ist wiederum festzuhalten, daf} in diesem Voll-
zugsfalle das Richter-Recht hoher steht als das blofie Gesetzesrecht.
10 émeikég, das ‘Billige’, das aequum, ist fiir Aristoteles die hoch-

"7 Vgl. hierzu Aristoteles, NE 1129 a 3ff.

19 % vgl. hierzu das schone Buch “Aristoteles. Die Mitte in seinem Denken’, Meisen-
heim 1951, des spiter von den Studenten der sogenannten 'Studentischen Revoluti-
on’ der Jahre 1967-1971 zum Selbstmord getriebenen bedeutenden Heidelberger
Philosophen und Wiesbadener Arztes Jan van der Meulen).

Es muf} hier gegeniber Max Miiller kritisch eingewendet werden, daB die Epikie
nicht die hdchste, sondem eine (ausgezeichnete, auf einem Urteil beruhende) Form
von Gerechtigkeit darstellt. Zum Begriff der Epikie, vgl. Virt, G., Epikie - Verant-
wortlicher Umgang mit Normen, Eine historisch-systematische Untersuchung zu
Aristoteles, Thomas von Aquin und Franz Suarez (= Habil.), Mainz 1983.

109

67

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ste Gestalt des dixoov, des Gerechten, des fustum”o; und aller

Sinn der Gerechtigkeit und des Rechts ist in erster Linie von dieser
ihrer hochsten Gestalt abzuleiten und dann erst in den anderen For-
men wieder zu erkennen, wieder zu finden. Aristoteles frigt in die-
ser Form: Kommt die Epikie, die aequitas, die Billigkeit nur zur
Gerechtigkeit und zum Recht dazu um deren Anwendbarkeit zu
erleichtern und zu garantieren?''’ Ist sie also ein ergidnzendes Hilf-
sprinzip oder eine bloB helfende Tugend, also ’funktionell” und
‘subsididr’, um die prinzipielle Hirte, Klarheit und Eindeutigkeit,
die Unbedingtheit des Rechtes aufzulockern, aufzuweichen, ertrig-
licher zu gestalten, die Strenge des Gesetzes also in etwa zu mil-
dern? Damit wire sie etwas ‘Dazukommendes’, ein Sekundires, ein
Akzidentielles, etwas, was nicht im Wesen der Gerechtigkeit selbst
lige, sondern nur ihre jeweilige Realisierung betrife. Aber hier ist
gleich zu bedenken, daB es bei Aristoteles gerade nicht den
xwpiopodg, den Graben, den Unterschied zwischen dem idealen
Wesen und der faktischen Realisierung gibt: Das Wesen, die oboia,
und das e1dog sind zugleich évépyeia, sie sind in ihrem Sich-ins-
Werk-Setzen, in ihrer Durchsetzbarkeit und Realisierung selbst,
nicht vor oder gar iiber diesem Ereignis. Das Billige ist unter allen
Gestalten des Gerechten das am meisten Gerechte T0 TE YOp
¢mielkeg Sikaiov Tivog dv Pédtiov ot dikatov,'' ferner einige
Zeilen weiter: ,,Recht und Billigkeit sind dasselbe (eben Gerechtig-
keit!); obschon beide trefflich und gut sind, ist die Billigkeit doch
das Bessere und Stirkere.”'"

Das Gesetz ist das Allgemeine; das Allgemeine ist das blof Ab-
strakte und damit so niemals Wirkliche. Das Einzelne ist im Gegen-
satz dazu das bloB Konkrete; in dieser puren Konkretheit und Posi-
tivitit ist es aber alleingelassen in seinem brutalen "An-sich’, seiner
Faktizitit und Andersheit fiir mich unverstehbar, von uns und fiir
uns unmittelbar und fremd-bleibend. Das Vermittelnde ist allein das
Wesen. Thomas von Aquin hat in den vier ersten Kapiteln von ,De
ente et essentia® (Vom Seienden und von seinem Wesen) schon
dargestellt, wie das Wesen weder nur allgemein (= abstrakt), noch
nur individuell (= konkret) sein kann; wie es zwar im Begriff des

e Vgl. Aristoteles, NE 1137 b 8f: ,,Das Gerechte und das Billige sind also identisch;
beide sind gut, doch ist das Billige das Bessere.”

""" vgl. Aristoteles, NE 1137 b 11f.

"2 Aristoteles, NE 1137 b 8f.

'*" Aristoteles, NE 1137 b 8f.

68

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denkens universell wird und in der materiellen Sache und Handlung
singuldr uns gegentibertritt, aber als es selbst fiir uns unfaBbar vor
aller Denk-Allgemeinheit und aller materiellen Besonderheit liegt;
als "Natur der Sache und des Begriffs’ macht es die Sache verniinf-
tig, also in etwa durchschaubar, d. h. begrifflich, einigermafien faf-
bar; und zugleich macht es (= das Wesen) die Vernunft in ihren
Begriffen sachbezogen, d. h. fihig, der Wirklichkeit "gerecht’ zu
werden. An diesem im begrifflich-allgemeinen Gesetz ebenso wie
im natiirlich-einzelnen Sachverhalt wartenden Wesen als dem, was
beiden zugrunde liegt und doch mit keinem von beiden véllig selbig
ist, orientiert sich der Richter als der vorbildlich gerechte Mensch.
Wenn daher der Richter in einem ‘billigen” und damit "héchst ge-
rechten” Urteilsspruch vom Gesetze abweicht, es also modifiziert, so
ist das kein Fehler des Gesetzes und des Gesetzgebers: ,,Denn der
Fehler (10 apoaptiuae) liegt nicht an dem Gesetz noch an dem Ge-
setzgeber (dem allgemeinen Nomos oder dem Nomotheten also),
sondern in der Natur der Sache (év tfj pboel t0D npfxﬂ(ua’tog)."m

Keinem von beiden, weder dem Gesetz noch dem Gesetzgeber, darf
das angelastet werden, da es einzig und allein in der "Natur der Sa-
che’ liegt, wie Aristoteles sagt. Die Natur der Sache ist aber - wie
soeben gesagt - das Wesen. Vom Wesen der Gerechtigkeit her als
dem Ursprung des gerechten Handelns, welcher Ursprung sich zu-
gleich doppelt zeigt (im allgemeinen Gesetz ndmlich wie im beson-
deren Handeln) und doppelt verbirgt, ist es bedingt, dal der 'billige’
Richterspruch, der sich an diese nicht zu beseitigende Zweideutig-
keit dieser Enthiilltheit und Verborgenheit halt, zugleich ein Spruch
und eine Entscheidung ist, welche der urspriinglichen sich entzie-
henden und im Entzug sich auch wieder zeigenden Mitte zwischen
der Macht des Gesetzes und der Gewalt des Faktischen nachspiirt.
In solchen Richterspriichen wird das "Gerechte” mehr repriasentiert
als in jener Rechtsprechung, fiir die das Gesetz das schlechthin al-
lein Verbindliche darstellt und Rechtsprechung die einfache Sub-
sumtion der Fille unter dem gesetzlichen Allgemeinheitsanspruch
bedeutet. Rechts-Findung ist aristotelisch gesehen kein blofier Sub-
sumtionsvorgang;“s kantisch gesprochen gehort sie ja auch weder
zum Verstand noch zur Vernunft, sondern allein zur

"* Aristoteles, NE 1137 b 18.
'"* Vgl. insbes. Aristoteles, NE 1137 b 1 1ff.

69

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Urteilskraft;''® fiir Aristoteles bedeutet das, daB das gerechte Ge-
setz aus den gerechten Richterspriichen erwichst und nicht umge-
kehrt. Der Nomothet, der Gesetzgeber, zieht im Gesetz das Fazit aus
diesen, wagt also den Versuch, diese in analoger Weise zu genera-
lisieren; nicht aber darf der gerechte Richterspruch nur die konkre-
ten Lebenshandlungen in diese abstrakten, generalisierenden
(allerdings durchaus zur Ordnung notwendigen) Schemata einord-
nen. Der Kompromif3 der Epikie, der aequitas, der Billigkeit, ist die
Orientierung an der Quelle des Rechts, an seinem je neu verborge-
nen und je neu enthiillten Wesens-Ursprung selbst. Dieser Ursprung
geht in keinen Begriff und in keine Handlung restlos ein. Vielleicht
ist im insular-englischen-empirischen Rechtsempfinden dieser Vor-
rang des Richter-Rechts vor dem Gesetzes-Recht lebendiger geblie-
ben als in der kontinental-europidischen, rationalen Rechtskonstruk-
tion. Damit mag zusammenhidngen, dall Aristoteles in seiner
"Politik” immer wieder betont: Der primire Sinn eines Gesetzes, von
dem her es beurteilt werden muB, sei ja gar nicht die
"Gerechtigkeit’, sondern die "Freundschaft’, die iAia, als die Her-
stellung einer giiltigen Form eines sich selbst tragenden Zusammen-
lebens freier Menschen.''” Die Integrationsfunktion der Gesetze ist
ihm das erste; in ihr ist allerdings die Gerechtigkeit als das zweite
zugleich als Resultat immersgegenwﬁrtig. Nie aber kann gelten: , fiat
iustitia et pereat mundus”™""®, wenn Billigkeit hochste Gerechtigkeit
ist.

Die 'Prifation’, mit der in der Liturgie der rémischen Kirche das
Hochgebet, der ‘Kanon’, beginnt, setzt ein mit den Worten: ,,Vere
dignum et iustum est, aequum et salutare . . .”; hier sind in groBar-
tig-einzigartiger Weise genannt: die veritas, die Wahrheit als Boden

"* gl Kant, 1., KdU (V, 165-486). Kant spricht hier ,,Von der Urtheilskraft, als einem
a priori gesetzgebenden Vermdgen™ (179). Die Urteilskraft ist fiir ihn dabei das
Vermogen, ,,das Besondere als enthalten unter dem Allgemeinen zu denken.” Ist fiir
Kant das Allgemeine, also das Gesetz, gegeben, so ,,subsumirt” die Urteilskraft; ist
aber nur das Besondere gegeben, zu dem sie das Allgemeine finden soll, ist sie
wreflectirend” (179).

Vgl. Aristoteles, insbes. NE 1155a 22-28: ,,AuBlerdem scheint die Freundschaft die
Staaten beisammenzuhalten, und die Gesetzgeber scheinen sich mehr um sie zu be-
mithen als um die Gerechtigkeit. (...) Und wo Freunde sind, da bedarf es keiner Ge-
rechtigkeit, aber die Gerechten brauchen die Freundschaft dazu, und beim Gerech-
ten ist das Gerechteste dasjenige unter Freunden.”

Luther, M., Von der Kraft des Wortes (hg. v. G. Stenzel), Giitersloh 1960, 49. Vgl.
hierzu Max Miillers Interpretation in "Erfahrung und Geschichte’, 180.

7

18

70

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menschlichen Zusammenseins; die dignitas, die Wiirde des Men-
schen, der der substantielle Trager aller Gemeinschaft ist; die iusti-
tia, die Gerechtigkeit als die Grundregel jeder Gemeindebildung;
iiberhoht ist das durch die aequitas, die Billigkeit als jene Gerech-
tigkeit, die von keinem Gesetz allein bewirkt und erzwungen wer-
den kann; und schlieBlich die salus, das Heil des Menschen, auf das
hin Wahrheit, Wiirde, Gerechtigkeit und Billigkeit erst ihren realen
Sinn erhalten. Gerechtigkeit (das justum) fiir sich kann aufgrund der
prinzipiellen Gleichheit aller gefordert, verlangt und durchgesetzt
werden. Billigkeit aber (das aequum) wird aufgrund personhafter
Freiheit gegenseitig gewdhrt; sie ist ein Geschenk der einen Freiheit
an die Freiheit des andern und besagt im Zugleich und Zueinander
von Gleichheit und Freiheit doch den Vorrang der letzteren. Das
Gewdihren der Billigkeit ist letztlich aristotelisch gesehen
‘Freundschaft” und ‘Liebe’, christlich gesehen im Gott-Mensch-
Verhiltnis ‘Gnade’. Diese Gnade wiederum besagt im christlichen
Verstindnis fiir das Gott-Mensch-Verhiltnis die Zusage des Heils,
der Rettung, die GewiBheit fiir salus, (cwtnpia). Wie schade, dafl
die Kirche ihrer eigenen groBartigen Sprache - und in dieser ihrer
Uberlieferung - oft nicht mehr gewachsen zu sein scheint; und daB
sie (um der angeblichen Zweckmafigkeit der Ersparung einiger
Sekunden willen) auf die anrufende Nennung der Namen der fiinf
Eckpfeiler unserer menschlichen Existenz - veritas, dignitas, iusti-
tia, aequitas, salus - heute in den deutschen Ubersetzungen vielfach
verzichten zu konnen glaubt. An dieser zentralen Stelle der heiligen
‘aufgetragenen” Kulthandlung bleibt ein solcher Verzicht unverant-
wortbar.

VI. Hier ist auch der Ort, ganz kurz auf das gesellschaftlich-
politische Problem von Charakter und Toleranz hinzuweisen. Her-
bert Marcuse spricht von der ,repressiven Toleranz”'"’, der uner-
traglichen Gleich-Giiltigkeit, die auf Kommunikation verzichtet und
jedes und jeden sich selbst iiberlafit. Die gespannte, kreative, kom-
promiBhafte Toleranz dagegen geht von der Gleich-Wertigkeit mei-
ner und des anderen aus, von jenem gegenseitigen positiven Sein-
lassen, in dem jeder und jedes in der Anerkennung ihrer beiderseiti-

'"* Marcuse, H., Repressive Toleranz, in: Wolff, R.P., Moore, B., Marcuse, H. (Hg.),

Kritik der reinen Toleranz, Frankfurt/M. 21967, 91-128. Vgl. auch Miiller, M., Cha-
rakter und Toleranz, in: Hirschberg. Mitteilungen des Bundes Neudeutschland, 18
(1965) 30-33.

71

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen Begrenztheit und NichtausschlieBlichkeit sich aneinander er-
ginzen, bereichern und miteinander kooperieren konnen, ohne
iibereinander verfiigen zu wollen. Diese am anderen interessiert
bleibende Toleranz ist moglich, wenn der andere mir sein Antlitz
zeigt, in welchem seine Wiirde gesichtet werden kann. Dann offen-
bart jeder seinen geprigten Charakter, welcher ab- und zugeben
kann, ohne sich aufzugeben, der, weil er festen Stand am prizisen
Ort hat, von diesem aus auf den anderen zugehen kann, ohne sich
im Niemandsland der (‘utopischen’) Ortslosigkeit zu verlieren. Po-
sitive Toleranz hat den klaren eigenen Umrifi (yopaxtip, €1dog,
t0mnog) zur Voraussetzung, die den jeweils anderen und das jeweils
andere und sich selbst im Anderssein bestitigt und in dieser Bestiti-
gung Kommunikation als  gesuchte partielle Identitét
(Ubereinstimmung) in der bleibenden Nichtidentitit ermoglicht.
Herstellung partieller Identitit aber in bleibender Differenz als freie
Leistung von Personen ist das Wesen des Kompromisses. Dies kann
zum Schlufl wiederum dreifach gezeigt werden: einmal im Erken-
nen und Wissen, dann in Richtigkeit und Wahrheit, schliellich in
Weltanschauung und Glauben.

VII. Max Scheler unterscheidet in seinem bekannten Beitrag zur
Wissens-Soziologie ,,Die Formen des Wissens und der Bildung*'

die drei seitdem viel zitierten Formen des Wissens: Herrschaftswis-
sen des naturwissenschaftlichen-technischen Bereiches, Bildungs-
wissen auf geschichtlich-sozialer Ebene und Erlésungswissen im
metaphysischen und religiosen Raum. Im ersten geht es um Macht:
nicht das, was das Seiende ‘an ihm selbst’ zeigt, soll gewufit wer-
den, sondern, was es 'fiir uns’ sein kann, wie es von uns und fiir uns
bestimmt und in der Bestimmtheit rekonstruiert und in seinen Ver-
liufen wiederholt werden kann; seine Bestimmbarkeit ist seine und
meine Richtigkeit, die ich erreichen will, wihrend seine Wahrheit
mich in der Intention dieser Erkenntnisweise nur wenig kiimmert.
Ich verzichte auf seine Offenbarkeit und Enthiilltheit im Ganzen der
Welt zugunsten der entdeckbaren Verfiigbarkeit und Vorausfestleg-
barkeit in der eventuellen Wiederholbarkeit im Kreis meiner Um-
welt. Die Exaktheit dieses verwertbaren Wissens verlangt in grof3-
artiger Askese diese Abstraktheit des Gegenstandes, seine relative
Unwirklichkeit. Um technischer Bewiltigung willen gehe ich diesen

2% = Vortrag an der Lessing-Hochschule in Berlin im Januar 1925, Erstabdruck in
‘Philosophische Weltanschauung’, Bonn 1929, 84-123.

72

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kompromil} des Verzichtes ein. Um der Verwertbarkeit des Wissens
willen nehme ich Abschied von der vollen Konkretion des Seien-
den. Wenn dies ‘gewil’ geschieht, ist die erreichte Richtigkeit der
daraus sich ergebenden jederzeit anwendbaren Aussagen in ihrer
anthropozentrischen Beschrinkung ein hohes Gut. Cognoscens et
cognitum sunt idem'*': Erkennen ist Ubereinstimmung mit dem
Gegenstande, aber hier eben blof Ubereinstimmung der abstrakten
Subjektivitdt mit dem abstrakten Gegenstand in seiner Feststellbar-
keit und nicht des konkreten Menschen mit dem Seienden als sol-
chem in seiner Souverdnitit; denn diese ‘reale Objektivitit” des
Gegenstandes ist nicht die Fiille der ‘aktualen Wirklichkeit” des
Seienden. Ich versichere mich zwar in diesem Wissen der Verfiig-
barkeit meiner Umwelt, die grofle unberechenbare mich umfangen-
de, einschlieBende und bestimmende Welt aber bleibt unthematisch;
die Welt selbst ist und bleibt ,,mystére”, wird nie ,,probléme”, d. h.
; RN ; 122

nie ,,objet”, wie Gabriel Marcel sagt.

Das Bildungswissen ist demgegeniiber meist ein geschichtlich-
soziales Wissen, die hermeneutische (nicht-technische) Vergewisse-
rung meines Standortes in der jeweiligen historischen Welt, mit

2! vgl. hierzu Aristoteles, De an. T 4 (429 a): 10 adtd éotiv 10 voodv kai 10

voobpevov”, Vgl. hierzu Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, der dies mit den
Worten libersetzt: , dasselbe ist Denken und Gedachtes™ (95).

Bereits in der Einfilhrung zu der deutschen Ausgabe des Buches von Gabriel Mar-
cel: Der Mensch als Problem, Frankfurt 1956, greift Max Miiller diese pointierte
Gegeniiberstellung von "Problem’ und "Mysterium’ auf (vgl. 18) und kommt immer
wieder darauf zu sprechen (vgl. Der Kompromif}, 11.56.166). Marcel entwickelte
den fiir ihn zentralen Begriff des ‘mystére’, indem er ihn abgrenzt gegen eine Ver-
wendung, die es als Eingestindnis einer Ausflucht sieht, daB dort, wo das Denken
an Grenzen gelangt, ihm dieser Begriff verfiigbar wire und man gleichsam ein
Schild aufstellt: Bitte nicht berithren. Vgl. Marcel, G., Sein und Haben, in: Grotzer,
P. und Foelz, S. (Hg.), Marcel, G., Werkauswahl, Band [I, Metaphysisches Tage-
buch 1915-1943, Paderborn u.a. 1992, 225. Das ‘mystére” ist fiir ihn vielmehr das
~Meta-problematische” (ebd.), aber dennoch nichts Unerkennbares, denn als solches
wiire es als Grenzfall objektiver Erkenntnis auch das Ziel (und damit Objekt) den-
kerischen Strebens. Daher stellt Marcel das ,,mystére” dem von Max Miiller hier
thematisierten verobjektivierten ‘probleme’ gegeniiber: ,,Es scheint tatsdchlich, daf
es zwischen einem Problem und einem Mysterium diesen wesentlichen Unterschied
gibt, daB ein Problem etwas ist, auf das ich stofle, das mir gegeniibersteht und das
ich gerade deswegen umfassen und mir unterwerfen kann - wihrend ein Mysterium
etwas ist, bei dem ich selbst engagiert bin und das folglich nur als eine Sphire
denkbar ist, in der die Unterscheidung des In-mir und des Vor-mir ihre Bedeutung
und ihren Hauptwert verliert.” (ebd. 228f.).

122

73

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

welcher ich mich identifizieren will und eventuell auch kann; the-
matisch ist die geschichtliche Welt in ihrer Verinderbarkeit und
Unverdnderbarkeit, die Spielraum und Aufgabe unserer Freiheit ist.
Hier sollen nicht Objekte und objektive Verldufe diagnostisch und
prognostisch festgelegt werden, sondern das jeweilige Ganze und
der sich mit ihm geschichtlich Identifizierende soll auf diese Erfiil-
lung in Ubereinstimmung oder auf die Nichterfiillung in Nichtiiber-
einstimmung hin gedeutet werden. Hier geht es nicht um meine
Macht, sondern jetzt geht es um meinen Sinn, den Sinn des Lebens.

In der dritten der genannten Weisen, im "Erlésungswissen” schlief-
lich, geht es um mein Heil: um die im Glauben zugesagte Soteria als
Rettung des Heiles, die allein durch mich (und ohne andere Hilfe)
nicht zu leisten ist, aber wo ich bereit sein muB, die Hilfe zur Ret-
tung und zum Heil anzunehmen; eine Rettung, die ich niemals be-
stimmt wissen kann, aber auf die ich vielleicht ‘mit Grund” hoffen
darf. Ein "Ausgleich’ dieser drei Erkenntnis- und Wissensweisen
wire verhdngnisvoll. Der Naturwissenschaft kann ebensowenig wie
der historischen Erforschung des Geschichtsganges ein "Heilssinn’
unterlegt oder aufgepfropft werden, wenn sie in ihrem Eigen-Sinn
nicht verfilscht werden sollen; und "Heils-Techniken” widerstreben
in jeder Weise dem immer unmanipulierbaren und rein zu gewéh-
renden Heil des Menschen. Die Begegnung der drei Erfahrungs-,
Erkenntnis- und Wissensweisen duldet niemals ihre Mischung, also
thren Ausgleich; aber wenn der naturwissenschaftlich-technische,
der geisteswissenschaftlich-historisch-hermeneutische Bereich so-
wie das metaphysische Denken und das religiose Glauben nicht
‘heillos auseinanderfallen” sollen und damit, weil alle drei (oder
besser vier) Weisen des BewuBtseins in der Identitit eines BewuBt-
seins ihre Zueinandergehorigkeit finden miissen, wenn nicht wir als
Personen schizophren und damit identititslos werden sollen: dann
mul} hier der dialogische Kompromifl unserer Natur-Bemichtigung,
unseres Geschichtsverstindnisses, unseres metaphysischen Denkens
und unseres religiosen Glaubens, jener kompromiBhafte Dialog, der
eine Verabsolutierung einer jeden dieser BewubBtseinsweisen ver-
hindert, in der Einheit eines personalen BewufBtseins einfach gefun-
den werden.

Man konnte und sollte aber gerade hier wohl noch weiter in das
Wesen von Erkenntnis hineingehen, als es bei Scheler geschieht.
Dieses Wesen von Erkenntnis impliziert namlich noch einen ande-
ren Kompromif. Thomas von Aquin sagt, daB im Wollen und Han-
deln wir hinaus in Werk und Welt gehen, mit denen wir eins, mit

74

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denen wir ‘'wir’ werden. Es geschieht also der Ausgang von uns
weg, der Schritt extra nos; der spédter im 19. Jahrhundert
+Entfremdung”'? genannte Tatbestand wird zur conditio sine qua
non einer jeden titigen Selbstverwirklichung. Im geistigen Erken-
nen aber wird der Hinausgang (exitus ist aber auch Ausgang und
Tod) ‘heimgeholt’; geistige Erkenntnis verinnerlicht alles Auflere
so, wie titiges Handeln alles Innerliche verduflert hat; die tathafte
willensmifige Identifikation hat sich in Werk und Welt, in denen
wir erst wirklich werden, auBler sich gesetzt. Die geistig erkennende
Identifikation hat die Welt in sich, in den Innenraum der Seele hin-
eingenommen und dort sich mit ihr identifiziert. Die "Orte” beider
Identifikationen scheinen grundverschieden und darum entgegenge-
setzt zu sein. Thomas stellt den intellectus iiber die voluntas, denn
fiir ithn vollzieht der Geist die reditio comp!etam, die vollige
Uberwindung des AuBer-sich-Seins im Zu-sich-selbst-Kommen und
Bei-sich-selbst-Sein. Der Mensch als Geist sieht und begegnet in
allem sich und nur sich. Die Andersheit wird hier bei Thomas wie
bei Hegel aufgehoben; als in die Erkenntnis zuriickgenommene
Gestalt seiner selbst wird dem Geist alles zu seinem Eigentum. Das
aber ist ‘Idealismus’, ist absolute Geist-Philosophie, in welcher auch
die Endlichkeit (und damit unsere Endlichkeit, Personalitit und
Geschichtlichkeit, die als Fretheit absolute Endlichkeit ist und
bleibt) verschwindet. Die ‘reditio” muf3 partiell bleiben, darf gar
nicht eine ‘completa’ werden; nur die Fremdheit der Andersheit
muf} verschwinden, damit Entfremdung iiberwunden wird, aber die

' Neben Hegels Phanomenologie des Geistes, in der die Geschichte als Selbstheimho-

lung der Person aus der Entfremdung gesehen wird (vgl. Hegel, G.W.F., Phinome-
nologie des Geistes) ist hier v.a. zu nennen: Marx, K., Nationalékonomie und Philo-
sophie, in: Landshut, S. (Hg.), Karl Marx, Die Friihschriften, Stuttgart 1964, 254ff.
Marx kennt drei Formen der Entfremdung. Aus einer ersten Entfremdung (in die
Natur) gewinnt sich das Individuum durch die Arbeit zuriick, indem es die Herr-
schaft dber die Natur vom reinen Zwang befreit. Die Befreiung aus der zweiten
Form der Entfremdung (durch den egoistischen Herrschaftswillen des Menschen)
gelingt in der arbeitsteiligen Gesellschaft. Aber erst in einer klassenlosen Gesell-
schaft ist die Entfremdung ganz tiberwunden, indem Klassen und Privateigentum als
Formen der Entfremdung hinter der Gesellschaft als Triger und Garanten des
Gliicks zuriickgelassen werden. Vgl. hierzu die Interpretation Max Miillers, wonach
hier die Gesellschaft, nicht der einzelne, das Freie ist: ,, Tridger des Sieges und des
Gliickes ist also nicht die Person, sondern die Gesellschaft als solche in diesem ge-
meinsamen Zustand.” (Erfahrung und Geschichte, 110).

Vgl. Thomas von Aquin, QD XI, De ver. 1,1 art. IX; ders., Super evangelicum S.
Joannis lectura 11, 1 15ff.691{f.

124

)

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andersheit muB anerkannt und ohne Aufhebung ins Eigene und ins
Eigentum hinein gelassen werden, muf} sie selbst bleiben; der Ge-
gensatz ‘Innen-Auflien’ darf nicht zugunsten einer dieser beiden
Seiten verschwinden, weder im Inneren der totalen geistigen Be-
michtigung noch im Auflen der totalen und verlorenen entfremdeten
Ausgeliefertheit; er ist vielmehr, da er ja einer einzigen Mitte ent-
springt, als je andere Seite des Selben in diesem Selben, dem Sein,
aber nicht dem Geiste, als zusammengehorig zu wissen. Die These
von 'Sein und (= als) Geist’ ist falsch.

Macht und Ohnmacht der Vereinigung gehen in Freiheit den Kom-
promif} ein, daB in der Erkenntnis des andern seine bleibende Uner-
kanntheit respektiert werden muf}; und daB genauso die Unwahrheit
(Verborgenheit) als zur Wahrheit selbst gehorig gelassen werden
muf. In aller Aufklarung darf das Geheimnis nicht nur weiter beste-
hen, sondern muf} sogar seinen festen Ort behalten.

VIII. Damit wiren wir vom Kompromifl im Wesen der Erkenntnis
bereits zur Wahrheit als Kompromif gelangt. “Wahrheit muB3 kom-
promiBlos sein, darf keine Kompromisse kennen’, ist eine weit ver-
breitete Meinung. Aber wie bei der Erkenntnis, so gilt auch fiir die
Wahrheit die soeben ausgesprochene These, daf} sie in ihrem Kern
durch und durch KompromiB ‘ist’: Denn Wahrheit ist ja weder ab-
solut, d. h. zeitlos und weltlos giiltig, noch einfach relativ, d. h.
beliebig, machbar oder von jeweils @nderbaren Umstinden und
Situationen und Einzeltatsachen abhdngig und mit ihnen wechselnd.
Wahrheit ist Epochen- und Weltwahrheit, d. h. Offenbarkeit des
Seienden, das wir sind, und des Seienden, das wir nicht sind, im
Horizont einer unbeliebig-geschichtlich-epochalen Welt. Sie ist
Offenstand des Seienden und seines Seins fiir den in dieser Welt
und Geschichte Stehenden, der dies sein Stehen nicht beliebig ge-
wihlt hat und verdndern kann, sondern es in dieser Welt und Ge-
schichte iibernehmen mul} auf seine mogliche Identifikation mit ihr
als seiner zu erreichenden Wirklichkeit hin. So ist Wahrheit immer
‘relational’. Jede Theorie dieser Wahrheit ist als Sicheinlassen auf
die Pluralitit der Welt- und Geschichtswirklichkeit schon jener
Kompromifl zwischen idealistischem Absolutismus und positivisti-
schem Relativismus, jener KompromiB, der allein der Realitdt aller
gerecht wird. Hier allein wird auch die volle Schwierigkeit jener

76

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. . L »125
menschlichen Leistung erkennbar, die wir ,,Ubersetzung nennen,

Ubersetzung von der Sprache einer Epoche und einer Welt in die
der anderen, wobei hier von uns die Anerkennung echter Vielfalt
geschichtlicher Sprachwelten als entscheidender Erkenntnisfort-
schritt unserer Zeit vorausgesetzt wird. Wenn ich auch immer in
meiner Welt und in meiner Geschichte "innen” bleiben muB}, so kann
ich sie doch, diese mundanen und epochalen Horizonte, formal so
transzendieren, daB Ubersetzung nicht einfach Ersatz von Worten
durch andere Worte ist, sondern den Versuch darstellt, in analoger
Weise Identititen und Ahnlichkeiten innerhalb der horizontalen
Andersartigkeit doch noch festhalten zu kénnen.

IX. SchlieBlich soll nun noch die Kompromififahigkeit und Kom-
promiBunfihigkeit der Glaubenssphire kurz gestreift werden. Wie
kann die Vielfalt der offenbarenden und heilverkiindenden Worte
Gottes, die zu vielen Zeiten und zu vielen Vélkern als Spruch ergin-
gen, zusammengebracht werden mit jenem entscheidendem Spruch
(der frei an uns ergangenen Rede, dem Adyog) Gottes in seinem
Sohn Jesus Christus, ohne daf} dieses letzte, alle Worter integrieren-
de Wort jene anderen sinnlos macht? Aber doch auch nicht wieder-
um so, dafB} der Fleisch in der Geschichte gewordene A6yog als Jesus
Christus nur gleichwertig und gleichgiiltig neben den anderen Adyot
stinde. Um ein "Zusammen’, das nicht aufhebt und ausgleicht, das
kein eklektisches Zusammen ist, sondern ein wirkliches Gesprich,
hat Hélderlin in seinen letzten Christus-Hymnen (,,Verséhncnderé
der Du nimmer geglaubt...”, ,,Der Einzige”, ,,Patmos”) gvf:l'ungen.12

Und genau dieser Kompromif, aber nun nicht mehr beschrinkt auf
Antike und Christentum, steht als zu leistender auch heute noch vor
der Kirche. Er wird sowohl ein Dialog der Weltreligionen sein miis-
sen als aber auch ein Dialog der christlichen Konfessionen unter
sich; hier wiirde Folge des Ausgleichs ein gleichgiiltiger Eklektizis-
mus sein, Folge des spannenden Kompromisses aber der echte ge-
sprichsbereite gleichwertige Okumenismus. Innerhalb der katholi-

123 Gadamer, Wahrheit u. Methode, Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,

Tiibingen *1975.

Vgl. Halderlin, F., Simtliche Werke, hg. von F. Beissner, Zweiter Band, Gedichte
nach 1800, Stuttgart 1965. Die von Max Miiller als Christus-Hymnen bezeichneten
Gedichte finden sich hier unter der Uberschrift: “Die Vaterldndischen Gesinge':
Verséhnender, der Du nimmergeglaubt (134-143); Der Einzige (161-172); Patmos
(173-195).

126

7l

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Kirche selbst aber wiederum taucht heute ein weiterer Kom-
promif} als Aufgabe auf: der Kompromil nimlich im Verstindnis
dessen, was christliche Kirche "an ihr selbst” sei. Nachdem sich die
groflen christlichen Konfessionen dariiber klargeworden sind, daB
christlicher Glaube keine private Sache sei, sondern in Gemeinde
nur wirklich ist, Gemeinde aber von diesem Glauben her verpflich-
tende Form und Gestalt haben mufl und damit zur Kirche als Insti-
tution schon immer geworden ist, ist in der Deutung des Wesens
christlicher Kirche eine tiefgreifende Differenz aufgebrochen: der
sogenannte ‘progressive’ Christ deutet Kirche ‘von unten her’ als
Volk Gottes, das sich in eigener Souverinitit gleichsam seine insti-
tutionelle Gestalt und Verfassung des gesamten klrchllchen Lebens
gibt. Dies soll dann die Demokratisierung der Kirche'? ?7 bedeuten
und damit ihre Modernitit garantieren; der sogenannte
‘konservative’ Christ dagegen sieht die Kirche von oben her als
Angebot Gottes an die Menschen, als Sakrament der Sakramente,
also primiér als Institution, in der sich Gott fiir uns selbst gebunden
hat, sich den Menschen iiberliefert und ausgeliefert hat, um sich in
dieser und keiner anderen Weise ihnen zu schenken. Die Folge
hiervon ist die Hierarchisierung, wo die Reichung des Geschenkes,
die Verwaltung des Sakramentes, durch welches Sakrament (und
dann erst durch seine Annahme) das Volk Gottes iiberhaupt erst
entsteht, in unbeliebigen, gegliederten Stufen von oben nach unten
sich vollzieht. Die unvermischbare, nicht ausgleichende Vereini-
gung beider Elemente, ihr Kompromif} also, bleibt Aufgabe: Kirche,
in welcher sich Tat Gottes und Tat des Menschen frei einigen, muf3
sowohl den Vorrang der Tat Gottes als auch die Wiirde der Freiheit
des Menschen in gemessenem Abstand zu achten wissen.

X. Das letzte Wort soll schlielich nochmals dem herabsetzenden
Schlagwort vom "faulen Kompromil3~ gelten. Fauler Kompromif ist
in unserem Alltagsverstindnis ein oberflichhcher Ausgleich duflerer
Interessenverschiedenheit. In dieser Art von Ausgleich wird immer
versucht, moglichst viel vom eigenen Nutzen durchzusetzen und
durch einige weniger wichtige Gegengaben den Gegner, den Kon-
kurrenten oder den Geschiftspartner dazu zu bringen, mein allein an
mir selbst interessiertes Handeln zu dulden. Das kann dann fiir mich
und fiir ihn von Wert sein, weil eine Schaden mit sich bringende

27 vgl. Maier, H., Revolution und Kirche. Zur Frilhgeschichte der christlichen Demo-

kratie, Miinchen 1973.

78

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auseinandersetzung fiir eine gewisse Zeit damit vermieden und
zuriickgestellt ist. "Fauler KompromtB Nach dem deutschen Wor-
terbuch von Hermann Paul'*® bedeutet ‘faul” (ahd. fil) urspriinglich
soviel wie ‘eitrig’, ‘pustelig” (lat. puteo = stinken, griech. puon =
Eiter). Gemeint ist etwas, was in Verwesung iibergehend oder iiber-
gegangen ist (vgl. ‘faule Fische’). Daraus entsteht dann die Bedeu-
tung ‘trige’ als nicht mehr handlungsfihig, weil die Organe der
Handlung in ihrer Verfaulung und Verwesung nicht mehr gebraucht
werden konnen. Der Kompromif als blofier Ausgleich kann aus
Triagheit und Handlungsunfihigkeit entstehen, wo der, der den
Kompromif schlieBt, seine Gestalt und sein Antlitz nicht mehr be-
wahren und behaupten kann, sondern es verfallen und auflésen 1aft.
Durch solchen Kompromif§ “verliert man sein Gesicht’, Um antlitz-
los wie das nachgeschichtliche Fellachentum nur noch weiterbeste-
hen und dahinvegetieren zu kénnen, wird solcher Kompromifl ge-
schlossen, um ohne neue Angestrengtheit und Angespanntheit sein
Leben in der Ausgeglichenheit, d. h. “in Ruhe und Frieden’, fithren
zu konnen. Kompromifl kann verfallen. Verfallen kann aber nur,
was von einer Héhe herunterfdllt. Diese Hohe ist der echte Kom-
promif als jene Handlung, in der sich unser Leben auf die Wirk-
lichkeit seiner selbst und seiner Welt, der anderen Dinge und der
anderen Menschen in der Kraft der Gelassenheit wahrhaft einlaBt.
Diese Einlassung des Kompromisses als freier Ausgang (exitus) und
partialer Heimgang (reditio) erwichst aus Selbstachtung und der
Achtung vor dem anderen Seienden, sei dieses nun Person oder sei
es Ding. "Achtung’ aber, so erlduterten wir, gehort zum ontologi-
schen Tatbestand der Wiirde. Wenn der Kompromifl nur funktionell
in seinem Nutzwert betrachtet und gesetzt wird, wenn er nur Mittel
und Instrument ist, so ‘verfault” er immer und entartet eben zum
faulen Kompromif. Nur wenn er mit der eigenen Wiirde des ihn
Eingehenden die Wiirde des anderen und der anderen beachtet,
wenn er integrierender, unablésbarer Teil eines sich und den ande-
ren in ihrem beiderseitigen Interesse-Sein selbstachtenden Lebens
ist, wenn so sein Wert zugleich an des anderen Wiirde und an unse-
re eigene Wiirde gebunden bleibt: nur dann ist die Gefahr des
‘faulen Kompromisses” iiberwunden und wird im Kompromif8 das

"2 * vgl. Paul, H., Deutsches Worterbuch, 5. vollig neubearbeitete und erweiterte
Auflage von Wemner Betz, Tilbingen 1966, 193.

79

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erreicht, was Goethe ,,des Lebens Leben”'? (d. h. seine Lebendig-
keit) nennt. Wo der faule Kompromif§ zu Recht abgewiesen wird,
der wahre Kompromi aber in der hohen Schwierigkeit seiner
Durchfiihrung miBlingt, da erst taucht dann das Problem der Tragik
des Menschen auf. Die ganze ‘praktische Philosophie’ des Aristote-
les, also seine Ethik und Politik, hat zum Ziel die Vermeidung die-
ser menschlichen Tragik durch die Leistung der Findung der Mitte
(necdtng).”™

27 Max Miller spielt hier mit groBter Wahrscheinlichkeit auf eine von ihm mehrfach

rezipierte Stelle im Buch Suleika aus dem West-Ostlichen Divan an: ,,Denn das Le-
ben ist die Liebe, Und des Lebens Leben Geist.” Vgl. Goethe, J.W.v., Simtliche
Werke, Band 3/1, West-Ostlicher Divan, Teil [ (hg. von H. Birus), Frankfurt/M.
1994, 390. In "Der Kompromi}* interpretiert Max Miiller diese ,Lebendigkeit des
Lebens (Goethe)” mit Rekurs auf Heraklit als aus einem Gegensatz entspringend
(47).

Zum aristotelischen Zentralbegriff der pecébng, vgl. v.a. NE 1106 b 13ff.; NE 1107
a 33ff.

130

80

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DRITTER TEIL

ARBEITSNOTIZEN

I. Notizen zum Thema Autoritit

;o aa313]
Beispiele
Die Autoritit der katholischen Kirche (was abgewandelt auch von
anderen christlichen Kirchen gilt) beruht in der Sichtbarkeit ihrer
Wiirde, ihres Selbstsinnes und héngt nicht von einer Funktion und
damit ihrem Leistungswert ab; der ihre Wiirde ausmachende
Selbstsinn ist die Sichtbarkeit der Anwesenheit Gottes in Christus in
ihr und damit die Gegenwart Christi bei uns, die unser Leben mit
ihm und damit unsere religise Wirklichkeit erméglicht. In dem
Grad, als die Sichtbarkeit dieser Wiirde (das Sein Christi bei uns
und unser Sein bei ihm) sich verdunkelt oder uns sich entzieht, tritt
der Schwund der Autoritdt als geschichtlicher Macht ein und wird
die Versuchung, Gewalt zu gebrauchen, privalent. Aus diesem
Schwund von Autoritédt erklirt sich dann die Tatsache des Bannes,
des Bannfluches, der AusschlieBung aus der Kirche bis hin zur Ket-
zerverfolgung. Das beriihrt gar nicht die Kompetenz der Kirchen zu
christlicher Lehrfestsetzung und christlicher Lebensordnung, die
alle institutionellen Kirchen fiir sich in Anspruch nehmen. Zu ihrer
Verfafitheit in der Welt gehort gesetztes Mafl und anerkannte Regel.
Nur wo "Autoritit” ungebrochen erscheint, verlieren die ganze juri-
dische Ebene und ihre Manahmen an Bedeutung, da Autoritit die
Gerechtigkeit ohne Rechtssetzung oder ihre Anwendung garantiert,
Die Kompetenz zur Rechtssetzung, ihre Anwendung und die Kom-
petenz-Kompetenz werden dadurch gar nicht beriihrt.

' Am Ende des Artikels Giber Autoritit befand sich ein kurzer Anhang mit diesen

Beispielen, die im kurzen Lexikon-Artikel nicht beriicksichtigt werden konnten.

81

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von der europidischen Aufkliarung wird oft Autoritéit und Glaube auf
der einen Seite dem Wissen und der Vernunft auf der anderen Seite
entgegengesetzt. Fiir Lessing (,Erziechung des Menschenge-
schlechts®) ist Autoritit und Glaube geschichtlich notwendig als
Vorwegnahme von solchem, das spiter in Vernunftwissen iiberge-
fiihrt werden kann."” Bei Kant ist Aufklirung Ausgang aus selbst-
verschuldeter Unmﬁndi%keit, zu der in gewisser Weise gerade der
Autorititsglaube gehort. * Hier wird nicht gesehen, wie Autoritit,
wie Glaube selbst in eigenartiger, giiltiger Weise Erfahrung sein
koénnen.

Als weiteres Beispiel fiir die Autoritit des Staates und seiner Amter:
Sie besteht in der Sichtbarkeit ihrer Wiirde, in der der Mensch als
Individuum die hohe gemeinsame Wirklichkeit personaler Existenz
erhalten kann.

Das deutsche Lehnwort "Autoritit” ist Ubernahme des lateinischen
auctoritas; dies wird oft von augere = ‘mehren’, 'vermehren” abge-
leitet. Autoritit mehrt dann die Seinswirklichkeit durch ein Maf-
nehmen an hoher vorbildlicher Wirklichkeit (vorausgesetzt ist hier
die Stufung der Wirklichkeiten: vgl. "Gradualismus’).

Auctor ist der Urheber hoher oder neuer Sinnwirklichkeit; er wird
unterschieden von creator, dem Schopfer und Erschaffer von Wirk-
lichkeit iiberhaupt.

‘Autorisierung’- ‘autorisieren’: das bedeutet 'Ermichtigungen’ -
‘erméchtigen’. Gemeint ist die Ubertragung der in der Autoritdt
einer Person sichtbaren und anerkannten Macht auf andere.

Kompetenz - Zustéindigkcit134

Zustindigkeit begriindet sich durch Leistungsfahigkeit, Fahigkeit
zur Losung von Aufgaben, die eine Person oder ein Individuum
besitzt. Kirche und Staat z.B. behalten ihre Kompetenz durch die
ihnen gegebene wertvolle Aufgabe, auch wenn ihre Wiirde sich
verdunkelt und damit ihre Autoritdt schwindet, womit die Erfahrung

132 Vegl. Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechts, in: Gopfert, H.G.
(Hg.) Werke VIII, Miinchen 1979 (Lizenzausgabe 1996), 489-510. Zu einer Inter-
pretation, vgl. Miiller, M., Existenzphilosophie, 259f.

133 Vgl. Kant, 1., Was ist Aufklarung? (VIII, 33-42): ,Aufklirung ist der Ausgang des
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit.” (35). Zu einer Interpreta-
tion, vgl. Miiller, M., Existenzphilosophie, 259f.

" Diese Notizen sind Erganzungen aus einer friiheren Fassung dieses Artikels.

82

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der in ihrer Kompetenz liegenden Aufgabe dadurch (bis zur Még-
lichkeit ihrer Wahmehmung) bestimmt wird. Kompetenz ist fest-
stellbar und begrenzbar, zuteilbar. Autoritdt ist da, wenn die Sicht-
barkeit des Sinn verbiirgenden Ganzen im einzelnen sich ereignet.
Der Zusammenfall beider heiit ,,das Symbol"USA

Autoritdt ist symbolische, Kompetenz dagegen juridische Gegen-
wart. Dies gilt auch fiir die 'Kompetenz-Kompetenz': das Recht, die
Grenze der eigenen Zustindigkeit selbst zu bestimmen. Die den
Selbst-Sinn des Ganzen und jeder hohen Wirklichkeit reprisentie-
rende Autoritdt kann nicht einem zugeteilt werden oder von einem
genommen werden oder durch ihn behauptet werden. Sie ist "da’ im
Erscheinen oder Schwinden, d.h.: sie ist als Geschichte.

Die Sichtbarkeit der Wiirde ist die eigentliche Macht der Wirklich-
keit, die Gewalt unnétig macht.

Die Anerkennung einer Kompetenz beruht auf dem erkannten Wert
eines Einzel-Konnens und einer Einzelleistung. Die Anerkennung
der Autoritit ist Erscheinun% der Macht in ihrer Wiirde. Wiirde ist
wertlos, Wert ist wiirdelos.° Die Erfahrung der Autoritdt ist die
Erfahrung der Berechtigung der Anerkenntnis der Wiirde des
Selbst-Sinns.

Kompetenz ist erreichte Zustimmung aufgrund des Wertes einer
Leistung. Sie ist funktional-ontisch fabar und einforderbar. Wert ist
immer relativ, d.h. ist Sinn in Bezug auf etwas und damit beschrink-
te Zustimmbarkeit und Kompetenz.””" Wiirde beruht auf der Sicht-
barkeit des Selbst-Sinnes, der keinen Grund auBerhalb seiner mehr
braucht. Kompetenz beruht auf der Sichtbarkeit des Wertes einer
Leistung. Die Wertlosigkeit der Wiirde erfordert ein schlichtes nicht
weiter zu begriindendes Ja, eine einfache Zustimmung. Wiirde
meint ebenso das Ansehen wie das Aussehen. Das Ansehen, das auf

133 Zu diesem fur Max Miiller so wichtigen Begriff, vgl. dessen Buch: Symbolos. Vgl.

auch seine: Existenzphilosophie, 257f. In "Erfahrung und Geschichte’ bezeichnet er
das Ereignis des Symbolos als das Ereignis schlechthin, da sich hier der ,,Urakt der
Ubereinstimmung des Selbst mit sich selbst und der Welt und damit der Welt mit
sich” (128) ereignet. Denn im Symbolos ist die im Auseinander der ontologischen
Differenz schon angelegte und beschlossene Ineinsfall gemeint, in welchem unbe-
dingter Sinn sich erfahren 14t (vgl. ebd. 148).

Vgl. Kant, 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (I1V, 434{t.).

Vgl. hierzu die Dissertation von Max Miiller, Uber Grundbegriffe philosophischer
Wertlehre. Logische Studien tber Wertbewufitsein und Wertgegenstindlichkeit,
Freiburg 1932.

136
137

83

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem é&f}lssehen beruht, das Aussehen ist mit dem Ansehen iden-
tisch. " Wiirde fordert nicht Autoritdt, sondern ist Autoritit.

Autoritdt kann nicht angeordnet, nicht erzwungen werden, sie ist da
oder nicht da, sie kann aber erworben werden, wenn es gelingt, ihre
Sichtbarkeit zu bewerkstelligen.

Wichtig ist die Erkenntnis der Analogie des Autoritits-
Verstindnisses. Sie hidngt von der Erkenntnis der Geschichtlichkeit
des Wesens ab. Neben der analogia proportionis und der analogia
proportionalitatis mufl als entscheidende Analogie, die mit den
beiden l}i;%ht zusammenfillt, die analogia historica herausgearbeitet
werden.

Wenn Naturrecht als Geschichtsrecht begriffen wird, setzt das vor-
aus, daB} Natur als "Wesen’, als physis und ousia nicht unverinder-
lich sind, sondemn es eine Wesensgeschichte gibt.

Das ganze Bemiihen Platons ist, daB das Bild als Vorbild und der
Gedanke als Erinnerung und Ziel nun normativ und begrifflich ge-
faBt werden sollen. Der Kampf zwischen Gedanke und Begriff ist
der eigentliche Kern aller Metaphysik.

Autoritdt ist entscheidend dort da, wo das Aussehen als Ansehen
eine Anerkenntnis nicht nur fordert, sondern zur Folge hat, die An-
erkenntnis nicht nur verlangt, sondern erlangt.

Daf} der Mensch ein Horender und Antwortender ist, also ein Ge-
forderter, zeigt den Vorrang, das Apriori der UnvergeBlichkeit des-
sen, was vor aller Gegenwart und Zukunft liegt.

Von der europidischen Aufkldrung wird oft die Autoritdt und Glaube
auf der einen Seite dem Wissen und der Vernunft auf der anderen
Seite entgegengesetzt. Fiir Lessing (,,Erziehung des Menschenge-
schlechts™) ist Autoritit und Glaube geschichtlich notwendig als
Vorwegnahme von solchem, das spiter in Vernunftwissen iiberge-

¥ vgl. ebd. 51. Hier legt Max Miiller im AnschluB an A. Meinong dar, daB das im

Ansehen immer offenbare Aussehen des Gegenstandes selbst seine (sinnliche)
Wahrheit als das sinnliche Sein des Objektes selbst immer bei sich trigt. Durch die-
se ,,Phanomenalitdt” (Honecker) tiuscht etwas nichts anderes vor als es ist (vgl.
ebd.).

Zur analogia historica, vgl. Miller, M., Auseinandersetzung als Verséhnung, 90-
106. Vgl. auch Casper, B., Analogie . Ein Hinweis auf die Moglichkeit, sie zeitlich
zu denken, in: Mosis, R. und Ruppert, L. (Hgg.), Der Weg zum Menschen. Zur
philosophischen und theologischen Anthropologie (FS fiir Alfons Deissler), Frei-
burg u.a. 1989, 219-233.

139

84

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

filhrt werden kann. Bei Kant ist Aufkldrung Ausgang aus selbstver-
schuldetet Unmiindigkeit, zu der in gewisser Weise gerade der Au-
toritdtsglaube gehort. Hier wird nicht gesehen, wie Autoritdt, wie
Glaube selbst in eigenartiger, giiltiger Weise Erfahrung sein kdnnen.

Als weiteres Beispiel die Autoritit des Staates und seiner Amter:

Sie besteht in der Sichtbarkeit ihrer Wiirde, in der der Mensch als
Individuum die hohe gemeinsame Wirklichkeit personaler Existenz
erhalten kann.

Das deutsche Lehnwort “Autoritdt” ist Ubernahme des lateinischen
auctoritas; dies wird oft von augere = mehren, vermehren abgelei-
tet. Autoritit mehrt dann die Seinswirklichkeit durch ein MaBneh-
men an hoher vorbildlicher Wirklichkeit (vorausgesetzt ist hier die
Stufung der Wirklichkeiten; vgl. "Gradualismus”).

Auctor ist der Urheber hoher oder neuer Sinnwirklichkeit; er wird
unterschieden von creator, dem Schopfer und Erschaffer von Wirk-
lichkeit iiberhaupt.

"Autorisierung” - ‘autorisieren’: das bedeutet 'Ermiéchtigungen’ -
‘ermachtigen’. Gemeint ist die Ubertragung der in der Autoritat
einer Person sichtbaren und anerkannten Macht auf andere.

Autoritit: Sichtbarkeit einer Macht, die ohne Gewalt sich durchsetzt
in der [?].
Autorisieren heiBt auch heute noch ermichtigen. Erméachtigen kann

nur die Macht in ihrer anerkannten Sichtbarkeit, die dann Autoritit
heifit.

I. Das Phinomen

Autoritit bezeugt Gegenwart hoher Wirklichkeit. Thr Zerfall ist
daher Wirklichkeitsschwund. Welcher Begriff von Wirklichkeit ist
hier gebraucht?

Mbogliche Definitionen von Autoritdt: Autoritit ist das Ansehen, das
der Macht durch ihre bloBe Sichtbarkeit (ihr Ansehen als Aussehen:
ihre Erscheinung) erlaubt, sich ohne Gewalt durchzusetzen.

Hier muB} kurz erldutert werden, was Macht bedeutet:

85

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Macht als dynamis, als potentia, als reales Vermdogen, als - wie der
Cusaner sagt - ein .,Kﬁnnendsein“m, das Wirklichkeit darstellt oder
bewirkt, potentia realis und nicht logica, esse in actu ist Vollzug der
Macht, esse in potentia die Macht zum Vollzug.

Die Macht Gottes heilit omnipotentia - unbeschrinkte Macht.
Menschliche Macht ist immer beschriankt. Ebenso Autoritit.

Die in der Autoritdt sich kundgebende Macht ist dennoch nicht auf
einzelnes Konnen eingegrenzt. Autoritit gilt fiir ein ganzes Gebiet:
das religiose Gebiet, das politische Gebiet, das kiinstlerische Gebiet,
das philosophische Gebiet. Auch dadurch unterscheidet sie sich von
conceptus als ["Zustindigkeit’?] Diese ist rechtlich (“juridisch’)
faBbar und begrenzt, Autoritit dagegen nicht. [?] Ein ontologisches
Phidnomen.

Fiir Autoritdt gilt: Das Konnen ist nicht funktionell, Kénnen einer
bestimmten Leistung.

Autoritit kann nicht daran gemessen werden, was fiir einen Wert sie
hat. Sie zeigt die Gegenwart eines Ganzen, das allem Einzelnen erst
Sinn verleiht. Sie steht im Zusammenhang mit Wiirde und steht
daher iiber der Kritik daran, was sie Wertvolles hervorbringt.

Wiirde ist Selbstsinn: ko8’ ab16
Wert ist Funktion-Sinn: npdg 11, npog Mpdg (Aristoteles).

I1. Die begriffliche Fassung des Phinomens

a) Der Name: Alle Etymologie ist verdachtig. Im Griechischen gibt
es keinen entsprechenden Namen und Begriff fiir Autoritit. Das
lateinische Wort auctoritas wird im allgemeinen zuriickgefiihrt auf
augere. Augere heiffit mehren. Autoritdt garantiert ein Mehr an
Wirklichkeit, die in ihr zur Erscheinung kommt.

b) Zum Begriff: Autoritit kann man nicht beanspruchen. Sie bean-
sprucht selbst. Sie ist da oder nicht da. Die zu ihr gehérige Aner-
kenntnis ist schon allein durch die Erscheinung gerechtfertigt. In ihr
erscheint ein Ganzes, das sie repriasentiert. Sie ist nur Autoritat als
Reprisentation eines [selbstsinnhaften?] Ganzen, als dessen Ge-
genwart oder Vergegenwirtigung. Weil sie in ihrer Erscheinung
sich selbst rechtfertigt ist sie transzendental und nicht transzendent,

hic Vgl. nochmals Nikolaus von Cues, Vom Kénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung

(De possest).

86

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie ist Antwort auf eine quaestio juris, nicht ‘bloBes Faktum’. Sie
kommt Personen oder personalen Institutionen zu. Sie ist verbunden
mit dem Selbstsinn, mit der Wiirde und der Person und darf nicht
reduziert werden auf Kompetenz, Wert, Funktion und Leistungssinn
eines Individuums in seinen Handlungen.

Beispiel: Autoritidt des Richters. Sie folgt in erster Linie nicht aus
der Individualitdt des Richters, sondern aus der Prisenz der Wiirde
des Richters in seiner Person.

Die Autoritdt des Richters ist nicht eine Folge einer guten Leistung,
sondern ergibt sich aus der Gegenwart und Vergegenwirtigung des
Rechts in ihm, d.h. Autoritit ist immer repriasentativ. Autoritit setzt
als Reprisentation die Anwesenheit eines Ganzen im Einzelnen als
Einzelnes je und je voraus.

Wo kein Verstindnis fiir Repridsentation und Symbolik (Symbolik:
Ineinsfall des Ganzen mit einem Einzelnen; Unterschied von 'Din‘g'
und ‘Gegenstand’ im Sinn von Heideggers Ding-Abhandlung'®")
mehr da ist, ist auch Autoritit nicht mehr verstehbar, sondern
schrumpft ein auf die Zuerkennung einer Kompetenz fiir richtige
Ausfiihrung.

(Der Schnapsg;’iester in Graham Greenes Werk ,,Die Macht und die
Herrlichkeit” ™ ist in allem Verfall als Individuum dennoch Autori-
tit, weil sein Werk die Gegenwart Christi und damit des religidsen
Ganzen ist, nicht als opus operantis, sondern als opus operatum.)

Autoritit ist Ansehen einer Macht. Ansehen ist aber hier nicht nur
subjektiv gemeint, sondern meint das Aussehen, die auf Sehen be-
zogene Sichtbarkeit selbst. Autoritit unterlduft daher den Gegensatz
von subjektiv und objektiv. Autoritdt ist eine Erscheinung einer
Macht, die fihig und daher berechtigt ist, die Gestalt unserer Wirk-
lichkeit und der Wirklichkeit zu bestimmen. Sie ist mehr als die
anerkannte Kompetenz zu bestimmten richtigen Einzelhandlungen,
sie bezieht sich innerhalb einer Welt auf das Ganze dieser Welt: der
religiosen, politischen, kiinstlerischen, personalen usw. Autoritit als
Sichtbarkeit einer Macht eines Vermogens, die ‘mehren’, indem sie
Noch-nicht-Sein in Sein zu iiberfiihren, Macht zu verwirklichen

141

Vgl. Heidegger, M., Das Ding, in: Vortrige und Aufsitze, 163-181.

"2 Das Buch von Graham Greene (The Power and the Glory) wurde ins deutsche
tibersetzt mit dem Titel: ‘Die Kraft und die Herrlichkeit’, Wien (Neuiibersetzung)
1993.

87

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Wirklichkeit zu erhalten oder durch andere, bessere, hohere
Wirklichkeit zu ersetzen.

Antiautoritdre Erziehung: Vertrauen auf die Unmittelbarkeit der
Spontaneitdt des Lebens, das selbst zur hochsten Autoritdt erklart
wird, Ablehnung jeder Vermittlung; dies ist ein anthropologischer
Irrtum. Leben ist Vermittlung.

Autoritdt des Staates: Das bedeutet die Sichtbarkeit (das Ansehen
als Aussehen) der Macht, die wahre Gestalt der Wirklichkeit der
Gemeinschaft zu sein, zu bewirken, zu erhalten, immer neu herbei-
zufithren, und dies alles, ohne Gewalt gebrauchen zu miissen oder
sie herbeizurufen. Staat also nicht als ein Instrument, das Wert hat,
indem es funktioniert zu unserem [Zwecke?], sondern als "autarke’
Wirklichkeitsgestalt einer Gemeinschaft. Und so hat es "Wiirde’,
nicht nur "Wert’. Verlust seiner Wiirde heute: [daher?] sein Ersatz
durch ‘Gesellschaft’.'®

Autoritit der Kirche: ithre Macht, das Leben mit und in Christus zu
sein, zu bewirken, zu erhalten und immer neu herbeizufiithren. Dies
geschieht allein durch die sichtbare Anwesenheit Christi selbst in
dieser institutionellen Gemeinschaft. Wo diese Anwesenheit nicht
mehr sichtbar ist, verfillt ihr Ansehen und ihr Aussehen. In dem
Grade, als die Sichtbarkeit Christi in ihr verdunkelt wird, verfillt
ihre Autoritdt und mufl sie zur Gewalt greifen, zur Gewalt des ana-
thema sit, d.h. des Bannes, des Bannfluches, des Ausschlusses bis
hin zur Ketzerverfolgung. Macht wird durch Autoritit zum An-
spruch an uns; Autoritdt kann aber nicht beansprucht werden, son-
dern mufl da sein. Kompetenz bedeutet Zuerkennung einer immer
beschrinkten Zustindigkeit. Autoritit ist sichtbare Kompetenz-
Kompetenz.

Aufklarung wendet sich gegen Autoritdt. Sie kann es nur, indem sie

sich als setzende Vernunft selbst fiir die héchste Autoritidt erklart,
; : o : 144

sich als iudex sui veri et falsi proklamiert.

"3 vgl. zu dieser Unterscheidung Tonnies, F., Gemeinschaft und Gesellschaft, Grund-
begriffe der reinen Soziologie ('1887), Darmstadt 1972 (Nachdruck). Dieses Buch,
das lange Zeit nach seiner Erstveréffentlichung 1887 unbeachtet blieb, hat schlief3-
lich im 20. Jahrhundert maligebende Bedeutung fiir die Soziologie erlangt.

Vgl. hierzu Miiller, M., Der KompromiB, 53, der hier Kant zitiert: ,,Homo est iudex
sui veri et falsi”: , ,Wir selbst sind die Richter, und bei uns selbst sind das Gesetz und
das Recht”.

144

88

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie die Antike hat die Phanomenologie die vernehmende Vernunft
wieder herausgestellt. Die Kompetenz und Autoritit der verneh-
menden Vernunft liegt nun im Vernommenen. Bei den Griechen,
die den Begriff der Autoritdt noch nicht kennen, gibt es dennoch die
Anerkennung der vemommenden Seienden und des Seins als das
Bindende der Freiheit. Es ist die Autoritdt ‘der Sachen selbst’, in
deren Anerkenntnis der Freie frei ist. Es gibt fiir den Griechen einen
Menschen, der Sklave von Natur aus ist (doDAog ¢@Uoel- doulos
physei). Er gehorcht als Sklave dem Zwang, der Freie aber aner-
kennt in Fligsamkeit die Autoritit.

Der antiautoritire Charakter der Aufklirung. Ihr Gegensatzpaar:
Autoritit oder Vernunft. Autoritit gehoért zum Glauben, Wissen
gehort zur Vernunft.

Lessing in seiner ,Erziehung des Menschengeschlechts” nennt den
durch Autoritit vermittelten Glauben das Geleit zur wissenden Ver-
nunft hin. [ihre Vorgeschichte?]. Sobald dieser geschichtliche Ver-
nuftszustand erreicht wird, werden fiir Lessing Glaube und Autoritat
iiberfliissig.

Kant sieht diesen Weg nicht pddagogisch, sondern moralisch: Auf-
klirung ist Herausgang aus der selbst verschuldeten Unmiindigkeit,
als Gebot. Die volle Freiheit gibt sich selbst ihre Gcsetze damit
wird sie miindig und kennt keine Autoritdt auller sich mehr.'?

Heidegger als Phinomenologe erkennt die Autoritit des Seyns und
der Seinsgeschichte an und hilt daher die Fiigsamkeit unter die
Autoritdt dieser Geschichte fiir das Hochst-Erreichbare des Daseins.

In der ganzen Phinomenologie handelt es sich um das c@lelv &
pouvopeve (sozein ta phainomena), das Sich-Unterstellen unter die
Autoritdt des Erscheindenden, ohne es durch Deduktion oder Kon-
struktion zu miBachten oder zu beherrschen.

Autoritdt des Amtes, [Sichtbarkeit als ?] Einsicht in die in ihm er-
scheinende [ontologische?] Notwendigkeit fiir die Gemeinschafts-
stiftung. Die bewirkt die Wiirde des Amtes, die auch in Mifbrauch
durch einen Amtsinhaber nicht beseitigt wird. Die alleinige Bindung
an die Autoritit des Amtes und nicht an den Willen derer, die ihn
ins Amt beriefen.

145

Vgl. nochmals Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechtes, 489-510.
"¢ vgl. nochmals Kant, 1., Was ist Aufklirung? (VIII, 33-42).

89

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann auch definieren: Die sichtbar gewordene und dadurch
Anerkennung erhaltende Kompetenz-Kompetenz als Macht heifit
Autoritidt und begriindet die Wirklichkeit.

Autoritdt verlangt nicht Anerkennung, sondern hat sie. Sie erlangt
ihr Ansehen durch ihr Aussehen als Erscheinung. Wenn sie gefor-
dert werden muB, ist sie nicht mehr da und kann nicht mehr herge-
stellt werden.

II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt

Max Miiller - Anton Bésl'?’

Macht und Gewalt

Drei Abhandlungen als Prolegomena einer politischen Philosophie
1. Abhandlung: Von der Autoritit im Handeln

2. Abhandlung: Uber die Frommigkeit des Denkens

3. Abhandlung: Zur Wiirde des Seienden

Macht und Gewalt'**

Drei Abhandlungen iiber:

1. Die Autoritidt des Handelns

2. Die Frommigkeit des Denkens
3. Die Wiirde des Seins

1. Es werden also behandelt die Grundbegriffe
der auctoritas,
der pietas und

7 Diese Gliederung lag in zweifacher Ausfertigung bei den nachfolgend abgedruckten

Manuskripten. Im Unterschied zum nachfolgenden Gliederungsvorschlag sollte die
dritte Abhandlung iiber die "Wiirde des Seienden’ und nicht iiber die "Wiirde des
Seins” handeln.

Es handelt sich bei den nachfolgenden Aufzeichnungen um ein als zusammenhin-
genden Text vorgefundenes Manuskript.

148

90

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der dignitas

Auctoritas bezieht sich auf das agere, das Handeln, auctoritas der
actio.

Die pietas bezieht sich hier auf das Denken, pietas der cogitatio.

Dignitas bezieht sich auf das esse, das Sein. Sie ist dignitas der
entia in ihrer existentia.

Orientierungspunkt ist der erste Satz der Prifationen der Heiligen
Messe: vere dignum et iustum est, aequum et salutare ... Es dreht
sich also um veritas, Wahrheit - dignitas, Wiirde - iustitia, Gerech-
tigkeit - aequitas, Gleichgewichtigkeit oder Entsprechung und um
salus, das Heil, auf das alles hinzielt. Warum wird beim heutigen
Beten der Prifation das aequum et salutare meist weggelassen? Ist
das offiziell so angeordnet? Die aequitas heiBt auf griechisch epiei-
keia, das kann man mit Entsprechung oder Ausgewogenheit iiber-
setzen. Was entspricht hier welchem? Ist es die Entsprechung von
Endlichem, Relativem einerseits und Absolutem andrerseits? Die
aequitas meint also das richtige Verhiltnis, die Entsprechung, die
richtige Ausgewogenheit.

Wie verhilt sich iustitia (8ixm) zu €meixewo. Justitia ist die unbe-
stimmte allgemeine Gerechtigkeit. Aequitas ist die jeweilige und je
andere Ausgewogenheit, die Entsprechung zur jeweiligen anderen
Fall-Situation, die besonders mobile RechtméBigkeit, die nicht eine
allgemeine ist, unter das nur subsumiert wird.

Autoritdt wurde schon definiert als jenes Ansehen oder Aussehen
der Macht, die es ihr erlauben, ohne Gewalt Denken und Handeln
zu beeinflussen.Was ist der etymologische Ursprung des Wortes
auctoritas? Liegt der Schwerpunkt des Sinnes der Bedeutung auf
augere (vermehren) oder auf dem Begriff des auctors, der der Ur-
heber ist und deshalb die Verfiigungsgewalt, das Anordnungsrecht
iiber Handlungen besitzt. Bismarck hat den Sinn des augere als
‘vermehren’ im Auge, als er in der Kaiserproklamation im Spiegel-
saal zu Versailles Wilhelm I. versprechen lieB: allzeit Mehrer des
Reiches zu sein.

Dariiber, daB der Berliner Deutsche Kaiser nur proklamiert wurde
(auch weiterhin in der Nachfolge) und nicht gekront wurde, d.h.,
daB der Deutsche Kaiser von 1871 keine Krone besal}, sondern die
Kaiserkrone nach wie vor allein in Wien verwahrt wurde, haben wir
schon gehandelt. Proklamiert wurde im Rémischen Reich auch der

91

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imperator. Der Heerfiihrer als Kaiser wurde von den Soldaten aus-
gerufen. Als Caesar nicht nur Caesar, d.h. Imperator, sein wollte,
sondern nach dem Konigstitel strebte, erschien das als Anmafung
und Uberheblichkeit und er wurde ermordet. Der deutsche Konig
hatte zwei Orte zur Wahl fiir die Proklamation und Krénung, die
sich so um den Begriff einer Hauptstadt streiten konnten, Aachen
und Frankfurt am Main. Kaiser dagegen konnte er nur durch die
Kronung in Rom werden, die ihn dann ebenbiirtig neben den Papst
gestellt hat. Der Kénig ist kein Konkurrent zum Papst, wohl aber
der Kaiser. Frankreich trat in diese Konkurrenz erst unter Philipp
ein, der dann auch die Verlegung des Papsttums in den franzési-
schen Machtbereich (Avignon) versucht hat. Die letzte Kaiserkro-
nung durch den Papst fand, wie allgemein bekannt ist, dann nicht
mehr in Rom, sondern in Bologna statt. Danach losten fiir das Ro-
mische Reich Deutscher Nation Aachen und Frankfurt am Main
endgiiltig Rom ab.

Bei Macht und Gewalt ist zu erwégen, ob die¢ Dreiteilung sein soll:
1. Die Autoritéit des Handelns

2. Die Frommigkeit des Denkens

3. Die Wiirde des Seins

oder ob eine Dreiteilung angebracht wire:

1. Die Gewalt der Handlung

2. Die Macht des Denkens in seiner Frommigkeit

3. Die Wiirde des Seins in seiner Gegensatzlosigkeit.

Was “ist” mehr: Dynamis oder energeia? Dynamis als Macht ist das
An-sich-Halten, die Zuriickhaltung aller Gewalt, ist gleichsam die
Scheu, die Friihe, der Vorbehalt. Als reale Moglichkeit ist Dynamis
die Wirklichkeit des Ver-mogens. Es ist die gesammelte, noch nicht
in der Auswirkung aus sich herausgehende Kraft. Das ist eigentlich
auch gemeint mit logos, logos als Zusammenhalt, Gesammeltheit in
der Macht als Kraft, als Vermogen und nicht als Wirken. Im Schul-
sinne wird immer nur die Zweiheit von Mdoglichkeit und Wirklich-
keit angefiihrt. Bei Aristoteles wird aber das “ist” dreifach ausgesagt:

kata dynamin
kai kat’ energeian

92

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kai kata to ergon.m

Das ‘ist” ist ‘wirklich” als das Ist des Durchgangs durch alle drei
Phasen. Dieser Durchgang ist, wie Ute Guzzoni es formuliert hat,
.das Werden zu sich”"". Die ‘vollkommene Bewegung’ ist jene, die
bei sich selbst bleibt gKarl Rahner hat daher formuliert: ,,Sein ist
Bei-sich-Selbst-Sein”’ I). Die vollkommene Bewegung hat kein
Ziel auBerhalb ihrer selbst. Aristoteles formuliert: ,Man denkt, um
zu denken”."”?

Nur die vollkommene Bewegung geht auf cin Ziel auBerhalb ihrer
selbst hin. Nicolaus Cusanus hat dieses Problem gesehen, indem er
das Konnen-Sein, das poftesse, als Verbindunﬁ von posse und esse
als den eigentlichen Seinssinn expliziert hat."” Heidegger lehnt die
schulmiBige Trennung der Spitscholastik und Neuscholastik von
essentia und existentia ab, essentia dynamis ist fiir ihn das Ereignis
der ‘Wesung’, in der die Trennung von essentia und existentia von
vornherein aufgehoben ist. Die Kraft, die an sich hilt, gesammelt
sich zuriickhilt, sich alles gleichsam vorbehilt, ist nicht blofe Mog-
lichkeit, sie ist als "Macht des Wirkens” mehr als ihr Vollzug, die
Gewalt des Wirkens. Das Da-Sein als actualitas meint den actus als
Vollzug der Macht. So ist potentia die eigentliche Macht, die im
An-sich-Halten alles folgende enthilt, d.h., die potentia ist mehr
Wirklichkeit als jenes sich vollziehende Wirken, das populdr unter
Wirklichkeit verstanden wird. Im Wirken geht die gesammelte Kraft
als Vermogen aufler sich, das AuBer-sich-Gehen heif3t exire, und der
exitus ist jener Ausgang, der zugleich Sterben und Tod bedeutet.

Leben ohne Tod ist aber unlebendig todloses Leben, ist ein Dahin-
strémen ohne Entscheidung, ohne Schirfe, vor die uns allein der
Tod stellt. Die Grundstimmung dieses Lebens ohne Tod wire die
Lange-weile. Das drohende Ende gehort zur Schirfe und Lebendig-

149

Vgl. Aristoteles, Met. 1051 a 34ff.

Guzzoni, U., Werden zu sich. Eine Untersuchung zu Hegels "Wissenschaft der
Logik’ (= Diss.), Freiburg/Miinchen 1963.

Vegl. nochmals Rahner, K., Geist in Welt. Zur Kritik hieran, vgl. Miller, M., Philo-
sophische Anthropologie, 112.

Maoglicherweise handelt es sich hier um eine Anspielung auf die berithmte Stelle:
vonoig vorioewg vonolg (Das Denken ist das Denken des Denkens)” in Aristoteles,
Met. 1074b 34 (oder: De an. T 4 429). Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte,
94f,

Vgl. nochmals Nikolaus von Cues, Vom Kénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung
(De possest), aa0. Vgl. hierzu Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 357.

150
151

152

153

93

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit des Lebens. Man kénnte so sagen: Die ‘Endung’ bedeutet nicht
nur ‘ver-enden’, sondern ist auch Voll-endung.

Wie Wiirde des Handelns und Wert einer Handlung auseinandertre-
ten konnten dlzslfur ist ein interessantes Beispiel der Film ,,Die Briik-
ke am Quai”.

Die von den Japanern gefangenen Englinder werden als reine Ar-
beitstiere gleichsam ihrer Wiirde beraubt und nur noch im Wert
ihrer den Japanern niitzenden Arbeit gesehen. Sie erhalten aber die
Wiirde ihres Menschseins wieder in ihrem Werk. Dadurch, daf3 sie
eine tadellose vollkommene Briicke herstellen, werden sie mehr, als
sie vor der Herstellung gewesen sind. Dieses Werk, in dem sie ihre
Wiirde gewinnen, hat aber nur Wert fiir ihren Gegner, den Feind
ihres Landes. Sie werden daher von einem sich hereinschmuggeln-
den Abgesandten der englischen Armee aufgefordert, dieses eigene
Werk, in dem sie ihre Wiirde gewannen, das aber nur Wert fiir den
Gegner hat, in die Luft zu sprengen. In diesem Gegensatz zwischen
Wiirde und Wert zeigt sich eine echte Tragik, die in der [?] das Phi-
nomen der Tragik deutlicher zeigt als alle Tragik der Schillerschen
Dramen. ‘Wiirde” auf der einen Seite und "Funktion” und "Wert” auf
der anderen Seite treten in schiarfsten Gegensatz. Die Selbstwerdung
im Werk, wodurch sie ihre Wiirde gewinnen, ist gleichzeitig wert-
voller Dienst fiir den Feind, den sie vermeiden miissen. Trotz der
Gefangenschaft, die sie als Individuen betrifft, werden sie im Werk
der Briicke Personen. So tritt auch Personalitit und Individualitdt in
einen tragischen Widerspruch ein.

Macht und Gewalt spielen auch in der Erkenntnis-Metaphysik Kants
eine grofle Rolle. Das bloBe Denken erkennt nichts. Es ist eine
Macht, die keine Gewalt iiber das Seiende ausiiben kann. Nur in der
Gewalt der objektierten Affektion wird uns das Seiende in die Hin-
de gegeben. Das blofle Denken iibt eine Macht aus, die sich aber
erst im Erkennen zur Herrschaft, d.h. zur Gewalt {iber die Gegen-
stinde konkretisieren wiirde. So steht im frommen Denken des
Ostens die Macht des Gedankens dem gewaltsamen unfrommen
Denken des Westens gegeniiber:

. Vgl. hierzu: Boulle, P., Die Briicke am Kwai (aus dem Franzésischen von Beutel, G.

und Thanner, E.), Wien 1979.

94

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wir Westler wollen mit Gewalt den Gedanken zum Begriff machen,
auf den Begriff bringen, wie man sagt. Man kénnte auch so formu-
lieren: Die ganze Geschichte der Metaphysik ist der immer neue
bestindige Kampf zwischen Gedanken und Begriff. So kommt Hei-
degger schlieBlich zur Ansicht, daB die Metaphysik der Weg sei, wo
der Begriff sich an die Stelle des Gedankens setzt und am Ende
anstelle des Denkens das Rechnen der Technik tritt und an die Stelle
der Welt das ,,Gestell”.'*’

Es gibt eine Macht der Geschichte, die sich gegen jede Gewalt
durchsetzt. So sagte Willy Brandt 1989. ,,Nun wichst zusammen,
was zusammen gehort.” Was zusammengehort, aber vergeblich mit
Gewalt verhindert werden sollte. Die Macht der Einheit setzte sich
gegen die Gewalt der Teilung durch.

Adenauer hat sich mit der Teilung politisch abgefunden und pro-
klamierte: ,Freiheit geht vor Einheit.” Dies war ein Vertrauen auf
die Macht der Einheit gegeniiber der bloBen Gewalt der kiinstlichen
Geteiltheit. Auch in der volligen Gewaltlosigkeit war die Potenz
Deutschlands zur Einheit nicht unterdriickbar. Auch aller Gewalt-
mdoglichkeit beraubt, haben sich Deutschland und Japan nach 1950
als Welt-Michte durchgesetzt. "Welt" ist bei Heidegger die Einheit
von Himmel und Erde, von Géttlichem und Irdischem."”® Wir geho-
ren zu beiden. Aus dieser Zugehorigkeit, aus diesem Gehoren, er-
wichst die Forderung des Gehorsams. Der Gehorsam ist hier nicht
durch Gewalt erzwingbar, sondern besteht in der Macht des Religio-
sen als Wesensmacht. Zur Macht des Gedankens gehdort das Anden-
ken und die Andacht an das Unerzwingbare, nicht Machbare. Der
Gedanke fillt in uns ein. Der Begriff wird von uns hergestellt. Der
Macht des Gedankens steht die Gewalt der Begriffe gegeniiber. Ist
der Gedanke ein Andenken und eine Andacht, so ist der Begriff in
seinem Begreifen ein Zugriff, ein Produkt der Gewalt des Willens.

- Vgl. nochmals Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, 13-44; ders.: Die Technik
und die Kehre; ders.: Zur Sache des Denkens. Vgl. hierzu Miiller, M., u.a. Existenz-
philosophie, 327.

1% Max Miiller bezieht sich hier auf den Weltbegriff des frihen Heidegger (vgl. u.a. in
‘Sein und Zeit") und nicht auf den des spiten nach der Kehre.

95

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platon wird von Kurt Singer der ,Griinder”"”’ genannt. Er ist der

Griinder der Philosophie als Metaphysik schon vor Aristoteles. Alle
seine Dialoge wollen nur eines, den tiefen Gedanken auf den Be-
griff bringen. Der Gedanke gehdrt zum Phénomen des geistigen
Schauens der Vernunft. Vernunft heit hier Vernehmen, und das in
diesem Vernehmen Vernommene ist das eidos, der Gedanke als
Bild und das Bild als Vorbild und das Vorbild als Norm. Der Be-
griff horos wird von uns gestaltet. Was gestaltet wird ist der Gedan-
ke. Der Gedanke fillt uns ein, fdllt in uns hinein. Der Begriff wird
von uns gemacht. Thomas unterscheidet von daher die species.
Species ist Bild und Gestalt. Species impressa - die Gestalt, die sich
uns gibt, species expressa - der Begriff, der diese Gestalt, d.h den
Gedanken ausdriickt. Hier wird das Vermiinftige verstindlich ge-
macht, d.h., im Begriffsdenken iiberstiilpt der Verstand das in der
Vernunft Vernommene. Wie schon gesagt, Vernunft vernimmt,
Verstand begreift im Zugriff. Der Macht der Vernunft steht die Ge-
walt des Verstandes gegeniiber. Vernunft heiit nous, Vernehmen
noein, Verstand heift dianoia, das Vernommene wird durchgegan-
gen (durch-dia). Der Verstand will vermitteln. Zwischen was will er
vermitteln, zwischen der Macht des Vernehmens und der Gewalt
des Begreifens. Bei Kant taucht dieses Problem als Problem des
Schematismus auf. Schema ist die Briicke, die Briicke zwischen
Macht und Gewalt, zwischen Vernunft und Verstand. Wer kann
diese Briicke bauen? Und so kommt Kant zur eigentlichen Urkraft
des Menschen. Es kann dies nur die produktive Einbildungskraft,
die Phantasie tun."*® Die produktive Einbildungskraft, die Phantasie,
ist daher die Mitte zwischen Macht und Gewalt, zwischen Vernunft
und Verstand.

Was ist das noch nicht Wirkliche? Begrenzt wird es vorweggenom-
men im Lebendigen durch dessen Triebe, jene Moglichkeiten die
wirklich werden sollen. Bei Menschen ist aber dieses Vorstellen
grenzenlos, spirituell. Beim Problem der Autoritit hatten wir schon
erldutert, wie diese nicht die Gewalt braucht, um sich durchzuset-
zen, sondern wie das Ansehen als Aussehen den Gewaltverzicht
ermoglicht. Wir sagten schon einmal:

157
158

Vegl. nochmals Singer, K., Platon, der Griinder, Miinchen 1927.
Vgl. Kant, [, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht § 28 (VII, 167ff.).

96

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mahatma Gandhi hat gewaltlos die Englinger in die Knie gezwun-
gen. Wir zwingen mit Gewalt das Gesehene, Wesentliche, das eidos
als Gestalt in den Begriff, den horos, als unsere Gestalt, indem wir
im horismos iiber ihn durch Grenzziehung verfiigen.

Das Seiende (Ov 'ywvépavov)”g wirkt mit Gewalt aufeinander.
Bereich des Ontischen, die Gewalt des Seienden; das Sein formt
gewaltlos durch die ontologische Macht. Der Macht kommt fiir
Platon als des 6vtog 6v mehr die Wiirde des Ist-Pradikates zu als
der ontischen Gewalt des Seienden.'® Die sog. eidetische Differenz
ist die Differenz zwischen der ontischen Gewalt und der Macht des
Wesens. Alle Wesen werden zur Einheit eines Kosmos zusammen-
geschlossen durch die Macht des Seins. Eine Gewalt des Seins gibt
es nicht. Heraklit hat als Symbol der wirklichen Macht das spielen-
de Kind gesehen (ndng mouldv).'® Gewalt spielt nicht. Dagegen
gibt es ein Spiel der Macht. So ist auch Kunst ein Spiel, das mehr
Macht tiben kann, als jede unkiinstlerische Gewalt.

In seiner dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, taucht dann bei
Kant der entscheidende Begriff der spielenden Gewihr auf, jenseits
von Natur und Kunst steht die Gabe der Gunst. Bei Kant werden die
Gegenstidnde konstituiert, d.h. die Eindriicke in ihrem Wechsel wer-
den mit kategorialer Gewalt zum Gegenstehen gezwungen. So
konstitutert sich meine Welt als Umwelt. Hier im transzendentalen
Idealismus ist der Vorrang der Gewalt des Subjektes vor der Macht
des Seins klar ausgesprochen. Heidegger versucht hier einen Kom-
promif}: Welt ist bei ihm %gawordener Entwurf.'” Bei Platon ist das
Gewissen das daimonion. ~ Es zeigt uns nicht den rechten Weg,
sondern mahnt uns zur Anstrengung, den rechten Weg zu suchen

159
160

Vgl. Platon, Parm. 151 e ff.

Zum ‘oviidg 6v” als dem eigentlich allein Seienden, das das Werden von sich aus-
schlieBt, das also nicht in der Zeit ist, sondem iiber der Zeit, vgl. Platon, Tim 37 e f.;
52; Phaedr. 245. 245 c ff, Symp. 211 a f. Vgl. hierzu die Interpretation Max Miillers
u.a. in: Erfahrung und Geschichte, 205f.

Vgl. Heraklit, fr. 52: ,aiov naig éon nailov, negoedov naddg N Pacidinin.
(Die Lebenszeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die Brettsteine setzt: Knaben-
regiment!), in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker,
162.

12 vgl. Heidegger, M., Sein und Zeit, 631F.

'3 Platon, Apol. 31 ¢ 4ff.

16l

97

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und zu finden. Das Gewissen hat die Macht der dauernden Beunru-
higung iiber uns. Es iibt aber keine Gewalt aus.

III. Lose Notizen'**

Vom ‘Ist-Sagen” als der "Sprache des Abendlandes’

1. Den Unterschied von Macht und Gewalt kann man auch so fas-
sen: Macht ist ein ontologisches Phinomen. Wir sprechen daher mit
Recht von der Seins-Macht als einem transzendentalen Befund.
Gewalt dagegen ist ontisch, ist immer faktische Gewalt. Gegeniiber
der Macht des Seins steht die Gewalt des Seienden, des ens factum,
im Gegensatz zum esse transcendentale.

2. Immer dreht es sich also darum, wo das “ist” unseres ‘Ist-Sagens’
seinen Schwerpunkt hat. Die Macht ist die Macht zu wirken. Das
Wirken ist das Wirken des Werkes. Im Werk vollendet sich also das
Wirken und die Macht des Wirkens. ‘Ist” es (das Werk) also am
meisten? Dagegen spricht die Rede vom “toten Werk'. So enthilt
hier Macht zum Werk mehr Sein als das Werk selbst. Der Anfang
enthilt vorweg das ganze ‘Ist’, nicht das Ende.

Der Anfang als reale Moglichkeit ‘ist” mehr Wirklichkeit als das
Ende des gewirkten Werkes. Das fiihrt nun zu einer Umkehr der
Bewertung dessen, was ‘ist’. Dynamis ist mehr als energeia und
ergon. Das eigentliche “ist’ gilt allerdings in vollem Sinne fiir die
Einheit dieser drei Elemente. In ihnen hat aber der Anfang, der vor-
weg die anderen enthilt, einen bestimmten Vorrang.

3 Sc!;arf hat diese Probleme der groBe Nicolaus Cusanus gese-
hen.'® Das Kénnen, das Vermégen, also die dynamis, enthilt mehr

%% Es handelt sich hier um Notizen, die aus einem (teilweise bereits nummerierten)
Biindel von losen Stichwortzetteln stammen und in der vorgefundenen Reihenfolge
(zu Ende numeriert) hier abgedruckt sind.

Vgl. nochmals: Nikolaus von Cues, Vom Koénnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung
(De possest), aaO.

los

98

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als das Wirken, in welchem das Vermogen verstromt,
verendet. Die dynamis, das Vermogen, ist der Anfang, der alles
zugleich schon enthilt. So ist auch in der Definition der Ewigkeit,
die die Scholastik von Boethius iibernimmt, diese nicht eine endlos
sich erstreckende Zeit, sondern entscheidend ist, da sie als steter
Anfang zugleich, d.h. simul, alles bei sich trigt. So wird Ewigkeit
deﬁmert als ,tota simul et perfecta interminabilis vitae posses-

0”'%, d.h. Ewigkeit ist Augenblick, in dem zugleich alles Gegen-
wart 1st, Gegenwart hat. In diesem "Vermdgen’ als der Einheit von
Zeit und Ewigkeit, als der ‘arche’ aller zeitlichen Entfaltung, ist
auch die Synthese von Heraklit und Parmenides sichtbar, daf sie im
Grunde genommen je dasselbe aussagen.'ﬁ?

4. Was ’ist’” nun mehr: Die Macht zu wirken als die gesammelte
Zuriickhaltung, das An-sich-Halten vor dem Ausgang, oder das
Wirken, die Gewalt des Ins-Werk-Setzens, oder schlieBlich das
Werk als Ziel des Wirkens der Macht, 1hre eigentliche Wirkung. So
heiflit es klassisch ,,Actio est in passo” . So bin ich am meisten
nicht in mir, sondern in dem, was ich getan habe. Mein Sein ist
mein Sein in meinem Werk, aber das Werk fur sich gelassen ist
totes Werk. Die ,reditio completa in seipsum” besagt dafl meine
Wirklichkeit in meinem "Gang’ als Doppelgang, nidmlich als Vor-
gang und Riickgang zugleich erst besteht. Diese Einheit allein ist
Leben. Karl Rahner definiert in seiner beriilhmten Erstlmgsschnft
,»Geist in Welt”'”’; Sein meint immer ‘Bei-sich-sein’. Wo innerhalb
dieses Ganges bin u:;h am meisten bei mir selbst?

1% Waortlich heiBt die Definition der ‘Ewigkeit” bei Boethius: , interminabilis vitae tota

simul et perfecta posessio.” (Boethius, De Consolatione Philosophiae, in: Boetii
opera omnia, ed. J.-P. Migne, Paris 1882, Tomus I, 858). Die Ewigkeit erscheint
damit als Augenblick des Lebens, der ohne Auseinanderlegung das Ganze im ‘Nu’,
im Jetzt hat. Aber diese Ewigkeit kommt bei Boethius nur Gott zu.

Vgl. hierzu ein Zitat von Skythinos von Teos, der ‘herakletisiert” (Diels, H. und
Kranz, W. (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Band I, Kritischer Apparat,
182): ,,apxnv kot téhog ocviiaPav” (in: ebd. 189). Vgl. auch Parmenides, fr. 5:
LJEuvov 8€ poi €omv, nnoBev GpEwpar T8 Yap mahiy (Eopar abbig” (Ein
Gemeinsam-Zusammenhingendes aber ist es mir, von wo ich auch den Anfang
nehme, denn dorthin werde ich wieder zuriickkommen.). Ebd. 232.

Vgl. Thomas von Aquin, De an. 592. 426.

Vgl. Thomas von Aquin, QD XI, De ver. [,1 art. IX; ders., Super evangelicum S.
Joannis lectura II, 1 [15ff.691f.].

'"® Vgl. nochmals Rahner, K., Geist in Welt.

167

168
169

99

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Mit Rilke formuliert: ﬂWc:) ist der unségliche Ort, der topos mei-
ner selbst, wo ich bin.”'"" Es dreht sich also um eine Topologie des
‘Ist’. Topos ist der ‘Ort’. Dies hat am scharfsten philosophisch
M.C.A. Otto (d.h. Maria Schiitzle) gesehen

Es geht immer um eine Ortsbestimmung, eine 'Topologie’ des
Utopischen. Gefragt ist zundchst nicht und niemals der Raum, der
Horizont, sondern der Ort im Raum. Der Raum selbst ist nicht, er ist
eine Chimire. Der Raum wird durch die Orte konstituiert. Bei Ari-
stoteles sind nicht die Orte in diesem chimarischen Raum. Raum ist
immer Zwischenraum fiir den Griechen. Das Zwischen heifit grie-
chisch to metaxy (10 peta&d). Dieses ‘Zwischen’ kann man von
thm sagen, daB} es sei, ‘ist" es? Wenn Sein = Wirken ist, dann wire
das Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das Werk ist auch ein
totes Werk, ein Ende. Ende ist niemals "Vollendung  oder
“Verendung'. Im "Anfang’ als dem Prolog ist alles schon vorweg
enthalten. Der Prolog nennt die Macht. Die Mitte wire der Vollzug
der Macht, das Wirken, die Gewalt. Der Epilog wire die Wirkung
als das Werk. Nur von diesem Gang in all seinen Elementen kann in
vollem Sinne das ‘Ist” ausgesagt werden, und dennoch enthilt der
Prolog als die noch nicht in der Gewalt und im Werk vollzogene
Macht diese als gesammelt in sich. Der Anfang scheint also am
meisten zu ‘sein’. Der Epilog, die Wirkung ist je anders. Nun wire
die Mitte doch das, was am meisten das Pridikat ‘ist” verdient? Die
Mitte aber ist der Augenblick. Der Augenblick aber hat keine Er-
streckung. Er ist Halt im Ubergang, ohne gehalten werden zu kon-
nen. Griechisch heifit es: to exaiphnes (10 €£aigveg). Der Augen-
blick kann nicht zeitlich gemessen werden. Er bedeutet den Em-
bruch der Ewigkeit in die Zeit und darin ein Still-Stand der Zeit."

6. Ein Beispiel: Im Schachspiel ist die reale Aktualitdt einer Dro-
hung wirksamer und damit wirklicher als die Ausfithrung. Die reale
drohende Mdglichkeit ist wirkungsvoller und lihmender in bezug
auf den Gegner als der dann geschehene Zug. Er hat mehr Macht als

"' vgl. nochmals die fiinfte Duineser Elegie, auf die sich Max Miller vermutlich be-
zieht. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die funfte Elegie, 244-247.

Vgl. Otto, M.C.A., Der Ort, Phinomenologische Variationen, Freiburg/Miinchen
1992.

Vgl. Platon, Parm. 156 d f. Vgl. auch Augustinus, Conf. X oder XI (nunc stans).

172

173

100

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Gewalt der Entscheidung. Die GroBe des "Anfangs” liegt darin,
daB er all diese Elemente unausgefaltet in sich enthilt. So ist die
Macht des Anfangs als reale Moglichkeit, als potentia realis und
nicht als potentia logica, die Identitit von Sein und Werden und
damit deren Wirklichkeit. Diese Realitit des Werdens driickt sich
klassisch aus in dem Satz, der das reale Werden charakterisiert:
wActus entis in potentia, sicut in potentia. »'™ Damit ist die Macht
gekennzeichnet als das ontologische Apriori alles Wirkens und aller
ontischen Wirklichkeit.

7. Wirklichkeit als Macht kann nicht einfach dauern und gehalten
werden. Sie hat ihren ‘Augenblick’. Rilke zeigt dies in der 5. Duine-
ser Eiegie von den Fahrenden, den Jahrmarktstrapez-Kiinstlern, 173
wo das ‘ist” nur fiir jenen Augenblick gilt, zwischen miithsamen
Ubenden, ihrem Noch-nicht-Kénnen und der leeren Routine. Das
eine ist das Noch-Nicht, das andere das Nicht-Mehr. Das ‘Ist” ereig-
net sich, 1Bt sich aber nicht halten.

8. Der grofie Zapfenstreich des preuflischen und deutschen Heeres
endet mit ,,Ich bete an die Macht der Liebe”. Es wird die Macht der
Liebe gerufen, nicht aber die Gewalt der Liebe.

9. Das kategoriale ‘Ist-Sagen’ bewegt sich zwischen Substanz und
Akzidenz als den Grundformen der Seienden. Das modale 'Ist-
Sagen’ nennt Moglichkeit und Wirklichkeit als Grundweisen des

" Thomas von Aquin beschreibt in De ver. 10,8 ad 12d das ‘esse est actus entis":

Waclus entis in potentia prout in potentia”. Die Wirklichkeit ist die eines Moglichen
und zugleich offen fiir die Verwirklichung einer weiteren Maglichkeit; sie hat somit
eine doppelte Modalbeziehung. Vgl. hierzu Miiller, M., Sein und Geist, 217 sowie
seine pointierte Interpretation: ,.eine Wirklichkeit eines Seienden, Wirklichkeit heif3t
Dasein, nur was eigentlich wirklich ist, ist da, ist erkennbar, die Moglichkeit ist nur
erkennbar, indem ich festlege, daB das und das in Bilde (...) einmal wirklich werden
wird, actus entis in potentia heiflt, das Werden ist die Wirklichkeit der Moglichkeit
als Moglichkeit. Das Verlassen einer Wirklichkeit, das noch nicht Erreicht-haben
einer Wirklichkeit, und jetzt bin ich in der bloBen Moglichkeit.” (...) ,,Das Nicht-
wirkliche verschwindet nicht, wenn es in der Bewegung wirklich wird, sondern es
bleibt als Nichtwirkiches, Nicht-daseiendes, d.h. als reiner Weg zum Sein.” Vorle-
sung Wintersemester 1960/6]1 (Epochen der abendlindischen Denkgeschichte),
19.22.
' vagl. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die fiinfte Elegie, 244-247.

101

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seins, nicht der Seiendheit. Die kategoriale Rede spricht also das
Seiende auf seine Seiendheit hin an, die modale Rede sagt den Ho-
rizont aller Rede im ‘Ist” aus. Der Horizont ist Horizont alles Sich-
Zeigens; wie er sich selbst zeigt, das ist die Frage.

10. Wilhelm I. wurde als Konig in Konigsberg gekront, als Kaiser in
Versailles inmitten des siegreichens Heeres ausgerufen, proklamiert.
Eine deutsche Kaiserkrone gab es nur in Wien. Der Hohenzollern-
Kaiser hatte diesen Titel nur als Vorsitzender des Bundesrates der
deutschen Staaten.

Symbole sind Macht ohne Gewalt. Gesetze dagegen regeln jeweils
den Gebrauch, die Ausiibung der Gewalt.

11. Man verkennt oft, dal Aristoteles nicht einfach die Gegeniiber-
stellung von dynamis und energeia als Dualismus darstellt, sondern
es eine Dreiteilung ist: 10 Ov Aéyeton kotd SOvopiv ko
Evépyerav kol Epyov.

Das “ist” in vollem Sinne meint immer die Einheit dieser drei. Es ist
nicht nur logische "Copula’, sondern meint das ontologische Band.
In der Dreiheit des Ontischen, des Ontologischen und des Logischen
erscheint die Logik immer als ein Derivat der Ontologie.

12. Man setzt im allgemeinen in der sog. thomistischen Metaphysik
das Sein vom Werden schroff ab. Angefiihrt wird der Satz ,ens
sumitur ab actu essendi“m; bedeutet er aber nicht den Akt, in wel-
chem Seiendes wird, d.h. sich vollzieht?

Ist also nicht der Vollzug als Werden des Seins im ’ist” das haupt-
sdchlich Gemeinte?

13. Nietzsches "Wert'-Philosophie:
Wo bleibt da die Wiirde des Wertlosen?'”®

176

Vgl. Aristoteles, Met. 1051a 34f.

Vgl. Thomas von Aquin, ScG I, 20-30. Zum actus essendi, vgl. Miiller, M., Exi-
stenzphilosophie, 104f. Vgl. Gilson, E., L' étre et 1" essence, Paris 1948.

Max Miiller bezieht sich hier auf Nietzsche, der die (bisherigen) moralischen Wert-
schitzungen als eine ,,Geschichte der Liige” bezeichnet, die im Dienste eines Wil-
lens zur Macht (des sog. Herden-Willens) steht, der sich letztlich gegen die stirke-

177

178

102

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allei% was Wiirde hat. ist wertlos, alles, was Wert hat, ist wiirde-
los.

Hat Nietzsche dieses Problem angegangen in seiner These von der
"Unschuld des Werdens'?

14. In der katholischen Messe wird heutzutage beim Beten der
Prifation der Eingangssatz ,,Vere dignum et iustum est aequum et
salutare” das aequum et salutare meist weggelassen, (vielleicht
offiziell durch die Liturgiereform?).

Die aequitas, griechisch epieikeia (Emieikeia), Gemissheit, bedeu-
tet aber die Entsprechung des Endlichen zum Absoluten, [die
‘Ausgewogenheit'?], die Wiirde, die eigentliche dignitas, griechisch
die kalokagathia (xaAoxayaBic), d.h. die Sichtbarkeit des Zweck-
losguten, das ‘agathon kat’ hauto” (&ya80v xo8’ atd), das meint,
was ein schlichtes ‘Ja’ einfach verlangt, ohne durch etwas anderes
begriindet zu werden.'®" Es ist die unbegriindbare Wiirde des Wert-
losen.

15. Problematik der 1. und 2. Substanz bei Aristoteles.'*'

Die 1. Substanz, das tode ti (t16de T1) ist das Seiende und seine Ge-
walt. Das to ti en einai (0 i fjv €lvan) als 2. Substanz ist das We-
sen als Macht als Sein. In der Macht sind die Bedingungen der
Maoglichkeit enthalten, dafl etwas wirklich werde. Die Realdifferenz
von essentia und existentia, von Moglichkeit und Wirklichkeit, ist
die von Macht und Gewalt.

16. Wenn das “ist” des ‘Ist-Sagens” als Gang verstanden wird, dann
wird der scheinbare Gegensatz von Sein und Werden apriori iiber-

ren Menschen wendet (Aus dem NachlaB der Achtziger, in: Friedrich Nietzsche,
Werke in Drei Binden, hg. v. K. Schlechta, Dritter Band, Miinchen %1982, 493).
Vgl. auch die Nietzsche-Interpretation Miillers in ‘Erfahrung und Geschichte’, 138f.
und 356. Vgl. hierzu auch die Interpretation Heideggers, in: Nietzsche II, 44ff. Vgl.
auch Max Miiller, Erfahrung und Geschichte, 356.138f.
' ygl. Kant, 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (IV, 434ff.).
'"0 vgl. bspw. Platon, Pol. 517 b f. Zum xa®' ab16, vgl. Aristoteles, Met. 1022 a 25.
Vgl. hierzu Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 127.163.
Die 1. Substanz, das tode ti (108e 1) ist das Seiende und seine Gewalt. Das to ti en
einai (10 i fjv elvan) ist 2. Substanz. Vgl. hierzu insbesonders Aristoteles, Meta-
physik, Substanzbiicher.

181

103

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wunden. Verstanden werden mull die Bewegung des “ist’. Bedeutet
diese Bewegung als vollkommene Bewegung, wie metaphysisch
meist aufgefafit wird, die Kreisbewegung? Nein!

Warum nicht?

Weil sie nie zum selben Ort zuriickkehrt. In der Reditio completa ad
sei,t:v.mm'82 ist die reditio nicht einfach die Riickkehr zum selben,
sondern der Anfang ist in der Riickkehr zu ihm verwandelt. Die
reditio muf} als Verwandlung aufgefaBt werden.

17. Der Anfang ist kein fester ‘Ort’, sondern das Ereignis des Be-
ginns. Die "Wieder-holung” wiederholt gar nichts, denn die Riick-
kehr ist ein Paradox. Der Ausgang ist in der Riickkehr zu ihm be-
reits verwandelt, d.h., die Riickkehr ist ein Gang nach vorn. Die je
neue ‘Heimat’ ist nicht mehr die alte. Dies meint auch der Satz des
Heraklit: ,,Hodos ano kai kato auto” (060¢ &vo kol k&1 ai)té).'83
Die Selbigkeit ist die Selbigkeit des Ganges. Zukunft ist Gang in die
Herkunft, aber die Herkunft als Zukunft hat sich verwandelt.

18. Alles differiert. Identitdt ist Identitdt der Differenz im Gang. Der
Riickstieg ist ein Vorgang, christlich ist felix culpa. Geschichte ist
nur méglich durch Lésung vom Paradies und damit als Erlosung.
Das neue "Paradies’ ist keineswegs mehr das alte. In das fiihrt kein
Weg mehr. Darin liegt die Bejahung der culpa, der Schuld als felix
culpa, als gliickliche Schuld, als conditio sine qua non der Ge-
schichte. Culpa ist hier nicht einfach ein Fehler. Das Pridikat “ist’
kommt voll auf keinen Moment der Geschichte in Anwendung,
sondern sie ist in ihrer Ganzheit ‘ist’, d.h., wie Lessing184 schon
dargestellt hat: Geschichte ist nur mdglich durch die Vertreibung
aus dem Paradies, die Vertreibung aus dem Paradies ist nur moglich
durch die Schuld und die Losung der Schuld als die Erlosung ist
auch der christliche Sinn der Geschichte. Daher muf8 die Schuld
bejaht werden, welche Bejahung in der Ubernahme geschieht. Die

Lo Vgl. nochmals Thomas von Aquin, QD XI, De Ver. 1,1 art. 1X; ders., Super evange-
licum S. Joannis lectura II, 1 [15ff.69ff.].

Wiortlich muB es heiflen: ,,080¢ @vo ké&tw pia koi dvtd” (Der Weg hinauf hinab
ein und derselbe.). Heraklit, fr. 60, in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Frag-
mente der Vorsokratiker, 164.

Vegl. evil. Lessing, G.E., Erziehung des Menschengeschlechtes, § 74ff. Vgl. evtl.
auch: Aus den Papieren des Ungenannten 1, in: Werke, VII, 341f.

183

184

104

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verweigerung der Geschichtlichkeit ist schlechthin die Siinde. Der
Siindenbegriff ist analog. Die Erbsiinde kann einmal strukturell
gesehen werden als Kreisbewegung, als etwas, das sich immer wie-
derholt und dann als Geschichtsbewegung, was sich nie wiederholt.
Eine Wiederholung des Ursprungs ist nicht einfach Riickkehr zu
ihm, sondern eine echte ‘Kehre'. Der Anfang verwandelt sich und
darf doch nie verloren werden.

19. Macht und Gewalt: Ein Beispiel ist die Studentenrevolution von
1968. Die Macht der [universitiren?] Institution steht gegen die
Gewalt der [studentischen?] Revolution. Jede Revolution ist der
Versuch der Gewalt, die Macht zu entmachten um selbst zur Macht
zu werden. Wann hat dies eine Chance? [?]

20. Macht ist ein Konnen. In jedem Konnen liegt eine Verpflich-
tung, eine Verpflichtung zur Schépfung, zur Kreation, die normativ
bemessen ist. Normativitit [des Ziels: dessen, was man kann?]

Gewalt ist ein Vollzug und damit reine Tatsdchlichkeit, faktisch,
Faktizitit.

Anders ausgedriickt:

Macht ist transzendental, Gewalt ist transzendierend und transzen-
dent.

Macht ist Moglichkeit, Vermdgen, dynamis. [Vorbehalt?]
Gewalt ist Tatsache, Vollzug, energeia.

MuB nicht die ontologische Reihenfolge umgekehrt werden? Macht,
Maglichkeit, ist jener Anfang, der das Ganze vorweg schon in sich
enthilt. Gewalt als Tatsache, Vollzug, ist Verstromen vergehender
Maoglichkeit. Das “ist” ist mehr auf die Moglichkeit, auf das Vermo-
gen, auf den Anfang, der alles folgende schon in sich enthilt, im
An-sich-Halten, der wahren Reichtum des Seins darstellt, anzuwen-
den. Die Gewalt als Tatsache und Vollzug ist weniger wirklich, als
die Moglichkeit. Die Méglichkeit ist die wahre Wirklichkeit. Am
schirfsten hat dies in der Neuzeit Kierkegaard gesehen.'

"5 Das Verhiltnis von Moglichkeit und Wirklichkeit findet sich bei Kierkegaard an
verschiedenen Stellen thematisiert. Vgl. insbes. ‘Unwissenschaftliche Nachschrift
I, 19-47. Vgl. hierzu auch Basl, A., Unfreiheit und Selbstverfehlung. Soren Kier-
kegaards existenzdialektische Bestimmung von Schuld und Siinde (= Diss.), Frei-
burg/Miinchen 1997, insbes. 106-114.

105

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21. Die Macht des Gedankens ist entgegenzustellen der Gewalt des
Begriffes. Im ostlichen Denken hat die Macht des Gedankens den
Vorrang vor der Gewalt des Begriffs; die Metaphysik ist Gestalt der
begrifflichen Gewalt [und darf ihren Ausgang im vor-begrifflichen
Gedanken nie vergessen!][?]

22. Die Metaphysik des Aristotoeles hat nur ein Thema: Was besagt
das kleine Wortchen “ist’?

Er unterscheidet, was in die Geschichte der Philosophie eingegan-
gen ist, im Istsagen zwei Ebenen. 'Ist” meint einmal kategorial ‘Die
Seiendheit des Seienden’, modal ‘Die Seinsweise des Seins’. Wie
‘gibt” es Sein? Wie gibt es sich uns? [?]
Es ist der Horizont. Wie ist ein Horizont gegeben und wie das, fiir
das er Horizont ist, das in ihm sich gibt?

Unsere Sprache ist ein ‘Ist-Sprechen’. Gilt dies nur von unserer
Sprache oder von jeder Sprache? Vermutlich nicht von der chinesi-
schen Sprache. Das abendldandische Sprechen setzt uns als die An-
gesprochenen voraus, im Zuspruch, im Anspruch auf uns zu. Dieser
Zugang auf uns zu ist die Erméglichung unseres Ausgangs. Er setzt
voraus, daBl wir offen sind; oder werden wir erst dadurch offen?

Voraussetzung unserer Begegnung ist unsere Verletzbarkeit; die
nennt man unsere ‘Affizierbarkeit’. Es gibt nun aber verschiedene
Ebenen der Affektion, sinnliche, dsthetische, historische Affektion
als ein Gefordertsein. Das Gefordertsein setzt ein Kénnen voraus,
das gefordert ist im geforderten Tun. Da sich die ganze aristoteli-
sche Ontologie um die Bedeutung des Wortchens “ist” dreht, ent-
steht die Frage, was ist mehr, das Konnen, die dynamis, oder das
Wirken, die energeia, oder schlieflich das, in dem alles endet, das
ergon, das Werk als die Vollendung von Kénnen und Wirken. Wer-
ke fiir sich sind aber nicht nur Vollendung, sondern auch Veren-
dung, das "tote Werk’. Das Konnen enthilt aber vorweg die Fiille
des Tuns als Ver-mogen. Das Vermogen heiBt die potentia. In die-
sem Sinne ist Gott besser charakterisiert durch die omnipotentia als
durch den actus purus.

Das ‘Ist-Sagen’ hat seine Grofie in der Macht, alles (mogliche) zu
denken. Das Ganze des Erkennens (die Problematik Kants) ist das
Wirkliche. Vom Erkennen geht die Gewalt iiber das Erkannte aus.
Es wird im Begriff umgriffen und kommt in unsere Hand. Erkennen

106

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gibt die Gewalt der Herrschaft, Denken und der Gedanke gibt die
Weite der [begrenzten?] Welt. Entscheidende Frage: Wie steht der
Gedanke zum Begriff?

23. Heidegger sagt: Der Stein ist zwar in der Welt, aber "weltlos’.
Das Tier hat eine beschrinkte Welt, seine Umwelt bestimmt durch
seine Triebe, Nahrungstrieb, Schutztrieb, Geschlechtstrieb; es ist
weltarm. Der Mensch allein ist “weltlich’, er ist charakterisiert durch
seine Transzendenz. Die Welt umfafit alles, er entwirft das alles, das
Sein. Kann aber das ‘ist’, wie bei Heidegger, dann auf Welt einge-
schrinkt werden? '*®

[1. weltlos 2. weltarm 3. weltlich 4. iiberweltlich?]

Es werden oft 3 Stufen unterschieden:

Der Mythos - Bild von Welt - Schau-, [— Schauen?]

der Logos - der Gedanke der Welt -, [— Denken?]

der Horos - der Begriff von Welt. [ Begreifen?]

Der Horos denkt, indem er den Gedanken der Welt auf den Begriff
bringen will. Der Begriff ist der Umgriff und der Zugriff und ist die
Bedingung der Moglichkeit der Herrschaft. Weder das Schauen
noch das Denken begriindet die Herrschaft, sondern erst das Begrei-
fen. Das Problem von Macht und Gewalt ist das Problem des
Veriltnisses des Gedankens zum Begriff. Der Austrag dieses Pro-

blems geschieht im abendlindischen Sprechen und Denken als ei-
nem ‘Ist-Sagen’. Er ist das Problem der Ontologie.

24. Problem der Autoritit.

Im Autorititsschwund wird der Macht-Verfall sichtbar. Und nun
taucht das Problem der Kompetenz auf, wo die verfallende Macht
mit Gewalt sich zu behaupten versucht. Dies ist nichts Unerlaubtes.
Kompetenz fordert Anerkenntnis, diese aber muff den Grund vor-
weisen konnen in einer Werk-Leistung [sich rechtfertigen?].

Die ontische Differenz ist die einzige Differenz, die auch ohne den
Menschen und ohne Bezug auf ihn besteht. Ontologische und logi-
sche Differenzen setzen bereits den Menschen als Subjekt voraus.

'8¢ Zur ‘Weltlosigkeit' als Charakterisierung fir alles, was nicht zum In-der-Welt-sein

gehort, vgl. Sein und Zeit, 54ff.

107

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Differenz von Wiirde und Wert gilt nur fiir den Menschen und
ist aber fiir ithn entscheidend, daf er sich selbst iibersteigen kann.

25. Problem des Naturrechts.'®’

In der Natur gibt es kein Recht. Alles Recht ist Geschichtsrecht.
Aber das Geschichtsrecht kann genauso unbeliebig sein wie das
angebliche Naturrecht. In der Natur herrscht die Gewalt, in der Ge-
schichte die [?] Macht. Die Macht des Seins ist ontologisch. Das
Seiende iibt nur Gewalt aus - ontisch. Die sog. ‘ontologische Diffe-
renz” ist die Differenz von der Macht des Seins und der Gewalt des
Seienden. Gleichzeitig ist es die Differenz von Gedanke und Be-
griff. Metaphysik kann als der Versuch interpretiert werden, den
"Austrag’ der Differenzen, ihren Kampf, wiederum auf den Begriff
zu bringen.

Begriff heifit lateinisch concepms.'sg Conceptus meint in die Hand
bekommen, umgreifen. Der Begriff ist der Umgriff. Das Sein um-
greift uns und wir nicht es. Daher gibt es keinen conceptus entis,
sondern nur eine conceptio, eine Geburt in uns, die nicht unsere
Leistung ist.

Es ist daher falsch, von einem Seinsbegriff zu sprechen. Kant ver-
sucht, das Prob!em durch den Unterschied von Begriff und Idee zu
verstehen.'® Begrlffe sind Begriffe des Seienden, das Sein ist pri-
sent im reinen Gedanken der Idee. Es gibt eine Seinsbedeutung,
keinen Seinsbegriff. Bedeutung ‘deutet’, zeigt an, ohne zu herr-
schen. Deuten auf etwas, was ’da ist’, sich zeigt, Gegenwart hat,
von allem Gegenwart vermittelt, damit die Begriffe ermoglicht,
ohne ein Begriff zu sein. Deuten heiBt griechisch semainein
(ompeivewv), hindeuten auf etwas, das "da’ ist, sich in Gegenwart
zeigt, das Gegenwart hat, aber nie Gegenstand wird, weil es der
Horizont aller Gegenstindlichkeit und alles Seienden ist. Die hori-
zontale Gegenwart unterscheidet sich von der Gegenwart dessen,

187

Vgl. hierzu auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 344-351. Das Wesen des
Naturrechts ist seine Unbeliebigkeit, die als Unbeliebigkeit ihren Grund zwar in
Macht und Wirklichkeit findet, nie aber in Gewalt und Willkiir (vgl. Erfahrung und
Geschichte, 349).

Zu einem ‘conceptus personae’, vgl. Thomas von Aquin (Sth I, 39,1). Max Miiller
tibersetzt den entsprechenden Passus: ,,nicht auf ein Wesen bezieht sich der Person-
begiff, sondern auf die Weise, den Vorgang (...), d.h. als Dieses, als Seiendes aktuell
ist” (Erfahrung und Geschichte, 92).

""" Vgl Kant, I., KrV B 89ff. (III, 83ff.).

108

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was im Horizont gegenwirtig ist [:von der objektiven Gegen-
wart][?]

‘Ist” sagt immer, ist in Wahrheit und Wirklichkeit ‘da’. Was und
wer ist nun gegenwirtiger und mehr da, das oder der, die die Macht
haben: Legislative oder das oder der, die die Gewalt ausiiben: Exe-
kutive.

In der sog. parlamentarischen Monarchie konnte man sagen, daf der
Konig die Macht delegiert hat an den Ministerprasidenten, der sie
als Gewalt ausiibt. Der Monarch ist dann gewaltlos, aber nicht
machtlos. In Rom war der Unterschied klar: Die Macht gebiihrt dem
Koénig, die Gewalt hat der Caesar, der Kaiser. Als Caesar, der Impe-
rator war, Rex werden wollte, wurde er ermordet.

Ein Beispiel dessen, der die Macht symbolisch hat, ohne Macht
ausiiben (in der Gewalt) zu konnen, ist der gewaltlose Tenno in
Japan. Die Macht der Gewaltlosigkeit ist (2. Bsp.) sichtbar in Ma-
hatma Gandhi. Der ‘Erhabene’ hat durch die Macht der Gewaltlo-
sigkeit die Engldnder in die Knie gezwungen.

Wo ist also das "Ist” mehr? Von daher kann Ontologie als die Lehre
des Verhiltnisses von Macht und Gewalt aufgefalit werden.

26. Hugo v. Hofmannsthal'*’
~Rosenkavalier”, I. Akt:
»Leicht muf man sein

mit leichtem Herz und
leichten Hinden

halten und nehmen, halten
und lassen ...

Die nicht so sind, die straft das
Leben, und Gott erbarmt sich
ihrer nicht.”

""" Hofmannsthal, H.v., Der Rosenkavalier, Komédie fir Musik, in: Hoffmann, D.O.

und Schuh, W. (Hg.), Hofmannsthal, H.v., Samtliche Werke, Band XXIII, Opemn-
dichtungen 1, Frankfurt/M. 1986, 39. Dieser Text fand sich neben der letzten Notiz
(Nr. 27) in einer kleinen Mappe, die Max Miiller neben seinem Bett fiir nichtliche
Apergus immer bereitliegen hatte. Max Miiller hatte sich im tbrigen bereits 1934 in
einer Rezension mit Hofmannsthal und dessen Reden und Aufsitzen beschiftigt. In:
Werkblitter VII, 1 (1934) 24-29.

109

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

27. Der andere Anfangwl

"' Es handelt sich hier um die letzte Notiz, die Max Miiller héchstwahrscheinlich in
der Nacht seines Todes machte. Sie befand sich auf einem losen Zettel in jener
Mappe, die an dieser Stelle aufgeschlagen neben seinem Bett lag. Die Tatsache, daB
Max Miiller wenige Stunden vor seinem Tod mit dem Herausgeber noch tiber philo-
sophische Fragen (ndherhin das Verstindnis von Ewigkeit bei Boethius, den er la-
teinisch aus seiner 'De Consolatione Philosophiae’ zitierte) diskutierte, bestitigt,
daB der 86jihrige sich bis zuletzt offensichtlich mit dem Problem eines ‘anderen
Anfangs” beschiftigte. Vor dem Hintergrund seiner Lebensgeschichte und perma-
nenten Auseinandersetzung mit Heidegger gewinnt diese Notiz eine besondere Be-
deutung.

110

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIERTER TEIL

KOMMENTAR

I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes

Max Miiller beschiftigte sich gerade in den letzten Jahren seines
Lebens mit dem Verhiltnis von Moéglichkeit und Wirklichkeit auf
dem Hintergrund des klassischen Axioms actus-prior-potentia.’
Dieses wird in seinem opus postumum Macht und Gewalt. Prole-
gomena einer politischen Philosophie beziiglich der Problemfelder
"Handeln - Denken - Sein” auf seine Richtigkeit hin befragt.

Das Werk gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil basiert auf
Texten, die z.T. bereits veroffentlicht waren, der zweite Teil ist eine
Sammlung von Arbeitsnotizen, die nach einheitlichen redaktionellen
Grundlinien bearbeitet sind und hier wiedergegeben werden.’

Editorische Hinweise und ein Vorwort sollen den Leser iiber das
methodische Vorgehen des Herausgebers Auskunft erteilen. Um das
erkenntnisleitende Interesse und die innere Kohirenz der einzelnen
Kapitel des ersten Teils deutlich werden zu lassen, ist dem Text eine
Einleitung, eine Vorrede, sowie bereits von Max Miiller veréffent-
lichte Gedanken iiber Macht und Gewalt vorangestellt. Dies kann
und soll aber nicht dariiber hinwegtduschen, dafl es sich hier nicht
um ein Werk aus einem Gub handelt; es wurde vielmehr der Ver-
such unternommen, ein Werk , letzter Hand” zu rekonstruieren. Der

Seine klassische Formulierung findet dieses Axiom bei Aristoteles (Phys. 193 b 6-8;
Met. 1049 b 5 u.6.). Vgl. auch Thomas von Aquin (Sth 1, 3,1; I-11 1,3 u.6.).

Vgl. hierzu das Vorwort des Herausgebers.

Vgl. zu diesem Terminus die nicht unproblematische Vorgabe Martin Heideggers
fiir seine Gesamtausgabe. Diese solle eine ‘Ausgabe letzter Hand” sein und keine

111

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit zusammenhingende Vorteil liegt in der von Max Miiller
selbst auch geforderten Authentizitit von postumen Texten.' Hier-
aus erwuchs in diesem konkreten Fall jedoch der Nachteil eines
nicht kohdrenten Werkes, was Gattung, Stil und Inhalt der einzelnen
Texte betrifft. Schlieflich hingen Gattung und Stil stark mit der
geplanten Art der Verdffentlichung zusammen, die fiir die drei
Kapitel ganz unterschiedlich ist.

Um dem Leser einen leichteren Zugang zu diesem Werk und dem
Denken von Max Miiller zu erméglichen, werden im Rahmen dieses
Kommentars in einem ersten Kapitel zundchst die wesentlichen
Aspekte gleichsam in einer Synopse der Texte des ersten Teils und
der dazugehorigen Arbeitsnotizen herausgearbeitet. In einem zwei-
ten Kapitel soll das Gesamtwerk von Max Miiller den Hintergrund
bilden fiir die Einordnung der zentralen Begriffe von Macht und
Gewalt. In dieser Werkanalyse werden die verschiedenen Ebenen
expliziert, auf denen Max Miiller diese Begriffe verwendet.
SchlieBlich wird der frithe mit dem spiten Max Miiller konfrontiert
und dessen denkerische Entwicklung aufgezeigt.

1. Zur Autoritdt des Handelns

Das erste Kapitel iiber die "Autoritit des Handelns" lafit unschwer
den Charakter eines Lexikonartikels erkennen, dessen Aufbau in
sich streng gegliedert und dessen stilistische Form wissenschaftlich
und enzyklopidisch ist. Trotz gewisser Redundanzen kann dies mit
gewissen Abstrichen auch von den entsprechenden Arbeitsnotizen
gesagt werden.

Inhaltlich basiert der hier und in den ergénzenden Arbeitsnotizen
formulierte Autoritdtsbegriff auf der Verhdltnisbestimmung von
Macht und Gewalt, Akt und Potenz. Etymologisch vom lateinischen
augere (vermehren) hergeleitet, bedeutet Autoritit demnach eine

historisch-kritische Ausgabe mit philologischem Apparat. Vorliegende Ausgabe
versteht sich als Mittelweg zwischen einer rein kritischen Ausgabe und einer Aus-
gabe letzter Hand.

Vegl. Miiller, M., Symbolos, 38.

Dies ist insofern interessant, als das Denken Max Miillers, dessen Lebensdaten sich
fast mit der Spanne des von politischen Irrwegen geprigten 20. Jahrhunderts deckt,
stets auch politisch orientiert war.

112

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mehrung der Seins- und Sinnwirklichkeit, eine Ermichtigung und
freie Ubertragung von Macht auf andere. Hierbei wird zunichst
darauf hingewiesen, wie unzureichend ein psychologischer Begriff
von Autoritit ist, und gezeigt, dal es sich hier eigentlich um ein
ontologisches Phinomen handelt. Ausgehend von der zunichst nur
referierten These Max Miillers, daf die Mé&glichkeit vor der Wirk-
lichkeit, die potentia vor dem actus und die 80vapig vor der
eveépyera kommt, folgert er, dafl es sich bei der Autoritit um eine
Macht handle, die sich ohne Gewalt durchzusetzen vermag. Noch
bevor sie sich durchsetzen muf, verkorpert sie rein durch ihr An-
und Aussehen - jenseits des Gegensatzes von subjektiv-objektiv -
ihren selbstverstindlichen Anspruch. Diesen mufl sie nicht mehr
begriinden, sondern er kommt ihr aufgrund ihres Selbstsinnes und
ihrer Wiirde zu und verlangt eine einfache Zustimmung. So ist die
Macht der Autoritit ein reales Vermdégen, eine Macht zum Vollzug,
die unabhdngig von einer funktionellen Leistung ihre eigene Wiirde
besitzt. Entscheidend ist, daBl es sich bei der Macht als Maglichkeit
nicht um eine potentia logica handelt, also eine denkerisch not-
wendige Voraussetzung von Wirklichkeit und somit nur um eine
logische "Wirklichkeit’, sondern um eine potentia realis, ein reales
Vermogen, das unabhidngig von seinem Vollzug die Macht hierzu
darstellt. Da sie nicht Vollzug von Macht, sondern die Macht zum
Vollzug ist,” 1Bt sie sich als Autoritit auch nicht auf ein konkretes
einzelnes Gebiet eingrenzen. Sie ist also nicht kategorial (wie die
Kompetenz), sondern transzendental, insofern sie hierzu die reale
Voraussetzung darstellt und sich als solche selbst rechtfertigt. Max
Miiller ergénzt den Gedanken von Autoritit im Sinn einer Macht,
indem er sie als das Ereignis der Sichtbarkeit des sinnverbiirgenden
Ganzen im Einzelnen charakterisiert. Diesen Zusammenfall von
Ganzem und Emzclnem bezeichnet er als geschichtliches Ereignis
und als symbollsch Als symbolische Wirklichkeit ist die Autoritét
einfach "da’, was zundchst nur postuliert, jedoch nicht néher fun-

Zum Begriff des Vollzuges, vgl. u.a. Heideggers Vorlesung vom Wintersemester
1920/21: Einleitung in die Phinomenologie der Religion, in: ders., Phinomenologie
des religidsen Lebens, 63.

Zu Max Miillers Verstindnis von Symbol, vgl. Symbolos, 7f.

113

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diert wird. Auf ihren Charakter einer analogia historica wird ledig-
lich hingewiesen.

Anhand einzelner Beispiele und Begriffe soll Autoritit noch néher
bestimmt werden. Wihrend Kompetenz auf der Sichtbarkeit des
Wertes einer Leistung basiert, funktional und einforderbar ist, be-
ruht Autoritdt allein auf der Sichtbarkeit des Selbstsinnes und
braucht sich dariiber hinaus durch nichts rechtfertigen. Sie ist ein-
fach da und hat darin ihre Wiirde. Wiahrend Wert und Kompetenz
immer relational sind, aristotelisch gesprochen npog 11, deren Sinn
also immer in bezug auf etwas liegt und damit auch eingeschriankt
ist, sind Wiirde und Autoritit immer auf das Gesamt von Wirklich-
keit gerichtet und lassen sich nicht von auBlen beschrinken, sind
ka8 avté. Damit unterlaufen sie den Gegensatz von subjektiv-
objektiv, denn als Macht und deren Ansehen ist Autoritit nicht nur
subjektiv (im Sinne ihrer Anerkennung) zu verstehen, sondern meint
auch objektiv ihr bloBes Aussehen (im Sinn ihrer auf Sehen bezoge-
ne Sichtbarkeit und Vorhandenheit selbst).

Erkldrt nun die Aufklidrung eine sich selbst setzende Vernunft zur
hochsten Autoritdt, dann konnen Autoritit/Glaube und Ver-
nunft/Wissen durch einen Graben getrennt werden, wie Max Miiller
dies Lessing und Kant vorwirft. [hnen gegeniiber betont die Phiano-
menologie den rezeptiven (vernehmenden) Charakter der Vernunft
als ihre eigentliche Bedeutung. Sie sucht, sich der Autoritdt des
Erscheinenden, der Phinomene, zu unterstellen; diese ist fiir sie die
Autoritit der Sachen selbst, in deren Anerkenntnis man letztlich frei
werde.” So wie der antiautoritire Charakter der Aufklirung das
eigentliche Wesen der Autoritit verfehlt, so tut dies auch jede anti-
autoritire Erziehung, die allein auf die Unmittelbarkeit und Spon-
tanitit des Lebens als hochster Autoritét vertraut.

Anhand der Beispiele Kirche und Staat kann Autoritit daher noch-
mals niher bestimmt werden. Demnach beruht deren Autoritdt auf
der Sichtbarkeit ihres Selbstsinnes, der ihre Wiirde ausmacht. Dieser
Selbstsinn liegt fiir die Kirche in der Sichtbarkeit der Anwesenheit

Zum Gedanken einer analogia historica, vgl. Miiller, M, Auseinandersetzung als
Verséhnung, 94ff. sowie Casper, B., Analogie. Ein Hinweis auf die Méglichkeit, sie
historisch zu denken, 219-233.

,Heidegger als Phinomenologe erkennt die Autoritit des Seyns und der Seinsge-
schichte an und hilt daher die Fiigsamkeit unter die Autoritit dieser Geschichte fiir
das Héchst-Erreichbare des Daseins.” Vgl. Macht und Gewalt. Vgl. Heidegger, M.,
Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), 470ff.

114

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottes in Christus, fiir den Staat in der "autarken” Wirklichkeitsge-
stalt seiner Gemeinschaft. Verdunkelt sich nun dieser Selbstsinn der
Kirche, schwinden ihre Autoritit und Macht, und es wird die Versu-
chung gréBer, ‘Gewalt” in Form des Anathems, des Bannes, des
Ausschlusses und der Ketzerverfolgung zu gebrauchen. Das
Schwinden der Wiirde eines Staates liegt in seinem Ersatz durch
eine funktionale und zweckorientierte ‘Gesellschaft’”. Unberiihrt von
einem Macht- und Autorititsverlust bleibt Kirche und Staat die
Kompetenz, fiir sich als institutionelle Gemeinschaften Lehren und
Regeln verbindlich zu formulieren. Wihrend sich Kirche und Staat
diese Kompetenz als das Recht, die Grenze der eigenen Zustindig-
keit selbst zu bestimmen, auch selbst zuteilen und begrenzen kon-
nen, ist Autoritit nicht verfiigbar. Die den Selbstsinn des Ganzen
repriasentierende Macht kann nicht gegeben, genommen oder be-
hauptet werden. Sie ist nur ‘da’ in ihrem Erscheinen oder Schwin-
den, d.h. im Vollzug. Damit ist Autoritit nur als Geschichte; der
Hinweis auf das analoge Verstindnis des Autorititsbegriffes im
Sinn einer analogia historica findet hier seinen Ort. Das Verstindnis
der Mehrdeutigkeit und Mehrsinnigkeit von Autoritdt ist ndmlich
geschichtlich zu verstehen, d.h. die konkreten Wesensbedeutungen
der Autoritat sind nicht univok und eindeutig, sondern nach histori-
schen Epochen- und Kulturkreisen verschieden.

Eine Antwort auf die entscheidende Frage nach der Begriindung
von Autoritit wird nicht ausgefaltet, sondern lediglich angedeutet.
Der entscheidende Hinweis liegt im Rekurs auf den Begriff der
omnipotentia Gottes, von der sich jede potentia ableitet. Potentia,
Macht, Autoritdt und Wiirde sind demnach fundiert in der zugrun-
deliegenden omnipotentia, der Allmacht und unbeschrinkten Au-
toritdt Gottes. Die Wiirde (des Menschen), die Macht und Autoritit
unseres Handelns sind nach Max Miillers Grundverstindnis von
Metaphysik demnach onto-theologisch begriindet, d.h. ihr ontologi-
sches Fundament ist letztlich theologisch. Dieses kann sich im Pha-
nomen der Autoritit als Erfahrung und Geschichte zugleich zeigen.

2. Zur Frommigkeit des Denkens
Das zweite Kapitel liber die ‘Frommigkeit im Denken’ ist zwar um
die konkreten Beziige zu der Tagung, bei der der Text vorgetragen

wurde, gekiirzt worden, trigt aber dennoch den Charakter der ge-
sprochenen Rede, was nicht unerheblich ist fiir dessen Aufbau und

115

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stil. In diesen Text flieBt die ganze didaktische Erfahrung jahrzehn-
telangen Dozierens philosophischer Fragestellungen ein. Stilistisch
eine Mischung aus analytischem und bedenkend-hermeneutischem
Stil ist dieser Text nicht nur reprisentativ fiir das Denken Max
Miillers; er schliisselt auch zentrale Inhalte seines Denkens auf und
1dBt durch die zahlreichen Anspielungen seine philosophische Pro-
venienz erkennen. Mittels des Begriffes der ‘'Frommigkeit des Den-
kens’ legt er letztlich die Programmatik seiner eigenen Vorstellung
von Philosophie dar und gibt Einblick in Grundfragen, die sein Le-
ben und die Haltung seines Denkens geprigt haben.

In acht Abschnitten wird unter dem erkenntnisleitenden Interesse
von ‘Macht” und 'Gewalt’ ein Versuch iiber Herkunft und Zukunft
in der Frommlgkelt des Denkens’ im Hinblick auf Martin Heideg-
ger unternommen. Ausgehend vom Ort der Tagung (Mefkirch)
und ihrem Thema (Europa und die Philosophie) wird zunichst der
Begriff der Heimat und seine Bedeutung fiir Heidegger im Sinne
geistiger Heimat und Europas als eigentlicher Heimat von Philoso-
phie bestimmt.

Fiir die Philosophie veranschlagt Max Miiller drei denkgeschichtli-
che Phasen: Mythos - Logos - Horos. Bevor das Ganze, Umfassen-
de, womit sich Philosophie beschiftigt, ge- und bedacht wird
(Logos), ist es in Bild und Erzahlung (Mythos) schon da. Dariiber-
hinaus kennt Max Miiller jedoch eine dem Abendland eigene
(gegenwirtige) Phase: Horos. Mit dem Begriffspaar conceptio-
conceptus beschreibt er die Tatsache des Begreifens (conceptus) des
Gedankens, das fiir Heidegger ‘'mehr’ sei als das bloBe Denken
(conceptio) des Gedankens. So hat sich die Macht des Gedankens
(conceptio) mit der Gewalt des Begriffs (conceptus) geeint. Mit den
Begriffen Macht und Gewalt hat Max Miiller sein eigentliches
Thema aufgegriffen, das er schlieBlich essayistisch von verschiede-

' Vgl. hierzu auch Miller, M., Auseinandersetzung als Versshnung: ,.Der Denker

erfahrt im Denken auch das Gottliche und bedenkt es auch. So ist wirkliches Den-
ken religios und auch fromm. Dies konzediert auch Heidegger und spricht ja aus-
driicklich von der 'Frommigkeit des Denkens’. Aber mit ‘Glauben” hat dies fir ihn
direkt nichts zu tun. Dies zeigt, wie er hier das Glaubensverstindnis gewollt auf der
doxologischen Ebene festbindet” (Auseinandersetzung als Verséhnung, 109).
Fromm meint bei und fiir Heidegger nicht glaubig (vgl. Auseinandersetzung als
Verséhnung, 109f.). Jaspers hatte das Fragwiirdige an Heideggers Terminus von der
‘Frommigkeit des Denkens’ in der Ausklammerung der Bibel und der biblischen
Religion als des geschichtlichen Grundes des abendlandischen Philosophierens er-
kannt. Vgl. Jaspers, K., Der philosophische Glaube, Miinchen 1954, 72ff.

116

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Seiten und unter verschiedener Perspektive betrachtet. Er fiihrt
uns dabei anhand der Begriffe des anderen Anfangs, der Herkunft
und der Zukunft, der Frommigkeit des Denkens, des Wertes und der
Wiirde schlieBlich zum eigentlichen Ausgangspunkt der Fragestel-
lung zuriick, ndmlich dem Verhiltnis von Macht und Gewalt, von
dOvapig und Evépyera, von actus und potentia.

Gegeniiber dem (ersten) Anfang Europas, der fiir Heidegger durch
den Gang vom Gedanken zum Begriff (Metaphysik) beschrieben ist,
bildet der ‘andere Anfang® fiir ihn einen Riickgang hinter diesen
ersten Anfang. Ist in Sein und Zeit (1927) noch eine Destruktion des
sog. ersten Anfangs und unserer denkerischen Herkunft
(Metaphysik) programmatisch versucht worden, wird in der 2. Auf-
lage von Was ist Metaphysik (1943) erkannt, daB nicht die Meta-
physik den gemeinsamen Boden europdischen Denkens darstellt,
sondern ein Riickstieg in den Boden der Metaphysik notwendig
ist."" Der in diesem Riickstieg gewonnene neue Anfang ist jedoch
nicht von uns leistbar, planbar und erzwingbar, sondern mufl uns
gegeben werden. Er ist das eigentliche Fundament unserer Herkunft,
die zugleich unsere Zukunft ist. Die von uns geforderte Haltung
einem anderen Anfang gegeniiber ist die des Mutes zum reinen
Advent und der Geduld und Erwartung dieser auf uns zukommen-
den und nicht machbaren Zukunft. Diese Frommigkeit des Denkens
artikuliert sich als die Entscheidung des Menschen zu seiner eigenen
Fragwiirdigkeit und seines permanenten In-Frage-Gestellt-Bleibens.
Damit ist der Verzicht auf Welt- und Selbstherrschaft zugunsten
einer hoffenden Erwartung auf eine unerzwingbare, sich gebende
Gabe verbunden. Diese ist fiir Max Miiller die eigentlich erméchti-
gende Macht, die sich der Gewalt eines rein begrifflichen Denkens
verweigert. Darin liegt fiir ihn auch die eigentliche Kehre: von einer
Verstandes-Vernunft zur vernehmenden Vernunft eines fragenden
Denkens der Erwartung auf das Ereignis der Macht. Ein solches
Denken als fromm zu bezeichnen ist zum einen terminologisch hin-
terfragbar, zum anderen insofern fragwiirdig, als damit westliches
Denken (Metaphysik) als unfromm qualifiziert wird.

Der Terminus fromm” wird dabei von Heidegger (wie meistens)
nicht in der etymologisch korrekten Grundbedeutung (niitzlich)
verwendet, sondern von Max Miiller im Rekurs auf den "Eutyphron’
gedeutet. Dieser platonische Dialog, der mit dem Begriff des

""" vgl. Heidegger, M., La remontée au fondement de la métaphysique, in: Was ist

Metaphysik, Bonn 21943,

117

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frommseins des Menschen (0oiov) das richtige Verhidltnis des
Menschen zum Heilsein der Gétter und des Gottlichen meint, wird
aufgrund seiner aporetischen Form als fromm interpretiert: er ver-
zichtet auf eine Antwort und ihre Erzwingbarkeit. Er beldft die
Frage und uns in der Frage nach dem richiigen Verhiltnis zu den
Gottern und dem Géttlichen. Material wird diese Interpretation da-
durch gestiitzt, dafl in diesem Dialog jede Zweckhaftigkeit (o®
évexa) der Frommigkeit abgelehnt wird und Fromm-sein keinen
Wert und dennoch Wiirde hat, nutzlos und doch sinnhaft ist, sich
selbst rechtfertigt. Demnach meint Frommsein die Anerkennung der
Wiirde wahrer Wirklichkeit, ohne sie auf ithren Wert hin zu hinter-
fragen. Heideggers Begriff der Frommigkeit geht von diesem Ver-
standnis aus, reicht aber insofern dariiber hinaus, als er nicht nur
Fragwiirdigkeit postuliert, sondern Mut zur Demut und die Ent-
scheidung zur eigenen Antwortlosigkeit fordert. Frommes Denken
erzwingt keine Antwort, sondern erwartet und erhofft sie als Gabe.
Damit steht es jenseits der Sicherheit des Glaubens, der Fragen be-
antwortet, aber auch des Wissens, da eine letzte Uberpriifbarkeit
dieser sich gebenden Gabe und damit eine Kriteriologie fehlt. Dem-
nach kann man fromm sein, ohne zu glauben, und glauben, ohne
fromm zu sein. Fromm ist der Glaube dann, wenn er nicht als siche-
rer Besitz betrachtet wird, sondern als Geschenk und Gnade, die
sich unserer Verfiigung entzieht, deren Erfiillung fraglich ist und
doch erhofft wird. Dieser fromme Glaube ist analog zu einem
frommen Denken, wodurch Heideggers schroffe Antmorme von
Glauben und Denken fiir Max Miiller ihre Absolutheit verliert."

Wie der menschliche Verstand das Vermogen ist, Begriffe auszubil-
den, so ist die Vernunft das Vermogen, Gedanken, die nicht uns,
sondern in uns einfallen, zu vernehmen. Vernunft, die Systeme
entwirft, ist demnach unfromm, wihrend vernehmende Vernunft
fromm ist. Nur eine fromme Vernunft kann Gedanken vernehmen,
die schlieBlich keinen addquaten Begriff haben. Das wirklich Neue
und die eigentliche Kehre in Heideggers Denken ist, daB das sich
uns als Sprache zukehrende und nur vom frommen Denken ver-
nehmbare Sein nicht immer dasselbe und gleichbleibend Unbeding-
te ist, sondern geschichtlich ist. Der unbedingte an uns ergehende
Anspruch des Seins ist nicht zeitlos und ewig, sondern zeitlich im
Sinn der Seinsgeschichte und historisch. Als solcher steht er in

' Zur Antinomie von Glaube und Denken vgl. Heidegger, M., Uber den Humanismus.

118

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

analoge}r3 Parallelitdt zu Augustins Verstindnis des geschichtlichen
Gottes.

Wihrend Heidegger bereits bei Platon den Gang der Metaphysik hin
zum Begriffswissen und zum 'Gestell” beginnen lift, befindet sich
hier fiir Max Miiller vernehmende Vernunft (nous) und begreifender
Verstand (dianoia) noch im Gleichgewicht. Denn fiir ihn bleibt bei
Platon der Begriff immer an das alle Fragen leitende Urphdnomen,
den Gedanken, gebunden und somit fromm. Trotz der Anstrengung
des Begriffes fiihrt Platons Denken daher nicht zur Herrschaft des
Subjektes, sondern zur Rettung der Phanomene. Auch die religiésen
Erfahrungen eines Augustinus (illuminatio) oder Pascal (feu) mar-
kieren nicht den von Heidegger apostrophierten Weg zum Gestell,
sondern sind Ausdruck geschichtlichen Denkens, in dem bereits die
Frommbheit der Kehre geschieht.

Trotz des Ubergewichtes der ontologischen Seinsgeschichte vor
unserer ontischen Geschichte bleibt dieses Verhiltnis bei Heidegger
als Frage offen. Bei der Frage nach unserer (ontischen) Geschichte
wird schlieSlich auf die Fraglichkeit unserer Existenz in deren Hin-
eingehaltensein in das Nichts hingewiesen, so dafl deren Gleichge-
wicht zu denken fiir Max Miiller moglicherweise ‘der andere An-
fang” wire. Diesen nicht gewaltsam herbeifiihren zu wollen, son-
dern seine Macht zu erhoffen, wire die Frommigkeit unserer Zeit.
Wendet man nun die Frage nach der Frommigkeit des Denkens auf
Heidegger selbst an, so kann man diese Haltung durchaus als we-
sentlichen Grundzug konstatieren, msofcm sein Denken uns keine
Antworten gibt, sondern Fragen stellt.'* Die Frage nach Heideggers
(religioser) Frommigkeit wirft uns aber auf unser eigenes Denken
zuriick, welches fiir Max Miiller nur dann fromm ist, wenn es dem
anderen und Heidegger sein Geheimnis lassen kann.

Fiir Max Miiller hat sich in der Metaphysik die Macht des Gedan-

kens einzigartig mit der Gewalt des Begriffs geeint. Einerseits kann
sich dabei eine gewaltsame Verbegrifflichung nur im Rekurs auf

Vgl. hierzu Lowith, K., Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Die theologischen
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Mainz "1979, 148-160. Lowith zeigt
hier auf, wie erstmals durch das Christentum ein zyklisches Weltbild aufgebrochen
wird und (v.a. bei und durch Augustin} ein lineares geschichtliches Denken auf-
taucht.

Vgl. hierzu Bosl, A., Heideggers philosophische Entwicklung der letzten Jahre. Ein
Brief Max Miillers aus dem Jahr 1947, in: Philosophisches Jahrbuch 105 (1998)
363-370.

119

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den machtvollen Gedanken rechtfertigen, andererseits muB die
Macht des Gedankens auch die Chance zur begrifflichen Verwirkli-
chung haben. Wird aber die Macht (als reales Vermogen) zur blofen
(Denk-)Mobglichkeit depotenziert, dann werden Gedanke und Be-
griff, Macht und Gewalt auseinandergerissen und es kommt zu einer
Reduktion auf die Begriffsgeschichte und zum Verfall der Meta-
physik, die noch von einer urspriinglichen Balance der beiden
Krifte ausgeht und ihre Real-Differenz im gleichzeitigen Vollzug
ihrer Real-Identitdt begreift.

In der Kapitulation des Gedankens vor dem Begriff und der Macht
vor der Gewalt erkennt Heidegger die absteigende Entwicklung zum
Positivismus und der “Welt als Gestell’. An einem solchen Ende
unserer Geschichte wird schlieBlich die Erwartung des ‘anderen
Anfangs’ als Erwartung einer neuen und anderen Herkunft und
Zukunft virulent. Fiir Max Miiller muf3 diese neue Zukunft eines
anderen Anfangs jedoch sein Woher in der Geschichte haben, da sie
sonst phantastisch wird. Herkunft und Zukunft miissen dabei (so
wie Macht und Gewalt) in ihrer Identitdt different gedacht werden.
So wie sich Méglichkeit und Wirklichkeit gleichsam “dialektisch’
zueinander verhalten, so kommt es bei diesem Proze8 zu einer ge-
schichtlichen Transformation, bei der die Zukunft die Herkunft in
gewandelter Form immer mit sich trigt. Max Miiller interpretiert
Heideggers geschichtliche Linie von der Metaphysik zum Positi-
vismus nicht einseitig negativ als Ruinanz. Er versucht die Alterna-
tive von Metaphysik oder Positivismus, von Macht oder Gewalt,
von Wiirde oder Wert aufzuldsen und versteht die Begriffe nicht
kontrdr, sondern komplementir. Nur im Zusammenspiel einer
Macht, die die Chance zur Gewalt hat, und einer Gewalt, die sich
durch echte Macht rechtfertigen kann, wird sich Geschichte ereig-
nen. Max Miiller wendet sich damit entschieden gegen die Verabso-
lutierung eines Momentes dieses geschichtlich-dynamischen Wech-
selspiels und weist auf die entscheidende Haltung des Menschen
hin: die KompromiBfahigkeit. Denn die Wirklichkeit und das ist’
driickt sich fiir ihn aus im dialektischen Wechselspiel von Macht
und Gewalt, im KompromiB.

3. Zur Wiirde des Seins

Dieses Kapitel ‘Uber Wert und Wiirde des Kompromisses” hat we-
niger systematischen als stirker essayistischen Charakter; auch sei-

120

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ne sprachliche Form wirkt nicht streng wissenschaftlich. Max Miil-
ler scheint sich hier eher in meditativem Sprachgestus dem Problem
des Kompromisses anndhern zu wollen, das zundchst und vorder-
griindig nicht in die Gesamtanlage von Macht und Gewalt zu passen
scheint. In zehn Abschnitten bedenkt Max Miiller unter dem Titel
‘Die Wiirde des Seins” das Phinomen des Kompromisses.

So wie wahre Autoritdt eine nicht mehr von aullen begriindbare
Macht und Erméglichung sittlichen Handelns ist und die Frommig-
keit des Denkens im Bedenken der eigentlichen Macht des Gedan-
kens und nicht der gewaltsamen Verbegrifflichung liegt, so ld63t sich
die Wiirde des Seins nicht mehr begreifen, sondern ergreift das Sei-
ende. Die menschliche Haltung des Kompromisses ist dafiir eine
adidquate Reaktion. Denn anders als eine Verabsolutierung einer
Position und Auflésung aller Differenzen reprisentiert der Kom-
promil} die Menschlichkeit des Menschen, insofern er Unterschiede
als berechtigt anerkennt und sie in Spannung zueinander hélt. So
wie Macht und Gewalt, Moglichkeit und Wirklichkeit nicht in einer
Dialektik restloser Vermittlung aufgehoben werden diirfen, sondern
in einem Verhiltnis gegenseitigen Sichbedingens stehen, so macht
die Suche nach immer neuer gegensitzlicher Vereinigung das We-
sen menschlicher Geschichte aus; hierin driickt sich die Gelassen-
heit, Gegensitze zwanglos auszuhalten, und damit menschliche
Freiheit, aus,

Auf dem Hintergrund einer oft feststellbaren Vorliebe zu einem
simplen Entweder-Oder wird im Kompromif} filschlicherweise eine
Kapitulation vor der Unbedingtheit von Idealen gesehen. Demge-
geniiber hat der KompromiB einen instrumentalen oder funktionel-
len Wert, insofern er in unserem Handlungsgefiige durchaus niitz-
lich ist. Entscheidend ist aber, dafl er einen nicht mehr zu rechtferti-
genden Sinn in sich trigt und damit Wiirde hat und um seiner selbst
willen geachtet werden will; dadurch ist der KompromiB adéquater
Ausdruck personalen Menschseins. Anders als die Vermittlung und
Auflésung aller Differenzen erkennt der Kompromif alle Gegensiit-
ze als berechtigt an und beldf}t sie in Spannung zueinander.

Ausgehend von der etymologischen Bedeutung des Kompromisses
von promittere im Sinn eines Sich-Ausstreckens auf ein Noch-nicht-
Seiendes 1dBt man sich auf einen offenen Mdglichkeitsspielraum
ein. Compromittere betont sodann den gemeinsamen Angang der
Zukunft und das freie Abstimmen der eigenen Entwiirfe mit Riick-

121

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicht auf andere Freiheit."” Freiheit ist damit immer begrenzte Frei-
heit, und meine Mdoglichkeit als immer gemeinsame und dadurch
begrenzte Moglichkeit erst ist reale Moglichkeit. Die zeitliche
Struktur des Kompromisses ist daher nicht von einer ideologischen
Fixierung durch das Ende und dessen utopisch-eschatologischen
Ausstand geprigt, sondern von einer Offenheit, die lediglich durch
den Horizont sich gegenseitig begrenzender Mdglichkeit und Frei-
heit begrenzt ist und damit eine geschichtliche Struktur hat.

KompromiB ist fiir Max Miiller erreichbar, wenn man sich mit sich
selbst (anthropologisch-ethischer Kompromifl), mit seiner Welt
(politisch-sozialer Kompromif) und seinem Gott (weltanschaulich-
religioser Kompromif8) identifizieren kann. Darin driickt sich die
Akzeptanz naturgesetztlich unbedingter und geschichtlich bedin-
gender Vorgaben aus. Erst in der Haltung einer Gelassenheit gegen-
iiber der naturhaften und vorgegebenen Faktizitit und der Offenheit
auf mogliche geschichtliche Veranderung, auf Sinn und Gliick hin,
ist Kompromifl und damit menschliche Identitdt gegeben. Diese ist
nicht statisch zu verstehen, sondern nur im Geschehen einer ge-
glickten Identifizierung mit dem geschichtlichen Werk seiner
selbst, seiner Welt und seines Gottes gegeben. Diese praktische
Identitit 1a6t neue Moglichkeit nicht in starrer Faktizitit untergehen,
sondern vollzieht sich in der Mitte des Geschehens ihrer gegenseiti-
gen Integration. Die hier auftretenden Gegensitze werden dabei
nicht zu einem Ausgleich gebracht und damit ‘aufgehoben’, sondern
frei vermittelt. Fiir die menschliche Selbstverwirklichung heifit dies,
dafl die drei Lebensalter der Jugend (iuventus), der Mannheit
(virtus), des Alters (senectus) ihre eigene Wiirde haben.'® Wahre
Identitit ist dann gegeben, wenn diese Stufen in ihrer Selbstsinnhaf-
tigkeit nicht aufgehoben, sondern zu einer echten Einheit im Kom-
promifl gebracht werden. Gegeniiber der Diagnose von Max Sche-
ler,'"” wonach Gegensitze und Differenzen tendenziell ausgeglichen
werden und dadurch Freiheit dem Ubergewicht der Gleichheit un-
terliegt, insistiert Max Miiller auf der geschichtlichen Leistung des
Kompromisses, der Spannungen aushélt und Freiheit nicht nivel-
liert. Exemplifiziert wird dies am aristotelischen Begriff der Ge-

Vgl. nochmals die landliufige Bedeutung von compromittere als 'in Verlegenheit
bringen’.

Vgl. Guardini, R., Die Lebensalter, Wﬂrzburg‘l%?.

Vegl. nochmals den Vortrag 'Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs’ Max Sche-
lers, in: ders., Philosophische Weltanschauung, 47-83.

122

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtigkeit und deren Form der Eplkle (Billigkeit) als der fiir ihn
urspriinglichen Mitte aller Tugenden.'® Seine richtige Anwendung
findet die politische Tugend der Epikie dann, wenn sie beispielswei-
se in einem ‘billigen” Richterspruch zwischen der Macht des allge-
meinen Gesetzes und der Gewalt des individuellen Faktischen zu
vermitteln sucht. Die Epikie stellt somit einen Kompromi8 dar, der
sich nicht allein am positiven Recht orientiert, sondern sich je aus
dem Ursprung und der Quelle des Rechts nihrt als einer Gerechtig-
keit, die im Gedanken der Freundschaft als der eigentlichen Form
menschlichen Zusammenlebens begriindet ist. Diese ist nicht von
einer repressiven, sondern einer positiven, kreativen Toleranz ge-
prigt, die einen festen Ausgangspunkt voraussetzt und so die ande-
ren Menschen in einem positiven Sein-lassen gleichwertig betrach-
tet. In der hierdurch hergestellten partiellen Identitdt bei bleibender
Differenz liegt das Wesen des Kompromisses. Bestitigt wird dieser
Gedanke anhand des Beispiels der drei Formen des Wissens bei
Scheler. Das Herrschaftswissen, dem es nicht um Wahrheit, sondern
um Richtigkeit und Machtausiibung geht, darf nicht mit einem Bil-
dungswissen, das auf individuellen Sinn des Lebens zielt, und auch
nicht mit Erlésungswissen, dem es um Heil geht, zu einem ver-
meintlichen Ausgleich gebracht werden. Nur ein kompromifhafter
Dialog (in der Einheit eines personalen Bewuftseins) kann die Ver-
absolutierung einer dieser Formen verhindern. Dieser Grundgedan-
ke prigt auch die Interpretation und Kritik des thomlstlschen We-
sens von Erkenntnis. Denn hier wird in einer reditio completa"’ alles
AuBere verinnerlicht und Werk und Welt in sich hineingenommen.
Alle Endlichkeit und Andersheit wird hier vom Geist aufgehoben
und verschwindet. Demgegeniiber muf} fiir Max Miiller die Anders-
heit des Geistes (die Endlichkeit) anerkannt werden. Wie die Ver-
borgenheit zur Wahrheit gehort, so mufl die Erkenntnis die bleiben-
de Unerkanntheit respektieren. Denn Wahrheit ereignet sich nur als
KompromiB: Sie ist weder absolut und losgelést von Zeit und Welt,
noch ist sie relativ und beliebig zu ihr; vielmehr ist sie relational zu

Es sei hier nochmals daran erinnert, daB nicht erst die Epikie und die Gerechtigkeit,
sondern jede Tugend im auch hier zugrundeliegenden aristotelischen Sinn stets den
Charakter einer Mitte (pecofng) hat. Zum aristotelischen Verstiandnis von Gerech-
tigkeit, vgl. NE 1129 a 3ff. Zu dessen Zentralbegriff der pecdéfng, vgl. v.a. NE 1106
b 13ff.; NE 1107 a 33ff. Zum Begriff der Epikie, vgl. nochmals Virt, G., Epikie; vgl.
auch ders., Art. Epikie, in: LThK’, Band 3, 715.

Vgl. hierzu Thomas von Aquin, QD XI, De ver. [,1 art. IX; ders., Super evange-
licum S. Joannis lectura I, 1 15ff.691f.

123

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit und Welt und geschieht im Horizont einer unbeliebig-
geschichtlich-epochalen Welt. Wahrheit ist daher ein Kompromi8
zwischen ihrer idealistischen Verabsolutierung und ihrer positivisti-
schen Relativierung. Fiir die Sphire des Glaubens und der Kirche
darf es schlieBlich auch nicht zu einem alle Gegensitze nivellieren-
den Ausgleich kommen, sondern ist ein Kompromifl gefordert, der
sich in einem Dialog der Weltreligionen, der Konfessionen und
kontrarer Positionen artikuliert.

II. 'Macht und Gewalt” im Werk von Max Miiller

1. Vorbemerkung

Die Begriffe Macht und Gewalr, 80vapig und evépyero, die Max
Miiller gerade in seinen letzten Lebensjahren immer wieder ins
Zentrum seiner Uberlegungen gestellt hat, finden sich bereits in
seinen frithesten Aufzeichnungen. Dies rechtfertigt nicht nur die
Rekonstruktion einer Begriffsgenese, sondern ermoglicht zudem
einen interessanten Einblick in die denkerische Entwicklung dieses
Philosophen. Die nachfolgende werkimmanente Interpretation be-
schrinkt sich dabei nicht auf das verdffentlichte Werk Max Miillers,
sondern macht sich dariiber hinaus die Manuskripte seiner zahlrei-
chen, noch unveréffentlichten, Vorlesungen zunutze.

Das Gesamtwerk als Textgrundlage schlieft nun nicht aus, auch
verschiedene Einfliisse und Filiationen deutlich werden zu lassen.
SchlieBlich spricht Max Miiller in der Sprache seiner Zeit, wozu
deren metaphorische und philosophische Ausdrucksmoglichkeiten
gehoren. Dies bedeutet nicht, daB er mit gleicher Sprache und Be-
grifflichkeit nur gleiches, und nicht vielmehr auch eigenes sagen
kann. Der stindige Seitenblick auf die Bandbreite der Geschichte
der Philosophie, deren Klaviatur er meisterhaft beherrschte, wird
zwar zeigen, dafl sein Denken nicht voraussetzungslos anfingt,
sondern deren Diktion und Denkkategorien aufnimmt. Sie fungieren
aber an einzelnen Stellen nur als Kontrastfolie, auf der er schlieBlich
Neues schreiben wird. Max Miillers Reflexionen zu Macht und

124

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewalt sind somit ein Reflex auf das klassische Axiom der Akt-
und-Potenz-Lehre, auf deren Hintergrund er einen eigenen und ex-
emplarischen Beitrag akzentuiert, wie nachfolgend gezeigt werden
soll.

In der Analyse der Begriffe von Macht und Gewalt wird nachfol-
gend ein Problem zum Konvergenzpunkt der Interpretation gemacht
und so versucht, das Denken Max Miillers aufzuschliisseln.
SchlieBlich stellen "Macht” und ‘Gewalt” keine Einzelaspekte seines
Denkens dar, sondern konnen insofern als Totalaspekt verstanden
werden, als sie zwar verbal nur einen Aspekt thematisieren, in die-
sem Aspekt im Sinne eines adspectus (Anblick) aber je schon das
Ganze seines Denkens als Grundlage vorausgesetzt wird und im
Blick behalten ist. Somit stellen die Begriffe von Macht und Gewalt
keine marginalen Aussagen der Philosophie Max Miillers dar, son-
dern sind zentrale Aspekte seines Denkens. Bei ihrer Einordnung in
das Gesamtwerk ist zwar eine Deutung, aber keine Wertung inten-
diert. Vielmehr sollen die verschiedenen Ebenen der beiden Termini
und die im Untertitel des Werkes angedeutete Rolle fiir das politi-
sche Denken aufgewiesen werden. Die Pridvalenz eines politischen
Interesses und der symptomatische Gedanke einer Begriindung des
Politischen aus der Ontologie soll zuletzt kritisch betrachtet werden.

Bevor jedoch das Verhidltnis von Macht und Gewalt, von d0vapig
und évépyeio bedacht wird, soll Max Miillers erkenntnisleitendes
Interesse, das die Kldarung dieses Begriffspaares motiviert hat, focu-
siert werden.

Die entscheidende und ,,im Grunde einzige Frage aller Philosophie”
(Sein und Geist, 1) ist die Seinsfrage, wie Max Miiller nicht nur in
Macht und Gewalt mehrmals betont, sondern bereits in seiner Ha-
bilitationsschrift, die er 1937 als 31jihriger vollendet hatte,”® for-
mulierte:

Philosophie im eigentlichen Verstande ist als Metaphysik
die Frage nach dem Sinn von Sein, ist Ontologie.” (Sein
und Geist, 1)

Philosophie als Ontologie und Metaphysik hat fiir Max Miiller
letztlich nur ein Thema: Was sagt das kleine Wortchen ‘ist’. Die
Antwort auf diese Frage gibt Auskunft iiber einen Seinsbegriff, der

Vgl hierzu seine Schilderungen in: Auseinandersetzung als Versshnung, 52fF.

125

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jenseits der ontologischen Differenz Sein und Seiendes in seiner
Differenziertheit enthidlt und nur analog gegeben ist:

»Der eigentliche oberste analoge Seinsbegriff des ‘ist’
umfafBt beides Differente der ontologischen Differenz und
ist gerade dadurch, dal er beides in seiner Differenziert-
heit zugleich meint, ‘analog” (vgl. Sein und Geist, 14).

Ferner unterscheidet Max Miiller zwei Ebenen des “ist’, nimlich die
kategoriale und die modale Ebene. Wihrend die kategoriale Ebene
die Seiendheit des Seins und dessen Substanz und Akzidentien the-
matisiert, betrachtet die modale Ebene das Sein aus der Perspektive
von Moglichkeit und Wirklichkeit. Die kategoriale Ebene des ‘ist’
wird in den Uberlegungen zu Macht und Gewalt nicht weiter ver-
folgt und Max Miiller konzentriert sich ganz auf die Frage, wo das
‘Ist” mehr ausgesagt wird, der Maoglichkeit oder Wirklichkeit nach.
Damit ist bereits ein weiterer Aspekt angesprochen, nimlich der des
‘Ist-Sagens’. Philosophie fragt fiir Max Miiller ndmlich nicht allein
nach dem Sein, sondern auch nach dessen Aussagbarkeit; sie fragt
nach dem Grund der Moglichkeit alles ‘Ist-Sagens’.

»Die allgemeinste, iiberregionalste Seinsvoraussetzung ist
also das “ist” all unseren Istsagens, das Copula-Sein. (...)
Und so ist der Intentionalitit das Vermogen der Rede
tiberhaupt zugeordnet. Und diese Rede bejaht, setzt, be-
hauptet, indem sie “ist" als “ist wirklich” und ‘ist wahr’
sagt. Rede ist Seinsbehauptung und Seinsaussage in bezug
auf Seiendes und dessen Sein. Ontologische Metaphysik
deutet das “ist” jeder Rede.” (Sein und Geist, 40).

Diese Zentralaussage seines Frithwerkes bestitigt Max Miiller Jahr-
zehnte spiter in deren Relecture, indem er meint, daf ,,die unum-
grenzbare (‘transzendentale’) Weite des Seins (..) in jedem
‘Istsagen’ sich artikuliert” und er Sein und Geist als eine
~Phianomenologie des Istsagens™ (Auseinandersetzung als Verséh-
nung, 58f.) kennzeichnet.

Im Rekurs auf die scholastischen Transzendentalien versucht er, die
Weite und den Sinn des Seins zu verdeutlichen, indem er die analo-
gen Begriffe ens, res, unum, aliquid, verum und bonum fiir das 'Ist-
Sagen’ veranschlagt:

126

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»S0 liegt im Istsagen zugleich Wahrsein, Wirklichsein
und Griindigsein neben dem Einessein, Identischsein.
Dieses  "Wahrheitsagen® gehort wesentlich  zum
'Istsagen‘“n.

Mittels dieser Analogie konnte Max Miiller schlielich zeigen, wie
das transzendentale ‘Ist-Sagen’ das Seiende aus jeder nur subjekti-
ven Verhaftung in sich selbst hin freigibt und in seinem Sein sein
1d8t. Dadurch ist fiir ihn im Istsagen das Erleben als je meines im-
mer schon durchbrochen und eine Begegnung mit dem Seienden als
es selbst begriindet (vgl. Sein und Geist, 146f.).

Entsprechend ist fiir Thomas von Aquin, der fiir Sein wie fiir Seien-
des nur ein Wort kennt, nimlich ens, das Sein als ens rationis und
als Entwurf aller Wesentlichkeit die reine identische Mdglichkeit
von allem; ,nicht als passive Moglichkeit der Materie, sondern als
Intentionalitit des durch alles Was sich verwirklichenden Grundpla-
nes von allem, in dem alles schon vorgezeichnet ist. So ist dieses
Sein (ens rationis) potentia pura activa” (Sein und Geist, 2311.).

Im AnschluB an diese thomistische Bestimmung des Seins als ens
rationis und als Wesen bestimmt Max Miiller die Wirklichkeit, die
sich im “ist’ ausdriickt, als Vollzug dieses Wesens.”> Wesen aber ist
fiir ihn die innere reale Grundmdéglichkeit (interna possibilitas).
Demnach entdecken wir in der Welt Méglichkeiten, aus denen wir
durch Abstraktion Gedanken und Begriffe, durch Konkretion Sa-
chen und Sachverhalte machen.

»Die Moglichkeit selbst ist aber weder konkret noch ab-
strakt, weder schon wirkliches Faktum noch schon we-
sentlicher Gedanke. Wir bilden das Wesen aktiv in Be-
griffe und Werke ein. Und wir ergreifen dabei jeweils
vorliegende unbeliebige Moglichkeit, bewegen uns den-
kend wie handelnd immer schon in der Vorgegebenheit
des Moglichkeitsspielraums dieser Welt.” (Sein und Geist,
236).

' Miiller, M., Sein und Geist, 113ff. Fiir Thomas von Aquin, dem nur ein Wort fiir

Sein wie fur Seiendes zur Verfiigung stand, némlich ‘ens’, bedeutet dies, daB im
‘Ist-Sagen’ schlechthin alles enthalten ist. Wer demnach Sein meint und sagt, der
meint und sagt: alles ‘actu implicite’, will meinen, dal} wir mit Sein alles meinen
und alles auch unentfaltet mitmeinen.

Der urspriingliche Titel der Habilitation hief: ,Realitdt und Rationalitidt". Vgl. zu
einer Interpretation dieses Titels: Auseinandersetzung als Verséhnung, 57ff.

127

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit diesen Ausfiihrungen iiber das 'Ist-Sagen’ der Metaphysik ist
Max Miiller unweigerlich in das Thema von Wirklichkeit und Még-
lichkeit, von Macht und Gewalt eingedrungen. So kann er sagen:

»Die Moglichkeit als reale ist, wie Thomas sagt, tempore
et quoad nos das Friihere, das a priori; ratione et per se ist
der Akt, der die Gewalt zur Verwirklichung hat, vorran-
gig, denn zu ihm und ihr strebt alle Moglichkeit als Reali-
tat hin. Sein ist nur, gibt es nur im Zusammen von Macht
und Gewalt, von realer Moglichkeit und ihrer Durchset-
zung, von Potenz und Akt.” (Sein und Geist, 237).

Bereits hier deutet sich an, dal es verschiedene Ebenen sind, auf
denen Max Miiller mit den Begriffen dynamis und energeia operiert.
Bevor auf diese niher eingegangen wird, soll jedoch ein kurzer
Blick in die aristotelische Bestimmung von 80vopig und évépyeia
als locus classicus geworfen werden. Ferner ist es aufschluBreich,
Heideggers Ausfiilhrungen diesbeziiglich zu konsultieren; schlie3-
lich wurde Max Miiller diese Frage gerade durch dessen Vorlesung
im Sommersemester 1931 vermittelt und Heideggers Interpretation
scheint ihn, wie seine sorgfiltige Mitschrift dieser Vorlesung sowie
die Randglossen in seiner Aristotelesausgabe belegen, stark beein-
druckt zu haben.

a) Die aristotelische Bestimmung von d0vapig - évépyela

Aristoteles beginnt das beriihmte Kapitel 10 des Buches © seiner
Metaphysik mit den verschiedenen Bedeutungen von ‘sein’. Dieses
werde ausgesagt:

a) nach den Formen der Kategorien (xatd T oyfpata @V
Kotnyopimv)
b) nach Vermégen und Wirklichkeit (katat 8Ovoply kol
EVEPYELOLV)

¢) als wahr oder falsch (bg &AnBeg xai yevdoc).”

#* Max Miiller besuchte im Wintersemester 1929/30 eine die gleichnamige Vorlesung

begleitende ‘Ubung’ Heideggers zum Thema: ,Vom Seinsbegriff des Aristoteles
(eine Interpretation von Aristoteles, Metaphysik ©, Cap. 10). In der Mitschrift Miil-
lers findet sich als vierte Bedeutung von ‘sein” zwischen a und b noch die weitere,
niamlich die akzidentielle Bestimmung (kota ovpPefrxog). Heidegger rekurriert

128

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Miiller, fiir den dieses Kapitel den ,,H6hepunkt der Metaphy-
sik”?* darstellt, nimmt hier den Ausgang seiner Uberlegungen zu
Macht und Gewalt. Dabei interessiert thn nicht die kategoriale Be-
deutung des Seins, also die Seiendheit des Seins, die sich in den
Begriffen Substanz und Akzidens ausdriickt, sondern die modale
Bedeutung als Seinsweise des Seins anhand der Begriffe Moglich-
keit und Wirklichkeit.”® Das, was im ,eigentlichsten Sinne seiend”*®
ist, also das Wahre, wird von ihm interessanterweise nicht themati-
siert.”’ Maéglichkeit und Wirklichkeit sind fiir Aristoteles also nicht
wie fiir Kant Kategorien, also reine (apriorische) Verstandesbegrif-
fee,23 sondern sind komplementire Modi des Seins.”’ GemiB der

hier vermutlich auf die vier Bedeutungen des Seins, die Aristoteles im Buch A, dem
Worterbuch seiner Metaphysik, gibt (vgl. 1017a-b8).
Vgl. Heideggers gleichlautende Bezeichnung dieser Passage in einer Ubung zu
Metaphysik © nach der Mitschrift Max Miillers, die sich im Archiv der Universi-
titsbibliothek Freiburg befindet.
Zur kategorialen Bedeutung des Seins, vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester
1959/60 (Transzendentale Logik und Erkenntnislehre): ,,.Das Kategorienproblem
taucht lange vor Aristoteles auf, aber erhilt seinen Namen und seine disziplinhaft
schematische Stellung im System (...) erst bei Aristoteles. Mit dem Namen des Ka-
tegorienproblems ist das Problem der Urpadikamente und der Stammbegriffe (...)
nicht erschopft; wir werden (...) sehen, da8 das Kategorienproblem nur ein ganz
kleiner Ausschnitt aus dem Problem der apriorischen Begrifflicheit ist.”” (80). Max
Miiller versteht "Kategorie' in seiner eigentlichen etymologischen Bedeutung im
Sinn von ka8’ dyopd, also jemanden auf den Kopf zu sagen, was etwas ist, weil
sein Grundort als Verwirklichung von Maglichkeit sich immer schon gezeigt hat.
Kategorien sind also jene Méglichkeiten, die man schon immer haben muB, kennen
mul, wenn iiberhaupt Seiendes offenbar werden soll (vgl. ebd. 81). Vgl. zu dieser
Etymologie auch Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik @ 1-3, 6f.
Vgl. Aristoteles Met. 1051b. Auch nach der Mitschrift von Max Miiller hat Heideg-
ger diese Stelle vom ,b6v dg d&inBeg” als ,xvpiotata 6V mit
»Wahrsein=eigentlichstes Sein” iibersetzt und sich damit gegen eine Interpretation
W. Jagers gestellt. Hier komme der antike Seinsbegriff zum eigentlichsten Aus-
druck.
Dies 148t sich auf dem Hintergrund der scholastischen Transzendentalien erkliren,
wonach ens und verum konvertibel sind und im “ist’ je schon das “ist wahr” implizit
mitausgesagt ist. Vgl. hierzu nochmals Miiller, M., Sein und Geist, 54ff. u.6.
¥ vgl. Kant, L, KrV B 106 (111, 93).
¥ Fiir Kant gilt: ,,[D]er Unterscheidungsgrund von Moglichkeit und Wirklichkeit liegt
im Subjekte und der Natur seiner Erkenntnisvermogen™ (KdU § 76 [V, 401]). Die
Unterscheidung von Maglichkeit und Wirklichkeit gilt somit ,,bloB subjektiv fiir
den menschlichen Verstand” (ebd.). Der ontologische Unterschied von Méglichkeit
und Wirklichkeit liegt demnach nicht im Seienden, sofern es Ding iiberhaupt i.S. der

6

7

129

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arlalog,ir:30 als dem methodischen Prinzip der Substanzbiicher (Z, H,
@), werden Grundbegriffe wie d0vopig und £vépyeira nicht mehr
durch Riickbezug auf eine ‘erste” d0vopig oder évépyero definiert
und haben somit keinen Oberbegrlff sondern verhilt sich Suvcxp.zg
als x zu évépyera als y wie der Marmorblock zur Bildsaule.”' Es
werden also allein an in der Erfahrung ausgewiesenen Gegen-
standspaaren Gemeinsamkeiten im Seinscharakter und ihre Bezie-
hung angesprochen, wodurch eine Strukturierung des Seins be-
werkstelligt wird.

Bereits hier zeigt sich, dal Mdglichkeit nicht logische Modalnat
ist,”* sondern ,das der Mogllchkelt nach Seiende (80vopet 6v)”

und damit ontologische Kategone * Als das 'Noch-nicht-Seiende’
ist es auf die Verwirklichung im Prozess der Bewegung bzw. Ver-
dnderung angelegt und wird hierdurch zu dem ‘der Wirklichkeit
nach Seienden’ (Evepyeid 6v). Jegliches Werden ist fiir Aristoteles

vorkantischen Ontologie ist (Kant wiirde sagen: sofern es Ding an sich ist), sondern,
sofern es Ding iiberhaupt als Gegenstand menschlicher Erfahrung ist. Zum Kanti-
schen Verstindnis von Moglichkeit und Wirklichkeit im Sinne seiner Kategorien-
lehre, vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik
und Erkenntnislehre), 80ff.

Vgl. hierzu u.a. auch Patzig, G., Theologie und Ontologie in der "Metaphysik des
Aristoteles, in: Kantstudien 52 (1960) 185-205. Fiir Patzig beschrinkt sich die ana-
logische Methode darauf, an den in der Erfahrung ausweisbaren Paaren von Gegen-
stinden das Gemeinsame ihrer Beziehung aufzunehmen und begrifflich zu fassen
(vgl. 204). Vgl. auch Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit in der Metaphysik des
Aristoteles (© 6-9 u.a.), in: Rapp, C., Metaphysik. Die Substanzbiicher (Z, H, @),
Berlin 1996, 289-319.

Zu diesem Beispiel, vgl. Met. 1065 b 24,

Vgl. hierzu auch: Hartmann, N., Moglichkeit und Wirklichkeit, Meisenheim 71948,
* vgl. Met. 1017 b 1; 1051 b 1ff; 1069 b 16.

Vegl. hierzu insbesonders die wichtige Studie von Stallmach, J., Dynamis und Ener-
geia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles zur Problemgeschichte von Mog-
lichkeit und Wirklichkeit (= Diss.), Meisenheim 1959: ,,Das 80vaper 6v als onto-
logische Maglichkeit” (28). Demnach bezieht sich das Kénnen nicht mehr nur auf
Bewegung, sondern auf Sein (29). GroBlen Wert auf eine Unterscheidung zwischen
dem &Uvaper v und dem évepyewe Gv als Modalkategorien einerseits und den
zweistelligen Relationsbegriffen 8Uvapig und évépyeia andererseits legt: Seel, G.,
Die Bedeutung des Begriffspaares ‘Dynamis-Energeia’ fiir die Aristotelische Giter-
lehre. Zu Met. IX, 9, 1051 a 4-15, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 60
(1978), 27-58, hier 28 Anm. 2.

o

130

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

demnach zunichst eine Bewegung von dem der Moglichkeit nach
Seienden zu dem der Wirklichkeit nach Seienden.”

Aristoteles bestimmt also das Verhiltnis von Moglichkeit und
Wirklichkeit im Zusammenhang mit seiner Bewegungslehre, indem
das, was sich bewegt, vorher ein anderes als nachher ist und die
Bewegung fiir ihn die Differenzierung in Moglichkeit und Wirk-
lichkeit iiberhaupt erst erméoglicht.

Damit kennt Aristoteles zwei Seinsbegriffe, ndmlich

1. Méglichsein (80vapig) als Sein-Koénnen in der Weise des Offen-
haltens einer Mannigfaltigkeit durch das Bewegliche.

2. Wirklichsein (évépyewa) als In-Bewegung-Sein.

Die évépyera wird von Aristoteles wiederum in mehrfachem Sinn
ausgesagt, namlich im Sinn der eben erwihnten Bewegung
(xivnoig) aber auch in einer prinzipielleren Weise als Wesen/Form
(oboia). Dadurch ist aber auch ein Bedeutungsspektrum fiir
dOvapig erdffnet, das schlieilich Potenz, Vermogen und Moglich-
keit beinhaltet. Da Max Miillers Verstindnis von "Macht” und
‘Gewalt’ jeweils die verschiedenen Bedeutungsnuancen einschlie-
f3en, sollen sie hier kurz rekapituliert werden.

a) vvopig

Die grundlegendste Bedeutung von dbvapic meint das Vermogen,
wodurch ein Mensch etwas zu tun vermag.“ Hier kann es ein Aktiv-
in-Bewegung-Setzen meinen (potentia activa) im Sinn eines Uber-
ganges vom Vermdgen in tatsichliches Wirken und Sich-
Verwirklichen.”” Dariiberhinaus kann 80vapig aber auch ein Erlei-
den meinen, insofern sie ein passives Bewegtwerden (potentia pas-
siva) ausdriickt, auch wenn dadurch eine Moglichkeit beispielsweise
verwirklicht wird.”®

Mit dem Problem des Uberganges von Moglichkeit in Wirklichkeit
ergab sich fiir Aristoteles eine weitere Vertiefung des Begriffes der

Vgl. De gen. etcorr. [ 5,320 a 13.

Vgl. Met. 1019 a 15f; 1049 b 6ff. Hier meint es das Prinzip der Verinderung in
einem anderen, sofern es anders ist.

" vgl. Met. 1019 a 15f.

Vgl. Met. 1019 a 20; 1046 a 12f. Hier meint es das Prinzip der Verinderung von
einem anderen, sofern es ein anderes ist.

131

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit. Denn fiir ihn kann im Prozefl der Bewegung und des
Werdens nur das ins Sein gelangen, was noch nicht ist. Demnach ist
die Méglichkeit eine Art von Nichtsein,” meint jedoch keine vollige
Bestimmungslosigkeit. Denn im Prozel der Bewegung und des
Werdens ist immer nur ein bestimmtes "‘Mogliches” auf ein
‘Wirkliches” hin.** Die 8bvaypic als Moglichkeit findet sich also
immer in und an etwas Wirklichem, aber als unbeliebige ist sie
immer auf eine bestimmte und ihr gemidBe Wirklichkeit hin. Die
d0vapig wird jedoch fiir Aristoteles als blofe Moglichkeit von der
Wirklichkeit getragen und nur von ihr her verwirklicht.*'

Ein weiterer Doppelaspekt kennzeichnet Moglichkeit, ndmlich als
Méglichkeit des Seins und des Nichtseins.”” Denn was sein kann,
kann eben auch nicht sein.”’ Selbst nachdem diese Indifferenz durch
die Verwirklichung aufgehoben ist, prigt die Moglichkeit des
Nichtseins weiterhin das Wirkliche.*

B) évépyera

Der Begriff der évéps-{ewt wird von Aristoteles im Ausgang von
Bewegung (kivnoic)" konzipiert, insofern er den Ubergang von der
Moglichkeit zur Wirklichkeit zum Ausdruck bringt. Aufgrund der
Zielgerichtetheit des Ubergangsprozesses steht die évépyeia in

.Von den Nichtseienden sind einige Moglichseiende; sie sind aber nicht, weil sie
nicht wirklich sind.” (Met. 1047 b 1f.).

Vgl. sein Beispiel vom Erz, das als Erz die Méglichkeit zu einem Standbild ist (Met.
1065 b 24).

»~Denn immer wird aus dem Mdéglichen das Wirkliche durch etwas Wirkliches, wie
z.B. der Mensch durch einen Menschen” (Met. 1049 & 24ff.; 10071 b 28ff.)

Dieser Aspekt kennzeichnet allerdings nur den sublunaren Bereich und nicht die
Welt der Gestime. Man erinnere sich an das aristotelische Weltbild und die Dreistu-
fung des Seins in; a) die immaterielle, unverdnderliche Substanz b) die ewige Sub-
stanz der translunaren Gestimwelt und c) die Welt des Werdens und Vergehens.
»Das Mogliche kann also sowohl sein als auch nicht sein. Ein und dasselbe ist also
Sein-konnen und Nichtsein-kénnen.” (Met. 1050 b 12ff.: Vgl. auch 1051 a 6-17).
»Es ist unmdglich, daB etwas, was einmal nicht war, spiter ewig ist. Denn es wird
auch spiter die Moglichkeit des Nichtseins haben.” (De caelo 1, 283 b 7ff). Vgl
hierzu auch Thomas v. Aquin, fiir den diese Argumentation die Grundlage seiner
tertia via darstellt (vgl. Sth [,2,3).

»Gewdhnlich hilt man die Wirklichkeit vor allem fiir eine Bewegung.” (Met. 1047 a
30-b2).

41

42

4

44

45

132

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem inneren Zusammenhang zur Vollendet-heit (s‘:vte?\,lsxa'wt).46
Wirklichkeit (als évépyeia) meint daher zum einen Verwirklichun%
zum andern auch Verwirklichtsein eines vorher nur Mdglichen.
Dieses Verwirklichtsein erkennt Aristoteles schlieflich auch im
Werk (Epyov) gegeben, das daher partiell mit dem Bedeutungsspek-
trum von évépyeia iibereinstimmt.** "Evépyeia aber driickt weniger
ein Endprodukt und Ergebnis aus wie das Werk, das Max Miiller
daher oft in der Wortverbindung “totes Werk " verwendet, sondern
meint vielmehr ein dynamisches Geschehen.”

Neben diesen, von der Bewegung ausgehenden Konnotationen von
évépyera, darf deren prinzipielle Bedeutung als Wesen/Substanz
(ovoia) nicht iibersehen werden. Diese klart Aristoteles im Zusam-
menhang von Stoff (OA) und Form (e180g). Denn der Ubergang
von Moglichkeit in Wirklichkeit vollzieht sich dadurch, daB} aus
Stoff (VAH) Form (etdog) wird. Méglichkeit und Wirklichkeit sind
somit die wesentlichen Seinsmodi von Stoff und Form; jeder Stoff
ist potentiell Form und dringt nach Formung und Verwirklichung.
Hierbei verwirklicht sich aber jeweils ein Wesen, eine Substanz
(oVoia), mit der Aristoteles schlieBlich auch Wirklichkeit identifi-
ziert; und diese Wirklichkeit ist fiir ihn nicht nur moglich, sondern
ist real, existierend. Dies bestdtigt wiederum die eingangs vorge-
stellte These, dafl d0vapig und évépyeia von Aristoteles als zwei
Grundbedeutungen des Seins verstanden werden, die schliellich
von allen verschiedenen Kategorien ausgesagt werden kénnen.”'

Die Prioritdt der Wirklichkeit (und damit der Form) vor der Mog-
lichkeit (und Materie), die auf dem Hintergrund, dal Bewegung ein

Heidegger iibersetzt évépyera mit ,,Am-Werke-sein” und évieheyeio mit ,das sich
in-Fertigkeit-halten” (Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 224). Vgl. zur
Etymologie dieser Wortneuschopfung des Aristoteles, vgl. Berti, E., Der Begriff der
Wirklichkeit, 295.

Aufgrund der Tatsache, dall die energeia bei Aristoteles durch Tun und Leiden
charakterisiert wird, erkennt E. Berti einen dynamischen Begriff des Seins (vgl. ebd.
295).

.Kurz gesagt, weil sich energeia zu ergon verhilt wie entelecheia zu telos, deshalb
stimmen, wenn ergon und telos gleichbedeutend sind, auch energeia und entelecheia
iiberein.” Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit, 295.

Vegl. u.a. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 112.

Man beachte die Affinitdt zwischen diesem aristotelischen Seinsbegriff und dem des
spiten Heideggers und des Ereignisdenkens. Vgl. Heidegger, M., Beitrige zur Phi-
losophie (Vom Ereignis).

' Vgl Met. 1017 b 2.

48

49
50

133

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubergang von Moglichkeit in Wirklichkeit ist, zundchst paradox
scheint, erméglicht es Aristoteles, das Gottliche als ‘reine Wirklich-
keit” zu begreifen. Dieses ist der sog. unbewegte Beweger, der in
volliger Immaterialitdt und reiner Aktualitdt keine Méglichkeit in
sich schlieBt.”> Neben das seinshafte Verstindnis der EvEpyeLa tritt
hier also ein weiterer, fiir das Wirklichkeitsverstindnis von Max
Miiller wesentlicher Aspekt hinzu. Denn die reine Wirklichkeit muf}
als erste Wirklichkeit wesenhaft Tdtigkeit sein. Die einzige unstoff-
liche vollkommene Titigkeit ist als hochste menschliche Titigkeit
das Denken. Daher ist fiir ihn Gott das Denken oder sogar etwas,
das noch iiber dem Denken steht.’’ Das Denken ist daher die
héchstmogliche Form des Seins; die Wirklichkeit des Denkens ist
fiir Aristoteles aber Leben.”* Weil Gott die reine Wirklichkeit ist, ist
er folglich auch Leben, nidherhin ewiges Leben. Hieraus resultiert
fiir Aristoteles ein Vorrang des Begriffs der Wirklichkeit als Tétig-
keit vor dem der Wirklichkeit als Sein. Neben dem Aspekt der Be-
wegung charakterisieren fiir Aristoteles das Sein und vor allem die
Titigkeit seinen Begriff von Wirklichkeit. All diese Aspekte liegen
Max Miillers Verstindnis von Wirklichkeit zugrunde. In seiner Re-
zeption interpretiert er schlieBlich den aristotelischen Begriff von
Wirklichkeit gerade in seinem Verhiltnis zur Moglichkeit auf eige-
ne und neue Weise.

v) Die Prioritdt der Wirklichkeit vor der Méglichkeit

Da Max Miiller das Verhiltnis von 80vapig und évépyera explizit
von der aristotelischen Bestimmung abzuheben versucht, soll dieses
kurz skizziert werden. Aristoteles setzt die Wirklichkeit in mehrfa-
cher Weise frither als die Moglichkeit an. Der Grund dafiir liegt in
seinem Begriff von Méglichkeit (80vapig), der zugleich die Mog-
lichkeit von Sein und Nichtsein beinhaltet. Die Mdéglichkeit ermog-
licht es Aristoteles somit nicht, (induktiv) auf eine von ihm gedachte
vollkommene (gottliche) Wirklichkeit zu schlieBen, die ihm die
Konstanz der Natur und die Ordnung einer hlcrarchlsch gestuften
ewigen Welt, die keine Evolution kennt, sichert.”> Daher ist fiir

52

Vgl. hierzu die ganze Argumentation in Met. A (1069 a 16 - 1076 a 42).

Vgl Met. 1072 b 16ff.

** vgl. Met. 1072 b 26f.

** Die Prioritit der Wirklichkeit vor der Maoglichkeit kennzeichnet fiir Aristoteles
allerdings nur den sublunaren Bereich und nicht die Welt der Gestime.

134

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aristoteles die Wirklichkeit in dreifachem Sinn friiher als die Mog-
lichkeit, namlich dem Wort nach (Aoy®), der Zeit nach (ypovd) und
dem Wesen nach (odo14).%

Die Wirklichkeit ist dem Wort und Begriff nach friiher als die Mog-
lichkeit, weil jedes Konnen auf die Ausiibung dessen bezogen ist,
was gekonnt wird. So ist Sehen-Koénnen die Tiichtigkeit zum Voll-
zug des wirklichen Sehens, baukundig ist nur das, was wirklich zu
bauen vermag.s."

Ferner wird - zeitlich gesehen - das, was wirklich ist, jedesmal aus
dem dem Vermdogen nach Seienden durch etwas, das in Wirklichkeit
ist, z.B. der Mensch durch einen Menschen. $

Die Prioritit dem Wesen nach ist der Grund der beiden anderen
Weisen des Frither-Seins der Wirklichkeit fiir Aristoteles. Denn die
Wirklichkeit ist ein Ende (téhog), wie bereits im Begriff der Ente-
lechie (évteleyeio) ausgedriickt wurde, sie ist die Erfiillung dessen,
wozu die Méglichkeit Méglichkeit ist. Da die Wirklichkeit das volle
Sein meint, dergegeniiber die Moglichkeit als nichtseiend anzusehen
ist, muf der Begriff eines méglich-Seienden auf das wirklich Seien-
de zuriickgreifen; schliefilich kann etwas Nichtseiendes nur von
dem her bestimmt werden, was in ithm bzw. von dem es vernichtet
ist. Auflerdem muf das wirklich Seiende friiher sein, um das mog-
lich Seiende als noch nicht so seiend bestimmen zu konnen, wie es
selbst schon ist. Die Moglichkeit ist demnach ein Sein, dem in sei-
nem Sein etwas mangelt; erst in der reinen Wirklichkeit ist Sein
gegeben,

Das "Sein” wird fiir Aristoteles also unter anderem nach Moglichkeit
und Wirklichkeit (xota dOvopy xoi £vépyeiav) ausgesagt; deren
Verhiltnis zueinander kann schlieBlich nochmals spezifiziert wer-
den und man kann von einer Prioritit der Wirklichkeit vor der
Maéglichkeit sprechen. Genau an diesem Punkt kniipfen die Uberle-
gungen von Max Miiller an, der diese Grundaussage mit seinen
Ausfithrungen zu Macht und Gewalt hinterfragt. Da ihm dieser ari-
stotelische Zusammenhang durch Heidegger vermittelt wurde, der
den Vorrang der Wirklichkeit vor der Moglichkeit ebenfalls anzwei-
felt und schlieflich in seiner Funamentalontologie von Sein und Zeit

56

Vgl. Met. 1049 b 12ff.17{f.1050 a 4ff. Vgl. hierzu Bricker, W., Aristoteles, 83.
7 Vgl Met. 1049 b 12ff.
¥ vgl. Met. 1049 b 1 71f,

135

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu einer Umkehrung dieses Verhiltnisses kommt, scheint es sinn-
voll, eine Vorlesung Heideggers zu konsultieren.

b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik

Die aristotelische Metaphysik wurde dem Studenten Max Miiller in
zwei Vorlesungen Heideggers vermittelt. % Die erste Uber das We-
sen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie fand
im SS 1930 statt und enthielt ein Kapitel: "Uber Aristoteles, Meta-
physik © 10", die andere war im SS 1931 und trug den Titel: Ari-
stoteles, Metaphys:k © 1-3.°" Bereits die erste der beiden Vorlesun-
gen hilt fest:

»S0 ist das Buch © der aristotelischen Metaphysik dasje-
nige, worir61 das Sein des eigentlichen Seienden abgehan-
delt wird.”®

Das Sein, das fiir Aristoteles auf verschiedene Weise ausgesagt
werden kann, wird von Heidegger insbesonders auf seine Weise von
dOvapig, evépyeror und €pyov hin befragt. Etymologisch deutet
Heidegger hier die évépyeio von £v-£pyov her, also von einem ,,in
der Werkhaftigkeit sich halten” und bezeichnet sie als Eia’:e Grund-
bedeutung der Wirklichkeit des eigentlich Wirklichen”™. Dadurch
besage erkhchkelt eine ,Hergestelltheit, Dastehendheit i.S. der
Anwesenheit”®. Dieses eher statische Verstandnis von Wirklichkeit
modifiziert und ergénzt Heidegger ein Jahr spiter in einer breit an-
gelegten Vorlesung. Hier kristallisiert sich sein Verstindnis des
aristotelischen Wirklichkeitsverstindnisses heraus in der Auseinan-

®  Eine Mitschrift Max Miillers sowie das Horerverzeichnis (vgl. Akademische

Quastur Freiburg. Rechnung fiir Sommer-Semster 1931) bestitigen dies.

Vgl. Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die
Philosophie (Vorlesung Sommersemester 1930), (= GA 31), hg. von H. Tietjen,
Frankfurt/M. 1982.

Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 33.

Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit, 79.

> Ebd. 79.

* Ebd. 7I.

&0

6l
62

136

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dersetzung miESKant auf der einen und den sog. Megarikern auf der
anderen Seite.

Wihrend Moglichkeit und Wirklichkeit (mit Notwendigkeit) nim-
lich fiir Kant sog. Modalkategorien sind, also Weisen der Gegen-
stindlichkeit der Gegenstinde nur fiir uns und damit ein bestimmtes
Verhiltnis des Objekts zum erkennenden Subjekt meinen
(Denkformen), hilt Heidegger demgegeniiber mit Aristoteles fest,
dafi die Frage nach 80vapig und évépyero keine Kategorienfrage
sei, also sich bei Aristoteles in keiner Aufzdhlung seiner Kategorien
findet, sondern vielmehr in den Bezirk des Fragens nach dem Sei-
enden gehort ° Die Frage nach d0vapig und évépyewa ist fiir Ari-
stoteles aber von der Frage nach den Kategorien streng zu unter-
scheiden.®’

»Nach §0vapig und évépyera fragen (...) ist eigentliches
Philosophieren. (...) Die Abhandlung iiber §0vapig und
evépyela ist eine der Fragen nach dem Seienden als sol-
chen.”

In der Frage nach dem Seienden ist fiir Heidegger im Grunde bereits
die Frage nach dem Sein (eTvo) gestellt. Denn das Sein ist das erste
und entscheidende, was vom Seienden gesagt werden mu8.’

Die Grundbedeutung des Seins - ausgesagt nach d0vopig und
evépyela - geht von der Bewegung (xivnoig) aus; dadurch er-

65

Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3.

Vgl ebd. 9.3.

" Heidegger deutet "Kategorie’ etymologisch von katnyopelv, was kein beliebiges
Aussagen ist, sondemn ein nachdriickliches ,,jemanden etwas 6ffentlich auf den Kopf
zu sagen, daf} er der und der ist, da es so mit ihm steht™ (vgl. ebd. 6f.) meint. Vgl.
zu dieser Etymologie auch Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60
(Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 80ff. Vgl. auch seine Vorlesung vom
Wintersemester 1963/64 (Einfiihrung in die Philosophie): ,Kategorien nennen wir
die Weisen zu sein, (...) wie Seiendes als Seiendes sein kann. (...) Jemanden auf den
Kopf zusagen, was er ist. (...) ‘H &yopé: (...) Ort der Offentlichkeit. (...) Was man
offentlich von etwas sagt, was allgemein schon bekannt ist. (..) So steht ein Netz,
ein Koordinatensystem fest (...). Die Kategorien sind nicht von mir vorgedacht (...),
sondern im vorhinein offenbar als die Strukturen der Seiendheit alles Seienden”
(106).

Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik @ 1-3, 10

Da zwischen dem Sein und dem Seienden aber eine ontologische Differenz besteht,
ist “Sein” lediglich analog aussagbar. Daher kann man nicht wissen, wie §Ovapig
und évépyewa zu den anderen ‘kategorialen’ Weisen des Seins steht.

68

69

137

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wichst der Moglichkeit als 30vapig die leitende Bedeutung von:
Ausgang sein fiir einen Umschlag. Fiir d0vopig konnen daher
Worte stehen wie: Kraft, Fihigkeit, Kunst, Begabung, Vermogen,
Befihigung, Elgnung, Geschicklichkeit, Gewalt, Macht. " Formal ist
mit d0vaypig also ein Konnen ausgedriickt, das die Voraussetzung
fiir dessen Verwirklichung darstellt. Daher liegt fiir Heidegger in
der 8bvopig auch das Moment des Unterwegs-zu.n Heidegger
erkennt zwar in diesem ausgerichteten Streben nach etwas und in
der zu ihrem Vollzug gehorigen Entscheidung die Kontingenz und
innere Endlichkeit der 80vapig, 1dBt die Moglichkeit aber nicht in
der Wirklichkeit aufgehen und betont wie Aristoteles den Semscha-
rakter der Méglichkeit. Demgegeniiber ist fiir die sog. Meganker
nur das Vorhandene, das Anwesende seiend, also ein Vermdgen nur
dann vorhanden und wirklich, wenn es sich verwirklicht und im
Vollzug begriffen ist. Baumeister existieren demnach nur, wenn sie
im Bauen begriffen sind. Hiergegen wendet Aristoteles ein, dal}
auch eine nicht ausgeiibte 80vapig vorhanden ist. Denn der Nicht-
vollzug der d0vapuig meint nicht Abwesenheit, schlieBlich verliert
der Vermdgende im Nichtvollzug nicht das Vermégen (bspw. zum
Bauen).

Die Megariker fassen also fiir Heidegger die Wirklichkeit zu eng
und als nur im Vollziehen vorhanden, wohingegen fiir Aristoteles
die Méglichkeit auch unabhingig davon gegeben ist. Aristoteles
leugnet nicht den ‘megarischen’ Aspekt, dafl die Wirklichkeit ein
‘Im-Werk-Sein’ ist, hilt dies aber nicht fiir die einzige Weise der
Wirklichkeit, sondern versteht (nach der Interpretation des frithen
Heidegger) die évépyeio auch als Vermogen. Ferner betont Aristo-
teles die Bewegung und das Werden, denn das Vermdgendsein ist
fiir ihn mitbestimmt durch das Phinomen des Ubergangs. Abvopig
und évépyeia kdnnen somit nur unter Beriicksichtigung der Bewe-
gung (xivnoig) angemessen betrachtet werden, wodurch das Vor-
handensein eines Vermogens ebenso wie die Wirklichkeit im Sinne
des Vollzuges jeweils Weisen des In-Bewegung-Seins sind.

L Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 72. Heidegger verwendet hier fir

dbvapig die Begriffe Macht und Gewalt, die Max Miiller ja gerade differenzieren
will. In seiner Interpretation kommt Heidegger Max Miiller insofern entgegen, als er
sogleich modifiziert: ,,Gewalt - die Gewalt Napoleons; Macht - die Macht des Gott-
lichen, die Macht des Glaubens.” (Ebd. 73).

Vgl. Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik @ 1-3, 100.

Als Begriinder der megarischen Schule gilt Euklid von Megara zusammen mit
Eubulides, Diodoros und Kronos.

Tl
72

138

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchlieBlich ist ein 100m-Liufer im Stand loszulaufen, und sein
wirkliches Vermogendsein ist das ,bereitschafterfiillte Im-Stand-
sein-zu, dem nur noch die Enthemmung in den Vollzug fehlt, wenn
er sich ins Zeug legt (Evepyeiv).”

Heidegger interpretiert die aristotelischen Begriffe dOvopig und
e¢vépyero somit als Phinomene, von denen jedes einen ontologi-
schen Charakter hat, die jedoch nur als komplementire Begriffe und
als im Vollzug stehend verstanden werden kénnen. Das Wesen des
Vollzugs aber ist fiir Heidegger ein Am-Werke-Sein, ein Sich-ins-
Zeug-Legen, wodurch er den dynamischen Aspekt der aristoteli-
schen Ontologie betont.

Heidegger geht an dieser Stelle zwar nicht nidher auf die aristoteli-
sche Prioritdt der Wirklichkeit vor der Moglichkeit ein, er bestatigt
in seiner Rezeption der aristotelischen Begriffe d0vopig und
eévépyera jedoch jenes Verstindnis, welches er bereits in Sein und
Zeit (1927) in anderem Kontext prasentierte. In dieser als existenzia-
le Analytik apostrophierten Fundamentalontcnlogie?4 versteht er
nimlich die Moglichkeit als Existenzial und als ,,die urspriinglichste
und letzte positive ontologische Bestimmtheit des Daseins” (Sein
und Zeit, 143f.). Daher ist fiir ihn das Dasein primir ein Méglich-
sein und nicht nur ein Vorhandensein, womit er den Boden fiir
Sartres Diktum: , die Existenz kommt vor der Essenz””" bereitet. Mit
seiner axiomatischen Aussage ,Hdoher als die Wirklichkeit steht die
Moglichkeit” (Sein und Zeit, 38) legt Heidegger auch die philoso-
phische Grundlage, auf der Max Miiller schlieBlich seine eigenen
Uberlegungen zur Anthropologie, aber auch zur politischen Philo-
sophie anstellt.

73

Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3, 218f.

Vgl. hierzu Heidegger, M., Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang
von Leibniz (Vorlesung Sommersemester 1928) (= GA 26), hg. von K. Held, Frank-
furt/M. 1978, wo er unter dem Titel ‘Kennzeichnung der Idee und Funktion einer
Fundamentalontologie’ eine fiir die Studenten des Sommersemesters 1928 zusam-
menfassende Darstellung des Programmes von "Sein und Zeit’ bietet.

Sartre, J.-P., Das Sein und das Nichts, Hamburg 1962. Vgl. hierzu kritisch Miiller,
M., Existenzphilosophie, 71ff.

139

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Max Miillers Rezeption von d0vopig - £vépyeia

Kontext der Frage nach Macht und Gewalt, §Ovopig und évépyera,
ist bei Max Miiller die Frage nach dem ‘ist’. Sie steht nicht erst in
Macht und Gewalt im Vordergrund, sondern bildet bereits im Friih-
werk den Horizont der Frage nach dem Sein des Seienden (vgl. Sein
und Geist).

wDieses Wortchen “ist” ist die Konkretgestalt abendlidndi-
schen Denkens selbst, ist also die Frage der Fragen iiber-
haupt. (...) Darum ist die Verwandlung des 'ist" die ei-
gentliche Weltgeschichte.”’

Als Antworten auf die Frage nach dem ‘ist’ erkennt Max Miiller
drei Epochen in der Philosophiegeschichte: im ersten sog.
“vorsokratischen” physiologischen Stadium bedeutet das “ist” allein
ein urspriingliches ‘Da’ als permanente Gegenwirtigkeit des immer
schon friitheren Ganzen, demgegeniiber alles Kiinftige ist, als ob es
nicht wire.”” Im zweiten ‘metaphysischen’ Stadium meint das ‘ist’
die auf mich zukommende Gegenwart der Forderung des normati-
ven Wesens, das fordernd auf ein Sollen hin ausrichtet. In einer
dritten “positivistischen” Epoche wird das ‘ist’ lediglich im Hinblick
auf seine Gegenstidndlichkeit und Verfiigbarkeit betrachtet (vgl.
Existenzgphiloso,ohie, 312ff)). Diese dem Dreistadiengesetz von
Comte’® strukturell dhnliche Abfolge ist fiir Max Miiller eine Ge-
schichte der Horizonte des ‘Istsagens’. Als Horizont des eigenen
Verstindnisses von ’ist” diirfte sich Max Miiller selbst wohl am
ehesten der metaphysischen Epoche zuordnen (lassen). Die Frage
nach dem Sinn von Sein als eigentliche Frage der Metaphysik bildet
somit den Horizont von Max Miillers Verstiandnis des “ist” (vgl. Sein
und Geist, 1).

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphy-
sik), 130.

Vgl. hierzu Theunissen, M., Die Zeitvergessenheit der Metaphysik. Zum Streit um
Parmenides, Fr. 8.5-6a, in: ders., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt/M 1991,
89-130.

Vgl. Comte, A., Rede iiber den Geist des Positivismus. Ubersetzt, eingeleitet und
herausgegeben von 1. Fetscher, Hamburg ’1979, 5-41.

140

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dualismus von Méglichkeit und Wirklichkeit, mit dem fiir Ari-
stoteles das Sein ausgesagt wird, muf} fiir Max Miiller um den
Aspekt des Werkes erginzt werden. Wirklichkeit ‘ist” nur im
Durchgang durch alle drei Phasen. Das Werk (£pyov), in dem die
Wirklichkeit (év-épyeia) zu ihrem Ende (evteléyeia) gelangt
wird bei Aristoteles nicht als eigene Modalkategorie verwendet.
Auch Max Miiller, fiir den der Begriff des Werkes eine zentrale
Rolle spielt, schrinkt ihn in seiner Bedeutung auf die zu ihrem Ende
gekommene Wirklichkeit im “toten Werk” ein. Er betont zwar die
drei Weisen des Seins, erklédrt aber zugleich, dafl die Frage nach der
wirklichen Wirklichkeit ihren Ort im Verhdltnis von Maoglichkeit
und Wirklichkeit hat. Seine weiteren Ausfiihrungen konzentrieren
sich auch im wesentlichen auf dieses Zueinander als einer inneren
Einheit.

Um das Anliegen Max Miillers zu verdeutlichen, ist vorauszuschik-
ken, dafl er in der abendlindischen Geschichte des Maglichkeits-
denkens insofern eine Geschichte des Verfalls und der Ruinanz zu
erkennen meint, als die Mdoglichkeit zur bloB logischen Moglichkeit
wird:

»Die reale Moglichkeit wird zu einem Gedanklichen, das
Gedankliche gegeniiber dem Realisierten ist das vorreale,
das irreale und damit das unwirkliche und damit ein rela-
tives Nicht-Seiendes. So wird die Moglichkeit im abend-
landischen Méglichkeitsdenken weniger als Wirklichkeit.
Wenn aber der Mensch nur als Wer jener ist, der seine
Maoglichkeit und seine Wirklichkeit hat, dann wird er au-
genscheinlich mit der abendlindischen Logik nur noch
schwer begriffen. Denn die Logik hat sich zur Herrscherin
allen Denkens aufgemacht. Dagegen ist bei Aristoteles die
Logik noch (...) ein dpyavov, ein reines Instrument zum
Denken, nicht aber das Denken.”

An dieser Stelle (aus dem Jahr 1986/87) wird deutlich, dal Max
Miiller sein Verstindnis von Moglichkeit mit der Frage nach dem
Menschen verkniipft. Bereits zwanzig Jahre vorher macht er dies

7 Vgl. Met. 1050 a: 23f.: ,Denn das Werk (Epyov) ist Zweck, die Wirklichkeit aber ist

das Werk. Daher ist auch der Name Wirklichkeit von Werk abgeleitet und zielt hin
auf Vollendung (évrtedéyera).”
Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 11f.

80

141

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausdriicklich, indem er die verschiedenen Ebenen differenziert, auf
denen das Sein ausgesagt wird. In Anlehnung an die bereits erwihn-
ten verschiedenen Seinsweisen der aristotelischen Metaphysik stellt
er fest: Das Sein nach den Kategorien meint ,,das eidetische “ist™”,
nach dVvapig und évépyela ausgesagt ,,das ontische ‘ist’”, nach
wahr oder nichtwahr ,,das ontologische “ist’™. ,Wer “ist’ sagt, sagt
alle drei zugleich.” Daher vollzieht sich die Konstitution des Seien-
den als Seiendes fiir Max Miiller

wauf der dreifachen Ebene: der kategorialen Wesensebene,
der faktisch-ontischen Wirklichkeits-Moglichkeitsebene
und der logisch-ontologischen Wahrseins-Seinsebene. So
haben wir von vornherein im ‘Ist-Sagen” ein Wissen, ein
Wissen um die apriorischen Weisen der Wesentlichkeit,
die apriorischen Weisen der Wirklichkeit und die apriori-
schen Weisen der Wahrheit. (...) Insofern gibt es drei
Ebenen, die kategoriale Ebene, dann die Ebene von
dOvaplg kol evépyela, wir konnen sagen: die Existenze-
bene, und die von &Aeteg kol yevdog - Gestalt und Un-
gestalt, Moglichkeit und Wirklichkeit, Wahrheit und Ver-
borgenheit, das ist das eigentliche Koordmatensystem, in
welches das Seiende hineingestellt wird.”

Im Rekurs auf die aristotelische Metaphysik beschreibt Max Miiller
ein dreidimensionales Koordinatensystem, mit dem Sein ausgesagt
werden kann. Auch wenn nur eine Ebene thematisiert wird, schwin-
gen dabei stets die anderen Ebenen automatisch mit; schliefilich
kann Mogliches nochmals auf sein Wahr- und Unwahrsein hin be-
fragt werden usw. Diese Tatsache bestimmt zugleich den Hinter-
grund von Max Miillers Ausfithrungen in Macht und Gewalt, auch
wenn er sich auf die modale Ebene, auf der das Sein nach Méglich-
keit und Wirklichkeit ausgesagt wird, konzentriert.*

Um das Verstandnis und Verhiltnis von Moglichkeit und Wirklich-
keit ndher bestimmen zu kodnnen, versucht Max Miiller (gerade in
seinen Arbeitsnotizen) dies in drei Kapiteln anhand diverser Bei-
spiele (und einzelner Notizen zur Philosophiegeschichte) zu ver-

81

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1965/66 (Klassische und moderne Metaphy-
sik), 106f.; 109.

»Wer denkt, tut dies im Horizont des Ganzen und er denkt, indem er etwas in die-
sem Horizont denkt, alles mit. Entweder man denkt alles oder man denkt iiberhaupt
nicht.”” (Philosophische Anthropologie, 54).

82

142

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deutlichen. Die in diesen Kapiteln verwendete Terminologie und die
entsprechenden inhaltlichen Ausfithrungen bewegen sich jedoch
wiederum auf verschiedenen Ebenen, so daB man sagen kann, dafl
Max Miiller nicht nur die verschiedenen aristotelischen Ebenen des
‘ist” bedenkt, sondern diese nochmals differenziert. Um diese Tatsa-
che besser verstehen zu konnen, sollen die verschiedenen Ebenen,
auf denen Max Miiller von Moglichkeit und Wirklichkeit spricht,
spezifiziert werden. Damit soll seinem Anliegen einer Rehabilitie-
rung der Moglichkeit in ihrer ontisch-ontologischen Bedeutung und
ihrem Vorrang vor der Wirklichkeit Rechnung getragen, jedoch die
Einheit des nach Moglichkeit und Wirklichkeit aussagbaren Seins
nicht in Frage gestellt werden. Die verschiedenen Ebenen, auf de-
nen Max Miiller diese Einheit, aber auch die Differenz ansiedelt,
sind oft schwer zu trennen. Nachfolgend soll dennoch der Versuch
gemacht werden, die diversen Facetten des Verhiltnisses von Mog-
lichkeit und Wirklichkeit anhand der Trennung in eine logisch-
ontologische, eine anthropologische und eine politische Ebene zu
verdeutlichen. Diese Trennung geht quer durch Max Miillers Glie-
derung in drei Kapitel hindurch, die nachfolgend keine Rolle mehr
spielen wird.

a) Die logische Ebene

An verschiedenen Stellen seines Werkes (jedoch nicht in Macht und
Gewalt) referiert Max Miiller {iber den logischen Maglichkeitsbe-
griff, dessen Klidrung unabdingbare Voraussetzung fiir sein Ver-
stindnis der Moglichkeit auf den weiteren Ebenen ist.

Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist die Frage der sog. Megari-
ker, ob es iiberhaupt eine reale Differenz zwischen Moglichkeit und
Wirklichkeit gibt, ob also d0vapig und évépyero echte Grundmodi
des Seins und im Seienden, also der Wirklichkeit, sind, oder ob die
Maoglichkeit nur eine logische Konstruktion zur Erfahrung der
Wirklichkeit ist. Max Miiller rekurriert hier auf Nicolai Hartmann,
der den megarischen, logischen Moglichkeitsbegriff gegen den ari-
stotelischen, ontologischen Begriff der 30vapig wieder zu Ehren zu
bringen als Hauptaufgabe seiner Ontologie betrachtete.*”’ Die ent-

¥ vgl. Hartmann, N., Moglichkeit und Wirklichkeit. Vgl. hierzu auch Miiller, M.,

Erfahrung und Geschichte, 318f.

143

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheidende Frage fiir Max Miiller ist, ob es eine reale Moglichkeit
als Seinsmodus gibt oder ob es lediglich ein logisches Konstrukt ist.

In diesem Zusammenhang verweist Max Miiller auf Kant, fiir den
die Moglichkeit ein reiner Verstandesbegnff (Kategone) ist, also ein
Begriff, den der Verstand a priori in sich enthalt.** Als Kategorie
der Modalitit bestimmt die Moglichkeit nicht etwas am Gegenstand
selbst, sondern bestimmt das Verhiltnis des Gegenstandes, also des
Objektes, zur Subjektivitit, zu mir selbst. Das Denken ist demzufol-
ge ein Sich-Vorhalten der Méglichkeitshorizonte; in der Ursynthesis
wird ein Wirkliches mit seinen Méglichkeiten zusammengehalten.
Das Bedenken ist hierbei das Heranbringen der Moglichkeit an das
zu Grunde liegende Wirkliche, fiir Kant: das Subjekt, und diese
Maoglichkeit heiBt fiir ihn: das Priadikat. Das Subjekt gibt demnach
das Seiende wieder, das Wirkliche als das Erfahrene das Pridikat
das Sein als das Gedachte: die Mogllchkelt 5 Erkennen als Synthe-
sis von Empfindung und Denken ist in diesem Zusammenhang dann
die im ‘ist” als Copula hergestellte Synthesis von empfundener
Wirklichkeit und ausgedachter (logischer) Moglichkeit. Wirklich-
keit ist hier lediglich als Verwirklichung von logischer Méglichkeit
verstanden.

Hegel versucht demgegeniiber, vom Begriff der Moglichkeit aus das
Werden und die Bewegung zu verstehen. Denn nach Hegelscher
Logik geht Nichts niemals in Sein iiber. Vielmehr wird Werden
erfahren und vorausgesetzt als Gang und Ubergang innerhalb des
Seins, also von Sein zu Sein, von Sein (in der Gestalt von Nichts) zu
Sein in der Gestalt der Idee, die im Nichts bereits angezielt ist. He-
gel denkt Bewegung als der Moglichkeit immanent, ohne dafl diese
schon Bewegung ist. Damit ist der Anfang die blofie Moglichkeit als
leerer und immer schon geschehener Vorgriff, gleichsam das inten-
tionale Nichts. Die Vollendung ist folglich die verwirklichte Mog-
lichkeit, deren Abwesenheit als Mangel der Anfang immer schon an
sich hat. Die Bewegung ist damit letztlich die Wirklichkeit des Ein-
greifens der begreifenden Moglichkeit als solcher. Somit ist die
Maglichkeit als defizienter Modus der Wirklichkeit verstanden und
als Anfang, der ein Mangel ist, also die Negation einer Position.

B4

Vgl. Kant, I, KrV B 106 (111, 93).

Vegl. hierzu die Bemerkung Max Miillers in "Macht und Gewalt” zu Kant: , Hier im
transzendentalen Idealismus ist der Vorrang der Gewalt des Subjektes vor der Macht
des Seins klar ausgesprochen. Heidegger versucht hier einen Kompromifl: Welt ist
bei ihm gewordener Entwurf.”

85

144

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufgrund dieser Entwicklungslogik mufl der Anfang potentiell, und
das heift fiir Hegel in der Weise der Entfremdung, schon das sein,
was die Vollendung aktuell einmal vollzogen hat und wieder voll-
ziehen wird.*® In dieser Hegelschen Entwicklungslogik, die die
Maoglichkeit als Reflexionsmoment notwendig mitdenken muf}, um
sinnvoll von Wirklichkeit sprechen zu kénnen, ist fiir Max Miiller
nicht nur ein rein logischer Begriff von Moglichkeit gedacht, son-
dern auch in ungeschichtlicher Weise ,,Anfang und Ende (...) zwar
nicht das Gleiche, aber doch das Selbe”””.

Gegeniiber Kant und Hegel bestimmt Max Miiller das Verhiltnis
von Moglichkeit und Wirklichkeit wie das von Grund und Gegriin-
detem. Denn nach dem Grundsatz: ,.ex nihilo nihil fit** bedarf der
Uberschritt von der Moglichkeit in die faktische Wirklichkeit eines
wirklichen Grundes.”

Die wahre Wirklichkeit der Griinde ist fiir Max Miiller ihr Ver-
schwinden im Gegriindeten selbst; das Seiende wird getragen von
seinen Griinden und die Griinde sind wiederum getragen und auf-
bewahrt in der ersten Griindung. Griindung ist logisch betrachtet
somit ein Kreis der Vor- und Riickgriindung, wo jedes das andere
trigt und sich zirkulidr gegenseitig begriindet. In seinen Notizen
merkt Max Miiller hierzu an:

»Wenn man davon ausgeht, dafl Sein ein Wirken ist, dann
wire das Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das
Werk ist auch ein totes Werk, ein Ende. Ende als Vollen-

¥ So ist das Sein im Vollzug der Bewegung immer in zwei ‘Figuren’ da: als Nichts

qua radikale Potentialitdt, Sein als AuBersichsein und absolutes Bediirfen; und als
Seyn als radikale Aktualitit, Sein als Beisichsein, als alles Bediirfen gestillthaben-
der Bedarf.” (Erfahrung und Geschichte, 578).

Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 582f. Demgegeniiber 140t sich fiir Max
Miiller der Sinn der Geschichte nicht in Begriffen wie Anfang und Ende charakteri-
sieren; er liegt nicht in ihrem Ende, sondem in ihrer Mitte. Die Zeit dieser Mitte
kann man fir Max Miiller als Kairos und Augenblick nennen. ,,In ihm geschieht
das, was ich den Symbolos genannt habe (Communion).” (Erfahrung und Geschich-
te, 585f.).

Vgl. Thomas von Aquin, De ente [V.

Bei Kant ist der Grund der Griinde selbst die transzendentale Subjektivitit, der
Spielraum und die Dimension, innerhalb dessen es Kategorien geben kann, die
transzendentale Apperzeption. Vgl. Kant, [, KrV B 102 ff. (III 90ff.). Vgl. hierzu
Miiller, M., Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und Erkenntnislehre),
108f.

87

83
89

145

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung und Verendung. Dagegen ist im Anfang als dem
Prolog schon alles vorweg enthalten. Der Prolog nennt die
Macht. Die Mitte wire der Vollzug der Macht, das Wir-
ken. Der Epilog wiire die Wirkung als das Werk. Nur von
diesem Gang in all seinen Elementen kann in vollem Sin-
ne das ‘ist’ ausgesagt werden, und dennoch enthilt der
Prolog als die noch nicht in der Gewalt und im Werk voll-
zogene Macht diese als gesamelt in sich. Der Anfang
scheint also am meisten zu sein.” (Macht und Gewalt, 17).

Die Frage nach Grund und Begriindung ist fiir Max Miiller der Ort,
innerhalb dessen die Kategorien als Kategorien iiberhaupt erst vor-
kommen. Daher gibt es bei Aristoteles keine Kategorien des Grun-
des und der Griindung, sondern ein Denken, das die Begriindung
denkt und mittels der Kategorien hinter die Kategorien zuriickgeht.
"Apx1 und aitie, dOvapig und evépyera sind fiir Aristoteles daher
auch keine Kategonen weil sie noch vor den Kategorien, also vor-
kategorial, somit transzendental (im scholastischen Sinne) sind.”
Moglichkeit und Wirklichkeit sind damit Vorbedingungen des Be-
greifens und frither als alle Grundbegriffe, da sie die Ermoglichung
von Begrifflichkeit sind. Als solches verweisen Maglichkeit und
Wirklichkeit fiir Max Miiller auf das Sein und werden erst als onto-
logische Urphdnomene richtig verstanden.”’

b) Die ontisch-ontologische Ebene

Ausgangspunkt fiir Max Miillers Uberlegungen zur ontisch-
ontologischen Bedeutung von Moglichkeit und Wirklichkeit ist die
auf dem Hintergrund seiner Kritik an der Seinsvergessenheit von
Heidegger in die philosophische Diskussion eingebrachte sog. onto-
logische Differenz von Sein und Seiendem.”

90

Die GroBe der aristotelischen und klassischen Philosophie und Metaphysik gegen-
tiber der Kantischen besteht darin, dall dieses Voraus alles Kategorialen selbst wie-
der ausdriicklich zum Thema gemacht worden ist” (Wintersemester 1959/60
(Transzendentale Logik und Erkenntnislehre), 123).

*l Vgl ebd. 791,

°* Die ontologische Differenz beschrankt sich nicht auf die Differenz von Sein und
Seiendem, sondem meint auch die Differenz von Grund und Begriindetem, von

146

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unter dieser Voraussetzung bestimmt Max Miiller das Verhiltnis
von Méglichkeit und Wirklichkeit folgendermalen:

»Die Nichtwirklichkeit (...) ist die Moglichkeit, die der
Wirklichkeit zu Grunde liegt. Diese Maoglichkeit ist (...)
das Sein des Seienden. Insofern ist das Sein zwar die Be-
dingung der Wirklichkeit, aber kein Wirkliches, sondern
eine Moglichkeit, in die Wirkliches hineinstofen (...)
kann; (...) die Maglichkeit ist ein ontologisches Phino-
men, die Wirklichkeit ein ontisches Phinomen. (...) Onto-
loglsches gibt es nur in Richtung auf Ontisches, Sem nur
in Richtung auf Seiendes, das ist die Intentionalitat.”

Das Verhiltnis von Sein zu Seiendem spezifiziert Max Miiller, inso-
fern er das Seiende nochmals zwischen Mdoglichkeit und Wirklich-
keit oszillieren 1Bt als Seinhabendes und Seinverlierendes, demge-
geniiber das Sein statisch verstanden wird:

»[D]as Seiende ist ein Seinhabendes und Seinverlierendes
und darum zwischen Wirklichkeit und Maéglichkeit
Schwankendes, das Sein schwankt nicht, das Sein ist nicht
ein blofes Mogliches, sondern eine wirkliche und keine
bloBe Moglichkeit, nimlich jene wirkliche Maglichkeit,
aus der die endlichen Wirklichkeiten hervorgehen"%

Max Miiller findet sich mit diesem Gedanken von Thomas bestitigt,
der gegeniiber einem rein logischen Begriff von Moglichkeit die

93

94

Anwesenheit und Anwesenheitsgrund. Nachfolgend soll jedoch nur die Differenz
von Sein und Seiendem thematisiert werden.

Ebd. 78f. Vgl. hierzu Max Miillers Ausfiihrungen in seiner Dissertation von 1930, in
der er Wirklichsein und Maglichsein als formale Grundmodifikation der Prisenz
bezeichnet. ,,Dies fehlt bei keinem Seienden, es fehlt als formale Modifikation der
Prisenz beim Sein, weil dieses von sich aus das ist, was vom Seienden jeweils auf
jeden Fall schon wirklich da und prisent ist, wihrend das Seiende in seinem Sein
abwesend, nur gemeint, vorgestellt statt wirklich angeschaut und da sein kann.
Moglichkeit und Wirklichkeit sind Grundmodifikationen des Seienden in seiner
Prisenz im prisenten Sein.” (Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 80).
Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendlindischen
Denkgeschichte), 207. Bereits in seiner Dissertation beschiftigt Max Miiller dieser
Gedanke. Da das Seiende ein zwischen Moglichkeit und Wirklichkeit oszillierendes
ist, bezeichnet er das Sein des Seienden als Realsein. Das Sein des Seins, das jen-
seits von Moglichkeit und Wirklichkeit steht, nennt er das Idealsein (vgl. “Uber
Grundbegriffe philosophischer Wertlehre’, 80).

147

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirkliche Méglichkeit als Spielraum des Seins versteht (vgl. Erfah-
rung und Geschichte, 481f.). Er interpretiert den Aquinaten, fiir den
die Wirklichkeit ein Vollzug und Ereignis ist. Dadurch werden

»[Alovapig und évépyera als Potenz und Akt jede fiir
sich als ebenbiirtige Seins-Wirklichkeitform aufgefafit: die
potentia als an-sich-haltende Macht und der actus als
sich-duflernde Gewalt. Thomas hat noch nicht jene Logi-
fizierung der Potenz vollzogen, die seit Suarez alle neu-
zeitliche Scholastik beherrscht hat. Bei Thomas ist die
Real-Potenz noch wirkliche Macht des Wesens, die nicht
weniger ‘ist” als die ;gewaltig' sich dufiernde Gewalt des
faktisch Wirklichen.”

Gegeniiber einer Reduzierung der Seins-Moglichkeit auf eine rein
logische Bedeutung betont Max Miiller an zahlreichen Stellen den
ontologischen Charakter der Realpotenz und belegt ihn mit Verwei-
sen auf die Philosophiegeschichte. Der ontologische Charakter der
Moglichkeit ist fiir Max Miiller schliellich der Punkt, in dem Ari-
stoteles iiber Platon hinausgeht.

+[W]lo Aristoteles wirklich iiber Platon hinausgeht, das ist
die Entdeckung der Grundentscheidung und Grundver-
bundenheit von dOvapig und évépyera, (...) die Entdek-
kung, daB Moglichkeit nicht nur etwas logisch ausgesag-
tes Mogliches ist, sondern daBl es die Realmoglichkeit
gibt, und daB in der Realmdéglichkeit die eigentliche
Macht beruht, die Macht sowohl des Seins im Ganzen als
der Natur und der Welt, als auch die Macht des Men-
schen”®.

Fiir Max Miiller beruht im Anschluff an Aristoteles die Macht des
Seins in der Moglichkeit. Er findet sich ferner bestitigt in seiner
Argumentation durch den Cusaner, der den Sinn von Sein nicht in
einem esse, sondern einem potesse als Verbindung von posse und
esse, sieht. Demnach ist

** Miiller, M., Auseinandersetzung als Versshnung, 61. Vgl. hierzu Max Miillers

Beispiel des Schachspiels, bei dem er die reale Aktualitit einer Drohung fiir wirk-
samer und wirklicher (machtvoller) hilt als die (gewaltsame) Ausfithrung (vgl.
Macht und Gewalt).

% Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 73.

148

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»wpotentia ein reales Vermdgen, wie der Cusaner sagt, ein
‘Konnend-Sein’, das Wirklichkeit darstellt oder bewirkt;
sie besagt potentia realis und nicht potentia logica* (vgl.
Macht und Gewalt).

Zahlreiche weitere Verweise aus dem Werk Max Miillers kénnten
hier angefiihrt werden. Doch bereits hier ist deutlich geworden, daf3
er einen vielschichtigen Begriff von Mdoglichkeit verwendet, der
sich letztlich in drei Formen ausdriickt, die Max Miiller in seinen
Notizen zu Macht und Gewalt pragnant formuliert:

~Es gibt also ‘moégliche Wirklichkeit’, "wirkliche Maog-
lichkeit” und eben: ‘wirkliche Wirklichkeit".” (Macht und
Gewalt, 24).

Wihrend mit ‘moglicher Wirklichkeit” als reiner Moglichkeit eine
potentia logica gemeint ist und ‘wirkliche Wirklichkeit” auf die
bereits verwirklichte Mdglichkeit verweist, spielt Max Miiller mit
dem Terminus der ‘wirklichen Maglichkeit” auf die aristotelische
Realmoglichkeit an, in der (als potentia realis) die Macht des Seins,
der Welt und des Menschen beruht.

Bei Aristoteles wie bei Thomas von Aquin und bei Cusanus erkennt
Max Miiller den Gedanken einer wirklichen Moglichkeit als Macht,
die das ontologische Apriori allen Wirkens und aller ontischen
Wirklichkeit darstellt. Diese Macht als ontologischer Spielraum des
Seins und als die wirkliche Moglichkeit indiziert keine Beliebigkeit,
sondern zeichnet Weisen der Bestimmtheit vor und ist damit Be-
stimmtheit, ohne selbst bestimmt zu sein. So gibt die Méglichkeit
als potentia realis den Spielraum des Seins vor, der im Seienden
schlieflich beschrinkt und vereinzelt ist. Gegeniiber dem iiberindi-
viduellen Sein ist alles Seiende bestimmt und determiniert. Das Sein
ist damit principium und das Seiende principiatum (vgl. Erfahrung
und Geschichte, 486f.).

Dieses Verhiltnis kennzeichnet fiir Max Miiller gerade in Macht
und Gewalt das Verhiltnis und die Differenz von Gedanke und
Begriff, von Vernunft und Verstand, von dstlichem und westlichen
Denken.

Auf die etymologische Bedeutung von Begriff als conceptus rekur-
rierend meint ‘Begriff’ fiir Max Miiller ‘in die Hand bekommen’
und ‘umgreifen’ (vgl. Macht und Gewalt). Das Sein 148t sich jedoch
nicht umgreifen und auf den Begriff bringen, sondern umgreift uns,

149

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weshalb man fiir Max Miiller nicht von einem Seinsbegriff
(conceptus entis) sprechen kann, sondern nur von einer Seinsbedeu-
tung (conceptio entis). Denn Bedeutung ‘deutet” und zeigt an, ohne
selbst Gegenstand zu sein, weil es der Horizont aller Gegenstiand-
lichkeit ist. Der Gedanke fdllt also in uns ein, wiahrend der Begriff
von uns hergestellt wird. Der Gedanke kann nicht erzwungen wer-
den, seiner Macht steht der vom Menschen gewaltsam formulierte
Begriff gegeniiber.

Ahnlich ist das Verhiltnis von Vernunft und Verstand zu begreifen.
Wihrend er die Vernunft von ‘vernehmen’ her (als rezeptiv) inter-
pretiert, ist der Verstand fiir ihn (Kantisch gesprochen) das Vermo-
gen, Vorstellungen (spontan) hervorzubrmgen und einen
(sinnlichen) Gegenstand zu denken.”’” So formuliert Max Miiller in
Macht und Gewalt programmatisch:

»Vernunft vernimmt, Verstand begreift im Zugriff. Der
Macht der Vernunft steht die Gewalt des Verstandes ge-
geniiber.” (Macht und Gewalt, 96).

In dieser Antinomie von Vernunft und Verstand erkennt Max Miil-
ler den symptomatischen Unterschied zwischen dem transzendenta-
len Idealismus und der Metapyhsik, der Gewalt des Subjektes und
der Macht des Seins (vgl. Macht und Gewalt). Und wéhrend er Kant
in die Tradition westlichen 'begreifenden’ Denkens stellt, konze-
diert er Heidegger auf dem Hintergrund seiner ‘'Frommigkeit des
Denkens’ eine Mittlerposition zum ostlichen bedenkenden Denken.

Die sog. ontologische Differenz ist fiir Max Miiller nicht nur die
Differenz von Sein und Seiendem, sondern gleichzeitig die von
Gedanke und Begnff ® Denn das Denken kann nur bei sich selbst
anfangen, weshalb es eigentliches Verstehen nur gibt, weil man
immer schon verstanden hat.

97

Vgl. Kant, L, KrV B 74f. (11l 74f.).

.Die sog. ‘ontologische Differenz’ ist die Differenz von der Macht des Seins und
der Gewalt des Seienden. Gleichzeitig ist es die Differenz von Gedanke und Be-
griff.” (Macht und Gewalt, 108).

Max Miiller denkt hier auf dem Hintergrund aristotelischer Erkenntnistheorie,
wonach der ‘subjektive” Akt des Erkennens und das ‘Objekt” als Erkanntes identisch
ist: ,,sehen und gesehenes sind identisch (0pé& Gpa kai eébpaxa) Met. 1048 b 23.

98

99

150

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

w»Denken ist jene Moglichkeit des Erlebens, in dem das
Erleben des ‘als” Ausdriicklichkeit bekommt. Sprache
muB das “als” kennen. Der Begriff ist nun die ausdriicklich
gewordene Moglichkeit des Wirklichen selbst, die ausge-
sprochene Differenz des Wirklichen und Maglichen des
Seienden und des Seins.”'®

Die hier angesprochene Ausdriicklichkeit des "Als” ist fiir Max
Miiller im Urteil vollendet. Dieses besteht aus Subjekt und Prédikat.
Wihrend das Subjekt das Wirkliche reprisentiert, das die Verwirk-
lichung eines Mdglichen, eines Seins, ist, ist das, als was es erkannt
wird, das Pradikat; damit sind alle Begriffe fiir Max Miiller Pradika-
te. Das Subjekt ist begriffslose Anwesenheit, das reine Erlebnis oder
die wirkliche Erfahrung. Das Pridikat aber ist die schon vorgehalte-
ne Moglichkeit, in welche das Wirkliche eintritt. Das Subjekt ent-
spricht der Wirklichkeit, das Pridikat der Moglichkeit und die Ko-
pula dem Sein. Das Subjekt ist ontisch, das Pradikat ontologisch, die
Kopula transzendental. Aufgrund dieser Struktur sind Méoglichkeit
und Wirklichkeit Vorbedingungen des Begreifens, Vorbegriffe und
damit frither als alle Grundbcgriffel, indem sie die Ermoglichung
von Begrifflichkeit iiberhaupt sind."

Anhand der griechischen Lichtmetaphysik versucht Max Miiller
diesen Zusammenhang zu verdeutlichen. Dabei konkretisiert er
nicht nur erneut seinen facettenreichen Moglichkeitsbegriff, sondern
geht auf dessen ontologische Begriindung ein:

»Die Tradition der Patristik und Scholastik unterscheidet
zweil Worte fiir Licht: /umen und lux. Lumen ist die reine
Helle, die alles in sich begreifen kann, aber nichts in sich
hat; die alles zum Aufschein bringen und anstrahlen kann,
aber nichts von sich her vorgibt, die reine Offenheit fiir
jeden Inhalt. Lux ist Ursprung der Helle, das Licht, das
alles beleuchtet und das Beleuchtete sich selbst gibt und
ins Licht hineinstellt, die reine Wirklichkeit. Lumen ist die
reine Moglichkeit; als Intention und Erwartung, als Er-

' Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und Er-

kenntnislehre), 78.

Vgl. ebd. 79ff. Daher kann Max Miiller das nach Maglichkeit und Wirklichkeit
ausgesagte Sein im 'ist” als die Konkretgestalt abendlindischen Denkens bezeich-
nen, weshalb Verwandlung des ‘ist” fur ihn ,die eigentliche Weltgeschichte” dar-
stellt (vgl. Wintersemester 1960/61 (Klassische und modemne Metaphysik), 130).

101

151

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moglichung selbst wieder Akt: wirkliche Moglichkeit;
und lux die reine Wirklichkeit als Akt. Reine Moglichkeit
als Akt kann nur begriffen werden als die Entduerungs-
form des reinen Lichtes im Sinne der reinen Wirklichkeit
als Akt: wirkliche Wirklichkeit; denn wie konnte ich ir-
gendwohin ausgreifen, wenn dieses Ausgegriffene nicht
selbst schon da wire und sich gezeigt hitte, entsprechend
dem aristotelischen Grundsatz, daB} zeitlich die Moglich-
keit der Wirklichkeit vorausgeht. Die Ermoglichung der
Mﬁglichkeit setzt aber die volle Wirklichkeit voraus, die
reine Mogllchkell als potentia pura den actus purus
selbst.”’

Moglichkeit als Macht hat fiir Max Miiller somit nur im Bereich des
Ontisch-Seienden einen Vorrang vor der Wirklichkeit. Das Sein
dagegen ist verstanden als Fiille und Erméglichung aller méglichen
Wirklichkeit. Diese gibt es wiederum nur, weil es die Einheit der
Fiille der wirklichen Wirklichkeit gibt, welche Max Miiller im An-
schluf an den thomistischen Seinsbegriff als omnitudo realitatum
versteht (vgl. Erfahrung und Geschichte, 481f.). Die Bedingung der
Maoglichkeit von Wirklichkeit kann es fiir Max Miiller auf dem
Hintergrund aristotelisch-thomistischer Ontologie nur in der reinen
Wirklichkeit des actus purus geben, der als reine Wirklichkeit ohne
jede Moglichkeit gedacht werden mus.'

c) Die anthropologische Ebene

Das Verhiltnis von Maoglichkeit und Wirklichkeit, d0vopig und
évépyewa, wird von Max Miiller nicht nur auf der logisch-
ontologischen Ebene interpretiert, sondern hat fiir ihn anthropologi-
sche Implikationen. SchlieBlich setzt die von ihm postulierte onto-
logische Differenz, die zugleich die Differenz von ontologischer
Moglichkeit und ontischer Wirklichkeit ist, den Menschen als Sub-
jekt voraus, weshalb sich dies Verhiltnis fiir Max Miiller auf der

"% Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 287. Vgl. hierzu auch die Studie von
Beierwaltes, W., lux intelligibilis, Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen
(= Diss.), Miinchen 1957.

' vgl. ThvA, Sth 1,3 a 2 und Sth [,51 a 1. Vgl. hierzu auch den aristotelischen unbe-
wegten Beweger, der reine energeia ist (Met. 1072 a 25).

152

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebene der menschlichen Existenz widerspiegeln muB.'” Im Zu-
sammenhang mit dem Gedanken an die unbeschrinkte Macht Got-
tes als Omnipotenz, dergegeniiber menschliche Macht immer be-
grenzt ist, formuliert Max Miiller:

»Wenn sich der Mensch erfihrt, erfihrt er sich als Wesen
der universalen Mdoglichkeit, aber unter dem Anspruch,
aus universaler Maoglichkeit bestimmte Wirklichkeit sei-
ner selbst und seiner Welt zu gestalten. Wenn er dies un-
terlaBt, aus sich und seiner Welt nichts macht, erfahrt er
jenes tiefe Ungeniigen, das sich dauernd meldet im Phi-
nomen des schlechten Gewissens, das, wenn es mir dau-
ernd das Versagen vor dem Anspruch bezeugt, zur Ver-
zweiflung fiihren muf. Unbedingt angesprochen zu sein,
ist eine der tiefsten Erfahrungen des Menschen.”
(Philosophische Anthropologie, 105).

Diese menschliche Erfahrung des unbedingten AngesprochenSeins
als ,,unsere hochste Moglichkeit” (Erfahrung und Geschichte, 174)
wird in Macht und Gewalt im Kontext der These des apriorischen
Vorranges der Mdoglichkeit vor der Wirklichkeit gedacht:

»DaB der Mensch ein Horender und Antwortender ist, also
ein Geforderter, zeigt den Vorrang, das apriori der Unver-
gellichkeit dessen, was vor aller Gegenwart und Zukunft
liegt.” (Macht und Gewalt, 84).

Die Differenz von Moglichkeit und Wirklichkeit gehort fiir Max
Miiller notwendig zum Leben, das er als Gang auf die ausstehende
mogliche Wirklichkeit, also nicht einfach als spontane Bewegung,
sondern als Begegnung versteht. Abvapig als Moglichkeit ist zu-
nichst eine blofe Anlage, als welches wir sind. Der Mensch hat
Anlagen und Mdoglichkeiten, und indem er sich zu ihnen verhilt in
der konkreten Entscheidung, sind sie wirklich ‘da’.

104

Vgl. Miiller, M., Macht und Gewalt. Vgl. hierzu Heidegger, M.: ,,.Der Unterschied
von Sein und Seiendem ist, wenngleich nicht ausdriicklich gewuBt, latent im Dasein
und seiner Existenz da. Der Unterschied ist da, d.h. er hat die Seinsart des Daseins,
er gehort zur Existenz. Existenz heifit gleichsam "im Vollzug dieses Unterschiedes
sein”.** Grundprobleme der Phinomenologie (Vorlesung Sommersemester 1927) (=
GA 24), hg. von F.W.v.Herrmann, Frankfurt/M. 1975, 454.

153

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Das Nichtmenschliche hat Maoglichkeiten, der Mensch
hat n]'l(t)eshr, er ist seine Moglichkeiten und hat sie nicht

Der Mensch gewinnt somit im nichtfestgelegten Spielraum seiner
Maoglichkeiten seine Wirklichkeit und legt sich selbst auf seine
Wirklichkeit fest. Dabei ist zu bedenken, daf8 fiir Max Miiller der
Mensch das Wesen der Freiheit, die Wirklichkeit des Menschen die
der Freiheit ist. Er ist, indem er zu sein hat, ist sich nicht so sehr
gegeben, als vielmehr sich aufgegeben und stets unterwegs zu sich.
Seine Wirklichkeit ist dem Menschen erst eine in Freiheit zu ver-
wirklichende Méglichkeit.'”® Der Ubergang von der Méglichkeit
zur Wirklichkeit ist von der Freiheit begleitet und fiihrt zu einer
Wahl. Denn nur in der Wahl wihlt man sich selbst und seine Welt
und bindet sich.'”” Daher ist der Mensch seinem Wesen nach auch
nicht universale Moglichkeit, alles zu kdnnen, das kann er nur in
Gedanken. Vielmehr mufl er Bestimmtes sein, denn aus der Mog-
lichkeit treten immer bestimmte Aufgaben an ihn heran. Der
Mensch als Wesen der Moglichkeit ist somit von der Ambivalenz
gepragt, daBl sein Konnen als Vermégen (ebenso wie Mdgen und
Lieben) immer auf das Ganze geht, aber im Ganzen jeweils dieses
oder jenes ist. Man kann somit nie das Beste herbeizwingen, son-
dern immer nur die nichst bestc Maoglichkeit wahlen und ergreifen
und so man selbst werden.'® SchlieBlich kann fiir Max Miiller nur
konkret Bedingtes unbedingt verpflichten; ferner selektiert man
immer nach Interesse, d.h. verwirklicht nur die interessanten Mog-
lichkeiten.'” Daher bedeutet fiir Max Miiller Menschsein nicht die
volle Entfaltung aller beliebigen abstrakten Moglichkeiten, die in
ihm liegen, sondern die Verwirklichung konkreter Mdoglichkeiten,
die unbedingt verpflichten.

105

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 7.

Insofern ist fiir Max Miiller die These des Menschen als Mingelwesen (A. Gehlen)
richtig, da fiir ihn unendliche Potentialitit auch ein Mangel an wirklicher Gegen-
wart, eindeutiger Prisenz und Wirklichkeit bedeutet (vgl. Philosophische Anthropo-
logie, 80f.).

Vgl. hierzu auch Vossenkuhl, W., Die Wahl des eigenen Lebens, in: Cognitio
humana - Dynamik des Wissens und der Werte, XIIl. Deutscher Kongref fiir Philo-
sophie Leipzig, 23.-27. September 1996 (Vortrige und Kolloquien), Berlin 1997,
69-86.

Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 174.

Vgl. Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1959/60 (Transzendentale Logik und
Erkenntnislehre), 66f.

106

107

108
109

154

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da sich Menschsein immer im Spielraum einer Gemeinschaft voll-
zieht, kann Max Miiller fiir den Menschen neben den individuellen
Anlagen im Sinn von subjektiven Moglichkeiten auch objektive
Maoglichkeiten veranschlagen, die er anhand des Begriffes "Werk’
zu fassen sucht. Max Miillers Werk-Begriff verweist jedoch bereits
auf die Ebene iiberindividueller Verwirklichung, die auf der politi-
schen Ebene anhand der Aspekte von Gemeinschaft und Staat,
Macht und Gewalt, noch thematisiert wird.

Bereits hier ist aber deutlich geworden, dal das Selbstsein des Men-
schen als die permanente Verwirklichung von Moglichkeiten ver-
standen ist. Fiir Max Miiller ist hier jedoch noch ein weiterer Aspekt
zu beriicksichtigen, den er mit Thomas von Aquin formuliert:

»Die Wirklichkeit der Person ist weder ein actus purus,
d.h. reine Wirklichkeit, noch potentia pura, reine Mog-
lichkeit, sondern sie ist die Gleichzeitigkeit beider, ihre
Mischung. (...) Mit der Ja-und-Nein-Logik erfafit man die
Préisenzﬁodie Wirklichkeit des personalen Vollzuges nie-
mals.*

In dieser Spannung der zwei Grundformen der Wirklichkeit, nim-
lich der moglichen Wirklichkeit (als realer Moglichkeit) und der
wirklichen Wirklichkeit (als realer Wirklichkeit) steht fir Max
Miiller der Mensch (vgl. Erfahrung und Geschichte, 318). Nicht die
radikale Logik eines ‘entweder-oder’, sondern nur die kompromi8-
hafte Form eines ‘sowohl-als-auch’ kann menschlicher Wirklichkeit
gerecht werden. SchlieBlich ist fiir Max Miiller wahre Wirklichkeit
immer symbolische \J\f’irklicl'xkt:it,I11 insofern sie der Zusammenfall
(Symbolos) und die gegenseitige Durchdringung von Méglichkeit
und Wirklichkeit ist. Diese ereignet sich fiir Max Miiller im Kairos
des wahren Augenblicks, die er in Macht und Gewalt mit Rilkes
‘unsdglicher Stelle” zu beschreiben versucht.

Damit wird das Verhidltnis von Mdoglichkeit und Wirklichkeit in
Macht und Gewalt gerade auf der anthropologischen Ebene transpa-
rent: es ist nicht kontradiktorisch und exklusiv, sich ausschlieBend
zu verstehen, sondern als inklusives Verhiltnis zweier Grundformen

"% Miller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 30.
" vgl ebd. 179.
k2 Vgl. Miiller, M., Macht und Gewalt, sowie: Erfahrung und Geschichte, 596f.

155

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Wirklichkeit, die sich wie zwei Seiten einer Medaille zueinan-
der verhalten.

Es ist hier aber ferner deutlich geworden, daB Max Miiller Mensch-
sein als Vollzug der Verwirklichung von Madglichkeiten, d.h.
Menschsein als geschichtliches Ereignis, versteht.

»Nur in der Geschichte und als sie ist Menschsein mog-
lich.” (Philosophische Anthropologie, 300).

Menschsein ereignet sich im Kairos, dem geschichtlichen Augen-
blick, in dem eine unbedingt verpflichtende Mdglichkeit verwirk-
licht wird. Dieser Zusammenfall, in dem sich fiir Max Miiller Ge-
schichte ereignet, ist jene “unsédgliche’, unaussprechliche Stelle, fiir
den Max Miiller den Terminus Symbolos schuf.

»S0 ist also nicht der Geist der Herr der Geschichte.
Vielmehr bleibt jener Symbolos, den es nicht gab, aber
hitte geben sollen und fiir den der Gott Kairos die Stelle
bereitet, der wahre Gott der Geschichte. Dieser Gott
Symbolos ist es, der immer neu die Freiheit zur vergangli-
chen Gegenwart absoluten Sinnes herausfordert und nicht
aufhort, in dieser Weise uns zu provozieren. Geschichte
ist nur zu begreifen als diese niemals vollendete Provoka-
tion zum Geheimnis der Freiheit. “ (Erfahrung und Ge-
schichte, 599).

Wie die Geschichte, so darf auch Menschsein fiir Max Miiller nicht
als lineare, von entwicklungslogischer Notwendigkeit bestimmte
Situation verstanden werden, sondern steht vielmehr unter der per-
manenten Herausforderung der Freiheit, deren Krisis er anhand des
Verhiltnisses von 80vapig und évépyeio beschreiben wollte. M
Krisis impliziert jedoch stets die Moglichkeit des Scheiterns und der
Verfehlung. So kennt Max Miiller zwei Modi des nicht gegliickten
Zusammenfalles von Moglichkeit und Wirklichkeit, die er in Kier-
kegaards Beschreibung einer fantastisch-romantischen Existenz
einerseits, der bourgeois-spiefbiirgerlichen Existenz andererseits
erkennt. Ersterer lebt in bloBen Moglichkeiten, mit denen er spielt;

3 Meine Wirklichkeit ist nicht fraglos, ich kann sie verfehlen, ein unwirkliches

Leben, ein Scheinleben fiihren, ein unhistorisches, unbewegtes Leben ohne die
Wirklichkeit der Liebe, Gemeinschaft, des Werkes verbringen und damit mein
Menschsein verfehlen.” (Philosophische Anthropologie, 188f.).

156

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er hilt alles fiir moglich und ertrinkt gleichsam in den Moglichkei-
ten. Zweiterer kennt nur die bloBe Wirklichkeit, der er sich meint
anpassen zu miissen; er sieht keine Moghchkelt der Verinderung
und erstickt gewissermaBen in der Wirklichkeit."

Gegeniiber diesen Formen verfehlter Existenz versteht Max Miiller
gegliicktes Menschsein als das kompromifihafte und permanente
Aushalten jener Spannung von Méglichkeit und Wirklichkeit, in die
jeder gestellt ist. Die einzige Norm, unter der dieser Prozell der
Selbstwerdung steht, ist die zu erreichende Gestalt als Bei-sich-
selbst-Sein, worin Max Miiller erst Freiheit verwirklicht sieht (vgl.
Philosophische Anthropologie, 289). Hier schliefen sich fiir ihn
auch Anfang und Ende zusammen, da das Ende als Resultat im
Anfang nicht nur enthalten ist, sondern den Anfang ginzlich be-
stimmt. Die Reflexion iiber Anfang und Ende, Herkunft und Zu-
kunft menschlichen Lebens entdeckt schliefilich den Augenblick,
der fiir Max Miiller eben keine nachtrdgliche Mitte ist, sondern jene
eigenstindige Mitte, von der Extreme (wie Moglichkeit und Wirk-
lichkeit) ihren Sinn erst erhalten. Diese vorgingige Mitte sind fiir
Max Miiller wir selbst als urspriinglich geschichtliche Menschen
(vgl. Philosophische Anthropologie, 301).

Neben der bereits erwdhnten ontologischen Differenz kennt Max
Miiller die anthropologische Differenz von Wiirde und Wert.

wDie Differenz von Wiirde und Wert gilt nur fiir den
Menschen und ist aber fiir ihn entscheidend, daf} er sich
selbst libersteigen kann.” (Macht und Gewalt, 108).

Hintergrund dieser Differenz ist die sog. anthropologische Differenz
von (geschichtlicher) Person und (naturhaftem) Individuum, von
Person und Funktion. Menschsein und Personsein fallen fiir Max
Miiller nicht ineins, da sich der Mensch als Individuum zwar natur-

""" Zu Max Miillers Rezeption des Kierkegaardschen Romantikers und SpieBbiirgers,

vgl. Erfahrung und Geschichte, 419; Philosophische Anthropologie, 282f.; Vorle-
sung Sommersemester 1963 (Grundfragen der Metaphysik), 95ff.; Wintersemester
1986/87 (Was ist der Mensch), 7f. Vgl. hierzu die Ausfilhrungen von Ruiz-Pesce, R.
E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik des unreinen Denkens. Die Phi-
losophie Max Miillers, Freiburg/Miinchen 1987, 101f. Zu Kierkegaards Beschrei-
bung der beiden Existenzformen, vgl. dessen: Die Krankheit zum Tode, Entweder-
Oder, Unwissenschaftliche Nachschrift, Uber den Begriff der Ironie, Zur Selbstprii-
fung der Gegenwart anbefohlen.

157

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haft gegeben, aber als Person aufgegeben ist. Individuum ist somit
Resultat, Person Postulat.''

Damit wendet sich Max Miiller nicht nur erkenntniskritisch gegen
einen ‘Begriff’ des Menschen, da jeder 'Begriff’ des Menschen
Ausdruck seiner begrifflichen Unmoglichkeit ist. Dariiberhinaus hat
die Annahme dieser Differenz auch emanzipatorische Funktion, da
die Selbstreflexion die Voraussetzung der Uberwindung dieser Dif-
ferenz ist. Dies ist wohl auch gemeint, wenn Max Miiller die Diffe-
renz von Wiirde und Wert als entscheidend dafiir ansetzt, daB der
Mensch sich selbst iibersteigen kann. Diesen Uberstieg versteht
Max Miiller zum einen auf dem Hintergrund des aristotelischen
Seins- und Weltverstindnisses, zum andern denkt er ihn in den Ka-
tegorien Kants. So geht Max Miiller davon aus, daBl jeder Mensch
absoluten Sinn hat und sein eigener Zweck (ka8 ob10) ist; er mufl
sich in seinem Sein nicht mehr rechtfertigen und kann sich aber
auch nicht mehr begrﬁnden.m’ Der Mensch ist um seiner selbst wil-
len da und darf niemals von einem anderen nur gebraucht und in-
strumental zu einem aufler ihm liegenden Zwecke verwendet wer-
den.""” Menschsein verlangt Achtung als apriorisches Gefiihl und
mufl die Méglichkeit eines Lebens in absoluter Wiirde behalten.
Wiirde ist fiir Max Miiller so eine apriorische Weise der Wirklich-
keit."'® Thre Selbstsinnhaftigkeit und unendliche Bedeutung er-
wichst der Person fiir Max Miiller jedoch vom Sein als ontologi-
schem Grundsinn her:

»Vom Sein als ontologischem Grundsinn und nicht vom
Sein als ontischer Seiendheit her erwichst ihr - der Person
- unendliche Bedeutung, die "Wiirde".” (Symbolos, 37).

s Vgl. hierzu Vossenkuhl, W., Zur gegenwirtigen Anthropologie, in: Miiller, M., -

Philosophische Anthropologie, 312. Vossenkuhl versteht die anthropologische Dif-
ferenz als die ontologische Differenz auf anthropologischer Ebene und bezeichnet
ihre formale Struktur mit D. Kamper als Verhiltnis einer Polaritdt ('Person’) zu ei-
nem ihrer (die Polaritit ausschlieBenden) Pole (‘'Individuum’) (vgl. ebd.).

Dies ergibt sich aus zahireichen Stellen in Macht und Gewalt. Vgl. aber auch
"Erfahrung und Geschichte’, 308: ,,Dal} Person unbedingter Selbstzweck ist, konsti-
tuiert die unaufhebbare Wiirde der Person.”

Vgl. die zweite Fassung des kategorischen Imperativs Kants in: Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten (IV, 429).

~Person ist jenes Seiende, dem unter vielen Seienden allein ‘unbedingte Wiirde’
zukommt” (Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 106).

1e

17

158

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Philosophischen Anthropologie vertieft Max Miiller diesen
Gedanken mittels der Denkkategorien Kants:

»Ein Seiendes, das absoluten Sinn trigt, hat Wiirde; und
unter Wiirde verstehen wir hier mit Kant die Selbstsinn-
haftigkeit, die Selbstzwecklichkeit jenes Seienden, das
frei ist, der Person. Person ist jenes Seiende, das Wiirde
hat, d.h. absoluten Sinn. Absoluter Sinn heift, (...) um
seiner selbst willen geachtet zu werden. So ist die Weise,
wie Wiirde erfahren wird (...) Achtung. Achtung ist jenes
apriorische Gefiihl, in welchem die Wiirde der Person sich
offenbart.” (Philosophische Anthropologie, 161).

Wihrend Gefiihle fiir Kant zum sinnlichen Teil des Menschen gehd-
ren und damit empirisch aposteriorisch sind, ist die Achtung, in der
ich Wiirde empfinde, fiir Kant ein apriorisches Vernunftgefiihl.
Gegeniiber Kants apriorischem Vernunftgefiihl versucht Max Miil-
ler, Wiirde im Riickgang auf die (transzendentale) Erfahrung des
Absoluten als Freiheit zu begriinden.''” Diese Freiheit im Sinne des
absoluten Erstanfangs ist fiir Max Miiller der grundlose Grund, der
Abgrund ? Freiheit ist hier von Max Miiller verstanden als libertas
transcendentalis, als die Freiheit, iiber seinen Grund nochmals zu
reflektieren, die Moglichkeit der absoluten Reflexivitiat (vgl. Philo-
sophische Anthropologie, 142). Damit wird das Sein des Ganzen
und der Horizont angezielt; ein Ziel, das fiir Max Miiller zweck-
und wertlos ist, weil es sich selbst rechtfertigt, autonom und autark
ist, weshalb ihm "Wiirde' und nicht "Wert” zugesprochen werden
kann (vgl. Auseinandersetzung als Versohnung, 146).

Wiirde und Wert sind fiir Max Miiller Schliisselbegriffe, mit denen
er wiederum sein Verstindnis von Moglichkeit und erkhchkelt
das Verhiltnis von Macht und Gewalt verdeutlichen will.'”' Wih-
rend fiir Max Miiller Wiirde immer Selbstsinnhaftigkeit (ka8’ a10)
meint, ist Wert stets intentional auf ein Ziel aulerhalb seiner gerich-

e

Vgl. Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 164. Vgl. auch Theunissen, M.,
Maéglichkeiten des Philosophierens heute, in: ders., Negative Theologie der Zeit, 13-
36. Nach Theunissen reicht es nicht, bei der Achtung (Kant) stehenzubleiben, son-
dem er fordert das Postulat der Liebe.

Vgl. Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 165. Zum Erstanfang auf dem
Hintergrund von Kants Kausalitit aus Freiheit, vgl. Kant, 1., KrV B 560ff. (III, 362
ff.).

Vgl. den Titel des dritten Kapitels in Macht und Gewalt.

120

121

159

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet (tpdg T1), ist immer in Beziehung zu, im Hinblick auf.'” Nach
dem Grundsatz Max Miillers:

»Wer denkt, tut dies im Horizont des Ganzen (...). Entwe-
der man denkt alles oder man denkt i{iberhaupt nicht.”
(Philosophische Anthropologie, 55)

gibt es fiir ihn keinen partialen Willen, sondern wir zielen immer
uns als ganzes an und wollen uns.'” Daher lehnt Max Miiller auch
jegliches Denken ab, das im Wert ein unableitbares Urphinomen
sieht.'** Fiir Max Miiller ist es bereits in seiner Dissertation (1930)
offenkundig, dal eine Wertlehre nie voraussetzungslos ist, sondern
abhidngig von der Deutung und dem aktuellen Menschenbild.'”’
Daher fiihrt fiir ihn die angebliche Unableitbarkeit leicht zu einer
unkontrollierbaren Erlebnisphilosophie.

Ferner sieht er den Begriff des Wertes nicht durch die menschliche
Erfahrung gedeckt. Denn Werte kénne man nicht erleben, wihrend
der verpflichtende Charakter konkreter Werk-Mdoglichkeiten fiir ihn
sehr wohl aufzeigbar ist (vgl. Symbolos, 14f.). Daher formuliert er
als Motiv seiner Ablehnung der Wertphilosophie:

»In der Insistenz auf die zeitlosen Werte anstelle der Sor-
ge um die geschichtlichen Werke erschien mir das Ge-
genbild unserer philosophischen Aufgabe.”'?

Der inhaltliche Grund fiir Max Miillers Ablehnung der Wertphilo-
sophie ist die Tatsache, daB diese einhergeht mit einer Ablehnung
des Seins. Denn Wert ist hier weder Seiendes noch Sein, sondern es
kommt ihm reine Geltung zu. Woher er seine Giiltigkeit nimmt,
bleibt offen. Wert und Wertvollsein wird hier jedenfalls durch ein

' vgl. Miller, M., Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 107-119. Vgl.
ders., Erfahrung und Geschichte, 303.

Vgl. Miiller, M., Vorlesung Sommersemester 1963 (Grundfragen der Metaphysik),
84,

Zur Auseinandersetzung mit Scheler und Hartmann, vgl. auch Weischedel, W.,
Skeptische Ethik, Frankfurt/M. 1976, 63-74.

Vgl. Miiller, M., Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 3.

Miiller, M., Auseinandersetzung als Verséhnung, 280. Max Miiller spielt hier auf
den Neukantianismus siildwestdeutscher Prigung (in der Person von Rickert) an. Er
bestatigt damit die inhaltlichen Vorbehalte, die er bereits in seiner Habilitation im
Zusammenhang mit der "Ablehnung der Ontologie im Neukantianismus” formulierte
(vgl. Sein und Geist, 1-15).

123
124

125
126

160

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinsunabhingiges Gelten erst ermoglicht; Gelten ist damit nicht ein
Sonderfall des Seins, sondern Sein und Wirklichkeit stellen Sonder-
fille des Geltens dar. Da Geltung wesensmiBig immer ‘Geltung-fiir’
ist, setzt sie als letztes ein doppeltes, nimlich das Geltende und das
‘Fiir" seines Geltens, das Subjekt. Damit verschwindet ein letztes
Gemeinsames (Sein) und wird einem Pluralismus Vorschub gelei-
stet (vgl. Sein und Geist, 5f.). Erméglicht wird damit auch eine Re-
lativierung absoluter Werte und Verabsolutierung einzelner Werte,
wie Max Miiller dies in Nietzsches Philosophie des Nihilismus als
des Ganges der fortlaufenden Selbstentwertung aller Werte erkennt
(vgl. Macht und Gewalt). Denn fiir Nietzsche ist Wert nur jeweils
ein subjektiver Gesichtspunkt, unter dem alles daraufhin betrachtet
wird, inwiefern er das Leben des Michtigen oder zur Macht Stre-
benden zugleich erhalten und steigern kann. Wert ist daher die Be-
deutung fiir die Erhalrung oder Steigerung des Lebens selbst, den
Kampf ums Dasein, in" dem der Mensch alles tiberwindet und
‘Macht’ realisiert, zum Ubermenschen wird.'”’ Damit kehrt sich
kommuniales Leben in sein Gegenteil, wirkliche Gemeinsamkeit
depraviert zu einer bloB erweiterten Besonderheit, da in einer Letz-
torientierung am Wert gemeinsam lebende Individuen lediglich ihre
Besonderheit gcltend machen. DaB} ein solcher (hedonistisch gef‘arb-
ter) Egoismus in seiner Wurzel eine biirgerliche Erscheinung ist, 12
bestdtigt Max Miillers hdufig geduBerte These, dafl die Wertphilo-
sophie eine Erfindung der bourgeoisen Gesellschaft ist. Er beharrt
daher gegeniiber einer Wertethik auf einem symbolischen, konkre-

'*7vgl. Miiller, M., Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre, 353ff.; vgl. auch
Wintersemester 1960/61 (Klassische und moderne Metaphysik), 146. Zu Heideggers
Nietzschedeutung, vgl. ders., Erfahrung und Geschichte, 127: ,Heidegger lehnt in
seiner Nietzschedeutung im AnschluB an diesen die Ubertragung des Wertbegriffes
(der immer “Wert fiir’ und "Wert in Bezug auf” meine) auf das Ganze des Seins, auf
das Sein als Grund des Ganzen und auf das héchste Seiende, das wir ‘Gott’ nennen,
ab, da hier ein ‘fir’, ein "in Hinblick auf’, unméglich sei und bei Gott sogar
‘blasphemisch” werden miisse. Dagegen steht, daB von Platon jenes, von dem her
alle Tichtigkeit, “Wertvollheit-fiir" entspringt (...) selbst auch ein agathon, ein
Werthaftes genannt wird und dal Aristoteles dem Erkennen als sehendem und den-
kendem Vermehmen einen unbedingten Sinn zuschreibt (ka8 abtd).” Fir Heideg-
ger sind Werte vielmehr ,,vorhandene Bestimmtheiten eines Dinges. Werte haben
am Ende ihren ontologischen Ursprung einzig im vorgidngigen Ansatz der Ding-
wirklichkeit als der Fundamentalschicht” (Sein und Zeit, 99).

Vgl. zu dieser These M. Theunissen, der im Egoismus den psychologischen Aspekt
der Letztorientierung am Wert erkennt (Selbstverwirklichung und Allgemeinheit.
Zur Kritik des gegenwirtigen BewuBtseins, Berlin/New York 1982, 42ff).

128

161

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten, geschichtlichen Werk-Ethos, das iibersubjektiv und unbeliebig
ist (vgl. Symbolos, 54). In einer Vorlesung fafit Max Miiller seine
Position und Ablehnung gegeniiber jeglicher Wertethik in einer
»Grundthese” zusammen:

»Es gibt keine Werte. Es gibt keine Werte als fiir sich be-
stehende Wertwesenheiten, es gibt keine Werte an sich,
(...) absolute fiir sich selbst unmittelbar erschaubare Quali-
titen, und es gibt kein System dieser erfundenen Ab-
straktheiten, es sei denn wiederum als kiinstlich erfunde-
nes System. Aber es gibt unbeliebige Wertigkeiten, wie
sie sowohl die Antike, die groBe Philosophie und Theo-
logie des Mittelalters kennt, Stufen der Wirklichkeit, die
zugleich in ihrer Verwirklichung Sollensstufen als unbe-
liebige Aufgabe sind, oder (...) Stufen der eigentlichen
Lebenswirklichkeit, die wegen ihrer Fiille und normativen
Gestalthaftigkeit anzustreben sind, wenn man die Fiille
der Wirklichkeit nicht verfehlen, sondern erreichen will.
Alle Normativitdt stammt aus der Gestuftheit der Wirk-
lichkeit und der Unbeliebigkeit der Eigentlichkeit des Le-
bens selbst.

Die Wertphilosophie, die sich im Gedanken an Gott als oberstem
Wert der vollendeten modernen Blasphemie schuldig macht, B0 will
Max Miiller durch den Werkgedanken substituieren und damit zu-
gleich einen Riickgang zur traditionellen Giiterethik ausdriicken
(vgl. Auseinandersetzung als Verséhnung, 47ff.). Schlielich beja-
hen wir fiir Max Miiller nicht den Wert, sondern immer ein Gut; die
Wirklichkeit hat vielleicht einen Wert, aber sie ist ein Gut. Daher
hat die Metaphysik des Mittelalters anstelle der Wertehik den Be-
griff des Gutes, von dem "Wert" lediglich eine Abstraktion ist. So
kennt Max Miiller mit Berufung auf Aristoteles instrumentale und

129

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendlandischen
Denkgeschichte), 135.

Vgl. Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1961/62 (Epochen der abendlindischen
Denkgeschichte): ,,Wertphilosophie und Werte sind nur fiir Volksschullehrer da, es
gibt sie nicht, es gibt keine Werte, aber es gibt Wirklichkeit, die unbeliebig vor uns
steht. Die Wertphilosophie ist (...) in sich selbst von der christlichen Religion her
die vollendete moderne Blasphemie, d.h. das System des Nihilismus auf einen Be-
griff gebracht. Keiner der groflen Theologen hat Wertphilosophie gemacht, die
Wertphilosophie hat in der Theologie noch nie einen Platz gehabt, (...) hier handelt
es sich (...) [nicht] um den lebendigen Gott des Christentums™ (129f.).

130

162

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

autonome Werke. Wihrend die instrumentellen Werke einen rein
funktionalen Wert fiir den konkreten Lebensvollzug haben, zielt das
autonome Werk, das um seiner selbst willen und nicht nur niitzlich
ist, als ein "Gut” auf gegliicktes, sinnhaftes Menschsein."!

Menschsein und Werk verwirklichen sich fiir Max Miiller jedoch
allein in der Freiheit und der Wahl.

,JFreiheit ist nur, indem sie ein Werk leistet, Gestalt be-
kommt, Wirklichkeit erhédlt. Ohne das Werk bleibt Frei-
heit bloBe Moglichkeit. Im Werk allein ist sie als wirkli-
che Freiheit. (Philosophische Anthropologie, 163).

Da fiir Max Miiller Werk immer das Werk gemeinsamer Gestaltung
ist, die er im AnschluB an Aristoteles in den Giitern ‘Familie’,
‘Freundschaft” und ‘Staat” erkennt (vgl. Der Kompromif3, 27), ist
die Verantwortlichkeit der Freiheit auch immer eine doppelte, nim-
lich fiir mich selbst als fiir meine Gestalt in der Welt sowie fiir die
Gestalt der Welt (vgl. Philosophische Anthropologie, 188f.). Damit
wird deutlich, daB der Begriff des Werkes neben einer individuale-
thischen auch eine sozialethische Dimension hat und eine Schanier-
funkion zwischen Anthropologie und Politik ausiibt.

d) Die politische Ebene

Um die politische Dimension von Max Miillers Philosophie und
damit den eigentlichen Kontext seines Projektes Macht und Gewalt
zu verdeutlichen, das schlieBlich 'Prolegomena einer politischen
Philosophie” sein will, scheint es sinnvoll, das bisherige methodi-
sche Vorgehen der synchronen Betrachtung durch eine diachrone
Betrachtung abzulésen. Dadurch ist es moglich, das Denken des
frithen mit dem des spiten Max Miiller zu konfrontieren und so der
denkerischen Entwicklung des Philosophen gerecht zu werden.
Dariiberhinaus werden aber auch weitere und entscheidende Facet-
ten von Max Miillers Verstindnis von ‘Macht” und "Gewalt” deut-
lich.

' vgl. Miller, M., Erfahrung und Geschichte, 330.

163

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o) Die Werkblitter

Max Miiller war in den Jahren 1932-35 Herausgeber der Werkblit-
ter des Bundes Neudeutschland.'?? Wihrend dieser Zeit veroffent-
lichte er dort als verantwortlicher Schriftleiter unter anderem vier
groBere Texte. Erklartes Ziel Max Miillers war es, den Bund heil
durch die politischen Wirren zu fiithren und vor einer Vereinnah-
munlgsdurch die Nationalsozialisten oder einer Auflésung zu bewah-
ren

Der erste Text ist ein Vortrag, in dem Max Miiller Das Wesen der
Neudeutschen Bewegung (1932) und deren Verantwortung fiir
den Staat programmatisch beschrieb. Er entwickelt dort die Vision
eines 1nnerpohtlschen Staates, der 'kein unpersonlicher Machtfak-
tor’ sein kann, sondern als ‘Macht’ das Volk'>® formt. Daher diirfe

2 vgl. hierzu seine eigenen Schilderungen in: Auseinandersetzung als Versshnung,
65ff. Der Bund Neudeutschland ist ein 1919 gegriindeter Verband katholischer
Schiiler und Studierender, der nach den Erfahrungen des 1. Weltkrieges ein auf
christlichen Grundwerten basierendes Neues Deutschland aufbauen wollte. Katholi-
sche Verortung und jugendbewegter Habitus prigten den Bund, der sich 1923 ein
(Hirschberg-)Programm mit dem Modell katholischer Jugendfiilhrung gab. 1939
wurde der Bund, der sich seit der Griindung eines sog. Alterenbundes (1926) zu ei-
ner ‘Lebensbewegung” entwickelt hatte, verboten. Der 1948 neugegriindete Bund
zielt auf eine christliche Lebensgestaltung, verbunden mit der Bereitschaft zu Enga-
gement in Kirche und Gesellschaft. Vgl. Eilers, R., Art.: Bund Neudeutschland, in:
LThK?, Band 1, 793.

Vgl. zur Begrindung seines KompromiBkurses: Auseinandersetzung als Versoh-
nung, 65ff.

Miiller, M., Das Wesen der Neudeutschen Bewegung, in: Puhl, H., Bund. Beruf.
Reich. Die Vortrige des Bundestags von Neudeutschland Alterenbund in Limburg
a.d. Lahn 1932, Frankfurt 1933, 60-79.

Ohne auf eine tiefere Auseinandersetzung eingehen zu wollen, sei hier angemerkt,
daB es sich bei dem Wort und Wortfeld "Volk™ zwar um einen Terminus handelt,
dem im Nationalsozialistischen Rechtsdenken eine zentrale Bedeutung zukam (vgl.
hierzu Stolleis, M., Gemeinschaft und Volksgemeinschaft. Zur juristischen Termi-
nologie im Nationalsozialismus, in: Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte 20 (1972),
16). Nicht iibersehen werden darf aber, dal “Volk" auch zum damaligen Gedanken-
gut gehorte und u.a. aus einem vdlkischen Erleben im Ausgang des 1. Weltkrieges
(und der Ablehnung des Vertrages von Versailles) rihrte, der das Gefiihl nationaler
Einheit entwickelt hatte. Das Volk und die Zugehdorigkeit zu thm stellte fir Max
Miiller jedoch keine die menschliche Existenz in ihrem Kem prigende GroBe dar,
durch die Sinndeutung erfahren wird. Was also heute nationalistisch klingen mag,
sollte in seinem geschichtlichen Kontext gesehen werden.

133

134

135

164

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man nicht versuchen, das Volk als staatslose Gesellschaft zu konsti-
tuieren:

»Wir miissen begreifen, wie das Volk im Staate selbst
wieder geformt wird und der Staat wiederum nur als Form
dieses Volkes und nie losgelost von ihm seinen Sinn hat.
Aus diesem Sinn fiir Staat und Macht als solchen, aber
unter dem dauernden Riickbezug auf das seine Grundla-
gen bildende Volk und seine einzelnen Triger ergibt sich
eine Richtung, die gerade in der ‘Machtanerkennung” die-
se Macht auf ihre natiirlichen einzelnen Triger verteilen
will und durch die ’dezentralistisch-foderalistische
Machtverteilung” eine "Verpersonlichung” des Staates ge-
- ; 2 . ; 11 9136
geniiber aller "Staatsvergotzung’ erreichen will.

Max Miiller geht hier von einem personalen Staat aus, dessen
Macht, die vom Volk kommt_“7 auch auf dessen natiirlichen einzelnen
Tréager verteilt werden soll.”

Einen solchen persénlichen und subsididren Staat bezeichnet Max
Miiller 1933 in dem Brief [U]ber unsere Stellung in der heutigen
politischen Situation schliefilich als 'Reich’.

Um vorab Mifverstindnisse zu vermeiden, sei an dieser Stelle be-
reits betont, daB fiir Max Miiller der politische Begriff des Reiches
immer unter dem leitenden Gesichtspunkt des Theologoumenons
‘Reich Gottes” zu betrachten ist. Er betont hierbei, daB trotz einer
gewissen Parallelitit beide Begriffe, also 'Reich’ und 'Reich Got-
tes’, auf grundsitzlich verschiedenen Ebenen stehen und nie ineins-
gesetzt werden diirfen. Vielmehr sei die politische Idee des Reiches
unter dem Gesichtspunkt des in Christus bereits realiter, wenn auch
verborgen, zu uns gekommenen Reiches Gottes zu betrachten.'*®

»In Wirklichkeit ist diese theologische Reichsidee nichts
andex;gg als der Ausdruck der Wirklichkeit des totus Chri-
stus”

136
Ebd. 77.

7 vegl. hierzu die gedankliche Parallele zum Subsidiarititsverstandnis der katholischen
Soziallehre (Art. Soziallehre, in: LThK? IX, 917ff.).

1 Miiller, M., Ein Riickblick, in: Werkblatter V11, 5/6 (1935) 297.

139
Ebd.

165

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neben dieser theologischen Fundierung versucht Max Miiller bis
zum Ende seines Lebens den Reichsgedanken aufgrund seiner fode-
rativen und subsididren Struktur gegeniiber einer Idee von 'Stawct'(5
die fiir thn immer zentralistisch und faschistisch war, zu starken.'
Der Reichsgedanke impliziert fiir Max Miiller ferner ein grundle-
gend anderes Wirklichkeitsverstindnis als die Idee von Staat, bei
der fiir ihn Politik lediglich im Besorgen von Geschiften liegt und
in der Diensthaftigkeit, die Situation der "Zustandsgesellschaft’ zu
verbessern.'*! Fiir die sog. Reichstheologie war vielmehr jener
Realititsbegriff grundlegend, fiir den neben der Erkenntnis der rei-
nen Fakten das Verstindnis der Symbol-Realitit vorhanden und fur
den symbolische Realitit wirklicher als jede bloBe Faktizitit war.'
Dieses Verstindnis von Wirklichkeit sieht Max Miiller bei Briining,
dem letzten Reichskanzlers der Weimarer Republik, gegeben. Max
Miiller lernte ihn personlich kennen und begriindet mit dieser Be-
gegnung seinen Schritt vom politischen Interesse zum politischen
Engagc:’nent.'43 Dessen Kanzlerschaft bezeichnet er insofern als
Neuanfang, als hier die Begriffe "Autoritit’, ‘starker Staat’ und
seine echte "Wiirde” wieder einen zentralen Platz einnehmen.
Bereits in dieser Zeit versteht Max Miiller die Begriffe "Autoritat’
und "Wiirde” in jenem personalen Sinn, wie zuletzt in Macht und
Gewalt, allerdings ohne sie dort im Zusammenhang mit dem Begriff
des 'Reiches’ zu verwenden.'® Max Miiller prézisiert im weiteren
Verlauf dieses Briefes sein Verstindnis von Macht:

'“® Dieses Verstindnis findet sich noch in: Auseinandersetzung als Versshnung, 77.

Vgl. zu dieser retrospektiven Beschreibung: ebd. 76.

Vgl. ebd. 76. Vgl. auch: Erfahrung und Geschichte, 74 u.6.

"> Ebd. 21.65.

4 Miiller, M., Das Reich als unsere Aufgabe. Ein Brief tiber unsere Stellung in der
heutigen politischen Situation, in: Werkblatter V1, 1/2 (1933), 23-31, 25.

Vgl. Miiller, M., Auseinandersetzung als Versdhnung, 77: ,Das Ausspielen des
Reichsgedankens gegen jede blofe Staatsidee wegen der foderativen und subsidi-
ren Struktur eines Reichs-Verstindnisses gegeniiber allen zentralistischen und fa-
schistischen, wie auch sozialistischen Tendenzen, (ist) eine Wichtigkeit, die auch
heute noch gilt.” Um MifBverstindnissen vorzubeugen sei darauf hingewiesen, dafl
Max Miiller den heute anriichig gewordenen Begriff des Reiches rezipierte, da er
damit - gegeniiber dem nur staatlichen wilhelminischen preuBlischen Reich Bis-
marcks - die Erinnerung an ein groBes, auch politisches Erbe, wecken wollte (vgl.
Auseinandersetzung als Versohnung, 75).

141
142

145

166

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Ein Volk, das bewuBt auf Macht und machtmiBigen
Schutz semer Grenzen verzichtet, (ist) ein Volk des Un-
tergangs.”

Auch wenn Macht als Moglichkeit, sich verieidigen zu konnen, der
inneren Autoritit des Volkes entspringt, die nicht von auBen kommt
oder gegeben werden kann, muB sie einen duBleren Ausdruck be-
kommen. Daher fordert Max Miiller eine Volksmiliz, die fiir ihn
nichts mit Militarismus und Prétorianergarden zu tun hat, sondern
die innere Macht als Wehrhaftigkeit des Staates verkérpert:

»Das klare Herausstellen des Milizgedankens als der ge-
gebenen Form europidischer Heeresorganisation, die dem
Staat eine Macht gibt, die ihn schiitzt, ohne den andern zu
bedrohen, wird sowohl der Einzelgeneration das Gefiihl
ithrer Stirke wie Gesamteuropa das BewuBtsein des Frie-
dens geben. (...) Der Gedanke der Miliz organisiert die ur-
spriingliche Kraft und Macht einer Nation, aber so, dal}
durch die enge Verbindung mit den Trigern dieser Kraft
und Macht sie zugleich dezentralisiert und auf das Volk
selbst verteilt zu sein scheint. So ist der Milizgedanke
nichts anderes als die echte Form jener politischen
Grundkonzeption, die die "Macht” voll bejaht, aber sie im
Bejahen ihren natiirlichen Trigern iiberantwortet sehen
will, die echte Form des (...) Reichsgedankens.”"*’

Max Miiller sieht zwar die ,,Gefahr der Sichselbstisolierung der
Macht” und ihre Verabsolutierung im unpersénlichen Staat, glaubt
demgegeniiber aber an eine ,substanzielle Objektivitit des Staates,
(...), eine Objektivitit, (...) die - aus dem sicheren Besitz von Macht,
Starke und Gesinnung heraus - ein gleiches Recht fiir alle verwirk-
licht.”'*® Diese Objektivitit des machtvollen Staates erkennt Max
Miiller nicht im Empartelenstaat sondern im volksverwurzelten
Uberparteienstaat gegeben »in dem die Macht das Recht und das
Recht die Macht stiitzt.”'* Erst ein solcher Uberparteienstaat kann

"¢ Ebd. 26.

"7 Ebd. 27.

¥ Ebd. 30.

'** Ebd. 30. An dieser Stelle sei auf die inhaltliche Nihe zur politischen Theologie Carl
Schmitts hingewiesen, dessen Buch "Der Begriff des Politischen’, Berlin 1932, Max
Miiller rezipierte.

167

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir Max Miiller ,eine geistig politische Macht”"* sein und Reich

genannt werden; seine Autoritdt hat es aufgrund seines personalen,
iiberparteilichen und dezentral-foderalistischen Charakters.

Dieses Verstindnis von Staat (als Reich) findet sich auch in einem
dritten Text (von 1934), in dem Max Miiller auf den Begriff des
Werkes zuriickgreift. So ist fiir ihn Werk dort gegeben, wo eine
gemeinsame Moglichkeit vieler Menschen ergriffen und gestaltet
ist. Echte Gemeinschaft ist fiir ihn daher stets "Werkgemeinschaft':

wFir die personale Auffassung aber baut sich der Staat
von den vielen Werken (...) auf als das irdische “Werk der
Werke’; (...) Der Staat steht nicht iiber dem Stand, iiber
der Kultur, er ist in all diesen enthalten. Er ist nicht iiber
dem Volke, nein er ist das Volk, das im Werke der Ver-
wirklichung seines Wesens im Staate lebt.”""!

Der Staat als das Werk vieler Menschen kann fiir Max Miiller nicht
iiber dem Volk stehen, sondern setzt sich aus diesem zusammen, ist
in ihm enthalten. Damit macht Max Miiller deutlich, daB Person und
Werk (und damit auch der Staat) untrennbar miteinander verkniipft
sind. Er definiert seinen personalen Ansatz nochmals mit klaren
Worten:

,»Dieses "Selbst’ ist der Kern dessen, was wir "Person’
nennen: als die besondere Moglichkeit (...). Den Men-
schen, sofern es in seinem Leben also nicht um ihn als
Individuum geht, d.h. um Erhaltung und Entfaltung seines
Ich, sondern, sofern er sich in seiner Freiheit an sein
‘Selbst” bindet, d.h. an die gerade ihm mogliche Mitarbeit
an einem Werke der Realisierung gemeinsamen
Menschtums, nennen wir Person.”'”’

' Ebd. 31.

3! Miller, M., Bemerkungen iber Liberalismus und Antiliberalismus, in: Werkbltter
VII, 3 (1934) 111-127, 124.

Ebd. 121. Vgl. hierzu auch Eilers, R., Loscht den Geist nicht aus, der Max Miillers
Artikel in den Werkblattern interpretiert als die ,,Philosophie eines christlichen Per-
sonalismus, wo die Person sich primidr im Werk zu sich vermittelt. Im Werk als
Objekt objektiviert sich das Subjekt und verduBert sich zugleich; erst in der Heim-
holung wird alles Objektive existenziell zu uns zuriickgebracht, und nun erst wird
aus dem Subjekt: Person.” (72).

152

168

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit bestdtigt Max Miiller nicht nur die von thm vorausgesetzte
anthropologische Differenz von Individuum und Person, die sich
durch sein ganzes (Evre zieht. Er attestiert seinem Werkgedanken
sowohl anthropologische als auch politische Relevanz. Die starke
Gemeinschaftsfundierung von "Person’, die sich in diesen friihen
Zeugnissen findet, scheint in seinem spdteren Werk nicht mehr in
dem MaB gegeben zu sein. Hier treten eher individuelle Aspckte der
Person und der Begriff der Freiheit in den Vordergrund.'

Dies bezeugt auch ein vierter Text, der Artikel Staat, den Max
Miiller fiir das Herderlexikon schrieb und ebenso in den Werkblit-
tern (1934) verdffentlichte.”* In diesem Artikel, in dem Max Miiller
nie den Begriff ‘Reich” verwendet, artikuliert er sein Verstindnis
von Staat als Stdndestaat. Die Idee des "Standes’ begriindet er dabei
im ,urchristlichen ordo-Gedanken, den Gedanken des an der
seinsmiéfigen Gliederung ablesbaren Narurrechts der Schopfung. nld3
Einen solchen christlichen und personalen Stindestaat grenzt Max
Miiller sowohl von einem totalitiren Staat ab, der alle Lebensgebie-
te primdr als Angelegenheiten des Staates betrachtet, als auch von
der Staatsauffassung des ‘Liberalismus’, die seiner Meinung nach
das gesellschaftliche Leben fiir staatsfrei oder staatsindifferent und
damit  fiir  ‘unpolitisch" im  weiteren  Sinne  erkldrt
(,,Nachtwﬁchterstaat”156) Nach Max Miillers Staatsverstindnis sind
die Stinde jene natiirlichen - nach dem personalen Beruf verschie-
denen - Lelsmngsgemelnschaﬁen, 7 die als gescllschafthche Gebil-
de durch ihren Beitrag fiir den Staat diesen ‘von unten her’ mit-
konstltuleren »ole sind keine Organe des Staates, sondern seine
Triger.”"™® Als solche leisten sie einen subsidiiren Beitrag zum
Gemeinwohl, wozu der Staat als ganzer nicht fihig ist.

3 Dies gilt auch trotz markanter Formulierungen wie: ,,Ein Mensch ist kein Mensch”

(Philosophische Anthropologie, 137). Vgl. zu Max Miillers Verstindnis von Person
auch: Vossenkuhl, W., Max Miiller, in: Christliche Philosophie im katholischen
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, hg. von E. Coreth u.a., Band 3: Modeme
Stromungen im 20. Jahrhundert, Graz 1990, 318-327.

Max Miiller duBert sich zu diesem Artikel aus der Retrospektive seiner Autobiogra-
phie: Auseinandersetzung als Versbhnung, 65ff.

So formuliert in einem "Riickblick” auf seine Zeit als Herausgeber der Werkblitter,
in: Werkblitter VII, 5/6 (1935), 296.

Miiller, M., Art. "Staat’, in: Werkblatter VII, 3 (1934) 128-141, 134.

Vgl. ebd. 135.

"** Ebd. 135.

155

156
157

169

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Im Stindestaat ist die echte Totalitdit und Universalitdt
der staatlichen Gemeinschaft verbunden mit der schépfe-
rischen Freiheit der Person und der Achtung vor den na-
tirlichen Ordnungen des den Staat tragenden und im
Staate sich vollendenden Volkes.”'”’

Solche Reflexionen iiber einen Stindestaat, mit denen er sein Ver-
stindnis von Staat als Wertgemeinschaft um den Aspekt der Lei-
stungsgemeinschaft erginzen wollte, finden sich an keiner anderen
Stelle im Werk Max Miillers.'® Entscheidendere und nachhaltige,
da auch das Spitwerk noch prigende, Bedeutung hat fiir ihn viel-
mehr der Gedanke des Staates als Werk.'

.In diesem Sinn ist ein Volk also Staat, sofern es eine
geistig willentliche Gemeinschaft auf das gemeinsame
Werk seiner volkhaften Wesensverwirklichung, semer
Selbstentfaltung und Selbstdurchsetzung hin bildet.”’

159

160

161

162

Ebd. 135. Vor dem Hintergrund von Max Miillers philosophischem Ansatz und den
bisher dargelegten Ausfiihrungen sollte klar geworden sein, daf8 sein Verstindnis
von “Totalitdt’ seine Wurzeln in aristotelischer Philosophie (,,Wer denkt, tut dies im
Horizont des Ganzen (...). Entweder man denkt alles oder man denkt iiberhaupt
nicht” vgl. Philosophische Anthropologie, 55) und in den theologischen Zentralbe-
griffen "Reich Gottes’ und "totus Christus” hat. Beriicksichtigt man dies nicht, kann
man leicht der Gefahr erliegen, Max Miiller eine ,diffuse Harmonisierung religids
verstandener Totalitit mit einer staatsphilosophisch konzipierten und politisch ge-
forderten Totalitit der NS-Bewegung” zu unterstellen oder ihm vorzuwerfen, er ha-
be mit dem Begriff "Totalitit” ,,mitunter wortspielerisch und zugleich geistig leicht
undiszipliniert gearbeitet” (vgl. Ott, H., Hans Filbinger 1933-1940. Studium und
Referendariat unter den Bedingungen des Dritten Reiches, in: Heck, B. (Hg.), Hans
Filbinger. Der 'Fall’ und die Fakten. Eine historische und politologische Analyse,
Mainz 1980, 22.25).

In “Auseinandersetzung als Verséhnung’ macht Max Miiller nochmals klar, daf} er
mit dem Gedanken an einen 'Stindestaat” die gruppenspezifische Leistung einzelner
(Berufs-)Gruppen und damit auch das Sozialprinzip der Subsidiaritit vor Augen
hatte. In persénlichen Gesprichen mit dem Herausgeber sowie mit W. Vossenkuhl
hat er sich diesbeziiglich dezidiert gegen das Verstindnis eines Stindestaates im
Sinne des osterreichischen Modells (Dollfuss) ausgesprochen. Zu den Unterschieden
zum dsterreichischen Stindestaat, vgl. Kluge, U., Der §sterreichische Stindestaat
1934-1938. Entstehen und Scheitern, Miinchen 1984.

»Ein Volk ist also Staat, sofern es als Leistungsgemeinschaft, Wertgemeinschaft und
Werkgemeinschaft existiert.” (Art. "Staat’, aa0. 129).

Ebd. 128.

170

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach dieser sehr priagnanten Formulierung hat das Volk in der
Verwirklichung seines Wesens (und) im gemeinsamen Werk jene
Macht, die es ihm (dem Volk) erlaubt, sich ohne Gewalt durchzu-
setzen. Vor dem Hintergrund der Tatsache, dal das Einzelwohl oft
dem Gemeinwohl vorgezogen wird, muf fiir Max Miiller der Staat
als Herrschaftsverband das Recht und die Macht haben, das Ge-
meinwohl evtl. mit Gewalt gegen Widerstinde durchzusetzen.

»Die Vereinigung von Recht und Macht zur Durchsetzung
eines gemeinsamen Werkes nennen wir Herrschaft. Das
Recht, das jeder wahren Herrschaft innewohnt, heifit Au-
toritat. Die Ausiibung des herrschaftlichen Wirkens auf
das Ziel des Gemeinwohls hin geschieht durch die Staats-
gewalt.”

Zur inneren Ordnung dieser Staatsgewalt verweist Max Miiller dar-
auf, daB diese in der Schopfungsordnung Gottes verwurzelt sei.'®
Verwurzelung bedeutet fiir Max Miiller in diesem Text jedoch nicht,
daB die gottliche Schopfungsordnung die Staatsgewalt begriindet.
Seine Letztbegriindung hat der Staat fiir Max Miiller hier nicht im
Volk, sondern in einem im Volk angelegten und gewachsenen
Staatsziel.

»Die Autoritit eines Staates und die mit ihr zusammen-
hingende Macht als ihr Mittel wird nicht von Menschen
und nicht vom Volk als faktischer Einheit verlichen. Der
Auftrag zur Herrschaft kann nur vom Staatsziel, der
Staatsidee, der Norm: dem Gemeinwohl und seinen Not-
wendigkeiten her erfolgen und sich allein vor Gott und
dem Gewissen verantworten. Die innere Kraft der Autori-
tit und ihre Wiirde liegt in keinem Akt der Ubertragung,
Ergreifung, Ubernahme oder Ausiibung. Sondern immer
und bestindig beauftragt das in einem jeden Volke ange-
legte Staatsziel, und das Gewachsensein vor diesem Auf-
trag I%sgt die Instanz einer jeden Staatsgewalt und Autori-
tat.”

Ebenso wie in seinem Spitwerk Macht und Gewalt versteht Max
Miiller hier Autoritit als eine innere Kraft und Wiirde, welche nicht

'} Ebd. 130.
'** Ebd. 131.
%% Ebd. 131.

171

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

libertragen oder verliechen werden kann. Nach dem Artikel “Staat’
riihrt die Autoritit des Staates von einer Idee her, die diese begriin-
det. Macht als innere Autoritit und Wiirde kommt beim Staat also
nicht unmittelbar vom Volk, sondern von dessen Idee und Ziel des
Staates, worin sich das Wesen des Volkes wiederum verwirklicht.
Der (fiir Max Miiller immer personal verstandene'“) Staat ist damit
nicht einfach eine Form der Selbstorganisation der Gesellschaft,
sondern eine eigenstindige politische Ordnungsmacht mit eigener
Autoritit. Die Moéglichkeit und Wirklichkeit eines solchen Staates
ist jedoch riickgebunden an eine Idee-Reprisentation im Staat und
durch den Staat und damit an eine Verbindung von Herrschaft und
Transzendenz. Ohne eine die bloBe Herrschaft transzendierende
Idee ist der Staat lediglich eine Form des Willens zur Macht, die
keine politische Einheit stiften kann. Aber selbst eine Identitét stif-
tende Idee kann zur Hohlform werden, weshalb der Gedanke einer
Idee-Reprisentaion im Staat (als Reich) ideologieanfillig ist;
schlieBlich bleibt offen, wer Ziel und Idee des Staates oder das We-
sen des Volkes, das sich im Staat verwirklichen soll, definiert. Max
Miiller wird zwar spiter (1972) diese Gefahr selbst formulieren;'®’
er bietet an dieser Stelle (1934) jedoch keine andere Kriteriologie
als den Verweis auf die Verantwortung vor Gott und das Gewissen.
Da sich mit diesem Verweis auch schon widerreligiose und gewis-
sensfeindliche Ziele und Interessen zu legitimieren versuchten, ist
der Rekurs auf Max Miillers bereits friith explizierte Anthropologie
wichtig, die solche ideologischen MiBlverstindnisse von vorneherein
ausschlieft. Vermutlich um der Zensur zu entgehen, veréffentlicht
er 1934 einen in meditativ-gebetshaftem Sprachgestus gehaltenen
Text, der fiir sein religioses Selbstverstdndnis bis zuletzt exemplari-
schen Charakter hatte.

' Ebd. 132.

'“" In "Erfahrung und Geschichte’ macht Max Miiller die Unterscheidung zwischen
Realpolitik und Idealpolitik. Wihrend er mit Realpolitik ein jenseits jeglicher Ideo-
logien angesiedeltes rein pragmatisches Verfahren in politischen Situationen meint,
ist Idealpolitik fir ihn der Versuch, im staatlichen Leben absolute Ideen durchzuset-
zen: die Idee der Gerechtigkeit, des Guten usw. Max Miiller erkennt in diesem Werk
auf dem Hintergrund seiner Erfahrungen mit dem Nationalsozialismus, dal} eine sol-
che Politik immer inhuman wird, da stets nur eine Idee verwirklicht wird, gleich-
glltig, was aus dem Menschen wird, getreu dem Motto: ,,Die Gerechtigkeit muf3
verwirklicht werden, auch wenn die Welt und der Mensch dabei zugrunde gehen.”
(Erfahrung und Geschichte, 180).

172

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Pilger sind wir auf dieser Erde, und mit dieser Pilger-
schaft ist uns ein irdisches Werk aufgetragen, von dem
uns niemand kann entbinden. Denn wir kénnen nicht auf
die Gnade pochen, die uns der Herr geschenkt hat in sei-
nem Sohn Jesus Christus. Denn sie erldsset uns nichts von
dieser Reise und ihrer Vollbringung, die da geschieht
nicht um unseret und unserer Rettung willen, die uns hin-
weghebt von dieser Erde, sondern um Gottes Ruhm und
Herrlichkeit willen, die sich verkiindet in uns: denn darum
geschieht es, daB wir Vergingliches schaffen mit unserer
letzen Kraft in der Gnade des Herrn. So sehr aber ist das
Sein vor allem Tun, daB wir, die wir Tuende sind nach
unseres innersten Wesens Bestimmung, nichts leisten
konnen als uns selbst, die wir doch schon geleistet sind
durch den Herrn, der uns schuf und erléste. Dall wir
nichts vollbringen konnen als die Verkiindigung der
Herrlichkeit dessen, der in seiner Herrlichkeit durch keine
Verkiindigung mehr gemehrt werden l<annh da er sich
selbst verkiindete in seinem Eingeborenen.”'®

Dieser Text beinhaltet zahlreiche Aspekte, die (im Zusammenhang
mit Max Miillers Anthropologie) bereits erdrtert wurden. So findet
sich hier jenes viatorische Verstindnis der Existenz, das Max Miiller
in seiner Philosophischen Anthropologie mit der Rede vom Sich-
aufgegeben-Sein des Menschen anzielt. Die innere Verpflichtung,
sich selbst, jedoch immer im gemeinsamen Werk, zu verwirklichen,
ist hier ebenso schon ausgesprochen, wie die onto-theologische
bzw. anthropologisch-(heils)geschichtliche Begriindung menschli-
chen Handelns, die Max Miillers Gesamtwerk durchzieht. Als
Grundlage fiir sein Verstindnis von Weltgestaltung und politischer
Philosophie formuliert Max Miiller damit einen christlichen Perso-
nalismus, der sein philosophisches Werk wie ein roter Faden
durchzieht.'

' Werkblatter 7 (1934/35) 97. Aufgrund seiner sowohl personlichen Bedeutung fiir
Max Miiller als auch der Programmatik wurde dieser Text bei der Beerdigung Max
Miillers am 25. Oktober 1994 vom Herausgeber am Grabe vorgetragen.

'* vgl. hierzu auch A. Schwan, der Max Millers Personalismus als seine
wfundamentalanthropologische Konstante und Substanz im geschichtlichen, auch im
politischen ‘Pluralismus ™(Pluralismus und Personalismus, in: Philosophisches
Jahrbuch 93 (1986), 318-325) bezeichnet. Vgl. dhnlich: Schwan, A., Existenzphilo-

173

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B) Das Werk Max Miillers nach 1945

Max Miillers christlicher Personalismus prigt sein gesamtes Denken
und bildet die Grundlage fiir seinen Politikbe%riff, wie er sich gera-
de in den Schriften nach 1945 niederschligt.” "’ Dabei muf voraus-
geschickt werden, daB er trotz seiner Griindungsmitgliedschaft und
Zugehorigkeit zu einer Partei keinen parteipolitisch verkiirzten und
verengten Begriff von Politik vertrat. Vielmehr ging er von der ari-
stotelischen Grundbedeutung aus, wonach jeder sittliche Selbstvoll-
zug eines Individuums, welches ja immer zugleich Mitglied einer
polis ist, ein "politisches’ Ereignis gemeinsamen Herstellens selbst-
zwecklichen Lebens darstellt.'”' Damit konvergiert auch die bereits
angedeutete anthropologische und die politische Dimension seines
Werkbegriffes:

»Das Leben des Menschen steht als Aufgabe vor uns und
in dieser Aufgegebenheit und ihrer Verwirklichung allein
ist der Mensch moglicher und wirklicher Mensch. In die-
ser Aufgegebenheit ist uns zugleich das die Gemeinschaft

sophie und Existentialismus, in: Ballestrem, K.v., und Ottmann, H. (Hgg.), Politi-
sche Philosophie des 20. Jahrhunderts, Minchen u.a. 1990, 211-242, hier 231.

Im Folgenden soll nicht mehr die Gedankenentwicklung Max Miillers diachron
nachgezeichnet, sondemn synchron dargestellt werden.

Zum aristotelischen Begriff von Politik und des Menschen als {wov mokitikov, vgl.
Pol. 1253 a2 f.; NE 1169 b 18ff. Met 1028 b 28; 1049 b 17 ff. Vor diesem Hinter-
grund kann Max Miiller in seinem Artikel "Staat” daher formulieren: ,,Es gibt keine
geistige und willentliche Handlung des Menschen, die fiir die Realisierung dieses
Gemeinwohls nicht irgendeine Bedeutung haben kénnte, und in diesem Sinne gibt
es im Leben eines Volkes iberhaupt nichts, was prinzi-
piell unpolitisch, staatsunbezogen wire und damit den
Staat nicht anginge.” (aa0., 134). Dies bedeutet fiir Max Miiller aber nicht,
dal} alle Lebensbereiche primdr Angelegenheiten des Staates sind, was er als
Htotalistischen Staat™ (ebd.) ebenso ablehnt wie eine ,liberale Staatsauf-
fassung”, die das gesellschaftliche Leben fiir ,staatsfrei oder staatsindifferent
(also iiberhaupt fiir ‘unpolitisch’ im weiteren Sinne) erklart” (ebd. 135) und als
.Nachtwichterstaat” (ebd. 134) kennzeichnet. Vgl. zum aristotelischen Politikbe-
griff auch: Erfahrung und Geschichte, 360: ,,Bei Aristoteles ist der anthropologisch-
soziologische Grundsatz, dafl der Mensch erst wirklich wird in seinen Werken, sich
durch diese und in diesen seine Wirklichkeit vermittelt, durch die Erga und in ihnen
seine Energeia hat; diese Werke, in denen er nur ist’, sind wiederum nur im Zusam-
menwirken der so vereinigten Menschen in der Gestalt der Stadt.” Vgl. auch: Erfah-
rung und Geschichte, 331.

170

17

174

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zusammenhaltende Werk aufgegeben; es ist der Kern aller
Einigung.” (Erfahrung und Geschichte, 328).

Max Miiller versucht, sein Verstindnis von Politik als gemeinsa-
mem Werk mit Hilfe aristotelischer Philosophie zu fundieren und
mit seiner personalen Anthropologie zu konfrontieren.'”” Damit
ordnet er Person und Politik einander neu zu und bestitigt nicht nur
seine Ausfiihrungen der Werkblétter der 30er Jahre, sondern bildet
zudem eine breitere Grundlage fiir sein Verstdndnis des Verhiltnis-
ses von Anthropologie, Ethik und Politik.

Auf dem Hintergrund seiner Ausfithrungen zur Aktualitidt des Tho-
mas von Aquin (1974), wonach die praktische Vernunft nicht Voll-
zugsorgan der Erkenntnisse der theoretischen Vernunft, sondern
prinzipiell eigenstdndig ist, kommt Max Miiller zu dem Ergebnis:

»Ethik und Politik sind keine Folgen der Metaphysik und
Theologie, sondern schlechthin nur sie selbst als Aktuali-
sierun%%n praktischer Vernunft und ihrer konkreten Reali-
titen.”

Zum Vergleich hierzu sei eine Stelle aus Erfahrung und Geschichte
angefiigt, bei der die Frage nach einer letzten Begriindung von Poli-
tik nicht so deutlich beantwortet wird:

»Politik bewegt sich nicht auf einem festen Grunde; sie
versucht dauernd, einen Grund zu legen, und ist darauf
angewiesen, (...) ihn selbst, also Wesen und Sein, zu be-
denken. Dies ist die Philosophie; alle Politik ist nach dem
eben Gesagten immer philosophisch, weil sie Sein und
Welt als Grundgedanken nicht einfach voraussetzt und
impliziert, sondern hineinnimmt.” (Erfahrung und Ge-
schichte, 324).

Wihrend Max Miiller in seinen Ausfithrungen von 1974 Politik
allein im Riickgang auf die praktische Vernunft zu begriinden ver-
suchte, findet sich in seinem 1971 erschienenen Hauptwerk noch
der unmittelbare Verweis auf metaphysische Bezugsgrofien. Diese
Spannung 16st sich, wenn das thomistische Verstindnis von prakti-

1 Vgl. zu dieser Einschidtzung auch: Schwan, A., Politische Philosophie im Denken

Heideggers, Opladen 1989, 14.
' Miiller, M., Sein und Geist, 242. Das Zitat entstammt einem Anhang, den Max
Miiller 1974 erstmals (bei der Gorres-Gesellschaft) der Offentlichkeit vortrug.

175

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher  (vernehmender) Vernunft in dessen engerem
(naturrechtlichen) und weiterem (schopfungs-theologischen) Kon-
text gesehen wird. Dann werden auch die ontologischen Priamissen
Max Miillers deutlich, dle auch Erfahrung und Geschichte expressis
verbis zugrunde liegen.'”* Der Verweis auf das Naturrecht ist an
dieser Stelle auch insofern gerechtfertigt, als Max Miiller selbst in
seinen losen Arbeitsnotizen darauf rekurriert. Dort kritisiert er zwar
zunichst die terminologische Paradoxalitit des Begriffes Natur-
recht, da es fiir ihn in der Natur kein Recht gibt und Recht immer
Geschichtsrecht ist (vgl. Macht und Gewalt). Er stellt den Gedanken
des Naturrechts jedoch auch in den engeren Zusammenhang von
Macht und Gewalt und kommt zu dem SchluB}, daB das Wesen des
Naturrechts seine Unbeliebigkeit ist, die ihren Grund nie in Gewalt
und Willkiir, sondern immer nur in Macht und Wirklichkeit fin-
det.'” Daher muB fiir ihn auch das Ziel der Politik ein Staat sein,
der sich ,als die Herrschaft der Gerechtigkeit mittels der Macht”
(Erfahrung und Geschichte, 326) darstellt. Aus diesem Grund sollte
sich ein Staat auch nicht auf seine Gewalt in der Herrschaftsaus-
ibung stiitzen und berufen, sondern die innere Zustimmung seiner
Glieder und damit wahre Autoritdt und Wiirde gewinnen (vgl. £r-
fahrung und Geschichte, 362). SchlieBlich sind die Menschen nicht
Instrumente des Staates; umgekehrt ist der Staat auch nicht Instru-
ment der Menschen, sondern deren gemeinsames Werk, in dem sie
sich als Personen ausdriicken (vgl. Erfahrung und Geschichte, 342).
Und da der Mensch verschiedene Werke in seinem Leben verwirk-
lichen kann - Max Miiller nennt u.a. das Werk der Freundschaft, der
Kunst, der Philosophie, der Religion”6 -, kann menschliche Ge-
meinschaft fiir Max Miiller nicht im Staat aufgehen, identisch mit
ihm sein. Gemeinschaft und Staat stehen fiir ihn vielmehr in einem
Spannungsverhiltnis, bei dem der Staat sich zwar immer aus Men-
schen zusammensetzt, die eine Gemeinschaft bilden. Dabei ist jeder
einzelne Mensch per definitionem immer als Teil der Gemeinschaft
(Gesellschaft) zugleich Teil eines Staates. Die Gesellschaft geht
aber nicht im Staat auf, sondern bildet nur dessen conditio, aller-
dings mit dem entscheidenden Index des sine qua non. Erst diese
Differenzierung zwischen Gemeinschaft (Gesellschaft) und Staat als

" vgl. hierzu die programmatischen Ausfihrungen im Kapitel: ,Die Wahrheit der

Metaphysik und der Geschichte” (Erfahrung und Geschichte, 17-77).
'"* vgl. shnlich Erfahrung und Geschichte, 349.
'" Vgl. u.a. Erfahrung und Geschichte, 111.

176

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

typische Leistung neuzeitlichen Rationalismus kann Freiheit garan-
tieren. Eine totalitire Staatsideologie dagegen nimmt den einzelnen
fiir sich génzlich in Pﬂlcht und hebt den privaten Charakter indivi-
dueller Existenz auf.'”’ Nach Max Miillers Phllosophlc der Frei-
heit” - so der programmatische Teil-Untertitel seines Hauptwerkes
Erfahrung und Geschichte - hat der Staat dagegen die dienende
Funktion fiir das (einzige) Ziel der Politik, daB der Mensch perso-
nal, d.h. fiir ihn in Freiheit, leben kann:

»Z1el der Politik ist: Herstellung, Verwirklichung oder das
Waltenlassen der Freiheit.” (Erfahrung und Geschichte,
326).

Mit Freiheit ist hier aber nicht auf ein rein individualistisches Frei-
sein von jeglicher Bindung und Verantwortung gegeniiber dem
Gemeinwohl abgezielt, das einen Konflikt mit iiberindividuellen
staatlichen Interessen fiir sich entscheidet. Vielmehr kommt fiir Max
Miiller gemaB dem aristotelischen Grundsatz, dal das Ganze vor
den Teilen ist,'”® dem iibergeordneten Interesse des Staates der Vor-
rang vor dem individuellen Einzelinteresse zu.

~Person ist dann Verzicht auf unendliche Moglichkeiten
zugunsten einer hoheren Wirklichkeit, in der Entschei-
dung zur Gestalt eines begrenzten geschichtlichen Werkes
wichst dem Indiviuum als Person iibereinzelne Bedeu-
tung und Wiirde zu.* (Sein und Geist, 244 Anm.).

Nicht die Verwirklichung aller individuellen Madoglichkeiten, son-
dern allein die Verwirklichung der konkret nichsten, unbeliebigen,
realen Moglichkeit hat fiir Max Miiller die das menschliche Handeln
regelnde Kraft im Hinblick auf das in Freiheit herzustellende Werk,
gerade das Werk des Staates.

Zum Gedanken des Staates bzw. der Politik als Werk sei abschlie-

Bend darauf hingewiesen, da3 dieser Gedanke Max Miiller mit sei-
nem Lehrer Heidegger verbindet, der Politik als Ins-Werk-Setzen

' vgl. zu diesem Grundgedanken politischer Philosophie auch Bockenforde, E.-W.,

Die verfassungstheoretische Unterscheidung von Staat und Gesellschaft als Bedin-
gung der individuellen Freiheit, in: Rheinisch-Westfilische Akademie der Wissen-
schaften, Vortrage, Opladen 1973.

1 Vgl. Pol. 125 a 20. Vgl. Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 230.

177

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und die Reprdsentation der Wahrheit im Werk verstand.'” In der
Bestimmung des Verhiltnisses Einzelner - Allgemeines (Staat)
kommt Max Miiller jedoch zu einem dhnlichen Ergebnis wie Hegel,
der - mutatis mutandis - den individuell Einzelnen im Allgemeinen
aufgehoben sah.'®

Von Hegel behaupet Max Miiller auch, daB dieser das Verhiltnis
von Macht und Gewalt vielleicht am schirfsten in der modernen
Philosophie gesehen hat:

»Gewalt: Sagen wir einmal, jener Konservative, der ein
Reaktiondr ist, will mit Gewalt das, was jetzt ist, (...) be-
haupten. (...) [D]ie reaktiondre Gewalt (...) ist blofe Ge-
walt, (...) die nicht von der Macht erméchtigt wird (...).
[Sie] will eine Gestalt festhalten, die keine (...) mehr ist.
(...) Eine jede Restauration, ein jeder blofer Konservatis-
mus ist zum Untergang verurteilt. (...) Die Grundstim-
mung, in der Reaktion sich hilt, muB Resignation sein.”'

Gegeniiber dieser reaktiondren Form von Konservativismus reflek-
tiert Max Miiller auf dessen geschichtliche Form. Denn fiir Max
Miiller, der sich selbst als Konservativer verstand, ist der Konserva-
tivismus ,,entweder historisch oder gar nicht vorhanden.”'®? Will er
nostalgisch das Vergangene halten, braucht er Gewalt und ist reak-

'" wgl. hierzu insbesonders Heideggers Aufsatz ‘Der Ursprung des Kunstwerkes
(1935/36), in: Holzwege (1935-1946) (= GA, 5), hg. von F.W.v.Herrmann, Frank-
furt/M. 1978, 1-74. Hier wird anhand des Beispiels des Bild- und Bauwerkes eine
Wesensanalyse des Werkes gegeben. Neben den Werken der Kunst werden jedoch
auch die Werke der Dichtung, der Philosophie, der Religion und der Politik mitge-
nannt (vgl. 50). ,,.Die Unverborgenheit geschieht nur, indem sie erwirkt wird durch
das Werk: das Werk des Wortes als Dichtung, das Werk des Steins in Tempel und
Standbild, das Werk des Wortes als Denken, das Werk der mohig als der all dies
griindenden und bewahrenden Stitte der Geschichte.” (Einfiihrung in die Metaphy-
sik, Tiibingen 3]966, 146). Vgl. hierzu auch die informative Studie von A. Schwan,
Politische Philosophie im Denken Heideggers, 9-27.

»DaB mein Wille dem Begriff gemil gesetzt sei - seine Subjektivitit aufgehoben sei
(...) - daB ich - denkend - d.i. als Allgemeines - das Allgemeine will - und dieses
Wollen des Allgemeinen bin.” (Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philosophie des
Rechts § 140, Werke, Band 7 (Ed. Hoffmeister), Hamburg ®1952, 265fT.).

Miiller, M., Vorlesung Wintersemester 1986/87 (Was ist der Mensch), 13.24. Vgl.
auch Ritter, J., Hegel und die franzésische Revolution, Frankfurt/M. 1965.

Miller, M., Sozialismus, Liberalismus, Konservativismus, 55.

180

181

182

178

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiondr. Das politische Erfordernis der Geschichte ist es daher,

nachste Wirklichkeit zu erreichen:

»es handelt sich also nicht um das Gestern, das mit Ge-
walt festgehalten werden soll, und nicht um das Uber-
Ubermorgen, das mit Gewalt herbeigezerrt werden soll.
Konservative Haltung ist gegen Gewalt, aber fiir die
Macht. Die Macht hat das nidchst bessere Moghche das
als das ‘Morgen’ das ‘Heute’ bereits hineinsteht.”

die

Um dieses politisch entscheidende "Morgen” bereits im "Heute” zu
erkennen, benétigt die Politik fiir Max Miiller weniger Kalkiil oder
Wissenschaft, sondern die Phantasie als produktive Einbildungs-
kraft. Ein phantasievoller Konservativismus kennt somit das not-
wendige Anderswerden als Fortschreiten, ohne sich der Utopie des
Fortschritts prn‘::iszugeben.134

Wihrend ein reaktionirer Konservativismus mit Gewalt das Gestern
festzuhalten versucht, hat fiir Max Miiller die genuine, und das heif}t
fiir ihn die geschichtlich-reflektierte, Form von Konservativismus
ein positives Verhiltnis zu Macht.

»Macht ist Kénnen, Koénnen bedeutet, dem Anspruch und
Auftrag der Geschichte zu geniigen. Gewalt dagegen ist
die Kraft beliebiger Durchsetzung. Gewalt bindet sich nur
an das, was sie angeblich erreichen kann, Macht aber an
das, was sie erreichen soll. Insofern ist alle Macht ethisch.
Jede Gewalt aber verstoBt gegen das eigentliche Ethos.
‘Macht ist bose” hat Jakob Burckhardt gesagt, aber das
stimmt nicht. Nur Gewalt ist bose. Aber Macht ist be-
standig versucht, zu blofer Gewalt zu entarten, wie alles
das, zu dem uns die Tore gedffnet sind, Tore zu kénnen in
eine vollere Wirklichkeit, aber auch zu einer schreckli-
chen Zukunft. Der Konservative weill, daB der Mensch
ein endlicher Mensch ist, daB er sich einiiben muB in ein
besseres Menschtum und absehen muf von der Utopie,
einen ‘neuen Menschen’ schlechthin zu schaffen. Diese
Einiibung heiBt griechisch askesis. Zu einer wirklich kon-
servativen Philosophie iiber die Menschen eines Staates

182

Ebd. 52.

'8 vgl. ebd. 56fT.

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T

179


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Personen gseh'cirt deshalb untrennbar der Grundbegriff
der Askese.”!

Nachdem Max Miiller bisher stets die positive Bedeutung des nega-
tiv konnotierten Begriffes ‘Macht’ im Gegeniiber von 'Gewalt’
hervorgehoben hat, zeigt er im Zusammenhang mit dem Konserva-
tivismus, daB "Macht’ durchaus eine Neigung hat, zu Gewalt zu
pervertieren und dadurch ihren eigentlichen Charakter zu verlieren.
Damit ist Macht ebensowenig grenzenlos, wie es die Autoritit ist,
die fiir Max Miiller eine Form von Macht darstellt.

Und damit schlieBt sich auch der Spannungsbogen und fiihrt zuriick
zum Ausgangspunkt von Max Miillers Reflexionen. Denn nach Max
Miillers zeitkritischer Diagnose konnen ebensowenig Parteien ihre
Macht mit allen Mitteln (gewaltsam) verteidigen, wie ein Staat seine
Autoritdt und innere Macht nicht gewaltsam ertrotzen kann. Seine
Macht riihrt vielmehr auch aus seinem Ansehen, das er von freien
Personen nicht einzufordern vermag. Damit lebt der Staat stets von
Voraussetzungen (Macht), die er nicht erzwingen kann (Gewalt).

"85 Ebd. 59f. Zur These von Jakob Burckhardt, vgl. sein Buch: Kultur und Macht,
herausgegeben und mit einer Einleitung versehen von M. Freund, Potsdam 1934.
Der Herausgeber verweist in seiner Einleitung darauf, daB hier der Kulturpessimis-
mus Schopenhauers und Spenglers Burckhardt beeinflufit habe (vgl. ebd. 13f.).

180

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. SchluBbemerkung

Der Ausgangspunkt der Uberlegungen Max Miillers war die Ver-
hiltnisbestimmung von Méglichkeit und Wirklichkeit, von actus
und potentia, von d0vouig und évépyera. Dabei zeigte sich, daB} die
Begriffe nicht einander ausschlieBende Widerspriiche darstellen,
sondern als Gegensitze stets aufeinander verwiesen sind. Wirklich-
keit braucht Moéglichkeit, um wirklich sein und werden zu kénnen,
Moéglichkeit braucht Wirklichkeit, um nicht absolute Mdglichkeit
bleiben zu miissen. Die Moglichkeit (80vapig) als Anfang und
Ereignis des Beginns vereint als Macht das Ganze in sich. Die
Wirklichkeit (évépyeia) als die Vernichtung und Verwirklichung
der Moglichkeit endet im Werk (€pyov). Die Macht als Ereignis der
Sichtbarkeit des sinnverbiirgenden Ganzen manifestiert sich jedoch
erst im Zusammenfall von Ganzem und Einzelnem im geschichtli-
chen Ereignis und geschieht allein im xopog als dem rechten Au-
genblick. Der xaupég als Zentralbegriff von Max Miillers Ontologie
der Geschichte (Metahistorik) beschreibt damit die Mitte zwischen
der anwesenden Allméglichkeit und der abwesenden totalen Wirk-
lichkeit. Wirkliche (wahre) Wirklichkeit 151 daher die Einkehr in
diese Mitte, ein Gang auf diese Mitte zu."®® Dieser Gang ist nicht
mit entwicklungslogischem Denken zu verstehen, sondern bedeutet
fiir Max Miiller den Vollzug der Freiheit als Geschichte. Im xopog
als der Mitte der Geschichte geschieht schlieBlich das, was Max
Miiller mit dem Neologismus Symbolos bezeichnet, ein "Ineinsfall’
oder die Communio (vgl. Erfahrung und Geschichte, 592). Hier
ereignet sich die Mitte von Moglichkeit und Wirklichkeit als sym-
bolische Realitdt, die sich nicht halten 1d8t, sondern als Durchgang
verstanden werden muf}. Diese symbolische Realitit, die schlieflich
mehr ist als jede bloBe Faktizitat (vgl. Auseinandersetzung als Ver-
s6hnung, 76), meint Macht und Gewalt mit der Macht als realer
Moglrchkelt Die potentia realis als ein dem Denken zugemutetes
Paradox einer Ontologie des Schon-aber-noch- nicht'®’ ist schlieB-
lich auch jener Anfang als Prolog, der das Ganze vorweg in sich
enthdlt. Ihm kommt fiir Max Miiller in ausgezeichneter Weise das

186

187

Vgl. hierzu nochmals Vossenkuhl, W., Max Miiller, 323ff.
Vgl. Ruiz-Pesce, R. E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik des unreinen
Denkens, 150.

181

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘ist” zu, um das es der Ontologie geht. Allein von dieser realen
Moglichkeit geht nach Max Miiller auch ein unbedingter Anspruch
an uns aus, den wir in einem historischen Impcrativ' % vernehmen.
Diesem historischen Imperativ als Macht - und nicht der normativen
Gewalt des Faktischen - ist unser Handeln verpflichtet. Dies ver-
langt eine Rechtfertigung des Handelns im permanenten Rekurs auf
die reale Moglichkeit, die fiir Max Miiller als einzige Macht unser
Handeln bindet. Seine Betrachtungen zu dbvopig und évépyera
sind damit Ausfithrungen zu einer Ethik, die stets auf dem Hinter-
grund groBerer Zusammenhinge, fiir ihn der Polis, gesehen werden
missen.

SchlieBlich verstand Max Miiller seine Reflexionen zu Macht und
Gewalt als Prolegomena zu einer politischen Philosophie. Sie soll-
ten kein Reflex auf aktuelle Geschehnisse oder tagespolitische Er-
eignisse sein, sondern Uberlegungen grundlegender Art darstellen;
grundlegend insofern, als er damit Politik philosophisch zu begriin-
den versuchte. Im Grunde genommen gehorte fiir Max Miiller zur
Politik unabdingbar die Philosophie, die er in ihrer eigentlichen
Form stets als Metaphysik verstand. Metaphysik aber implizierte fiir
ihn die Vorstellung des Absoluten und Unbedingten, unter dessen
Anspruch sittliches und damit auch politisches Handeln geschieht.
Dies wiederum bedeutet, daB auch Politik auf ihren letzten Sinn und
unbedingten Grund reflektieren muB, will sie nicht volliger Belie-
bigkeit verfallen. Aber nicht nur in diesem Sinn hat Max Miiller
politische Philosophie betrieben. Er hat seine philosophische Termi-
nologie auf staatsrechtliche Gedanken iibertragen und damit umbe-
setzt und, was entscheidend ist, er hat seine philosophischen Uber-
zeugungen der Beurteilung politischer Ordnungsformen und dem
politisch-gesellschaftlichen Geschehen zu Grunde gelegt, so dal}
man mit Fug und Recht sagen kann, Max Miillers Weltsicht war
zutiefst politisch,

Seine tiefsten Antriebe aber zu seinem Denken und damit auch zu
seinem wissenschaftlichen Werk haben ihren letzten Grund in einer
geschichtlichen und vor allem in einer theologischen Deutung von
Mensch und Welt, die fiir ihn nicht nur theoretische Uberzeugung
war, sondern zutiefst existentielle Bedeutung hatte. Dies darf nun
nicht dahingehend mifiverstanden werden, dal es Max Miillers al-

'¥ vgl. Miiller Max, Philosophische Anthropologie, 112.

182

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leiniger Impetus war, seinen (katholischen) Glauben philosophisch
zu untermauern. Vielmehr miissen bei ihm beide Ebenen der Refle-
xion und Argumentation vorausgesetzt werden, die nicht selten
ineinander ibergehen: einerseits bewegt er sich auf dem Boden
profaner Wissenschaft und Philosophie und argumentiert innerhalb
deren Erkenntnishorizont; andererseits tauchen an den entscheiden-
den Stellen immer wieder religiose und theologische Deutungskate-
gorien auf, die er nicht verschliisselt (verbal oder integral) zu ver-
mitteln versucht, sondern explizit thematisiert. Damit kommt er
seinem personlichen Anspruch nach, vor der Vernunft verantwortete
Rechenschaft iiber seinen Glauben zu geben. Seine Philosophie ist
dadurch in nicht geringem MaBe theologisch orientiert.

Mit seinem Spitwerk Macht und Gewalt gibt uns Max Miiller
schlieBlich den Schliissel in die Hand fiir eine Auslegung seiner
Philosophie als theologisch fundierter politischer Philosophie. Mit
dieser interpretatorischen Note ist zwar die Gefahr verbunden, sich
vieles zu verschlieBen, sie bietet aber gerade die Moglichkeit, We-
sentliches an seinem Werk neu zu erschliefen. Diese Moglichkeit
liegt in seinem Werk und sollte neu beleuchtet werden; schlieBlich
ist sein philosophisches Erbe auch Auftrag.

183

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS

I. Primdrliteratur

1. Veroffentlichte Werke Max Miillers

Art.: Autoritit (zus. mit L. Honnefelder), in: LThK’, Band I, Frei-
burg/Miinchen 1993, 1298f.

Art. Staat, in: Werkblatter 7 (1934), 128-140.

Art. Wert, I. Wert und Sein, in: Staatslexikon, Band 8 (°1963), 596-
601 (zusammen mit Alois Halder).

Auseinandersetzung als Versdhnung. [TéAepog kai eipnvi. Ein
Gesprich iiber ein Leben mit der Philosophie, hg. v. Wilhelm
Vossenkuhl, Berlin 1994.

Bemerkungen iiber Liberalismus und Antiliberalismus, in: Werk-
blitter 7 (1934), 111-127.

Charakter und Toleranz, in: Hirschberg 18 (1965), 30-33.

Das Reich als unsere Aufgabe. Ein Brief iiber unsere Stellung in der
heutigen politischen Situation, in: Werkblitter 6 (1933), 23-31.

Das Wesen der neudeutschen Bewegung, in: Neudeutschland A lte-
renbund: Bund - Beruf - Reich. Die Vortrige von Neudeutsch-
land Alterenbund in Limburg a. d. Lahn (1932), hg. v. Hans
Puhl. - Frankfurt/M. 1933, 60-79.

Der Kompromif. Oder: Vom Unsinn und Sinn menschlichen Le-
bens, Freiburg 1980.

Ein Riickblick, in: Werkblitter VII, 5/6 (1935) 297.

Erfahrung und Geschichte, Grundziige einer Philosophie der Frei-
heit als transzendentaler Erfahrung, Freiburg 1971.

184

12:21:33. A - [ T—


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Existenzphilosophie. Von der Metaphysik zur Metahistorik, hg. von
Alois Halder, Freiburg *1985.

Gedanken tiber ‘'Macht und Gewalt’, in: Bossle, L. (Hg.), Deutsch-
land als Kulturstaat (= FS fiir Hans Filbinger), Paderborn 1993.

Heideggers philosophische Entwicklung der letzten Jahre. Ein Brief
Max Miillers aus dem Jahr 1947, hg. von Anton Bésl, in: Philo-
sophisches Jahrbuch 105 (1998) 363-370.

Macht und Gewalt. Ein Versuch tiber "Herkunft und Zukunft in der
"Frommigkeit des Denkens’ im Hinblick auf Martin Heidegger’,
in: Gander, H.-H. (Hg.) Europa und die Philosophie (Martin-
Heidegger-Gesellschaft - Schriftenreihe, Band 2), Frankfurt/M.
1993, 225-244.

Philosophische Anthropologie, mit einem Beitrag "Zur gegenwirti-
gen Anthropologie’, hg. v. Wilhelm Vossenkuhl, Freiburg 1974.

Sein und Geist. Systematische Untersuchungen iiber Grundproblem
und Aufbau mittelalterlicher Ontologie (= Habil.), 2. Auflage,
erweitert um den Beitrag ‘Die Aktualitdt des Thomas von
Aquin’, Freiburg/Miinchen 1981.

Sozialismus, Liberalismus, Konservativismus - Welche Ordnung
gewihrleistet die Freiheit?, in: Studienzentrum Weikersheim
e.V. (Hg.), Die Freiheit, die sie meinen ... 200 Jahre Franzosi-
sche Revolution oder das Befreiende des Christseins, Mainz
1989, 48-60.

Symbolos. Versuch einer genetisch-obiectiven Selbstdarstellung
und Ortsbestimmung, Miinchen 1967.

Uber Grundbegriffe philosophischer Wertlehre. Logische Studien
iiber WertbewuBtsein und Wertgegenstindlichkeit (= Diss.),
Freiburg 1932.

185

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Unverdéffentlichte Vorlesungen Max Miillers

Transzendentale Logik und Erkenntnislehre (Vorlesung Winterse-
mester 1959/60).

Klassische und modermne Metaphysik (Vorlesung Wintersemester
1960/61).

Epochen der abendldandischen Denkgeschichte (Vorlesung Winter-
semester 1961/62).

Grundfragen der Metaphysik (Vorlesung Sommersemester 1963).
Einfiihrung in die Philosophie (Vorlesung Wintersemester 1963/64).

Augustinus und Thomas von Aquin (Vorlesung Wintersemester
1964/65)

Mensch und Gemeinschaft (Vorlesung Sommersemester 1965).

Klassische und moderne Metaphysik (Vorlesung Wintersemester
1965/66).

Geschichtliche Grundgestalten abendldndischer Metaphysik
(Vorlesung Wintersemester 1966/67).

Was ist der Mensch? (Vorlesung Wintersemester 1986/87).

II. Sekundirliteratur

Aristoteles, Opera, hg. von J. Becker (Nachdruck), Berlin 1960.
Augustinus, Confessiones (CSEL XXXIII).

Beierwaltes, W., EEaigveg, oder: Die Paradoxie des Augenblicks,
in: Philosophisches Jahrbuch 74 (1966/67), 271-283.

Beierwaltes, W, lux intelligibilis, Untersuchung zur Lichtmetaphy-
sik der Griechen (= Diss.), Miinchen 1957.

Berti, E., Der Begriff der Wirklichkeit in der Metaphysik des Aristo-
teles (® 6-9 u.a.), in: Rapp, C., Metaphysik. Die Substanzbiicher
(Z, H, ©), Berlin 1996, 289-319.

Béckenforde, E.-W ., Die verfassungstheoretische Unterscheidung
von Staat und Gesellschaft als Bedingung der individuellen Frei-

186

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit, in: Rheinisch-Westfilische Akademie der Wissenschaften,
Vortridge, Opladen 1973.

Boethius, De Consolatione Philosophiae, in: Boetii opera omnia, ed.
J.-P. Migne, Paris 1882.

Brocker, W., Aristoteles, Frankfurt 1935.
Buber, M., Werke, Miinchen/Heidelberg 1964.

Burckhardt, J., Kultur und Macht, hg. und mit einer Einleitung ver-
sehen von M. Freund, Potsdam 1934.

Casper, B., Analogie. Ein Hinweis auf die Maglichkeit, sie histo-
risch zu denken, in: Mosis, R., und Ruppert, L. (Hgg.), Der Weg
zum Menschen. Zur philosophischen und theologischen Anthro-
pologie (= FS fiir Alfons Deissler), Freiburg u.a. 1989, 219-233.

Casper, B., Martin Heidegger und die Theologische Fakultit Frei-
burg 1909-1923, in: Freiburger Didzesan-Archiv, Zeitschrift des
Kirchengeschichtlichen Vereins fiir Geschichte, christliche
Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbistums Freiburg
mit Beriicksichtigung der angrenzenden Bistiimer, 100 (1980):
Kirche am Oberrhein (= FS fiir Wolfgang Miiller), 541ff.

Diels, H. und Kranz, W. (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker,
Ziirich/Berlin ''1964.

Droysen, J.G., Historik, Vorlesungen {iber Enzyklopéidie und Me-
thodologie der Geschichte, hg. von Hiibner, R., Olden-
burg/Miinchen °1971.

Eilers, R., Art.: Bund Neudeutschland, in: LThK’®, Band II, 793.

Eilers, R., (Hg.), Loscht den Geist nicht aus. Der Bund Neudeutsch-
land im Dritten Reich - Erlebnisberichte, Mainz 1985.

Gadamer, H.-G., Wahrheit u. Methode, Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik, Tiibingen *1975.

Gehlen, A., Der Mensch, Bonn 71962.

Gilson, E., L™ étre et 1" essence, Paris 1948.

Goethe, J.W.v., Simtliche Werke, Frankfurt/M. 1993.
Guardini, R., Das Ende der Neuzeit, Basel 1950.
Guardini, R., Die Lebensalter, Wiirzburg “1957.

Guardini, R., Freiheit Gnade Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung
des Daseins, Miinchen *1956.

187

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Guardini, R., Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins. Eine Inter-
pretation der Duineser Elegien, Miinchen 1953.

Guzzoni, U., Werden zu sich. Eine Untersuchung zu Hegels
"Wissenschaft der Logik” (= Diss.), Freiburg/Miinchen 1963.

Hartmann, N., Méglichkeit und Wirklichkeit, Meisenheim ?1948.

Hegel, G.W.F., Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke,
Band 7, (Ed. Hoffmeister), Hamburg °1952.

Hegel, G.W.F., Samtliche Werke, Band 2: Phinomenologie des
Geistes (Ed. Glockner), Stuttgart-Bad Canstatt ‘1964.

Heidegger, M., Aristoteles, Metaphysik © 1-3. Von Wesen und
Wirklichkeit der Kraft (Vorlesung Sommersemester 1931) (=
GA 33), hg. von H. Hiini, Frankfurt/M. 1981.

Heidegger, M, Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis) (= GA 65),
hg. von F.-W.v. Herrmann, Frankfurt/M. 1989,

Heidegger, M., Der Ursprung des Kunstwerkes (1935/36), in:
Holzwege (1935-1946) (= GA 5), hg. von F.W.v.Herrmann,
Frankfurt/M. 1978, 1-74.

Heidegger, M., Die Technik und die Kehre, Pfullingen, 1962.

Heidegger, M., Einfiihrung in die Metaphysik, Tiibingen *1966.

Heidegger, M., Phinomenologie des religiosen Lebens (= GA 60),
hg. von C.Strube, Frankfurt/M. 1996.

Heidegger, M., Grundprobleme der Phinomenologie, (Vorlesung
Sommersemester 1927) (= GA 24), hg. von F.W.v.Herrmann,
Frankfurt/M. 1975.

Heidegger, M., Holderlins Hymne "Andenken’ (Vorlesung Winter-
semester 1941/42) (= GA 52), hg. von C. Ochwadt, Frankfurt/M.
1982.

Heidegger, M., Identitdt und Differenz, Pfullingen 1957.

Heidegger, M., La remontée au fondement de la métaphysique, in:
ders., Was ist Metaphysik, Bonn ?1943.

Heidegger, M., Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Aus-
gang von Leibniz (Vorlesung Sommersemester 1928) (= GA
26), hg. von K. Held, Frankfurt/M. 1978.

Heidegger, M., Nietzsche, 2 Binde, Pfullingen 1961.

188

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heidegger, M., Nur noch ein Gott kann uns retten, Spiegel-
Gesprich mit Martin Heidegger am 23. September 1966, in: Der
Spiegel, 31.05.1976, 193-219.

Heidegger, M., Phinomenologie und Theologie, Frankfurt/M. 1970.
Heidegger, M., Sein und Zeit, Tiibingen '*1979.

Heidegger, M., Uber den Humanismus, Frankfurt/M. °1991.
Heidegger, M., Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959.

Heidegger, M., Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung
in die Philosophie (Vorlesung Sommersemester 1930) (= GA
31), hg. von H. Tietjen, Frankfurt/M. 1982.

Heidegger, M., Vom Wesen der Wahrheit, Pfullingen 1943.
Heidegger, M., Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 1954.
Heidegger, M., Was ist Metaphysik, Bonn 1929.
Heidegger, M., Zur Sache des Denkens, Tiibingen 1969.

Hofmannsthal, H.v., Der Rosenkavalier, Komddie fiir Musik, in:
Hoffmann, D.O. und Schuh, W. (Hg.), Hofmannsthal, H.v.,
Samtliche Werke, Band XXIII, Operndichtungen 1, Frankfurt/M.
1986.

Hélderlin, F., Simtliche Werke, hg. von F. Beissner, Stuttgart 1965.

Husserl, E., Gesammelte Schriften, hg. von E. Stroker, Hamburg
1992,

Jager, W., Aristoteles. Grundlegung einer Geschichte seiner Ent-
wicklung, Dublin/Ziirich *1967.

Jaspers, K., Der philosophische Glaube, Miinchen 1954,
Jaspers, K., Vernunft und Existenz, Groningen 1935.

Kant, I., Gesammelte Werke, hg. von der Koniglich-Preufischen
Akademie zu Berlin 1910ff. (Nachdruck).

Kierkegaard, S., Samtliche Werke, hg. von E. Hirsch, Diisseldorf
1954ff.

Kues, N.v., Vom Konnen-Sein, vom Gipfel der Betrachtung (De
possest), in: Schriften des Nikolaus von Cues (hg. von E. Boh-
nenstaedt), Heft 9, Leipzig 1947.

Lessing, G.E., Die Erziehung des Menschengeschlechts, in: Gop-
fert, H.G. (Hg.), Werke, Miinchen 1979 (Lizenzausgabe 1996).

Lowith, K., Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Die theologischen
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie, Mainz "1979.

189

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Luther, M., Von der Kraft des Wortes, hg. v. G. Stenzel, Giitersloh
1960.

Maier, H., Revolution und Kirche. Zur Friihgeschichte der christli-
chen Demokratie, Miinchen 1973.

Marcel, G., Der Mensch als Problem, Frankfurt 1956.

Marcel, G., Werkauswahl, hg. von Grotzer, P. und Foelz, S., Pader-
born u.a. 1992.

Marcuse, H., Repressive Toleranz, in: Wolff, R.P., Moore, B.,
Marcuse, H. (Hg.), Kritik der reinen Toleranz, Frankfurt/M.
1967, 91-128.

Marx, K., Nationalokonomie und Philosophie, in: Landshut, S.
(Hg.), Karl Marx, Die Friihschriften, Stuttgart 1964.

Nietzsche, F., Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15
Binden, hg. von Colli, G. und Montinari, M., Berlin/New Y ork
1980.

Ott, H., Hans Filbinger 1933-1940. Studium und Referendariat unter
den Bedingungen des Dritten Reiches, in: Heck, B. (Hg.), Hans
Filbinger. Der ‘Fall’ und die Fakten. Eine historische und polito-
logische Analyse, Mainz 1980, 13-46.

Otto, M.C.A., Der Ort. Phanomenologische Variationen, Frei-
burg/Miinchen 1992.

Pascal, B., Memorial, in: Chevalier, J. (ed.), Evres compleétes, Paris
1954.

Patzig, G., Theologie und Ontologie in der "Metaphysik” des Aristo-
teles, in: Kantstudien 52 (1960), 185-205.

Platon, Werke, hg. von Eigler, G., Darmstadt 1977.

Rahner, K., Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis
bei Thomas von Aquin (= Diss.), Innsbruck '1939.

Rilke, R.M., Duineser Elegien, in: Rilke, R.M., Ausgewihlte Wer-
ke, Leipzig o.J.

Ritter, J., Hegel und die franzgsische Revolution, Frankfurt/M.
1965.

Rombach, H., Ursprung und Wesen der Frage, in: Symposion. Jahr-
buch fiir Philosophie, Band 3, Freiburg 1953, 135-236.

Ruiz-Pesce, R. E., Metaphysik als Metahistorik oder Hermeneutik
des unreinen Denkens. Die Philosophie Max Miillers, Frei-
burg/Miinchen 1987.

190

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sartre, J.-P., Das Sein und das Nichts, Hamburg 1962.
Scheler, M., Philosophische Weltanschauung, Bonn 1929.
Schmitt, C., Der Begriff des Politischen, Berlin 1932

Schneider, R., Winter in Wien, Aus meinen Notizbiichern 1957/58,
Freiburg u.a. ?1978.

Schwan, A., Existenzphilosophie und Existentialismus, in: Ballest-
rem, K.v., und Ottmann, H. (Hgg.), Politische Philosophie des
20. Jahrhunderts, Miinchen u.a. 1990, 211-242.

Schwan, A., Pluralismus und Personalismus, in: Philosophisches
Jahrbuch 93 (1986), 318-325.

Schwan, A., Politische Philosophie im Denken Heideggers, Opladen
?1989.

Schweitzer, A., Gesammelte Werke in fiinf Binden, hg. von Grabs,
R., Miinchen 1974.

Seel, G., Die Bedeutung des Begriffspaares ‘Dynamis-Ener-geia’
fiir die Aristotelische Giiterlehre. Zu Met. IX, 9, 1051 a 4-15, in:
Archiv fiir Geschichte der Philosophie 60 (1978), 27-58.

Siewerth, G., Das Schicksal der Metaphysik von Thomas zu Hei-
degger, Einsiedeln 1959.

Siewert, G., Gesammelte Werke, hg. von W. Behler und A.v.
Stockhausen, Diisseldorf 1971.

Singer, K., Platon, der Griinder, Miinchen 1927.

Splett, J., "Person und Funktion’, in: Theologie und Philosophie 72
(1997) 360-380.

Theunissen, M., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt/M 1991.

Theunissen, M., Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kri-
tik des gegenwirtigen BewuBtseins, Berlin/New York 1982.

Thomas von Aquin, Marietti-Ausgabe, hg. von P.Fr.R. Spiazzi,
Turin 1948ff.

Tonnies, F., Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der
reinen Soziologie ('1887), Darmstadt 1972 (Nachdruck).

Trakl, G., Dichtungen und Briefe, Historisch-Kritische Ausgabe, hg.
von W. Killy und H. Szklenar, Band I, Salzburg *1987.

Virt, G., Epikie - Verantwortlicher Umgang mit Normen. Eine hi-
storisch-systematische Untersuchung zu Aristoteles, Thomas von
Aquin und Franz Suarez, Mainz 1983.

191

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vossenkuhl, W., Die Wahl des eigenen Lebens, in: Cognitio huma-
na - Dynamik des Wissens und der Werte. XIII. Deutscher Kon-

grel fiir Philosophie Leipzig, 23.-27. September 1996 (Vortriage
und Kolloquien), Berlin 1997, 69-86.

Vossenkuhl, W., Max Miiller, in: Christliche Philosophie im katho-
lischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, hg. von E. Coreth

u.a., Band 3: Modeme Stromungen im 20. Jahrhundert, Graz
1990, 318-327.

Vossenkuhl, W., Zur gegenwirtigen Anthropologie, in: Miiller, M.,
Philosophische Anthropologie, Freiburg/Miinchen 1974, 303-
350.

192

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans Michael Baumgartner / Hans Waldenfels (Hg.)

Die philosophische Gottesfrage
am Ende des 20. Jahrhunderts

1999. 144 Seiten. Alber-Reihe Philosophie. ISBN 3-495-47932-5

Die Philosophie heute ist in gewissem Sinne »atheistische< Philosophie, jeden-
falls, was ihre kontinentalen und angloamerikanischen Hauptstrémungen
betrifft. Das heifSt, die Frage nach Gott spielt in ihrem >Mainstream« keine
nennenswerte Rolle mehr. Am Ende des 20. Jahrhunderts ist Gott der Phi-
losophie irgendwie abhanden gekommen. Sie hat ihn vergessen.

Der vorliegende Band stellt sich zwei Fragekomplexen: erstens, wie es zu
verstehen sei, daf sich die Philosophie heute nicht mehr auseinandersetzt mit
Gott, diesem ihrem iltesten Thema, das zugleich den Menschen in seiner
endlichen Existenz betrifft; und zweitens, ob dies notwendig so sein miisse
oder ob es Moglichkeiten gebe, auch heute in der Philosophie noch authen-
tisch von Gott zu reden.

Die Konzeption des Bandes geht auf die Tagung der Sektion fiir Philo-
sophie der Gorres-Gesellschaft zuriick, die 1998 unter Leitung der beiden
Herausgeber wihrend der Generalversammlung dieser Gesellschaft in Gét-
tingen stattgefunden hat.

Aus dem Inhalt:

e Hans Michael Baumgartner, Vorwort

e Konrad Cramer, Der Gott der biblischen Offenbarung und der Gott der
Philosophen

e Wolfgang Réd, Ist der Gott der Philosophen tot?

e Ludger Honnefelder, Die Bedeutung der Metaphysik fiir Glauben und
Wissen

e Bernhard Casper, Hermeneutische »Phanomenologie der Religion« und
das Problem der Vielfalt der Religionen

e Heinz Robert Schlette, Was bedeutet »die Frage nach Gott« heute? Reli-
gionsphilosophische und religionswissenschaftliche Uberlegungen

o Willi Oelmiiller, Negative Theologie — auch heute ein philosophischer
Sprechversuch iiber Gott

e Hans Waldenfels, Nachwort

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen k

https://dol.org/10.5771/6783405003866 - am 20.01.2026, 12:21:33. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Armin Adam

Despotie der Vernunft?
Hobbes, Rousseau, Kant, Hegel

1999. 288 Seiten.
Band 65 der Reihe Praktische Philosophie. ISBN 3-495-47969-4

Die Politische Philosophie der Aufklirung hebt mit Thomas Hobbes’ Versuch
an, den Staat aus der Vernunft zu begriinden. Die Crux aller neuzeitlichen
Politischen Philosophie besteht darin, den Widerspruch von Freiheit und Un-
terwerfung aufzuheben. Die Vertragstheorie dient dazu, diesen Widerspruch
zu l6sen, indem der Staat aus dem Konsens derer begriindet wird, die ihm
unterworfen sein werden. Die Begriindung fiir die Unterwerfung unter zwin-
gende Institutionen liefert die Vernunft: Die Vernunft legt es nahe, Schran-
ken fiir die willkiirliche Freiheit zu akzeptieren. Das bedeutet aber, wie die
Entwicklung von Hobbes bis Hegel erweist, die politische Identifizierung von
Freiheit und Vernunft. Die Philosophie der Aufklirung kann den Staat nur
noch in der Freiheit begriinden. Doch gerade die Begriindung des Staates aus
Freiheit und Vernunft fithrt zum Absolutismus des Staates. Dieser Aspekt der
Politischen Philosophie der Aufklarung wird hier priagnant portritiert.

Aus dem Inhalt:

Reprisentation und Autorisierung

Legitimitdt und Absolutismus

Moralitit und Vernunft

Freiheit und Sittlichkeit

Ein kurzer Riickblick auf die Politische Philosophie der Aufklirung

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen &

12:21:33. A -


https://doi.org/10.5771/9783495993866
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Erster Teil: Prolegomena
	I. Vorwort des Herausgebers
	II. Editorische Hinweise
	III. Einleitung
	IV. Vorrede
	V. Gedanken über 'Macht und Gewalt'

	Zweiter Teil: Zentrale Texte
	I. Die Autorität des Handelns
	II. Die Frömmigkeit des Denkens
	III. Die Würde des Seins

	Dritter Teil: Arbeitsnotizen
	I. Notizen zum Thema Autorität
	II. Notizen zum Gesamtprojekt von Macht und Gewalt
	III. Lose Notizen

	Vierter Teil: Kommentar
	I. Zur Struktur und zum Inhalt des Werkes
	1. Zur Autorität des Handelns
	2. Zur Frömmigkeit des Denkens
	3. Zur Würde des Seins

	II. 'Macht und Gewalt' im Werk von Max Müller
	1. Vorbemerkung
	a) Die aristotelische Bestimmung von öuvapig - evepyeia
	a) dynamis
	b) energeia
	c) Die Priorität der Wirklichkeit vor der Möglichkeit

	b) Heideggers Rezeption der aristotelischen Metaphysik

	2. Max Müllers Rezeption von öbvapig - EVEpyeia
	a) Die logische Ebene
	b) Die ontisch-ontologische Ebene
	c) Die anthropologische Ebene
	d) Die politische Ebene
	a) Die Werkblätter
	b) Das Werk Max Müllers nach 1945


	3. Schlußbemerkung


	Literaturverzeichnis
	I. Primärliteratur
	1. Veröffentlichte Werke Max Müllers
	2. Unveröffentlichte Vorlesungen Max Müllers

	II. Sekundärliteratur


