4. Sozialtheoretische Pramissen:
Affektive Betroffenheit und Gewalt

Nach dem Prinzip der offenen Frage vorzugehen, bedeutet nicht, die Fra-
gen an den Gegenstand ginzlich ohne Vorentwurf zu stellen. Vielmehr
geht es darum, den Vorentwurf so zu gestalten, dass er den Gegenstand
nicht vordeterminiert, sondern vielmehr Offenheit ermoglicht. Die sozi-
altheoretischen Pramissen miissen so gestaltet sein, dass sie die moderne
Gesellschaft nicht verdoppeln, sondern in ihrer Besonderheit analytisch
erschlieffen. Damit wird auch das Verhaltnis der neuen rechten Bewe-
gung zur modernen Ordnung untersuchbar. In diesem Kapitel skizziere
ich die sozialtheoretischen Pramissen, die ich dieser Forschung zugrun-
de gelegt habe.

In diesem Buch frage ich nach dem Verhiltnis zwischen der Ordnung
der neuen rechten Bewegung und der modernen Gesellschaft. Dabei in-
teressiere ich mich insbesondere dafiir, wie die neue rechte Bewegung die
kollektive, volkische Orientierung mit der Ordnung der modernen Ge-
sellschaft in Einklang bringt. Ich fokussiere mich zum einen auf das Ver-
hiltnis zu Gewalt, zum anderen auf die Zeitdimension.

Leitend fiir das Vorgehen in diesem Kapitel ist also die Frage, wie
unterschiedliche Ordnungen in den Blick kommen konnen. Im gesell-
schaftstheoretischen Kapitel (vgl. Kap. 3) bin ich von Durkheims Sakra-
lisierungstheorie ausgegangen. Hier hat sich die Perspektive als fruchtbar
erwiesen, laut der Ordnung kein abstraktes Gebilde rational zur Kennt-
nis genommener Regeln ist, sondern Wertbindungen affektiv erfolgen.
Die Erfahrung kollektiver Efferveszenz schafft das Erleben der Geltung
spezifischer Werte. Es geht um solche Situationen, die als den Alltag
transformierend erlebt werden und zugleich eine Wertbindung entstehen
lassen — oder zumindest verstarken —, die in den Alltag hineinwirkt. Be-
sonders relevant sind dabei Situationen, in denen Gewalt vorkommt und
gemeinsam als eigene legitime Gewalt oder als fremde illegitime Gewalt
verarbeitet wird. Gewalt selbst ist aber, wie ich oben ausgefiihrt habe,
nicht nur ein unmittelbar erlebter Sachverhalt. Vielmehr ist »der Kampf
dariiber, was als Gewalt gilt bzw. was nicht« (Staudigl 2014, 225) ord-
nungsrelativ. Die Frage nach der Entstehung von Ordnung wird damit
zwar in die Frage nach der Entstehung von Gewalt transformiert, ihre
Beantwortung erweist sich als abhangig davon, wie Ordnung entsteht.

In meiner Rekonstruktion von Durkheims Sakralisierungstheorie bin
ich damit implizit dem Prinzip der vermittelten Unmittelbarkeit (vgl.
Plessner [1928] 1975, 321 ff.) gefolgt. Einerseits gibt es eine gleichsam
unmittelbare Erfahrung, in der sich die Frage, was >Gewalt« ist, nicht auf-
driangt; Gewalt erscheint hier als unmittelbarer Erfahrungstatbestand.

109

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Andererseits ist dieses unmittelbare Erleben immer vermittelt und da-
mit ordnungsrelativ. Bei Durkheim selbst bleiben die Spezifika sowohl
der Unmittelbarkeit als auch der Vermittlung offen. Im Folgenden schla-
ge ich vor, eine leibphianomenologische Perspektive einzunehmen. Da-
mit wird die Unmittelbarkeit des Hier und Jetzt betont. Gleichzeitig lasst
sich die Vermitteltheit des Erlebens tiber die reflexive Institutionalisie-
rung ernst nehmen.

Im weiteren Verlauf dieses Kapitels entwickle ich zuniachst ein allge-
meines leibphdnomenologisches Vokabular, um sowohl die Vermittelt-
heit als auch die Unmittelbarkeit von Erfahrung in den Blick zu nehmen.
Dazu skizziere ich zunichst ausgehend von Schmitzs Leibphinomeno-
logie eine Perspektive, um Erfahrung in den Blick zu nehmen (1). Dann
ziehe ich Plessners reflexive Anthropologie heran, um die Unmittelbar-
keit der Erfahrung als immer schon vermittelte zu beschreiben und zu-
gleich eine Distanzierung von Schmitzs anthropologischem Individua-
lismus vorzunehmen (2). Anschlieflend erlautere ich die Konsequenzen,
die sich auf der Grundlage von Schmitz und Plessner fiir die Unter-
suchung der zeitlichen Dimension ergeben, und gehe in dem Zusam-
menhang auch kurz auf die bekannteren Zeittheorien von Schiitz und
Heidegger ein (3). Danach komme ich auf die Frage zurtick, wie Vermitt-
lungsprozesse von Gewalt erfasst werden konnen, und wende mich der
Theorie reflexiver Institutionalisierung zu (4). Daraus leite ich einen re-
flexiven Gewaltbegriff ab (5).

4.1 Leibliches Erleben

Die Soziologie ist seit dem »body turn« (Gugutzer 2006) der 1990er
Jahre sensibel fiir die Begriffe Korper und Leib (vgl. auch U. Jager 2014,
23 ff.) — in der Rechtsextremismusforschung ist diese Sensibilitit frei-
lich noch nicht angekommen. Die soziologischen Klassiker unterschei-
den noch zwischen einem korperlosen Bewusstsein und einem Korper
und schlieffen damit an Descartes’ Unterscheidung zwischen res extensa
und res cogitans an. Dabei werden ausgedehnte Dinge, wie der menschli-
che Korper, zu Gegenstanden der Naturwissenschaften, wihrend sich die
Geisteswissenschaften, wie der Name schon sagt, auf die geistigen, nicht
ausgedehnten Dinge konzentrieren. Leibphinomenologische Ansitze
versuchen, diese Unterscheidung zu unterlaufen und mit dem Leib eine
» Alternative von Ausdehnung und Innerlichkeit« (Plessner [1928] 1973,
38) zu finden. Im Folgenden rekonstruiere ich im Anschluss an Hermann
Schmitz ([1964-1980] 2019) eine Konzeption von Leiblichkeit, die we-
niger die Intentionalitit des Bewusstseins (vgl. Husserl 1984) als viel-
mehr die affektive Betroffenheit (vgl. Gugutzer 2023, 38) ins Zentrum

IIO

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIBLICHES ERLEBEN

stellt. Affektiv betroffen ist laut Schmitz jemand, wenn er sich in diesem
affektiven Betroffensein als ein Ich erlebt, das zweifelsfrei betroffen ist
(vgl. Schmitz [1964] 2019, § 1). Wenn ich Kopfschmerzen erlebe, dann
erlebe ich mich unmittelbar affektiv betroffen durch den Schmerz; zu
horen, dass jemand neben mir Kopfschmerzen hat, wird bei mir Mitge-
fuhl auslosen, aber nicht den unmittelbaren Schmerz. In dieser affektiven
Betroffenheit erfihrt sich das Ich unmittelbar als hier/jetzt betroffenes
Selbst, dem z. B. der eigene Kopfschmerz als subjektive Tatsache unmit-
telbar gegeben ist. Ich verwechsle mich nicht mit dem Anderen, dessen
Kopfschmerz mir nur als neutraler, gleichsam objektiver Sachverhalt ge-
geben ist und sich von meinem eigenen Erleben ganzlich unterscheidet.
Schon dieses einfache Beispiel macht es plausibel zwischen Leib und Kor-
per zu unterscheiden.

4.1.1 Korper und Leib

Ein Korper hat eine dreidimensionale Ausdehnung und befindet sich
zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem definierten Ort im Raum.
Diese Position kann genau beschrieben werden und jeder Punkt des
Korpers in ein dreidimensionales Koordinatensystem eingetragen wer-
den. Ein solcher Korper unterscheidet sich prinzipiell nicht von ande-
ren Dingen, die sich im Raum befinden, und kann genauso beschrieben
werden (vgl. Lindemann 2017b, 59). Das leibliche Hier/Jetzt bezeich-
net nicht irgendeinen Korper, der im Raum existiert, sondern dass ich
es bin, der hier ist, ohne dieses Hier-Sein genau im dreidimensionalen
Raum verorten zu miissen. Um mich als Hier-Seiend zu erleben, muss
ich mich nicht per GPS auf der Karte orten. Vielmehr ist mein Hier/
Jetzt der Bezugspunkt. Von mir aus gesehen gibt es Dinge, die vor mir
sind und Dinge, die hinter mir sind, es gibt ein Spater und ein Frither —
alles von meiner leiblichen Erfahrung aus gedacht. Das Hier/Jetzt des
Leibes ist der absolute Ort (Schmitz [1977] 2019, 11; Plessner [1928]
1975, 289) meiner Gegenwart, von dem aus sich Raum- und Zeitbe-
ziige entfalten.

Dieser absolute Ort des Leibes wird besonders plausibel in der Erfah-
rung von Schmerz und Angst (vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 19-21). Bei
intensivem Schmerz wird das Erleben des Hier und Jetzt des eigenen Lei-
bes zur Qual. Wie Schmitz plastisch beschreibt, geht starker Schmerz mit
einem Verlust des Erlebens der Rdumlichkeit der Umgebung einher. Der
Schmerzgeplagte bezieht sich ausschliefSlich auf ein » Weg«, das aber ver-
sperrt ist (Schmitz [1964] 2019, 186): Der von heftigen Schmerzen Ge-
plagte kommt aus dem eigenen Leib nicht heraus und ist in der Enge des
eigenen Leibes gefangen. Diese leibliche Erfahrung verdeutlicht, dass der
Leib zwar mit dem Korper verwoben ist, aber tiber ihn hinausgehen kann.

ITII

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Ahnlich wie ein entziindeter Zahn kann mich die Trauer iiber den Verlust
eines geliebten Menschen so an das Hier/Jetzt binden, dass ich nicht aus
der Enge des Leibes ausbrechen kann. Das Erleben von Scham ist eben-
falls ein gutes Beispiel fiir ein behindertes Weg, der primar leiblich und
nicht korperlich erfahren wird (vgl. Schmitz [1973] 2019, § 172¢). Zu-
gleich ist es moglich, von einer korperlichen Berithrung nicht leiblich be-
rithrt zu werden. Insofern ist leibliche Beriihrung nicht immer korperlich
und nicht jede korperliche Berithrung leiblich. Vielmehr konnen sich Lei-
ber ihrer Umwelt zuwenden (Schmitz [1965] 2019, § 50) und sich darin
mit Blicken, Worten oder auch Schldgen gegenseitig bertihren.

4.1.2 Engung und Weitung

Mit Schmitz ladsst sich das leibliche Erleben als Erleben in einer antago-
nistischen Dynamik zwischen Engung und Weitung fassen (vgl. Schmitz
[1965] 2019, § 48). Engung und Weitung sind im leiblichen Erleben mit-
einander verbunden, und aus dieser Verbindung entsteht eine Spannung,
die ein Gerichtetsein ermoglicht. Reine Engung oder reine Weitung blei-
ben dem Bewusstsein unzuganglich, da sie das fiir das Erleben konstitu-
tive Spannungsverhiltnis suspendieren. Das leibliche Erleben ist daher
auf das gleichzeitige Gegeneinander von Engung und Weitung angewie-
sen (vgl. Schmitz 207171, 175).

Leibliche Engung manifestiert sich besonders deutlich in Situationen
existentieller Bedrangung, etwa in Momenten intensiver Angst oder aku-
ten Schmerzes (vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 19-20). Bei Angst oder
Schmerz erfihrt sich der Angstliche oder Schmerzgeplagte unmittelbar in
der jeweiligen angst- oder schmerzvermittelnden Situation, er ist unmit-
telbar hier/jetzt prasent. Der mit ihr verbundene Drang zur Entlastung
— der sogenannte >Weg«Impuls — markiert eine Richtung: ein Fluchtim-
puls, der leiblich erfahren, aber nicht notwendig handlungsfihig um-
gesetzt werden kann. Wihrend die von Angst bedriangte Person diesen
Impuls durch tatsachliche Flucht umsetzen kann, bleibt der:die Schmerz-
geplagte symbolisch in der Enge gefangen — der einzige Ausweg ist oft
der Schrei (vgl. Schmitz 2011, 3). In der Enge des Leibes ist die primitive
Gegenwart als Hier/Jetzt dem Selbst unmittelbar gegeben (vgl. Schmitz
[1964] 2019, 3. Kapitel).

Die Enge des Leibes hebt sich in ihrer Absolutheit erst vor dem Hin-
tergrund der Erfahrung von Weite ab (Schmitz [1965] 2019, S. 74, § 48)
— etwa wenn ein erwartetes Ereignis endlich eintritt und die zuvor ge-
spannte Wartehaltung in Erleichterung tibergeht. Ein anderes eingingi-
ges Beispiel ist das Dosen auf einer sonnenbeschienenen Wiese, bei dem
eine leibliche Erfahrung von Leichtigkeit oder eben Weitung entstehen
kann (vgl. Schmitz [1966] 2019, S. 23, § 95). Diese leibliche Erfahrung

I12

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIBLICHES ERLEBEN

der Weitung ist aber nur deshalb erfahrbar, weil sie sich von der Erin-
nerung oder Erwartung der Engung abhebt — auch hier wirkt das Span-
nungsverhiltnis weiter.

Engung und Weitung sind somit nicht nur Gegensitze, sondern bilden
eine relationale Einheit (vgl. Schmitz [1966] 2019, S. 24, § 95). Im anta-
gonistischen Verhiltnis von Engung und Weitung entsteht so eine Span-
nung, die das Gerichtet-Sein aus der Enge des Leibes heraus in die Weite
ermoglicht (Schmitz 2011, 20). Die Wurzel der Richtung ist der absolu-
te Ort des Leibes, von dem aus sich in eine unbestimmte Weite gerichtet
wird (vgl. Schmitz [1966] 2019, S. 33, § 95). Engung und Weitung sind
also keineswegs statische Zustinde, sondern miteinander verschrankt
und aufeinander bezogen. Das leibliche Erleben entsteht genau in die-
sem Widerstreit, der nicht zur Auflosung dringt, sondern die Grundlage
fur gerichtete Affektivitat bildet.

Ein eindriickliches Beispiel fiir diesen Rhythmus ist der Atem. Engung
und Weitung sind hier nicht nur eine Metapher, sondern im Atem wer-
den genau dieses Wechselverhiltnis und die gegenseitige Abhangigkeit
von Engung und Weitung erfahrbar. Engung und Weitung arbeiten also
stindig gegeneinander, stehen in einem dynamischen antagonistischen
Verhiltnis, ohne aber jeweils die Verbindung zum Gegenpol zu kappen;
es entsteht ein eigentlich >leiblicher Rhythmus«< des Wechselspiels von En-
gung und Weitung. Engung und Weitung konnen privat erfahren werden.
Dartiber hinaus kann aber auch ein gemeinsamer Antrieb, eine Art Syn-
chronisation der Spannung zwischen Enge und Weite entstehen — was
Schmitz als »Einleibung« (Schmitz 2014, 56; vgl. auch Schmitz [1980]
2019a, § 288) und damit als Teil >leiblicher Kommunikation« bezeichnet.
Um das, was Durkheim mit >kollektiver Efferveszenz« beschreibt, phi-
nomenologisch fassen zu kénnen — und damit soziale Bewegungen an-
gemessen analysieren zu konnen —, ist es wichtig, >Einleibung« und >leib-
liche Kommunikation« richtig zu verstehen.

4.1.3 Leibliche Kommunikation

Mit leiblicher Kommunikation ist gemeint, »wenn jemand von etwas
in einer fiir ihn leiblich spiirbaren Weise so betroffen und heimgesucht
wird, daf$ er mehr oder weniger in dessen Bann gerdt und mindestens in
Versuchung ist, sich unwillkiirlich danach zu richten und sich davon fur
sein Befinden und Verhalten in Erleiden und Reaktion Maf§ geben zu las-
sen« (Schmitz [1978] 2019, 31f., § 237). Leibliche Kommunikation ist
also keineswegs etwas, das nur zwischen Menschen stattfindet. Jemand
kann auch von einem Bild an der Wand, einem Buch oder einem fallen-
den Stein in den Bann gezogen werden. Dies fithrt zu einer Hauptform
der leiblichen Kommunikation: der Einleibung.

113

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Die Einleibung zeichnet sich dadurch aus, dass es zu einer Verbindung
mit dem Partner der Einleibung kommt, der die Aufmerksamkeit in ir-
gendeiner Weise lenkt. Ein Beispiel ist der fallende Stein beim Bergstei-
gen. Dieser kann die Aufmerksamkeit auf eine Weise fesseln, dass man
ihm unwillkiirlich in die Tiefe nachschaut und durch das Aufgreifen der
Bewegungssuggestion in ein je nach Situation gefahrliches Taumeln gerit
(vgl. Schmitz [1978] 2019, S. 78, § 241). Fur diese einseitige Einleibung
muss der Partner der Einleibung nicht selbst gebannt sein, also auch kein
leibliches Wesen sein. Bei wechselseitiger Einleibung hingegen liegt eine
symmetrischere Situation vor, insofern sich die Partner der Einleibung
wechselseitig affizieren. Bei der wechselseitigen Einleibung wechselt die
Dominanz zwischen den Partnern der Einleibung. Dominant ist immer
derjenige, auf den die Aufmerksamkeit gerichtet ist, beim Blick also der-
jenige, der angeschaut wird.

Sowohl bei der einseitigen als auch bei der wechselseitigen Einleibung
entsteht ad hoc »ein tibergreifender Leib, in dem die Rolle der Enge, die
zugleich Quelle des den Leib durchziehenden und ordnenden Richtungs-
gefliges ist, jeweils von einem der Partner iibernommen wird« (Schmitz
[1980] 20194, S. 24; § 288; vgl. auch Schmitz [1978] 2019, 95, § 242).
Dieser iibergreifende Leib entsteht dadurch, dass der Impuls, d. h. die
Dynamik von Engung und Weitung, auf beide Partner ibertragen wird.
»Der vitale Antrieb uberschreitet die Grenzen des eigenen Leibes und
verbindet Leiber miteinander sowie mit leiblosen Gestalten durch einen
gemeinsamen vitalen Antrieb in der Einleibung« (Schmitz 2014, 17). Die
Einleibung kann antagonistisch oder solidarisch sein.

Bei der antagonistischen Einleibung geht es weniger um ein >Gegenei-
nander«als um eine Zuwendung zum Partner der Einleibung, z. B. durch
einen Blickwechsel — oder eine Fixierung, wie bei dem bereits erwihnten
fallenden Stein. Bei der antagonistischen Einleibung besteht eine asym-
metrische Beziehung zwischen den Einleibungspartnern, bei der einer die
Enge des tibergreifenden Leibes tibernimmt und damit auch die Rich-
tung des gemeinsamen Leibes vorgibt (vgl. Schmitz [1980] 2019a, S.
40; § 288). Ein Partner dominiert somit die Beziehung. So beschreibt
Schmitz den Sadismus als eine Form einseitiger antagonistischer Ein-
leibung, bei der der Sadist vollstindig vom Opfer beherrscht wird und
es zu einem gemeinsamen Antrieb kommt, bei dem der Opferleib den
Pol der Engung erhilt und der Sadist:innenleib den Pol der Weitung be-
halt (vgl. Schmitz [1977] 2019, S. 3445 § 76).

Bei der solidarischen Einleibung bedarf es keiner einseitigen oder
wechselseitigen Zuwendung, und dennoch entsteht ein gemeinsamer
Antrieb. Dieser entsteht nach Schmitz meist durch ein Thema, das die
solidarisch Eingeleibten integriert, also durch »antagonistische Ein-
leibung der Genossen solidarischer Einleibung in ein Zentrum ein-
seitiger Einleibung« (Schmitz 2011, 47). Ein Beispiel hierfir ist das

114

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIBLICHES ERLEBEN

gemeinsame Singen, bei dem uber die gemeinsame Hinwendung zum
gesungenen Lied eine Synchronisation des Antriebs entsteht. Solidari-
sche Einleibung funktioniert hier insbesondere iiber gemeinsam erlebte
Bewegungssuggestionen, wie sie beispielsweise durch Rhythmen vermit-
telt werden, beim Rufen oder Klatschen, aber auch beim Horen eines
Gedichts, das gerade durch seine besondere Rhythmik ein unmittelbares
Erleben beinhaltet und eine kollektive Atmosphire entstehen lasst, die
von den Einzelnen als intensiv und bedeutsam erlebt wird (vgl. Schmitz
2011, 48; Schmitz 2014, 59).

Mit der Einleibung ist damit eine Grundlage geschaffen, um ein un-
mittelbares wechselseitiges Einstimmen in einen gemeinsamen ubergrei-
fenden Leib zu beschreiben. Dies ist eine Basis, um von einer kollek-
tiven Efferveszenz im Sinne Durkheims sprechen zu konnen: Mit der
Einleibung kommt es zu einer Synchronisation zwischen Partnern in Be-
zug auf etwas. Damit fehlt aber noch eine Prizisierung dessen, was diese
Synchronisation eigentlich ausmacht und inwiefern sie iiber die jeweili-
ge aktuelle Situation hinaus auf eine verantwortliche Situation verweist.
Um dies empirisch prazise erfassen zu konnen, hilft Schmitzs Theorie
der Gefuhle, die er raumlich als Atmospharen versteht. Dies soll im Fol-
genden skizziert werden.

4.1.4 Kollektive Atmosphdren

Gefiihle und Emotionen sind traditionell ein schwieriges Thema fiir die
Soziologie. Der Grund dafiur liegt wohl darin, dass Gefihle als etwas
Subjektives und rein Personengebundenes gelten. Dennoch werden ge-
rade kollektive Gefuhle oft implizit als Voraussetzung fiir Prozesse in-
nerhalb des Sozialen angesehen. Insbesondere Durkheims so wichtiges
Konzept der kollektiven Efferveszenz beruht auf einer Angleichung von
Gefiithlen. Wie das genau funktioniert, wird von ihm weniger beleuch-
tet — und kann auch weniger beleuchtet werden, da er trotz der Behaup-
tung, die Gesellschaft sei ein Ding sui generis, die Gefiihle weitgehend
in das Subjekt verlegt und es ihm an einem Verstiandnis des Leibes fehlt.
Auf der einen Seite steht also die Intuition, dass Gefiihle soziologisch
bedeutsam sein konnten. Auf der anderen Seite erscheinen sie aufgrund
ihrer Subjektivitit als unsoziologisch. Mit Schmitz’ Leibphdnomenolo-
gie wird es moglich, die Introjektionsthese, also die These, dass Gefiihle
nur >innerlich« und personengebunden sind, aufzubrechen. Thm zufolge
sind Gefuihle »rdaumlich ergossene Atmospharen und leiblich ergreifende
Michte« (Schmitz 2014, 30). Damit ermoglicht diese Phinomenologie,
auch Emotionen als etwas Intersubjektives zu behandeln.

Eine Atmosphire ist nach Schmitz »eine ausgedehnte (nicht im-
mer totale) Besetzung eines flichenlosen Raumes im Bereich erlebter

115§

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Anwesenbheit, das heifSt dessen, was als anwesend erlebt wird« (Schmitz
2014, 50). Um diese zunichst obskur klingende Definition zu verste-
hen, sei kurz an die Raumtheorie von Schmitz erinnert (vgl. insgesamt
Schmitz [1967] 2019, speziell §§ 1 18-120). Schmitz kennt nicht nur den
dreidimensionalen, >flichenhaften<, messbaren Ortsraum der Physik, der
sich in den letzten Jahrhunderten als den naturwissenschaftlichen Mess-
methoden unterworfener Raum herausgebildet hat, sondern auch die
beiden »flichenlosen< Riume Weiteraum und Richtungsraum. Der Wei-
teraum ist ungeordnet und unstrukturiert. Einzelne Phinomene konnen
zwar aus dem Weiteraum isoliert werden, allerdings geht damit die Ei-
genschaft des Weiteraums verloren, zwar raumlich, aber nicht geomet-
risch abgrenzbar zu sein. Die driickende Schwiile wird als etwas Raum-
liches erlebt, ohne an einen bestimmten Raum gebunden zu sein. Jede
Erfahrung des Hier und Jetzt setzt die Weite des Weitraums voraus, vor
dem sich das Hier abhebt. Die Weite ist die Voraussetzung fiir das Ge-
richtet-Sein des Leibes, der sich aus der Enge des eigenen Leibes in die
ungegliederte Weite ausrichtet. Diese Ausrichtung ist zugleich die Vor-
aussetzung fur den Richtungsraum. In diesem ist der Ausgangspunkt der
eigene Leib hier/jetzt, von dem aus der Raum relativ in Richtungen ge-
gliedert erscheint: Die Tasse ist rechts von mir; dass sie sich objektiv in
einem Koordinatensystem an dieser und jener Stelle im Raum befindet,
hilft mir nichts, wenn ich nach ihr greifen will; dann ist nur die Relation
zu meinem Leib relevant.

Der Atmospharenbegriff von Schmitz ldsst sich zunachst ebenfalls gut
mit Beispielen aus dem Bereich des Wetters fassen (vgl. Schmitz [1969]
2019, § 148), wie die tribe Atmosphire eines Regentages, die stille At-
mosphire einer verschneiten Landschaft oder auch die schwiile Atmo-
sphire eines heiffen Sommertages. Zwar lassen sich Temperatur, Luft-
feuchtigkeit und Luftdruck messen und insofern physikalisch erfassen,
doch entsteht dadurch nie die hier gemeinte Atmosphire. Diese erfiillt
den Raum vollstindig und wird gleichsam unmittelbar erlebt. Das Atmo-
sphérische ist nicht durch dreidimensionale Verortung messbar, sondern
vielmehr raumlich ergossen. Atmosphiren haben zwar ein Volumen und
sind raumlich — ihre Rdumlichkeit ist aber eher durch Weite und Rich-
tung definiert als durch genau bestimmbare Orte.

Es gibt verschiedene Arten von Atmospharen, von denen fur die pha-
nomenologische Erfassung von kollektiver Efferveszenz die rein leibli-
chen Atmosphiren und die Atmosphiren, die Gefiihle sind, am wich-
tigsten sind. Letztere sind komplexer und bauen auf den rein leiblichen
Atmosphiren auf. Leibliche Atmosphiren sind ganzheitliche leibli-
che Regungen, z. B. Midigkeit, Wachheit oder auch ein Wohlbefinden.
Im Gegensatz zu leiblichen Atmosphiren fordern Gefiihlsatmospha-
ren zur Stellungnahme auf. Eine Gefuhlsatmosphire 16st zwar nicht
immer automatisch affektive Betroffenheit aus, aber wer sich in einer

116

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIBLICHES ERLEBEN

Gefiithlsatmosphire befindet, muss sich zumindest dazu verhalten. Dies
wird am Beispiel sozialer Kontrasterfahrungen deutlich: Die Frohlich-
keit eines Festes ist auch fiir einen ernsten und gar nicht auf Frohlich-
keit eingestellten Menschen wahrnehmbar — auch wenn er sich von die-
ser Frohlichkeit vielleicht nicht angesteckt, sondern sogar abgestofien
fiihlt (vgl. Schmitz [1969] 2019, S. 134, § 150). So oder so: Die Atmo-
sphire des Gefiihls kann nicht ignoriert werden, sondern der Einzelne
muss sich zu ihr verhalten, Stellung beziehen, sich zumindest von ihr ab-
grenzen. Insofern sind Gefithle Atmosphiren, die in der Lage sind »den
Raum erlebter Anwesenheit total zu erfullen« (Schmitz 2014, 33f.). Sie
konnen als solche lediglich wahrgenommen werden, ohne unmittelbar
zu ergreifen. Wer aber leiblich-affektiv von einem Gefiihl ergriffen wird
— sei es stiirmisch oder schleichend —, wird von diesem Gefiihl zumin-
dest ein Stiick weit mitgerissen, bevor er dazu Stellung nehmen kann (vgl.
Schmitz [1969] 2019, S. 141, § 150). Wenn Gefiihle affizieren, wirken sie
auf den Antrieb, d.h. auf das Verhiltnis von Engung und Weitung. Ge-
fuhle konnen in je spezifischer Weise bestimmte Engungen oder Weitun-
gen oder auch Ketten von Engungen und Weitungen des Leibes auslosen.

Neben den personalen Atmosphiren gibt es auch iiberpersonale oder
kollektive Atmosphiren (vgl. Schmitz [1969] 2019, § 149). Kollektiv
werden Atmosphiren durch die bereits skizzierte Einleibung. Viele der
Atmosphiren des Leibes oder der Gefuihle konnen den durch Einleibung
entstandenen mehrere Subjekte ubergreifenden Leib betreffen. Atmo-
sphiren funktionieren mit Bezug auf den ubergreifenden Leib analog
zum personlichen Leib.

Eine rein »leibliche Atmosphire« (Schmitz 2014, 58) entsteht unmit-
telbar aus einem gemeinsamen Antrieb heraus, ohne dass das Ergriffen-
Sein von Gefiihlen im Spiel sein muss. Beispielsweise kann ansteckende
Miidigkeit oder auch Wachheit so verstanden werden: Durch Einleibung
entsteht ein Leib mit einem gemeinsamen Antrieb, der »vom Schwung ei-
nes rhythmisch bewegten gemeinsamen Antriebs belebt« (Schmitz 2014,
58) ist. Der Antrieb umfasst den gesamten gemeinsamen Leib, der durch
die Einleibung entsteht. Insbesondere Rhythmen helfen, die Einleibung
und damit den gemeinsamen Antrieb tiber die Zeit aufrechtzuerhalten.

Auf diesen leiblichen Atmosphiren bauen wiederum die Gefiihlsat-
mosphiren auf, die ebenfalls kollektiv ergreifen konnen. Voraussetzung
fur dieses kollektive Ergriffen-Sein von Gefiihlen ist ein vorhandener ge-
meinsamer Antrieb. Dieser wird durch das Gefuihl beeinflusst — und ver-
starkt so, ahnlich wie gemeinsame Rhythmen, die Gemeinsamkeit des
Antriebs und stabilisiert ihn dauerhaft. Die solidarische Einleibung des
gemeinsamen Singens wird iber die Gemeinsamkeit der leiblichen Be-
wegung hinaus durch die Gemeinsamkeit der textlich vermittelten Ge-
fuhle verstarkt (vgl. Schmitz 2014, 59). Kollektive Gefithlsatmosphi-
ren tendieren dabei dazu, der jeweils aktuellen Situation eine diffuse

117

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Bedeutsamkeit zu verleihen (vgl. Schmitz 2014, 60) und zugleich tber die
jeweils aktuelle Situation hinaus auf gemeinsame Institutionen zu ver-
weisen. Dies ist nach Schmitz insbesondere fiir die Institutionalisierung
von Moral relevant: Diese entsteht nach Schmitz durch eine solidarische
Einbettung der jeweiligen Gesellschaft in eine kollektive Atmosphire, die
von Gefithlen wie Scham und Zorn getragen wird (vgl. Schmitz [1973]
2019, § 172). Neben dieser Bedeutungsaufladung auf der Basis kollekti-
ver Gefiihle ist auch der umgekehrte Verweisungszusammenhang mog-
lich: Kollektive Gefiihle entstehen in einer aktuellen Situation auf der Ba-
sis eines tibergreifenden Wertezusammenhangs (vgl. Schmitz 2014, 63).

Mit Schmitz ldsst sich unmittelbares Erleben im Modus des Hier/Jetzt
erfassen — jenseits der Frage, ob es durch eine objektive Welt getragen
ist. Die leibphanomenologische Perspektive erlaubt es, vom Erleben aus-
zugehen, ohne in erkenntnistheoretische Debatten um Subjektivitit und
Objektivitit verwickelt zu werden. Dies eroffnet auch fir die Rechtsext-
remismusforschung eine Alternative zur Frage nach objektiver oder sub-
jektiv empfundener Deprivation. Im Zentrum steht dann nicht mehr, ob
ein Gefiihl von Ausgrenzung oder Benachteiligung faktisch begriindet ist,
sondern was im leiblichen Hier und Jetzt als unhintergehbare Erfahrung
erscheint. Das analytische Interesse verschiebt sich damit auf die Wei-
se, wie Welt im Modus leiblicher Engung und Weitung erlebt wird. Da-
ruber hinaus bietet Schmitz ein begriffliches Instrumentarium, um kol-
lektives Erleben jenseits introspektiver Individualpsychologie zu fassen.
Damit lasst sich kollektive Erfahrung analysieren, ohne in pathologisie-
rende Deutungsmuster wie die klassischen Massenpsychologien a la Le
Bon zuriickzufallen. Gerade fiir das Verstandnis der leiblichen Dynamik
sozialer Bewegungen — etwa in der Unmittelbarkeit von Demonstratio-
nen — eroffnet sich damit ein produktiver Zugang. Schmitz stellt ein be-
griffliches Instrumentarium bereit, um das zu fassen, was Durkheim als
»kollektive Efferveszenz« bezeichnet: jenes leiblich-affektive Mitschwin-
gen, das kollektive Dynamiken tragt und intensiviert. Auf diese Weise
wird auch die unmittelbare Dimension gewaltformiger Erfahrungen zu-
gianglich. Phinomene wie die >Vorwirtspanik« (vgl. Collins 2009) lassen
sich als solidarische Einleibung in eine gemeinsam geteilte Gefithlsatmo-
sphare deuten. Auch fiir die ethnographische Forschung ergeben sich da-
raus weitreichende Implikationen: Das leibliche Mit-Erleben ebenso wie
das Erleben von Fremdheit im Feld werden zu zentralen Schlusseln des
Verstehens. Die Teilnahme an kollektiven Rhythmen, das Mitschwingen
im affektiven Geschehen, wird damit nicht zur Storung wissenschaftli-
cher Distanz, sondern zur Voraussetzung differenzierter Analyse kollek-
tiver Atmospharen.

Dennoch reicht dieses Vokabular allein nicht aus. Dafur gibt es zwei
Grunde. Der erste Grund ist, dass Schmitz mit seiner Philosophie dem
Individuum verhaftet bleibt. Der Leib ist stets ein individueller Leib, der

118

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXZENTRISCHE POSITIONALITAT

dem Einzelnen als je eigener Leib unmittelbar gegeben ist. Das >Ich« ist
Teil der absoluten Gegenwart, aus der heraus das Erleben iiberhaupt
stattfindet. Das Individuum ist aber selbst Teil der Strukturvorgabe der
Moderne und muss als solcher sichtbar gemacht werden — und nicht
schon in den Pramissen vorausgesetzt werden. Der zweite Grund ist,
dass Schmitz nur ein Beschreibungsvokabular zur Verfiigung stellt, nicht
aber die fiir die Soziologie relevanten Fragen nach der sozialen Ordnung
stellt bzw. stellen kann. Es geht ihm um die unmittelbare Erfahrung, aber
die Vermittlung dieser Erfahrung wird dabei ignoriert. Damit wire es
zwar moglich zu beschreiben, wie sich bei Demonstrationen die Leiber
aufeinander einstellen, die Sprechchore synchron verlaufen und sogar,
wie man sich bei diesen Sprechchoren mit den politischen Gegner:innen
synchronisiert — aber das allein gibt noch keine soziologisch gehaltvol-
le Analyse (vgl. J. Barth 2023, 139). Kurz gesagt, es fehlt an einer Theo-
rie der Vermittlung des unmittelbaren Erlebens. Dies dndert sich jedoch,
wenn diese Theorie mit einem Ansatz verbunden wird, der Ordnungs-
bildung mitdenkt und das Individuum als Ergebnis dieser Ordnungsbil-
dung begreift. Dies gelingt Lindemanns Interpretation von Plessners >ex-
zentrischer Positionalitat«.

4.2 Exzentrische Positionalitat

Lindemanns Interpretationsstrategie unterscheidet sich von der Haupt-
linie der Interpretation, die Plessner zusammen mit Schleler und Geh-
len der Philosophischen Anthropologie zuordnet (vgl. J. Fischer 2008).
Lindemann hingegen interpretiert die Stufen des Organischen ausge-
hend von der in Macht und menschliche Natur zum Ausdruck gebrach-
ten Abkehr von anthropologischen Festlegungen (vgl. Plessner [1931]
2015; siehe hierzu auch bereits Kap. 4) und dem Verfahren der reflexi-
ven Deduktion, mit dem er seine Theoriegenese beschreibt.’ Lindemann

1 Unter dem Prinzip der reflexiven Deduktion ist ein Theoriebildungsverfa-
ren zu verstehen, das Theorie weder rein logisch bildet, noch rein induktiv
aus der Empirie ableitet. Stattdessen wird von einem Ausgangspunkt aus, in
diesem Fall die selbstbeziigliche Struktur der Ding-Erscheinung, eine These
entwickelt. Ob diese These sinnvoll Geltung beanspruchen kann, wird dar-
an deutlich, dass sich tatsdchlich empirische Phinomene finden lassen, mit
Bezug auf die die entwickelte These plausibel ist. Das bedeutet insbesonde-
re, dass Plessner nicht danach fragt, wie ein Ding, eine Pflanze, ein Tier oder
ein Mensch beschaffen ist. Stattdessen fragt er, inwiefern sich Anschauungs-
beispiele fir die jeweilige von ihm theoretisch abgeleitete Reflexionsform
finden lassen. In diesem Sinne konnen die jeweiligen Anschauungsformen
tatsichlich als rein exemplarisch interpretiert werden und es ist prinzipiell
moglich, weitere Beispiele fur die jeweiligen Typen zu finden (vgl. Plessner

119

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

zeigt, dass Plessners Akteursverstindnis so beschaffen ist, dass es weder
die Zugehorigkeit zur Gattung Mensch noch die Individualitat der Ak-
teure voraussetzt. Vielmehr kommt Plessner zu einer erweiterten Welt-
offenheit, die nicht festlegt, wer oder was ein Akteur ist und ob es sich
um ein Wesen handelt, das sich primir als Individuum oder als Dividu-
um, d. h. als Teil einer Gruppe, erlebt. Damit wird es mit Plessner mog-
lich, die Vermittlung auch vom unmittelbaren Erleben zu beschreiben.
Im Folgenden werde ich Plessners Positionalititstheorie in Bezug auf das
Konzept erweiterter Weltoffenheit beschreiben.

4.2.1 Positionalititstheorie

Ich beginne mit der reflexiven Struktur von Plessners Positionalitits-
theorie. Die Grundform der Reflexivitit ist die Grenzrealisierung, deren
Komplexitat stufenweise zunimmt. Jedes Ding hat eine Grenze, jedes
Ding hort an einem bestimmten Punkt auf, ist also begrenzt. Lebendig
ist ein Ding dann, wenn der begrenzte Korper »nicht nur als begrenz-
ter an seinen Konturen den Ubergang zu dem anstofflenden Medium ge-
wihrleistet, sondern in seiner Begrenzung vollzieht und dieser Ubergang
selbst ist.« (Plessner [1928] 1975, 103, Hervorh. im Orig.) Die Grenze ist
nicht nur Abgrenzung, sondern die Grenze ist Teil des lebendigen Dings.
Schon die Stoffwechselvorgange einer einfachen Pflanze konnen so ge-
deutet werden, dass sich die Pflanze iiber die Grenze Naihrstoffe zufiihrt
und andere ausscheidet. Die Grenze wird vom lebendigen Ding selbst re-
alisiert. Diese Art der Grenzrealisierung ist die einfachste Form der » Po-
sitionalitit« (Plessner [1928] 1975, 129, Hervorh. im Orig.). Durch die
Realisierung der Grenze wird der »Korper in seinem Sein zu einem ge-
setzten« (Plessner [1928] 1975, 129), der dadurch, dass er selbst seine
Grenze hat, zugleich mehr ist als der umschlossene Korper. Positionali-
tat ist also als eine Beziehung zwischen Umwelt und Ding zu denken, die
vom Ding selbst aktiv aufrechterhalten wird. Im Unterschied zum un-
belebten Ding ist das belebte Ding nicht nur begrenzt, sondern begrenzt
sich selbst und beriihrt iiber die Grenze die Umwelt. Damit bezieht sich
das lebendige Ding durch die Realisierung der Grenze auch auf sich
selbst, es hebt sich als Ding in seiner Grenze fur sich ab (vgl. Plessner
[1928] 1975, 128). Eine Anschauungsform fiir diese Art von Positiona-
litat (vgl. Plessner [1928] 1975, 123) wiren Pflanzen.

Der reflexiven Struktur nach bleibt diese Form der offenen Positiona-
litdt auch in allen weiteren komplexeren Formen der Positionalitit be-
stehen — so wie das nicht lebendige Ding bereits eine Grenze hat und der

[1928] 1975, 114 f.; Lindemann 2014, 86 f.; Lindemann 2017a; Schiir-
mann 2002, 100 ff.).

I20

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXZENTRISCHE POSITIONALITAT

Unterschied zwischen dem Lebendigen und dem Nichtlebenden in der
Realisierung dieser weiterhin bestehenden Grenze besteht. Die nichs-
te Reflexionsstufe ist die der zentrischen Positionalitit. In ihr wird die
Grenzrealisierung der Stufe der offenen Positionalitit beibehalten und
erneut realisiert. Das zentrisch positionale Wesen erfihrt sich als beleb-
ter Korper, als Leib, in einer umgebenden Umwelt, die ihm von seiner je-
weiligen Position aus gegeben ist.

Es ist sein Leib, hat aber auch einen Korper, mit dem es auf seine Um-
welt einwirken kann (vgl. Plessner [1928] 1975, 288). Das Medium, das
vorher nur angrenzend war, das nicht Kérper und Leib war, wird aus
der zentrischen Positionalitit zu einer Umgebung, in der es hier/jetzt ist.
»Sein Korper ist sein Leib geworden, jene konkrete Mitte, dadurch das
Lebenssubjekt mit dem Umfeld zusammenhangt« (Plessner [1928] 1975,
231). Die konkrete Mitte, in der sich das zentrisch positionale Wesen
befindet, wird zum Punkt, von dem aus sich die Umwelt konzentrisch
aufspannt. Das Hier/Jetzt ist nicht relativierbar, d. h., das zentrisch po-
sitionale Wesen kann nicht aus dem Hier/Jetzt heraustreten, sondern ist
in seinem leiblichen Vollzug an das Hier/Jetzt gebunden. Der Leib ist
aber »nicht dasselbe wie Korper, mit dem er doch objektiv identisch ist«
(Plessner [1928] 1975, 35). Darin stimmen Schmitz und Plessner voll-
kommen uberein.

Ausgehend vom aktuellen leiblichen Zustand erscheinen dem zentrisch
positionalen Wesen Gegenstande, die es aktiv zum Umgang herausfor-
dern. Es sind Feldverhalte, die dem aktuellen Hier/Jetzt Verhaltensop-
tionen bieten (vgl. Lindemann 2014, 181 ff.). In diesen Feldverhalten
liegt bereits ein Zukunftsbezug in Form eines Noch-Nicht vor, der aus
der jeweiligen Gegenwart heraus realisiert wird (vgl. Plessner [1928]
1975, 173 ff.). Die Gegenwart ist von diesem Zukunftsbezug aus ge-
sehen ein »vom Nochnicht abhingiges Jetzt« (Plessner [1928] 1975,
174, Hervorh. im Orig.) und »der gegenwirtige Zustand des leiblichen
Selbst [ist] durch diesen Bezug auf die Zukunft bestimmt« (Lindemann
2016, 84). Das Hier/Jetzt aktualisiert immer auch die Vergangenheit in
Form der historischen Reaktionsbasis (vgl. Plessner [1928] 1975, 278).
Dabei kann auch auf der Ebene zentrischer Positionalitit Enttduschung
erlebt werden: das Noch-Nicht der jeweiligen Gegenwart tritt nicht ein
und die Reaktion war falsch. An dieser Stelle kann auch auf der Ebene
zentrischer Positionalitidt Lernen stattfinden (vgl. Plessner [1928] 1973,
277 ff.). Zusammengefasst »lebt [das exzentrisch positionale Wesen| aus
seiner Mitte heraus, in seine Mitte hinein« (Plessner [1928] 1975, 288).
Fur diese Ebene der Positionalitat ist nach Plessner das Tier ein gutes
Anschauungsbeispiel.

Die dritte Reflexionsstufe ist die exzentrische Positionalitat. Ein ex-
zentrisch positionales Wesen ist eines, das nicht nur im Hier/Jetzt ist,
sondern dem das Hier/Jetzt-Sein selbst als Sachverhalt gegeben ist. Es

I2T

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

kann »zu sich selbst Distanz« (Plessner [1928] 1975, 289) einnehmen.
Das ssichs, das zu sich in Distanz geht, ist dabei nicht an einem anderen
Ort neben Korper und Leib - es wird nicht eine metaphysische Seele oder
ein Bewusstsein eingefiihrt. Vielmehr wird schlichtweg die Reflexionsstu-
fe der zentrischen Positionalitit nochmal reflektiert. Das exzentrisch posi-
tionale Wesen »lebt und erlebt nicht nur, sondern (...) erlebt sein Erleben«
(Plessner [1928] 1975, 292). Es ist aus sich herausgesetzt, exzentrisch,
»nicht mehr im Hier-Jetzt, sondern >hinter< ihm, hinter sich selbst, ortlos,
im Nichts.« (Plessner [1928] 1975, 292). Das heifdt aber nicht, dass diese
reflexive Distanzierung mit einer »(in sich widersinnigen) Vermannigfa-
chung des Subjektkerns« (Plessner [1928] 1975, 289) einhergeht. Es gibt
kein zweites Zentrum neben dem positionalen Zentrum der zentrischen
Positionalitdt. Diese besteht im Vollzug des Leib-Umwelt-Verhiltnisses
im Hier/Jetzt, d. h. die Gegenwart erhilt ihren motivierenden Jetzt-Cha-
rakter aus den vollzogenen Vergangenheits- und Zukunftsbeztgen (vgl.
Lindemann 2017a, 164). Auf diesen Umweltbezug bezieht sich das ex-
zentrisch positionale Wesen erneut, ohne jedoch sein Hier/Jetzt aufzuge-
ben: »Es steht im Zentrum seines Stehens« (Plessner [1928] 1975, 290).
Sein Hier/Jetzt bleibt in Form seines Leibes erhalten, der mit dem Kor-
per verschrinkt ist, sich aber zugleich von ihm unterscheidet. Das Hier/
Jetzt-Sein ist dem exzentrisch positionalen Wesen in dreifacher Weise ge-
geben: »Positional liegt ein Dreifaches vor: das Lebendige ist Korper, im
Korper (als Innenleben oder Seele) und aufSer dem Korper als Blickpunkt,
von dem aus es beides ist.« (Plessner [1928] 1975, 293 ). In Bezug auf den
Korper unterscheidet Plessner damit AufSenwelt, Innenwelt und Mitwelt.
AufSen- und Innenwelt werden dabei aus dem Reflexivwerden der zentri-
schen Positionalitat konstruiert, wihrend die Mitwelt die Bedingung von
AufSen- und Innenwelt ist (vgl. Lindemann 2017a).

Auflenwelt

Fur das zentrisch positionale Wesen ist die Umwelt konzentrisch auf
das Hier/Jetzt bezogen und mit aktionsrelativen Dingen gefiillt, die als
Feldverhalte wahrgenommen wurden und einen Aufforderungscharak-
ter enthalten. Auch das exzentrisch positionale Wesen ist zentrisch, er-
lebt sich also hier/jetzt in einer Welt mit Dingen. Zugleich ist es wieder
reflexiv auf dieses Erleben bezogen und kann so in Distanz zu seinem
Sein im Hier/Jetzt treten. Die Feldverhalte, die das exzentrisch positiona-
le Wesen zum Handeln auffordern, verlieren nicht ihren Aufforderungs-
charakter, sondern es kommt hinzu, dass dieser Aufforderungscharak-
ter als solcher erlebt wird. Dadurch kann das zentrisch auf das Wesen
bezogene Umfeld zu einer Umwelt mit einer sachlichen Struktur, die un-
abhingig von der exzentrisch positionalen Welt existiert, werden. »Das

I22

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXZENTRISCHE POSITIONALITAT

von Dingen erfullte Umfeld wird die von Gegenstianden erfiillte Auflen-
welt, die ein Kontinuum der Leere oder raumlich-zeitlichen Ausdehnung
darstellt« (Plessner [1928] 1975, 293). Diese Welt ist nicht mehr nur zen-
trisch auf das exzentrisch positionale Seiende hin angeordnet, sondern ist
eine von diesem unabhingige AufSenwelt, die als solche objektiv expli-
ziert werden kann. Zugleich wird sie weiterhin vom Zentrum her erfah-
ren. Zwei Weltbeziige stehen hier nebeneinander und greifen ineinander:
Zum einen bleibt die relative, auf das Zentrum bezogene Welt. In dieser
gibt es ein »absolutes Oben, Unten, Vorne, Hinten, Rechts, Links, Friiher,
und Spiter« (Plessner [1928] 1975, 294; vgl. auch Schmitz [1964] 2019,
§§ 17, 22 ). Zum anderen gibt es die Welt der »mathematisch-physika-
lischen Auffassung« (Plessner [1928] 1975, 294), die unabhingig vom
erlebenden Wesen ist und in der Gegenstinde existieren, deren sachli-
cher Inhalt expliziert werden kann. In der Auflenwelt ist der Korper ein
Gegenstand unter anderen.

Innenwelt

Auf der Reflexionsstufe der zentrischen Positionalitit ist die Gegenwart
der Vollzug von Vergangenheits- und Zukunftsbeziigen. In diesem Voll-
zug erlebt das zentrisch positionale Wesen. Wenn dieses Erleben reflek-
tiert wird, ist dem erlebenden Selbst als Tatsache gegeben, dass es erlebt
und wie es erlebt. Das exzentrisch positionale Selbst ist in seinem Voll-
zug auf den Vollzug bezogen (vgl. Plessner [1928] 1975, 299). Dadurch
entsteht eine Distanz zwischen Vollzug und Bezogenheit. Diese Distanz
wird nach Plessner nie ganz aufgehoben, »sogar im Vollzug des Gedan-
kens, des Gefiihls, des Willens steht der Mensch aufSerhalb seiner selbst«
(Plessner [1928] 1975, 298). Dies ist auch die Voraussetzung dafiir, dass
das eigene Sein fraglich werden kann. Damit treten Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft als differenzierte Modi der Zeit hervor. Zukunft ist
nicht mehr nur der Ubergang vom Noch-Nicht zum Jetzt, sondern bein-
haltet die Moglichkeit der Diskontinuitit: Zukunftserwartungen kénnen
enttiuscht werden. Die Zukunft ist damit fiir das erlebende Selbst teilwei-
se fragil. Diese Fragilitit fithrt nach Lindemann zu einer erlebten Hand-
lungsmotivation des exzentrisch positionalen Selbst, das sich um die Auf-
rechterhaltung seiner erwarteten Zukunft sorgt (vgl. Lindemann 2016).

Mitwelt
Mit der Reflexivitit exzentrischer Positionalitit ist die Voraussetzung
dafiir gegeben, dass auch andere Wesen als exzentrisch positionale We-

sen erlebt werden konnen, dass es also eine Mitwelt gibt. Die Mitwelt

123

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

entsteht dezidiert nicht aus der Projektion des eigenen Erlebens auf an-
dere, »die Existenz dieser Sphire (...) [ist] eben die Voraussetzung fir
das Erfassen der eigenen Position tiberhaupt« (Plessner [1928] 1975,
302, Hervorh. im Orig.). Die Mitwelt konstituiert sich nicht aus der Er-
fahrung, dass andere sich sinnhaft verhalten, oder dass eigenes sinnhaf-
tes Verhalten auf andere projiziert wiirde, sondern ist gleichurspriinglich
zu Auflen- und Innenwelt die » GewifSheit der Wirklichkeit anderer Iche«
(Plessner [1928] 1975, 301). Wie diese Mitwelt dabei konkret geschicht-
lich realisiert wird, lasst Plessner offen und fafit die » Einengung und Be-
schrankung dieses urspriinglich eben gerade nicht lokalisierten und sei-
ner Lokalisierung Widerstinde entgegensetzenden Seinskreises auf die
>Menschen««(Plessner [1928] 1975, 301) als historische Realisierung.
Lindemann bezeichnet die Offenheit der Mitwelt auch als »Kontingenz
der Mitwelt« (Lindemann 2014, 99). Auf der Ebene der exzentrischen
Positionalitit ist es gegeben, dass es eine Mitwelt gibt — die konkrete
Ausgestaltung steht jedoch vor dem Hintergrund der Ausgestaltung der
jeweiligen sozialen Ordnung.”

4.2.2 Erweiterte Weltoffenheit

Offen bleibt, wie der Kreis derer, die sich richten konnen, begrenzt wird,
aber auch, wie die Selbstbezugnahme im Rahmen der Beriithrung erfolgt

2 Plessner expliziert die Mitwelt als eine Mitwelt, die erst auf der Reflexions-
stufe exzentrischer Positionalitit entsteht. Damit weicht er, wie Lindemann
herausarbeitet, von der Explikation der Innen- und Auflenwelt ab (Linde-
mann 20172, 168 f.). In diesen war Plessner jeweils von der zentrischen Er-
fahrung ausgegangen, die in der exzentrischen Positionalitit noch einmal
reflektiert wird. Damit landet Plessner bei einer Version der Mitwelt, die
das individuelle Ich der exzentrisch positionalen Selbste bereits voraussetzt
— etwas, das er an anderer Stelle als empirisch nicht haltbar beschreibt (vgl.
Plessner [1931] 2015). Ich schliefe mich hier Lindemanns Vorschlag an,
auch bei der Explikation der Mitwelt dem reflexiven Prinzip zu folgen, aus
dem er auch Innen- und Auflenwelt abgeleitet hat (vgl. Lindemann 2017a,
169 ff.). In diesem Fall miissten bereits auf der Ebene der zentrischen Posi-
tionalitat » Mitverhiltnisse« (Plessner [1928] 1975, 306) eingefithrt werden.
Zentrisch positionale Wesen sind in ihrem Leib-Umwelt-Verhiltnis von den
Gegebenheiten der Umwelt betroffen und erfahren Aufforderungen, sich zu
verhalten. Auch andere positionale Wesen konnen Teil dieser Umwelt sein
und sich auf das zentrisch positionale Wesen richten, z. B. als Raubtier auf
seine Beute, als Beutekonkurrent 0.4. (vgl. Lindemann 2014, 90-95). Das
zentrisch positionale Wesen kann von dieser Ausrichtung beriihrt werden
und auf den in dieser Richtung liegenden Zukunftsbezug des anderen We-
sens reagieren: Es flieht vor dem Raubtier.

124

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXZENTRISCHE POSITIONALITAT

(vgl. Lindemann 2017a, 174 ff.). Plessner setzt das individuelle Selbst
voraus. Lindemann macht darauf aufmerksam, dass das Reflexivwer-
den der Berithrungsbeziehung zwischen zwei Extremen stattfinden kann:
1.: Das Selbst erfihrt sich als dauerndes Individuum, das in Beziehung
zu anderen Individuen tritt — das klassisch individualisierte Selbst; oder
2.: Das Selbst erfahrt sich als Glied einer dauernden Beziehung, zu der
auch andere Glieder gehoren. »In diesem Fall muss die Formel »ich erlebe
miche« ersetzt werden durch die Formel >es gibt das Erleben des Vollzugs
der Vermittlung dauernder sozialer Bindungen«« (Lindemann 2014, 97).
Lindemann bezeichnet diesen Fall als Dividualisierung (vgl. Lindemann
2014, 97). In einer extremen Form von 2. kommt es nicht zur Ausbil-
dung eines dauernden Ichs, das sich in Beziehung zu anderen dauernden
Ichs erfihrt. Das bedeutet nicht, dass ein real existierendes Ich unter-
driickt wird, sondern dass die Beziehung von Anfang an mit der Entste-
hung der Mitwelt in den Vordergrund gestellt wird. Das Ich erfihrt sich
exzentrisch, aber es bezieht sich auf das Erleben der Beziehung. Damit
besteht reflexiv auf die Innenwelt bezogen auch die Moglichkeit, diese
nicht mehr in den einzelnen Selbsten zu verorten, sondern vielmehr als
das >Innen< der Beziehung zu betrachten (Lindemann 2014, 303).

Bei diesen Formen der Mitwelt handelt es sich jeweils um Extreme,
die selten vollstandig realisiert werden. Wahrscheinlicher sind Mischfor-
men, in denen sich die Individuen prinzipiell als Individuen verwirkli-
chen, teilweise aber auch den Beziehungsaspekt in den Vordergrund stel-
len. Lindemann macht plausibel, dass fiir Frauen vor den r96oer Jahren
in Paarbeziehungen die Norm der Dividualisierung galt und sie sich ge-
mifS den herrschenden Strukturanforderungen primar als Teil einer Be-
ziehung verstehen sollten, seit den 1970er Jahren aber Individualisierung
auch fiir Frauen zur gesellschaftlichen Strukturvorgabe gehorte (vgl. Lin-
demann 2016, 92). Der Fokus hat sich leicht verschoben, ohne jedoch
vom Extrem einer volligen Auflosung des Ichs zu einer volligen Ich-Bezo-
genheit tiberzugehen: Auch in einer individualisierten Moderne bleiben
die Einzelnen Teil diverser Beziechungen. Lindemann bezeichnet das Of-
fenlassen, ob eine Ordnung Individualisierung oder Dividualisierung ein-
fordert, als >soziale Unentschiedenheitsrelation« (Lindemann 2018, 17).

Fur exzentrisch positionale Wesen steht fest, dass sie eine Mitwelt ha-
ben, nicht aber, wie diese Mitwelt beschaffen ist. Das hat eine wichtige
Implikation, die ich im Vorangegangenen zwar immer wieder en passant
angedeutet habe, die aber noch einmal explizit hervorgehoben werden
soll: Es ist fuir Plessner nicht festgelegt, welche Wesen so positioniert sind.
Dennoch wird Plessners Theorie in der Forschungsliteratur immer wie-
der als Minimalanthropologie gelesen (vgl. z. B. Berger und Luckmann
2013) und zusammen mit Scheler und Gehlen als positive Philosophische
Anthropologie zusammengefasst (vgl. J. Fischer 2008). Der Grund dafiir
liegt darin, dass Plessner in den Stufen des Organischen immer wieder

125

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

von »Menschen« als exzentrisch positionalen Wesen spricht. Wie bei
Tieren und Pflanzen handelt es sich jedoch um ein Anschauungsbeispiel,
um zu zeigen, dass es ein Wesen gibt, fiir das die mit dem Theorieverfah-
ren der reflexiven Deduktion herausgearbeitete Reflexionsstufe (Plessner
[1928] 1975, 115, vgl. auch Lindemann 2014, 85 ff., Schiirmann 2002,
100 ff.) Giiltigkeit beanspruchen kann: »Die These lautet dahin, daf
sie [die Reflexionsstufe] dem Menschen vorbehalten bleibt« (Plessner
[1928] 1975, 289). Plessners Radikalisierung besteht darin, dass nicht
der Mensch bestimmt wird, sondern die Frage, wie der Mensch zu be-
stimmen ist, als historische Frage behandelt wird. Nur Menschen als ex-
zentrisch positionale Wesen zu betrachten, sei ein »politisches Apriori«
Europas (vgl. Plessner [1931] 2015, 141). »Mensch sein ist an keine be-
stimmte Gestalt gebunden und konnte daher auch (...) unter mancher-
lei Gestalt stattfinden, die mit der uns bekannten nicht tibereinstimmt«
(Plessner [1928] 1975, 293). Lindemann bezeichnet diese reflexive Posi-
tion als »erweiterte Weltoffenheit« (Lindemann 2014, 67 ff.).
Ausgehend von Plessner kann so eine Perspektive eingenommen wer-
den, die weder Individualitit voraussetzt, noch den sozialen Akteur mit
dem Menschen gleichsetzt. Die Sakralisierung des Individuums im Sin-
ne der Menschenrechte kann so als historisch spezifische Konstellation
herausgearbeitet werden. Zugleich eroffnet Plessner eine Perspektive auf
die unmittelbare Erfahrung, die soziologisch anschlussfihiger ist als die
Beschreibung dieser Erfahrung, die allein mit Schmitz moglich ware: Mit
Plessner wird jede Erfahrung zu einer vermittelten Erfahrung. Damit ist
es moglich — und notwendig —, die Vermittlungsprozesse selbst in den
Blick zu nehmen. Diese sind der Schliissel, um von relativ stabilen Ord-
nungen sprechen zu kénnen. Bevor ich jedoch die sozialtheoretischen
Pramissen firr die Herausbildung und Aufrechterhaltung von Vermitt-
lungsordnungen beschreibe, werde ich kurz auf die Konsequenzen fiir
die Zeitdimension eingehen, die sich aus Schmitz und Plessner ergeben.

4.3 Sorge und Nicht-Sorge:
Handlungsmotivation und Zeit

In dieser Arbeit wird neben der Sozialdimension die Zeitdimension zen-
tral gestellt. Ausgehend von der Zeitdimension lassen sich prazise Hand-
lungsmotivationen leiblicher Selbste beschreiben sowie eine Heuristik
unterschiedlicher Zeitlichkeiten aufstellen, aus denen sich Konsequen-
zen fiir den Weltzugang ergeben.

126

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT
4.3.1 Die Protention des Handelns

Zeittheorien scheinen in der gegenwirtigen Soziologie an Bedeutung ver-
loren zu haben. Zeitlichkeitsannahmen sind jedoch implizit und explizit
im Erwartungsbegriff enthalten, der fiir die soziologische Theoriebildung
durchweg relevant ist (vgl. Lindemann 2016, 73; Lindemann 2024Db).
Am explizitesten ist die Theorie der Zeitlichkeit bei Schiitz ausgearbeitet;
im Folgenden werde ich kurz darlegen, wie Schiitz seine Handlungsthe-
orie in einer Theorie der Zeitlichkeit begriindet. Die Schiitzsche Hand-
lungstheorie ist insofern ein sinnvoller Ausgangspunkt, um implizite
Annahmen uber Zeitlichkeit in der Soziologie herauszuarbeiten, als die
Schiitzsche Handlungstheorie zu den am weitesten verbreiteten und re-
zipierten Theorien in der Soziologie gehort; selbst RC-Theorien konnen
sich auf Schiitz beziehen (vgl. Esser 1999, 219 ff.).

Schiitzs Grundfigur ist der produktive Gegensatz »zwischen dem
schlichten Hinleben im Erlebnisstrom und dem Leben in der raum-zeit-
lich begrifflichen Welt« (Schiitz 1932, 43). Aus diesem Gegensatz und
dem Changieren zwischen beiden Erlebnisformen entstehen Sinnzu-
sammenhange. Das Schutzische Selbst lebt in einer Dauer des Erlebnis-
stroms. Diese ist prinzipiell nicht durch raumliche oder modal-zeitliche
Phianomene bestimmt, sondern durch ein Flieflen unterschiedlicher Zu-
stinde im stindigen Ubergang von einem Jetzt/So zum nichsten Jetzt/
So. Zentral fiir dieses Leben in der Dauer ist, dass das Selbst keinen un-
mittelbaren Zugang zu ihr hat. Sobald es sich reflexiv dem Leben zu-
wendet, wird nicht auf die Dauer Bezug genommen, sondern auf ein ver-
gangenes Jetzt/So, das als ein bestimmtes Jetzt/So reflektiert wird. Diese
Reflexion, auch als »Denken« (Schiitz 1932, 73) bezeichnet, erfolgt aber
selbst wieder von einem bestimmten Jetzt/So aus, das notwendig ein an-
deres Jetzt/So ist als dasjenige, auf das reflexiv Bezug genommen wird:
Es ist Zeit vergangen und es hat eine Reflexion stattgefunden, die das
Jetzt/So verdndert hat. Der Akt der Zuwendung konstituiert das Erle-
ben als Erleben, so dass jedes Erleben nie nur von dem jeweiligen Jetzt/
So des Erlebens abhiangt, sondern auch von dem Punkt, von dem aus re-
flektiert wird. Das Erleben geschieht vorreflexiv, erst durch den Akt der
Zuwendung wird das Erleben zu etwas Erlebtem, das Sinn haben kann,
»nur das Erlebte ist sinnvoll, nicht aber das Erleben« (Schutz 1932, 49).
Der Akt der Zuwendung konstituiert den spezifischen Sinn des Erlebten.

An dieser Stelle stellt sich die Frage, wie vor diesem Hintergrund Zu-
kunftsbeziige fir die Handlungsmotivation relevant sein konnen. Auch
diese werden tiber die Figur der Reflexion hergeleitet. Die Reflexion be-
steht darin, sich reflexiv auf das Erlebte zu beziehen. Das Erleben ist
nie das Verhalten selbst, sondern das »sich-verhalten-haben« (Schiitz
1932, 54). Handeln im alltaglichen Sinne ist dagegen »>auf-die-Zukunft«
gerichtet« (Schiitz 1932, 55). Die Husserlsche >Reflexion, auf die sich

127

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Schiitz hier bezieht, ist aber nicht nur im Sinne einer Retention auf die
Vergangenheit bezogen, sondern in ihr ist auch eine »Vorerinnerungx,
eine »Protention«, enthalten (Schiitz 1932, 55). Eine Vorerinnerung ist
im Prinzip die Imagination einer reflexiven Bezugnahme auf eine ver-
gangene Handlung. Es wird also nicht nur reflexiv auf die vergange-
ne Dauer Bezug genommen, sondern es kann auch imaginiert werden,
dass sich zukiinftig reflexiv auf die vergangene Dauer bezogen wird.
Die Zukiinftigkeit wird dabei durch die charakteristische Unbestimmt-
heit der Protention in die Reflexion einbezogen. Die Protention ist nicht
mit der Retention zu verwechseln, denn sie ist unbestimmt, sie ist in ge-
wisser Hinsicht leer, und das Verhaltnis zu ihr ist das der Moglichkeit,
nicht das der Bestimmtheit. Indem man sich auf diese Weise vorerinnert,
kann man die zukiinftige Handlung entwerfen bzw. phantasieren (Schiitz
1932, 57). Dabei wird nicht das Handeln, d. h. das Leben und Erleben,
phantasiert, sondern immer eine wie auch immer bestimmte abgeschlos-
sene Handlung, die aber ihrerseits in Handlungen unterlegt sein kann, je
nachdem, wie man sich jetzt/so dieser Handlung zuwendet. »Die Hand-
lung wird also entworfen, nicht das Handeln selbst.« (Schiitz 1932, 59).

Die Schutzsche Theorie bietet vielfiltige Ankniipfungsmoglichkeiten
fuir eine zeittheoretische Untersuchung. Die Theorie zeigt, dass gerade
die Verschrankung unterschiedlicher Formen der Zeiterfahrung und die
Rekonstruktion dieser Zeiterfahrung produktiv gewendet werden kon-
nen. Die Reflexion erfolgt mit Bezug auf ein vor-erinnertes Noch-Nicht
der Zukunft, aber in einem Prozess, der vom Jetzt/So her gedacht wird.
Die Erinnerung an das Zukiinftig-Noch-Nicht des Handelns kann hier
als Motivation verstanden werden, wodurch Handlungsmotivation ins-
gesamt verstandlich wird. Unbefriedigend bleibt jedoch die Frage, war-
um ein jeweiliges Selbst handeln, sich jetzt/so auf abgeschlossene Hand-
lungen richten sollte. Schiitz behauptet, es gehe um die » Wichtigkeit«
(Schiitz 1932, 78) der sich aktuell stellenden Probleme. Das Selbst er-
scheint hier merkwiirdig blass. Dass das Selbst sein Erleben nur in der re-
flexiven Wendung auf das Jetzt/So erfasst, ist theoretisch elegant. Was in
dieser Darstellung jedoch fehlt, ist die Unmittelbarkeit des Erlebens von
Gegenwart und Zukunft, die das Selbst betrifft, oder, wie Lindemann es
ausdriickt, die >ipseistische Dimension des Erwartens< (Lindemann und
Liidtke 2009). Schiitz geht vom reflexiven Subjekt aus, nicht vom leibli-
chen Subjekt. Daher kann er zwar die Differenz zwischen verschiedenen
Erfahrungen gut erfassen, aber weniger die gegenwirtige leibliche Mo-
tivation durch eine Zukunft, die das Selbst selbst betrifft.

Um diese ipseistische Dimension der Erwartung stiarker zu betonen,
wende ich mich im Folgenden Heideggers Konzeption der Zeitlichkeit,
der Sorge, zu.

128

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT
4.3.2 Sein zum Tode

Heidegger versteht das Subjekt grundlegend von seiner Zeitlichkeit her
und scheint dabei, wiederum anders als Schiitz, das Motiviert-Sein sys-
tematisch abzuleiten. Der Ausgangspunkt der Analyse ist insofern viel-
versprechend, als Heidegger den Menschen nicht als durch biologische
Eigenheiten vorbestimmt setzt, sondern ihn immer schon in seinem In-
der-Welt-Sein betrachtet. Nicht die explizite Reflexion, die noch bei
Schiitz im Anschluss an Husserl relevant war, sondern das Sich-Verhal-
ten in spezifischen Handlungszusammenhangen konstituiert das Sein des
Daseins.

Der zentrale Begriff Heideggers, mit dem er die Grundstruktur der
Zeitlichkeit des Menschen/Daseins? erfasst, ist der Begriff der Sorge. Sor-
ge ist die Struktur, die die verschiedenen Seinsweisen des Daseins zu
einer einzigen Struktur zusammenfugt und damit verhindert, dass die
Seinsweisen ein voneinander unabhingiges Eigenleben fithren, sondern
in einer einzigen Person zusammenlaufen (vgl. Merker 2015). Die Sor-
gestruktur antwortet also auf ein Problem, das sich erst vor dem Hinter-
grund der verschiedenen Seinsweisen des Daseins stellt. Um zu verstehen,
inwiefern Sorge »Sich-vorweg-schon-sein-in-(der-Welt-) als Sein-bei (in-
nerweltlich begegnendem Seienden)« (Heidegger [1927] 1967, 192, vgl.
auch S. 327) ist, miissen also zunichst die verschiedenen Seinsweisen in
den Blick genommen werden und damit auch die Struktur nach der Sein
und Zeit aufgebaut ist.4

Heidegger geht in seiner Analyse von der »ontisch-ontologischen
Differenz« (Rentsch 2013, 54, Hervorh. im Orig.) aus. Das heifst, er
unterscheidet zwischen einer existenziell-ontischen und einer existen-
zial-ontologischen Ebene (vgl. Heidegger [1927] 1967, 12). »Die exis-
tenziell(-ontische) Ebene ist die reale, konkrete Ebene der Lebenspraxis
und Lebenserfahrung, die existenzial(-ontologische) Ebene die Ebene der
theoretischen Ebene tiber die existenzielle Ebene« (Rentsch 2013, 55).

3 »Wissenschaften haben als Verhaltungen des Menschen die Seinsart dieses
Seienden (Mensch). Dieses Seiende fassen wir terminologisch als Dasein.«
(Heidegger [1927] 1967, 11, Hervorh. im Orig.). Tugendhat hat darauf hin-
gewiesen, dass diese Vertauschung der Begriffe die Phinomenologie ohne
Not vordeterminiert: Anders als das Wort >Mensch< hat >Dasein« keinen Plu-
ral, und Heidegger kann daher nur nach >dem« Dasein an sich fragen, nicht
aber diese Frage als solche, die sich von der Frage nach den Menschen im
Plural unterscheidet, in den Blick nehmen (Tugendhat 1979, 172).

4  Diese Ausfithrungen gehen nur so weit, wie es fiir das Verstiandnis der Zeit-
theorie und der spater zu behandelnden Probleme notwendig ist, und er-
heben keinen Anspruch auf Vollstindigkeit der Interpretation. Fiir aktuelle
Einfiihrungen in die Theorie und Interpretationsfragen siche Thomi et al.
2013 und Rentsch 2015.

129

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Die Frage nach dem Sein ist nach Heidegger in der Geschichte der Phi-
losophie oft, aber ebenso oft in der Tradition von Platon und Aristoteles
falsch gestellt worden, namlich nicht nach dem Sein als Einheit, sondern
als bereits in verschiedene Seiende zerfallendes Sein, das keinen Oberbe-
griff des Seins an sich zulisst (vgl. Frede 2013, 280). Sein ist aber kein
Ding oder Gegenstand, das wire bereits Seiendes, und Heidegger will
nicht nach dem Seienden fragen, sondern nach dem Sinn des Seins tiber-
haupt. Die Frage nach dem Sinn des Seins wird von Heidegger als Frage
nach dem Seinsverstindnis des Menschen umformuliert, »weil das Da-
sein als das einzige Seiende in der Lage ist, die ontologische Frage nach
seinem Sein, seinem Wesen und seiner Existenz zu stellen« (Holme 2018,
31). Das Sein ist wesentlich darauf angewiesen, dass es ein verstehendes
Dasein gibt: »nur solange Dasein ist, das heifst die ontische Moglich-
keit von Seinsverstandnis, >gibt es< Sein« (Heidegger [1927] 1967, 183,
Hervorh. im Orig.). Damit ist der Weg der Untersuchung vorgezeichnet,
namlich zu rekonstruieren, wie sich das Dasein zum Sein verhilt. Da-
bei ist aber nicht irgendein Sein das Ziel der Fragestellung, sondern das
Sein des Daseins selbst.

Das Sein begegnet dem Dasein zunichst nicht in theoretischer Dis-
tanz, sondern »in unserer alltiglichen Lebenssituationen, im konkreten
Alltag« (Rentsch 2013, 55) in der Welt. Damit nimmt Heidegger eine Fi-
gur vorweg, die fur die spatere Wissenssoziologie entscheidend sein wird.
Dass in der bisherigen Philosophiegeschichte nicht vom Seinsverstand-
nis im Alltag ausgegangen wurde, erklirt er mit der anthropologisch
begriindeten »Verbergungstendenz« (Heidegger [1927] 1967, 256) des
Menschen. Die Welt stellt sich dem Menschen als » Verweisungszusam-
menhang][es] von Seiendem « (Heidegger [1927] 1967, 70) dar. Das heifst,
die Gegenstinde erscheinen dem Menschen nicht als raumlich ausge-
dehnte Objekte, sondern immer schon als » Zeug« mit einem spezifischen
Sinn, einer »Um-zu«-Struktur (Heidegger [1927] 1967, 68), die auf die
Verwendungsmoglichkeit im Verweisungszusammenhang hinweist. Die-
ser Verweisungszusammenhang ist dem mit Zeug umgehenden Dasein
in der Regel nicht bewusst, sondern wird erst durch eine »Stérung der
Verweisung« (Heidegger [1927] 1967, 74) bemerkt. Zentral an dieser
Idee der »Zuhandenheit« (Heidegger [1927] 1967, 69) ist, dass Dinge
nicht zuerst als rdumlich ausgedehnt und dann erst als zu gebrauchend
erscheinen, sondern dass sie, indem sie erscheinen, als Teil eines Verwei-
sungszusammenhangs erscheinen. Es gibt, wenn man so will, keinen Teil
der Welt, der nicht in Bezug auf das Dasein Teil einer Um-Zu-Struktur
ist. Das Dasein ist also »immer schon in seiner Welt aufgegangen, in der
es sich titig orientiert, um jeweils etwas zu erreichen, etwas zu vermei-
den, etwas zu besorgen« (Rentsch 2013, 57).

Insofern sich das Seiende dem Dasein immer schon als Zuhan-
denes, nicht als abstrakt Vorhandenes zeigt, ist das Dasein immer

130

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT

»Schon-sein-in-(der-Welt-) « (Heidegger [1927] 1967, 92). Es ist in die
Welt »geworfen« (vgl. Heidegger [1927] 1967, 13 5). Es muss in der Welt
sein, »ungefragt und ohne personliche Zustimmung« (Rentsch 2013, 59).
Das Dasein kann nicht nicht sein, sondern ist in die jeweilige Situati-
on hineingestellt und muss sich zu ihr verhalten. Das Sein des Daseins
ist wesentlich bestimmt durch sein »Zu-Sein« (Heidegger [1927] 1967,
42). Es ist nicht nur in der Vergangenheit gewesen, sondern soll auch in
der Zukunft sein. »Die jeweils bevorstehende Existenz ist hingegen von
solcher Art, dafS ich sie zu sein habe, ich muf$ sie auf die eine oder an-
dere Weise vollziehen« (Tugendhat 1979, 117). Dieser Zwang, zukiinf-
tig sein zu miissen und dabei so oder so zu sein, unterscheidet nach Hei-
degger das Dasein von anderen Seinsformen (vgl. Tugendhat 1979, 181).
»Dafs es ist und zu sein hat« (Heidegger [1927] 1967, 134) bezeichnet
Heidegger auch als »Faktizitit der Uberantwortung« und als » Gewor-
fenheit« (Heidegger [1927] 1967, 135, Hervorh. im Orig.). Das Dasein
kann sich dieser Situation nicht entziehen, und »sofern ich darin unver-
tretbar bin, sofern niemand einem anderen seinen Seinsvollzug abnehmen
kann« (Tugendhat 1979, 177), erhilt diese Art des Seins den »Charak-
ter der Jemeinigkeit« (Heidegger [1927] 1967, 42). Auch wenn das Da-
sein beschlief3t, nicht mehr zu sein, z. B. sein Leben zu beenden, verhilt
es sich zu seinem Sein.

Gleichursprunglich zu dieser Struktur der Faktizitat (vgl. Rentsch
2013, 59) ist das Sein des Daseins durch die Existenzialitit bestimmt.
Wihrend die Faktizitat die Unausweichlichkeit des Sein-Miissens be-
schreibt, bezieht sich die Existenzialitit auf die Moglichkeiten, die das
Dasein in seinem Sein hat. Das Dasein ist zwar faktisch in der Situati-
on, sein zu miissen, wie es sich zu diesem Sein jedoch verhilt, wie es ist,
kann es frei entscheiden. Das Dasein entwirft sich auf seine Moglich-
keiten hin (vgl. Heidegger [1927] 1967, 145). Mit »Moglichkeit« oder
»Seinkonnen« ist der »Spielraum von Handlungsmoglichkeiten« (Tu-
gendhat 1979, 213) gemeint, der dem jeweiligen Dasein zur Verfiigung
steht. Indem es sich auf seine Moglichkeiten hin entwirft, wihlt es diese
Moglichkeiten aus, hat also Wahlfreiheit und damit auch Eigenverant-
wortung (vgl. Tugendhat 1979, 218-21). In diesem Seinkonnen ist das
Dasein »ihm selbst in seinem Sein je schon vorweg. Dasein ist immer
schon »tiber sich hinaus«, zicht als Verhalten zu anderem Seienden, das
es nicht ist, sondern als Sein zum Seinkénnen, das es selbst ist« (Heideg-
ger [1927] 1967, 191-92, Hervorh. im Orig.). Das Seinkonnen ist fiir
Heidegger also immer schon Teil des Daseins, es »ist je seine Moglich-
keit und >hat« sie nicht nur eigenschaftlich als ein Vorhandenes« (Hei-
degger [1927] 1967, 42, Hervorh. im Orig.). Wie Schmitz herausarbei-
tet, kann mit » Moglichkeit« in diesem Zusammenhang nicht die modale
Moglichkeit gemeint sein, in der etwas nicht existiert, aber potentiell
existieren konnte (vgl. Schmitz [1964] 2019, § 35, S. 382—390), sondern

I31

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

vielmehr die Unentschiedenheit hinsichtlich Identitit und Differenz mit
dem gegenwirtigen und moglichen Dasein. Indem das Dasein jeweils sei-
ne Moglichkeit wahrnimmt, die es immer schon selbst war, individuiert
es sich, d. h. es bestimmt sich als jemand, der so und so ist. Die Selbstbe-
stimmung vollzieht sich in dem von der Faktizitat erzwungenen So-Sein.

Neben Faktizitit und Existenzialitat tritt als drittes Strukturelement
des Seins des Daseins das »Verfallen« (vgl. Heidegger [1927] 1967,
§ 38). Mit diesem Strukturelement wird das zuvor Gesagte gewisserma-
3en zuriickgenommen, zugleich aber entscheidend erweitert. Das Dasein
erfihrt sich zumeist nicht in seiner Existenzialitat und Faktizitit, ist sich
also weder seinem Sein-Miissen, noch seinen Mdoglichkeiten bewusst.
Dass dies so ist, ist eine Alltagserfahrung. Aber wie erfihrt sich das Da-
sein dann? Es wurde herausgearbeitet, dass das Dasein immer in der Si-
tuation ist, sein zu miissen und sein zu konnen. Der Verfall ersetzt diese
Situation nicht, sondern verdeckt sie, indem die Moglichkeiten durch das
Man vorgegeben werden. Das Wer des Daseins wird zum Man, »inso-
fern es sich dazu individuiert, chaotisch zu sein« (Schmitz [1964] 2019,
§ 35, S. 388). Das Dasein legt sich also im Alltag nicht fest, entscheidet
sich nicht, sondern bleibt unentschieden.

Mit der Verlorenheit in das Man ist iiber das nachste faktische Seinkon-
nen des Daseins — die Aufgaben, Regeln, MafSstibe, die Dringlichkeit
und Reichweite des besorgend-fiirsorgenden In-der-Weltseins — je schon
entschieden. Das Ergreifen dieser Seinsmoglichkeiten hat das Man dem
Dasein immer schon abgenommen. Das Man verbirgt sogar die von ihm
vollzogene stillschweigende Entlastung von der ausdriicklichen Wahl
dieser Moglichkeiten. (Heidegger [1927] 1967, 268, Hervorh. im Orig.)

Das Dasein entscheidet sich also nicht, sieht nicht einmal, dass es sich
entscheiden konnte, sondern iiberlisst sich dem Man. Dieses Man ist in-
teressanterweise der einzige Ort in Heideggers Philosophie, an dem nicht
das solipsistische, sich selbst und seine eigenen Moglichkeiten entwerfen-
de Dasein, sondern dufSere Normen und Gewohnheiten eine Rolle spie-
len. Man konnte argumentieren, dass das Heideggersche Man der Ort
ist, an dem soziologisch relevante Sachverhalte in den Blick kommen.
Aufgabe des Daseins ist es in diesem Zusammenhang das »Nachholen
einer Wahl (...) Nachholen der Wahl bedeutet aber Wahlen dieser Wahl,
Sichentscheiden fiir ein Seinkonnen aus dem eigenen Selbst« (Heidegger
[1927] 1967, 268). Nicht dem Man zu verfallen, sondern sich selbst zu
wihlen, gilt Heidegger als die eigentliche Seinsweise, die sich von der Un-
eigentlichkeit des Verfallenseins unterscheidet. Die eigentliche Seinswei-
se ist »das Sein zum Tode als ein Sein zu einer Moglichkeit und zwar zu
einer ausgezeichneten Moglichkeit des Dasein selbst« (Heidegger [1927]
1967, 261, Hervorh. im Orig.). Die eigene Endlichkeit »vereinzelt das
Dasein auf es selbst. Diese Vereinzelung ist eine Weise des ErschliefSens

132

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT

des >Dac fiir die Existenz.« (Heidegger [1927] 1967, 263). Diese Verein-
zelung ist also gleichsam das Gegenteil der Verstrickung in das Man, in
dem das Dasein nicht individuiert wird, sondern unentschieden ist, ob
es mit denen, die fiir das Man in Frage kommen, verschieden oder iden-
tisch ist (vgl. Schmitz [1964] 2019, 387).

Die Struktur der Sorge fasst die verschiedenen Seinsweisen des Da-
seins zusammen: Meistens ist das Dasein in der verfallenden Seinswei-
se des Menschen, aber es kann im Vorlauf zum Tod sein eigenes Dasein
sein. In dem Bewusstsein der eigenen Geworfenheit kann es seine eige-
nen Moglichkeiten entwerfen und darin sich selbst immer schon vor-
weg in der Welt sein, das heifst, sich aus der Verfallenheit unbestimmter
allgemeiner Normen und Erwartungen lsen. Das Dasein entwirft sich
dann auf eine bestimmte Zukunft hin, statt passiv dem Dahinleben aus-
gesetzt zu sein. Individuelle Handlungsmotivation entsteht so in der Be-
sinnung auf sich selbst als Individuum, herausgelost aus der Masse des
Man. Zugleich ist diese Reflexion auch diejenige, die das Dasein norma-
tiv bestimmen soll: Der Tod betrifft es in unvertretbarer Weise — er ist
das eigentlichste Ereignis, das nicht durch das Man geteilt oder ersetzt
werden kann. In dieser Konfrontation erkennt das Dasein sich selbst als
Individuum und tritt aus der Verfallenheit heraus.

Die Struktur der Sorge bei Heidegger erfullt Teile der gesuchten Struk-
tur einer Zeittheorie. Sie fuhrt einen existenziellen Zug ein, der in der
Schiitzschen Handlungstheorie fehlt: Das Dasein ist geworfen und sei-
ne jeweilige Situation ist die je eigene. Es kann gar nicht anders, als sich
zu entwerfen, und es muss sich entwerfen, weil es erkennt, dass sein Zu-
kunftsbezug jeweils es selbst betrifft. Wahrend Schiitz meint, das Selbst
wihle seine Handlungen im Hinblick auf ihre Bedeutung fiir die jewei-
lige Gegenwart, dabei aber offen lisst, inwiefern diese Reflexion moti-
viert ist, hat Heidegger eine Antwort: Das Selbst kann nicht aus seinem
Sein heraus und hat dieses Sein zu sein. Insbesondere die Erfahrung des
Todes motiviert dazu, die Wahl nachzuholen. Fiir die Verwendung als so-
zialtheoretische Pramisse ist an dieser Theorie die allgemeine Reflexions-
figur interessant, in der sich das Dasein auf Zukiinfte hin entwirft. Hei-
degger versucht auch, verschiedene Formen der Sorge zu unterscheiden.
Sorge ist die allgemeine Vollzugsstruktur des Daseins, soll aber das Da-
sein inhaltlich nicht auf ein bestimmtes Sein festlegen. Indem Heidegger
die zeitliche Dimension in den Vordergrund riickt, versucht er nicht, in-
haltliche Bestimmungen eines substantiellen Selbst vorzulegen, sondern
Prozessualitit zu beschreiben.

Wenn man aber eine soziologische Beobachtungstheorie sucht, um
Offenheit fir die Empirie zu ermoglichen, ergibt sich ein schwerwie-
gendes Problem: Die Unterscheidung zwischen dem Man und dem Sein
zum Tode, in dem sich das Dasein nach seinen Moglichkeiten individu-
iert, ist eine normative und im Wesentlichen moderne Unterscheidung,

133

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

die den Individualismus voraussetzt. Wie Plessner herausarbeitet, ist die
Vollzugsstruktur des Daseins bei Heidegger auf »unser Wesen, hier und
heute« (Plessner [1931] 2015, 158) bezogen, stofst aber schon im Ka-
tholizismus und noch mehr in anderen Kulturen auf Probleme: Dieses
Voraussetzen der Individualitit fithrt dazu, dass auch die Heideggersche
Theorie allein nicht ausreicht, um die moderne Zeiterfahrung auf Dis-
tanz zu bringen. Vielmehr muss die in der Theorie angelegte Individua-
lisierung selbst distanziert werden.

Sorge vor dem Hintergrund erweiterter Weltoffenheit

Vor dem Hintergrund erweiterter Weltoffenheit (vgl. Lindemann 2016)
ist Sorge wiederum ein handlungsmotivierender Zukunftsbezug eines
exzentrisch positionalen Selbst, das sich in individualisierenden oder di-
vidualisierenden Beziehungen stehend erfahren kann. Dieser Zukunfts-
bezug ist reflexiv. Die Zukunft ist ungewiss und kann auch scheitern.
Handlungsmotivation erfiahrt das Selbst, weil es sich hier/jetzt vom
Gelingen/Scheitern der Zukunft betroffen erlebt und dadurch in eine
leibliche Spannung gerit, aus der heraus sich das Selbst zum Handeln
motiviert erlebt. Damit wird die Existenzialitit von Heidegger mit auf-
gegriffen, diese jedoch von dem darin enthaltenen Individualismus und
der nur auf sich bezogenen Sorge befreit. Sorge wird so zwar unmittelbar
in der leiblichen Spannung erlebt und ist darin handlungsmotivierend,
muss sich jedoch nicht auf das Selbst selber beziehen, muss also nicht
Sorge um sich sein. Stattdessen kommen auch andere Beziige in Frage.
Die leibliche Spannung wird immer in Bezug auf etwas, das Worum der
Sorge, erlebt. Als Worum der Sorge kommt sowohl, wie auch bei Hei-
degger schon, das Selbst selber in Frage, aber auch konkrete Andere so-
wie Institutionen oder soziale Gebilde. Das Worum der Sorge wird uber
Erwartungen vermittelt, die Dritte an das Selbst richten (vgl. Frohlich
2019a; Lindemann 2016). Von dem Selbst wird erwartet, dass es sich
um seine Zukunft sorgt, dass es sich von bestimmten Zukiinften beriihrt
erlebt, dass es aktiv wird und handelt, um diese Zukiinfte herbeizufiih-
ren oder zu verhindern.

Das auf dieser Basis entstehende Zeitverstandnis ist jedoch noch mo-
dalzeitlich orientiert. Damit wird die Besonderheit des Bruchs mit der
Vergangenheit im modernen Zeiterleben noch nicht deutlich. Dazu muss
neben die modale Zeit ein Verstindnis von Dauer gestellt werden. Da-
mit wird die Sorge in nochmaliger Abgrenzung von Heidegger relativiert:
Das Selbst muss sich nicht immer sorgen, sondern kann sich auch in ei-
ner Dauer erleben, in der es sich nicht sorgen muss.

134

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT
4.3.3 Modalzeit, Lagezeit, Dauer

Mit Schmitz kann gegentiber anderen soziologischen Theorien eine
Differenzierung des Zeiterlebens vorgenommen werden (vgl. Schmitz
[1964] 2019, § 17). Neben der bekannten Modalzeit (1) und der mit der
Distanzierung vom eigenen Hier/Jetzt gegebenen Moglichkeit einer La-
gezeit (2) fuhrt Schmitz den Begriff der Dauer und damit eine in der so-
ziologischen Literatur wenig bekannte Zeitstruktur ein (3).

ad 1: Die Modalzeit ist dadurch gekennzeichnet, dass der Sachverhalt
des Erlebens der Beziige zum Noch-Nicht und Nicht-Mehr selbst reflek-
tiert wird. Fir das leibliche Selbst unterscheiden sich Vergangenheit und
Zukunft als differente Modi der Zeit: »Das Gegenwartige ist da, das Ver-
gangene ist nicht mehr, das Kiinftige noch nicht« (Schmitz [1964] 2019,
156). Die Vergangenheit ist wie durch einen Abschied von der Gegen-
wart getrennt und nicht mehr veranderbar (vgl. Schmitz [1964] 2019,
§ 38, S. 41). Die Zukunft hingegen wird jeweils gegenwirtig, sie wird
aus den Moglichkeiten, die eintreten konnten, individuiert (vgl. Schmitz
[1964] 2019, § 40). In der Apprasenzdimension, wie Schmitz sie nennt,
gehen Zukunft und Gegenwart ineinander tiber, da die Zukunft als Zu-
kunft nur von der Gegenwart aus betrachtet eine eigene Dimension hat —
die Vergangenheit ist demgegentiber getrennt (vgl. Schmitz [1964] 2019,
§ 38). Die leiblichen Selbste sind gegenwirtig auf ihre Erwartungen be-
zogen und zum Handeln motiviert, weil die Zukunft eben noch nicht
ist, offen und damit veranderbar. Dies ist die Zeitstruktur, die in sozio-
logischen Theorien zumeist vorausgesetzt wird (vgl. Lindemann 2024b).

ad 2: Von der Modalzeit ist die Lagezeit zu unterscheiden. Wahrend
die Modalzeit immer vom Hier/Jetzt her erfahren wird und von diesem
das Noch-Nicht und das Nicht-Mehr unterscheidet, ist die Lagezeit vom
Hier/Jetzt abgewandt. In der Lagezeit sind Dinge frither, spater oder
gleichzeitig, sie sind zeitlich exakt datierbar und in ein Koordinatensys-
tem eintragbar. Der 20. Februar des Jahres 2022 ist lagezeitlich ein Tag,
der nach dem 19. Februar und vor dem 21. Februar stattgefunden hat.
Dass hier/jetzt Februar ist, ist lagezeitlich keine relevante Kategorie. Die-
se von Lindemann als digitale Zeit (vgl. Lindemann 2014, 169) bezeich-
nete Zeitform kennt also keinen ausgezeichneten Ort, von dem aus die
Irreversibilitat der Gegenwart erfahren wird. Die Ereignisse lassen sich
auf einem Zeitstrahl aufzeichnen, ohne ein Jetzt spezifizieren zu miis-
sen. Vielmehr erlaubt sie physikalische Zeiterfassungen. Aus der Lagezeit
lasst sich nicht die Modalzeit oder gar die Gegenwart ableiten, sondern
die Kategorien des Fritheren, Spateren und Gleichzeitigen bilden eine ei-
gene Weise der Gegebenheit von Zeit (vgl. Schmitz [1964] 2019, 163).
Zugleich kann es aber auch zu Verschrankungen von Modalzeit und Ge-
genwart kommen. Beispielsweise kann die modalzeitliche Reihung auch
fur die Identifikation individueller Erwartungen relevant sein, die in der

135

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

Gegenwart handlungsmotivierend wirken konnen: Die zukiinftige Vor-
her-Nachher-Reihung kann die Enge der Gegenwart erweitern und zu
differenzierter Besorgnis statt zu pauschaler Uberforderung fithren.

ad 3: Vollig verschieden von Modalzeit und Lagezeit und zugleich als
Voraussetzung fir die modal- und lagezeitliche Gegebenheit der Zeit ist
die Dauer zu betrachten. Dauer beschreibt ein Kontinuum, in dem nicht
scharf zwischen Vergangenem, Gegenwirtigem und Zukiinftigem unter-
schieden wird, sondern in dem sich das Dauernde in nichtdiskreter Weise
ausdehnt. Die Identifizierung einzelner Punkte in der datierenden Lagezeit
steht vor dem Hintergrund einer iiber diese Identifizierung hinausgehen-
den Dauer, innerhalb derer einzelne Punkte diskret herausgegriffen wer-
den (vgl. Schmitz [1964] 2019, 155). Damit ist jedoch keineswegs gemeint,
dass dauernde Phanomene zugleich vergangen, gegenwirtig und zukiinf-
tig sind: Aufgrund der modalen Differenz kidme dies einem Widerspruch
gleich, in dem etwas zugleich ist und nicht ist. Dauer fungiert als Grenze
handlungsmotivierender Zukunftsbeziige: Wenn Dauer als tibergreifende
Dauer erlebt wird, in der sich die Zukunft nicht als potenziell scheiternde
Zukunft abgrenzt, wird die Handlungsmotivation aufgehoben (vgl. Linde-
mann 2019b, 64). Damit wird der Begriff der Dauer zu einem wichtigen
sozialtheoretischen Konzept zur Erfassung von Handlungsmotivation bzw.
deren Grenzen. Dauer wird bei Schmitz aus seiner Mannigfaltigkeitstheo-
rie entwickelt, die ich hier mit ihren Prizisierungen kurz vorstellen mochte.

Mannigfaltigkeitstheorie

Im Zusammenhang mit der Behandlung der Paradoxien des Selbstbe-
wusstseins (vgl. Schmitz [1964] 2019, § 30) wendet sich Schmitz dem
Begriff der Mannigfaltigkeit zu (Schmitz [1964] 2019, §§ 31-33). Wie
Schmitz ausfuhrt, wird Mannigfaltigkeit oft mit Verschiedenheit verwech-
selt, sollte aber davon unterschieden werden: Mannigfaltigkeit ist ein At-
tribut der Quantitit, Verschiedenheit hingegen ein Attribut der Qualitit
(vgl. Schmitz [1964] 2019, § 371, S. 265). Mannigfaltiges ist also prinzipi-
ell nur mehreres, aber nicht notwendigerweise auch verschieden: Schmitz
unterscheidet grundsatzlich zwischen identischer und verschiedener Man-
nigfaltigkeit. Sind die Elemente einer Menge verschieden-mannigfaltig, so
gibt es mehr als ein Element, und alle Elemente dieser Menge sind von-
einander verschieden. Dies sind die Mengen, die auch die Mathematik
kennt. Davon unterscheidet Schmitz Mengen identischer Mannigfaltig-
keit: In solchen Mengen gibt es zwar mannigfaltige Elemente — also auch
mehr als ein Element — aber diese sind alle miteinander identisch. Jedes
Ding kann zu sich selbst in einer reflexiven Beziehung stehen, in der die
Elemente der Beziehung dasselbe Ding sind (Schmitz [1964] 2019, § 371,
S. 304). Wenn etwas so beschrieben werden kann, hat es Identitit, ist

136

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT

also mit sich selbst identisch. Diese identische Mannigfaltigkeit kann von
Schmitz noch mit der mathematischen Mengenlehre in Einklang gebracht
werden, auch wenn er dafiir neue mathematische Begriffe aufstellen muss
(vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 31 c). Der dritte Typ von Mannigfaltig-
keiten ist dagegen mathematisch nicht integrierbar (vgl. Schmitz [1964]
2019, § 36): Es handelt sich um die chaotische Mannigfaltigkeit. Der Be-
griff der chaotischen Mannigfaltigkeit basiert auf der identischen und
der verschiedenen Mannigfaltigkeit und wird folgendermafien definiert:

Chaotisch heifst mir Mannigfaltiges, das in sich unentschieden ist hin-
sichtlich der Identitit oder Verschiedenheit seiner Elemente mit oder von
einander. Unentschiedenheit hinsichtlich Identitit und Verschiedenheit
bezeichne ich als das chaotische Verhiltnis der Glieder oder Elemen-
te des chaotischen Mannigfaltigen. Absolut chaotisch ist Mannigfalti-
ges, wenn unter seinen Elementen weder Identitit noch Verschiedenheit,
sondern stattdessen nur ein chaotisches Verhaltnis vorliegt. (...) Rela-
tiv chaotisch nenne ich Mannigfaltiges, in dem Entschiedenheit hin-
sichtlich Identitdt und Verschiedenheit nur teilweise vorliegt und sich
anbahnt, aber noch nicht vollstindig und endgiiltig jedes chaotische
Verhiltnis zwischen den Elementen des Mannigfaltigen abgelost hat.
(Schmitz [1964] 2019, § 33, S. 312, Hervorh. im Orig.)

Mit anderen Worten: Mengen sind chaotisch, wenn es irgendeine Un-
entschiedenheit dariiber gibt, ob die Elemente gleich oder verschieden
sind. Dabei ordnet Schmitz dem absolut Chaotischen, bei dem es kein
Element gibt, fiir das Identitdt oder Verschiedenheit bestimmt ist, Pha-
nomene aufSerhalb des Alltags zu, z. B. sei »das biblische tohu wa bohu«
(Schmitz [1964] 2019, § 33, S. 312) als absolut chaotisch vorzustellen.
Aus der Erfahrung heraus lassen sich jedoch einige Beispiele fiir relativ
chaotische Dinge finden. Ein eingéngiges Beispiel ist das raumliche Kon-
tinuum eines weifSen Blattes, das als nahezu homogene Fliche erscheint
(vgl. Schmitz [1964] 2019, § 34, S. 340 f.). Eine solche Fliche lasst sich
zwar individualisieren, in Sektoren einteilen, umranden etc. und es las-
sen sich einzelne Punkte von anderen Punkten auf dem Blatt unterschei-
den. Dies sind aber genau die Prozesse, in denen die relativ chaotische
Menge partiell individualisiert wird. Soziologisch interessant ist das Bei-
spiel der chaotischen Menge von Hintergrunderwartungen, die Situatio-
nen strukturieren (vgl. Garfinkel 1967). Einige dieser Erwartungen kon-
nen im Rahmen kodifizierter Normen expliziert werden, andere werden
im Falle von Erwartungsenttiuschungen individualisiert. Ein grofSer Teil
der nicht enttauschten Erwartungen bleibt jedoch diffus. Die Erwartun-
gen, die eine Situation pragen, konnen nicht alle im Vorhinein aufgezahlt
und damit als verschiedene diskrete Erwartungen individuiert werden.
Nachdem nun die chaotische Mannigfaltigkeit aufgezeigt ist, lasst sich
die Dauer als eigene Form der Zeiterfahrung prazise als relativ chaoti-
sches Kontinuum beschreiben. Wenn etwas dauert, ist es unentschieden,

137

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

ob das Dauernde nur vergangen, nur gegenwartig oder nur zukunftig ist
— wire es sowohl vergangen als auch gegenwirtig, ergibe sich ein lo-
gischer Widerspruch. Mit der Unentschiedenheit ist es moglich, gerade
die Unbestimmtheit von etwas als spezifisch zu beschreiben. Es ist dann
unentschieden, in welchen Modi der Modalzeit etwas gegeben ist (vgl.
Schmitz [1980] 2019b, § 277 a). Das heif$t nicht, dass es nicht individu-
iert werden kann, sondern dass der Versuch der Individuierung immer
nur partiell unternommen werden kann: Das Zihlen der Sekunden, das
immer wiederkehrende Schauen auf die Uhr, das bei Wartenden zu be-
obachten ist, denen ihre Wartezeit wie eine Ewigkeit erscheinen kann,
lasst sich als Versuch deuten, die Dauer zu individuieren, ohne dass die-
ser Versuch jemals vollstindig gelingen konnte. Damit ist aber auch ge-
sagt, dass die Gegenwart als Hier/Jetzt eines erlebenden Selbst nicht dau-
ert: Die Gegenwart ist das Prinzip, mit dem individuiert wird und in dem
es keine Unentschiedenheit gibt, ob jetzt, noch nicht oder nicht mehr ist
(vgl. Schmitz [1964] 2019, 360). Die Dauer hingegen ist gerade durch
die Unentschiedenheit bestimmt.

4.3.4 Sorge und Nicht-Sorge

Schmitz hat in seiner Phanomenologie eine prizise Bestimmung der
Dauer vorgelegt. Ausgehend von der modalzeitlichen Differenz von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft konnte die Struktur der Sor-
ge beschrieben werden. Ein leibliches Selbst erlebt sich in seinem ge-
genwartigen Hier/Jetzt vom Gelingen oder Misslingen einer erwarte-
ten Zukunft betroffen und richtet sich aus dieser Betroffenheit heraus
auf diese Zukunft aus (vgl. Lindemann 2016). Betroffenheit in diesem
Sinne kann sowohl zum Erleben der Ausweglosigkeit der eigenen Be-
miihungen fithren als auch zum Erleben von Handlungsmotivation, um
die gelingende Zukunft herbeizufithren. Um eine solche Sorge zu erle-
ben, muss die Zukunft als eine bestimmte Zukunft erlebt werden, die
das leibliche Selbst in seinem Hier/Jetzt betrifft. Das bedeutet, dass zu-
mindest einige Erwartungen individuiert sind und das leibliche Selbst
in Bezug auf diese Erwartungen handeln kann. Gibt es keine individu-
ierten Erwartungen, muss wiederum die Absolutheit der Gegenwart an-
genommen werden.

Dauer im oben beschriebenen Sinne zeichnet sich nun dadurch aus,
dass sie die modalzeitliche Differenz von Vergangenheit/Gegenwart/Zu-
kunft tbergreift. Es ist unentschieden, ob etwas eindeutig nicht mehr
oder noch nicht ist. Damit entfillt die Notwendigkeit, sich um das Dau-
ernde zu sorgen: Es gibt keine spezifischen Zukunftserwartungen, de-
ren Gelingen in Frage stiinde, und damit auch keine Notwendigkeit,
sich hier/jetzt motiviert zu erleben. Der umgebende Raum dauert meist

138

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

selbstverstandlich. Ich rechne in der Regel nicht damit, dass das Haus,
in dem ich stehe, iber mir einstiirzt. Diese Unbekiimmertheit wird erst
dann scharf akzentuiert, wenn ein Zukunftsbezug individualisiert wird,
in dem das Haus einstiirzen konnte. Bei einem Bombenangriff im Rah-
men eines Krieges wird die Dauer des Hauses fraglich und der Zukunfts-
bezug des Einsturzes motiviert zu schiitzenden Handlungen, zum Bei-
spiel das Aufsuchen eines Bunkers.

In diesem Sinne kann die Dauer mit Lindemann als »Zeit der Nicht-
sorge« (Lindemann 2019b) bezeichnet werden. Die Dauer von Insti-
tutionen fiihrt zu einer relativen Sorglosigkeit, zum Verschwinden der
Handlungsmotivation in Bezug auf eine bestimmte Zukunft. Diese Sorg-
losigkeit entlastet das leibliche Selbst davon, sich selbst als handlungs-
motiviert zu erleben. Empirisch lassen sich verschiedene Formen der
Sorglosigkeit unterscheiden: Die Dauer der Person, die fiir Schmitz von
besonderer Relevanz ist, wire in diesem Sinne nur ein empirischer Fall
von Dauer, der durch die Individuation des leiblichen Selbst bestimmt ist.
Ebenso gut liefSe sich die dauernde Zugehorigkeit zu einem tibergreifen-
den Volk als das leibliche Selbst bestimmend beschreiben. Was als dau-
ernd erfahren wird, ist jedoch selbst Teil institutioneller Prozesse, die ih-
rerseits durch individualisierte Erwartungen bestimmt sind.

In diesem Kapitel habe ich ausfihrlich theoretische Pramissen entwi-
ckelt, um das Zeiterleben leiblicher Selbste zu erfassen. Damit ist es mog-
lich, die Offenheit der Zukunft in der modernen Gesellschaft als Soll-
Anforderung an die Selbste herauszuarbeiten — statt diese Anforderung
anthropologisch zu setzen und damit der normativen Ordnung der Mo-
derne zu folgen.

Nachdem ich bisher vor allem das unmittelbare Erleben leiblicher
Selbste in den Blick genommen habe, gilt es nun, auch auf die Vermitt-
lung dieses Erlebens einzugehen, wozu ich im nichsten Kapitel die The-
orie reflexiver Institutionalisierung entwickeln werde.

4.4 Reflexive Institutionalisierung

Plessner hat mit dem Begriff der vermittelten Unmittelbarkeit ein Kon-
zept vorgelegt, mit dem sowohl die unmittelbare Leiblichkeit eines ex-
zentrisch positionalen Wesens im Hier/Jetzt beschrieben als auch die Ver-
mittlung dieser unmittelbaren Erfahrung fokussiert werden kann. Wie
diese Vermittlungsprozesse organisiert sind, wird von Plessner selbst je-
doch nicht systematisch entfaltet. Um diese Leerstelle zu fiillen, lasst
sich an die Institutionalisierungstheorie von Berger und Luckmann an-
schliefSen. Diese gehen in ihrer Theorie von der einfachen Weltoffen-
heit des Menschen aus (vgl. Berger und Luckmann 2013, 50). Damit ist

139

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

die Theorie anschlussfihig an die bisherigen Ausfiihrungen, muss aber
gleichzeitig angepasst werden, indem 1. die Theorie mit dem Theorem
der erweiterten Weltoffenheit verbunden wird und 2. die von Berger/
Luckmann eingefuhrte Figur des Dritten verstetigt wird (vgl. Lindemann
2014, 115 ff.).

4.4.1 Institutionalisierung

Ausgangspunkt der Institutionalisierung ist bei Berger/Luckmann die
Habitualisierung:

Jede Handlung, die man hiufig wiederholt, verfestigt sich zu einem Mo-
dell, welches unter Einsparung von Kraft reproduziert werden kann und
dabei vom Handelnden als Modell aufgefaf$t wird. Habitualisierung in
diesem Sinne bedeutet, daf§ die betreffende Handlung auch in Zukunft
ebenso und mit eben der Einsparung von Kraft ausgefiihrt werden kann
(Berger und Luckmann 2013, 56, Hervorh. im Orig.)

Habitualisierung bedeutet nicht, dass eine Handlung in jeder Situation
exakt gleich ausgefiihrt wird. Vielmehr verlduft sie jeweils so dhnlich,
dass sie als Orientierung an einem stabilen Handlungsmuster erkennbar
bleibt. Entscheidend ist also die Wiedererkennbarkeit des Musters, nicht
die Identitdt der Ausfithrung. Daraus folgt auch, dass Habitualisierung
nicht mit blofem Automatismus verwechselt werden darf. Zwar erfor-
dert eine habitualisierte Handlung in der Regel kein bewusstes Nach-
denken, sie ist jedoch keineswegs starr. Vielmehr bleibt sie anpassungs-
fahig gegeniiber situativen Anforderungen. Ein alltigliches Beispiel ist
das Gehen: Es wird nach dem frihen Kindesalter in der Regel unreflek-
tiert vollzogen, lasst sich aber flexibel auf unterschiedliche Bedingungen
abstimmen — etwa auf das Tragen schwerer Winterstiefel oder das Ge-
hen mit Barfuf$schuhen.

Habitualisierungen konnen als Auspriagungen der »leibliche[n] Re-
aktionsbasis« (Plessner [1928] 1975, 285) betrachtet werden. Sie treten
auch bei zentrisch positionalen Wesen auf und sind allein noch nicht ge-
eignet, die Ordnungsbildung exzentrisch positionaler Wesen zu beschrei-
ben. Um von Institutionalisierung sprechen zu konnen, mussen Typisie-
rungen vorgenommen werden. »Institution postuliert, daf$ Handlungen
des Typus X von Handelnden des Typus X ausgefiihrt werden« (Berger
und Luckmann 20713, 58). Sowohl die Handelnden als auch die Hand-
lungen haben eine Bedeutung, die als solche benannt werden kann. Dabei
wird die Identitdt der Handelnden fur diese Institution in einer bestimm-
ten Weise festgelegt. Die Aussage >die Doktorandin schreibt eine Doktor-
arbeit« enthdlt mehrere Typisierungen: Der Akteur wird auf ihre Identitit
als Promovierende festgelegt — nicht etwa als Freizeitwissenschaftlerin

140

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

oder Lehrerin — und ihre Handlung wird als das Schreiben einer Disserta-
tion — nicht eines Romans, einer Habilitationsschrift oder einer Handrei-
chung - typisiert. Mit dieser Handlung sind wiederum spezifische Erwar-
tungen und Tétigkeiten verbunden. Solche Typisierungen abstrahieren
von der konkreten Situation im Hier/Jetzt und ordnen das Handeln ei-
nem iiberindividuellen Bedeutungsschema zu. Damit die Typisierung Teil
einer Institution wird, muss die Typisierung reziprok sein (vgl. Berger
und Luckmann 2013, §8), d. h. die an der Institution beteiligten Akteu-
re miussen tibereinstimmend typisieren und diirfen nicht spontan von ei-
nem Moment zum anderen willkurlich anders typisieren.

Solange die Institution nur von einer Dyade, also nur von zwei Akteu-
ren getragen wird, ist es nicht unbedingt gegeben, dass beide Akteure die
gleichen Typisierungen vornehmen. Der zwingende Charakter von In-
stitutionen, dass die »blofle Tatsache ihres Vorhandenseins (...) mensch-
liches Verhalten unter Kontrolle [hilt]« (Berger und Luckmann 2013,
58), fehlt, solange nur von einer Dyade ausgegangen wird. Thr fehlt die
Geschichtlichkeit, sie steht noch nicht »dem Menschen als dufleres zwin-
gendes Faktum gegeniiber« (Berger und Luckmann 2013, 62). Eine ei-
gene Objektivitdt erhilt die Institution bei Berger/Luckmann durch das
Hinzutreten Dritter, zum Beispiel in Gestalt der Nachkommen. Diesen
erscheinen die Typisierungen der Eltern als »zur >Natur der Dinge« ge-
horig. Es [das Kind] kann nicht erkennen, daf es sich um eine Uberein-
kunft handelt« (Berger und Luckmann 2013, 63). Die Institution wird
aber nicht nur fiir die dazu kommenden Kinder undurchschaubar, son-
dern »sverhartet< sich (...) auch fir die Eltern« (Berger und Luckmann
2013, 63). Diese konnen ihre Typisierungen nicht mehr willkiirlich dn-
dern, da sie durch die Nachkommen an die dargestellten Typisierungen
gebunden sind. Anderung muss dann gerechtfertigt werden. Auf der Ba-
sis der triadischen Institutionalisierung kommt es zur Ausbildung einer
verbindlichen Ordnung. Dies geschieht im Wechselspiel von Externalisie-
rung, Objektivierung und Internalisierung: Die Institution und ihre Gel-
tung werden dargestellt, sie wird unter Hinzunahme Dritter als objektive
Wirklichkeit erfasst, als solche internalisiert und bringt ihrerseits Bei-
triage zur Institution hervor (vgl. Berger und Luckmann 2013, 65). Die
Darstellung der Institution ist dabei zentral. »Indem ein Akteur eine in-
stitutionalisierte Gesamthandlung beginnt, stellt er die entsprechende In-
stitution an andere adressiert symbolisch dar und fordert andere Akteure
damit zu einer sinnentsprechenden Handlung auf.« (Lindemann 2014,
219). Im Erbringen von Beitrdgen zu einer Institution wird also immer
auch mit dargestellt, welche Anschlusshandlungen zu erwarten sind.

Berger/Luckmann gehen in ihrer Theorie davon aus, dass sie bereits
wissen, wie die Mitwelt beschaffen ist, und sehen Institutionalisierung
als einen rein menschlichen Prozess an, der vom Menschen aufgrund
seiner Weltoffenheit hervorgebracht werden muss und dem Menschen

141

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

wiederum zur Natur wird. Der Mensch wird als Kulturschaffender ge-
setzt. Aus der Perspektive der Erweiterten Weltoffenheit ist aber nicht
nur zu kliaren, wie Institutionen zwischen einmal als soziale Akteure an-
erkannten Menschen gebildet werden, sondern auch, wie iiberhaupt erst
institutionalisiert wird, wer ein sozialer Akteur ist. Diese Frage wird von
Berger/Luckmann als philosophisches Problem betrachtet, das sie fiir
ihre Uberlegungen ausklammern kénnen (vgl. Berger und Luckmann
2013, 15); geht man aber vom Problem erweiterter Weltoffenheit aus,
so ist es durchaus eine virulente Frage, wie historische Ordnungen Geis-
ter als soziale Akteure einbeziehen oder aber eine Verengung auf das
menschliche Korperindividuum vornehmen (vgl. Lindemann 2009). Da-
ruber hinaus gehen Berger/Luckmann mit ihrer Verengung davon aus,
dass institutionenschaffende Wesen Individuen sind, die typisieren: In-
stitutionen bestimmen zwar, wie Typen von Akteuren typische Handlun-
gen vollziehen, aber die Rede von einer solchen Typisierung impliziert
bereits, dass die Akteure sich selbst nur als Typen klassifizieren.

4.4.2 Dritte

Lindemann schldgt nun vor, Dritte nicht nur bei der transgenerationa-
len Weitergabe von Ordnung zu beriicksichtigen, sondern sie systema-
tisch sowohl in die Ordnungsgenese als auch in die Ordnungserhaltung
einzubeziehen. Ein Vorschlag fur eine solche systematische Einbeziehung
Dritter in die Ordnungsbildung findet sich in Habermas® an Mead an-
schlieBender Theorie der Einstellungsiibernahme. Dort wird die Dyade
konstitutiv um Neuter erweitert (Habermas 1981, 59). Ein Prazisions-
vorteil dieser Theorie ist, dass in ihr das individuelle Selbstbewusstsein
nicht vorausgesetzt wird, sondern das Resultat des Interaktionsprozes-
ses ist (vgl. Mead [1925] 1980, 311). Damit ist diese Perspektive fir
eine Soziologie interessant, die von einer erweiterten Weltoffenheit aus-
gehen will.

Fiir Mead und Habermas ist das zentrale Problem, wie Sinn subjek-
tiv verfligbar wird. Sinn wird zunichst objektiv als Zusammenhang von
Geste, Reaktion und Anschlussverhalten definiert. Dieser Sinn wird nicht
vom erlebenden Subjekt her gedacht, sondern von einer Beobachterpo-
sition aus, die auf diese Weise die objektive Bedeutung des Geschehens
rekonstruieren kann. Das zentrale Problem ist nun, wie es auch fiir die
an der Interaktion Beteiligten zur Sinnkonstitution kommt, d. h., dass
nicht nur objektiv von auflen eine Geste einen Sinn hat, sondern dass
auch die Einzelnen mit der Geste einen Sinn verbinden, und zwar den
mehr oder weniger gleichen Sinn — und dass sie wiederum wissen, dass
es sich um den gleichen Sinn handelt. Erst dann kann man von symboli-
scher Generalisierung von Sinn sprechen — und dann auch Institutionen

142

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

als institutionalisierte Gesamthandlungen verstehen (vgl. Lindemann
2014, 216).

Der zentrale Mechanismus, der das Problem der Sinngeneralisierung
l6sen soll, ist bei Mead die Perspektiviibernahme. Diese wird durch die
Lautgeste ermoglicht. Deren Besonderheit besteht nach Mead darin, dass
sie vom Sender genauso wahrgenommen wird wie vom Empfanger und
damit beim Sender implizit dieselbe Reaktion auslost wie beim Empfan-
ger: »When, however, one is making use of the vocal gesture, if we as-
sume that one vocal element is a stimulus to a certain reply, then when
the animal that makes use of that vocal gesture hears the resulting sound
he will have aroused in himself at least a tendency to respond in the same
way as the other animal responds.« (Mead [1934] 1972, 63). Dieser Me-
chanismus ermoglicht es dem ersten Organismus, die Reaktion des an-
deren Organismus zu antizipieren und bereits Gesten auszufuhren, die
auf eine bestimmte Reaktion abzielen. » The process of addressing an-
other person is a process of addressing himself as well, and of calling
out the response he calls out in another« (Mead [1934] 1972, 108). Wie
Tugendhat jedoch zu Recht anmerkt, ist damit noch nicht sichergestellt,
dass die Organismen die Lautgeste auch identisch verstehen (vgl. Tu-
gendhat 1979, 255) — dies setzt bereits die Fahigkeit zur Perspektiven-
ubernahme voraus (vgl. Schneider 2002, 186), die mit dem Lautgesten-
ansatz erst erklart werden soll.

Habermas rekonstruiert in Anlehnung an Mead drei Einstellungsiiber-
nahmen (vgl. Habermas 19871, 26 ff.). Die erste beruht weniger darauf,
dass die Lautgeste bei Ego und Alter die gleiche Reaktion hervorruft,
sondern vielmehr auf dem Lernen, dass Alter auf die Geste von Ego in
einer bestimmten Weise reagieren wird. Dies ermoglicht es Ego, eine Ver-
haltenserwartung auszubilden und die Geste mit der Erwartung hervor-
zubringen, dass Alter sich in einer bestimmten Weise verhilt. Die zweite
Einstellungsiibernahme geht mit einer Verstebenserwartung einher. Ego
erwartet nicht nur, dass Alter reagieren wird, sondern auch, dass Alter
weifs, welche Reaktion Ego erwartet, und damit auch, dass Alter die Be-
deutung von Egos Geste kennt. Damit wird Alter als jemand adressiert,
der die Geste verstehen kann, und es entsteht »eine reziproke Beziehung
zwischen Sprecher und Horer« (Habermas 1981, 28, Hervorh. im Orig.).

Mit der dritten Einstellungstibernahme geschieht der soziologisch ei-
gentlich spannende Teil, namlich die Verallgemeinerung der Verstebens-
erwartung. Die Geste wird nicht nur in der Erwartung produziert, dass
Alter sie versteht, sondern dass Alter sie in einer bestimmten Weise ver-
stehen soll, d.h. mit der Geste ist ein normativer Anspruch verbunden.
Dies ist die Voraussetzung fiir tatsichlich bedeutungsidentische Symbo-
le (vgl. Habermas 1981, 29). Die Genese von Normen wird bei Mead
aus der kindlichen Entwicklung im Spiel rekonstruiert. Im Spiel, Play,
nimmt das Kind bestimmte Rollen ein, die es erlernt hat; es zeigt, dass

143

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

es die mit einer bestimmten Rolle verbundenen Normen kennt und dar-
stellen kann (vgl. Mead [1925] 1980, 319). Mit zunehmender Entwick-
lung nimmt das Kind jedoch nicht nur die Position bestimmter Anderer
ein, sondern verallgemeinert diese zur Position des generalisierten Ande-
ren, aus dessen Perspektive bestimmte Normen fiir alle an einem Game
Beteiligten gelten (vgl. Mead [1925] 1980, 320). Habermas formuliert
es so0, dass die Ego-Alter-Beziehung durch den Rekurs auf Neuter, einen
unbeteiligten Dritten, objektiviert wird und dadurch die ihr zugrunde-
liegenden Normen nicht als willkiirlich, sondern als tiberpersonlich giil-
tig verstanden werden. »A kann nun die reziproke Verkniipfung der
Teilnehmerperspektiven aus der Beobachterperspektive vergegenstind-
lichen, d.h. gegeniiber der Interaktion von A und B eine objektivieren-
de Einstellung einnehmen, und das System der zwischen ihm und B ver-
schrankten Handlungsperspektiven von den besonderen Situationen, in
denen sich die beiden Aktoren A und B begegnet sind, abheben. A be-
greift, daf jeder, der Egos und Alters Perspektive einnehmen wirde,
dasselbe Perspektivensystem iibernehmen miuifSte« (Habermas 1981, 59,
Hervorh. im Orig.).

Lindemann verweist genau auf diese systematische Funktion des Drit-
ten als Dritten, aus dessen Perspektive sich die soziale Situation einer Dy-
ade objektiviert. Dabei bezieht sie sich wie Habermas (vgl. Habermas
19871, 31) auf Wittgensteins Regelbegriff: »Darum ist >der Regel folgen«
eine Praxis. Und der Regel zu folgen glauben ist nicht: der Regel folgen.
Und darum kann man nicht der Regel >privatim« folgen, weil sonst der
Regel zu folgen glauben dasselbe wire, wie der Regel folgen« (Wittgen-
stein 1977, § 202). Eine Regel wird also erst durch die soziale Institu-
tion tatsdchlich zu einer Regel. Die Funktion des Dritten besteht dann
darin, eine willkiirliche Veranderung der Normen auszuschliefen und
damit die historische Existenz der Ordnung zu sichern.

4.4.3 Erwartungsgeneralisierung und Gewalt

Die Verallgemeinerung von Erwartungen ist vor dem Hintergrund einer
erweiterten Weltoffenheit zweistufig zu denken:

Ego deutet Alter darauthin, ob es sich bei Alter iiberhaupt um eine Enti-
tat handelt, von deren Grenzrealisierung Ego derart beriihrt wird, dass sie
als Aufforderung, sie zu verstehen, erfahren wird (1. Stufe); wenn Ego die
fragliche Entitit als personales Alter Ego anerkennt, deutet Ego die kom-
munikative Mitteilung als Hinweis darauf, was Alter einem Ego zu ver-
stehen geben mochte, um was es in diesem besonderen Fall geht (2. Stu-
fe). (Lindemann 2014, 121)

144

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

Die erste Stufe nennt Lindemann auch fundierende Interpretation, die
zweite kommunikative Interpretation. Das bedeutet auch, dass in jedem
kommunikativen Akt, in dem eine Institution dargestellt wird, auch dar-
gestellt wird, fiir wen diese Institution gilt und wer in diesem Sinne als
sozialer Akteur zu verstehen ist. Hinzu kommt, dass jeweils mitinterpre-
tiert wird, ob es sich um eine individuelle oder eine dividuelle Beriih-
rungsbeziehung handelt. Beide Deutungen finden wiederum in Bezug
auf Dritte statt, in Bezug auf die es bereits stabile Institutionen gibt, die
vermitteln, wer unmittelbar als Person in diesem Sinne erfahren werden
kann. Durch den Bezug auf Dritte etablieren Ego und Alter »eine Regel
der Sensibilisierung/Desensibilisierung« (Lindemann 2014, 121) darii-
ber, wer in welcher Weise als sozialer Akteur anzuerkennen ist.

Im Gegensatz zu Habermas, aber auch zu Berger/Luckmann betont
Lindemann die ipseistische Dimension des Erwartens (vgl. Lindemann
und Lidtke 2009) und erinnert damit an die Leiblichkeit der erwarten-
den Selbste. Diese haben nicht nur allgemeine Erwartungen an die Zu-
kunft und an andere Selbste, sondern erwarten aus ihrem leiblichen Zen-
trum heraus hier/jetzt. Bei den Erwartungen, von deren Erfullung oder
Enttduschung sich leibliche Selbste betroffen fithlen, handelt es sich um
ipseistische, d. h. sich selbst betreffende Erwartungen. Ob das leibliche
Zentrum der individuelle Korper ist oder die Beziehung zu anderen leib-
lichen Selbsten, die es aufrechtzuerhalten gilt, ist dabei eine empirische
Frage. Die ipseistische Dimension des Erwartens ist die Grundlage dafiir,
dass sich Ordnungen bilden, die fur Selbste verbindliche Geltung haben.
Ohne eine solche Riickbindung gibe es keine Notwendigkeit, an Erwar-
tungen auch kontrafaktisch festzuhalten.

Im Anschluss an Johan Galtung lasst sich eine weitere Differenzierung
einfithren, die insbesondere durch Luhmann in der deutschsprachigen
Soziologie populdr geworden ist: Die Unterscheidung von kognitiven
und normativen Erwartungen. Erwartungsenttiuschungen konnen auf
zwei Arten verarbeitet werden: Entweder wird trotz der Enttduschung
an der Erwartung festgehalten, dann handelt es sich um eine normative
Erwartung, oder die Erwartung wird infolge der Enttduschung modifi-
ziert, dann handelt es sich um eine kognitive Erwartung (vgl. Galtung
1959, 214-16), es wurde >gelernt« (vgl. Luhmann 1987, 53 f.). Dabei ist
nicht immer festgelegt, wie zu reagieren ist. Wenn in meinen Keller ein-
gebrochen wird und damit meine Erwartung, dass mein Eigentum auch
im Keller geschiitzt ist, enttauscht wird, kann ich entweder >lernens, z. B.
dass dies ein Vorkommnis in meiner Nachbarschaft ist, und mein Eigen-
tum fortan nicht mehr im Keller lagern: Ich >lerne¢, dass meine Erwar-
tung nicht angemessen war. Oder ich kann trotzig die Erwartung auf-
rechterhalten, dass mein Eigentum auch im Keller geschiitzt sein sollte,
und das Festhalten an dieser Erwartung darstellen. Angenommen, ich
weifS, wer der Einbrecher ist: Ich kann die Polizei rufen und ihn anzeigen,

145

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

ich kann in seinen Keller einbrechen und ihm einen Hahnenfuf als War-
nung hinterlassen, ich kann einen Auftragskiller beauftragen, ihn zu t6-
ten. Alles Moglichkeiten, die allgemeinverbindlich darstellen, dass die
enttduschte Erwartung weiterhin gelten soll.

In dieser allgemeinverbindlichen Darstellung der Geltung normati-
ver Erwartungen erhdlt Gewalt ihre soziale Bedeutung (vgl. Lindemann
2014, 245 ff.). Mit Gewalt wird dargestellt, dass es den Gewaltanwen-
der:innen ums Ganze geht, dass an den Erwartungen unbedingt fest-
zuhalten ist. Gleichzeitig wird mit Gewalt dargestellt, dass diejenigen,
gegen die Gewalt angewendet wird, soziale Akteure sind: Nur inner-
halb des Sozialen kann an normativen Erwartungen sinnvoll festgehal-
ten werden.

Ob das Festhalten an der Erwartung oder die Art der Darstellung der
normativen Erwartung legitim war, ist ordnungsrelativ und impliziert
einen Bezug auf Dritte (vgl. Luhmann 1987, 58 f.). Wahrend es in man-
chen Ordnungen angemessen sein mag, einer Einbrecherin einen Hah-
nenfufs in den Keller zu hiangen, wiirde man in der modernen Gesell-
schaft erwarten, dass die Staatsgewalt aktiviert wird. Dennoch kommen
auch in der modernen Gesellschaft Hahnenfuf$-Varianten vor. An wel-
chen Erwartungen kontrafaktisch, d. h. auch im Falle der Enttauschung,
festgehalten werden soll und wie dieses Festhalten darzustellen ist, ist in
triadischen Konstellationen institutionalisiert. Die Dritten miissen nicht
anwesend sein bzw. nach Luhmann ist es fiir die Darstellung normativer
Erwartungen sogar forderlich, wenn sie abwesend sind. Dennoch impli-
ziert die Darstellung normativer Erwartungen immer, dass es Dritte gibt,
die die Legitimitdt der normativen Erwartung verifizieren wiirden. Das
heifSt freilich nicht, dass diese Dritten die normative Erwartung auch fak-
tisch legitimieren — oder auch nur, dass alle anerkennen, dass es sich um
legitime Dritte handelt: Wiirde ich mich hier/jetzt beim Verfassen eines
wissenschaftlichen Textes auf die Einfliisterungen eines Daimons als le-
gitimierenden Dritten berufen, konnte dies vor einem wissenschaftlichen
Publikum Skepsis hervorrufen. Hitte ich gut 2000 Jahre frither geschrie-
ben, hitte ich meine Glaubwiirdigkeit aufs Spiel gesetzt, wenn ich mich
nicht als Sprachrohr eines Gottes dargestellt hitte.

Welche normativen Erwartungen Geltung beanspruchen kénnen sol-
len und wie im Enttauschungsfall gezeigt werden soll, dass an diesen
Erwartungen festgehalten wird, ist also ordnungsrelativ. Dabei kann es
durchaus zu Konflikten kommen, wenn mit Bezug auf verschiedene Drit-
te unterschiedliche Geltungsanspriiche erhoben werden. In der moder-
nen Gesellschaft werden diese Geltungsanspriiche typischerweise in ei-
nem Gerichtsverfahren einer Prifung unterzogen.

146

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG
4.4.4 Rekursivitit der Gewaltdeutung

An dieser Stelle konnten einige Leser:innen stutzig werden und vermu-
ten, dass ich hier Gewalttiter:innen die Absicht unterstelle, mit Gewalt
bestimmte Geltungsanspriiche darstellen zu wollen, und damit eine Mo-
tivunterstellung vornehme, womdglich noch im Rahmen eines individua-
listischen Akteursverstandnisses. Dies wiirde jedoch von einem anderen
Verstiandnis von Geltungsanspriichen ausgehen. Hier geht es nicht da-
rum, die Intentionen von Gewalttiter:innen zu interpretieren, sondern
um die Wirkung einer Gewalttat. Gewalt wird rekursiv zu Gewalt, ist in
Luhmanns Sinne Kommunikation.

Kommunikation kann in Anlehnung an Luhmann als ein Geschehen
verstanden werden, das unter Beteiligung von Ego und Alter stattfindet
und aus der Synthese einer dreifachen Selektion besteht (vgl. Luhmann
[1984] 20135, 196): Alter selektiert Information (1) und Mitteilungsver-
halten (2). Diese beiden Selektionen werden durch die dritte Selektion von
Ego, die Unterscheidung zwischen dem Mitteilungsverhalten von Alter
und der Information, die Luhmann verstehen nennt (vgl. Luhmann [1984]
2015, 193ff.) (3), ergdnzt und damit die Kommunikation vervollstandigt.
Die von Ego vorgenommene Unterscheidung zwischen Mitteilungsverhal-
ten und Information muss nicht mit der von Alter intendierten Unterschei-
dung iibereinstimmen — es ist sogar wahrscheinlich, dass sie nicht vollstin-
dig iibereinstimmen: Die Unterscheidung zwischen Mitteilungsverhalten
und Information ist als Losung des Problems der doppelten Kontingenz
zu verstehen, das darauf beruht, dass sich Ego und Alter als black boxes
gegeniiberstehen. Das Interessante an Luhmanns Kommunikationsbegriff
ist, dass er nicht bei der Intentionalitit von Alter, etwas zu verstehen zu ge-
ben, ansetzt, sondern beim Verstehen von Ego. Ausgehend von Egos Ver-
stehen wird Alter etwas zu verstehen gegeben haben. Die Kommunikati-
on selbst ist nicht direkt beobachtbar (vgl. Luhmann [1984] 2015, 226),
sondern nur ihre Zurechnung als Handlung zu einzelnen Akteuren. Dabei
erscheint der Kommunikationsprozess zeitlich geordnet als Abfolge von
Handlungen (vgl. Luhmann [1984] 2015, 225 ff.). Diese Zurechnung als
Handlung kann jedoch wiederum als Ergebnis eines rekursiv geordneten
Kommunikationsprozesses rekonstruiert werden.

Gewalt konzipiere ich analog. Gewalt findet nicht in der Gegenwart
statt, sondern sie wird stattgefunden haben, wenn sie als Gewalt identi-
fiziert wird. Erst die nachtrigliche Thematisierung eines Ereignisses als
Gewalt macht es zu Gewalt. Zugleich entscheidet diese Identifizierung
als Gewalt uber deren Legitimitat oder Illegitimitat. Was legitime und il-
legitime normative Erwartungen sind, auf welche Dritten Bezug genom-
men werden kann, wer potenzielle Gewalttdterin oder Gewaltopfer sein
kann und welche Art von Gewalt fiir welche Erwartungsenttduschung an-
gemessen ist, wird im Rahmen normativer Ordnungen verfahrensmafSig

147

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

festgelegt (vgl. Lindemann 2017¢). Diese Festlegungen bezeichne ich im
Anschluss an Lindemann als Verfabrensordnungen der Gewalt. AufSer-
halb solcher Verfahrensordnungen gibt es keine Gewalt. Es gibt keine Ge-
walt an sich, keine iibergeordnete Verfahrensordnung, sondern Gewalt
existiert immer nur in Bezug auf eine Ordnung (vgl. Kap. 3.1.4).

4.4.5 Reflexive Institutionalisierung

Institutionen beruhen darauf, dass ihre Geltung mit Bezug auf Dritte vor-
einander dargestellt wird. Es wird erwartet, welche Erwartungen Drit-
te an leibliche Selbste richten, welche Erwartungen normative Erwartun-
gen sein sollen, d. h. auch bei Erwartungsenttiuschungen aufrechterhalten
werden sollen. Die Triade ist damit die kleinste Einheit jeder dauerhaften
Ordnung. Ordnung existiert genau insofern, als sie im Rahmen von Tri-
aden produziert und reproduziert wird. Solche Institutionen stehen nicht
unverbunden nebeneinander, sondern werden durch Institutionen in Pas-
sungsverhaltnisse gebracht (vgl. Lindemann 2019b). Berger und Luck-
mann bezeichnen solche vermittelnden Institutionen auch als Legitima-
tionen bzw. Legitimationstheorien (vgl. Berger und Luckmann 2013, 98
ff.). Vermittelnde Institutionen bilden tibergreifende Sinnzusammenhange,
innerhalb derer sinnvolle Beziehungen zwischen Institutionen entstehen.
Diese vermittelnden Institutionen sind selbst wieder Institutionen, die in-
tegriert werden konnen. Diesen Prozess der fortlaufenden Integration von
Sinnzusammenhingen bezeichnet Lindemann als reflexive Institutionali-
sierung (vgl. Lindemann 2019b). Dabei weisen die tibergeordneten Institu-
tionen einen immer hoheren Verallgemeinerungsgrad auf, mit dem die un-
tergeordneten Institutionen integriert werden. Die hochste Stufe reflexiver
Institutionalisierung kann mit Berger/Luckmann als symbolische Sinnwelt
bezeichnet werden (vgl. Berger und Luckmann 2013, 103). Eine symboli-
sche Sinnwelt integriert die gesellschaftlich ablaufenden Institutionalisie-
rungsprozesse. Sie bildet im Prinzip selbst die Verfahrensordnung der Ge-
walt bzw. gesellschaftliche Ordnung. Auch sie beruht aber immer darauf,
dass sie in Form von triadischen Geltungsvorstellungen der Institution re-
alisiert und reproduziert wird. Es gibt also keine abstrakte Ordnung, jen-
seits der kontinuierlichen Aufrechterhaltung im Rahmen von Beitrdgen,
die die weitere Geltung der Ordnung mit darstellen.

4.4.6 Reflexiver Gewaltbegriff
In diesem Kapitel habe ich nach einem Vokabular gesucht, mit dem ich
die Spezifika der modernen Gesellschaft (Kap. 3) angemessen beschrei-

ben kann. Das hat bedeutet, sowohl das unmittelbare Erleben als auch

148

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

die Vermittlung von Gewalt in den Blick nehmen zu konnen. Vor dem
Hintergrund dieses Kapitels sollen die folgenden drei Punkte Baustei-
ne eines reflexiven Gewaltbegriffs sein (vgl. auch J. Barth et al. 2021,

Abs. 9):

e Gewalt findet im Sozialen statt. Sie ist nicht nur physische Kraft-
einwirkung, sondern kann nur von sozialen Akteuren ausgetibt und
erlitten werden.

*  Gewalt ist bestimmt durch einen vereinnahmenden Antagonismus
zwischen mindestens zwei sozialen Akteuren, die in den Zusammen-
hang von Tun und Erleiden involviert sind. Diese Interaktion findet
im Hier und Jetzt statt und ist fur die beteiligten Akteure unmittel-
bar erfahrbar. In dieser Interaktion zeigt sich die Geltung normati-
ver Erwartungen.

¢ Diese normativen Erwartungen finden in Bezug auf Dritte statt, de-
ren Legitimierung (a) der normativen Erwartungen und (b) der Mit-
tel, mit denen die Geltung der normativen Erwartungen dargestellt
wird, antizipiert wird.

Gewalt akzentuiert die Gegenwart des Hier/Jetzt, insbesondere durch
Schmerz und Angst (vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 19, 20). Der Gewaltbe-
troffene ist ipseistisch im Hier/Jetzt betroffen und kann sich von diesem
Hier/Jetzt nicht distanzieren (vgl. auch Sofsky 1996, 65 ff.). Aber auch
die Antuenden sind auf diese Weise unmittelbar auf das Gewaltgesche-
hen bezogen und ebenfalls gleichsam im Hier/Jetzt gefangen (vgl. Col-
lins 2009). Fir die leibliche Erfahrung muss eine Unterscheidung zwi-
schen psychischer und physischer Gewalt nicht vorausgesetzt werden:
Ausgangspunkt sind der Leib und die unmittelbare Bertthrung im Hier
und Jetzt, nicht die Art und Weise der Beriihrung.

Zugleich ist auch Gewalt eine durch einen kommunikativen Prozess
vermittelte Handlung. Im Anschluss an Luhmanns rekursives Hand-
lungsverstindnis wird eine Handlung erst durch die Identifikation als
Handlung zur Handlung; diese Identifikation findet bei Luhmann im
Anschlussverhalten statt, in dem deutlich wird, inwiefern das vorange-
gangene Verhalten bestimmten Akteuren als Handlung zugerechnet wur-
de. Auch Gewalt entsteht nicht rein im unmittelbaren Gewaltgeschehen,
sondern muss im Nachhinein als solche identifiziert werden. Dies ist
relevant, um Differenzierungen zwischen zufillig oder fahrlissig zuge-
fugtem Leid und Gewalt erfassen zu konnen. Gewalt wird diskursiv als
Handlung, die einem Akteur zuzurechnen ist, ausgeflaggt. Das bedeutet
aber auch, dass fiir die Untersuchung von Gewalt nicht nur das zu un-
tersuchen ist, was als Gewalthandlung in Erscheinung getreten ist, son-
dern auch die Zurechnung als Gewalthandlung. Gewalt ist demnach ein
Prozess, dessen Ende offen ist und der mit unterschiedlichen Fremdbe-
ziigen zu unterschiedlichen Ergebnissen fithren kann. Gewalt ist zudem

149

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12 [ —



https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE PRAMISSEN

ordnungsstiftend: Sie zeigt, ob beabsichtigt oder nicht, dass bestimmte
normative Erwartungen gelten oder gelten sollen. Gewalt tritt dann auf,
wenn Erwartungsstrukturen problematisch werden, oder auch, um be-
stehende Erwartungen praventiv zu bekraftigen.

150

hittps://dol.org/10.5771/9783748965794-100 - am 24.01.2026, 10:52:12


https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4. Sozialtheoretische Prämissen: Affektive Betroffenheit und Gewalt
	4.1 Leibliches Erleben
	4.1.1 Körper und Leib
	4.1.2 Engung und Weitung
	4.1.3 Leibliche Kommunikation
	4.1.4 Kollektive Atmosphären

	4.2 Exzentrische Positionalität
	4.2.1 Positionalitätstheorie
	4.2.2 Erweiterte Weltoffenheit

	4.3 Sorge und Nicht-Sorge: Handlungsmotivation und Zeit
	4.3.1 Die Protention des Handelns
	4.3.2 Sein zum Tode
	4.3.3 Modalzeit, Lagezeit, Dauer
	4.3.4 Sorge und Nicht-Sorge

	4.4 Reflexive Institutionalisierung
	4.4.1 Institutionalisierung
	4.4.2 Dritte
	4.4.3 Erwartungsgeneralisierung und Gewalt
	4.4.4 Rekursivität der Gewaltdeutung
	4.4.5 Reflexive Institutionalisierung
	4.4.6 Reflexiver Gewaltbegriff



