
109

4. Sozialtheoretische Prämissen:  
Affektive Betroffenheit und Gewalt

Nach dem Prinzip der offenen Frage vorzugehen, bedeutet nicht, die Fra-
gen an den Gegenstand gänzlich ohne Vorentwurf zu stellen. Vielmehr 
geht es darum, den Vorentwurf so zu gestalten, dass er den Gegenstand 
nicht vordeterminiert, sondern vielmehr Offenheit ermöglicht. Die sozi-
altheoretischen Prämissen müssen so gestaltet sein, dass sie die moderne 
Gesellschaft nicht verdoppeln, sondern in ihrer Besonderheit analytisch 
erschließen. Damit wird auch das Verhältnis der neuen rechten Bewe-
gung zur modernen Ordnung untersuchbar. In diesem Kapitel skizziere 
ich die sozialtheoretischen Prämissen, die ich dieser Forschung zugrun-
de gelegt habe.

In diesem Buch frage ich nach dem Verhältnis zwischen der Ordnung 
der neuen rechten Bewegung und der modernen Gesellschaft. Dabei in-
teressiere ich mich insbesondere dafür, wie die neue rechte Bewegung die 
kollektive, völkische Orientierung mit der Ordnung der modernen Ge-
sellschaft in Einklang bringt. Ich fokussiere mich zum einen auf das Ver-
hältnis zu Gewalt, zum anderen auf die Zeitdimension.

Leitend für das Vorgehen in diesem Kapitel ist also die Frage, wie 
unterschiedliche Ordnungen in den Blick kommen können. Im gesell-
schaftstheoretischen Kapitel (vgl. Kap. 3) bin ich von Durkheims Sakra-
lisierungstheorie ausgegangen. Hier hat sich die Perspektive als fruchtbar 
erwiesen, laut der Ordnung kein abstraktes Gebilde rational zur Kennt-
nis genommener Regeln ist, sondern Wertbindungen affektiv erfolgen. 
Die Erfahrung kollektiver Efferveszenz schafft das Erleben der Geltung 
spezifischer Werte. Es geht um solche Situationen, die als den Alltag 
transformierend erlebt werden und zugleich eine Wertbindung entstehen 
lassen – oder zumindest verstärken –, die in den Alltag hineinwirkt. Be-
sonders relevant sind dabei Situationen, in denen Gewalt vorkommt und 
gemeinsam als eigene legitime Gewalt oder als fremde illegitime Gewalt 
verarbeitet wird. Gewalt selbst ist aber, wie ich oben ausgeführt habe, 
nicht nur ein unmittelbar erlebter Sachverhalt. Vielmehr ist »der Kampf 
darüber, was als Gewalt gilt bzw. was nicht« (Staudigl 2014, 225) ord-
nungsrelativ. Die Frage nach der Entstehung von Ordnung wird damit 
zwar in die Frage nach der Entstehung von Gewalt transformiert, ihre 
Beantwortung erweist sich als abhängig davon, wie Ordnung entsteht.

In meiner Rekonstruktion von Durkheims Sakralisierungstheorie bin 
ich damit implizit dem Prinzip der vermittelten Unmittelbarkeit (vgl. 
Plessner [1928] 1975, 321 ff.) gefolgt. Einerseits gibt es eine gleichsam 
unmittelbare Erfahrung, in der sich die Frage, was ›Gewalt‹ ist, nicht auf-
drängt; Gewalt erscheint hier als unmittelbarer Erfahrungstatbestand. 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

Andererseits ist dieses unmittelbare Erleben immer vermittelt und da-
mit ordnungsrelativ. Bei Durkheim selbst bleiben die Spezifika sowohl 
der Unmittelbarkeit als auch der Vermittlung offen. Im Folgenden schla-
ge ich vor, eine leibphänomenologische Perspektive einzunehmen. Da-
mit wird die Unmittelbarkeit des Hier und Jetzt betont. Gleichzeitig lässt 
sich die Vermitteltheit des Erlebens über die reflexive Institutionalisie-
rung ernst nehmen.

Im weiteren Verlauf dieses Kapitels entwickle ich zunächst ein allge-
meines leibphänomenologisches Vokabular, um sowohl die Vermittelt-
heit als auch die Unmittelbarkeit von Erfahrung in den Blick zu nehmen. 
Dazu skizziere ich zunächst ausgehend von Schmitzs Leibphänomeno-
logie eine Perspektive, um Erfahrung in den Blick zu nehmen (1). Dann 
ziehe ich Plessners reflexive Anthropologie heran, um die Unmittelbar-
keit der Erfahrung als immer schon vermittelte zu beschreiben und zu-
gleich eine Distanzierung von Schmitzs anthropologischem Individua-
lismus vorzunehmen (2). Anschließend erläutere ich die Konsequenzen, 
die sich auf der Grundlage von Schmitz und Plessner für die Unter-
suchung der zeitlichen Dimension ergeben, und gehe in dem Zusam-
menhang auch kurz auf die bekannteren Zeittheorien von Schütz und 
Heidegger ein (3). Danach komme ich auf die Frage zurück, wie Vermitt-
lungsprozesse von Gewalt erfasst werden können, und wende mich der 
Theorie reflexiver Institutionalisierung zu (4). Daraus leite ich einen re-
flexiven Gewaltbegriff ab (5).

4.1 Leibliches Erleben

Die Soziologie ist seit dem »body turn« (Gugutzer 2006) der 1990er 
Jahre sensibel für die Begriffe Körper und Leib (vgl. auch U. Jäger 2014, 
23 ff.) – in der Rechtsextremismusforschung ist diese Sensibilität frei-
lich noch nicht angekommen. Die soziologischen Klassiker unterschei-
den noch zwischen einem körperlosen Bewusstsein und einem Körper 
und schließen damit an Descartes’ Unterscheidung zwischen res extensa 
und res cogitans an. Dabei werden ausgedehnte Dinge, wie der menschli-
che Körper, zu Gegenständen der Naturwissenschaften, während sich die 
Geisteswissenschaften, wie der Name schon sagt, auf die geistigen, nicht 
ausgedehnten Dinge konzentrieren. Leibphänomenologische Ansätze 
versuchen, diese Unterscheidung zu unterlaufen und mit dem Leib eine 
»Alternative von Ausdehnung und Innerlichkeit« (Plessner [1928] 1975, 
38) zu finden. Im Folgenden rekonstruiere ich im Anschluss an Hermann 
Schmitz ([1964–1980] 2019) eine Konzeption von Leiblichkeit, die we-
niger die Intentionalität des Bewusstseins (vgl. Husserl 1984) als viel-
mehr die affektive Betroffenheit (vgl. Gugutzer 2023, 38) ins Zentrum 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

stellt. Affektiv betroffen ist laut Schmitz jemand, wenn er sich in diesem 
affektiven Betroffensein als ein Ich erlebt, das zweifelsfrei betroffen ist 
(vgl. Schmitz [1964] 2019, § 1). Wenn ich Kopfschmerzen erlebe, dann 
erlebe ich mich unmittelbar affektiv betroffen durch den Schmerz; zu 
hören, dass jemand neben mir Kopfschmerzen hat, wird bei mir Mitge-
fühl auslösen, aber nicht den unmittelbaren Schmerz. In dieser affektiven 
Betroffenheit erfährt sich das Ich unmittelbar als hier/jetzt betroffenes 
Selbst, dem z. B. der eigene Kopfschmerz als subjektive Tatsache unmit-
telbar gegeben ist. Ich verwechsle mich nicht mit dem Anderen, dessen 
Kopfschmerz mir nur als neutraler, gleichsam objektiver Sachverhalt ge-
geben ist und sich von meinem eigenen Erleben gänzlich unterscheidet. 
Schon dieses einfache Beispiel macht es plausibel zwischen Leib und Kör-
per zu unterscheiden.

4.1.1 Körper und Leib

Ein Körper hat eine dreidimensionale Ausdehnung und befindet sich 
zu einem bestimmten Zeitpunkt an einem definierten Ort im Raum. 
Diese Position kann genau beschrieben werden und jeder Punkt des 
Körpers in ein dreidimensionales Koordinatensystem eingetragen wer-
den. Ein solcher Körper unterscheidet sich prinzipiell nicht von ande-
ren Dingen, die sich im Raum befinden, und kann genauso beschrieben 
werden (vgl. Lindemann 2017b, 59). Das leibliche Hier/Jetzt bezeich-
net nicht irgendeinen Körper, der im Raum existiert, sondern dass ich 
es bin, der hier ist, ohne dieses Hier-Sein genau im dreidimensionalen 
Raum verorten zu müssen. Um mich als Hier-Seiend zu erleben, muss 
ich mich nicht per GPS auf der Karte orten. Vielmehr ist mein Hier/
Jetzt der Bezugspunkt. Von mir aus gesehen gibt es Dinge, die vor mir 
sind und Dinge, die hinter mir sind, es gibt ein Später und ein Früher – 
alles von meiner leiblichen Erfahrung aus gedacht. Das Hier/Jetzt des 
Leibes ist der absolute Ort (Schmitz [1977] 2019, 11; Plessner [1928] 
1975, 289) meiner Gegenwart, von dem aus sich Raum- und Zeitbe-
züge entfalten.

Dieser absolute Ort des Leibes wird besonders plausibel in der Erfah-
rung von Schmerz und Angst (vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 19–21). Bei 
intensivem Schmerz wird das Erleben des Hier und Jetzt des eigenen Lei-
bes zur Qual. Wie Schmitz plastisch beschreibt, geht starker Schmerz mit 
einem Verlust des Erlebens der Räumlichkeit der Umgebung einher. Der 
Schmerzgeplagte bezieht sich ausschließlich auf ein »Weg«, das aber ver-
sperrt ist (Schmitz [1964] 2019, 186): Der von heftigen Schmerzen Ge-
plagte kommt aus dem eigenen Leib nicht heraus und ist in der Enge des 
eigenen Leibes gefangen. Diese leibliche Erfahrung verdeutlicht, dass der 
Leib zwar mit dem Körper verwoben ist, aber über ihn hinausgehen kann. 

LEIBLICHES ERLEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Ähnlich wie ein entzündeter Zahn kann mich die Trauer über den Verlust 
eines geliebten Menschen so an das Hier/Jetzt binden, dass ich nicht aus 
der Enge des Leibes ausbrechen kann. Das Erleben von Scham ist eben-
falls ein gutes Beispiel für ein behindertes Weg, der primär leiblich und 
nicht körperlich erfahren wird (vgl. Schmitz [1973] 2019, § 172c). Zu-
gleich ist es möglich, von einer körperlichen Berührung nicht leiblich be-
rührt zu werden. Insofern ist leibliche Berührung nicht immer körperlich 
und nicht jede körperliche Berührung leiblich. Vielmehr können sich Lei-
ber ihrer Umwelt zuwenden (Schmitz [1965] 2019, § 50) und sich darin 
mit Blicken, Worten oder auch Schlägen gegenseitig berühren.

4.1.2 Engung und Weitung

Mit Schmitz lässt sich das leibliche Erleben als Erleben in einer antago-
nistischen Dynamik zwischen Engung und Weitung fassen (vgl. Schmitz 
[1965] 2019, § 48). Engung und Weitung sind im leiblichen Erleben mit-
einander verbunden, und aus dieser Verbindung entsteht eine Spannung, 
die ein Gerichtetsein ermöglicht. Reine Engung oder reine Weitung blei-
ben dem Bewusstsein unzugänglich, da sie das für das Erleben konstitu-
tive Spannungsverhältnis suspendieren. Das leibliche Erleben ist daher 
auf das gleichzeitige Gegeneinander von Engung und Weitung angewie-
sen (vgl. Schmitz 2011, 15).

Leibliche Engung manifestiert sich besonders deutlich in Situationen 
existentieller Bedrängung, etwa in Momenten intensiver Angst oder aku-
ten Schmerzes (vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 19–20). Bei Angst oder 
Schmerz erfährt sich der Ängstliche oder Schmerzgeplagte unmittelbar in 
der jeweiligen angst- oder schmerzvermittelnden Situation, er ist unmit-
telbar hier/jetzt präsent. Der mit ihr verbundene Drang zur Entlastung 
– der sogenannte ›Weg‹-Impuls – markiert eine Richtung: ein Fluchtim-
puls, der leiblich erfahren, aber nicht notwendig handlungsfähig um-
gesetzt werden kann. Während die von Angst bedrängte Person diesen 
Impuls durch tatsächliche Flucht umsetzen kann, bleibt der:die Schmerz-
geplagte symbolisch in der Enge gefangen – der einzige Ausweg ist oft 
der Schrei (vgl. Schmitz 2011, 3). In der Enge des Leibes ist die primitive 
Gegenwart als Hier/Jetzt dem Selbst unmittelbar gegeben (vgl. Schmitz 
[1964] 2019, 3. Kapitel).

Die Enge des Leibes hebt sich in ihrer Absolutheit erst vor dem Hin-
tergrund der Erfahrung von Weite ab (Schmitz [1965] 2019, S. 74, § 48) 
– etwa wenn ein erwartetes Ereignis endlich eintritt und die zuvor ge-
spannte Wartehaltung in Erleichterung übergeht. Ein anderes eingängi-
ges Beispiel ist das Dösen auf einer sonnenbeschienenen Wiese, bei dem 
eine leibliche Erfahrung von Leichtigkeit oder eben Weitung entstehen 
kann (vgl. Schmitz [1966] 2019, S. 23, § 95). Diese leibliche Erfahrung 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

der Weitung ist aber nur deshalb erfahrbar, weil sie sich von der Erin-
nerung oder Erwartung der Engung abhebt – auch hier wirkt das Span-
nungsverhältnis weiter.

Engung und Weitung sind somit nicht nur Gegensätze, sondern bilden 
eine relationale Einheit (vgl. Schmitz [1966] 2019, S. 24, § 95). Im anta-
gonistischen Verhältnis von Engung und Weitung entsteht so eine Span-
nung, die das Gerichtet-Sein aus der Enge des Leibes heraus in die Weite 
ermöglicht (Schmitz 2011, 20). Die Wurzel der Richtung ist der absolu-
te Ort des Leibes, von dem aus sich in eine unbestimmte Weite gerichtet 
wird (vgl. Schmitz [1966] 2019, S. 33, § 95). Engung und Weitung sind 
also keineswegs statische Zustände, sondern miteinander verschränkt 
und aufeinander bezogen. Das leibliche Erleben entsteht genau in die-
sem Widerstreit, der nicht zur Auflösung drängt, sondern die Grundlage 
für gerichtete Affektivität bildet.

Ein eindrückliches Beispiel für diesen Rhythmus ist der Atem. Engung 
und Weitung sind hier nicht nur eine Metapher, sondern im Atem wer-
den genau dieses Wechselverhältnis und die gegenseitige Abhängigkeit 
von Engung und Weitung erfahrbar. Engung und Weitung arbeiten also 
ständig gegeneinander, stehen in einem dynamischen antagonistischen 
Verhältnis, ohne aber jeweils die Verbindung zum Gegenpol zu kappen; 
es entsteht ein eigentlich ›leiblicher Rhythmus‹ des Wechselspiels von En-
gung und Weitung. Engung und Weitung können privat erfahren werden. 
Darüber hinaus kann aber auch ein gemeinsamer Antrieb, eine Art Syn-
chronisation der Spannung zwischen Enge und Weite entstehen – was 
Schmitz als »Einleibung« (Schmitz 2014, 56; vgl. auch Schmitz [1980] 
2019a, § 288) und damit als Teil ›leiblicher Kommunikation‹ bezeichnet. 
Um das, was Durkheim mit ›kollektiver Efferveszenz‹ beschreibt, phä-
nomenologisch fassen zu können – und damit soziale Bewegungen an-
gemessen analysieren zu können –, ist es wichtig, ›Einleibung‹ und ›leib-
liche Kommunikation‹ richtig zu verstehen.

4.1.3 Leibliche Kommunikation

Mit leiblicher Kommunikation ist gemeint, »wenn jemand von etwas 
in einer für ihn leiblich spürbaren Weise so betroffen und heimgesucht 
wird, daß er mehr oder weniger in dessen Bann gerät und mindestens in 
Versuchung ist, sich unwillkürlich danach zu richten und sich davon für 
sein Befinden und Verhalten in Erleiden und Reaktion Maß geben zu las-
sen« (Schmitz [1978] 2019, 31f., § 237). Leibliche Kommunikation ist 
also keineswegs etwas, das nur zwischen Menschen stattfindet. Jemand 
kann auch von einem Bild an der Wand, einem Buch oder einem fallen-
den Stein in den Bann gezogen werden. Dies führt zu einer Hauptform 
der leiblichen Kommunikation: der Einleibung.

LEIBLICHES ERLEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Die Einleibung zeichnet sich dadurch aus, dass es zu einer Verbindung 
mit dem Partner der Einleibung kommt, der die Aufmerksamkeit in ir-
gendeiner Weise lenkt. Ein Beispiel ist der fallende Stein beim Bergstei-
gen. Dieser kann die Aufmerksamkeit auf eine Weise fesseln, dass man 
ihm unwillkürlich in die Tiefe nachschaut und durch das Aufgreifen der 
Bewegungssuggestion in ein je nach Situation gefährliches Taumeln gerät 
(vgl. Schmitz [1978] 2019, S. 78, § 241). Für diese einseitige Einleibung 
muss der Partner der Einleibung nicht selbst gebannt sein, also auch kein 
leibliches Wesen sein. Bei wechselseitiger Einleibung hingegen liegt eine 
symmetrischere Situation vor, insofern sich die Partner der Einleibung 
wechselseitig affizieren. Bei der wechselseitigen Einleibung wechselt die 
Dominanz zwischen den Partnern der Einleibung. Dominant ist immer 
derjenige, auf den die Aufmerksamkeit gerichtet ist, beim Blick also der-
jenige, der angeschaut wird.

Sowohl bei der einseitigen als auch bei der wechselseitigen Einleibung 
entsteht ad hoc »ein übergreifender Leib, in dem die Rolle der Enge, die 
zugleich Quelle des den Leib durchziehenden und ordnenden Richtungs-
gefüges ist, jeweils von einem der Partner übernommen wird« (Schmitz 
[1980] 2019a, S. 24; § 288; vgl. auch Schmitz [1978] 2019, 95, § 242). 
Dieser übergreifende Leib entsteht dadurch, dass der Impuls, d. h. die 
Dynamik von Engung und Weitung, auf beide Partner übertragen wird. 
»Der vitale Antrieb überschreitet die Grenzen des eigenen Leibes und 
verbindet Leiber miteinander sowie mit leiblosen Gestalten durch einen 
gemeinsamen vitalen Antrieb in der Einleibung« (Schmitz 2014, 17). Die 
Einleibung kann antagonistisch oder solidarisch sein.

Bei der antagonistischen Einleibung geht es weniger um ein ›Gegenei-
nander‹ als um eine Zuwendung zum Partner der Einleibung, z. B. durch 
einen Blickwechsel – oder eine Fixierung, wie bei dem bereits erwähnten 
fallenden Stein. Bei der antagonistischen Einleibung besteht eine asym-
metrische Beziehung zwischen den Einleibungspartnern, bei der einer die 
Enge des übergreifenden Leibes übernimmt und damit auch die Rich-
tung des gemeinsamen Leibes vorgibt (vgl. Schmitz [1980] 2019a, S. 
40; § 288). Ein Partner dominiert somit die Beziehung. So beschreibt 
Schmitz den Sadismus als eine Form einseitiger antagonistischer Ein-
leibung, bei der der Sadist vollständig vom Opfer beherrscht wird und 
es zu einem gemeinsamen Antrieb kommt, bei dem der Opferleib den 
Pol der Engung erhält und der Sadist:innenleib den Pol der Weitung be-
hält (vgl. Schmitz [1977] 2019, S. 344; § 76).

Bei der solidarischen Einleibung bedarf es keiner einseitigen oder 
wechselseitigen Zuwendung, und dennoch entsteht ein gemeinsamer 
Antrieb. Dieser entsteht nach Schmitz meist durch ein Thema, das die 
solidarisch Eingeleibten integriert, also durch »antagonistische Ein-
leibung der Genossen solidarischer Einleibung in ein Zentrum ein-
seitiger Einleibung« (Schmitz 2011, 47). Ein Beispiel hierfür ist das 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

gemeinsame Singen, bei dem über die gemeinsame Hinwendung zum 
gesungenen Lied eine Synchronisation des Antriebs entsteht. Solidari-
sche Einleibung funktioniert hier insbesondere über gemeinsam erlebte 
Bewegungssuggestionen, wie sie beispielsweise durch Rhythmen vermit-
telt werden, beim Rufen oder Klatschen, aber auch beim Hören eines 
Gedichts, das gerade durch seine besondere Rhythmik ein unmittelbares 
Erleben beinhaltet und eine kollektive Atmosphäre entstehen lässt, die 
von den Einzelnen als intensiv und bedeutsam erlebt wird (vgl. Schmitz 
2011, 48; Schmitz 2014, 59).

Mit der Einleibung ist damit eine Grundlage geschaffen, um ein un-
mittelbares wechselseitiges Einstimmen in einen gemeinsamen übergrei-
fenden Leib zu beschreiben. Dies ist eine Basis, um von einer kollek-
tiven Efferveszenz im Sinne Durkheims sprechen zu können: Mit der 
Einleibung kommt es zu einer Synchronisation zwischen Partnern in Be-
zug auf etwas. Damit fehlt aber noch eine Präzisierung dessen, was diese 
Synchronisation eigentlich ausmacht und inwiefern sie über die jeweili-
ge aktuelle Situation hinaus auf eine verantwortliche Situation verweist. 
Um dies empirisch präzise erfassen zu können, hilft Schmitzs Theorie 
der Gefühle, die er räumlich als Atmosphären versteht. Dies soll im Fol-
genden skizziert werden.

4.1.4 Kollektive Atmosphären

Gefühle und Emotionen sind traditionell ein schwieriges Thema für die 
Soziologie. Der Grund dafür liegt wohl darin, dass Gefühle als etwas 
Subjektives und rein Personengebundenes gelten. Dennoch werden ge-
rade kollektive Gefühle oft implizit als Voraussetzung für Prozesse in-
nerhalb des Sozialen angesehen. Insbesondere Durkheims so wichtiges 
Konzept der kollektiven Efferveszenz beruht auf einer Angleichung von 
Gefühlen. Wie das genau funktioniert, wird von ihm weniger beleuch-
tet – und kann auch weniger beleuchtet werden, da er trotz der Behaup-
tung, die Gesellschaft sei ein Ding sui generis, die Gefühle weitgehend 
in das Subjekt verlegt und es ihm an einem Verständnis des Leibes fehlt. 
Auf der einen Seite steht also die Intuition, dass Gefühle soziologisch 
bedeutsam sein könnten. Auf der anderen Seite erscheinen sie aufgrund 
ihrer Subjektivität als unsoziologisch. Mit Schmitz’ Leibphänomenolo-
gie wird es möglich, die Introjektionsthese, also die These, dass Gefühle 
nur ›innerlich‹ und personengebunden sind, aufzubrechen. Ihm zufolge 
sind Gefühle »räumlich ergossene Atmosphären und leiblich ergreifende 
Mächte« (Schmitz 2014, 30). Damit ermöglicht diese Phänomenologie, 
auch Emotionen als etwas Intersubjektives zu behandeln.

Eine Atmosphäre ist nach Schmitz »eine ausgedehnte (nicht im-
mer totale) Besetzung eines flächenlosen Raumes im Bereich erlebter 

LEIBLICHES ERLEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Anwesenheit, das heißt dessen, was als anwesend erlebt wird« (Schmitz 
2014, 50). Um diese zunächst obskur klingende Definition zu verste-
hen, sei kurz an die Raumtheorie von Schmitz erinnert (vgl. insgesamt 
Schmitz [1967] 2019, speziell §§ 118–120). Schmitz kennt nicht nur den 
dreidimensionalen, ›flächenhaften‹, messbaren Ortsraum der Physik, der 
sich in den letzten Jahrhunderten als den naturwissenschaftlichen Mess-
methoden unterworfener Raum herausgebildet hat, sondern auch die 
beiden ›flächenlosen‹ Räume Weiteraum und Richtungsraum. Der Wei-
teraum ist ungeordnet und unstrukturiert. Einzelne Phänomene können 
zwar aus dem Weiteraum isoliert werden, allerdings geht damit die Ei-
genschaft des Weiteraums verloren, zwar räumlich, aber nicht geomet-
risch abgrenzbar zu sein. Die drückende Schwüle wird als etwas Räum-
liches erlebt, ohne an einen bestimmten Raum gebunden zu sein. Jede 
Erfahrung des Hier und Jetzt setzt die Weite des Weitraums voraus, vor 
dem sich das Hier abhebt. Die Weite ist die Voraussetzung für das Ge-
richtet-Sein des Leibes, der sich aus der Enge des eigenen Leibes in die 
ungegliederte Weite ausrichtet. Diese Ausrichtung ist zugleich die Vor-
aussetzung für den Richtungsraum. In diesem ist der Ausgangspunkt der 
eigene Leib hier/jetzt, von dem aus der Raum relativ in Richtungen ge-
gliedert erscheint: Die Tasse ist rechts von mir; dass sie sich objektiv in 
einem Koordinatensystem an dieser und jener Stelle im Raum befindet, 
hilft mir nichts, wenn ich nach ihr greifen will; dann ist nur die Relation 
zu meinem Leib relevant.

Der Atmosphärenbegriff von Schmitz lässt sich zunächst ebenfalls gut 
mit Beispielen aus dem Bereich des Wetters fassen (vgl. Schmitz [1969] 
2019, § 148), wie die trübe Atmosphäre eines Regentages, die stille At-
mosphäre einer verschneiten Landschaft oder auch die schwüle Atmo-
sphäre eines heißen Sommertages. Zwar lassen sich Temperatur, Luft-
feuchtigkeit und Luftdruck messen und insofern physikalisch erfassen, 
doch entsteht dadurch nie die hier gemeinte Atmosphäre. Diese erfüllt 
den Raum vollständig und wird gleichsam unmittelbar erlebt. Das Atmo-
sphärische ist nicht durch dreidimensionale Verortung messbar, sondern 
vielmehr räumlich ergossen. Atmosphären haben zwar ein Volumen und 
sind räumlich – ihre Räumlichkeit ist aber eher durch Weite und Rich-
tung definiert als durch genau bestimmbare Orte.

Es gibt verschiedene Arten von Atmosphären, von denen für die phä-
nomenologische Erfassung von kollektiver Efferveszenz die rein leibli-
chen Atmosphären und die Atmosphären, die Gefühle sind, am wich-
tigsten sind. Letztere sind komplexer und bauen auf den rein leiblichen 
Atmosphären auf. Leibliche Atmosphären sind ganzheitliche leibli-
che Regungen, z. B. Müdigkeit, Wachheit oder auch ein Wohlbefinden. 
Im Gegensatz zu leiblichen Atmosphären fordern Gefühlsatmosphä-
ren zur Stellungnahme auf. Eine Gefühlsatmosphäre löst zwar nicht 
immer automatisch affektive Betroffenheit aus, aber wer sich in einer 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Gefühlsatmosphäre befindet, muss sich zumindest dazu verhalten. Dies 
wird am Beispiel sozialer Kontrasterfahrungen deutlich: Die Fröhlich-
keit eines Festes ist auch für einen ernsten und gar nicht auf Fröhlich-
keit eingestellten Menschen wahrnehmbar – auch wenn er sich von die-
ser Fröhlichkeit vielleicht nicht angesteckt, sondern sogar abgestoßen 
fühlt (vgl. Schmitz [1969] 2019, S. 134, § 150). So oder so: Die Atmo-
sphäre des Gefühls kann nicht ignoriert werden, sondern der Einzelne 
muss sich zu ihr verhalten, Stellung beziehen, sich zumindest von ihr ab-
grenzen. Insofern sind Gefühle Atmosphären, die in der Lage sind »den 
Raum erlebter Anwesenheit total zu erfüllen« (Schmitz 2014, 33f.). Sie 
können als solche lediglich wahrgenommen werden, ohne unmittelbar 
zu ergreifen. Wer aber leiblich-affektiv von einem Gefühl ergriffen wird 
– sei es stürmisch oder schleichend –, wird von diesem Gefühl zumin-
dest ein Stück weit mitgerissen, bevor er dazu Stellung nehmen kann (vgl. 
Schmitz [1969] 2019, S. 141, § 150). Wenn Gefühle affizieren, wirken sie 
auf den Antrieb, d. h. auf das Verhältnis von Engung und Weitung. Ge-
fühle können in je spezifischer Weise bestimmte Engungen oder Weitun-
gen oder auch Ketten von Engungen und Weitungen des Leibes auslösen.

Neben den personalen Atmosphären gibt es auch überpersonale oder 
kollektive Atmosphären (vgl. Schmitz [1969] 2019, § 149). Kollektiv 
werden Atmosphären durch die bereits skizzierte Einleibung. Viele der 
Atmosphären des Leibes oder der Gefühle können den durch Einleibung 
entstandenen mehrere Subjekte übergreifenden Leib betreffen. Atmo-
sphären funktionieren mit Bezug auf den übergreifenden Leib analog 
zum persönlichen Leib.

Eine rein »leibliche Atmosphäre« (Schmitz 2014, 58) entsteht unmit-
telbar aus einem gemeinsamen Antrieb heraus, ohne dass das Ergriffen-
Sein von Gefühlen im Spiel sein muss. Beispielsweise kann ansteckende 
Müdigkeit oder auch Wachheit so verstanden werden: Durch Einleibung 
entsteht ein Leib mit einem gemeinsamen Antrieb, der »vom Schwung ei-
nes rhythmisch bewegten gemeinsamen Antriebs belebt« (Schmitz 2014, 
58) ist. Der Antrieb umfasst den gesamten gemeinsamen Leib, der durch 
die Einleibung entsteht. Insbesondere Rhythmen helfen, die Einleibung 
und damit den gemeinsamen Antrieb über die Zeit aufrechtzuerhalten.

Auf diesen leiblichen Atmosphären bauen wiederum die Gefühlsat-
mosphären auf, die ebenfalls kollektiv ergreifen können. Voraussetzung 
für dieses kollektive Ergriffen-Sein von Gefühlen ist ein vorhandener ge-
meinsamer Antrieb. Dieser wird durch das Gefühl beeinflusst – und ver-
stärkt so, ähnlich wie gemeinsame Rhythmen, die Gemeinsamkeit des 
Antriebs und stabilisiert ihn dauerhaft. Die solidarische Einleibung des 
gemeinsamen Singens wird über die Gemeinsamkeit der leiblichen Be-
wegung hinaus durch die Gemeinsamkeit der textlich vermittelten Ge-
fühle verstärkt (vgl. Schmitz 2014, 59). Kollektive Gefühlsatmosphä-
ren tendieren dabei dazu, der jeweils aktuellen Situation eine diffuse 

LEIBLICHES ERLEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

Bedeutsamkeit zu verleihen (vgl. Schmitz 2014, 60) und zugleich über die 
jeweils aktuelle Situation hinaus auf gemeinsame Institutionen zu ver-
weisen. Dies ist nach Schmitz insbesondere für die Institutionalisierung 
von Moral relevant: Diese entsteht nach Schmitz durch eine solidarische 
Einbettung der jeweiligen Gesellschaft in eine kollektive Atmosphäre, die 
von Gefühlen wie Scham und Zorn getragen wird (vgl. Schmitz [1973] 
2019, § 172). Neben dieser Bedeutungsaufladung auf der Basis kollekti-
ver Gefühle ist auch der umgekehrte Verweisungszusammenhang mög-
lich: Kollektive Gefühle entstehen in einer aktuellen Situation auf der Ba-
sis eines übergreifenden Wertezusammenhangs (vgl. Schmitz 2014, 63).

Mit Schmitz lässt sich unmittelbares Erleben im Modus des Hier/Jetzt 
erfassen – jenseits der Frage, ob es durch eine objektive Welt getragen 
ist. Die leibphänomenologische Perspektive erlaubt es, vom Erleben aus-
zugehen, ohne in erkenntnistheoretische Debatten um Subjektivität und 
Objektivität verwickelt zu werden. Dies eröffnet auch für die Rechtsext-
remismusforschung eine Alternative zur Frage nach objektiver oder sub-
jektiv empfundener Deprivation. Im Zentrum steht dann nicht mehr, ob 
ein Gefühl von Ausgrenzung oder Benachteiligung faktisch begründet ist, 
sondern was im leiblichen Hier und Jetzt als unhintergehbare Erfahrung 
erscheint. Das analytische Interesse verschiebt sich damit auf die Wei-
se, wie Welt im Modus leiblicher Engung und Weitung erlebt wird. Da-
rüber hinaus bietet Schmitz ein begriffliches Instrumentarium, um kol-
lektives Erleben jenseits introspektiver Individualpsychologie zu fassen. 
Damit lässt sich kollektive Erfahrung analysieren, ohne in pathologisie-
rende Deutungsmuster wie die klassischen Massenpsychologien à la Le 
Bon zurückzufallen. Gerade für das Verständnis der leiblichen Dynamik 
sozialer Bewegungen – etwa in der Unmittelbarkeit von Demonstratio-
nen – eröffnet sich damit ein produktiver Zugang. Schmitz stellt ein be-
griffliches Instrumentarium bereit, um das zu fassen, was Durkheim als 
»kollektive Efferveszenz« bezeichnet: jenes leiblich-affektive Mitschwin-
gen, das kollektive Dynamiken trägt und intensiviert. Auf diese Weise 
wird auch die unmittelbare Dimension gewaltförmiger Erfahrungen zu-
gänglich. Phänomene wie die ›Vorwärtspanik‹ (vgl. Collins 2009) lassen 
sich als solidarische Einleibung in eine gemeinsam geteilte Gefühlsatmo-
sphäre deuten. Auch für die ethnographische Forschung ergeben sich da-
raus weitreichende Implikationen: Das leibliche Mit-Erleben ebenso wie 
das Erleben von Fremdheit im Feld werden zu zentralen Schlüsseln des 
Verstehens. Die Teilnahme an kollektiven Rhythmen, das Mitschwingen 
im affektiven Geschehen, wird damit nicht zur Störung wissenschaftli-
cher Distanz, sondern zur Voraussetzung differenzierter Analyse kollek-
tiver Atmosphären.

Dennoch reicht dieses Vokabular allein nicht aus. Dafür gibt es zwei 
Gründe. Der erste Grund ist, dass Schmitz mit seiner Philosophie dem 
Individuum verhaftet bleibt. Der Leib ist stets ein individueller Leib, der 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

dem Einzelnen als je eigener Leib unmittelbar gegeben ist. Das ›Ich‹ ist 
Teil der absoluten Gegenwart, aus der heraus das Erleben überhaupt 
stattfindet. Das Individuum ist aber selbst Teil der Strukturvorgabe der 
Moderne und muss als solcher sichtbar gemacht werden – und nicht 
schon in den Prämissen vorausgesetzt werden. Der zweite Grund ist, 
dass Schmitz nur ein Beschreibungsvokabular zur Verfügung stellt, nicht 
aber die für die Soziologie relevanten Fragen nach der sozialen Ordnung 
stellt bzw. stellen kann. Es geht ihm um die unmittelbare Erfahrung, aber 
die Vermittlung dieser Erfahrung wird dabei ignoriert. Damit wäre es 
zwar möglich zu beschreiben, wie sich bei Demonstrationen die Leiber 
aufeinander einstellen, die Sprechchöre synchron verlaufen und sogar, 
wie man sich bei diesen Sprechchören mit den politischen Gegner:innen 
synchronisiert – aber das allein gibt noch keine soziologisch gehaltvol-
le Analyse (vgl. J. Barth 2023, 139). Kurz gesagt, es fehlt an einer Theo-
rie der Vermittlung des unmittelbaren Erlebens. Dies ändert sich jedoch, 
wenn diese Theorie mit einem Ansatz verbunden wird, der Ordnungs-
bildung mitdenkt und das Individuum als Ergebnis dieser Ordnungsbil-
dung begreift. Dies gelingt Lindemanns Interpretation von Plessners ›ex-
zentrischer Positionalität‹.

4.2 Exzentrische Positionalität

Lindemanns Interpretationsstrategie unterscheidet sich von der Haupt-
linie der Interpretation, die Plessner zusammen mit Schleler und Geh-
len der Philosophischen Anthropologie zuordnet (vgl. J. Fischer 2008). 
Lindemann hingegen interpretiert die Stufen des Organischen ausge-
hend von der in Macht und menschliche Natur zum Ausdruck gebrach-
ten Abkehr von anthropologischen Festlegungen (vgl. Plessner [1931] 
2015; siehe hierzu auch bereits Kap. 4) und dem Verfahren der reflexi-
ven Deduktion, mit dem er seine Theoriegenese beschreibt.1 Lindemann 

1	  	Unter dem Prinzip der reflexiven Deduktion ist ein Theoriebildungsverfa-
ren zu verstehen, das Theorie weder rein logisch bildet, noch rein induktiv 
aus der Empirie ableitet. Stattdessen wird von einem Ausgangspunkt aus, in 
diesem Fall die selbstbezügliche Struktur der Ding-Erscheinung, eine These 
entwickelt. Ob diese These sinnvoll Geltung beanspruchen kann, wird dar-
an deutlich, dass sich tatsächlich empirische Phänomene finden lassen, mit 
Bezug auf die die entwickelte These plausibel ist. Das bedeutet insbesonde-
re, dass Plessner nicht danach fragt, wie ein Ding, eine Pflanze, ein Tier oder 
ein Mensch beschaffen ist. Stattdessen fragt er, inwiefern sich Anschauungs-
beispiele für die jeweilige von ihm theoretisch abgeleitete Reflexionsform 
finden lassen. In diesem Sinne können die jeweiligen Anschauungsformen 
tatsächlich als rein exemplarisch interpretiert werden und es ist prinzipiell 
möglich, weitere Beispiele für die jeweiligen Typen zu finden (vgl. Plessner 

EXZENTRISCHE POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

zeigt, dass Plessners Akteursverständnis so beschaffen ist, dass es weder 
die Zugehörigkeit zur Gattung Mensch noch die Individualität der Ak-
teure voraussetzt. Vielmehr kommt Plessner zu einer erweiterten Welt-
offenheit, die nicht festlegt, wer oder was ein Akteur ist und ob es sich 
um ein Wesen handelt, das sich primär als Individuum oder als Dividu-
um, d. h. als Teil einer Gruppe, erlebt. Damit wird es mit Plessner mög-
lich, die Vermittlung auch vom unmittelbaren Erleben zu beschreiben. 
Im Folgenden werde ich Plessners Positionalitätstheorie in Bezug auf das 
Konzept erweiterter Weltoffenheit beschreiben.

4.2.1 Positionalitätstheorie

Ich beginne mit der reflexiven Struktur von Plessners Positionalitäts-
theorie. Die Grundform der Reflexivität ist die Grenzrealisierung, deren 
Komplexität stufenweise zunimmt. Jedes Ding hat eine Grenze, jedes 
Ding hört an einem bestimmten Punkt auf, ist also begrenzt. Lebendig 
ist ein Ding dann, wenn der begrenzte Körper »nicht nur als begrenz-
ter an seinen Konturen den Übergang zu dem anstoßenden Medium ge-
währleistet, sondern in seiner Begrenzung vollzieht und dieser Übergang 
selbst ist.« (Plessner [1928] 1975, 103, Hervorh. im Orig.) Die Grenze ist 
nicht nur Abgrenzung, sondern die Grenze ist Teil des lebendigen Dings. 
Schon die Stoffwechselvorgänge einer einfachen Pflanze können so ge-
deutet werden, dass sich die Pflanze über die Grenze Nährstoffe zuführt 
und andere ausscheidet. Die Grenze wird vom lebendigen Ding selbst re-
alisiert. Diese Art der Grenzrealisierung ist die einfachste Form der »Po-
sitionalität« (Plessner [1928] 1975, 129, Hervorh. im Orig.). Durch die 
Realisierung der Grenze wird der »Körper in seinem Sein zu einem ge-
setzten« (Plessner [1928] 1975, 129), der dadurch, dass er selbst seine 
Grenze hat, zugleich mehr ist als der umschlossene Körper. Positionali-
tät ist also als eine Beziehung zwischen Umwelt und Ding zu denken, die 
vom Ding selbst aktiv aufrechterhalten wird. Im Unterschied zum un-
belebten Ding ist das belebte Ding nicht nur begrenzt, sondern begrenzt 
sich selbst und berührt über die Grenze die Umwelt. Damit bezieht sich 
das lebendige Ding durch die Realisierung der Grenze auch auf sich 
selbst, es hebt sich als Ding in seiner Grenze für sich ab (vgl. Plessner 
[1928] 1975, 128). Eine Anschauungsform für diese Art von Positiona-
lität (vgl. Plessner [1928] 1975, 123) wären Pflanzen.

Der reflexiven Struktur nach bleibt diese Form der offenen Positiona-
lität auch in allen weiteren komplexeren Formen der Positionalität be-
stehen – so wie das nicht lebendige Ding bereits eine Grenze hat und der 

[1928] 1975, 114 f.; Lindemann 2014, 86 f.; Lindemann 2017a; Schür-
mann 2002, 100 ff.).

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Unterschied zwischen dem Lebendigen und dem Nichtlebenden in der 
Realisierung dieser weiterhin bestehenden Grenze besteht. Die nächs-
te Reflexionsstufe ist die der zentrischen Positionalität. In ihr wird die 
Grenzrealisierung der Stufe der offenen Positionalität beibehalten und 
erneut realisiert. Das zentrisch positionale Wesen erfährt sich als beleb-
ter Körper, als Leib, in einer umgebenden Umwelt, die ihm von seiner je-
weiligen Position aus gegeben ist.

Es ist sein Leib, hat aber auch einen Körper, mit dem es auf seine Um-
welt einwirken kann (vgl. Plessner [1928] 1975, 288). Das Medium, das 
vorher nur angrenzend war, das nicht Körper und Leib war, wird aus 
der zentrischen Positionalität zu einer Umgebung, in der es hier/jetzt ist. 
»Sein Körper ist sein Leib geworden, jene konkrete Mitte, dadurch das 
Lebenssubjekt mit dem Umfeld zusammenhängt« (Plessner [1928] 1975, 
231). Die konkrete Mitte, in der sich das zentrisch positionale Wesen 
befindet, wird zum Punkt, von dem aus sich die Umwelt konzentrisch 
aufspannt. Das Hier/Jetzt ist nicht relativierbar, d. h., das zentrisch po-
sitionale Wesen kann nicht aus dem Hier/Jetzt heraustreten, sondern ist 
in seinem leiblichen Vollzug an das Hier/Jetzt gebunden. Der Leib ist 
aber »nicht dasselbe wie Körper, mit dem er doch objektiv identisch ist« 
(Plessner [1928] 1975, 35). Darin stimmen Schmitz und Plessner voll-
kommen überein.

Ausgehend vom aktuellen leiblichen Zustand erscheinen dem zentrisch 
positionalen Wesen Gegenstände, die es aktiv zum Umgang herausfor-
dern. Es sind Feldverhalte, die dem aktuellen Hier/Jetzt Verhaltensop-
tionen bieten (vgl. Lindemann 2014, 181 ff.). In diesen Feldverhalten 
liegt bereits ein Zukunftsbezug in Form eines Noch-Nicht vor, der aus 
der jeweiligen Gegenwart heraus realisiert wird (vgl. Plessner [1928] 
1975, 173 ff.). Die Gegenwart ist von diesem Zukunftsbezug aus ge-
sehen ein »vom Nochnicht abhängiges Jetzt« (Plessner [1928] 1975, 
174, Hervorh. im Orig.) und »der gegenwärtige Zustand des leiblichen 
Selbst [ist] durch diesen Bezug auf die Zukunft bestimmt« (Lindemann 
2016, 84). Das Hier/Jetzt aktualisiert immer auch die Vergangenheit in 
Form der historischen Reaktionsbasis (vgl. Plessner [1928] 1975, 278). 
Dabei kann auch auf der Ebene zentrischer Positionalität Enttäuschung 
erlebt werden: das Noch-Nicht der jeweiligen Gegenwart tritt nicht ein 
und die Reaktion war falsch. An dieser Stelle kann auch auf der Ebene 
zentrischer Positionalität Lernen stattfinden (vgl. Plessner [1928] 1975, 
277 ff.). Zusammengefasst »lebt [das exzentrisch positionale Wesen] aus 
seiner Mitte heraus, in seine Mitte hinein« (Plessner [1928] 1975, 288). 
Für diese Ebene der Positionalität ist nach Plessner das Tier ein gutes 
Anschauungsbeispiel.

Die dritte Reflexionsstufe ist die exzentrische Positionalität. Ein ex-
zentrisch positionales Wesen ist eines, das nicht nur im Hier/Jetzt ist, 
sondern dem das Hier/Jetzt-Sein selbst als Sachverhalt gegeben ist. Es 

EXZENTRISCHE POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

kann »zu sich selbst Distanz« (Plessner [1928] 1975, 289) einnehmen. 
Das ›sich‹, das zu sich in Distanz geht, ist dabei nicht an einem anderen 
Ort neben Körper und Leib – es wird nicht eine metaphysische Seele oder 
ein Bewusstsein eingeführt. Vielmehr wird schlichtweg die Reflexionsstu-
fe der zentrischen Positionalität nochmal reflektiert. Das exzentrisch posi-
tionale Wesen »lebt und erlebt nicht nur, sondern (…) erlebt sein Erleben« 
(Plessner [1928] 1975, 292). Es ist aus sich herausgesetzt, exzentrisch, 
»nicht mehr im Hier-Jetzt, sondern ›hinter‹ ihm, hinter sich selbst, ortlos, 
im Nichts.« (Plessner [1928] 1975, 292). Das heißt aber nicht, dass diese 
reflexive Distanzierung mit einer »(in sich widersinnigen) Vermannigfa-
chung des Subjektkerns« (Plessner [1928] 1975, 289) einhergeht. Es gibt 
kein zweites Zentrum neben dem positionalen Zentrum der zentrischen 
Positionalität. Diese besteht im Vollzug des Leib-Umwelt-Verhältnisses 
im Hier/Jetzt, d. h. die Gegenwart erhält ihren motivierenden Jetzt-Cha-
rakter aus den vollzogenen Vergangenheits- und Zukunftsbezügen (vgl. 
Lindemann 2017a, 164). Auf diesen Umweltbezug bezieht sich das ex-
zentrisch positionale Wesen erneut, ohne jedoch sein Hier/Jetzt aufzuge-
ben: »Es steht im Zentrum seines Stehens« (Plessner [1928] 1975, 290). 
Sein Hier/Jetzt bleibt in Form seines Leibes erhalten, der mit dem Kör-
per verschränkt ist, sich aber zugleich von ihm unterscheidet. Das Hier/
Jetzt-Sein ist dem exzentrisch positionalen Wesen in dreifacher Weise ge-
geben: »Positional liegt ein Dreifaches vor: das Lebendige ist Körper, im 
Körper (als Innenleben oder Seele) und außer dem Körper als Blickpunkt, 
von dem aus es beides ist.« (Plessner [1928] 1975, 293). In Bezug auf den 
Körper unterscheidet Plessner damit Außenwelt, Innenwelt und Mitwelt. 
Außen- und Innenwelt werden dabei aus dem Reflexivwerden der zentri-
schen Positionalität konstruiert, während die Mitwelt die Bedingung von 
Außen- und Innenwelt ist (vgl. Lindemann 2017a).

Außenwelt

Für das zentrisch positionale Wesen ist die Umwelt konzentrisch auf 
das Hier/Jetzt bezogen und mit aktionsrelativen Dingen gefüllt, die als 
Feldverhalte wahrgenommen wurden und einen Aufforderungscharak-
ter enthalten. Auch das exzentrisch positionale Wesen ist zentrisch, er-
lebt sich also hier/jetzt in einer Welt mit Dingen. Zugleich ist es wieder 
reflexiv auf dieses Erleben bezogen und kann so in Distanz zu seinem 
Sein im Hier/Jetzt treten. Die Feldverhalte, die das exzentrisch positiona-
le Wesen zum Handeln auffordern, verlieren nicht ihren Aufforderungs-
charakter, sondern es kommt hinzu, dass dieser Aufforderungscharak-
ter als solcher erlebt wird. Dadurch kann das zentrisch auf das Wesen 
bezogene Umfeld zu einer Umwelt mit einer sachlichen Struktur, die un-
abhängig von der exzentrisch positionalen Welt existiert, werden. »Das 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

von Dingen erfüllte Umfeld wird die von Gegenständen erfüllte Außen-
welt, die ein Kontinuum der Leere oder räumlich-zeitlichen Ausdehnung 
darstellt« (Plessner [1928] 1975, 293). Diese Welt ist nicht mehr nur zen
trisch auf das exzentrisch positionale Seiende hin angeordnet, sondern ist 
eine von diesem unabhängige Außenwelt, die als solche objektiv expli-
ziert werden kann. Zugleich wird sie weiterhin vom Zentrum her erfah-
ren. Zwei Weltbezüge stehen hier nebeneinander und greifen ineinander: 
Zum einen bleibt die relative, auf das Zentrum bezogene Welt. In dieser 
gibt es ein »absolutes Oben, Unten, Vorne, Hinten, Rechts, Links, Früher, 
und Später« (Plessner [1928] 1975, 294; vgl. auch Schmitz [1964] 2019, 
§§ 17, 22 ). Zum anderen gibt es die Welt der »mathematisch-physika-
lischen Auffassung« (Plessner [1928] 1975, 294), die unabhängig vom 
erlebenden Wesen ist und in der Gegenstände existieren, deren sachli-
cher Inhalt expliziert werden kann. In der Außenwelt ist der Körper ein 
Gegenstand unter anderen.

Innenwelt

Auf der Reflexionsstufe der zentrischen Positionalität ist die Gegenwart 
der Vollzug von Vergangenheits- und Zukunftsbezügen. In diesem Voll-
zug erlebt das zentrisch positionale Wesen. Wenn dieses Erleben reflek-
tiert wird, ist dem erlebenden Selbst als Tatsache gegeben, dass es erlebt 
und wie es erlebt. Das exzentrisch positionale Selbst ist in seinem Voll-
zug auf den Vollzug bezogen (vgl. Plessner [1928] 1975, 299). Dadurch 
entsteht eine Distanz zwischen Vollzug und Bezogenheit. Diese Distanz 
wird nach Plessner nie ganz aufgehoben, »sogar im Vollzug des Gedan-
kens, des Gefühls, des Willens steht der Mensch außerhalb seiner selbst« 
(Plessner [1928] 1975, 298). Dies ist auch die Voraussetzung dafür, dass 
das eigene Sein fraglich werden kann. Damit treten Vergangenheit, Ge-
genwart und Zukunft als differenzierte Modi der Zeit hervor. Zukunft ist 
nicht mehr nur der Übergang vom Noch-Nicht zum Jetzt, sondern bein-
haltet die Möglichkeit der Diskontinuität: Zukunftserwartungen können 
enttäuscht werden. Die Zukunft ist damit für das erlebende Selbst teilwei-
se fragil. Diese Fragilität führt nach Lindemann zu einer erlebten Hand-
lungsmotivation des exzentrisch positionalen Selbst, das sich um die Auf-
rechterhaltung seiner erwarteten Zukunft sorgt (vgl. Lindemann 2016).

Mitwelt

Mit der Reflexivität exzentrischer Positionalität ist die Voraussetzung 
dafür gegeben, dass auch andere Wesen als exzentrisch positionale We-
sen erlebt werden können, dass es also eine Mitwelt gibt. Die Mitwelt 

EXZENTRISCHE POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

entsteht dezidiert nicht aus der Projektion des eigenen Erlebens auf an-
dere, »die Existenz dieser Sphäre (…) [ist] eben die Voraussetzung für 
das Erfassen der eigenen Position überhaupt« (Plessner [1928] 1975, 
302, Hervorh. im Orig.). Die Mitwelt konstituiert sich nicht aus der Er-
fahrung, dass andere sich sinnhaft verhalten, oder dass eigenes sinnhaf-
tes Verhalten auf andere projiziert würde, sondern ist gleichursprünglich 
zu Außen- und Innenwelt die »Gewißheit der Wirklichkeit anderer Iche« 
(Plessner [1928] 1975, 301). Wie diese Mitwelt dabei konkret geschicht-
lich realisiert wird, lässt Plessner offen und faßt die »Einengung und Be-
schränkung dieses ursprünglich eben gerade nicht lokalisierten und sei-
ner Lokalisierung Widerstände entgegensetzenden Seinskreises auf die 
›Menschen‹«(Plessner [1928] 1975, 301) als historische Realisierung. 
Lindemann bezeichnet die Offenheit der Mitwelt auch als »Kontingenz 
der Mitwelt« (Lindemann 2014, 99). Auf der Ebene der exzentrischen 
Positionalität ist es gegeben, dass es eine Mitwelt gibt – die konkrete 
Ausgestaltung steht jedoch vor dem Hintergrund der Ausgestaltung der 
jeweiligen sozialen Ordnung.2

4.2.2 Erweiterte Weltoffenheit

Offen bleibt, wie der Kreis derer, die sich richten können, begrenzt wird, 
aber auch, wie die Selbstbezugnahme im Rahmen der Berührung erfolgt 

2	  	Plessner expliziert die Mitwelt als eine Mitwelt, die erst auf der Reflexions-
stufe exzentrischer Positionalität entsteht. Damit weicht er, wie Lindemann 
herausarbeitet, von der Explikation der Innen- und Außenwelt ab (Linde-
mann 2017a, 168 f.). In diesen war Plessner jeweils von der zentrischen Er-
fahrung ausgegangen, die in der exzentrischen Positionalität noch einmal 
reflektiert wird. Damit landet Plessner bei einer Version der Mitwelt, die 
das individuelle Ich der exzentrisch positionalen Selbste bereits voraussetzt 
– etwas, das er an anderer Stelle als empirisch nicht haltbar beschreibt (vgl. 
Plessner [1931] 2015). Ich schließe mich hier Lindemanns Vorschlag an, 
auch bei der Explikation der Mitwelt dem reflexiven Prinzip zu folgen, aus 
dem er auch Innen- und Außenwelt abgeleitet hat (vgl. Lindemann 2017a, 
169 ff.). In diesem Fall müssten bereits auf der Ebene der zentrischen Posi-
tionalität »Mitverhältnisse« (Plessner [1928] 1975, 306) eingeführt werden. 
Zentrisch positionale Wesen sind in ihrem Leib-Umwelt-Verhältnis von den 
Gegebenheiten der Umwelt betroffen und erfahren Aufforderungen, sich zu 
verhalten. Auch andere positionale Wesen können Teil dieser Umwelt sein 
und sich auf das zentrisch positionale Wesen richten, z. B. als Raubtier auf 
seine Beute, als Beutekonkurrent o.ä. (vgl. Lindemann 2014, 90–95). Das 
zentrisch positionale Wesen kann von dieser Ausrichtung berührt werden 
und auf den in dieser Richtung liegenden Zukunftsbezug des anderen We-
sens reagieren: Es flieht vor dem Raubtier.

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

(vgl. Lindemann 2017a, 174 ff.). Plessner setzt das individuelle Selbst 
voraus. Lindemann macht darauf aufmerksam, dass das Reflexivwer-
den der Berührungsbeziehung zwischen zwei Extremen stattfinden kann: 
1.: Das Selbst erfährt sich als dauerndes Individuum, das in Beziehung 
zu anderen Individuen tritt – das klassisch individualisierte Selbst; oder 
2.: Das Selbst erfährt sich als Glied einer dauernden Beziehung, zu der 
auch andere Glieder gehören. »In diesem Fall muss die Formel ›ich erlebe 
mich‹ ersetzt werden durch die Formel ›es gibt das Erleben des Vollzugs 
der Vermittlung dauernder sozialer Bindungen‹« (Lindemann 2014, 97). 
Lindemann bezeichnet diesen Fall als Dividualisierung (vgl. Lindemann 
2014, 97). In einer extremen Form von 2. kommt es nicht zur Ausbil-
dung eines dauernden Ichs, das sich in Beziehung zu anderen dauernden 
Ichs erfährt. Das bedeutet nicht, dass ein real existierendes Ich unter-
drückt wird, sondern dass die Beziehung von Anfang an mit der Entste-
hung der Mitwelt in den Vordergrund gestellt wird. Das Ich erfährt sich 
exzentrisch, aber es bezieht sich auf das Erleben der Beziehung. Damit 
besteht reflexiv auf die Innenwelt bezogen auch die Möglichkeit, diese 
nicht mehr in den einzelnen Selbsten zu verorten, sondern vielmehr als 
das ›Innen‹ der Beziehung zu betrachten (Lindemann 2014, 303).

Bei diesen Formen der Mitwelt handelt es sich jeweils um Extreme, 
die selten vollständig realisiert werden. Wahrscheinlicher sind Mischfor-
men, in denen sich die Individuen prinzipiell als Individuen verwirkli-
chen, teilweise aber auch den Beziehungsaspekt in den Vordergrund stel-
len. Lindemann macht plausibel, dass für Frauen vor den 1960er Jahren 
in Paarbeziehungen die Norm der Dividualisierung galt und sie sich ge-
mäß den herrschenden Strukturanforderungen primär als Teil einer Be-
ziehung verstehen sollten, seit den 1970er Jahren aber Individualisierung 
auch für Frauen zur gesellschaftlichen Strukturvorgabe gehörte (vgl. Lin-
demann 2016, 92). Der Fokus hat sich leicht verschoben, ohne jedoch 
vom Extrem einer völligen Auflösung des Ichs zu einer völligen Ich-Bezo-
genheit überzugehen: Auch in einer individualisierten Moderne bleiben 
die Einzelnen Teil diverser Beziehungen. Lindemann bezeichnet das Of-
fenlassen, ob eine Ordnung Individualisierung oder Dividualisierung ein-
fordert, als ›soziale Unentschiedenheitsrelation‹ (Lindemann 2018, 17).

Für exzentrisch positionale Wesen steht fest, dass sie eine Mitwelt ha-
ben, nicht aber, wie diese Mitwelt beschaffen ist. Das hat eine wichtige 
Implikation, die ich im Vorangegangenen zwar immer wieder en passant 
angedeutet habe, die aber noch einmal explizit hervorgehoben werden 
soll: Es ist für Plessner nicht festgelegt, welche Wesen so positioniert sind. 
Dennoch wird Plessners Theorie in der Forschungsliteratur immer wie-
der als Minimalanthropologie gelesen (vgl. z. B. Berger und Luckmann 
2013) und zusammen mit Scheler und Gehlen als positive Philosophische 
Anthropologie zusammengefasst (vgl. J. Fischer 2008). Der Grund dafür 
liegt darin, dass Plessner in den Stufen des Organischen immer wieder 

EXZENTRISCHE POSITIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

von »Menschen« als exzentrisch positionalen Wesen spricht. Wie bei 
Tieren und Pflanzen handelt es sich jedoch um ein Anschauungsbeispiel, 
um zu zeigen, dass es ein Wesen gibt, für das die mit dem Theorieverfah-
ren der reflexiven Deduktion herausgearbeitete Reflexionsstufe (Plessner 
[1928] 1975, 115, vgl. auch Lindemann 2014, 85 ff., Schürmann 2002, 
100 ff.) Gültigkeit beanspruchen kann: »Die These lautet dahin, daß 
sie [die Reflexionsstufe] dem Menschen vorbehalten bleibt« (Plessner 
[1928] 1975, 289). Plessners Radikalisierung besteht darin, dass nicht 
der Mensch bestimmt wird, sondern die Frage, wie der Mensch zu be-
stimmen ist, als historische Frage behandelt wird. Nur Menschen als ex-
zentrisch positionale Wesen zu betrachten, sei ein »politisches Apriori« 
Europas (vgl. Plessner [1931] 2015, 141). »Mensch sein ist an keine be-
stimmte Gestalt gebunden und könnte daher auch (…) unter mancher-
lei Gestalt stattfinden, die mit der uns bekannten nicht übereinstimmt« 
(Plessner [1928] 1975, 293). Lindemann bezeichnet diese reflexive Posi-
tion als »erweiterte Weltoffenheit« (Lindemann 2014, 67 ff.).

Ausgehend von Plessner kann so eine Perspektive eingenommen wer-
den, die weder Individualität voraussetzt, noch den sozialen Akteur mit 
dem Menschen gleichsetzt. Die Sakralisierung des Individuums im Sin-
ne der Menschenrechte kann so als historisch spezifische Konstellation 
herausgearbeitet werden. Zugleich eröffnet Plessner eine Perspektive auf 
die unmittelbare Erfahrung, die soziologisch anschlussfähiger ist als die 
Beschreibung dieser Erfahrung, die allein mit Schmitz möglich wäre: Mit 
Plessner wird jede Erfahrung zu einer vermittelten Erfahrung. Damit ist 
es möglich – und notwendig –, die Vermittlungsprozesse selbst in den 
Blick zu nehmen. Diese sind der Schlüssel, um von relativ stabilen Ord-
nungen sprechen zu können. Bevor ich jedoch die sozialtheoretischen 
Prämissen für die Herausbildung und Aufrechterhaltung von Vermitt-
lungsordnungen beschreibe, werde ich kurz auf die Konsequenzen für 
die Zeitdimension eingehen, die sich aus Schmitz und Plessner ergeben.

4.3 Sorge und Nicht-Sorge:  
Handlungsmotivation und Zeit 

In dieser Arbeit wird neben der Sozialdimension die Zeitdimension zen
tral gestellt. Ausgehend von der Zeitdimension lassen sich präzise Hand-
lungsmotivationen leiblicher Selbste beschreiben sowie eine Heuristik 
unterschiedlicher Zeitlichkeiten aufstellen, aus denen sich Konsequen-
zen für den Weltzugang ergeben.

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

4.3.1 Die Protention des Handelns

Zeittheorien scheinen in der gegenwärtigen Soziologie an Bedeutung ver-
loren zu haben. Zeitlichkeitsannahmen sind jedoch implizit und explizit 
im Erwartungsbegriff enthalten, der für die soziologische Theoriebildung 
durchweg relevant ist (vgl. Lindemann 2016, 73; Lindemann 2024b). 
Am explizitesten ist die Theorie der Zeitlichkeit bei Schütz ausgearbeitet; 
im Folgenden werde ich kurz darlegen, wie Schütz seine Handlungsthe-
orie in einer Theorie der Zeitlichkeit begründet. Die Schützsche Hand-
lungstheorie ist insofern ein sinnvoller Ausgangspunkt, um implizite 
Annahmen über Zeitlichkeit in der Soziologie herauszuarbeiten, als die 
Schützsche Handlungstheorie zu den am weitesten verbreiteten und re-
zipierten Theorien in der Soziologie gehört; selbst RC-Theorien können 
sich auf Schütz beziehen (vgl. Esser 1999, 219 ff.).

Schützs Grundfigur ist der produktive Gegensatz »zwischen dem 
schlichten Hinleben im Erlebnisstrom und dem Leben in der raum-zeit-
lich begrifflichen Welt« (Schütz 1932, 43). Aus diesem Gegensatz und 
dem Changieren zwischen beiden Erlebnisformen entstehen Sinnzu-
sammenhänge. Das Schützische Selbst lebt in einer Dauer des Erlebnis-
stroms. Diese ist prinzipiell nicht durch räumliche oder modal-zeitliche 
Phänomene bestimmt, sondern durch ein Fließen unterschiedlicher Zu-
stände im ständigen Übergang von einem Jetzt/So zum nächsten Jetzt/
So. Zentral für dieses Leben in der Dauer ist, dass das Selbst keinen un-
mittelbaren Zugang zu ihr hat. Sobald es sich reflexiv dem Leben zu-
wendet, wird nicht auf die Dauer Bezug genommen, sondern auf ein ver-
gangenes Jetzt/So, das als ein bestimmtes Jetzt/So reflektiert wird. Diese 
Reflexion, auch als »Denken« (Schütz 1932, 73) bezeichnet, erfolgt aber 
selbst wieder von einem bestimmten Jetzt/So aus, das notwendig ein an-
deres Jetzt/So ist als dasjenige, auf das reflexiv Bezug genommen wird: 
Es ist Zeit vergangen und es hat eine Reflexion stattgefunden, die das 
Jetzt/So verändert hat. Der Akt der Zuwendung konstituiert das Erle-
ben als Erleben, so dass jedes Erleben nie nur von dem jeweiligen Jetzt/
So des Erlebens abhängt, sondern auch von dem Punkt, von dem aus re-
flektiert wird. Das Erleben geschieht vorreflexiv, erst durch den Akt der 
Zuwendung wird das Erleben zu etwas Erlebtem, das Sinn haben kann, 
»nur das Erlebte ist sinnvoll, nicht aber das Erleben« (Schütz 1932, 49). 
Der Akt der Zuwendung konstituiert den spezifischen Sinn des Erlebten.

An dieser Stelle stellt sich die Frage, wie vor diesem Hintergrund Zu-
kunftsbezüge für die Handlungsmotivation relevant sein können. Auch 
diese werden über die Figur der Reflexion hergeleitet. Die Reflexion be-
steht darin, sich reflexiv auf das Erlebte zu beziehen. Das Erleben ist 
nie das Verhalten selbst, sondern das »sich-verhalten-haben« (Schütz 
1932, 54). Handeln im alltäglichen Sinne ist dagegen »›auf-die-Zukunft‹ 
gerichtet« (Schütz 1932, 55). Die Husserlsche ›Reflexion‹, auf die sich 

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Schütz hier bezieht, ist aber nicht nur im Sinne einer Retention auf die 
Vergangenheit bezogen, sondern in ihr ist auch eine »Vorerinnerung«, 
eine »Protention«, enthalten (Schütz 1932, 55). Eine Vorerinnerung ist 
im Prinzip die Imagination einer reflexiven Bezugnahme auf eine ver-
gangene Handlung. Es wird also nicht nur reflexiv auf die vergange-
ne Dauer Bezug genommen, sondern es kann auch imaginiert werden, 
dass sich zukünftig reflexiv auf die vergangene Dauer bezogen wird. 
Die Zukünftigkeit wird dabei durch die charakteristische Unbestimmt-
heit der Protention in die Reflexion einbezogen. Die Protention ist nicht 
mit der Retention zu verwechseln, denn sie ist unbestimmt, sie ist in ge-
wisser Hinsicht leer, und das Verhältnis zu ihr ist das der Möglichkeit, 
nicht das der Bestimmtheit. Indem man sich auf diese Weise vorerinnert, 
kann man die zukünftige Handlung entwerfen bzw. phantasieren (Schütz 
1932, 57). Dabei wird nicht das Handeln, d. h. das Leben und Erleben, 
phantasiert, sondern immer eine wie auch immer bestimmte abgeschlos-
sene Handlung, die aber ihrerseits in Handlungen unterlegt sein kann, je 
nachdem, wie man sich jetzt/so dieser Handlung zuwendet. »Die Hand-
lung wird also entworfen, nicht das Handeln selbst.« (Schütz 1932, 59).

Die Schützsche Theorie bietet vielfältige Anknüpfungsmöglichkeiten 
für eine zeittheoretische Untersuchung. Die Theorie zeigt, dass gerade 
die Verschränkung unterschiedlicher Formen der Zeiterfahrung und die 
Rekonstruktion dieser Zeiterfahrung produktiv gewendet werden kön-
nen. Die Reflexion erfolgt mit Bezug auf ein vor-erinnertes Noch-Nicht 
der Zukunft, aber in einem Prozess, der vom Jetzt/So her gedacht wird. 
Die Erinnerung an das Zukünftig-Noch-Nicht des Handelns kann hier 
als Motivation verstanden werden, wodurch Handlungsmotivation ins-
gesamt verständlich wird. Unbefriedigend bleibt jedoch die Frage, war-
um ein jeweiliges Selbst handeln, sich jetzt/so auf abgeschlossene Hand-
lungen richten sollte. Schütz behauptet, es gehe um die »Wichtigkeit« 
(Schütz 1932, 78) der sich aktuell stellenden Probleme. Das Selbst er-
scheint hier merkwürdig blass. Dass das Selbst sein Erleben nur in der re-
flexiven Wendung auf das Jetzt/So erfasst, ist theoretisch elegant. Was in 
dieser Darstellung jedoch fehlt, ist die Unmittelbarkeit des Erlebens von 
Gegenwart und Zukunft, die das Selbst betrifft, oder, wie Lindemann es 
ausdrückt, die ›ipseistische Dimension des Erwartens‹ (Lindemann und 
Lüdtke 2009). Schütz geht vom reflexiven Subjekt aus, nicht vom leibli-
chen Subjekt. Daher kann er zwar die Differenz zwischen verschiedenen 
Erfahrungen gut erfassen, aber weniger die gegenwärtige leibliche Mo-
tivation durch eine Zukunft, die das Selbst selbst betrifft.

Um diese ipseistische Dimension der Erwartung stärker zu betonen, 
wende ich mich im Folgenden Heideggers Konzeption der Zeitlichkeit, 
der Sorge, zu.

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

4.3.2 Sein zum Tode

Heidegger versteht das Subjekt grundlegend von seiner Zeitlichkeit her 
und scheint dabei, wiederum anders als Schütz, das Motiviert-Sein sys-
tematisch abzuleiten. Der Ausgangspunkt der Analyse ist insofern viel-
versprechend, als Heidegger den Menschen nicht als durch biologische 
Eigenheiten vorbestimmt setzt, sondern ihn immer schon in seinem In-
der-Welt-Sein betrachtet. Nicht die explizite Reflexion, die noch bei 
Schütz im Anschluss an Husserl relevant war, sondern das Sich-Verhal-
ten in spezifischen Handlungszusammenhängen konstituiert das Sein des 
Daseins.

Der zentrale Begriff Heideggers, mit dem er die Grundstruktur der 
Zeitlichkeit des Menschen/Daseins3 erfasst, ist der Begriff der Sorge. Sor-
ge ist die Struktur, die die verschiedenen Seinsweisen des Daseins zu 
einer einzigen Struktur zusammenfügt und damit verhindert, dass die 
Seinsweisen ein voneinander unabhängiges Eigenleben führen, sondern 
in einer einzigen Person zusammenlaufen (vgl. Merker 2015). Die Sor-
gestruktur antwortet also auf ein Problem, das sich erst vor dem Hinter-
grund der verschiedenen Seinsweisen des Daseins stellt. Um zu verstehen, 
inwiefern Sorge »Sich-vorweg-schon-sein-in-(der-Welt-) als Sein-bei (in-
nerweltlich begegnendem Seienden)« (Heidegger [1927] 1967, 192, vgl. 
auch S. 327) ist, müssen also zunächst die verschiedenen Seinsweisen in 
den Blick genommen werden und damit auch die Struktur nach der Sein 
und Zeit aufgebaut ist.4

Heidegger geht in seiner Analyse von der »ontisch-ontologischen 
Differenz« (Rentsch 2013, 54, Hervorh. im Orig.) aus. Das heißt, er 
unterscheidet zwischen einer existenziell-ontischen und einer existen-
zial-ontologischen Ebene (vgl. Heidegger [1927] 1967, 12). »Die exis-
tenziell(-ontische) Ebene ist die reale, konkrete Ebene der Lebenspraxis 
und Lebenserfahrung, die existenzial(-ontologische) Ebene die Ebene der 
theoretischen Ebene über die existenzielle Ebene« (Rentsch 2013, 55). 

3	  	»Wissenschaften haben als Verhaltungen des Menschen die Seinsart dieses 
Seienden (Mensch). Dieses Seiende fassen wir terminologisch als Dasein.« 
(Heidegger [1927] 1967, 11, Hervorh. im Orig.). Tugendhat hat darauf hin-
gewiesen, dass diese Vertauschung der Begriffe die Phänomenologie ohne 
Not vordeterminiert: Anders als das Wort ›Mensch‹ hat ›Dasein‹ keinen Plu-
ral, und Heidegger kann daher nur nach ›dem‹ Dasein an sich fragen, nicht 
aber diese Frage als solche, die sich von der Frage nach den Menschen im 
Plural unterscheidet, in den Blick nehmen (Tugendhat 1979, 172).

4	  	Diese Ausführungen gehen nur so weit, wie es für das Verständnis der Zeit-
theorie und der später zu behandelnden Probleme notwendig ist, und er-
heben keinen Anspruch auf Vollständigkeit der Interpretation. Für aktuelle 
Einführungen in die Theorie und Interpretationsfragen siehe Thomä et al. 
2013 und Rentsch 2015.

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Die Frage nach dem Sein ist nach Heidegger in der Geschichte der Phi-
losophie oft, aber ebenso oft in der Tradition von Platon und Aristoteles 
falsch gestellt worden, nämlich nicht nach dem Sein als Einheit, sondern 
als bereits in verschiedene Seiende zerfallendes Sein, das keinen Oberbe-
griff des Seins an sich zulässt (vgl. Frede 2013, 280). Sein ist aber kein 
Ding oder Gegenstand, das wäre bereits Seiendes, und Heidegger will 
nicht nach dem Seienden fragen, sondern nach dem Sinn des Seins über-
haupt. Die Frage nach dem Sinn des Seins wird von Heidegger als Frage 
nach dem Seinsverständnis des Menschen umformuliert, »weil das Da-
sein als das einzige Seiende in der Lage ist, die ontologische Frage nach 
seinem Sein, seinem Wesen und seiner Existenz zu stellen« (Holme 2018, 
31). Das Sein ist wesentlich darauf angewiesen, dass es ein verstehendes 
Dasein gibt: »nur solange Dasein ist, das heißt die ontische Möglich-
keit von Seinsverständnis, ›gibt es‹ Sein« (Heidegger [1927] 1967, 183, 
Hervorh. im Orig.). Damit ist der Weg der Untersuchung vorgezeichnet, 
nämlich zu rekonstruieren, wie sich das Dasein zum Sein verhält. Da-
bei ist aber nicht irgendein Sein das Ziel der Fragestellung, sondern das 
Sein des Daseins selbst.

Das Sein begegnet dem Dasein zunächst nicht in theoretischer Dis-
tanz, sondern »in unserer alltäglichen Lebenssituationen, im konkreten 
Alltag« (Rentsch 2013, 55) in der Welt. Damit nimmt Heidegger eine Fi-
gur vorweg, die für die spätere Wissenssoziologie entscheidend sein wird. 
Dass in der bisherigen Philosophiegeschichte nicht vom Seinsverständ-
nis im Alltag ausgegangen wurde, erklärt er mit der anthropologisch 
begründeten »Verbergungstendenz« (Heidegger [1927] 1967, 256) des 
Menschen. Die Welt stellt sich dem Menschen als »Verweisungszusam-
menhang[es] von Seiendem« (Heidegger [1927] 1967, 70) dar. Das heißt, 
die Gegenstände erscheinen dem Menschen nicht als räumlich ausge-
dehnte Objekte, sondern immer schon als »Zeug« mit einem spezifischen 
Sinn, einer »Um-zu«-Struktur (Heidegger [1927] 1967, 68), die auf die 
Verwendungsmöglichkeit im Verweisungszusammenhang hinweist. Die-
ser Verweisungszusammenhang ist dem mit Zeug umgehenden Dasein 
in der Regel nicht bewusst, sondern wird erst durch eine »Störung der 
Verweisung« (Heidegger [1927] 1967, 74) bemerkt. Zentral an dieser 
Idee der »Zuhandenheit« (Heidegger [1927] 1967, 69) ist, dass Dinge 
nicht zuerst als räumlich ausgedehnt und dann erst als zu gebrauchend 
erscheinen, sondern dass sie, indem sie erscheinen, als Teil eines Verwei-
sungszusammenhangs erscheinen. Es gibt, wenn man so will, keinen Teil 
der Welt, der nicht in Bezug auf das Dasein Teil einer Um-Zu-Struktur 
ist. Das Dasein ist also »immer schon in seiner Welt aufgegangen, in der 
es sich tätig orientiert, um jeweils etwas zu erreichen, etwas zu vermei-
den, etwas zu besorgen« (Rentsch 2013, 57).

Insofern sich das Seiende dem Dasein immer schon als Zuhan
denes, nicht als abstrakt Vorhandenes zeigt, ist das Dasein immer 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

»Schon-sein-in-(der-Welt-)« (Heidegger [1927] 1967, 92). Es ist in die 
Welt »geworfen« (vgl. Heidegger [1927] 1967, 135). Es muss in der Welt 
sein, »ungefragt und ohne persönliche Zustimmung« (Rentsch 2013, 59). 
Das Dasein kann nicht nicht sein, sondern ist in die jeweilige Situati-
on hineingestellt und muss sich zu ihr verhalten. Das Sein des Daseins 
ist wesentlich bestimmt durch sein »Zu-Sein« (Heidegger [1927] 1967, 
42). Es ist nicht nur in der Vergangenheit gewesen, sondern soll auch in 
der Zukunft sein. »Die jeweils bevorstehende Existenz ist hingegen von 
solcher Art, daß ich sie zu sein habe, ich muß sie auf die eine oder an-
dere Weise vollziehen« (Tugendhat 1979, 117). Dieser Zwang, zukünf-
tig sein zu müssen und dabei so oder so zu sein, unterscheidet nach Hei-
degger das Dasein von anderen Seinsformen (vgl. Tugendhat 1979, 181). 
»Daß es ist und zu sein hat« (Heidegger [1927] 1967, 134) bezeichnet 
Heidegger auch als »Faktizität der Überantwortung« und als »Gewor-
fenheit« (Heidegger [1927] 1967, 135, Hervorh. im Orig.). Das Dasein 
kann sich dieser Situation nicht entziehen, und »sofern ich darin unver-
tretbar bin, sofern niemand einem anderen seinen Seinsvollzug abnehmen 
kann« (Tugendhat 1979, 177), erhält diese Art des Seins den »Charak-
ter der Jemeinigkeit« (Heidegger [1927] 1967, 42). Auch wenn das Da-
sein beschließt, nicht mehr zu sein, z. B. sein Leben zu beenden, verhält 
es sich zu seinem Sein.

Gleichursprünglich zu dieser Struktur der Faktizität (vgl. Rentsch 
2013, 59) ist das Sein des Daseins durch die Existenzialität bestimmt. 
Während die Faktizität die Unausweichlichkeit des Sein-Müssens be-
schreibt, bezieht sich die Existenzialität auf die Möglichkeiten, die das 
Dasein in seinem Sein hat. Das Dasein ist zwar faktisch in der Situati-
on, sein zu müssen, wie es sich zu diesem Sein jedoch verhält, wie es ist, 
kann es frei entscheiden. Das Dasein entwirft sich auf seine Möglich-
keiten hin (vgl. Heidegger [1927] 1967, 145). Mit »Möglichkeit« oder 
»Seinkönnen« ist der »Spielraum von Handlungsmöglichkeiten« (Tu-
gendhat 1979, 213) gemeint, der dem jeweiligen Dasein zur Verfügung 
steht. Indem es sich auf seine Möglichkeiten hin entwirft, wählt es diese 
Möglichkeiten aus, hat also Wahlfreiheit und damit auch Eigenverant-
wortung (vgl. Tugendhat 1979, 218–21). In diesem Seinkönnen ist das 
Dasein »ihm selbst in seinem Sein je schon vorweg. Dasein ist immer 
schon »über sich hinaus«, nicht als Verhalten zu anderem Seienden, das 
es nicht ist, sondern als Sein zum Seinkönnen, das es selbst ist« (Heideg-
ger [1927] 1967, 191–92, Hervorh. im Orig.). Das Seinkönnen ist für 
Heidegger also immer schon Teil des Daseins, es »ist je seine Möglich-
keit und ›hat‹ sie nicht nur eigenschaftlich als ein Vorhandenes« (Hei-
degger [1927] 1967, 42, Hervorh. im Orig.). Wie Schmitz herausarbei-
tet, kann mit »Möglichkeit« in diesem Zusammenhang nicht die modale 
Möglichkeit gemeint sein, in der etwas nicht existiert, aber potentiell 
existieren könnte (vgl. Schmitz [1964] 2019, § 35, S. 382–390), sondern 

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

vielmehr die Unentschiedenheit hinsichtlich Identität und Differenz mit 
dem gegenwärtigen und möglichen Dasein. Indem das Dasein jeweils sei-
ne Möglichkeit wahrnimmt, die es immer schon selbst war, individuiert 
es sich, d. h. es bestimmt sich als jemand, der so und so ist. Die Selbstbe-
stimmung vollzieht sich in dem von der Faktizität erzwungenen So-Sein.

Neben Faktizität und Existenzialität tritt als drittes Strukturelement 
des Seins des Daseins das »Verfallen« (vgl. Heidegger [1927] 1967, 
§ 38). Mit diesem Strukturelement wird das zuvor Gesagte gewisserma-
ßen zurückgenommen, zugleich aber entscheidend erweitert. Das Dasein 
erfährt sich zumeist nicht in seiner Existenzialität und Faktizität, ist sich 
also weder seinem Sein-Müssen, noch seinen Möglichkeiten bewusst. 
Dass dies so ist, ist eine Alltagserfahrung. Aber wie erfährt sich das Da-
sein dann? Es wurde herausgearbeitet, dass das Dasein immer in der Si-
tuation ist, sein zu müssen und sein zu können. Der Verfall ersetzt diese 
Situation nicht, sondern verdeckt sie, indem die Möglichkeiten durch das 
Man vorgegeben werden. Das Wer des Daseins wird zum Man, »inso-
fern es sich dazu individuiert, chaotisch zu sein« (Schmitz [1964] 2019, 
§ 35, S. 388). Das Dasein legt sich also im Alltag nicht fest, entscheidet 
sich nicht, sondern bleibt unentschieden. 

Mit der Verlorenheit in das Man ist über das nächste faktische Seinkön-
nen des Daseins – die Aufgaben, Regeln, Maßstäbe, die Dringlichkeit 
und Reichweite des besorgend-fürsorgenden In-der-Weltseins – je schon 
entschieden. Das Ergreifen dieser Seinsmöglichkeiten hat das Man dem 
Dasein immer schon abgenommen. Das Man verbirgt sogar die von ihm 
vollzogene stillschweigende Entlastung von der ausdrücklichen Wahl 
dieser Möglichkeiten. (Heidegger [1927] 1967, 268, Hervorh. im Orig.)

Das Dasein entscheidet sich also nicht, sieht nicht einmal, dass es sich 
entscheiden könnte, sondern überlässt sich dem Man. Dieses Man ist in-
teressanterweise der einzige Ort in Heideggers Philosophie, an dem nicht 
das solipsistische, sich selbst und seine eigenen Möglichkeiten entwerfen-
de Dasein, sondern äußere Normen und Gewohnheiten eine Rolle spie-
len. Man könnte argumentieren, dass das Heideggersche Man der Ort 
ist, an dem soziologisch relevante Sachverhalte in den Blick kommen.

Aufgabe des Daseins ist es in diesem Zusammenhang das »Nachholen 
einer Wahl (…) Nachholen der Wahl bedeutet aber Wählen dieser Wahl, 
Sichentscheiden für ein Seinkönnen aus dem eigenen Selbst« (Heidegger 
[1927] 1967, 268). Nicht dem Man zu verfallen, sondern sich selbst zu 
wählen, gilt Heidegger als die eigentliche Seinsweise, die sich von der Un-
eigentlichkeit des Verfallenseins unterscheidet. Die eigentliche Seinswei-
se ist »das Sein zum Tode als ein Sein zu einer Möglichkeit und zwar zu 
einer ausgezeichneten Möglichkeit des Dasein selbst« (Heidegger [1927] 
1967, 261, Hervorh. im Orig.). Die eigene Endlichkeit »vereinzelt das 
Dasein auf es selbst. Diese Vereinzelung ist eine Weise des Erschließens 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

des ›Da‹ für die Existenz.« (Heidegger [1927] 1967, 263). Diese Verein-
zelung ist also gleichsam das Gegenteil der Verstrickung in das Man, in 
dem das Dasein nicht individuiert wird, sondern unentschieden ist, ob 
es mit denen, die für das Man in Frage kommen, verschieden oder iden-
tisch ist (vgl. Schmitz [1964] 2019, 387).

Die Struktur der Sorge fasst die verschiedenen Seinsweisen des Da-
seins zusammen: Meistens ist das Dasein in der verfallenden Seinswei-
se des Menschen, aber es kann im Vorlauf zum Tod sein eigenes Dasein 
sein. In dem Bewusstsein der eigenen Geworfenheit kann es seine eige-
nen Möglichkeiten entwerfen und darin sich selbst immer schon vor-
weg in der Welt sein, das heißt, sich aus der Verfallenheit unbestimmter 
allgemeiner Normen und Erwartungen lösen. Das Dasein entwirft sich 
dann auf eine bestimmte Zukunft hin, statt passiv dem Dahinleben aus-
gesetzt zu sein. Individuelle Handlungsmotivation entsteht so in der Be-
sinnung auf sich selbst als Individuum, herausgelöst aus der Masse des 
Man. Zugleich ist diese Reflexion auch diejenige, die das Dasein norma-
tiv bestimmen soll: Der Tod betrifft es in unvertretbarer Weise – er ist 
das eigentlichste Ereignis, das nicht durch das Man geteilt oder ersetzt 
werden kann. In dieser Konfrontation erkennt das Dasein sich selbst als 
Individuum und tritt aus der Verfallenheit heraus.

Die Struktur der Sorge bei Heidegger erfüllt Teile der gesuchten Struk-
tur einer Zeittheorie. Sie führt einen existenziellen Zug ein, der in der 
Schützschen Handlungstheorie fehlt: Das Dasein ist geworfen und sei-
ne jeweilige Situation ist die je eigene. Es kann gar nicht anders, als sich 
zu entwerfen, und es muss sich entwerfen, weil es erkennt, dass sein Zu-
kunftsbezug jeweils es selbst betrifft. Während Schütz meint, das Selbst 
wähle seine Handlungen im Hinblick auf ihre Bedeutung für die jewei-
lige Gegenwart, dabei aber offen lässt, inwiefern diese Reflexion moti-
viert ist, hat Heidegger eine Antwort: Das Selbst kann nicht aus seinem 
Sein heraus und hat dieses Sein zu sein. Insbesondere die Erfahrung des 
Todes motiviert dazu, die Wahl nachzuholen. Für die Verwendung als so-
zialtheoretische Prämisse ist an dieser Theorie die allgemeine Reflexions-
figur interessant, in der sich das Dasein auf Zukünfte hin entwirft. Hei-
degger versucht auch, verschiedene Formen der Sorge zu unterscheiden. 
Sorge ist die allgemeine Vollzugsstruktur des Daseins, soll aber das Da-
sein inhaltlich nicht auf ein bestimmtes Sein festlegen. Indem Heidegger 
die zeitliche Dimension in den Vordergrund rückt, versucht er nicht, in-
haltliche Bestimmungen eines substantiellen Selbst vorzulegen, sondern 
Prozessualität zu beschreiben.

Wenn man aber eine soziologische Beobachtungstheorie sucht, um 
Offenheit für die Empirie zu ermöglichen, ergibt sich ein schwerwie-
gendes Problem: Die Unterscheidung zwischen dem Man und dem Sein 
zum Tode, in dem sich das Dasein nach seinen Möglichkeiten individu-
iert, ist eine normative und im Wesentlichen moderne Unterscheidung, 

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

die den Individualismus voraussetzt. Wie Plessner herausarbeitet, ist die 
Vollzugsstruktur des Daseins bei Heidegger auf »unser Wesen, hier und 
heute« (Plessner [1931] 2015, 158) bezogen, stößt aber schon im Ka-
tholizismus und noch mehr in anderen Kulturen auf Probleme: Dieses 
Voraussetzen der Individualität führt dazu, dass auch die Heideggersche 
Theorie allein nicht ausreicht, um die moderne Zeiterfahrung auf Dis-
tanz zu bringen. Vielmehr muss die in der Theorie angelegte Individua-
lisierung selbst distanziert werden.

Sorge vor dem Hintergrund erweiterter Weltoffenheit

Vor dem Hintergrund erweiterter Weltoffenheit (vgl. Lindemann 2016) 
ist Sorge wiederum ein handlungsmotivierender Zukunftsbezug eines 
exzentrisch positionalen Selbst, das sich in individualisierenden oder di-
vidualisierenden Beziehungen stehend erfahren kann. Dieser Zukunfts-
bezug ist reflexiv. Die Zukunft ist ungewiss und kann auch scheitern. 
Handlungsmotivation erfährt das Selbst, weil es sich hier/jetzt vom 
Gelingen/Scheitern der Zukunft betroffen erlebt und dadurch in eine 
leibliche Spannung gerät, aus der heraus sich das Selbst zum Handeln 
motiviert erlebt. Damit wird die Existenzialität von Heidegger mit auf-
gegriffen, diese jedoch von dem darin enthaltenen Individualismus und 
der nur auf sich bezogenen Sorge befreit. Sorge wird so zwar unmittelbar 
in der leiblichen Spannung erlebt und ist darin handlungsmotivierend, 
muss sich jedoch nicht auf das Selbst selber beziehen, muss also nicht 
Sorge um sich sein. Stattdessen kommen auch andere Bezüge in Frage. 
Die leibliche Spannung wird immer in Bezug auf etwas, das Worum der 
Sorge, erlebt. Als Worum der Sorge kommt sowohl, wie auch bei Hei-
degger schon, das Selbst selber in Frage, aber auch konkrete Andere so-
wie Institutionen oder soziale Gebilde. Das Worum der Sorge wird über 
Erwartungen vermittelt, die Dritte an das Selbst richten (vgl. Fröhlich 
2019a; Lindemann 2016). Von dem Selbst wird erwartet, dass es sich 
um seine Zukunft sorgt, dass es sich von bestimmten Zukünften berührt 
erlebt, dass es aktiv wird und handelt, um diese Zukünfte herbeizufüh-
ren oder zu verhindern.

Das auf dieser Basis entstehende Zeitverständnis ist jedoch noch mo-
dalzeitlich orientiert. Damit wird die Besonderheit des Bruchs mit der 
Vergangenheit im modernen Zeiterleben noch nicht deutlich. Dazu muss 
neben die modale Zeit ein Verständnis von Dauer gestellt werden. Da-
mit wird die Sorge in nochmaliger Abgrenzung von Heidegger relativiert: 
Das Selbst muss sich nicht immer sorgen, sondern kann sich auch in ei-
ner Dauer erleben, in der es sich nicht sorgen muss.

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

4.3.3 Modalzeit, Lagezeit, Dauer

Mit Schmitz kann gegenüber anderen soziologischen Theorien eine 
Differenzierung des Zeiterlebens vorgenommen werden (vgl. Schmitz 
[1964] 2019, § 17). Neben der bekannten Modalzeit (1) und der mit der 
Distanzierung vom eigenen Hier/Jetzt gegebenen Möglichkeit einer La-
gezeit (2) führt Schmitz den Begriff der Dauer und damit eine in der so-
ziologischen Literatur wenig bekannte Zeitstruktur ein (3).

ad 1: Die Modalzeit ist dadurch gekennzeichnet, dass der Sachverhalt 
des Erlebens der Bezüge zum Noch-Nicht und Nicht-Mehr selbst reflek-
tiert wird. Für das leibliche Selbst unterscheiden sich Vergangenheit und 
Zukunft als differente Modi der Zeit: »Das Gegenwärtige ist da, das Ver-
gangene ist nicht mehr, das Künftige noch nicht« (Schmitz [1964] 2019, 
156). Die Vergangenheit ist wie durch einen Abschied von der Gegen-
wart getrennt und nicht mehr veränderbar (vgl. Schmitz [1964] 2019, 
§ 38, S. 41). Die Zukunft hingegen wird jeweils gegenwärtig, sie wird 
aus den Möglichkeiten, die eintreten könnten, individuiert (vgl. Schmitz 
[1964] 2019, § 40). In der Appräsenzdimension, wie Schmitz sie nennt, 
gehen Zukunft und Gegenwart ineinander über, da die Zukunft als Zu-
kunft nur von der Gegenwart aus betrachtet eine eigene Dimension hat – 
die Vergangenheit ist demgegenüber getrennt (vgl. Schmitz [1964] 2019, 
§ 38). Die leiblichen Selbste sind gegenwärtig auf ihre Erwartungen be-
zogen und zum Handeln motiviert, weil die Zukunft eben noch nicht 
ist, offen und damit veränderbar. Dies ist die Zeitstruktur, die in sozio-
logischen Theorien zumeist vorausgesetzt wird (vgl. Lindemann 2024b).

ad 2: Von der Modalzeit ist die Lagezeit zu unterscheiden. Während 
die Modalzeit immer vom Hier/Jetzt her erfahren wird und von diesem 
das Noch-Nicht und das Nicht-Mehr unterscheidet, ist die Lagezeit vom 
Hier/Jetzt abgewandt. In der Lagezeit sind Dinge früher, später oder 
gleichzeitig, sie sind zeitlich exakt datierbar und in ein Koordinatensys-
tem eintragbar. Der 20. Februar des Jahres 2022 ist lagezeitlich ein Tag, 
der nach dem 19. Februar und vor dem 21. Februar stattgefunden hat. 
Dass hier/jetzt Februar ist, ist lagezeitlich keine relevante Kategorie. Die-
se von Lindemann als digitale Zeit (vgl. Lindemann 2014, 169) bezeich-
nete Zeitform kennt also keinen ausgezeichneten Ort, von dem aus die 
Irreversibilität der Gegenwart erfahren wird. Die Ereignisse lassen sich 
auf einem Zeitstrahl aufzeichnen, ohne ein Jetzt spezifizieren zu müs-
sen. Vielmehr erlaubt sie physikalische Zeiterfassungen. Aus der Lagezeit 
lässt sich nicht die Modalzeit oder gar die Gegenwart ableiten, sondern 
die Kategorien des Früheren, Späteren und Gleichzeitigen bilden eine ei-
gene Weise der Gegebenheit von Zeit (vgl. Schmitz [1964] 2019, 163). 
Zugleich kann es aber auch zu Verschränkungen von Modalzeit und Ge-
genwart kommen. Beispielsweise kann die modalzeitliche Reihung auch 
für die Identifikation individueller Erwartungen relevant sein, die in der 

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Gegenwart handlungsmotivierend wirken können: Die zukünftige Vor-
her-Nachher-Reihung kann die Enge der Gegenwart erweitern und zu 
differenzierter Besorgnis statt zu pauschaler Überforderung führen.

ad 3: Völlig verschieden von Modalzeit und Lagezeit und zugleich als 
Voraussetzung für die modal- und lagezeitliche Gegebenheit der Zeit ist 
die Dauer zu betrachten. Dauer beschreibt ein Kontinuum, in dem nicht 
scharf zwischen Vergangenem, Gegenwärtigem und Zukünftigem unter-
schieden wird, sondern in dem sich das Dauernde in nichtdiskreter Weise 
ausdehnt. Die Identifizierung einzelner Punkte in der datierenden Lagezeit 
steht vor dem Hintergrund einer über diese Identifizierung hinausgehen-
den Dauer, innerhalb derer einzelne Punkte diskret herausgegriffen wer-
den (vgl. Schmitz [1964] 2019, 155). Damit ist jedoch keineswegs gemeint, 
dass dauernde Phänomene zugleich vergangen, gegenwärtig und zukünf-
tig sind: Aufgrund der modalen Differenz käme dies einem Widerspruch 
gleich, in dem etwas zugleich ist und nicht ist. Dauer fungiert als Grenze 
handlungsmotivierender Zukunftsbezüge: Wenn Dauer als übergreifende 
Dauer erlebt wird, in der sich die Zukunft nicht als potenziell scheiternde 
Zukunft abgrenzt, wird die Handlungsmotivation aufgehoben (vgl. Linde-
mann 2019b, 64). Damit wird der Begriff der Dauer zu einem wichtigen 
sozialtheoretischen Konzept zur Erfassung von Handlungsmotivation bzw. 
deren Grenzen. Dauer wird bei Schmitz aus seiner Mannigfaltigkeitstheo-
rie entwickelt, die ich hier mit ihren Präzisierungen kurz vorstellen möchte.

Mannigfaltigkeitstheorie

Im Zusammenhang mit der Behandlung der Paradoxien des Selbstbe-
wusstseins (vgl. Schmitz [1964] 2019, § 30) wendet sich Schmitz dem 
Begriff der Mannigfaltigkeit zu (Schmitz [1964] 2019, §§ 31–33). Wie 
Schmitz ausführt, wird Mannigfaltigkeit oft mit Verschiedenheit verwech-
selt, sollte aber davon unterschieden werden: Mannigfaltigkeit ist ein At-
tribut der Quantität, Verschiedenheit hingegen ein Attribut der Qualität 
(vgl. Schmitz [1964] 2019, § 31, S. 265). Mannigfaltiges ist also prinzipi-
ell nur mehreres, aber nicht notwendigerweise auch verschieden: Schmitz 
unterscheidet grundsätzlich zwischen identischer und verschiedener Man-
nigfaltigkeit. Sind die Elemente einer Menge verschieden-mannigfaltig, so 
gibt es mehr als ein Element, und alle Elemente dieser Menge sind von-
einander verschieden. Dies sind die Mengen, die auch die Mathematik 
kennt. Davon unterscheidet Schmitz Mengen identischer Mannigfaltig-
keit: In solchen Mengen gibt es zwar mannigfaltige Elemente – also auch 
mehr als ein Element – aber diese sind alle miteinander identisch. Jedes 
Ding kann zu sich selbst in einer reflexiven Beziehung stehen, in der die 
Elemente der Beziehung dasselbe Ding sind (Schmitz [1964] 2019, § 31, 
S. 304). Wenn etwas so beschrieben werden kann, hat es Identität, ist 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

also mit sich selbst identisch. Diese identische Mannigfaltigkeit kann von 
Schmitz noch mit der mathematischen Mengenlehre in Einklang gebracht 
werden, auch wenn er dafür neue mathematische Begriffe aufstellen muss 
(vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 31 c). Der dritte Typ von Mannigfaltig-
keiten ist dagegen mathematisch nicht integrierbar (vgl. Schmitz [1964] 
2019, § 36): Es handelt sich um die chaotische Mannigfaltigkeit. Der Be-
griff der chaotischen Mannigfaltigkeit basiert auf der identischen und 
der verschiedenen Mannigfaltigkeit und wird folgendermaßen definiert:

Chaotisch heißt mir Mannigfaltiges, das in sich unentschieden ist hin-
sichtlich der Identität oder Verschiedenheit seiner Elemente mit oder von 
einander. Unentschiedenheit hinsichtlich Identität und Verschiedenheit 
bezeichne ich als das chaotische Verhältnis der Glieder oder Elemen-
te des chaotischen Mannigfaltigen. Absolut chaotisch ist Mannigfalti-
ges, wenn unter seinen Elementen weder Identität noch Verschiedenheit, 
sondern stattdessen nur ein chaotisches Verhältnis vorliegt. (…) Rela-
tiv chaotisch nenne ich Mannigfaltiges, in dem Entschiedenheit hin-
sichtlich Identität und Verschiedenheit nur teilweise vorliegt und sich 
anbahnt, aber noch nicht vollständig und endgültig jedes chaotische 
Verhältnis zwischen den Elementen des Mannigfaltigen abgelöst hat. 
(Schmitz [1964] 2019, § 33, S. 312, Hervorh. im Orig.)

Mit anderen Worten: Mengen sind chaotisch, wenn es irgendeine Un-
entschiedenheit darüber gibt, ob die Elemente gleich oder verschieden 
sind. Dabei ordnet Schmitz dem absolut Chaotischen, bei dem es kein 
Element gibt, für das Identität oder Verschiedenheit bestimmt ist, Phä-
nomene außerhalb des Alltags zu, z. B. sei »das biblische tohu wa bohu« 
(Schmitz [1964] 2019, § 33, S. 312) als absolut chaotisch vorzustellen. 
Aus der Erfahrung heraus lassen sich jedoch einige Beispiele für relativ 
chaotische Dinge finden. Ein eingängiges Beispiel ist das räumliche Kon-
tinuum eines weißen Blattes, das als nahezu homogene Fläche erscheint 
(vgl. Schmitz [1964] 2019, § 34, S. 340 f.). Eine solche Fläche lässt sich 
zwar individualisieren, in Sektoren einteilen, umranden etc. und es las-
sen sich einzelne Punkte von anderen Punkten auf dem Blatt unterschei-
den. Dies sind aber genau die Prozesse, in denen die relativ chaotische 
Menge partiell individualisiert wird. Soziologisch interessant ist das Bei-
spiel der chaotischen Menge von Hintergrunderwartungen, die Situatio-
nen strukturieren (vgl. Garfinkel 1967). Einige dieser Erwartungen kön-
nen im Rahmen kodifizierter Normen expliziert werden, andere werden 
im Falle von Erwartungsenttäuschungen individualisiert. Ein großer Teil 
der nicht enttäuschten Erwartungen bleibt jedoch diffus. Die Erwartun-
gen, die eine Situation prägen, können nicht alle im Vorhinein aufgezählt 
und damit als verschiedene diskrete Erwartungen individuiert werden.

Nachdem nun die chaotische Mannigfaltigkeit aufgezeigt ist, lässt sich 
die Dauer als eigene Form der Zeiterfahrung präzise als relativ chaoti-
sches Kontinuum beschreiben. Wenn etwas dauert, ist es unentschieden, 

SORGE UND NICHT-SORGE: HANDLUNGSMOTIVATION UND ZEIT 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

ob das Dauernde nur vergangen, nur gegenwärtig oder nur zukünftig ist 
– wäre es sowohl vergangen als auch gegenwärtig, ergäbe sich ein lo-
gischer Widerspruch. Mit der Unentschiedenheit ist es möglich, gerade 
die Unbestimmtheit von etwas als spezifisch zu beschreiben. Es ist dann 
unentschieden, in welchen Modi der Modalzeit etwas gegeben ist (vgl. 
Schmitz [1980] 2019b, § 277 a). Das heißt nicht, dass es nicht individu-
iert werden kann, sondern dass der Versuch der Individuierung immer 
nur partiell unternommen werden kann: Das Zählen der Sekunden, das 
immer wiederkehrende Schauen auf die Uhr, das bei Wartenden zu be-
obachten ist, denen ihre Wartezeit wie eine Ewigkeit erscheinen kann, 
lässt sich als Versuch deuten, die Dauer zu individuieren, ohne dass die-
ser Versuch jemals vollständig gelingen könnte. Damit ist aber auch ge-
sagt, dass die Gegenwart als Hier/Jetzt eines erlebenden Selbst nicht dau-
ert: Die Gegenwart ist das Prinzip, mit dem individuiert wird und in dem 
es keine Unentschiedenheit gibt, ob jetzt, noch nicht oder nicht mehr ist 
(vgl. Schmitz [1964] 2019, 360). Die Dauer hingegen ist gerade durch 
die Unentschiedenheit bestimmt.

4.3.4 Sorge und Nicht-Sorge

Schmitz hat in seiner Phänomenologie eine präzise Bestimmung der 
Dauer vorgelegt. Ausgehend von der modalzeitlichen Differenz von 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft konnte die Struktur der Sor-
ge beschrieben werden. Ein leibliches Selbst erlebt sich in seinem ge-
genwärtigen Hier/Jetzt vom Gelingen oder Misslingen einer erwarte-
ten Zukunft betroffen und richtet sich aus dieser Betroffenheit heraus 
auf diese Zukunft aus (vgl. Lindemann 2016). Betroffenheit in diesem 
Sinne kann sowohl zum Erleben der Ausweglosigkeit der eigenen Be-
mühungen führen als auch zum Erleben von Handlungsmotivation, um 
die gelingende Zukunft herbeizuführen. Um eine solche Sorge zu erle-
ben, muss die Zukunft als eine bestimmte Zukunft erlebt werden, die 
das leibliche Selbst in seinem Hier/Jetzt betrifft. Das bedeutet, dass zu-
mindest einige Erwartungen individuiert sind und das leibliche Selbst 
in Bezug auf diese Erwartungen handeln kann. Gibt es keine individu-
ierten Erwartungen, muss wiederum die Absolutheit der Gegenwart an-
genommen werden. 

Dauer im oben beschriebenen Sinne zeichnet sich nun dadurch aus, 
dass sie die modalzeitliche Differenz von Vergangenheit/Gegenwart/Zu-
kunft übergreift. Es ist unentschieden, ob etwas eindeutig nicht mehr 
oder noch nicht ist. Damit entfällt die Notwendigkeit, sich um das Dau-
ernde zu sorgen: Es gibt keine spezifischen Zukunftserwartungen, de-
ren Gelingen in Frage stünde, und damit auch keine Notwendigkeit, 
sich hier/jetzt motiviert zu erleben. Der umgebende Raum dauert meist 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

selbstverständlich. Ich rechne in der Regel nicht damit, dass das Haus, 
in dem ich stehe, über mir einstürzt. Diese Unbekümmertheit wird erst 
dann scharf akzentuiert, wenn ein Zukunftsbezug individualisiert wird, 
in dem das Haus einstürzen könnte. Bei einem Bombenangriff im Rah-
men eines Krieges wird die Dauer des Hauses fraglich und der Zukunfts-
bezug des Einsturzes motiviert zu schützenden Handlungen, zum Bei-
spiel das Aufsuchen eines Bunkers.

In diesem Sinne kann die Dauer mit Lindemann als »Zeit der Nicht-
sorge« (Lindemann 2019b) bezeichnet werden. Die Dauer von Insti-
tutionen führt zu einer relativen Sorglosigkeit, zum Verschwinden der 
Handlungsmotivation in Bezug auf eine bestimmte Zukunft. Diese Sorg-
losigkeit entlastet das leibliche Selbst davon, sich selbst als handlungs-
motiviert zu erleben. Empirisch lassen sich verschiedene Formen der 
Sorglosigkeit unterscheiden: Die Dauer der Person, die für Schmitz von 
besonderer Relevanz ist, wäre in diesem Sinne nur ein empirischer Fall 
von Dauer, der durch die Individuation des leiblichen Selbst bestimmt ist. 
Ebenso gut ließe sich die dauernde Zugehörigkeit zu einem übergreifen-
den Volk als das leibliche Selbst bestimmend beschreiben. Was als dau-
ernd erfahren wird, ist jedoch selbst Teil institutioneller Prozesse, die ih-
rerseits durch individualisierte Erwartungen bestimmt sind.

In diesem Kapitel habe ich ausführlich theoretische Prämissen entwi-
ckelt, um das Zeiterleben leiblicher Selbste zu erfassen. Damit ist es mög-
lich, die Offenheit der Zukunft in der modernen Gesellschaft als Soll-
Anforderung an die Selbste herauszuarbeiten – statt diese Anforderung 
anthropologisch zu setzen und damit der normativen Ordnung der Mo-
derne zu folgen.

Nachdem ich bisher vor allem das unmittelbare Erleben leiblicher 
Selbste in den Blick genommen habe, gilt es nun, auch auf die Vermitt-
lung dieses Erlebens einzugehen, wozu ich im nächsten Kapitel die The-
orie reflexiver Institutionalisierung entwickeln werde.

4.4 Reflexive Institutionalisierung

Plessner hat mit dem Begriff der vermittelten Unmittelbarkeit ein Kon-
zept vorgelegt, mit dem sowohl die unmittelbare Leiblichkeit eines ex-
zentrisch positionalen Wesens im Hier/Jetzt beschrieben als auch die Ver-
mittlung dieser unmittelbaren Erfahrung fokussiert werden kann. Wie 
diese Vermittlungsprozesse organisiert sind, wird von Plessner selbst je-
doch nicht systematisch entfaltet. Um diese Leerstelle zu füllen, lässt 
sich an die Institutionalisierungstheorie von Berger und Luckmann an-
schließen. Diese gehen in ihrer Theorie von der einfachen Weltoffen-
heit des Menschen aus (vgl. Berger und Luckmann 2013, 50). Damit ist 

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

die Theorie anschlussfähig an die bisherigen Ausführungen, muss aber 
gleichzeitig angepasst werden, indem 1. die Theorie mit dem Theorem 
der erweiterten Weltoffenheit verbunden wird und 2. die von Berger/
Luckmann eingeführte Figur des Dritten verstetigt wird (vgl. Lindemann 
2014, 115 ff.).

4.4.1 Institutionalisierung

Ausgangspunkt der Institutionalisierung ist bei Berger/Luckmann die 
Habitualisierung:

Jede Handlung, die man häufig wiederholt, verfestigt sich zu einem Mo-
dell, welches unter Einsparung von Kraft reproduziert werden kann und 
dabei vom Handelnden als Modell aufgefaßt wird. Habitualisierung in 
diesem Sinne bedeutet, daß die betreffende Handlung auch in Zukunft 
ebenso und mit eben der Einsparung von Kraft ausgeführt werden kann 
(Berger und Luckmann 2013, 56, Hervorh. im Orig.)

Habitualisierung bedeutet nicht, dass eine Handlung in jeder Situation 
exakt gleich ausgeführt wird. Vielmehr verläuft sie jeweils so ähnlich, 
dass sie als Orientierung an einem stabilen Handlungsmuster erkennbar 
bleibt. Entscheidend ist also die Wiedererkennbarkeit des Musters, nicht 
die Identität der Ausführung. Daraus folgt auch, dass Habitualisierung 
nicht mit bloßem Automatismus verwechselt werden darf. Zwar erfor-
dert eine habitualisierte Handlung in der Regel kein bewusstes Nach-
denken, sie ist jedoch keineswegs starr. Vielmehr bleibt sie anpassungs-
fähig gegenüber situativen Anforderungen. Ein alltägliches Beispiel ist 
das Gehen: Es wird nach dem frühen Kindesalter in der Regel unreflek-
tiert vollzogen, lässt sich aber flexibel auf unterschiedliche Bedingungen 
abstimmen – etwa auf das Tragen schwerer Winterstiefel oder das Ge-
hen mit Barfußschuhen.

Habitualisierungen können als Ausprägungen der »leibliche[n] Re-
aktionsbasis« (Plessner [1928] 1975, 285) betrachtet werden. Sie treten 
auch bei zentrisch positionalen Wesen auf und sind allein noch nicht ge-
eignet, die Ordnungsbildung exzentrisch positionaler Wesen zu beschrei-
ben. Um von Institutionalisierung sprechen zu können, müssen Typisie-
rungen vorgenommen werden. »Institution postuliert, daß Handlungen 
des Typus X von Handelnden des Typus X ausgeführt werden« (Berger 
und Luckmann 2013, 58). Sowohl die Handelnden als auch die Hand-
lungen haben eine Bedeutung, die als solche benannt werden kann. Dabei 
wird die Identität der Handelnden für diese Institution in einer bestimm-
ten Weise festgelegt. Die Aussage ›die Doktorandin schreibt eine Doktor-
arbeit‹ enthält mehrere Typisierungen: Der Akteur wird auf ihre Identität 
als Promovierende festgelegt – nicht etwa als Freizeitwissenschaftlerin 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

oder Lehrerin – und ihre Handlung wird als das Schreiben einer Disserta-
tion – nicht eines Romans, einer Habilitationsschrift oder einer Handrei-
chung – typisiert. Mit dieser Handlung sind wiederum spezifische Erwar-
tungen und Tätigkeiten verbunden. Solche Typisierungen abstrahieren 
von der konkreten Situation im Hier/Jetzt und ordnen das Handeln ei-
nem überindividuellen Bedeutungsschema zu. Damit die Typisierung Teil 
einer Institution wird, muss die Typisierung reziprok sein (vgl. Berger 
und Luckmann 2013, 58), d. h. die an der Institution beteiligten Akteu-
re müssen übereinstimmend typisieren und dürfen nicht spontan von ei-
nem Moment zum anderen willkürlich anders typisieren.

Solange die Institution nur von einer Dyade, also nur von zwei Akteu-
ren getragen wird, ist es nicht unbedingt gegeben, dass beide Akteure die 
gleichen Typisierungen vornehmen. Der zwingende Charakter von In
stitutionen, dass die »bloße Tatsache ihres Vorhandenseins (…) mensch-
liches Verhalten unter Kontrolle [hält]« (Berger und Luckmann 2013, 
58), fehlt, solange nur von einer Dyade ausgegangen wird. Ihr fehlt die 
Geschichtlichkeit, sie steht noch nicht »dem Menschen als äußeres zwin-
gendes Faktum gegenüber« (Berger und Luckmann 2013, 62). Eine ei-
gene Objektivität erhält die Institution bei Berger/Luckmann durch das 
Hinzutreten Dritter, zum Beispiel in Gestalt der Nachkommen. Diesen 
erscheinen die Typisierungen der Eltern als »zur ›Natur der Dinge‹ ge-
hörig. Es [das Kind] kann nicht erkennen, daß es sich um eine Überein-
kunft handelt« (Berger und Luckmann 2013, 63). Die Institution wird 
aber nicht nur für die dazu kommenden Kinder undurchschaubar, son-
dern »›verhärtet‹ sich (…) auch für die Eltern« (Berger und Luckmann 
2013, 63). Diese können ihre Typisierungen nicht mehr willkürlich än-
dern, da sie durch die Nachkommen an die dargestellten Typisierungen 
gebunden sind. Änderung muss dann gerechtfertigt werden. Auf der Ba-
sis der triadischen Institutionalisierung kommt es zur Ausbildung einer 
verbindlichen Ordnung. Dies geschieht im Wechselspiel von Externalisie-
rung, Objektivierung und Internalisierung: Die Institution und ihre Gel-
tung werden dargestellt, sie wird unter Hinzunahme Dritter als objektive 
Wirklichkeit erfasst, als solche internalisiert und bringt ihrerseits Bei-
träge zur Institution hervor (vgl. Berger und Luckmann 2013, 65). Die 
Darstellung der Institution ist dabei zentral.  »Indem ein Akteur eine in-
stitutionalisierte Gesamthandlung beginnt, stellt er die entsprechende In-
stitution an andere adressiert symbolisch dar und fordert andere Akteure 
damit zu einer sinnentsprechenden Handlung auf.« (Lindemann 2014, 
219). Im Erbringen von Beiträgen zu einer Institution wird also immer 
auch mit dargestellt, welche Anschlusshandlungen zu erwarten sind.

Berger/Luckmann gehen in ihrer Theorie davon aus, dass sie bereits 
wissen, wie die Mitwelt beschaffen ist, und sehen Institutionalisierung 
als einen rein menschlichen Prozess an, der vom Menschen aufgrund 
seiner Weltoffenheit hervorgebracht werden muss und dem Menschen 

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

wiederum zur Natur wird. Der Mensch wird als Kulturschaffender ge-
setzt. Aus der Perspektive der Erweiterten Weltoffenheit ist aber nicht 
nur zu klären, wie Institutionen zwischen einmal als soziale Akteure an-
erkannten Menschen gebildet werden, sondern auch, wie überhaupt erst 
institutionalisiert wird, wer ein sozialer Akteur ist. Diese Frage wird von 
Berger/Luckmann als philosophisches Problem betrachtet, das sie für 
ihre Überlegungen ausklammern können (vgl. Berger und Luckmann 
2013, 15); geht man aber vom Problem erweiterter Weltoffenheit aus, 
so ist es durchaus eine virulente Frage, wie historische Ordnungen Geis-
ter als soziale Akteure einbeziehen oder aber eine Verengung auf das 
menschliche Körperindividuum vornehmen (vgl. Lindemann 2009). Da-
rüber hinaus gehen Berger/Luckmann mit ihrer Verengung davon aus, 
dass institutionenschaffende Wesen Individuen sind, die typisieren: In
stitutionen bestimmen zwar, wie Typen von Akteuren typische Handlun-
gen vollziehen, aber die Rede von einer solchen Typisierung impliziert 
bereits, dass die Akteure sich selbst nur als Typen klassifizieren.

4.4.2 Dritte

Lindemann schlägt nun vor, Dritte nicht nur bei der transgenerationa-
len Weitergabe von Ordnung zu berücksichtigen, sondern sie systema-
tisch sowohl in die Ordnungsgenese als auch in die Ordnungserhaltung 
einzubeziehen. Ein Vorschlag für eine solche systematische Einbeziehung 
Dritter in die Ordnungsbildung findet sich in Habermas’ an Mead an-
schließender Theorie der Einstellungsübernahme. Dort wird die Dyade 
konstitutiv um Neuter erweitert (Habermas 1981, 59). Ein Präzisions-
vorteil dieser Theorie ist, dass in ihr das individuelle Selbstbewusstsein 
nicht vorausgesetzt wird, sondern das Resultat des Interaktionsprozes-
ses ist (vgl. Mead [1925] 1980, 311). Damit ist diese Perspektive für 
eine Soziologie interessant, die von einer erweiterten Weltoffenheit aus-
gehen will.

Für Mead und Habermas ist das zentrale Problem, wie Sinn subjek-
tiv verfügbar wird. Sinn wird zunächst objektiv als Zusammenhang von 
Geste, Reaktion und Anschlussverhalten definiert. Dieser Sinn wird nicht 
vom erlebenden Subjekt her gedacht, sondern von einer Beobachterpo-
sition aus, die auf diese Weise die objektive Bedeutung des Geschehens 
rekonstruieren kann. Das zentrale Problem ist nun, wie es auch für die 
an der Interaktion Beteiligten zur Sinnkonstitution kommt, d. h., dass 
nicht nur objektiv von außen eine Geste einen Sinn hat, sondern dass 
auch die Einzelnen mit der Geste einen Sinn verbinden, und zwar den 
mehr oder weniger gleichen Sinn – und dass sie wiederum wissen, dass 
es sich um den gleichen Sinn handelt. Erst dann kann man von symboli-
scher Generalisierung von Sinn sprechen – und dann auch Institutionen 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

als institutionalisierte Gesamthandlungen verstehen (vgl. Lindemann 
2014, 216).

Der zentrale Mechanismus, der das Problem der Sinngeneralisierung 
lösen soll, ist bei Mead die Perspektivübernahme. Diese wird durch die 
Lautgeste ermöglicht. Deren Besonderheit besteht nach Mead darin, dass 
sie vom Sender genauso wahrgenommen wird wie vom Empfänger und 
damit beim Sender implizit dieselbe Reaktion auslöst wie beim Empfän-
ger: »When, however, one is making use of the vocal gesture, if we as-
sume that one vocal element is a stimulus to a certain reply, then when 
the animal that makes use of that vocal gesture hears the resulting sound 
he will have aroused in himself at least a tendency to respond in the same 
way as the other animal responds.« (Mead [1934] 1972, 63). Dieser Me-
chanismus ermöglicht es dem ersten Organismus, die Reaktion des an-
deren Organismus zu antizipieren und bereits Gesten auszuführen, die 
auf eine bestimmte Reaktion abzielen. »The process of addressing an-
other person is a process of addressing himself as well, and of calling 
out the response he calls out in another« (Mead [1934] 1972, 108). Wie 
Tugendhat jedoch zu Recht anmerkt, ist damit noch nicht sichergestellt, 
dass die Organismen die Lautgeste auch identisch verstehen (vgl. Tu-
gendhat 1979, 255) – dies setzt bereits die Fähigkeit zur Perspektiven-
übernahme voraus (vgl. Schneider 2002, 186), die mit dem Lautgesten-
ansatz erst erklärt werden soll.

Habermas rekonstruiert in Anlehnung an Mead drei Einstellungsüber-
nahmen (vgl. Habermas 1981, 26 ff.). Die erste beruht weniger darauf, 
dass die Lautgeste bei Ego und Alter die gleiche Reaktion hervorruft, 
sondern vielmehr auf dem Lernen, dass Alter auf die Geste von Ego in 
einer bestimmten Weise reagieren wird. Dies ermöglicht es Ego, eine Ver-
haltenserwartung auszubilden und die Geste mit der Erwartung hervor-
zubringen, dass Alter sich in einer bestimmten Weise verhält. Die zweite 
Einstellungsübernahme geht mit einer Verstehenserwartung einher. Ego 
erwartet nicht nur, dass Alter reagieren wird, sondern auch, dass Alter 
weiß, welche Reaktion Ego erwartet, und damit auch, dass Alter die Be-
deutung von Egos Geste kennt. Damit wird Alter als jemand adressiert, 
der die Geste verstehen kann, und es entsteht »eine reziproke Beziehung 
zwischen Sprecher und Hörer« (Habermas 1981, 28, Hervorh. im Orig.).

Mit der dritten Einstellungsübernahme geschieht der soziologisch ei-
gentlich spannende Teil, nämlich die Verallgemeinerung der Verstehens-
erwartung. Die Geste wird nicht nur in der Erwartung produziert, dass 
Alter sie versteht, sondern dass Alter sie in einer bestimmten Weise ver-
stehen soll, d. h. mit der Geste ist ein normativer Anspruch verbunden. 
Dies ist die Voraussetzung für tatsächlich bedeutungsidentische Symbo-
le (vgl. Habermas 1981, 29). Die Genese von Normen wird bei Mead 
aus der kindlichen Entwicklung im Spiel rekonstruiert. Im Spiel, Play, 
nimmt das Kind bestimmte Rollen ein, die es erlernt hat; es zeigt, dass 

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

es die mit einer bestimmten Rolle verbundenen Normen kennt und dar-
stellen kann (vgl. Mead [1925] 1980, 319). Mit zunehmender Entwick-
lung nimmt das Kind jedoch nicht nur die Position bestimmter Anderer 
ein, sondern verallgemeinert diese zur Position des generalisierten Ande-
ren, aus dessen Perspektive bestimmte Normen für alle an einem Game 
Beteiligten gelten (vgl. Mead [1925] 1980, 320). Habermas formuliert 
es so, dass die Ego-Alter-Beziehung durch den Rekurs auf Neuter, einen 
unbeteiligten Dritten, objektiviert wird und dadurch die ihr zugrunde-
liegenden Normen nicht als willkürlich, sondern als überpersönlich gül-
tig verstanden werden. »A kann nun die reziproke Verknüpfung der 
Teilnehmerperspektiven aus der Beobachterperspektive vergegenständ-
lichen, d. h. gegenüber der Interaktion von A und B eine objektivieren-
de Einstellung einnehmen, und das System der zwischen ihm und B ver-
schränkten Handlungsperspektiven von den besonderen Situationen, in 
denen sich die beiden Aktoren A und B begegnet sind, abheben. A be-
greift, daß jeder, der Egos und Alters Perspektive einnehmen würde, 
dasselbe Perspektivensystem übernehmen müßte« (Habermas 1981, 59, 
Hervorh. im Orig.).

Lindemann verweist genau auf diese systematische Funktion des Drit-
ten als Dritten, aus dessen Perspektive sich die soziale Situation einer Dy-
ade objektiviert. Dabei bezieht sie sich wie Habermas (vgl. Habermas 
1981, 31) auf Wittgensteins Regelbegriff: »Darum ist ›der Regel folgen‹ 
eine Praxis. Und der Regel zu folgen glauben ist nicht: der Regel folgen. 
Und darum kann man nicht der Regel ›privatim‹ folgen, weil sonst der 
Regel zu folgen glauben dasselbe wäre, wie der Regel folgen« (Wittgen-
stein 1977, § 202). Eine Regel wird also erst durch die soziale Institu-
tion tatsächlich zu einer Regel. Die Funktion des Dritten besteht dann 
darin, eine willkürliche Veränderung der Normen auszuschließen und 
damit die historische Existenz der Ordnung zu sichern.

4.4.3 Erwartungsgeneralisierung und Gewalt

Die Verallgemeinerung von Erwartungen ist vor dem Hintergrund einer 
erweiterten Weltoffenheit zweistufig zu denken: 

Ego deutet Alter daraufhin, ob es sich bei Alter überhaupt um eine Enti-
tät handelt, von deren Grenzrealisierung Ego derart berührt wird, dass sie 
als Aufforderung, sie zu verstehen, erfahren wird (1. Stufe); wenn Ego die 
fragliche Entität als personales Alter Ego anerkennt, deutet Ego die kom-
munikative Mitteilung als Hinweis darauf, was Alter einem Ego zu ver-
stehen geben möchte, um was es in diesem besonderen Fall geht (2. Stu-
fe). (Lindemann 2014, 121)

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Die erste Stufe nennt Lindemann auch fundierende Interpretation, die 
zweite kommunikative Interpretation. Das bedeutet auch, dass in jedem 
kommunikativen Akt, in dem eine Institution dargestellt wird, auch dar-
gestellt wird, für wen diese Institution gilt und wer in diesem Sinne als 
sozialer Akteur zu verstehen ist. Hinzu kommt, dass jeweils mitinterpre-
tiert wird, ob es sich um eine individuelle oder eine dividuelle Berüh-
rungsbeziehung handelt. Beide Deutungen finden wiederum in Bezug 
auf Dritte statt, in Bezug auf die es bereits stabile Institutionen gibt, die 
vermitteln, wer unmittelbar als Person in diesem Sinne erfahren werden 
kann. Durch den Bezug auf Dritte etablieren Ego und Alter »eine Regel 
der Sensibilisierung/Desensibilisierung« (Lindemann 2014, 121) darü-
ber, wer in welcher Weise als sozialer Akteur anzuerkennen ist.

Im Gegensatz zu Habermas, aber auch zu Berger/Luckmann betont 
Lindemann die ipseistische Dimension des Erwartens (vgl. Lindemann 
und Lüdtke 2009) und erinnert damit an die Leiblichkeit der erwarten-
den Selbste. Diese haben nicht nur allgemeine Erwartungen an die Zu-
kunft und an andere Selbste, sondern erwarten aus ihrem leiblichen Zen-
trum heraus hier/jetzt. Bei den Erwartungen, von deren Erfüllung oder 
Enttäuschung sich leibliche Selbste betroffen fühlen, handelt es sich um 
ipseistische, d. h. sich selbst betreffende Erwartungen. Ob das leibliche 
Zentrum der individuelle Körper ist oder die Beziehung zu anderen leib-
lichen Selbsten, die es aufrechtzuerhalten gilt, ist dabei eine empirische 
Frage. Die ipseistische Dimension des Erwartens ist die Grundlage dafür, 
dass sich Ordnungen bilden, die für Selbste verbindliche Geltung haben. 
Ohne eine solche Rückbindung gäbe es keine Notwendigkeit, an Erwar-
tungen auch kontrafaktisch festzuhalten.

Im Anschluss an Johan Galtung lässt sich eine weitere Differenzierung 
einführen, die insbesondere durch Luhmann in der deutschsprachigen 
Soziologie populär geworden ist: Die Unterscheidung von kognitiven 
und normativen Erwartungen. Erwartungsenttäuschungen können auf 
zwei Arten verarbeitet werden: Entweder wird trotz der Enttäuschung 
an der Erwartung festgehalten, dann handelt es sich um eine normative 
Erwartung, oder die Erwartung wird infolge der Enttäuschung modifi-
ziert, dann handelt es sich um eine kognitive Erwartung (vgl. Galtung 
1959, 214–16), es wurde ›gelernt‹ (vgl. Luhmann 1987, 53 f.). Dabei ist 
nicht immer festgelegt, wie zu reagieren ist. Wenn in meinen Keller ein-
gebrochen wird und damit meine Erwartung, dass mein Eigentum auch 
im Keller geschützt ist, enttäuscht wird, kann ich entweder ›lernen‹, z. B. 
dass dies ein Vorkommnis in meiner Nachbarschaft ist, und mein Eigen-
tum fortan nicht mehr im Keller lagern: Ich ›lerne‹, dass meine Erwar-
tung nicht angemessen war. Oder ich kann trotzig die Erwartung auf-
rechterhalten, dass mein Eigentum auch im Keller geschützt sein sollte, 
und das Festhalten an dieser Erwartung darstellen. Angenommen, ich 
weiß, wer der Einbrecher ist: Ich kann die Polizei rufen und ihn anzeigen, 

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

ich kann in seinen Keller einbrechen und ihm einen Hahnenfuß als War-
nung hinterlassen, ich kann einen Auftragskiller beauftragen, ihn zu tö-
ten. Alles Möglichkeiten, die allgemeinverbindlich darstellen, dass die 
enttäuschte Erwartung weiterhin gelten soll.

In dieser allgemeinverbindlichen Darstellung der Geltung normati-
ver Erwartungen erhält Gewalt ihre soziale Bedeutung (vgl. Lindemann 
2014, 245 ff.). Mit Gewalt wird dargestellt, dass es den Gewaltanwen-
der:innen ums Ganze geht, dass an den Erwartungen unbedingt fest-
zuhalten ist. Gleichzeitig wird mit Gewalt dargestellt, dass diejenigen, 
gegen die Gewalt angewendet wird, soziale Akteure sind: Nur inner-
halb des Sozialen kann an normativen Erwartungen sinnvoll festgehal-
ten werden.

Ob das Festhalten an der Erwartung oder die Art der Darstellung der 
normativen Erwartung legitim war, ist ordnungsrelativ und impliziert 
einen Bezug auf Dritte (vgl. Luhmann 1987, 58 f.). Während es in man-
chen Ordnungen angemessen sein mag, einer Einbrecherin einen Hah-
nenfuß in den Keller zu hängen, würde man in der modernen Gesell-
schaft erwarten, dass die Staatsgewalt aktiviert wird. Dennoch kommen 
auch in der modernen Gesellschaft Hahnenfuß-Varianten vor. An wel-
chen Erwartungen kontrafaktisch, d. h. auch im Falle der Enttäuschung, 
festgehalten werden soll und wie dieses Festhalten darzustellen ist, ist in 
triadischen Konstellationen institutionalisiert. Die Dritten müssen nicht 
anwesend sein bzw. nach Luhmann ist es für die Darstellung normativer 
Erwartungen sogar förderlich, wenn sie abwesend sind. Dennoch impli-
ziert die Darstellung normativer Erwartungen immer, dass es Dritte gibt, 
die die Legitimität der normativen Erwartung verifizieren würden. Das 
heißt freilich nicht, dass diese Dritten die normative Erwartung auch fak-
tisch legitimieren – oder auch nur, dass alle anerkennen, dass es sich um 
legitime Dritte handelt: Würde ich mich hier/jetzt beim Verfassen eines 
wissenschaftlichen Textes auf die Einflüsterungen eines Daimons als le-
gitimierenden Dritten berufen, könnte dies vor einem wissenschaftlichen 
Publikum Skepsis hervorrufen. Hätte ich gut 2000 Jahre früher geschrie-
ben, hätte ich meine Glaubwürdigkeit aufs Spiel gesetzt, wenn ich mich 
nicht als Sprachrohr eines Gottes dargestellt hätte.

Welche normativen Erwartungen Geltung beanspruchen können sol-
len und wie im Enttäuschungsfall gezeigt werden soll, dass an diesen 
Erwartungen festgehalten wird, ist also ordnungsrelativ. Dabei kann es 
durchaus zu Konflikten kommen, wenn mit Bezug auf verschiedene Drit-
te unterschiedliche Geltungsansprüche erhoben werden. In der moder-
nen Gesellschaft werden diese Geltungsansprüche typischerweise in ei-
nem Gerichtsverfahren einer Prüfung unterzogen.

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

4.4.4 Rekursivität der Gewaltdeutung

An dieser Stelle könnten einige Leser:innen stutzig werden und vermu-
ten, dass ich hier Gewalttäter:innen die Absicht unterstelle, mit Gewalt 
bestimmte Geltungsansprüche darstellen zu wollen, und damit eine Mo-
tivunterstellung vornehme, womöglich noch im Rahmen eines individua-
listischen Akteursverständnisses. Dies würde jedoch von einem anderen 
Verständnis von Geltungsansprüchen ausgehen. Hier geht es nicht da-
rum, die Intentionen von Gewalttäter:innen zu interpretieren, sondern 
um die Wirkung einer Gewalttat. Gewalt wird rekursiv zu Gewalt, ist in 
Luhmanns Sinne Kommunikation.

Kommunikation kann in Anlehnung an Luhmann als ein Geschehen 
verstanden werden, das unter Beteiligung von Ego und Alter stattfindet 
und aus der Synthese einer dreifachen Selektion besteht (vgl. Luhmann 
[1984] 2015, 196): Alter selektiert Information (1) und Mitteilungsver-
halten (2). Diese beiden Selektionen werden durch die dritte Selektion von 
Ego, die Unterscheidung zwischen dem Mitteilungsverhalten von Alter 
und der Information, die Luhmann verstehen nennt (vgl. Luhmann [1984] 
2015, 193ff.) (3), ergänzt und damit die Kommunikation vervollständigt. 
Die von Ego vorgenommene Unterscheidung zwischen Mitteilungsverhal-
ten und Information muss nicht mit der von Alter intendierten Unterschei-
dung übereinstimmen – es ist sogar wahrscheinlich, dass sie nicht vollstän-
dig übereinstimmen: Die Unterscheidung zwischen Mitteilungsverhalten 
und Information ist als Lösung des Problems der doppelten Kontingenz 
zu verstehen, das darauf beruht, dass sich Ego und Alter als black boxes 
gegenüberstehen. Das Interessante an Luhmanns Kommunikationsbegriff 
ist, dass er nicht bei der Intentionalität von Alter, etwas zu verstehen zu ge-
ben, ansetzt, sondern beim Verstehen von Ego. Ausgehend von Egos Ver-
stehen wird Alter etwas zu verstehen gegeben haben. Die Kommunikati-
on selbst ist nicht direkt beobachtbar (vgl. Luhmann [1984] 2015, 226), 
sondern nur ihre Zurechnung als Handlung zu einzelnen Akteuren. Dabei 
erscheint der Kommunikationsprozess zeitlich geordnet als Abfolge von 
Handlungen (vgl. Luhmann [1984] 2015, 225 ff.). Diese Zurechnung als 
Handlung kann jedoch wiederum als Ergebnis eines rekursiv geordneten 
Kommunikationsprozesses rekonstruiert werden.

Gewalt konzipiere ich analog. Gewalt findet nicht in der Gegenwart 
statt, sondern sie wird stattgefunden haben, wenn sie als Gewalt identi-
fiziert wird. Erst die nachträgliche Thematisierung eines Ereignisses als 
Gewalt macht es zu Gewalt. Zugleich entscheidet diese Identifizierung 
als Gewalt über deren Legitimität oder Illegitimität. Was legitime und il-
legitime normative Erwartungen sind, auf welche Dritten Bezug genom-
men werden kann, wer potenzielle Gewalttäterin oder Gewaltopfer sein 
kann und welche Art von Gewalt für welche Erwartungsenttäuschung an-
gemessen ist, wird im Rahmen normativer Ordnungen verfahrensmäßig 

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

festgelegt (vgl. Lindemann 2017c). Diese Festlegungen bezeichne ich im 
Anschluss an Lindemann als Verfahrensordnungen der Gewalt. Außer-
halb solcher Verfahrensordnungen gibt es keine Gewalt. Es gibt keine Ge-
walt an sich, keine übergeordnete Verfahrensordnung, sondern Gewalt 
existiert immer nur in Bezug auf eine Ordnung (vgl. Kap. 3.1.4).

4.4.5 Reflexive Institutionalisierung

Institutionen beruhen darauf, dass ihre Geltung mit Bezug auf Dritte vor-
einander dargestellt wird. Es wird erwartet, welche Erwartungen Drit-
te an leibliche Selbste richten, welche Erwartungen normative Erwartun-
gen sein sollen, d. h. auch bei Erwartungsenttäuschungen aufrechterhalten 
werden sollen. Die Triade ist damit die kleinste Einheit jeder dauerhaften 
Ordnung. Ordnung existiert genau insofern, als sie im Rahmen von Tri-
aden produziert und reproduziert wird. Solche Institutionen stehen nicht 
unverbunden nebeneinander, sondern werden durch Institutionen in Pas-
sungsverhältnisse gebracht (vgl. Lindemann 2019b). Berger und Luck-
mann bezeichnen solche vermittelnden Institutionen auch als Legitima-
tionen bzw. Legitimationstheorien (vgl. Berger und Luckmann 2013, 98 
ff.). Vermittelnde Institutionen bilden übergreifende Sinnzusammenhänge, 
innerhalb derer sinnvolle Beziehungen zwischen Institutionen entstehen. 
Diese vermittelnden Institutionen sind selbst wieder Institutionen, die in-
tegriert werden können. Diesen Prozess der fortlaufenden Integration von 
Sinnzusammenhängen bezeichnet Lindemann als reflexive Institutionali-
sierung (vgl. Lindemann 2019b). Dabei weisen die übergeordneten Institu-
tionen einen immer höheren Verallgemeinerungsgrad auf, mit dem die un-
tergeordneten Institutionen integriert werden. Die höchste Stufe reflexiver 
Institutionalisierung kann mit Berger/Luckmann als symbolische Sinnwelt 
bezeichnet werden (vgl. Berger und Luckmann 2013, 103). Eine symboli-
sche Sinnwelt integriert die gesellschaftlich ablaufenden Institutionalisie-
rungsprozesse. Sie bildet im Prinzip selbst die Verfahrensordnung der Ge-
walt bzw. gesellschaftliche Ordnung. Auch sie beruht aber immer darauf, 
dass sie in Form von triadischen Geltungsvorstellungen der Institution re-
alisiert und reproduziert wird. Es gibt also keine abstrakte Ordnung, jen-
seits der kontinuierlichen Aufrechterhaltung im Rahmen von Beiträgen, 
die die weitere Geltung der Ordnung mit darstellen.

4.4.6 Reflexiver Gewaltbegriff

In diesem Kapitel habe ich nach einem Vokabular gesucht, mit dem ich 
die Spezifika der modernen Gesellschaft (Kap. 3) angemessen beschrei-
ben kann. Das hat bedeutet, sowohl das unmittelbare Erleben als auch 

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

die Vermittlung von Gewalt in den Blick nehmen zu können. Vor dem 
Hintergrund dieses Kapitels sollen die folgenden drei Punkte Baustei-
ne eines reflexiven Gewaltbegriffs sein (vgl. auch J. Barth et al. 2021, 
Abs. 9):

•	 Gewalt findet im Sozialen statt. Sie ist nicht nur physische Kraft-
einwirkung, sondern kann nur von sozialen Akteuren ausgeübt und 
erlitten werden.

•	 Gewalt ist bestimmt durch einen vereinnahmenden Antagonismus 
zwischen mindestens zwei sozialen Akteuren, die in den Zusammen-
hang von Tun und Erleiden involviert sind. Diese Interaktion findet 
im Hier und Jetzt statt und ist für die beteiligten Akteure unmittel-
bar erfahrbar. In dieser Interaktion zeigt sich die Geltung normati-
ver Erwartungen.

•	 Diese normativen Erwartungen finden in Bezug auf Dritte statt, de-
ren Legitimierung (a) der normativen Erwartungen und (b) der Mit-
tel, mit denen die Geltung der normativen Erwartungen dargestellt 
wird, antizipiert wird.

Gewalt akzentuiert die Gegenwart des Hier/Jetzt, insbesondere durch 
Schmerz und Angst (vgl. Schmitz [1964] 2019, §§ 19, 20). Der Gewaltbe-
troffene ist ipseistisch im Hier/Jetzt betroffen und kann sich von diesem 
Hier/Jetzt nicht distanzieren (vgl. auch Sofsky 1996, 65 ff.). Aber auch 
die Antuenden sind auf diese Weise unmittelbar auf das Gewaltgesche-
hen bezogen und ebenfalls gleichsam im Hier/Jetzt gefangen (vgl. Col-
lins 2009). Für die leibliche Erfahrung muss eine Unterscheidung zwi-
schen psychischer und physischer Gewalt nicht vorausgesetzt werden: 
Ausgangspunkt sind der Leib und die unmittelbare Berührung im Hier 
und Jetzt, nicht die Art und Weise der Berührung.

Zugleich ist auch Gewalt eine durch einen kommunikativen Prozess 
vermittelte Handlung. Im Anschluss an Luhmanns rekursives Hand-
lungsverständnis wird eine Handlung erst durch die Identifikation als 
Handlung zur Handlung; diese Identifikation findet bei Luhmann im 
Anschlussverhalten statt, in dem deutlich wird, inwiefern das vorange-
gangene Verhalten bestimmten Akteuren als Handlung zugerechnet wur-
de. Auch Gewalt entsteht nicht rein im unmittelbaren Gewaltgeschehen, 
sondern muss im Nachhinein als solche identifiziert werden. Dies ist 
relevant, um Differenzierungen zwischen zufällig oder fahrlässig zuge-
fügtem Leid und Gewalt erfassen zu können. Gewalt wird diskursiv als 
Handlung, die einem Akteur zuzurechnen ist, ausgeflaggt. Das bedeutet 
aber auch, dass für die Untersuchung von Gewalt nicht nur das zu un-
tersuchen ist, was als Gewalthandlung in Erscheinung getreten ist, son-
dern auch die Zurechnung als Gewalthandlung. Gewalt ist demnach ein 
Prozess, dessen Ende offen ist und der mit unterschiedlichen Fremdbe-
zügen zu unterschiedlichen Ergebnissen führen kann. Gewalt ist zudem 

REFLEXIVE INSTITUTIONALISIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

ordnungsstiftend: Sie zeigt, ob beabsichtigt oder nicht, dass bestimmte 
normative Erwartungen gelten oder gelten sollen. Gewalt tritt dann auf, 
wenn Erwartungsstrukturen problematisch werden, oder auch, um be-
stehende Erwartungen präventiv zu bekräftigen.

SOZIALTHEORETISCHE PRÄMISSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109 - am 24.01.2026, 10:52:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965794-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4. Sozialtheoretische Prämissen: Affektive Betroffenheit und Gewalt
	4.1 Leibliches Erleben
	4.1.1 Körper und Leib
	4.1.2 Engung und Weitung
	4.1.3 Leibliche Kommunikation
	4.1.4 Kollektive Atmosphären

	4.2 Exzentrische Positionalität
	4.2.1 Positionalitätstheorie
	4.2.2 Erweiterte Weltoffenheit

	4.3 Sorge und Nicht-Sorge: Handlungsmotivation und Zeit
	4.3.1 Die Protention des Handelns
	4.3.2 Sein zum Tode
	4.3.3 Modalzeit, Lagezeit, Dauer
	4.3.4 Sorge und Nicht-Sorge

	4.4 Reflexive Institutionalisierung
	4.4.1 Institutionalisierung
	4.4.2 Dritte
	4.4.3 Erwartungsgeneralisierung und Gewalt
	4.4.4 Rekursivität der Gewaltdeutung
	4.4.5 Reflexive Institutionalisierung
	4.4.6 Reflexiver Gewaltbegriff



