
II.
Zur literarischen Prozessierung von Wissen

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Literatur und Wissen
Überlegungen zur theoretischen Begründbarkeit ihres
Zusammenhangs

Es gehört seit Platon zum offiziellen Wissensbestand der abendländi-
schen Kultur, dass Literatur und Wissen als getrennte Bereiche zu gelten
haben. Heinz Schlaffer erläutert diese Trennung wie folgt: »Der Philosoph
enterbt den Dichter, indem er ihm die Fähigkeit abspricht, Wissen zu
überliefern; das Zeugnis der Musen erkennt er nicht mehr an. Damit ver-
liert die Poesie ihre soziale Aufgabe, Lehre und Weisheit zu sein, an die
Philosophie der Gebildeten und an die Religion des Volkes.«1 Wolfgang
Rösler zufolge entsteht in der Antike im Zuge dieses Ausdifferenzierungs-
prozesses von Wissen (das heißt Philosophie) und Poesie, welcher ganz
wesentlich mit der Entstehung und Verbreitung der griechischen Alpha-
betschrift im Zusammenhang steht, erstmals ein Bewusstsein von Fiktio-
nalität.2 Trotz dieser Trennung unterstellen Dichter, aber auch Gelehrte
und Wissenschaftler der Literatur immer wieder ein ihr eigenes Wissen,
welches sich unterschiedlich artikulieren kann. So kann dieses Wissen
Dante zufolge in allegorischer Form in der »bella menzogna« der »favole
dei poeti«3 enthalten sein, das heißt der poetische Diskurs wird – nicht an-
ders als der theologische – als mögliche Codierung einer allen Redefor-
men übergeordneten, von Gott garantierten Wahrheit angesehen. Oder
die Dichtung wird, wie im System der »connaissances humaines« von
Diderot, als eine Disziplin angesehen, welche sich aus einem der drei Ver-
mögen (»facultés«) des menschlichen Geistes, nämlich der »imagination«,
herleitet und damit den Disziplinen der Geschichtsschreibung und der
Philosophie gleichgestellt ist.4 Freud schließlich betrachtet die Dichter als

1 Heinz Schlaffer, Poesie und Wissen. Die Entstehung des ästhetischen Bewußtseins und der phi-
lologischen Erkenntnis, Frankfurt a. M. 22005, S. 21.

2 Wolfgang Rösler, »Die Entdeckung der Fiktionalität in der Antike«, in: Poetica 12 (1980),
S. 283–319. Zur revolutionären kulturellen Bedeutung der griechischen Alphabetschrift
vgl. grundlegend Eric A. Havelock, Preface to Plato, Cambridge 1963, und ders., The Lite-
rate Revolution in Greece and its Cultural Consequences, Princeton 1982.

3 Dante Alighieri, Convivio, hg. v. Giorgio Inglese, Milano 21999, S. 84 (II, 1).
4 Denis Diderot, »Explication détaillée du système des connaissances humaines«, in: Alain

Pons (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (articles
choisis), Bd. 1, Paris 1986, S. 187ff.

139

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Bundesgenossen« des Psychoanalytikers, insofern sie »aus Quellen schöp-
fen, welche wir noch nicht für die Wissenschaft erschlossen haben«.5

In der durch solch illustre Vorbilder legitimierten und zunehmend un-
überschaubar werdenden Forschung zum Verhältnis zwischen Literatur
und Wissen gibt es prinzipiell verschiedene Möglichkeiten, dieses Verhält-
nis zu konzeptualisieren.6 Man kann postulieren, (1) dass das in der Philo-
sophie oder in den Wissenschaften generierte Wissen (wie auch die damit
verbundenen Seh- und Denkweisen) von der Literatur importiert wird,
und somit der Literatur eine wissensrezeptive Rolle zuschreiben. Implizit
oder explizit liegt diesem Ansatz, soweit er sich auf die Zeit seit dem
18. Jahrhundert bezieht, häufig die Auffassung einer durch die funktiona-
le Ausdifferenzierung bedingten strikten Trennung der gesellschaftlichen
Teilsysteme und ihrer Funktionen im Sinne Niklas Luhmanns zugrunde.
Man kann (2) Literatur und Wissenschaft als diskursive Formationen be-
trachten, welche auf je eigene Weise das Korrelat einer ihnen zugrunde
liegenden Episteme im Sinne von Michel Foucault sind. Als theoretische
Bezugshorizonte der Alternativen (1) und (2) fungieren die von Luhmann
inspirierte Systemtheorie und die auf Foucault fußende Diskursanalyse
(beziehungsweise, wie Foucault selbst es nennt, Diskursarchäologie). Inso-
fern sind im Folgenden auch die Prämissen dieser beiden Theorieforma-
tionen zu betrachten und auf Kompatibilität zu befragen. Man kann (3)
der Literatur die Funktion zuschreiben, dass sie selbst Wissen generiert;
und man kann (4) den Wissensgehalt der Literatur infrage stellen. Die ge-
nannten vier Positionen haben idealtypischen Charakter; oftmals finden
sich in Einzeluntersuchungen Teilaspekte von mehr als nur einer dieser
Positionen zugleich. Im Folgenden werden zunächst die vier genannten
idealtypischen Positionen anhand von konkreten Beispielen kurz illus-
triert, bevor dann in einem zweiten Schritt einige grundlegende Überle-
gungen zur theoretischen Fundierbarkeit der Rede über das Wissen (in)
der Literatur angestellt werden.

5 Sigmund Freud, Der Wahn und die Träume in W. Jensens Gradiva (1907), in: Studienausga-
be, hg. v. Alexander Mitscherlich et al., Bd. 10, Frankfurt a. M. 1969, S. 9–85, hier S. 14.

6 Vgl. hierzu auch den hilfreichen Überblick bei Nicolas Pethes, »Literatur- und Wissen-
schaftsgeschichte. Ein Forschungsbericht«, in: IASL 28/1 (2003), S. 181–231.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

140

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die vier Grundtypen der Relationierung von Literatur und Wissen

Der Import von Wissen in die Literatur

Dieser Fall dürfte zweifellos am häufigsten vorkommen. Man setzt einen
bestimmten Stand des Wissens voraus, wie er in wissenschaftlichen Einzel-
disziplinen erarbeitet wurde, und versucht nachzuvollziehen, in welcher
Form dieses Wissen in einen bestimmten literarischen Text Eingang ge-
funden hat. Primäre Quelle des Wissens ist also ein dafür vorgesehener
Spezialbereich namens Wissenschaft, der über ein hohes gesellschaftliches
Ansehen verfügt und die epistemologischen Leitkategorien definiert, wel-
che von der Literatur übernommen werden. Eine solche Vorgehensweise
liegt insbesondere dann nahe, wenn man sich mit einem Autor wie Émile
Zola beschäftigt, der in seiner Programmschrift Le Roman expérimental
(1880) von der Anwendung der von dem Mediziner Claude Bernard ent-
wickelten Experimentalmethode auf die Literatur (»la méthode expéri-
mentale appliquée au roman et au drame«)7 spricht und damit – wie auch
schon seine Vorläufer Balzac und Flaubert – der Wissenschaft eine Mo-
dellhaftigkeit für die Literatur zuschreibt. Robert S. April, ein Zola-Ken-
ner, der selbst Mediziner ist, geht in einem Aufsatz den Spuren nach, wel-
che der Comte’sche Positivismus und insbesondere die ihm inhärente uto-
pische Dimension in Zolas Romanen hinterlassen haben.8 Neben Comte
hat Zola auch das sozialutopische Gedankengut von Charles Fourier rezi-
piert, welches in seinem späten Roman Travail (1901) auf der Handlungs-
ebene explizit thematisiert wird. Schließlich findet in diesen Roman auch
psychiatrisches Wissen Eingang, und zwar in Gestalt des gelähmten
Jérôme Qurignon, der sich – gewissermaßen geläutert durch seine Krank-
heit – vom kapitalistischen Ausbeuter zum Philanthropen wandelt. Das
Krankheitsbild eines Patienten, dessen ganzer Körper infolge eines Ge-
hirnschlages gelähmt ist, der aber noch denk- und wahrnehmungsfähig ist
(heute spricht man vom locked-in syndrome), war seit 1875 bekannt. Aller-
dings gab es in der psychiatrischen Literatur jener Zeit keine Hinweise auf
die Heilung solcher Patienten. In Zolas Roman wird nun aber der ge-
lähmte Qurignon Jahrzehnte nach seinem Gehirnschlag auf wundersame

1.

1.1

7 Émile Zola, Le Roman expérimental, Paris 1880, S. 1.
8 Robert S. April, »Zola’s Utopian Novels. The Use of Scientific Knowledge in Literary

New World Models«, in: Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wissen-
schaft und Wissen seit der Epochenschwelle um 1800. Theorie – Epistemologie – komparatisti-
sche Fallstudien, Berlin/New York 2008, S. 167–189.

Literatur und Wissen

141

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Weise wieder gesund. Diese jeder wissenschaftlichen Evidenz entbehrende
Heilung hat April zufolge die Funktion, den utopischen Gehalt des Ro-
mans zu unterstreichen:

Zola’s text does not provide the scientific details of management of such para-
lyzed patients – such as, the treatment of bedsores, hyponutrition, supervening
infection – which are today’s common causes of death after paralysis of neuro-
logical origin – and so, provides no justification for Jérôme’s long life. Rather, it
might be interpreted as a description of hysterical paralysis, thought in Zola’s
time to have a hereditary basis, to provide Jérôme’s speech with legitimacy
when he supports Luc’s socialist theories, proclaimed as just and proper by the
patriarch who has lived in a mute, immobile state for 36 years, watching and
suffering the ruination and degradation of his family, before being able to speak
his mind about justice and repentance. […] After all is said and done, this paral-
ysis is a pseudo-scientific event used to validate a textual denouement – the re-
demption of the degenerate family by an act of faith and justice. It is scientific
thinking contributing to literary esthetic.9

In dieser Betrachtungsweise erscheint wissenschaftliches Wissen als Mate-
rial, welches vom literarischen Text selektiv aufgegriffen und einer litera-
turspezifischen Codierung unterworfen wird. Dadurch aber wird das im-
portierte Material seines wissenschaftlichen Charakters beraubt, Jérôme
Qurignons Lähmung und ihre Heilung werden zu einem »pseudo-
scientific event«, welches seinen Sinn nur innerhalb der Handlungslogik
des Romans haben kann. Damit ist zugleich eine klare Hierarchisierung
vorgenommen: Die Wissenschaft ist die Quelle des Wissens, die Literatur
depotenziert dieses Wissen, stellt es in den Dienst ästhetischer Zwecke
und ist der Wissenschaft somit in letzter Konsequenz nachgeordnet.

Diskurs und Gegendiskurs

Als Beispiel sei hier Rainer Warnings Zola-Studie genannt.10 Warning liest
Zolas Romane als konterdiskursive Inszenierungen der Episteme des
19. Jahrhunderts. Foucaults bekannter These aus Les mots et les choses zufol-

1.2

9 Ebd., S. 186.
10 Rainer Warning, »Kompensatorische Bilder einer ›wilden Ontologie‹: Zolas Les Rougon-

Macquart« (1990), in: ders., Die Phantasie der Realisten, München 1999, S. 240–268. Auré-
lie Barjonet bezeichnet in ihrem kenntnisreichen Überblick zur deutschsprachigen
Zola-Forschung Warnings Studie als »eine der fruchtbarsten Foucault-Lektüren von Zo-
la«; vgl. »Zola, die Wissenschaft und die deutsche Literaturwissenschaft«, in: Thomas
Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wissenschaft und Wissen seit der Epochen-

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

142

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ge zeichnet sich diese Episteme durch die Suche nach dem Ursprung aus,
durch eine durchgehende Historisierung des Wissens; damit steht sie in
Opposition zur klassifikatorischen Episteme des 18. Jahrhunderts. Fou-
caults Epistemenkonzept, so Warning, ermögliche einen vereinheitlichen-
den Blick auf die dominanten Wissenschaftsparadigmen des 19. Jahrhun-
derts; das »befremdliche[.] Nebeneinander von positivistischer Selbstbe-
scheidung und hermeneutischer Spekulation«11 werde somit erst verständ-
lich. Nutznießer dieses neuen Blicks auf die Wissenschaftsgeschichte des
19. Jahrhunderts sei auch Zola, der sich mit dem »Pathos der Suche nach
Ursprüngen«12 identifiziert habe. Wenn Warning damit einerseits den Ro-
mancier Zola in »Grundtendenzen der Episteme seiner Zeit« einordnet, so
gilt ihm mit Foucault andererseits die Literatur als Gegendiskurs: »Litera-
rische Texte sind immer schon bestimmte Inszenierungen einer gegebe-
nen Episteme.«13 In diesem Sinne liest Warning die in Zolas Romanen
enthaltenen Gewalt- und Transgressionsphantasien als »kompensatorisch
bezogen auf die Defizite eines harmonistischen Vitalismus«: »Zolas Trans-
gressionsphantasie steigert die vitalistischen Diskurse seiner Zeit bis hin
zu dem Punkt, da sie umschlagen in Todesphantasmagorien, deren entfes-
selte Bildlichkeit genau das hereinspielt, was die Wissensdiskurse selbst
ausgrenzen.«14 Wenn nun aber stimmt, was Foucault sagt und was
Warning zitiert, dass nämlich die Erfahrung des Lebens in der Episteme
des 19. Jahrhunderts von so grundlegender und umfassender Bedeutung
sei, dass sie zugleich auch die des Todes beinhalte, dass also diese Erfah-
rung des Lebens wie eine »wilde Ontologie« funktioniere, »qui chercherait
à dire l’être et le non-être indissociables de tous les êtres«,15 dann erscheint
die Literatur ja weniger als Gegendiskurs denn vielmehr als Seismograph,
an dem sich die Spielräume und Grenzen dessen ablesen lassen, was im
Rahmen einer gegebenen Episteme möglich ist. Mit anderen Worten: Die
Literatur wäre ihrerseits (ein wie auch immer vermittelter) Ausdruck der

schwelle um 1800. Theorie – Epistemologie – komparatistische Fallstudien, Berlin/New York
2008, S. 191–216, hier S. 211.

11 Warning, »Kompensatorische Bilder einer ›wilden Ontologie‹«, S. 241.
12 Ebd.
13 Ebd., S. 242. Vgl. hierzu auch Rainer Warning, »Poetische Konterdiskursivität. Zum li-

teraturwissenschaftlichen Umgang mit Foucault«, in: ders., Die Phantasie der Realisten,
München 1999, S. 313–345.

14 Warning, »Kompensatorische Bilder einer ›wilden Ontologie‹«, S. 245.
15 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966,

S. 291.

Literatur und Wissen

143

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Episteme. Ob man der Literatur einen konterdiskursiven Sonderstatus zu-
billigen möchte oder nicht – in jedem Falle ist das eigentliche Wissen
(oder genauer: die Bedingungen dessen, was man wissen kann) in Fou-
caults diskursarchäologischem Ansatz den (wissenschaftlichen oder litera-
rischen) Diskursen vorgelagert. Ort dieses Wissens beziehungsweise des-
sen transzendentale Ermöglichungsbedingung ist das, was Foucault als
Episteme bezeichnet. Spuren der Episteme lassen sich in allen Arten von
Diskursen finden, selbst im Gegendiskurs der Literatur.

Literatur generiert Wissen

Hier sind zwei Fälle zu unterscheiden. Im ersten Fall generiert Literatur
auf literaturspezifische Art und Weise ein Wissen, welches seinen Ort ei-
gentlich in einem außerliterarischen Zusammenhang hat. Im zweiten Fall
handelt es sich um sprachlich induziertes Wissen, welches außerhalb der
Literatur – und das heißt: außerhalb des Prozesses literarischer Kommuni-
kation zwischen Text und Leser – nicht existiert. Ein Beispiel für den ers-
ten Fall findet sich in einem Aufsatz von Weertje Willms.16 Gogol’s Auf-
zeichnungen eines Wahnsinnigen (1834) und Büchners Lenz (1839) enthal-
ten vollständige Symptombeschreibungen psychischer Erkrankungen
(Psychose und Schizophrenie), welche im psychiatrischen Schrifttum der
Zeit in dieser Form nicht existierten und somit von den Autoren aus die-
sem Schrifttum nicht rezipiert werden konnten. Erst später wurde im
psychiatrischen Diskurs das eingeholt, was Gogol’ und Büchner längst
dargestellt hatten. Daher vertritt Willms die These, dass diese Texte mit li-
terarischen Mitteln psychiatrisches Wissen generiert haben. Dem literari-
schen Text wird hier also explizit die Funktion der Wissenserzeugung zu-
geschrieben. Insbesondere mittels der nur in literarischen Texten mögli-
chen Innenperspektive könne dem Außenstehenden ein Verständnis psy-
chischer Erkrankungen ermöglicht werden. Die Literatur sei demnach in
der Lage, »spezifisches Wissen zu generieren, welches andere Diskurssyste-

1.3

16 Weertje Willms, »Wissen um Wahn und Schizophrenie bei Nikolaj Gogol’ und Georg
Büchner. Vergleichende Textanalyse von Zapiski sumasšedšego (Aufzeichnungen eines
Wahnsinnigen) und Lenz«, in: Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wis-
senschaft und Wissen seit der Epochenschwelle um 1800. Theorie – Epistemologie – kompara-
tistische Fallstudien, Berlin/New York 2008, S. 89–109.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

144

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


me so nicht hervorbringen können. Somit stellt die Literatur ein eigen-
ständiges Medium der Erkenntnis dar.«17

Ein Beispiel für den zweiten Fall ist eine Untersuchung von Christian
Kohlroß.18 Er zeigt an Texten von Kleist und Novalis, dass es ein Wissen
geben könne, welches sich nur im sprachlichen Vollzug einstelle. Dieses
Wissen beruhe auf Überzeugung und Rechtfertigung, ihm fehle jedoch
die Dimension der Wahrheit. Damit entspreche dieses Wissen nicht der
seit Platon üblichen Definition, wonach Wissen sich auf Überzeugung,
Rechtfertigung und Wahrheit begründet. Das Besondere der Literatur sei
es, so Kohlroß, dass sie durch die Vermittlung von Perspektiven, Haltun-
gen, Einstellungen, also durch literarische Darstellungsformen, Festlegun-
gen vornehme und diese auch sprachlich begründe. Resultat dieses Prozes-
ses sei die Vermittlung von Wissen. Demzufolge sei Literatur nicht ein
Speicher von Wissen, sondern ein Medium, ja man könne sagen: ein Sin-
nesorgan des Wissens. So wie man sich der Augen bediene, um zu sehen,
bediene man sich der Literatur, um dasjenige Wissen zu erwerben, wel-
ches ihr intrinsischer Bestandteil sei.19

Die Problematisierung des Wissensbegriffs in Bezug auf Literatur

Tilmann Köppe unterscheidet zwei Formen des Wissens: das personale
und das impersonale Wissen.20 Das personale Wissen zeichne sich durch
vier zentrale Merkmale aus: (1) Es sei ein zweistelliges Prädikat: »Wer et-
was weiß, tritt […] in eine bestimmte Beziehung – eben die des Wissens –
zu einem bestimmten Inhalt oder Gehalt.«21 (2) Es sei eine »zeitabhängige
Relation zwischen Personen und Propositionen«,22 das heißt, Wissen kön-
ne von Personen erworben und auch wieder vergessen werden. (3) Wissen
sei ein restriktiver Begriff; es definiere sich seit Platon durch eine Überzeu-

1.4

17 Ebd., S. 104.
18 Christian Kohlroß, »Ist Literatur ein Medium? Heinrich von Kleists Über die allmähliche

Verfertigung der Gedanken beim Reden und der Monolog des Novalis«, in: Thomas Klin-
kert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wissenschaft und Wissen seit der Epochenschwelle
um 1800. Theorie – Epistemologie – komparatistische Fallstudien, Berlin/New York 2008,
S. 19–33.

19 Vgl. auch die Bezugnahme auf Kohlroß im Schlussteil dieses Beitrags (unten, S. 162).
20 Tilmann Köppe, »Vom Wissen in Literatur«, in: Zeitschrift für Germanistik, N. F. 17/2

(2007), S. 398–410.
21 Ebd., S. 400.
22 Ebd.

Literatur und Wissen

145

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gungsbedingung, eine Wahrheitsbedingung und eine Rechtfertigungsbe-
dingung. (4) Wissen habe eine normative Komponente, das heißt, es be-
rechtige dazu, »jene Dinge, die man weiß, mit Wahrheitsanspruch zu be-
haupten«.23 In Bezug auf Literatur von personalem Wissen zu sprechen,
sei nun, so Köppe, problematisch, weil (1) Texte keine Personen seien und
mithin nichts wissen könnten, und (2) die anhand fiktionaler Texte ge-
wonnenen Auffassungen in aller Regel nicht die Rechtfertigungsbedin-
gung erfüllten, die für Wissen notwendig sei.

Unter impersonalem Wissen verstehe man dasjenige Wissen, welches
nicht einzelne Personen besäßen, sondern welches in Büchern, Enzyklopä-
dien oder Archiven niedergelegt sei und bewahrt werde. Dieser Begriff, so
Köppe, sei indes problematisch, weil er eigentlich elliptisch sei: »Die Rede
von ›in Büchern enthaltenem Wissen‹ besagt demnach (natürlich) nicht,
dass ein Buch etwas weiß, sondern dass jemand sein Wissen in einem
Buch niedergelegt hat.«24 Verstehe man dagegen das impersonale Wissen
so, dass damit nicht eine Beziehung (zwischen einer Person und einem
Wissensgehalt), sondern ein beliebiger Gehalt gemeint sei, so handle man
sich das Problem ein, dass man unterscheiden müsse, welche Gehalte von
Büchern Wissen seien und welche nicht, denn »[…] nicht von allem, was
in Büchern steht, ist jedermann (oder irgendwer) überzeugt. Mir scheint,
der einzige Grund, weshalb man von ›Wissen in Büchern‹ sprechen könn-
te, ist der, dass tatsächlich (personales) Wissen in das fragliche Buch einge-
gangen ist.«25 Insofern lässt sich das impersonale Wissen auf das personale
Wissen zurückführen, was die Konsequenz hat, dass man nicht vom Wis-
sen der Literatur sprechen sollte, sondern vorsichtiger von in Literatur
zum Ausdruck kommenden Auffassungen, wobei eine Auffassung eine
propositionale Einstellung sei, »deren Wahrheits- und Begründungsstatus
offen ist«.26 In bestimmten Fällen handle es sich um wissenschaftliche
Auffassungen, und von Wissen würde man nur in solchen Fällen spre-
chen, in denen »tatsächlich ein Fall von (personalem) Wissen vorliegt.«27

23 Ebd., S. 401.
24 Ebd., S. 405.
25 Ebd., S. 407.
26 Ebd., S. 409.
27 Ebd., S. 410.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

146

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die theoretische Fundierbarkeit des Zusammenhangs von Wissen und
Literatur: Systemtheorie und Diskursanalyse

Im Folgenden möchte ich darlegen, unter welchen theoretischen Voraus-
setzungen die Rede vom Wissen (in) der Literatur möglich und sinnvoll
erscheint. Nach einer – elementaren – Klärung der zentralen Begriffe Lite-
ratur (2.1) und Wissen (2.2) soll auf zwei wichtige Theoriefelder, die im
Vorigen bereits mehrfach erwähnt wurden, eingegangen werden, nämlich
Systemtheorie (2.3) und Diskursanalyse (2.4). Schließlich soll auf dieser
Grundlage das Konzept einer Poetologie des Wissens vorgestellt und kri-
tisch diskutiert werden (2.5).

Literatur

Der Terminus Literatur bedeutet (1) im weiten Sinne alles Geschriebene,
Schrifttum aller Art; so spricht man von Fachliteratur, Forschungslitera-
tur, Literatur zu einem bestimmten Thema. (2) In einem engeren Sinne
bezeichnet der Begriff Literatur seit dem späten 18. Jahrhundert dasjenige
Schrifttum, welches bestimmten ästhetischen (beziehungsweise poeti-
schen) Kriterien unterliegt und in der Regel fiktionalen Charakter auf-
weist. Was aber sind ästhetische (beziehungsweise poetische) Kriterien
und was heißt: fiktionaler Charakter?28

Ästhetisch/poetisch

Das Adjektiv ästhetisch ist abgeleitet vom griechischen Wort aisthesis,
›Wahrnehmung‹. Das Ästhetische hat also etwas mit Wahrnehmung zu
tun: Einer bekannten Definition zufolge ist die ästhetische (beziehungs-
weise poetische) Funktion der Sprache diejenige, welche die Aufmerksam-
keit des Rezipienten auf die Botschaft um ihrer selbst willen lenkt.29 Man
kann verallgemeinernd sagen, dass ein ästhetischer Text die Wahrneh-

2.

2.1

2.1.1

28 Vgl. hierzu ausführlicher Thomas Klinkert, »Was ist Literatur?«, in: ders., Einführung in
die französische Literaturwissenschaft, Berlin 52017, S. 20–34; dort finden sich auch weiter-
führende Literaturhinweise.

29 Roman Jakobson, »Linguistics and Poetics« (1960), in: ders., Selected Writings, hg. v.
Stephen Rudy, Bd. 3: Poetry of Grammar and Grammar of Poetry, Den Haag/Paris/New
York 1981, S. 18–51, hier S. 25: »The set (Einstellung) toward the message as such, focus
on the message for its own sake, is the poetic function of the language.«

Literatur und Wissen

147

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mung des Rezipienten in besonderer Weise in Anspruch nimmt, dass er
sie verfremdet beziehungsweise deautomatisiert. Wie ästhetische Texte
dies erreichen können, dafür gibt es kein Patentrezept; mit anderen Wor-
ten: Die in ästhetischen Texten zur Anwendung kommenden Verfahren
unterliegen historischem Wandel. Sonette von Petrarca (14. Jahrhundert),
Ronsard (16. Jahrhundert), Baudelaire (19. Jahrhundert) und Rilke
(20. Jahrhundert) haben zwar einerseits gewisse formale Merkmale ge-
meinsam; sie differieren voneinander andererseits jedoch grundlegend,
nicht nur formal, sondern auch und vor allem hinsichtlich der zugelasse-
nen Themen und der erlaubten sprachlichen Register. Ein ästhetischer
Text ist somit einer, der – in historisch je unterschiedlicher Weise – die
Wahrnehmung des Rezipienten besonders in Anspruch nimmt, etwa in-
dem er ihn lehrt, eine ihm vertraute Sache auf völlig neue Art und Weise
zu sehen.30 Dieser Vorgang impliziert stets auch, dass die sprachliche Ver-
fasstheit des Textes mit beobachtet wird. Man rezipiert einen ästhetischen
Text niemals nur als neutrales Medium, sondern betrachtet ihn stets auch
um seiner selbst willen. Daraus folgt, dass, wenn in ästhetischen Texten
Wissen enthalten ist, bei der Betrachtung dieses Wissens auch die ästheti-
sche Codierung mit zu berücksichtigen ist. Ästhetische Texte sind niemals
bloß transparent auf außertextuelle Wirklichkeiten, neben der Fremdrefe-
renz läuft in ihnen immer auch die Selbstreferenz mit. In diesem Zusam-
menhang muss schließlich erwähnt werden, dass es eine Bedeutungsüber-
schneidung der Adjektive ästhetisch und poetisch gibt. Jakobsons ästheti-
sche Funktion heißt auch, wie bereits erwähnt, die poetische Funktion.
Poetisch kommt vom griechischen Wort poiein, ›herstellen, machen‹. Ein
poetischer Text ist einer, der das eigene Gemachtsein ausstellt. Insofern
bezeichnen die beiden Begriffe die zwei Seiten einer Medaille: Der poeti-
sche Text hebt seine eigene sprachliche Verfasstheit hervor und bewirkt
dadurch beim Rezipienten eine bestimmte Form der gesteigerten Wahr-
nehmung, wird also dadurch zum ästhetischen Text.

30 Vgl. hierzu Viktor Šklovskij, »Kunst als Verfahren« (1916), in: Jurij Striedter (Hg.), Rus-
sischer Formalismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, Mün-
chen 41988, S. 3–35, hier S. 15: »Ziel der Kunst ist es, ein Empfinden des Gegenstandes
zu vermitteln, als Sehen, und nicht als Wiedererkennen; das Verfahren der Kunst ist das
Verfahren der ›Verfremdung‹ der Dinge und das Verfahren der erschwerten Form, ein
Verfahren, das die Schwierigkeit und Länge der Wahrnehmung steigert, denn der
Wahrnehmungsprozeß ist in der Kunst Selbstzweck und muß verlängert werden […].«

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

148

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fiktion

Der Fiktionsbegriff gehört zu den wichtigsten Bestimmungsbegriffen von
Literatur. Im Grunde steckt er bereits im antiken Begriff der Mimesis,
›Nachahmung, Darstellung‹.31 Fiktion kommt von lateinisch fingere, ›bil-
den, erdichten, erfinden‹. Nun ist jedoch nicht alles Erfundene Teil der Li-
teratur und umgekehrt ist nicht alles in literarischen Texten Dargestellte
zwangsläufig etwas Erfundenes. Man muss den Fiktionsbegriff also weiter
spezifizieren, will man ihn als Definiens für Literatur verwenden. Eine
wichtige Unterscheidung ist das Begriffspaar fiktiv vs. fiktional. Fiktiv be-
zieht sich auf den Gegenstand der Darstellung (énoncé), fiktional auf den
Akt des Darstellens (énonciation).32

Was heißt das? Man kann in einem Text etwas Erfundenes darstellen,
zum Beispiel dass ein sprechender Wolf ein kleines Mädchen und seine
Großmutter auffrisst, ohne sie zu zerkauen, und dass ein zufällig vorbei-
kommender Jäger dem Wolf dann den Bauch aufschneidet, um die Aufge-
fressenen unversehrt wieder herauszuholen. Im Falle des Märchens wird
der fiktive Charakter des Dargestellten dadurch erkennbar, dass man als
Leser einen Abgleich mit dem eigenen Erfahrungshorizont und dem da-
rauf beruhenden Wirklichkeitsmodell vornimmt. Es widerspricht jeder
menschlichen Erfahrung, dass der in Rotkäppchen erzählte Handlungsab-
lauf möglich wäre. Was aber nach den Gesetzen der Erfahrung bezie-
hungsweise nach dem von den Lesern vorausgesetzten Wirklichkeitsmo-
dell nicht möglich ist, kann logischerweise nur erfunden sein. Insofern
wird im Märchen die Fiktivität des Dargestellten auf der Ebene des énoncé
verankert.

Damit es aber überhaupt als zulässig erscheint, etwas Erfundenes so dar-
zustellen, als hätte es sich tatsächlich ereignet, bedarf es einer kommunika-
tiven Übereinkunft. Diese Übereinkunft verhindert unter anderem, dass
man das Erfundene als Lüge betrachtet. Sie verhindert aber auch, dass
man es wie Don Quijote für buchstäblich wahr hält. Diese Übereinkunft
wird geschlossen auf der Ebene der énonciation, des Sprechakts, also auf
der pragmatischen Textebene. Ein Text, welcher es sich selbst zugesteht,

2.1.2

31 Zum Mimesis-Begriff und seinem Zusammenhang mit dem modernen Fiktionsbegriff
vgl. zum Beispiel Christopher Prendergast, The Order of Mimesis. Balzac, Stendhal, Ner-
val, Flaubert, Cambridge 1986; Jürgen H. Petersen, Mimesis – Imitatio – Nachahmung.
Eine Geschichte der europäischen Poetik, München 2000.

32 Vgl. hierzu auch die Ausführungen im Beitrag »Literatur als Fiktionstheorie (Cervantes,
Diderot, Perec)« im vorliegenden Band auf S. 51.

Literatur und Wissen

149

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass er Erfundenes im Modus der Wahrheitsaussage mitteilt, und der von
seinem Leser verlangt, dass dieser nicht darauf hereinfalle, dem Text aber
dennoch im Rahmen der von ihm entworfenen fiktiven Welt Glauben
schenke, sich also gewissermaßen kommunikativ aufspalte, beruht auf
einem fiktionalen Sprechakt. Ein solcher fiktionaler Sprechakt kann sich
selbst durch bestimmte Markierungen zu erkennen geben, etwa durch das
bekannte »Es war einmal« des Märchens oder auch durch bestimmte Gat-
tungsbezeichnungen im Paratext (Roman, Novelle, Fabel).33 Er kann, er
muss es aber nicht.34 Insofern lässt Literatur sich definieren als jene insti-
tutionalisierte Form der Rede, in welcher die Fiktionalität des Sprechaktes
(sei diese markiert oder nicht) und die Fiktivität des Dargestellten mitein-
ander korrelieren.

Das bedeutet nun indes keineswegs, dass alles in fiktionaler Rede Dar-
gestellte zwangsläufig fiktiv sein muss. Es bedeutet nur, dass die Möglich-
keit besteht, dass es fiktiv ist. Mit anderen Worten: Wer in nicht-fiktiona-
ler Rede etwas behauptet, muss im Zweifelsfall in der Lage sein, Gründe
für das Behauptete und Belege für dessen Wahrheit anzuführen.35 Wer da-
gegen in fiktionaler Rede etwas behauptet, muss weder Gründe noch Bele-
ge dafür beibringen. Er kann nicht für seine Aussagen haftbar gemacht
werden. Die Opposition wahr vs. falsch wird also im fiktionalen Sprech-
akt auf der Ebene der textexternen Pragmatik neutralisiert. Auf der Bin-
nenebene der durch den fiktionalen Sprechakt konstituierten fiktiven
Welt dagegen behält die Opposition wahr vs. falsch selbstverständlich wei-
terhin ihre Gültigkeit.

Wissen

Wenn nun also gilt, dass Literatur eine institutionalisierte Form der Rede
ist, in der (a) die Wahrnehmung des Rezipienten in besonderer Weise in

2.2

33 Zur Markierung von Fiktionalität vgl. Gérard Genette, Fiction et diction, Paris 1991,
S. 65–94.

34 Vgl. hierzu Remigius Bunia, Faltungen. Fiktion, Erzählen, Medien, Berlin 2007. Fiktion
ist Bunia zufolge als eine »Faltung« (das heißt eine Unterscheidung, die zwei verschiede-
ne Anschlussmöglichkeiten eröffnet, ohne eine von ihnen zu konditionieren) zu be-
trachten, »insofern es aufgrund von Eigenschaften eines Textes keinerlei zwingende
Gründe gibt, ihn als fiktionalen oder als nicht-fiktionalen Text einzuordnen.« (S. 99)

35 John R. Searle, »Der logische Status fiktionaler Rede« (1974/75), in: Maria E. Reicher
(Hg.), Fiktion, Wahrheit, Wirklichkeit, Paderborn 2007, S. 21–36.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

150

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anspruch genommen wird, in der es (b) mindestens ebenso sehr um die
Form der Darstellung wie um das Dargestellte geht, und in der (c) die Op-
position wahr vs. falsch auf der Ebene der textexternen Pragmatik neutra-
lisiert wird, dann wird klar, dass es nicht gerade auf der Hand liegt, zu ver-
muten, literarische Texte seien ein privilegierter Ort des Wissens. Denn
was bedeutet Wissen? Eine auf Platon zurückgehende und oben bereits er-
wähnte Definition besagt, dass Wissen eine Überzeugung ist, die sowohl
wahr als auch gerechtfertigt sein muss. Wenn dies aber zutrifft, dann kann
Wissen nur schwer durch literarische Texte vermittelt werden, in denen
wir ja häufig Sätze folgender Art zu lesen bekommen: »Der Wolf gedacht
bei sich, das ist ein guter fetter Bissen für mich, wie fängst dus an, dass du
den kriegst […]«.36 Nicht nur haben wir es hier mit einem Tier zu tun,
welches die Fähigkeit besitzt zu sprechen und zu denken, sondern außer-
dem kann der Erzähler die Gedanken dieses Tieres auch noch lesen und
wiedergeben. In doppelter Weise weicht der zitierte Satz also von dem um
1800 wie auch heute noch gültigen Wirklichkeitsmodell ab, in dem es we-
der vorgesehen ist, dass Tiere sprechen und denken können, noch, dass
Menschen in der Lage sind, Gedanken zu lesen. Als Autor und als Leser
eines solchen Textes kann man also schlechthin nicht die wahrheitskon-
forme und gerechtfertigte Überzeugung haben, dass der Wolf, wie im
Märchen der Brüder Grimm dargestellt, die oben mitgeteilten Gedanken
tatsächlich gehabt habe – und dass der Erzähler dies wissen könne, so als
könnte er in den Kopf des Wolfes hineinschauen.

Man könnte einwenden, dass das Märchen ein Sonderfall von Literatur
sei. Im realistischen Roman dagegen verhalte es sich anders, da koinzidie-
re das Wirklichkeitsmodell mit dem allgemein gültigen und insofern ent-
halte dieser anerkannte Formen von Wissen. Wenn man indes genauer
hinsieht, dann erkennt man, dass auch in realistischen Romanen Erzähler
die Gedanken ihrer Figuren lesen können. Und auch hier gibt es Sachver-
halte, die nicht mit unserem Wirklichkeitsmodell in Einklang zu bringen
sind; man denke an Balzacs La Peau de chagrin (eine Eselshaut verfügt über
magische Kräfte), an Wildes The Picture of Dorian Gray (ein Bild verfügt
über magische Kräfte), an Kafkas Verwandlung (ein Mensch verwandelt
sich in ein Insekt), an Grass’ Blechtrommel (ein Mensch kann mit seiner
Stimme Glas zerbrechen) usw. Wie also kann man der Literatur trauen,

36 »Rothkäppchen«, in: Die Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Urfassung
1812/1814. Mit einem Nachwort von Peter Dettmering, Bd. 1, Lindau o. J., S. 78–81,
hier S. 79.

Literatur und Wissen

151

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn man in ihr stets mit solchen Aussagen rechnen muss, die nach allge-
meiner Auffassung nicht wahr sein können? Wie kann man die wahren
von den unwahren Aussagen unterscheiden? Wenn man dies aber, wie es
den Anschein hat, nicht (oder nicht ohne Weiteres) kann, wie lässt sich
dann die Auffassung begründen, Literatur enthalte Wissen? Um diese Fra-
ge beantworten zu können, müssen in den beiden folgenden Abschnitten
Grundbegriffe der Systemtheorie und der Diskursanalyse eingeführt wer-
den.

Systemtheorie

Niklas Luhmann betrachtet die Gesellschaft aus systemtheoretischer Per-
spektive. Das heißt, er unterscheidet ganz grundsätzlich zwischen System
und Umwelt. Systeme können lebende Organismen sein, psychische, aber
auch soziale Systeme. Jedes System ist zugleich für sich betrachtet System
und Umwelt für andere Systeme. Umwelt und System definieren sich
wechselseitig, denn ein System wird nur dadurch zum System, dass es sich
von seiner Umwelt durch eine Grenze abtrennt. Innerhalb des Systems
laufen bestimmte Prozesse und Operationen ab, die das System aufrechter-
halten. Diese Operationen sind abhängig von der Struktur des Systems.
(In psychischen Systemen sind das zum Beispiel Gedanken, in sozialen
Systemen sind es Kommunikationen.) Ein System ist nicht von außen,
durch seine Umwelt, determiniert, sondern von innen, durch seine Struk-
tur. (Die Umwelt kann ein System nur negativ determinieren, nämlich in-
dem sie es zerstört.) Die auf der Basis seiner Struktur erfolgenden Opera-
tionen des Systems beruhen auf dem Prinzip der Autopoiesis. Dieser von
dem Biologen Humberto Maturana geprägte Begriff besagt, »dass ein Sys-
tem seine eigenen Operationen nur durch das Netzwerk der eigenen Ope-
rationen erzeugen kann«.37 Was außerhalb der Systemgrenze liegt, kann
vom System beobachtet und interpretiert werden; das System hat aber kei-
nen direkten Kontakt mit den Elementen der Umwelt und damit auch
keinen direkten, unmittelbaren Zugriff auf sie. Wie das System seine Um-
welt wahrnimmt und interpretiert, hängt nicht von der Umwelt ab, son-

2.3

37 Niklas Luhmann, Einführung in die Systemtheorie, hg. v. Dirk Baecker, Darmstadt 2003,
S. 109. Vgl. auch den Beitrag »Fiktion und Autopoiesis. Überlegungen zum epistemi-
schen Status der Literatur am Beispiel von Don Quijote« im vorliegenden Band, S. 23–
46.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

152

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dern von den strukturellen Bedingungen des Systems. Ein Mensch nimmt
seine Umwelt aufgrund der ihm eigenen Sinnesorgane anders wahr als
eine Fledermaus, eine Fliege oder ein Hund, das heißt, seine Sinnesorgane
wählen andere Daten aus und verarbeiten sie zu Informationen als die der
genannten Tiere, und das, obwohl die Umwelt objektiv für alle gleich ist
(aber was heißt in diesem Zusammenhang objektiv?).

Die einzige Möglichkeit einer Verbindung zwischen System und Um-
welt ist die strukturelle Kopplung. Diesen ebenfalls von Maturana gepräg-
ten Begriff reformuliert Luhmann, indem er sagt, dass durch strukturelle
Kopplung die Umwelt in Ausgeschlossenes und Eingeschlossenes gespal-
ten werde. Dadurch werden die relevanten Beziehungen zwischen System
und Umwelt stark reduziert und es wird dem System ermöglicht, Irritatio-
nen und Perturbationen als Informationen zu verstehen. Geschieht dies,
dann ist das System in der Lage, seine Strukturen entsprechend anzupas-
sen oder Operationen so einzusetzen, dass die eigenen Strukturen transfor-
miert werden.38

Wie lässt sich die Systemtheorie auf die Gesellschaft übertragen? Luh-
mann zufolge besteht die moderne Gesellschaft westeuropäischer Prägung
aus verschiedenen Funktionsbereichen wie Politik, Wirtschaft, Gesell-
schaft, Kunst, Wissenschaft, Recht, Religion. Diese Funktionsbereiche ste-
hen zueinander nicht in einer hierarchischen Beziehung, sondern sind au-
tonom und operativ geschlossen, stellen also von ihrer Umwelt abgegrenz-
te Systeme dar. Jedes System hat in der funktional differenzierten Gesell-
schaft eine bestimmte, nur von ihm zu erfüllende Funktion. So ist es die
Funktion des politischen Systems, Machtbeziehungen zu regeln. Die Wirt-
schaft hat die Funktion, für die Verteilung knapper Güter zu sorgen. Die
Funktion der Kunst ist es, das Unbeobachtbare sichtbar zu machen. Die
Wissenschaft dagegen hat die Funktion, neues, unwahrscheinliches Wis-
sen zu gewinnen. Dieser Theorie zufolge können die sozialen Systeme ein-
ander in ihrer Funktion nicht substituieren, das heißt die Politik kann
nicht an die Stelle der Wirtschaft treten, die Kunst nicht an die Stelle der
Religion, das Recht nicht an die Stelle der Politik – auch wenn im politi-
schen Tagesgeschäft oft das Gegenteil suggeriert wird.39

38 Vgl. ebd., S. 121.
39 Vgl. zum Beispiel die Titelseite der Süddeutschen Zeitung vom 26. Januar 2009: »Kampf

gegen die Wirtschaftskrise. Obama will die Wall Street zähmen. Der neue US-Präsident
plant stärkere Kontrolle des Finanzmarkts und wirbt für größtes Konjunkturpaket aller
Zeiten«. Durch solche Entscheidungen wird suggeriert, dass die Politik die Möglichkeit

Literatur und Wissen

153

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Nicht-Substituierbarkeit der Systeme hängt damit zusammen, dass
jedes System die zu seinem Funktionieren benötigten Elemente einer sys-
temspezifischen Codierung unterwirft. Diese Codierung erfolgt nach
Maßgabe einer Leitdifferenz. So funktioniert beispielsweise das System
der Wissenschaft nach der Leitdifferenz wahr/falsch, das System der Wirt-
schaft nach der Leitdifferenz haben/nicht haben, das System der Kunst
nach der Leitdifferenz schön/hässlich. Etwas wissenschaftlich Falsches,
weil Überholtes, kann in einem Kunstwerk ästhetisch nutzbar gemacht
werden, wie man zum Beispiel an Goethes Wahlverwandtschaften sehen
kann. Die »chemische Gleichnisrede« wird als wissenschaftlich veraltet
markiert, wäre demnach im Wissenschaftssystem nicht mehr zu gebrau-
chen,40 dient aber als suggestive Metapher für das komplexe Beziehungs-
modell, welches im Zentrum der Handlung des Romans steht. (Allerdings
zeigt sich dann bei genauerer Analyse, dass die Gleichnisrede die tatsächli-
chen Beziehungen zwischen den vier Protagonisten nicht abbildet, was
wiederum bei einer Interpretation des Romans ausgewertet werden muss.)
Die Systeme sind autonom und funktionieren autopoietisch, das heißt sie
produzieren die für ihre systeminternen Operationen erforderlichen Ele-
mente selbst. Kunst entsteht nicht primär durch Input aus der außerkünst-
lerischen Wirklichkeit, also aus der Umwelt, sondern durch die Transfor-
mation von im Kunstsystem bereits enthaltenen Formelementen.41

Legt man diese Theorie zugrunde, so leuchtet unmittelbar ein, dass es
nicht die Funktion der Kunst beziehungsweise der Literatur als ihres Teil-
bereiches sein kann, das zu produzieren, was das Wissenschaftssystem er-

habe, stellvertretend für das Wirtschaftssystem zu handeln. Dabei kann die Politik le-
diglich die Rahmenbedingungen ändern, unter denen das Wirtschaftssystem operiert,
sie kann also nicht das System, sondern nur seine Umwelt verändern. Ob die politi-
schen Maßnahmen den gewünschten Effekt haben, hängt dann aber nicht von der Poli-
tik, sondern von der Wirtschaft ab, also von der Art und Weise, wie die Wirtschaft ihre
(gewandelte) Umwelt beobachtet und interpretiert.

40 Johann Wolfgang Goethe, Die Wahlverwandtschaften, in: Werke. Hamburger Ausgabe in
14 Bänden, Bd. 6, Nachdruck: München 1982, S. 242–490, hier S. 270.

41 Vgl. das von den russischen Formalisten entwickelte Konzept der literarischen Reihe:
Viktor Šklovskij, »Der Zusammenhang zwischen den Verfahren der Sujetfügung und
den allgemeinen Stilverfahren« (1916), in: Jurij Striedter (Hg.), Russischer Formalismus.
Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, München 41988, S. 37–
121, hier S. 51: »Ein Kunstwerk wird wahrgenommen auf dem Hintergrund und auf
dem Wege der Assoziierung mit anderen Kunstwerken. Die Form des Kunstwerks be-
stimmt sich nach ihrem Verhältnis zu anderen, bereits vorhandenen Formen. […]
Nicht nur die Parodie, sondern überhaupt jedes Kunstwerk wird geschaffen als Parallele
und Gegensatz zu einem vorhandenen Muster.«

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

154

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeugt, nämlich ein der Leitdifferenz wahr/falsch unterliegendes Wissen.
Sehr wohl aber kann Kunst qua struktureller Kopplung Wissenselemente
aus ihrer Umwelt beobachten und zu systemspezifischen Informationen
verarbeiten. Um die daraus resultierenden Sinneffekte genauer beschrei-
ben zu können, empfiehlt sich ein Theoriewechsel.

Diskursanalyse

Legt die Luhmann’sche Systemtheorie den Akzent auf die Differenz der
sozialen Systeme, so zeichnet sich die von Michel Foucault entwickelte
Diskursanalyse dadurch aus, dass sie alle überlieferten Texte im Hinblick
auf das in ihnen enthaltene Wissen grundsätzlich gleich behandelt. Zwar
räumt Foucault durchaus ein, dass Diskurse institutionalisiert sind und
bestimmten historisch spezifischen Regularitäten unterliegen, doch geht
es ihm in seinem Buch Les mots et les choses darum zu zeigen, was allen Äu-
ßerungen einer Epoche (welche er als Episteme bezeichnet) gemeinsam
ist: der Ermöglichungsgrund des Wissens, und das heißt: des Wiss- und
des Sagbaren. »Une telle analyse, on le voit, ne relève pas de l’histoire des
idées ou des sciences: c’est plutôt une étude qui s’efforce de retrouver à
partir de quoi connaissances et théories ont été possibles; selon quel espace
d’ordre s’est constitué le savoir […].«42

Seine Methode bezeichnet Foucault nicht als Ideengeschichte oder als
Epistemologie, sondern metaphorisch als Archäologie. In seinem pro-
grammatischen Buch L’archéologie du savoir erläutert er, inwiefern seine
Vorgehensweise archäologisch ist. Er verweist darauf, dass sich in den Ge-
schichtswissenschaften der vorausgehenden Jahrzehnte das Verhältnis zwi-
schen Dokument und Monument fundamental gewandelt habe. In der
traditionellen Geschichtsschreibung sei das Dokument – selbstverständ-
lich nach eingehender quellenkritischer Analyse – als historische Quelle
benutzt worden mit dem Ziel herauszufinden, welche Ereignisse in der
Vergangenheit tatsächlich und nachweislich stattgefunden hätten und wie

2.4

42 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966,
S. 13. »Eine solche Analyse gehört, wie man sieht, nicht zur Ideengeschichte oder zur
Wissenschaftsgeschichte. Es handelt sich eher um eine Untersuchung, in der man sich
bemüht festzustellen, von wo aus Erkenntnisse und Theorien möglich gewesen sind,
nach welchem Ordnungsraum das Wissen sich konstituiert hat […].« (Michel Foucault,
Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, übers. v. Ulrich Köp-
pen, Frankfurt a. M. 1971, S. 24.)

Literatur und Wissen

155

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diese sich chronologisch und kausal zueinander verhielten. Dokumente
dienten bei dieser Vorgehensweise als Spuren der Vergangenheit, als »le
langage d’une voix maintenant réduite au silence«.43 In der neueren Ge-
schichtsschreibung dagegen rücke das Dokument als solches zunehmend
in den Fokus der Aufmerksamkeit. Es gehe nicht mehr primär darum, ein
Dokument zu interpretieren oder seinen Wahrheitsgehalt zu bestimmen,
sondern darum, es von innen her zu bearbeiten (»de le travailler de l’inté-
rieur et de l’élaborer«):44

Disons pour faire bref que l’histoire, dans sa forme traditionnelle, entreprenait
de »mémoriser« les monuments du passé, de les transformer en documents et de
faire parler ces traces qui, par elles-mêmes, souvent ne sont point verbales, ou
disent en silence autre chose que ce qu’elles disent; de nos jours, l’histoire, c’est
ce qui transforme les documents en monuments, et qui, là où on déchiffrait des
traces laissées par les hommes, là où on essayait de reconnaître en creux ce qu’ils
avaient été, déploie une masse d’éléments qu’il s’agit d’isoler, de grouper, de
rendre pertinents, de mettre en relations, de constituer en ensembles. Il était un
temps où l’archéologie, comme discipline des monuments muets, des traces
inertes, des objets sans contexte et des choses laissées par le passé, tendait à l’his-
toire et ne prenait sens que par la restitution d’un discours historique; on pour-
rait dire, en jouant un peu sur les mots, que l’histoire, de nos jours, tend à l’ar-
chéologie, – à la description intrinsèque du monument.45

Um der Kürze willen sagen wir also, daß die Geschichte in ihrer traditionellen
Form es unternahm, die Monumente der Vergangenheit zu ›memorisieren‹, sie
in Dokumente zu transformieren und diese Spuren sprechen zu lassen, die an
sich oft nicht sprachlicher Natur sind oder insgeheim etwas anderes sagen, als
sie sagen; heutzutage ist die Geschichte das, was die Dokumente in Monumente
transformiert und was dort, wo man von den Menschen hinterlassene Spuren
entzifferte, dort, wo man in Hohlform zu erkennen versuchte, was sie [die Men-
schen] gewesen waren, eine Masse von Elementen entfaltet, die es zu isolieren,
zu gruppieren, passend werden zu lassen, in Beziehung zu setzen und zu größe-
ren Mengen zusammenzusetzen gilt. Es gab eine Zeit, in der die Archäologie als
Disziplin der stummen Monumente, der bewegungslosen Spuren, der kontext-
losen Gegenstände und der von der Vergangenheit hinterlassenen Dinge zur
Geschichte tendierte und nur durch die Wiederherstellung eines historischen
Diskurses Sinn erhielt; man könnte, wenn man etwas mit den Worten spielte,
sagen, daß die Geschichte heutzutage zur Archäologie tendiert – zur immanen-
ten Beschreibung des Monuments.46

43 Michel Foucault, L’archéologie du savoir, Paris 1969, S. 14.
44 Ebd.
45 Ebd., S. 14f. (Hervorh. im Text).
46 Michel Foucault, Archäologie des Wissens, übers. v. Ulrich Köppen, Frankfurt a. M. 1973,

S. 15 (Übers. leicht geändert).

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

156

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Behandlung der Dokumente als Monumente gehe mit einer geänder-
ten Aufmerksamkeit einher. Ziel der Historiker sei es nicht mehr, Konti-
nuitäten und Kausalitäten zu erkennen, sondern Brüche, Diskontinuitä-
ten, Abgrenzungs- und Geltungsprobleme sichtbar zu machen. Es gehe
um die Frage nach dem historischen Apriori des Wissens und um seine
Transformationen. Dieses Wissen manifestiert sich Foucault zufolge po-
tentiell in allen Dokumenten der Vergangenheit; man könne daher den
Blick nicht auf bestimmte Disziplinen oder gar auf die Wissenschaften be-
schränken, sondern müsse auch weit entfernte Textsorten berücksichti-
gen. Die herkömmlichen Klassifikationsbegriffe für Texte (Buch, Werk,
Text, Roman etc.) stellt Foucault grundsätzlich infrage und ersetzt sie
durch abstrakte Begriffe wie énoncé und événement discursif (discours ist ein
relativ unspezifischer Begriff, er wird von Foucault aber mithilfe der Be-
griffe énoncé und événement erläutert):

Une fois suspendues ces formes immédiates de continuité, tout un domaine en
effet se trouve libéré. Un domaine immense, mais qu’on peut définir: il est
constitué par l’ensemble de tous les énoncés effectifs (qu’ils aient été parlés et
écrits), dans leur dispersion d’événements et dans l’instance qui est propre à cha-
cun. Avant d’avoir affaire, en toute certitude, à une science, ou à des romans, ou
à des discours politiques, ou à l’œuvre d’un auteur ou même à un livre, le maté-
riau qu’on a à traiter dans sa neutralité première, c’est une population d’événe-
ments dans l’espace du discours en général. Ainsi apparaît le projet d’une des-
cription des événements discursifs comme horizon pour la recherche des unités
qui s’y forment.47

Hat man diese unmittelbaren Formen der Kontinuität einmal suspendiert, fin-
det sich in der Tat ein ganzes Gebiet befreit. Ein immenses Gebiet, das man aber
definieren kann: es wird durch die Gesamtheit aller effektiven Aussagen (énon-
cés) (ob sie gesprochen oder geschrieben worden sind, spielt dabei keine Rolle)
in ihrer Streuung als Ereignisse und in der Eindringlichkeit, die jedem eignet,
konstituiert. Bevor man es in aller Gewißheit mit einer Wissenschaft oder mit
Romanen, mit politischen Reden oder dem Werke eines Autors oder gar einem
Buch zu tun hat, ist das Material, das man in seiner ursprünglichen Neutralität
zu behandeln hat, eine Fülle von Ereignissen im Raum des Diskurses im allge-
meinen. So entsteht das Vorhaben einer reinen Beschreibung der diskursiven
Ereignisse als Horizont für die Untersuchung der sich darin bildenden Einhei-
ten.48

Eine so verstandene Diskursanalyse unterscheidet sich von der linguisti-
schen Untersuchung der langue. Während die Linguistik (qua Systemlin-

47 Foucault, L’archéologie du savoir, S. 38f. (Hervorh. im Text).
48 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 41 (Übers. leicht geändert).

Literatur und Wissen

157

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


guistik) nach den Regularitäten einer Äußerung und nach der Generali-
sierbarkeit dieser Regularitäten fragt, geht es der Diskursanalyse um die
Frage der historischen Einmaligkeit einer Äußerung: »comment se fait-il
que tel énoncé soit apparu et nul autre à sa place?«49 In ihrer Summe erge-
ben die einzelnen énoncés beziehungsweise événements discursifs dann eine
pratique beziehungsweise eine formation discursive, die quer steht zu einzel-
nen Disziplinen und dennoch ihre eigenen Regularitäten besitzt. Als Bei-
spiel nennt Foucault seine eigene Untersuchung zur Geschichte des
Wahnsinns:

La formation discursive dont la discipline psychiatrique [welche im frühen
19. Jahrhundert entstanden ist] permet de repérer l’existence ne lui est pas coex-
tensive, tant s’en faut: elle la déborde largement et l’investit de toutes parts. […]
Cependant, malgré l’absence de toute discipline instituée [im 17. und 18. Jahr-
hundert], une pratique discursive était à l’œuvre, qui avait sa régularité et sa
consistance. Cette pratique discursive, elle était investie dans la médecine certes,
mais tout autant dans les règlements administratifs, dans des textes littéraires ou
philosophiques, dans la casuistique, dans les théories ou les projets de travail ob-
ligatoire ou d’assistance aux pauvres.50

Die diskursive Formation, deren Existenz die psychiatrische Disziplin [welche
im frühen 19. Jahrhundert entstanden ist] aufzufinden gestattet, ist nicht von
gleicher Ausdehnung wie diese; weit davon entfernt, geht sie weit über sie hi-
naus und umhüllt sie von allen Seiten. […] Es war jedoch trotz des Fehlens jeg-
licher etablierten Disziplin [im 17. und 18. Jahrhundert] eine diskursive Praxis
am Werk, die ihre Regelmäßigkeit und ihre Konsistenz hatte. Diese diskursive
Praxis war zwar in die Medizin eingebettet, aber ebenso in die Verwaltungsord-
nung, in die literarischen oder philosophischen Texte, in die Kasuistik, in die
Theorien oder Projekte der Zwangsarbeit oder Armenfürsorge.51

Eine pratique discursive kann sich also in medizinischen Fachbeiträgen, in
Verwaltungsvorschriften, aber auch in literarischen und philosophischen
Texten manifestieren. Wenn man nun mit Foucault Wissen definiert als
»ensemble d’éléments, formés de manière régulière par une pratique dis-
cursive«,52 dann wird klar, dass sich so verstandenes Wissen selbstverständ-
lich auch in literarischen Texten manifestieren kann. Wissen ist nicht pri-
mär an Disziplinen oder gar an (Natur-)Wissenschaften gebunden, son-
dern an diskursive Praktiken.

49 Foucault, L’archéologie du savoir, S. 39.
50 Ebd., S. 234.
51 Foucault, Archäologie des Wissens, S. 255 (Übers. leicht geändert).
52 Foucault, L’archéologie du savoir, S. 238.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

158

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Foucaults Wissensbegriff ist kein philosophischer und kein wissen-
schaftlicher, sondern ein diskursiver beziehungsweise wissenssoziologi-
scher. Unter Wissen versteht er das, was in einer bestimmten historisch
eingrenzbaren Zeit von den in dieser Zeit lebenden Menschen für wahr
gehalten wird, nicht das, was objektiv wahr ist (wobei wir ja schon gese-
hen haben, dass es schwer fällt zu bestimmen, was objektiv wahr ist). Was
ihn interessiert, sind die Möglichkeitsbedingungen und diskursiven Ord-
nungen dieses Wissens.

Poetologie des Wissens

In Anknüpfung an Foucault hat Joseph Vogl das Konzept einer Poetologie
des Wissens entwickelt. Programmatisch skizziert Vogl dieses Konzept in
seiner Einleitung zu dem von ihm herausgegebenen Band Poetologien des
Wissens um 1800. Von Foucault übernimmt Vogl folgende drei »Orientie-
rungen für eine Geschichte des Wissens«:53 (1) Die Gegenstände des Wis-
sens werden weniger in den Disziplinen oder Wissenschaften bereitge-
stellt, als vielmehr an den Rändern derselben. (2) Es werden Wissensberei-
che privilegiert betrachtet, »die einen positiven inneren Zusammenhang
ausweisen und dennoch nicht die Dignität eines instituierten Fachgebiets,
exemplarischer Modellbildung oder einer epistemologisch gesicherten Ko-
härenz erlangen konnten.« Diese Betrachtungsweise führt zur Entdeckung
von Wissensbereichen, deren Objekte »in einer gewissen Verstreuung exis-
tieren« (zum Beispiel das anthropologische Wissen romantischer Natur-
philosophie, »das sich nicht zuletzt als eine hybride Verbindung aus physi-
kalischen Grundannahmen, medizinischen Einsichten, magnetistischen
Hypothesen und literarischen Einfällen beschreiben läßt«). (3) Die zu un-
tersuchenden Wissensformen sind nicht auf Texte eingrenzbar, sondern
sie situieren sich in einem Raum, »der eine textuelle Pragmatik und ein
dichtes Gefüge aus diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken organi-
siert«.

Die so verstandene Geschichte des Wissens »führt Problematisierungs-
weisen dessen vor, was man Wahrheit oder Erkenntnis nennen könnte«.54

Sie wird konzipiert als Poetologie des Wissens, »die das Auftauchen neuer

2.5

53 Joseph Vogl, »Einleitung«, in: ders. (Hg.), Poetologien des Wissens um 1800, München
1999, S. 7–16, hier S. 12.

54 Ebd., S. 13.

Literatur und Wissen

159

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissensobjekte und Erkenntnisbereiche zugleich als Form ihrer Inszenie-
rung begreift«.55 Wichtige Bezugsautoren für Vogl sind – neben Foucault
– vor allem Friedrich Nietzsche (insbesondere seine These, wonach der
philosophische Wahrheitsdiskurs auf dem Vergessen einer »primitiven
Metaphernwelt« beruhe),56 Hayden White (der die Auffassung vertritt,
dass Geschichtsschreibung sich als poetischer Akt beschreiben lasse)57 und
Gilles Deleuze (der über Foucaults Diskursanalyse sagt, dass ihre wesentli-
che Innovation darin bestehe, Wissenschaft und Poesie gleichermaßen als
Wissen zu behandeln).58 Vogl zieht aus den Überlegungen von Hayden
White den Schluss: »jeder epistemologischen Klärung geht eine ästheti-
sche Entscheidung voraus«.59 In solcher Absolutheit lässt sich das sicher
nicht aufrechterhalten beziehungsweise man müsste genau definieren,
was man jeweils unter ästhetisch versteht. Zutreffend scheint mir indes die
mit dieser Auffassung implizierte Abkehr von dem naiven Glauben, es gä-
be einen unverstellten Zugang zur Welt der Dinge an sich und dieser Zu-
gang sei der Philosophie und den exakten Wissenschaften vorbehalten.
Nützlich scheinen mir ebenfalls die von Vogl vorgeschlagenen Möglich-
keiten der Relationierung von Literatur und Wissen:

Literatur ist selbst eine spezifische Wissensformation, dort etwa, wo sie zum be-
sonderen Organ und Medium von Einheiten wie Werk oder Autor geworden
ist; Literatur ist Gegenstand des Wissens, dort etwa, wo sie eine bestimmte Art
des Kommentierens hervorgerufen und die Möglichkeit eines eigentümlichen
Sprechens über das Sprechen geschaffen hat; Literatur ist ein Funktionselement
des Wissens, dort etwa, wo sie, wie in der geistesgeschichtlichen Tradition, das
Feld einer schöpferischen Subjektivität auf herausragende Weise besetzt; und Li-
teratur wird schließlich durch eine Ordnung des Wissens selbst produziert, dort

55 Ebd.
56 »Was also ist Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropo-

morphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rheto-
risch gesteigert, übertragen, geschmückt wurden und die nach langem Gebrauch einem
Volke fest, kanonisch und verbindlich dünken: die Wahrheiten sind Illusionen, von de-
nen man vergessen hat, daß sie welche sind, Metaphern, die abgenutzt und sinnlich
kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild verloren haben und nun als Metall, nicht
mehr als Münzen, in Betracht kommen.« (Friedrich Nietzsche, »Über Wahrheit und Lü-
ge im außermoralischen Sinn«, in: Werke in sechs Bänden, hg. v. Karl Schlechta, Mün-
chen 1980, Bd. 5, S. 309–322, hier S. 314.)

57 Vgl. Hayden White, Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe,
Baltimore 1973.

58 Vgl. Gilles Deleuze, Foucault, übers. v. Hermann Koczyba, Frankfurt a. M. 1987, S. 169,
zitiert nach Vogl, »Einleitung«, S. 14.

59 Ebd., S. 13f.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

160

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


etwa, wo ihre Sprache wie keine andere beauftragt scheint, das Uneingestehbare
zu sagen, das Geheimste zu formulieren, das Unsagbare ans Licht zu holen.60

Literatur wird von Vogl mithin in vier unterschiedliche Relationen zum
Wissen gestellt: Sie ist (1) eine Wissensformation, produziert oder inkar-
niert also eine Art des Wissens; sie ist (2) ein Gegenstand des Wissens, das
heißt, sie wird von einem für Wissen zuständigen System aus beobachtet;
sie ist (3) ein Funktionselement des Wissens, das heißt, sie partizipiert an
einem ihr übergeordneten Wissen als dessen ausübendes Organ; sie ist (4)
das Produkt einer Wissensordnung. Dadurch erklärt sich, dass es möglich
und legitim ist, in der Literatur nach Spuren und Beständen, mit Foucault
gesprochen: nach diskursiven Praktiken des Wissens zu suchen. Vogls
Funktionsbestimmungen berühren sich im Übrigen mit den zu Beginn
der vorliegenden Untersuchung vorgeschlagenen Relationierungstypen:
Wenn er Literatur als »spezifische Wissensformation« betrachtet, so ent-
spricht dies unserem Punkt 3 (Literatur generiert Wissen); seine Auffas-
sung von Literatur als einem »Funktionselement des Wissens« überschnei-
det sich zum Teil mit unserem Punkt 1 (Literatur importiert Wissen),
ebenso wie sein Punkt 4 (»Literatur wird schließlich durch eine Ordnung
des Wissens selbst produziert«). Die Möglichkeit einer grundlegenden Dif-
ferenz beziehungsweise Nichtkompatibilität von Literatur und Wissen fin-
det bei Vogl keine Erwähnung. Umgekehrt kommt in der von mir vorge-
schlagenen Typologie die Literatur als Gegenstand des Wissens nicht vor,
denn diese Möglichkeit unterscheidet Literatur nicht von anderen Gegen-
ständen wie etwa Regenwürmern oder Neutronen und ist daher nicht spe-
zifisch für Literatur.

Schlussfolgerungen

Zum Abschluss sollen nun aus dem Gesagten einige Schlussfolgerungen
gezogen werden, um zu explizieren, worin die Besonderheit des Zusam-
menhangs von Wissen und Literatur besteht – denn dass Literatur eine
bloße Verdoppelung lebensweltlichen Wissens sein sollte, wäre system-
theoretisch betrachtet wenig plausibel.

(1) Wenn das besondere Merkmal literarischer Texte darin besteht, dass
sie die Aufmerksamkeit des Rezipienten auf sich selbst und auf ihre

3.

60 Ebd., S. 15.

Literatur und Wissen

161

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sprachliche Verfasstheit lenken, so bedeutet das für das in literarischen
Texten enthaltene Wissen, dass dieses ebenfalls einer Codierung qua Form
unterliegt und als Wissen nur zugänglich wird, wenn man diese Form mit
berücksichtigt. Beispielhaft hierfür möchte ich noch einmal die oben zi-
tierten Beiträge von Weertje Willms und Christian Kohlroß nennen. So
schreibt Willms, dass es »die spezifische Darstellungsform des literarischen
Textes möglich« mache, »einen Einblick in die Welt der Psychose zu erhal-
ten, da sie die Krankheit gleichsam von innen« schildere. »Durch die ihr ei-
genen spezifischen Mittel (Fokalisierung, Erzählerstimme, Tempus,
sprachliche Gestaltung) kann die Literatur die Krankheit aus der Innen-
perspektive schildern und so auf je unterschiedliche Weise anschaulich
und begreiflich machen – durch Empathie oder durch gequältes Abge-
stoßenwerden.«61 Kohlroß spricht der Literatur die Funktion zu, gemein-
sam mit der Philosophie und den Wissenschaften an der »Erschließung
der Gründe für unseren Gebrauch von Begriffen« zu arbeiten. Dieses »Er-
schließen der Gründe« geschehe aber in der Literatur »nicht über das Ar-
gumentieren, logische Schließen oder Beobachten realer Sprecher […],
sondern über die Darstellung«.62 Die besondere Fähigkeit der Literatur be-
stehe, so Kohlroß, darin, dass sie durch ihre jenseits der verfügbaren Be-
griffe angesiedelten Darstellungen (etwa von Stolz in Jane Austens Pride
and Prejudice) unser Wissen um die Welt und die conditio humana erwei-
tern könne. Das durch literarische Darstellungen generierte Wissen ver-
hält sich demnach komplementär zu dem begrifflichen Wissen. Es han-
delt sich um eine alternative Form des Wissens, welches sich nicht auf Be-
griffe reduzieren lässt, sondern für sich selbst steht und nur im Prozess der
Rezeption des literarischen Textes – und das meint immer auch der Wahr-
nehmung seiner formalen Eigenschaften – zu haben ist. Man könnte auch
sagen: Es ist eine emergente Form von Wissen.

(2) Literatur kann sich explizit mit epistemologischen Fragen auseinan-
dersetzen, das heißt sie kann solche Fragen auf der Ebene des Dargestell-
ten oder auch auf der Ebene der Darstellung (Kommentar, Reflexion, De-
skription) thematisieren. Indem Literatur dies tut, kann sie solche Fragen
zu Zwecken der Selbstbeschreibung nutzen; die Darstellung von Wissen
beziehungsweise Wissenschaft kann in literarischen Texten als poetologi-
sche Metapher eingesetzt werden. Dies ist etwa dann der Fall, wenn wie in
Julio Cortázars Roman Rayuela (1963) auf eine aktuelle naturwissenschaft-

61 Willms, »Wissen um Wahn und Schizophrenie«, S. 103 (Hervorh. im Text).
62 Kohlroß, »Ist Literatur ein Medium?«, S. 31.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

162

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liche Erkenntnis Bezug genommen wird – die von dem schwedischen
Neurobiologen Holger Hyden gemachte Entdeckung, dass sich Denken
als Abfolge chemischer Prozesse im Gehirn beschreiben lasse – und eine
der Romanfiguren, der Schriftsteller Morelli, daraus den Schluss zieht,
dass man angesichts dieser Erkenntnis in einem Roman nicht mehr mit
herkömmlichen psychologischen Kategorien operieren könne, sondern
diese durch chemische Kategorien ersetzen müsse.63

(3) Indem Literatur sich durch die Thematisierung oder Darstellung
epistemologischer Sachverhalte oder Modelle selbst beschreibt, erfolgt in
der Moderne häufig auch eine Reflexion über die Grenzen der Systeme. In
der mit Balzac beginnenden literarischen Reihe des wirklichkeitsdarstel-
lenden Romans kommt es regelmäßig zur poetologischen Funktionalisie-
rung wissenschaftlicher Modelle (etwa bei Flaubert, Zola, Proust, Piran-
dello, Svevo, Musil u. a.). Diese Selbstbeschreibung steht explizit häufig
unter dem Zeichen der Rivalität zwischen Literatur und Wissenschaft.64

Tatsächlich zeigt sich bei genauerer Hinsicht, dass die Literatur durch sol-
ches Rivalisieren mit dem fremden System Wissenschaft ihre eigenen
Grenzen und damit auch die Grenzen des fremden Systems auslotet. Be-
sonders sinnfällig wird dies in Hybridtexten wie Flauberts Bouvard et Pécu-
chet, Musils Mann ohne Eigenschaften, Borges’ Ficciones oder Calvinos Palo-
mar – Texten, deren Gattungszugehörigkeit unklar ist und die die Ent-
scheidung, ob sie Literatur, Wissenschaft oder etwas anderes sind, schlicht
verweigern beziehungsweise dem Leser überlassen.

Wir erkennen also, dass es erst durch die Kombination von Systemtheo-
rie (Theorie der funktionalen Ausdifferenzierung und der Nicht-Substitu-
ierbarkeit der Systeme) und Diskursanalyse (Theorie der diskursiven Dis-
persion des Wissens) möglich wird, die Komplexität des Verhältnisses von
Literatur und Wissen zu erfassen und darzustellen. Selbstverständlich
bleibt es aus einer bestimmten Perspektive nach wie vor richtig zu be-
haupten, dass die Literatur in der modernen Gesellschaft nicht die primä-
re Funktion hat, Wissen zu generieren. Andererseits bleibt festzuhalten,
dass, wie Foucault und nach ihm andere gezeigt haben, das Wissen als dis-
kursive Praxis gewissermaßen quer steht zu den offiziellen Funktionssyste-
men einer Gesellschaft. Seismographischer Ausdruck dieses Widerspruchs
sind literarische Texte wie die oben erwähnten von Flaubert, Musil, Bor-

63 Julio Cortázar, Rayuela, Madrid 1987, Kap. 62, S. 376–379.
64 Vgl. hierzu Allen Thiher, Fiction Rivals Science. The French Novel from Balzac to Proust,

Columbia/London 2001.

Literatur und Wissen

163

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ges und anderen. Allerdings lässt sich der Status dieser Texte nur durch
die Kombination der genannten Theorien beschreiben. Die oben ange-
stellten Überlegungen stimmen überein mit der Annahme, dass es keine
ontologische Wahrheit gibt, die man unvermittelt beobachten, erkennen
und darstellen kann – auch nicht die Wahrheit über den epistemischen
Status der Literatur. Jede Beobachtung beziehungsweise Erkenntnis ist
theorie- und beobachterabhängig. Dies wird im Eifer des Gefechts nur all-
zu leicht vergessen. Die Aufgabe der Wissenschaft besteht darin, das Ver-
gessene oder Ausgeblendete sichtbar zu machen. Dass sie dabei selbst
nicht in der Lage sein kann, absolutes Wissen zu produzieren, sollten ihre
Protagonisten nicht aus dem Auge verlieren.

Literaturhinweise

Alighieri, Dante, Convivio, hg. v. Giorgio Inglese, Milano 21999.
April, Robert S., »Zola’s Utopian Novels. The Use of Scientific Knowledge in Litera-

ry New World Models«, in: Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur,
Wissenschaft und Wissen seit der Epochenschwelle um 1800. Theorie – Epistemologie –
komparatistische Fallstudien, Berlin/New York 2008, S. 167–189.

Barjonet, Aurélie, »Zola, die Wissenschaft und die deutsche Literaturwissenschaft«,
in: Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wissenschaft und Wissen
seit der Epochenschwelle um 1800. Theorie – Epistemologie – komparatistische Fallstu-
dien, Berlin/New York 2008, S. 191–216.

Bunia, Remigius, Faltungen. Fiktion, Erzählen, Medien, Berlin 2007.
Cortázar, Julio, Rayuela, Madrid 1987.
Diderot, Denis, »Explication détaillée du système des connaissances humaines«, in:

Alain Pons (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
métiers (articles choisis), Bd. 1, Paris 1986, S. 185–200.

Foucault, Michel, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris
1966.

–––, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, übers. v. Ul-
rich Köppen, Frankfurt a. M. 1971.

–––, L’archéologie du savoir, Paris 1969.
–––, Archäologie des Wissens, übers. v. Ulrich Köppen, Frankfurt a. M. 1973.
Freud, Sigmund, Der Wahn und die Träume in W. Jensens Gradiva (1907), in: Studien-

ausgabe, hg. v. Alexander Mitscherlich et al., Bd. 10, Frankfurt a. M. 1969, S. 9–85.
Genette, Gérard, Fiction et diction, Paris 1991.
Goethe, Johann Wolfgang, Die Wahlverwandtschaften, in: Werke. Hamburger Ausgabe

in 14 Bänden, Bd. 6, Nachdruck: München 1982, S. 242–490.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

164

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grimm, Jacob und Wilhelm, »Rothkäppchen«, in: Die Kinder- und Hausmärchen der
Brüder Grimm. Urfassung 1812/1814. Mit einem Nachwort von Peter Dettmering,
Bd. 1, Lindau o. J., S. 78–81.

Havelock, Eric A., Preface to Plato, Cambridge 1963.
–––, The Literate Revolution in Greece and its Cultural Consequences, Princeton 1982.
Jakobson, Roman, »Linguistics and Poetics« (1960), in: ders., Selected Writings, hg. v.

Stephen Rudy, Bd. 3: Poetry of Grammar and Grammar of Poetry, Den Haag/
Paris/New York 1981, S. 18–51.

Klinkert, Thomas, »Was ist Literatur?«, in: ders., Einführung in die französische Litera-
turwissenschaft, Berlin 52017, S. 20–34.

Kohlroß, Christian, »Ist Literatur ein Medium? Heinrich von Kleists Über die allmäh-
liche Verfertigung der Gedanken beim Reden und der Monolog des Novalis«, in:
Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Literatur, Wissenschaft und Wissen seit
der Epochenschwelle um 1800, Berlin/New York 2008, S. 19–33.

Köppe, Tilmann, »Vom Wissen in Literatur«, in: Zeitschrift für Germanistik, N. F.
17/2 (2007), S. 398–410.

Luhmann, Niklas, Einführung in die Systemtheorie, hg. v. Dirk Baecker, Darmstadt
2003.

Nietzsche, Friedrich, »Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn«, in: Wer-
ke in sechs Bänden, hg. v. Karl Schlechta, München 1980, Bd. 5, S. 309–322.

Petersen, Jürgen H., Mimesis – Imitatio – Nachahmung. Eine Geschichte der europä-
ischen Poetik, München 2000.

Pethes, Nicolas, »Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein Forschungsbericht«,
in: IASL 28/1 (2003), S. 181–231.

Prendergast, Christopher, The Order of Mimesis. Balzac, Stendhal, Nerval, Flaubert,
Cambridge 1986.

Rösler, Wolfgang, »Die Entdeckung der Fiktionalität in der Antike«, in: Poetica 12
(1980), S. 283–319.

Schlaffer, Heinz, Poesie und Wissen. Die Entstehung des ästhetischen Bewußtseins und der
philologischen Erkenntnis, Frankfurt a. M. 22005.

Searle, John R., »Der logische Status fiktionaler Rede« (1974/75), in: Maria E. Rei-
cher (Hg.), Fiktion, Wahrheit, Wirklichkeit, Paderborn 2007, S. 21–36.

Šklovskij, Viktor, »Der Zusammenhang zwischen den Verfahren der Sujetfügung
und den allgemeinen Stilverfahren« (1916), in: Jurij Striedter (Hg.), Russischer For-
malismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, München
41988, S. 37–121.

–––, »Kunst als Verfahren« (1916), in: Jurij Striedter (Hg.), Russischer Formalismus.
Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur Theorie der Prosa, München 41988,
S. 3–35.

Thiher, Allen, Fiction Rivals Science. The French Novel from Balzac to Proust,
Columbia/London 2001.

Vogl, Joseph, »Einleitung«, in: ders. (Hg.), Poetologien des Wissens um 1800, München
1999, S. 7–16.

Literatur und Wissen

165

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Warning, Rainer, »Kompensatorische Bilder einer ›wilden Ontologie‹: Zolas Les
Rougon-Macquart«, in: Poetica 22 (1990), S. 355–383; wiederabgedruckt in: ders.,
Die Phantasie der Realisten, München 1999, S. 240–268.

–––, »Poetische Konterdiskursivität. Zum literaturwissenschaftlichen Umgang mit
Foucault«, in: ders., Die Phantasie der Realisten, München 1999, S. 313–345.

White, Hayden, Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth-Century Europe,
Baltimore 1973.

Willms, Weertje, »Wissen um Wahn und Schizophrenie bei Nikolaj Gogol’ und Ge-
org Büchner. Vergleichende Textanalyse von Zapiski sumasšedšego (Aufzeichnungen
eines Wahnsinnigen) und Lenz«, in: Thomas Klinkert/Monika Neuhofer (Hg.), Lite-
ratur, Wissenschaft und Wissen seit der Epochenschwelle um 1800. Theorie – Epistemo-
logie – komparatistische Fallstudien, Berlin/New York 2008, S. 89–109.

Zola, Émile, Le Roman expérimental, Paris 1880.

II. Zur literarischen Prozessierung von Wissen

166

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137 - am 13.01.2026, 08:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968210230-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Überlegungen zur theoretischen Begründbarkeit ihres Zusammenhangs
	1. Die vier Grundtypen der Relationierung von Literatur und Wissen
	1.1 Der Import von Wissen in die Literatur
	1.2 Diskurs und Gegendiskurs
	1.3 Literatur generiert Wissen
	1.4 Die Problematisierung des Wissensbegriffs in Bezug auf Literatur

	2. Die theoretische Fundierbarkeit des Zusammenhangs von Wissen und Literatur: Systemtheorie und Diskursanalyse
	2.1 Literatur
	2.1.1 Ästhetisch/poetisch
	2.1.2 Fiktion

	2.2 Wissen
	2.3 Systemtheorie
	2.4 Diskursanalyse
	2.5 Poetologie des Wissens

	3. Schlussfolgerungen
	Literaturhinweise


