
48

Kulturalistische Unternehmensethik - 
ein Programm1

GERD HANEKAMP 

Based on a methodical culturalistic approach to philosophical thinking a research agenda 
towards a culturalistic business ethics is presented. The underlying approach can be 
characterized as instrumentalistic, contextualistic, transsubjectivistic, and individualistic. 
Concerning the ethical base strong presuppositions are avoided by relying on a contextu-
alistic normative anthropology for foundational purposes. Business ethics as an applied 
ethics is described as having to rely heavily on philosophy of science analysis since the 
assessment of consequences of relevant actions is a prerequisite for ethical reasoning. 
Having identified two fields of foundational, importance conditions are introduced which 
business ethics have to fulfill in order to be taken into consideration by decision makers: 
It has to be easily comprehensible and easily implemented. In spite of their apparent trivi-
ality these thesis are far from generally being borne in mind. 

1 Einleitung 
Das Projekt des Methodischen Kulturalismus (Hartmann/ Janich 1996 und 
1998) lässt sich bei aller systematischer Gemeinsamkeit der Beteiligten 
wesentlich über den Arbeitszusammenhang des Janichschen Lehrstuhles in 
Marburg charakterisieren. Die Bezeichnung verdankt sich der selbstrefle-
xiven Erkenntnis, dass die jeweils verfolgten Arbeitsprogramme die Kultür-
lichkeit und damit Disponibilität der Rekonstruktionsziele mit umfassen. 
Diese kulturwüchsig den Protagonisten widerfahrene Zuspitzung metho-
disch-konstruktiver Programmatik wurde rekonstruktiv explizit gemacht 
und durch die Bezeichnung Methodischer Kulturalismus auf eigene Beine 
gestellt. 
Im Programmtext der neuen Bemühung heißt es, dass die Wissenschafts-
kritik ergänzt bzw. erweitert werden soll durch eine respektive zu einer 
Kulturkritik. Es dürfte nicht überraschen, dass eine Kontroverse um den 
Kulturbegriff und auch um das Wort 'Kulturkritik' den Methodischen 
Kulturalismus - nicht zuletzt der hybriden Note desselben wegen - von 
Anfang an begleitet hat. Im Hartmann-Janichschen Programmtext heißt es, 
unter systematischer Kulturkritik wird  
� „nicht eine philosophische Auseinandersetzung mit allen möglichen 

Aspekten der Kultur oder eine umfassende Kulturphilosophie verstan-
den, sondern eine Bemühung um diejenigen Bereiche, in denen für 
Behauptungen nachvollziehbare Begründungen, und für Vorschriften 
nachvollziehbare Rechtfertigungen gegeben bzw. gesucht werden. Eine 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   49

systematische Kulturkritik hat sich so z.B. auch kritisch und syste-
matisch auseinanderzusetzen mit Welt- und Menschenbildern, die von 
den Wissenschaften und in anderen Gebieten kultureller Entwicklung 
produziert und propagiert werden und ihre Wirkungen für alle Bereiche 
des modernen Lebens entfalten.“ (Hartmann/Janich1996, 12) 

Diese Charakterisierung mag die Bedenken hinsichtlich der Wortwahl 
zerstreuen helfen. Das Projekt des Methodischen Kulturalismus ist also 
kritisch im Sinne selbstvergewissernder Reflexion. Selbstvergewisserung ist 
dabei durchaus wörtlich zu verstehen. Jeder, der sich seiner Meinungen 
vergewissern will, ist eingeladen, die Argumentationsvorschläge nachzu-
vollziehen und sich gegebenenfalls selbst auf sie zu verpflichten. 
Der pragmatische Ausgangspunkt der methodisch-konstruktiven Wissen-
schaftstheorie ist die Anbindung der wissenschaftlichen Rede an das 
wissenschaftliche Handeln, des wissenschaftlichen Handelns wiederum an 
das sogenannte lebensweltliche Handeln. Dieses Vorgehen heißt lebens-
weltliche Fundierung. Die Pragmatik ist gleichsam die methodisch-
konstruktive 'Ontologie'2.
Die methodisch konstruktive Wissenschaftstheorie will wissenschaftliche 
Bemühungen also in lebensweltlichen Praxen fundieren. Diese Fundierung 
ist kein Selbstzweck. Sie verleiht der jeweiligen Wissenschaft nicht sui generis 
das Merkmal von Unentbehrlichkeit und Güte. Es geht vielmehr darum, im 
Hinblick auf welche außerwissenschaftlichen Zwecke die jeweilige wissen-
schaftliche Bemühung zu beurteilen ist. So gewinnt man über die lebens-
weltliche Fundierung Geltungskriterien und beseitigt Betriebsblindheiten, 
die an den Selbstzweckcharakter der Wissenschaften glauben lassen 
könnten. Diese Art der Zweckmäßigkeit steht neben anderen Kriterien der 
Wissenschaftlichkeit, die es zuallererst erlauben, eine Bemühung überhaupt 
allgemein auf Zwecke zu beziehen (vgl. Hanekamp 1997a: 24 ff.). 
Die Bemühung um eine lebensweltliche Fundierung erzeugt Konnotationen 
von Ursprünglichkeit, einer Tabula rasa-Situation gleichsam, die z.B. durch 
die vielfach gewählten Verdeutlichungen in der methodisch-konstruktiven 
Sprachphilosophie gespeist werden - man stellt sich etwa vor, welcher Art 
eine erste - phylogenetisch erste - sprachliche Äußerung sein muss. Wenn 
schon nicht urzeitlich, so sind die üblichen Praxen zumindest vorindustriell. 
Nicht immer wird dabei der heuristische Charakter derartiger 'Anfänge' 
deutlich. Das wiederum leistet Interpretationen Vorschub, die Parallelen zu 
entwicklungpsychologischen bzw. -biologischen Argumentationen sehen. 
Hier bietet sich klärender Weise, gerade im Hinblick auf die Wissen-
schaftstheorie der Kulturwissenschaften und die Praktische Philosophie der 
Weg an, den Friedrich Kambartel eingeschlagen hat. In Anlehnung an 
Ludwig Wittgensteins Rede von Grammatik und Lebensform rekonstruiert 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


50

er Üblichkeiten aus der Teilnehmerperspektive bestehender Praxen. Aus 
dieser Perspektive lässt sich auch das Geschäft der lebensweltlichen 
Fundierung anders verstehen. Hinsichtlich des Zweckes, Geltungskriterien 
zu formulieren, ist grundsätzlich jede Art von Praxis einschlägig. 
Diese zentrale Stellung der Pragmatik übernimmt der Methodische Kultura-
lismus. Neben der sprachphilosophischen Wende wird eine pragmatische 
Wende propagiert, die jene nicht nur ergänzen, sondern in vielerlei Hinsicht 
auch beerben soll. Sie soll das Befangensein im Sprachlichen durch den 
Rekurs auf das Handeln überwinden helfen. 
Dieser Punkt kann anhand eines aktuellen Beispiels illustriert werden: 
Jürgen Habermas präzisiert in seinem jüngsten Buch (Habermas 1999) die 
Unterscheidung von lebensweltlichem und diskursivem Handeln im 
Hinblick auf den Wahrheitsbegriff. Eine Epistemisierung des Wahrheits-
begriffes lehnt er ab, da derselbe gerade dazu dienen solle, einen unsere 
Erkenntnismöglichkeiten transzendierenden Anknüpfungspunkt für 
Geltungsansprüche zu erhalten. Kann er einen 'Realismus' im Lebenswelt-
lichen über 'Handlungsgewissheiten' einführen, so nötigt ihn sein Trans-
zendentalismus im Bereich diskursiven Handelns zu einem Naturalismus, 
der die Anknüpfung an 'die Welt' über eine Analogie von Phylogenese und 
Lernfähigkeit der Diskursteilnehmer schafft (vgl. ebd: 37ff.). So erreicht er, 
dass den stets Störungen ausgesetzten Handlungszusammenhängen eine 
prästabilierte Harmonie gegenüber und zur Seite steht. 
Die von ihm propagierte sprachphilosophische Lösung von der Bewusst-
seinsphilosophie (vgl. ebd: 8f.) - dem Gegenüber von erkennendem Inne-
ren und erkanntem Äußeren - gelingt letztlich nicht, weil das Äußere als das 
Gegenüber des kommunikativ aufgelösten Inneren persistiert. Der entspre-
chende Restmentalismus ist es, der Habermas zur Formulierung einer 
Ontologie und eines - wenn auch schwachen - Naturalismus nötigt und 
eine strenge Epistemisierung ablehnen lässt, die die  'Handlungsgewiss-
heiten' rekonstruktiv auch für die Erkenntnistheorie fruchtbar machte. 
Der Kulturalismus betreibt in diesem Sinne die pragmatische Lösung auch 
des Gegenübers sowie die Lösung von der Sprachfixiertheit der Sprach-
philosophie, die viele der in der analytischen Sprachphilosophie promi-
nenten Probleme von ‚Bedeutung‘ und ‚Bezug‘ erst virulent machen. Er will 
auf starke Thesen naturalistischer und realistischer Art daher verzichten. 
Schlagwortartig lässt sich der Methodische Kulturalismus folgendermaßen 
charakterisieren: 
� Der Methodische Kulturalismus ist instrumentalistisch, aber nicht 

zynisch:  
Zentral im Methodischen Kulturalismus ist die Zweck-Mittel-Relation. 
Mit den Zwecken lassen sich Erfolgskriterien bestimmen, aufgrund 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   51

derer die Beurteilung einer Handlung möglich wird. Diese Art von 
Instrumentalismus sollte man nicht auf der Grundlage des kantschen 
kategorischen Imperativs oder der weberschen Unterscheidung von 
Zweck- und Sinnrationalität vorverurteilen. Insbesondere ist ein derar-
tiger Instrumentalismus kein Zynismus: Ein 'um zu' signalisiert weder 
zwangsläufig strategisches Handeln, noch Instrumentalisierung des 
Gegenüber. Dieses „um zu“ ist auch in Argumentationen über Zwecke 
unproblematisch. 

� Der Methodische Kulturalismus ist kontextualistisch aber nicht 
relativistisch im agnostizistischen Sinne: 
Der Methodische Kulturalismus ist kontextualistisch, d.h. die Rekon-
struktionen fußen und entfalten ihre Wirkung in konkreten Handlungs-
zusammenhängen und damit deren jeweiligen Üblichkeiten bzw. 
Präsuppositionen. Das bedeutet nicht, dass der Methodische Kultura-
lismus agnostizistisch hinsichtlich dieser Präsuppositionen ist. Mit 
dieser Art von Relativismus verbindet man die prinzipielle Gleichheit 
aller Ansichten derart, dass das Eintreten für die eigenen Ansichten 
verwerflich wäre. Diese Position aber beruht auf derselben Anmaßung 
wie diejenigen, die eine wie auch immer bestimmte Rangordnung und 
moralische Güte von Ansichten formulieren. Dabei handelt es sich um 
einen Kategorienfehler hinsichtlich der Unterscheidung von internen 
und externen Argumenten.3

� Der Methodische Kulturalismus ist transsubjektiv, aber nicht universa-
listisch: 
Der Methodische Kulturalismus ist auf transsubjektive Argumenta-
tionen hin ausgerichtet. Transsubjektiv bedeutet dabei gewöhnlich 
personen- und kontextinvariant. Diese Bestimmung scheint der Orien-
tierung an konkreten Praxen zu widersprechen. In der Tat muss sie neu 
durchdacht werden und kann nicht problemlos aus dem Universa-
lismen durchaus zugänglichen Methodischen Konstruktivismus über-
nommen werden. Die Transsubjektivität der Argumentation ist der 
kontextualistischen Grundhaltung gleichsam untergeordnet. Letztere 
bestimmt das Weltbild, erstere das methodische Vorgehen. 

� Der Methodische Kulturalismus ist individualistisch, aber nicht atomis-
tisch. 
Ebenfalls als Widerspruch kann die Bestimmung des Methodischen 
Kulturalismus als Individualismus gelesen werden. Eine kontextua-
listische Richtung entspräche vermeintlich eher einer kommunita-
ristischen Grundhaltung. Hier wird die Unterscheidung von faktischer 
Konstitution und Geltungsgrundlage relevant. Auch wenn man näm-
lich nicht abstreiten möchte, dass ein Individuum Person nur im 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


52

Rahmen von Beziehungen zu anderen ist, kann man präsupponieren, 
dass die Argumente dieses Individuums als eigene ihm zugeschrieben 
werden. Dieser Individualismus muss hingegen streng unterschieden 
werden von atomistisch-individualistischen Positionen, die in menta-
listischer Tradition oder im Zuge ökonomischer Positionen, die das 
Konstrukt des homo oeconomicus konkretistisch - als hinreichende 
Charakterisierung von Handelnden - missverstehen, auch die Konstitu-
tionsfragen streng individualistisch behandeln wollen. Zu diesem 
'normativen' Individualismus hinzu tritt ein Methodologischer Indivi-
dualismus hinsichtlich der Sozialwissenschaften, der besagt, dass es 
Handlungen von einzelnen sind, die Untersuchungsgegenstand der 
Sozialwissenschaften sind4. Dieser methodische Zugang präsupponiert 
nichts hinsichtlich der Bedeutung von Institutionen und Organisa-
tionen. Auch wenn ein Handelnder von einem Netz von Üblichkeiten 
umsponnen ist, so haben wir gleichwohl keinen von seinem Handeln 
unabhängigen Zugriff auf dieses Netz (vgl. Hanekamp 2000: 15). 

2 Ethik 
Die Ethik betreffend soll jenseits von polemischen Beiträgen zur Debatte 
der Ethikfundierung  versucht werden, von einer eher schwachen Annah-
mebasis auszugehen. Dazu ist zunächst zu fragen, was denn eine Ethik 
leisten solle. Ausgangspunkt sind Situationen, in denen Menschen mit 
verschiedenen Lebensvorstellungen miteinander handeln (vgl. Hanekamp 
1998). 
Der gemeinsame Ausgangspunkt ist also ein gemeinsamer Handlungs-
zusammenhang, wie einfach auch immer dieser sein mag. Gibt es einen 
solchen nicht, so kann von Auseinandersetzung, Konflikt, Fremdheit etc. 
gar nicht die Rede sein. Besteht Uneinigkeit hinsichtlich der gemeinsamen 
Handlungen bzw. konfligieren mehrere Handlungen in dem Sinne, dass 
deren gleichzeitige Durchführung nicht möglich ist, so besteht ein 
Klärungsbedarf, dem z.B. argumentativ nachgekommen werden kann. Was 
als ein Argument gelten soll, bestimmen dabei die Argumentierenden. Der 
zwanglose Zwang des besseren Argumentes beruht gegebenenfalls auf einer 
Selbstverpflichtung. Eine kulturalistische Ethik verzichtet deshalb auf 
transzendentale Argumente allgemeiner Art. Das heißt nicht, dass einem 
Argumentierenden präsuppositionale Argumente verwehrt werden. Er kann 
sie anbringen; eine argumentationsexterne Geltung wird hingegen nicht 
anerkannt.5
Die 'Begründungslücke', die durch die Ablehnung transzendentaler Ethik-
fundierungen entsteht, wird getreu dem Motto 'von nichts kommt nichts' 
gefüllt. Dabei kann man sogar auf die Charakteristiken transzendentaler 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   53

Fundierungsversuche zurückgreifen. Habermas' Hang zum Naturalismus 
etwa verdankt sich dem Versuch, transzendentale Begründung anthropo-
logisch zu stützen. Das Grundproblem derartiger Versuche ist deren Empi-
rizität im Rahmen eines methodischen Naturalismus6. Die Antwort auf die 
Frage: ‚Wie ist der Mensch?‘ oder ‚Wie sind die Menschen im Allgemeinen?‘ 
rechtfertigend zu verwenden, führt nämlich zu einem naturalistischen Fehl-
schluss. Darüber täuscht auch eine vermeintliche Abschwächung nicht 
hinweg (vgl. Habermas 1999: 32ff.). Das Verbot des Überganges vom Sein 
zum Sollen betrifft jedoch nicht die Faktizität der historischen Situation, 
des je spezifischen Kontextes - diese ist gleichsam das Sein des Sollens, 
oder weniger pompös: die Faktizität von Geltung. Derartige Faktizitäten 
sind keine empirischen. Man nimmt keine Gleichförmigkeit von neurophy-
siologischer Phylogenese und 'im Rahmen soziokultureller Lebensformen 
möglichen Lernprozesse' an7 -, sondern bezieht sich auf die Zustimmung 
zu einem Menschenbild und die Selbstverpflichtung auf entsprechende 
normative Präsuppositionen. Die anthropologische Fragestellung heißt hier 
etwa: Wie wollen wir sein? Sie bezieht sich grundsätzlich auf eine explizite 
Selbstverpflichtung.8
In diesem Sinne können die Arbeiten Friedrich Kambartels gelesen werden, 
auf dessen Rekonstruktionsverfahren oben schon kurz Bezug genommen 
wurde. Er untersucht die Grammatik der Vernunft9, d.h. die Verwendung 
des Wortes Vernunft in bestimmten Kontexten. Er bestimmt die entspre-
chenden grammatischen 'Tatsachen'. Das Bemühen, partikulare Rationalität 
zu überwinden und Universalität zu erreichen nennt er als kennzeichnend 
für eine Vernunftkultur, die sein zentrales Anliegen darstellt. Die Rekon-
struktion der Grammatik der Vernunft muss jedoch bestimmten Kriterien 
genügen, die die Rekonstruktion als gelungene auszeichnen. Zu sagen, sie 
solle vernünftig sein, führt offensichtlich zu einem Zirkel.10 Der Verweis 
darauf, dass man schon auf dem Boden der Vernunft stehen müsse, um an 
einer Vernunftkultur teilzuhaben, dass diese zwangsläufig auch die Krite-
rien ihrer Beurteilung bereit stelle, hilft im Hinblick auf die oben skizziert 
Aufgabe einer Ethik nicht weiter. Es muss vielmehr allgemeiner bestimmt 
werden, wann eine Grammatik bzw. ein Menschenbild Grundlage für 
gemeinsames Handeln bzw. gemeinsames Problemlösen sein kann. Als 
pragmatischer Ausweg liegt hier der Rekurs auf die Zustimmung der Betei-
ligten nahe, der zu dem im letzten Absatz erläuterten Vorgehen führt. 
Hier soll also die Kambartelsche Rekonstruktion der Grammatik von 
Vernunft als ein solches Menschenbild verstanden werden (vgl. den 
Anhang zu Kambartels Position). Das gilt gleichermaßen für die 
Lorenzensche Politische Anthropologie (Lorenzen 1987: 239ff.) und den 
im Anschluss formulierten Ansatz der Nürnberger Schule der Unter-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


54

nehmensethik (Steinmann/ Löhr 1994: 76ff.). Auf diese Weise vermeidet 
man Rechtfertigungslasten stark fundierender Thesen, ohne deren Ziele zu 
verfehlen. Der Anfang ist also ein nicht-naturalistisch anthropologischer. 
Man könnte eine entsprechende Anthropologie in Absetzung von univer-
salistisch-normativ, kontextuell-normativ nennen.11 

3 Bestehende Praxen und Individualismus 
An dieser Stelle bietet es sich an, den Faden wieder aufzunehmen, der im 
vorbereitenden Aufsatz des Autors liegen gelassen wurde (vgl. Hanekamp 
2000). Dort wurde abschließend die Aufgabe formuliert, einen kritischen 
Individualismus mit dem methodischen Imperativ der Anknüpfung an 
bestehende Praxen zu versöhnen. 
Im vorhergehenden Abschnitt wurde die Zustimmung zu einem Men-
schenbild und die Selbstverpflichtung auf entsprechende normative 
Präsuppositionen als Ausgangspunkt für eine Ethik identifiziert. Man 
erkennt sich selbst in einem solchen Bild. Dieses Erkennen ist kein 
schlichtes Wiedererkennen, sondern hat konstitutive Aspekte. Durch eine 
entsprechende Selbstverpflichtung definiert man sich im Rahmen eines 
Handlungszusammenhanges.12 
Das kritische Individuum ist zwar im Hinblick auf seine Konstitution ein 
anerkanntes. D.h., es ist eingebettet in gemeinschaftliche Zusammenhänge, 
die nicht selbst durch eine Vielzahl von Individuen zuallererst konstituiert 
werden.13 Weder ist aber eine anerkennungstheoretische 'Fundierung' dieser 
Vorschläge sinnvoll, noch eine transzendentale im Sinne der Analyse, ein 
Universalismus sei im Konzept der Selbstverpflichtung schon impliziert14.
Diese Einwände sind jedoch für das Verständnis des vorliegenden Ansatzes 
hilfreich und weisen auf Präzisierungsdesiderate hin, die allerdings an dieser 
Stelle nicht eingelöst werden können. Das muss in der Ausführung des hier 
erläuterten Programmes geschehen. Nur eine Andeutung: Entweder stellen 
diese 'Rekonstruktionen' eine lediglich wortpolitische Maßnahme dar, die 
für den Ansatz unproblematisch sein dürfte, oder sie beinhalten einen 
Widerstreit im Lyotardschen Sinne, d.h. ein bezüglich der hier entwickelten 
Grammatik externes Argument. Sowohl die Rekonstruktion von Anerken-
nungsverhältnissen als gleichsam universelle normative Anthropologie als 
auch transzendentale Ansätze verpassen die kontextualistische und somit 
die kulturalistische Pointe des hier vorgestellten Ansatzes. 

4 Zur Unterscheidung von Ethik und angewandter Ethik 
Anwendungsprobleme sind faktisch allgegenwärtig: Was bedeutet es, in 
einer bestimmten Situation den Üblichkeiten15 gemäß zu handeln? Wie soll 
man mit konfligierenden Üblichkeiten umgehen? - Diese Art von Anwen-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   55

dungsproblem ist jedoch von geringer Brisanz, da es nicht universal gültige 
Normen sind, um deren 'Anwendungen' es geht, sondern um dem Kontext 
gemäße Üblichkeiten. Das Anwendungsproblem ist dann nicht das Prob-
lem, die Wahrheit in die Welt zu bringen, sondern konfligierende Üblich-
keiten wiederum den Üblichkeiten gemäß zu 'versöhnen'. Üblichkeiten 
stehen dabei stets zur Disposition, wobei gewiss unterschiedliche Grade der 
Disponibilität anzunehmen sind. Vor diesem Hintergrund ist die These zu 
verstehen, ein Anwendungsproblem sei gleichsam als Disqualifikations-
kriterium für eine Ethik zu lesen, da es darauf hinweise, dass eine kontex-
tuale Anbindung fehle (vgl. Hanekamp 2000: 16f.). Wenn etwa die Ergeb-
nisse transzendentaler Analysen keine Anwendung finden können, weil die 
Bereitschaft fehlt, sich auf deren Ergebnisse zu verpflichten, so ist das ein 
Problem der Analyse, nicht der Handelnden. Aus Sicht der drei Interpre-
tationen der diskursethischen Intuition16 bedeutet das: die universalistische 
These ist falsch (empirische Interpretation); die Protagonisten verstehen 
sich miss (transzendentale Interpretation); die Präsuppositionen haben 
keinen Rückhalt und können folglich nicht dem Zweck dienen, eine Eini-
gung zu stützen (kulturalistische Interpretation). 
Angewandte Ethik wird hier als Ethik verstanden, für die das Problem der 
Bestimmung von Handlungsfolgen zentral ist. In diesem Sinne ist Unter-
nehmensethik Angewandte Ethik. Damit gewinnen die Wirtschaftswissen-
schaften und die Wissenschaftstheorie derselben für die Unternehmens-
ethik konstitutiven Charakter. Für das hier vorgestellte Programm bedeutet 
das, dass zusätzlich zu den genuin ethischen Aufgaben eine Wissen-
schaftstheorie der Sozialwissenschaften berücksichtigt bzw. erarbeitet 
werden muss.  
Darüber hinaus kann sich die Angewandte Ethik nicht mit Gedanken-
experimenten begnügen und Fundierungsfragen bearbeiten. Der in spezifi-
schen Kontexten Handelnde handelt in einem Netz von impliziten und 
expliziten Grammatiken, in einer Verfasstheit, die graduelle Unterschiede 
der Disponibilität in Bezug auf den Handelnden selbst bedeutet. Er muß 
zwischen Optionen abwägen, deren Beurteilung oftmals nur tentativ 
möglich ist. Es ist folglich ein Instrumentarium zur Rekonstruktion dieser 
Grammatiken notwendig. 

5 Wissenschaftstheorie 
Anfangs war von der Üblichkeit eines lebensweltlichen Rekonstruktions-
anfangs die Rede. Es wurde darauf hingewiesen, dass grundsätzlich jede Art 
von Praxis als Rekonstruktionsanfang dienen kann und es folglich nicht 
notwendig ist, gleichsam archaische Wurzeln zutage zu fördern. Als rekon-
struktive Heuristik bietet sich besonders bei einem schon auf den ersten 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


56

Blick derart diversen Feld wie den Wirtschaftswissenschaften eine Unter-
suchung dessen an, was Wirtschaftswissenschaftler tatsächlich tun. So 
lassen sich für die einzelnen Bemühungen Zweckbestimmungen durch-
führen und schließlich eine allgemeine Charakterisierung versuchen.17 
Unternehmerentscheidungen sind Entscheidungen unter Unsicherheit mit 
vielfältigen Folgen. Es ist also ein Wissen zur Beurteilung unterneh-
merischer Handlungen notwendig. Das Wissen stellen u.a. die Wirtschafts-
wissenschaften bereit, die Geltungsfragen hat eine Wissenschaftstheorie der 
Sozialwissenschaften bzw. eine interdisziplinäre Folgenforschung zu reflek-
tieren. 
Als Beispiel für die in diesem Zusammenhang notwendige terminologische 
Arbeit kann der Unternehmungsbegriff dienen. Theorien der Unter-
nehmung gibt es viele (vgl. etwa Schoppe et al. 1995). Sie sind i.A. auf einen 
bestimmten Aspekt unternehmerischen Handelns ausgerichtet und sind 
daher als ein Nebeneinander von Theorien für bestimmte Zwecke zu 
rekonstruieren, nicht als konkurrierende Theorien, auch wenn mitunter 
dieselben Phänomene untersucht werden. Das Wort Unternehmung wird 
von allen Ansätzen verwendet, so dass sich die Rekonstruktion des Unter-
nehmungsbegriffes als erster Schritt einer Bearbeitung dieses Feldes anbie-
tet. Darüber hinaus sind die Zielsetzungen der einzelnen Ansätze zu rekon-
struieren. 
In alltäglicher Rede meint man im allgemeinen einen Handlungszusam-
menhang, der durch die Verfolgung eines bestimmten wirtschaftlichen 
Zieles konstituiert wird, wenn man von einer Unternehmung redet. Ist eine 
derartige Praxis invariant hinsichtlich bestimmter räumlicher Kriterien, so 
spricht man von einem Betrieb. Die relevanten Invarianzkriterien können 
jedoch auch eigentumsrechtliche oder soziale sein. Die Bedeutung des 
Wortes Unternehmung im jeweiligen Kontext wird durch die Bestimmung 
dieser Invarianzkriterien bestimmt. Formal wird ‚Unternehmung’ als 
Abstraktor eingeführt (vgl. Hanekamp 1997: 19f.). Diese Bestimmung führt 
gleichsam eine Vielzahl von Unternehmensbegriffen ein. 
Dieser Ansatz mag auf den ersten Blick zu allgemein erscheinen. So könnte 
man argumentieren, dass das oben erwähnte eigentumsrechtliche Kriterium 
stets Bestandteil der Äquivalenzrelation sein soll. Denkt man aber an die 
graduellen Übergänge von eigentumsrechtlich zusammengefassten Betrie-
ben zum Markt, d.h. verschiedener Koordinationsformen, so wird man u.U. 
eine derartige terminologische Festlegung abzulehnen geneigt sein. 
Man könnte jedoch den Unternehmungsbegriff auch über ein Modell bzw. 
theoretisches Konstrukt (vgl. Hartmann 1993 und Hanekamp 1997: 50f.) 
einführen. In dessen Rahmen könnte etwa eine Produktionsfunktion 
Unternehmung sein. Ausgehend von einer derartigen Unternehmung als 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   57

Produktionsfunktion formuliert man Anforderungen an die Unternehmung 
und erarbeitet die entsprechenden optimalen Bedingungen für das Ope-
rieren der Unternehmung. Dieses theoretische Konstrukt erlaubt Systemati-
sierungen und Deutungen, die handlungsleitend sein können.18 Der Modus 
der Argumentation ist ein tentatives 'als ob'. Keineswegs darf man dem 
Konstrukt den Status eines Ideals zusprechen und mit Verweis auf dieses 
Ideal fordern, dass die wirtschaftlichen Zusammenhänge entsprechend zu 
verändern seien. Ein derartiges Vorgehen könnte man ideativen Fehlschluss 
nennen.19 Wenn nämlich die Dinge anders sind oder sich entwickeln, so ist 
das prima facie schlecht für das Modell, nicht für den Lauf der Dinge. 
Entsprechend lässt sich die häufig monierte Richtigkeitsvermutung für das 
Gewinnprinzip lesen, die Horst Steinmann und seine Mitarbeiter ihren 
Arbeiten voranstellen (vgl. Steinmann/ Löhr 1994). Sie ist als Vermutung 
tentativ. Mit dieser theoretischen Präsupposition als solcher verbindet sich 
kein normatives Ergebnis; sie ist als-ob-Ontologie zur Systematisierung und 
Erweiterung von Wissen. Versteht man die Sozialwissenschaften als 
Wissenschaften der Handlungsdeutung, so sind derartige Konstrukte not-
wendig, um Deutungen zu systematisieren. Die Systemtheorie etwa ist 
nichts weiter als ein solches theoretisches Konstrukt. Zur Wissenschafts-
theorie der Sozialwissenschaften liegen umfangreiche methodisch-kon-
struktive Arbeiten vor, die als Grundlage für die hier avisierte Arbeit dienen 
sollen. Ein Rezeptionsversuch findet sich im Anhang. 

6 Kulturalistische Unternehmensethik 
Eine Unternehmensethik sollte zwei Kriterien erfüllen, um in der Praxis 
relevant werden zu können: Sie muss einfach zu verstehen sein, d.h., sie 
muss im Alltag der Adressaten fußen, und sie muss einfach umzusetzen 
sein, d.h. für den Alltag brauchbar sein, ohne diesen zu verunmöglichen20.
Eine Unternehmensethik soll z.B. helfen, im Rahmen unternehmerischer 
Entscheidungen und Handlungen auftretende inter- und intrapersonale 
Konflikte zu verarbeiten. Sie sollte ein möglichst vielseitiges Werkzeug 
bereit stellen, das es wirtschaftlich Handelnden erlaubt, in Situationen 
moralischer Divergenzen Entscheidungen zu fällen. Dieses Werkzeug sollte 
schnelles Arbeiten  ermöglichen, da die Idylle handlungsentlasteter Refle-
xion in entsprechenden Situationen nicht immer gegeben ist. 
Auf der Grundlage des Vorhergehenden muss diese Skizze suspekt erschei-
nen; wenn die Werkzeugmetapher in dem Sinne überstrapaziert wird, dass 
man Regeln an die Hand bekommt, mit denen man das Problem löst, ohne 
sich weiter 'Gedanken machen' zu müssen. Derartige verlockend klingen-
den und gewiss nicht unüblichen Erwartungen müssen enttäuscht werden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


58

Eine auf dem bisher Gesagten aufbauende Unternehmensethik kann nicht 
dazu dienen, dem unternehmerisch Handelnden durch die Erarbeitung 
kalkülhafter Entscheidungsschemata Entscheidungen abzunehmen. Die 
Abwägung muss im je konkreten Fall von der entsprechenden Person bzw. 
den entsprechenden Personen vorgenommen werden. Dabei können aller-
dings Leitlinien hilfreich sein, für deren Formulierung Entsprechendes gilt. 
Sie können nicht nach Art eines traditionellen Organisationshandbuches 
klare Anweisungen vorgeben. Sie müssen die einleitenden Forderungen 
beherzigen und dürfen nicht von unverbindlicher Allgemeinheit sein. 
Die Analyse von Situationen, in denen unternehmerisch Handelnde 
Entscheidungsnotständen ausgesetzt waren, kann des Weiteren zur Ände-
rung der unternehmerischen Rahmenbedingungen führen, die hinsichtlich 
ihrer Disponibiliäten für den jeweils Handelnden unterschieden werden 
müssen. Man muss also sowohl die Belange des konkret Handelnden als 
auch die Charakteristika der vielfältigen Kontexte im Auge behalten, in 
denen wirtschaftlich gehandelt wird. 
Der hier vorgestellte Kontextualismus muss im Hinblick auf alle Facetten 
unternehmerischen Handelns ausgearbeitet werden. Dazu werden die 
Ergebnisse der wissenschaftstheoretischen Untersuchungen benötigt. Vor 
allem aber gilt es, die vorhandenen Ansätze zu berücksichtigen und auf ihre 
Kompatibilität zu prüfen (vgl. etwa Homann/Blome-Drees 1992; 
Steinmann/Löhr 1994; Ulrich 1997). 

7 Anhang 

7.1 Friedrich Kambartels Universalismus 
Nach Kambartel konstituiert nicht das Formulieren von Vernunft-
prinzipien, sondern das Bestehen einer Vernunftkultur eine vernünftige 
Lebensform (vgl. Kambartel 1998a). Es sei die offene - nicht-partikulare - 
Abwägungspraxis zwischen verschiedenen Rationalitätsstandards, die zur 
Grammatik praktischer Überlegung gehöre, die praktische Universalität 
konstituiere. Praktische Vernunft sei in diesem Sinne eine „Einstellung, die 
gegenüber den einseitigen Gesichtspunkten des Verstandes das Ganze im 
Auge hat.“ Sie sei das Bemühen, partikulare Rationalität zu überwinden, 
und das Bestreben, Universalität zu erreichen (vgl. Kambartel 1998a: 120f.). 
Vernunft wird so definiert als das Nicht-Ausschließen von Problemen, 
Problembereichen oder Rationalitätsstandards. 
� Der kognitive Charakter des praktischen Urteils ist in diesem Falle 

weder über das überzeugende Operieren in einem durch das Urteils-
prädikat festgelegten Begründungsrahmen, noch etwa über den Rück-
griff auf elementare pragmatische Übereinstimmungen oder über als 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   59

letzte Gründe heranzuziehende gemeinsame Gewissheiten zu garan-
tieren. [...] Auf praktische Vernunfturteile gestützte Aufklärung [...] 
muss zugleich in ein allgemeines vernünftiges Leben eingebettet sein, in 
dem sich die Beteiligten praktisch auf einen kognitiven Sinn der Urteile, 
welche dieses Leben orientieren, einlassen. (Kambartel 1998a: 122) 

Das habe zwei prinzipielle Gründe: Zum einen könnten entsprechende 
Begriffe und Urteile gar nicht verstanden werden, ohne dass man ein Stück 
weit an der Lebensform teilnehme, in welche diese Urteile orientierend 
eingriffen; zum anderen benötigte man eine praktische Umgebung, in 
welcher sich eine kognitive Grammatik ansiedeln lasse. 
� Die Möglichkeit überzeugender Moral- und Vernunftorientierungen ist 

also an eine bestimmte Lebensform oder die ernsthafte Teilnahme an 
ihrer Entwicklung gebunden. Das bedeutet auch: Lediglich über 
Diskursbedingungen, unterhalb gewissermaßen der Ebene einer gemein-
samen Lebensform, einer Art „Sittlichkeit der Vernunft“, ist ein kognitives 
Verständnis von Moral und Vernunft nicht zu gewinnen (vgl. ders. 
1998a: 123). 

Kambartel formuliert also aus der Teilnehmerperspektive heraus. Die 
Identifizierung von etwas als Grammatik eines Wortes oder einer Lebens-
form ist gleichwohl eine rekonstruktive Leistung, die selbst wiederum 
bestimmten Kriterien gemäß als gelungen, als adäquat beurteilt werden 
müsste. Er arbeitet den Anspruch moderner Lebensform heraus. Was 
jedoch folgt daraus, dass diese Lebensform in Kambartelscher Rekon-
struktion den Allgemeinheitsanspruch in ihre Grammatik schon eingebaut 
hat? Man hat den Eindruck, dass er das Offensichtliche festzustellen meint. 
In einem anderen Aufsatz antizipiert er diese Analyse gleichsam und setzt 
sich mit dem Vorwurf auseinander, seine Rekonstruktion verbleibe im 
Affirmativen: 
� Andererseits, wir stellen ja gerade fest, wie unser Gebrauch der Beurtei-

lungsworte „vernünftig“ und „rational“ beschaffen ist. Es sind die gram-
matischen Tatsachen dieses Gebrauchs, welche uns interessieren - im 
Unterschied zu falschen Vorstellungen, die wir uns von diesen Tat-
sachen machen. Und wir stimmen den festgestellten Tatsachen zu, 
fordern dazu auf, sich daran zu halten. Ist dies nicht eine deskriptive, und 
dann affirmative Einstellung, welche die notwendige Kritik unseres 
Sprachgebrauchs verhindert? - Dies gilt nun allerdings auch für 
Vernunftprinzipien. Auch diese sollen ja in der Regel den vertretbaren 
Kern der kulturellen Tatsachen „Vernunft“ treffen; oder wir gerieten in 
die Lage, etwas in die Welt bringen zu wollen, was es in dieser (noch) 
gar nicht gibt. Auch ein Vernunftprinzip verbände sich dann mit der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


60

bloßen Aufforderung „Sieh, was ich tue und wie ich rede! Schließ dich 
an!“ [...] 

� Wenn uns die vernünftige Praxis, insbesondere das vernünftige Argu-
mentieren, nicht selbst die Mittel ihrer (inneren) Beurteilung, 
Begrenzung und Entfaltung an die Hand gibt - woher sollten wir sie 
denn gewinnen! Ist es nicht absurd zu meinen, jemand könnte 
gewissermaßen privat die Kultur der Vernunft erfinden und dann für ihre 
Verbreitung sorgen? Wir müssen bereits auf dem Boden der Vernunft 
stehen, heißt das, wenn wir uns in ihr, und mit ihr, bewegen wollen. Wir 
erkennen also, dass wir insoweit immer auf grammatische Tatsachen des 
Vernunftgebrauches angewiesen sind (Kambartel 1989: 40f.). 

Woher jedoch weiß man, dass man auf dem Boden der Vernunft steht? Wie 
kann man wissen, ob man sich nicht täuscht und an den Tatsachen der 
Vernunft vorbei lebt? Es gilt zu klären, auf welche Weise dieser Boden 
zugänglich ist. Man lebt in einem Zusammenhang von Üblichkeiten und 
gesteht sich und anderen doch zu, sich für oder gegen diese Üblichkeiten zu 
entscheiden, diese zu ändern oder zu verwerfen. In der vorliegenden Arbeit 
wird die Tatsache, dass immer nur rekonstruktiv Vorschläge erarbeitet 
werden können, in dem Sinne beherzigt, dass die obige konjunktivisch 
eingefasste Aufforderung: „Sieh, was ich tue...!“ sich mit diesen Vorschlä-
gen verbindet. 
Es sind mithin die Zustimmung zu und die Verpflichtung auf eine Gram-
matik zu unterscheiden: Zum einen gilt es die Grammatik zu formulieren 
und Einigkeit über das Wie, d.h. die Üblichkeiten, zu erzielen; unabhängig 
davon muss zum anderen darüber befunden werden, ob man sich auf die so 
formulierten Üblichkeiten verpflichten will. Für eine Ethik ist letzteres 
entscheidend, auch wenn es sich von dem, was man immer schon getan zu 
haben zugibt, unterscheidet. 
Kambartel konzidiert zwar, dass eine Kultur der Vernunft ein spezifisches 
Projekt neben anderen darstellt, möchte diese Tatsachen jedoch nicht gegen 
den diesem Projekt inhärenten Universalismus gewendet wissen: 
� Eine Kultur der Vernunft ist ein auf dieser Erde in bestimmter Weise 

situiertes, unvollendetes und unabschließbares Projekt. Dass dies so ist, 
kann nicht gegen den Universalismus seiner Perspektiven, Aufgaben 
und die damit einhergehenden Urteile angeführt werden (Kambartel 
1998b: 214). 

Appelliert Kambartel schlicht dafür, dass wir unserer Lebensform der 
Vernunft gemäß handeln? Jedenfalls sei das Beharren auf den Universa-
lismus kein 'Hochmut des Abendlandes'. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   61

� Der Hochmut des Abendlandes zeigt sich daher nicht in einer 
hinreichend selbstkritischen Vernunft, vielmehr gerade bei den post-
modernen Renegaten der Aufklärung (vgl. ders. 1998b: 215). 

Denn sie verweigerten anderen Lebensformen das Zugeständnis, sie könn-
ten sich auf dem Weg zu einer Kultur der Vernunft in einem Zustand des 
'Selbstmissverständnisses der Vernunft' befinden. Der Kritik an einer 
agnostizistischen Postmoderne ist gewiss zuzustimmen. Doch lässt sich ein 
gewisser Hochmut in der Diagnose des Selbstmissverständnisses der 
Vernunft nicht verleugnen. Denn diese impliziert, dass sich eine Lebens-
form dadurch positiv auszeichnen lasse, dass sie sich auf dem Weg zu einer 
Kultur der Vernunft befinde, die ja der Analyse gemäß den Boden darstellt, 
auf dem wir das Glück haben, uns bewegen zu können. 
Es wird deutlich, dass Kambartel keineswegs nur interne Argumente 
verwendet. Er beurteilt nämlich andere Lebensformen mit Kriterien, die 
diejenigen der von ihm rekonstruierten Kultur der Vernunft entstammen. 
Die eigene Lebensform wird gleichsam teleologisch ausgezeichnet und 
andere zu vorgängigen Entwicklungsstadien gemacht.21 
Wenn Kambartel davon spricht, „dass wir die Sicherheit, die unsere morali-
schen Vernunfturteile hier mit sich führen, auch vertreten“ (vgl. ders. 
1998b: 217) sollen oder, dass „wir Einsichten haben, die uns die Verurteilung 
bestimmter Lebensformen [...] zur Pflicht machen, ...“, so wird ein ent-
schieden kritischer Impetus deutlich. Liest man diese Bemerkungen 
zusammen mit den soeben erörterten oder mit folgender Passage: 
� Insbesondere Mord und Unterdrückung können in den teilaufgeklärten 

Gesellschaften des sogenannten „Westens“ im allgemeinen und sinn-
voll nicht die Entschuldigung des „Anderen der Vernunft“ in 
Anspruch nehmen. Nicht anders sollten wir die entsprechenden 
Verbrechen in islamischen Gesellschaften beurteilen, und zwar auch 
dann nicht, wenn diese Verbrechen durch religiöse Texte oder Organi-
sationen legitimiert erscheinen oder in fundamentalistisch geprägtem 
Recht eine Basis finden. Hier können wir nach allem, was wir (auch aus 
unserer eigenen vergleichbaren Geschichte) wissen, nicht auf ein 
gemeinsames vernünftiges Begreifen, eine Korrektur unserer Urteile 
hoffen und sollten dann auch nicht so tun, als sei diese zu erwarten 
(vgl. ders. 1998b: 214), 

so ist man geneigt, sie als extern-universalistisch zu verstehen. Das wären 
sie, wenn unter Verweis auf die lebensforminvariant gültige Kultur der 
Vernunft, auf die hin sich andere Lebensformen als Vorstufen noch ent-
wickeln müssen bzw. werden, diese Lebensformen verurteilt werden. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


62

Sie lassen sich jedoch wohlwollend auch als interne Argumente lesen, die 
deutlich machen, dass man mit einer Lebensform nicht einverstanden ist. 
Als solche verdeutlichen sie die Stoßrichtung der vorliegenden Arbeit hin 
zu einem kritischen Kontextualismus. Denn ein Kontextualismus bedeutet 
nicht, man dürfe für seine Überzeugungen nicht einstehen. Lediglich auf 
die externe Perspektive, die - ob naturalistisch oder nicht - eine 'Rang-
ordnung' von Lebensformen formuliert, zu verzichten soll, nahegelegt 
werden. Kambartel lässt sich in folgender Passage ähnlich verstehen: 
� Diejenigen, die ihr eigenes und das gesellschaftliche Leben bereits in 

einer aufgeklärten Perspektive begreifen, können daher ihre Praxis und 
deren argumentative Vorbereitung nicht als Anwendung eines abge-
schlossenen aufgeklärten Wissens verstehen, welches dem außenstehen-
den „Unwissenden“ lediglich geeignet zu vermitteln wäre. Entsprechend 
ist auch die verständigungsorientierte Auseinandersetzung zwischen 
den Kulturen nicht eine gewissermaßen nachträgliche pädagogische 
Aufgabe „aufgeklärter“ Gesellschaften. Sie ist Teil der in die Aufklä-
rung eingearbeiteten Aufklärung der Aufklärung (vgl. ders. 1998b: 254). 

Kambartels Unterscheidung von praxiologischem und kultursoziolo-
gischem Kulturbegriff, die er im Rahmen einer Abgrenzung gegen kultur-
relativistische Positionen einführt, transportiert gleichfalls die Spannung 
zwischen einer starken und einer schwachen Lesart seines Ansatzes. Mit 
dem praxiologischen Kulturbegriff bezeichnet er den Fall, „dass bestimmte 
Lebens- und Gesellschaftsorientierungen unter den Beteiligten praktisch 
eingeübt sind, im gemeinsamen Leben verbreitete Anerkennung genießen.“ 
Beim kultursoziologischen Kulturbegriff „geht es im Allgemeinen um eine 
gesellschaftlich verbreitete Lebensform, die Gesamtheit der für sie wesent-
lichen Orientierungen und Praktiken also, ...“ Eine Kultur im praxiolo-
gischen Sinne könne „kulturinvariant“ im Sinne des soziologischen Kultur-
begriffs sein (vgl. Kambartel 1998b: 212). Letzteres bedeutet etwa, dass 
bestimmte Formen der Verständigung kulturinvariant auftreten. Eine 
Kultur im praxiologischen Sinne bezeichnet also nicht das 'Untersuchungs-
objekt' empirischer Kulturwissenschaften, sondern ist eine rekonstruktive 
Kategorie allgemeinerer Art, die im Bereich der Handlungstheorie anzu-
siedeln ist.22 
� Der Ausdruck „Kultur der Vernunft“ steht in meinen Untersuchungen 

also nicht für eine Bestandsaufnahme faktischer Rationalitätsformen, er 
soll vielmehr eine Unterscheidung in der Grammatik der Vernunft arti-
kulieren. Überhaupt nicht gemeint ist also eine Abkehr von Verständ-
nis und Möglichkeit kultur- und kontextinvarianter praktischer Begrün-
dungen (vgl. ders. 1998b: 213). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   63

Die Rekonstruktion einer Kultur im praxiologischen Sinne kann also zu 
einem Ergebnis führen, das kultur(kultursoziologisch)- und kontextin-
variante Begründungen ermöglicht. In einer schwachen Lesart bedeutet 
dies: derartige Invarianzen sollten nicht ausgeschlossen werden. Das 
bedeutet weiterhin, dass man nicht a priori ausschließen sollte, dass sich 
Begründungen formulieren lassen, die universal sind. Das bedeutet jedoch 
nicht - und diese stärkere Lesart scheint Kambartel zu favorisieren -, dass 
die Kambartelsche Rekonstruktion der Kultur der Vernunft diese kultur-
invariante Kultur darstellt. Die Verpflichtung auf eine Kultur im praxiolo-
gischen Sinne lässt sich nicht antizipieren und erst recht nicht präsuppo-
nieren. Präsuppositionen sind immer konkret akzeptiert und nicht allge-
mein unterstellbar. 
Diese Analyse wird durch folgende Passage gestützt: 
� Hier ist eben zu trennen zwischen dem universalistisch orientierten 

Überzeugungsbemühen, welches die Grammatik aufgeklärter Lebens- 
und Gesellschaftsorientierung, insbesondere auch den Begriff wissen-
schaftlicher Geltung, bestimmt, und der Tatsache, dass dieses Bemü-
hen womöglich auf dieser Erde nur eine historisch und örtlich 
begrenzte und gegenüber seinen Ansprüchen auch sonst einge-
schränkte Verbreitung und Realisierung findet. Aus dieser Tatsache 
folgt auf keine Weise, dass die Grammatik der Ansprüche, welche eine 
aufgeklärte Argumentationskultur stellt, nun ebenfalls „partikula-
ristisch“ eingeschränkt werden müßte (Kambartel 1996: 250). 

Wenn der universalistische Anspruch dieses Projektes jedoch nur verstan-
den wird, wenn man die entsprechende Lebensform schon teilt, so bleibt 
nur das Hoffen, dass sich andere anschließen mögen. Die Aufklärung kann 
sich somit nur gleichsam als Buschfeuer ausbreiten. Der Funke muss über-
springen, sonst hat die Vernunft beim jeweils anderen keinen Boden. 
 
1 Diese Arbeit stellt die erweiterte Version eines Vortrages dar, der anlässlich der 

Jahrestagung des dnwe am 24. März 2000 in Seeheim-Jugenheim gehalten wurde. 
2 Diese Rekonstruktion entspräche einer epistemischen Vereinnahmung der Ontologie. 

Weder unterstellt man also ein Ganzes von Gegenständen, noch ein Ganzes von 
Tatsachen. Die Anführungsstriche sind schon deshalb angebracht, weil diese 
Rekonstruktion die gebräuchliche Gegenüberstellung von 'epistemisch' und 'ontologisch' 
verunmöglichte. 

3 Diesen analysiert Jean-Francois Lyotard in beeindruckender Weise: Lyotard (1987). 
4 Darüber hinaus sind auch explizite Regelungen relevant: Gesetze, Richtlinien, 

Handbücher etc. 
5 Ideative Extrapolationen, die es erlauben, von „allen“ bzw. für „alle“ zu sprechen oder 

etwas für jedermann zu unterstellen, werden vermieden. Das heißt selbstverständlich 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


64

nicht, dass politisches Handeln im Rahmen einer repräsentativen Demokratie nicht 
mitunter auf ein derartiges fingiertes „alle“ zurückgreifen müßte. Sie gewinnt ihre 
Legitimation gleichwohl nicht aus dieser Quelle. Auch eine Politikberatung muss mit 
dieser Fiktion operieren und zwar ihrem Status gemäß auf umsichtige Art und Weise. 

6 Zu verschiedenen Spielarten des Naturalismus vgl. den Sammelband Keil/Schnädelbach 
(2000), besonders Hartmann/Lange (2000). 

7 Er stützt sich auf die „metatheoretische Annahme: dass „unsere“ - im Rahmen 
soziokultureller Lebensformen möglichen – Lernprozesse vorgängige „evolutionäre 
Lernprozesse“, die ihrerseits die Strukturen unserer Lebensformen hervorgebracht 
haben, in gewisser Weise nur fortsetzen“ (Habermas 1999: 37) 

8 Über die Behandlung impliziter Selbstverpflichutngen ist damit noch nicht mehr gesagt, 
als dass sie den expliziten nur um den Preis eines Paternalismus vorgezogen werden 
können. 

9 Eine ausführlichere Behandlung seines Ansatzes findet sich im Anhang: Friedrich 
Kambartels Universalismus. 

10 Das Kambartelsche Vorgehen wird im Anhang ausführlich besprochen. Der folgende 
Vorschlag soll dazu dienen, an die Kambartelschen Arbeiten produktiv anzuschließen. 

11 Als kontextuell-normative Anthropologien lassen sich neben den oben angeführten die 
Ansätze Hans-Peter Wiedmaiers (ders. 1999) und Ulrich Rödels, Günter Frankenbergs 
und Helmut Dubiels (Rödel et al. 1989) rekonstruieren. Zur Bedeutung von 
Menschenbildern in den Wissenschaften vgl. Hanekamp (1994). 

12 Horst Steinmann und Andreas Scherer betonen diesen Konstitutionscharakter: „Im 
Unterschied zur Transzendentalpragmatik wird das Universalisierungsproblem nicht im 
Modus des „Aufsuchens“ von auf der Sprachebene schon vorausgesetzten 
Gemeinsamkeiten konzeptionalisiert, sondern im Modus der „Herstellung“ einer 
Wortgemeinsamkeit, die an eine gemeinsame Lebenspraxis anknüpfen soll, die allerdings 
gegebenenfalls selbst erst zu etablieren wäre“ (Steinmann/ Scherer 1998: 48). Die 
Terminologie aufnehmend könnte man hier also von einem herstellenden Aufsuchen 
sprechen. 

13 Diese konstitutive Wirkung des Miteinanders - der Anerkennungsverhältnisse, wenn man 
so möchte - ist in den meisten Sozialwissenschaften als solche akzeptiert. Lediglich die 
Ökonomie scheint ihre Schwierigkeiten zu haben. Vgl. jedoch das Konzept der 
„Unterlegung einer Anthropologie“ von Hans-Peter Wiedmaier (ders. 1999: 217). 

14 Diesen Hinweis verdanke ich Peter Ulrich. Ulrich leitet aber aus diesem Universalismus 
keinen Paternalismus her. Insofern dürfte diese Implikation dem Anliegen der 
vorliegenden Arbeit nichts anhaben können. 

15 Es heißt Üblichkeit statt Moral, um die Vieldeutigkeit des Wortes ‚Moral‘ zu vermeiden. 
Auch Menschenbilder im oben eingeführten Sinne sind Üblichkeiten im hier 
verwendeten Wortsinne. 

16 Vgl. die Kategorisierung in Hanekamp (2000). Vgl. auch Hanekamp (1999). 
17 Vor diesem Hintergrund erscheinen gleichsam axiomatische Versuche, die 

Betriebswirtschaftslehre etwa als mit der Untersuchung individueller, 
einkommensbezogener Entscheidungen beschäftigt zu sehen, wie Werner Neus es 
vorschlägt (ders. 1998); ähnlich  Schneider (ders. 1995) als wenig erfolgversprechend, da 
sie geneigt sind, zu einer inadäquaten Einengung des Untersuchungsfeldes zu führen. 

18 Beispiele erfolgreicher Arbeit mit derartigen Konstrukten lassen sich z.B. in der 
Organisationstheorie finden. So kann man versuchen, modellhafte Kreationen von 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 48-66   65

Handlungszusammenhängen, die auf eine bestimmte Leistung hin formuliert werden, zu 
implementieren. 

19 Denn es wird so eine von poietischen Kontexten ausgehende unproblematische 
Methode, die etwa im Rahmen der Geometrie prominent ist (vgl. Janich 1997), unkritisch 
auf theoretische Kontexte angewendet. 

20 Vorausgesetzt, die Zwecke der entsprechenden Praxen selbst sind unkontrovers. 
21 In Jean-Francois Lyotards Worten: Kambartel versucht dem Widerstreit durch ein 

Unrecht zu entgehen. „Ein Unrecht resultiert daraus, daß die Regeln, nach denen man 
urteilt, von denen der beurteilten Diskursart(en) abweichen.“(Lyotard 1987: 9) 

22 Zum Kultur- und Lebensweltbegriff vgl. Hanekamp (1996). 
 

Literaturverzeichnis 
Habermas, Jürgen (1999): Wahrheit und Rechtfertigung. Frankfurt a.M. ►
Hanekamp, Gerd (1994): Chemismus. In: Janich, Peter. Philosophische Perspek-
tiven der Chemie. Mannheim. 115-126  ► Hanekamp, Gerd (1996): Kulturkritik 
und Postmoderne. in: Hartmann, Dirk / Janich, Peter: Methodischer Kultura-
lismus. Frankfurt a.M.  ► Hanekamp, Gerd (1997): Protochemie. Würzburg   ►
Hanekamp, Gerd (1998): Vorüberlegungen zu den Grundlagen einer kulturalis-
tischen Unternehmensethik. in: Hartmann / Janich (1998), 415-432   ►
Hanekamp, Gerd (1999): Zum pragmatischen Ort normativer Präsuppositionen. 
in: Grunwald, Armin / Saupe, Stephan. Ethik in der Technikgestaltung. Berlin. 
211-220.  ► Hanekamp, Gerd (2000): Kulturalistische Bemerkungen zur Wirt-
schaftsethik. in: Forum Wirtschaftsethik 8, Heft 1, 14-17   ► Hartmann, Dirk 
(1993): Naturwissenschaftliche Theorien. Mannheim.  ► Hartmann, Dirk / 
Janich, Peter (Hrsg.) (1996): Methodischer Kulturalismus. Frankfurt a.M.  ►
Hartmann, Dirk / Janich, Peter (Hrsg.) (1998): Die kulturalistische Wende. 
Frankfurt a.M.  ► Hartmann, Dirk / Lange, Rainer (2000): Ist der erkennt-
nistheoretische Naturalismus gescheitert? in: Keil / Schnädelbach (2000), 144-162   
► Homann, Karl / Blome-Drees, Frank (1992): Wirtschafts- und Unterneh-
mensethik. Göttingen.  ?  Janich, Peter (1997): Das Maß der Dinge. Frankfurt 
a.M.  ► Kambartel, Friedrich (1989): Vernunft: Kriterium oder Kultur? Zur 
Definierbarkeit des Vernünftigen. in: ders. Philosophie der humanen Welt. Frank-
furt a.M. 27-43 (auch in: Steinmann / Scherer (1998))  ► Kambartel, Friedrich 
(1996): Universalität richtig verstanden. in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 44 
(1996) 249-254   ► Kambartel, Friedrich (1998a): Zur Grammatik von Wahr-
heit und Begründung. in: Steinmann/Scherer (1998): 106-125   ► Kambartel, 
Friedrich (1998b): Vernunftkultur und Kulturrelativismus. in: Steinmann/Scherer 
(1998): 212-220   ► Keil, Geert / Schnädelbach, Herbert (2000): Natura-
lismus. Frankfurt a.M.  ► Lorenzen, Paul (1969): Normative Logic and Ethics. 
Mannheim   ► Lorenzen, Paul / Schwemmer, Oswald (1973): Konstruktive 
Logik, Ethik und Wissenschaftstheorie. Mannheim   ► Lorenzen, Paul (1975): 
Autonomie und empirische Sozialforschung. in: ders. Konstruktive Wissen-
schaftstheorie. Frankfurt a.M.  ► Lyotard, Jean-Francois (1987): Der Wider-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


68

streit. München. (original: Le Différend. Paris (1983))  ► Mittelstraß, Jürgen 
(1982): Wissenschaft als Lebensform. in: ders. Wissenschaft als Lebensform. 
Frankfurt a.M. 11-36   ► Neus, Werner (1998): Einführung in die Betriebs-
wirtschaftslehre. Tübingen.  ► Rödel,Ulrich / Frankenberg, Günter / Dubiel, 
Helmut (1989): Die demokratische Frage. Frankfurt a.M.  ► Schneider, Dieter 
(1995): Betriebswirtschaftslehre, Band 1: Grundlagen.  ► Schoppe, Siegfried et 
al. (1995): Moderne Theorie der Unternehmung. München.  ► Schwemmer, 
Oswald (1976): Theorie der rationalen Erklärung. München   ► Steinmann, 
Horst / Löhr, Albert (1994): Grundlagen der Unternehmensethik. Stuttgart   ►
Steinmann, Horst / Scherer, Andreas (Hrsg.) (1998): Zwischen Universalismus 
und Relativismus. Philosophische Grundlagenprobleme des interkulturellen Mana-
gements. Frankfurt a.M.  ► Ulrich, Peter (1997): Integrative Wirtschaftsethik. 
Bern. 1997.  ► Wiedmaier, Hans Peter (1999): Demokratische Sozialpolitik. 
Tübingen. 
 

Zum Autor 

Dr. Gerd Hanekamp 
Europäische Akademie zur 
Erforschung von Folgen 
wissenschaftlich-technischer 
Entwicklungen Bad Neuenahr-
Ahrweiler GmbH  
http://www.europaeische-
akademie-aw.de 
Email: Gerd.Hanekamp@dlr.de  

 

Der Autor ist wissenschaftlicher Mitar-
beiter der Europäischen Akademie 
GmbH und leitet dort das Projekt ‚Nach-
haltige Entwicklung und Innovation im 
Energiebereich‘. Forschungsgebiete: 
Wissenschaftstheorie, Angewandte Ethik, 
Theorie wissenschaftlicher Politikbe-
ratung, Wirtschafts- und Unternehmens-
ethik. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 67-69   69

Was bedeutet eine „pragmatische Wende“? 

MARKUS BREUER 

Korreferat zum Beitrag von Gerd Hanekamp 
 
In seinem Beitrag ‚Kulturalistische Unternehmensethik – ein 
Programm‘ versucht Gerd Hanekamp Anknüpfungspunkte der 
Unternehmensethik an kulturelle Kontexte aufzuzeigen. Im 
Mittelpunkt, basierend auf dem methodischen Kulturalismus, steht 
bei ihm ein ‚bottom-up-approach‘ jenseits jeglicher 
Universalismusüberlegungen. Die Situation in deren Rahmen 
unternehmerisch gehandelt wird rückt verstärkt in den Blick. 
Im meinen Ausführungen  möchte ich mich auf zwei Punkte von 
Hanekamps Ausführungen konzentrieren: (i) Seine schwache 
Annahmebasis, deren gemeinsame Ausgangsbasis der 
gemeinschaftliche Handlungszusammenhang von Menschen mit 
verschiedenen Lebensvorstellungen ist. Ist nicht auch hier eine 
implizite kulturinvariante Letztbegründung gegeben? (ii) Ist es 
tatsächlich wünschenswert, dass bei Hanekamps unter-
nehmensethischer Programmatik die Wirtschaftswissenschaft 
selbst die Konstitution für die Unternehmensethik übernimmt? 
Zu(i): Es ist richtig und erforderlich das Transzendentale zu 
transformieren und zu präzisieren – es muss sich auch kritisch 
auseinandergesetzt werden mit postmodernen und kulturvarianten 
Strömungen. Weiterhin ist es auch korrekt davon auszugehen, will 
man eine anwendungsstarke Antwort der Ethik auf das 
wirkmächtige System der Wirtschaft haben, Ethik stünde genau in 
der Mitte der Konflikte und Problemsituationen. Jedoch teile ich 
nicht Hanekamps Ansicht, dass der Rahmen des gemeinsamen 
Handlungszusammenhangs lediglich eine kontextuell-normative 
Anthropologie zur Basis hat. Ganz im Gegenteil: Das moralische 
Implikat wechselseitiger Anerkennung impliziert eine Ko-Subjekt-
Objekt Konstellation, mit einer transzendentalen Letztbegründung 
als Ausgang. Ähnlich wie bei Honneth23, ist von der 
grundsätzlichen Verletzbarkeit moralischer Subjekte auszugehen. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


70

Dies wiederum ist deutbar als die Programmatik moralischer Aner-
kennungsformen. Moralphilosophisch kann nicht von bloßen 
Transsubjekten ohne Universalisierungsanspruch ausgegangen 
werden, sondern davon, dass diese Intersubjekte Sich als immer 
schon zu Sich bzw. Sich als immer schon zu Anderen in Beziehung 
Setzende verhalten. Intersubjekte einer Lebenswelt also, die immer 
schon bestimmte Rollen einnehmen und diese auch, wie sich 
selbst, a priori immer schon mehr oder weniger moralisch aus-
füllen. Diese Intersubjektivität ist – nehme ich den Anderen in 
seiner (kulturellen) Andersartigkeit ernst – be-gründend; und nicht 
eine kontextualistische Grundhaltung. 
Zu(ii): Aufgrund der Begründung durch eine kontextualistische 
Grundhaltung kommt Hanekamp, grundlegend für seine 
unternehmensethische Programmatik, zu dem Punkt, dass die 
Wirtschaftswissenschaft und die ihr eigene Wissenschaftstheorie 
konstitutiven Charakter für die Unternehmensethik hätten. Dies ist 
m.E. abzulehnen. Kommt es doch gerade einer Wirtschafts- und 
Unternehmensethik ordinär zu, nach den Bedingungen der 
Möglichkeit legitimen Wirtschaftens zu fragen bzw. fragen zu 
müssen. Es gilt Interessen und ihre Legitimität bzw. Illegitimität 
zu „entlarven“. Hierbei ist selbstverständlich auch immer nach der 
Zumutbarkeit gegenüber allen Akteuren zu fragen; allerdings darf 
Kulturalismus nicht mit Moralökonomik verwechselt werden. Dies 
kommt einer Verkürzung oder gar einem Missverständnis gleich 
bei der Frage, um was es einer Wirtschafts- und 
Unternehmensethik zu gehen hat. So läuft Hanekamp Gefahr, dem 
anything goes eines Pluralismus ins Netz zu gehen. Außerdem 
wird von Hanekamp ganz außer Acht gelassen, dass hinter den 
kulturellen Sachzwängen durchaus auch Interessen stehen. Diese 
konfligieren im Normalfall immer wieder mit anderen 
vermeintlichen Sachzwängen, so dass es hier zur moralischen 
Verständigung in Achtung vor dem Anderen in seiner 
Andersartigkeit kommen muss, kommen kann und auch immer 
wieder in unserer Erfahrungswelt kommt. 
Meines Erachtens nähert sich Hanekamp sehr pragmatisch seiner 
Wende zu. Entschärfen wir sie doch und reden vom Unterfangen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48


zfwu, 2/1 (2001), 67-69   71

einer erfahrungsweltlichen Wende. Es ist nicht notwendig nur 
weiß und schwarz, also top-down oder bottom-up zu sehen. Es ist 
richtig, der Einfluss der Kultur erhält heute, auch für Ethik, Moral 
und Wirtschaft, eine neue Brisanz. Kulturelle Diversität und 
Interkultur – und in beiden die Verständigung – sind bloß zwei 
Schlagworte. Aber mit beiden kommt man nicht weiter, will man 
Kulturalismus zur bloßen Kontextualität – in der alles und aus der 
auch noch alles heraus begründbar zu sein hat – simplifizieren. 
Genauso wenig Sinn würde es machen, eine transzendentale 
Letztbegründung deduktiv, gleichsam von oben herab, in die Welt 
tragen zu wollen.  
Das Diskursprinzip selbst muss moralisch einholbar sein. Dieses 
ist durch ein Diskursuniversum der Anerkennungs- und 
Reziprozitätsverhätnisse weiter letztbegründbar; steht aber nun 
auch mitten in der Lebenswelt samt all ihrer Konflikte und 
Probleme. Das Diskursprinzip ist unhintergehbar – und dies 
kulturinvariant – ist aber, betrachtet man die realen Anerken-
nungsverhältnisse (und das universell gültige Referenzsystem, um 
die Andersartigkeit überhaupt artikulieren zu können) nun auch 
einer realen Idee der globalen Mitverantwortung verpflichtet. Im 
Zusammenhang einer erfahrungsweltlichen Wende der 
Diskursidee erfolgt die Begründung nicht mehr bloß 
transzendentalpragmatisch, sondern immer auch schon durch die 
in der Erfahrungswelt stattfindenden Anerkennungs- und 
Reziprozitätsverhältnisse. Eine Unternehmensethik muss also nicht 
bloß einfach sein um Anwendung finden zu können im Rahmen 
der unternehmerischen Tätigkeit. Es gibt a priori – und dies eben 
nicht nur wegen einer transzendentalen Sicht – gar keinen 
ethikfreien Raum. Dies liegt auch an der intersubjektiven Struktur 
von Diskurs und Erfahrungswelt.       
 

23 Honneth, A., Kampf um Anerkennung – Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 
Frankfurt am Main, 1994. 

 
Markus Breuer, Institut für Wirtschaftsethik, St. Gallen, 
markus.breuer@unisg.ch  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 11:10:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-1-48

