V.
KANT MIT LACAN

Reflexion des Feldes des Andern | Entdeckung des Subjekts als Ort des
Nicht-Seins | Vernunft und Signifikant | Die Realitdt als symbolische
Ein japanisches Gedicht

Bevor wir weiterfahren, habe ich noch einen Nachtrag zur letzten
Sitzung: Wir haben uns das letzte Mal eingehend mit den Funktionen
des Ichs beschiftigt; ich habe Thnen eine entsprechende Tabelle zu-
sammengestellt. Als Ergénzung ldsst sich hinzufiigen, dass es Spra-
chen gibt, wie z.B. die deutsche, in denen alle Substantive entweder
ménnlich oder weiblich oder, wenn keine der beiden Bestimmungen
zutrifft, sdchlich sind — der Zusammenhang mit dem Korperbild ist
offensichtlich. In den romanischen Sprachen fehlt das Sichliche,
wihrend im Englischen nur dieser geschlechtslose Artikel vorkommt
(the). Das Japanische kommt sogar, wie Sie wissen, ohne Artikel aus.
Sofern die Substantive mit einem Geschlecht bezeichnet werden,
kann man davon ausgehen, dass ein expliziter Bezug zum Korperbild
gegeben ist.

Heute steht folgendes Problem im Zentrum unserer Betrachtung: Wie
lasst sich das Spiegelbildliche durchbrechen, transzendieren? Wir
sind zu wiederholten Malen auf die Einsicht gestoflen, dass das Ge-
geniiber mit dem Ich zu tun hat. Aber es muss doch etwas geben, das
diesen primdren Narzissmus im Sinne Lacans transzendiert!

Wenn ich von primidrem Narzissmus spreche, so lese ich den
freudschen Term mit Lacan so, dass damit die spiegelbildliche Ebene
bezeichnet wird. Das Primire bezieht sich nicht wie bei Freud auf
den eigenen Korper, sondern auf das Bild auBlen. Nun geht es also
um die Frage, wie das Bild des priméren Narzissmus erweitert wer-
den kann. Zunichst driangt sich als Antwort folgender Gedanke auf:
Ich konnte argumentieren, das Korperbild sei vom Andern her kon-
stituiert — der Mensch entspreche dem Bild des Andern. In vielen Re-
ligionen wird ja gesagt, dass der Mensch dem Bild Gottes entspricht.
Dann wiirde zum vornherein von aufien her eine andere Dimension

69

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

einwirken. Zumindest im psychoanalytischen Sinne ist das eine
Scheinlésung, weil dieser Andere ja wiederum eine Vorstellung des
Ichs ist.

Man konnte hier an Descartes’ Argumentation beziiglich des Un-
endlichen denken. Descartes sagt: Der Mensch ist endlich, dagegen
ist Gott unendlich." Das Endliche bringt er mit dem Unvollkomme-
nen, das Unendliche mit dem Vollkommenen in einen Zusammen-
hang. Es sieht dann so aus, als ob dem Unendlichen das Primat zuge-
sprochen werden miisste. Andererseits ist das Unendliche eine Set-
zung des endlichen Subjekts. Auf diese Art ist es doch sehr fraglich,
ob wir das Feld des priméren Narzissmus erweitern konnen.

Ich wiirde eher vorschlagen, dass wir versuchen, nicht aus diesem
Feld herausspringen zu wollen, sondern drin zu bleiben und das Feld
von innen heraus zu erweitern. Das entsprechende Wort dafiir heif3t
Reflexion. Wir konnen dabei noch einmal auf Kant zuriickgehen.
Kant sagt ja, dass der Verstand auf empirische Objekte angewiesen
ist. Er kann aber auch sich selber zum Gegenstand machen. In die-
sem Falle spricht Kant von transzendentaler Reflexion. Die Instanz,
die iiber den Verstand nachdenkt, ist die Vernunft. Im Unterschied
zum Verstand hat sie keine empirischen Objekte. Wenn sie sich mit
etwas beschiftigt, so sind es die letzten Fragen iiber Gott, Freiheit
Unsterblichkeit, auch iiber das Ich. Sie kennen vielleicht den katego-
rischen Imperativ, in dem sich Kants Ethik konkretisiert. Der katego-
rische Imperativ ist ein Ausdruck der Vernunft.” Er besagt, dass ich
die Maxime meines Willens als Prinzip einer allgemeinen Gesetzge-
bung auffassen soll. Der kategorische Imperativ setzt sich {iber alle
Riicksichten wie Mitleid, Néchstenliebe hinweg, nichts Empirisches
— aufler dem Gefiihl der Achtung fiir das Gesetz — darf seine Reinheit
triiben. Der kategorische Imperativ erinnert den Menschen an seine
Verantwortlichkeit. Mit der Unterscheidung von Vernunft und
Verstand fithrt Kant eine Spaltung ein; der Preis, den das Subjekt fiir
die Befolgung der Vernunft bezahlt, besteht im Verlust des Eins-
seins. Bei Kant ist das Subjekt ein Zwei-Welten-Wesen. Die eine
Welt ist die empirische Welt, die andere ist die Welt der Reflexion,
in der es darum geht, einen Abstand zu haben zur Empirie, das Ge-
setz zu befolgen, das dem Menschen die Freiheit gibt, ihn aus den
empirischen Verstrickungen 16st. Kant zufolge ist der Mensch
zugleich frei und nicht frei. Die Spaltung geht so weit, dass er zwei

1 Vgl. dazu René Descartes, Meditationes de prima philosophia, 3.
Meditation. Hamburg: Meiner 1959.
2 Vgl. dazu I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, § 7.

70

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

Arten von Psychologie entwirft: Die eine ist die empirische Psycho-
logie, die den Menschen als Naturwesen auffasst. Darin herrschen
die Gesetze der Kausalitit. Die andere ist die Psychologie der Frei-
heit, der Reflexion. Darin frage ich nach dem Sinn des Lebens, nach
Gott, danach, ob der Mensch sterblich ist oder nicht.

Wenn man noch einmal an die Tabelle vom letzten Mal denkt,
konnte man die Vernunft mit den idealen Funktionen in eine Bezie-
hung setzen. Das ist aber nur zum Teil richtig. Die Vernunft fiihrt
zweifellos eine Differenzierung zwischen Innen und Aufen ein. Da-
durch, dass die Leistungen des Verstandes reflektiert werden, gibt es
eine Trennung zwischen Innen und AuBen. Wenn der Verstand fiir
sich allein funktioniert, ist er gefangen in den Objekten, die er be-
trachtet. Die Vernunft fithrt durch Reflexion das Subjekt auf sich
selbst zuriick. Gleichwohl ist sie nicht die Instanz, die zur absoluten
Wabhrheit fiithrt. Die Vernunft ist auf ihre Art auch entstellend, hat
auch ihre Grenzen. Kant spricht in diesem Zusammenhang vom
Ding-an-sich. Das Ding-an-sich gilt nicht nur fiir den Verstand, son-
dern auch fiir die Vernunft. Sie ist begrenzt, was sich darin zeigt,
dass sie Antinomien erzeugt. Ich kann z.B. den Satz aufstellen: Alles
hat eine Ursache. Wenn ich diesen Satz auf die Schopfung anwende,
gerate ich in einen unendlichen Regress; alles, was erschaffen wor-
den ist, miisste wiederum eine Ursache haben. Nehme ich dagegen
an, dass es eine Schopfung ohne Ursache gibe, so stimmt der Satz
nicht mehr, dass alles eine Ursache hat. Einerseits muss ich sagen:
Die Schopfung ist ohne Kausalitdt, und auf der anderen Seite: Die
Welt ist nur kausal zu verstehen. Ahnliche Antinomien hat Kant in
Bezug auf die fortgesetzte Teilbarkeit der Materie oder die Unend-
lichkeit des Universums nachgewiesen. Da, wo der Verstand mit sei-
nen empirischen Erkenntnissen an Grenzen stoft, zeigen sich Anti-
nomien, die auch die Vernunft nicht 16sen kann. Sie ist nicht die In-
stanz der absoluten Wahrheit. Fiigen wir hinzu, dass Kant auch Got-
tesbeweise ablehnt, seiner Doktrin zufolge ist Gott kein Gegenstand
der Erkenntnis. Gegenteilige Ansichten bezeichnet er als Schwirme-
reien. Die Grenzen der Vernunft sind fiir ihn die Tore des Glaubens.
Nicht umsonst heiflt sein Hauptwerk: ,,Kritik der reinen Vernunft®.
Er will nicht nur dem Verstand, sondern auch der Vernunft Grenzen
setzen.

Weshalb sage ich dies alles? Verlieren wir uns damit nicht in un-
notigen Kantstudien? Ich mochte versuchen, hier eine Beziehung zur
Instanz der Signifikanten im Sinne Lacans herzustellen. Die Instanz,
die bei Kant die Reflexion méglich macht, ist in psychoanalytischer

7

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Sicht die Instanz des Signifikanten. Wir brauchen als Analytiker
nicht eigens eine Instanz der Vernunft aufzustellen, sondern es ge-
niigt, wenn wir diejenige des Signifikanten einfithren. Diese haben
uibrigens auch keine Ursachen, sie sind immer schon da, gehen jedem
Subjekt voraus. Es gibt immer wieder Versuche, die Sprache irgend-
wie aus biologischen Zusammenhéngen herzuleiten. Alle diese Ver-
suche sind gescheitert, weil sie immer wieder voraussetzen, was sie
erkldren wollen. Wir konnen nicht hinter die Sprache zuriickdenken.
Wir konnen uns zwar eine Welt vor der Sprache vorstellen, aber wir
skizzieren sie mittels ihrer. Selbst Freud ist einmal auf die Idee ge-
kommen, sich eine Theorie eines Forschers namens Sperber zu eigen
zu rnachen;3 in dieser wird versucht, die Sprache aus Arbeitszusam-
menhéngen herzuleiten. Wie soll das gehen, dass sich plotzlich zwei
oder drei Subjekte miteinander verstindigen, dass ein Zeichen fiir
alle das und jenes bedeuten soll? Um sich zu verstindigen, muss man
ja schon in der Sprache drin sein. Es gelingt nicht, die Sprache aus
naturgeschichtlichen Zusammenhédngen herzuleiten, im Gegenteil
muss man sagen, dass die Sprache jedem Menschen immer schon
vorausgeht. Thre Gesetze prigen ihn. In diesem Sinne ist sie als signi-
fikante Ordnung eine Instanz, die eine Distanz, eine Reflexion mog-
lich macht. In der Sprache sein, heif3t, auch iiber sich selber nachden-
ken zu konnen. Mit Hegel konnte man sagen: Die Sprache ist das
Medium des Mittelbaren. Die kantschen Fragen nach Gott, Freiheit
Unsterblichkeit, Ich, sind Objekte, die fiir Sprache unerreichbar sind.
Es ist im Gegenteil so, dass die Sprache diese Fragen erst konstitu-
iert.

Wenn ich also Sprache als Form und nicht als eine Substanz auf-
fasse, so ist es dieses Medium, das mir eine Distanz zur Empirie
moglich macht. Anders gesagt, die Sprache als Signifikanten fiihrt
das Subjekt in das Nicht-Sein ein. Das heifit: Es gibt eine Distanz zur
Kausalitit. Auf der Ebene der Sprache situiert sein, hat auch etwas
mit Freiheit zu tun. Obwohl es immer wieder kausale Zusammen-
hénge gibt, muss man doch feststellen, dass sie nie so zwingend sind,
wie wir das in der gegenstindlichen Natur annehmen. Freud hat in
diesem Zusammenhang einen interessanten Term vorgeschlagen: Er
hat von Uberdeterminierung gesprochen.* Im Grunde genommen
zeigt dieses Wort ,,Uberdeterminierung®, dass etwas nicht ganz zur
Deckung gebracht wird. Man findet vier oder fiinf Ursachen fiir ir-

3 Vgl. dazu S. Freud, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse,
10. Vorlesung. G.W. XI (Stud.ausg. Bd. 1).
4 Vgl. dazu versch. Stellen in der Traumdeutung.

72

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

gendetwas, man konnte aber noch mehr davon finden. Es lauft darauf
hinaus, dass das Wort Kausalitdt im Psychischen etwas anderes ist
als Kausalitét in der Naturwissenschaft. Im Franzosischen heif3it cau-
ser auch sprechen. Die Causa, die Sache, ist etwas, das schon in der
Sprache drin ist. Es ist etwas, von dem auch der Korper betroffen
sein kann. Es gelingt jedoch nicht, Kausalititen auf diese Art und
Weise festzustellen, wie es dem naturwissenschaftlichen Ideal ent-
spricht.

Wir sehen, dass auch die Sprache nicht die Instanz ist, die alles
begreift; vielmehr hat sie eine trennende Funktion gegeniiber dem
Unmittelbaren; auch unterhélt sie eine Verbindung zur Freiheit. Als
Form hat sie vor allem die Funktion der Entsubstanzialisierung des
Subjekts. Das Bild ist im Gegensatz dazu Ausdruck des Wunsches
nach Substanz. Dadurch, dass die Vernunft an Sprache gebunden ist,
fuhrt sie das Subjekt auf die Ebene, die eine Distanz zur Empirie be-
wirkt. Diese Distanz ist auch eine zwischen dem Visuellen der Empi-
rie und dem Akustischen der Vernunft.

Vergleichen wir nun das geteilte Subjekt bei Kant und bei Lacan.
Bei Kant wird die Trennung mit Verstand und Vernunft bezeichnet,
bei Lacan mit Ich und Subjekt; bei beiden gibt es die eine Instanz
nicht ohne die andere. Das Subjekt reflektiert das Ich, die Vernunft
reflektiert den Verstand. Lisst sich der Verstand mit dem Ich gleich-
setzen? Zumindest kann ich von einer Analogie sprechen. Im
Verstand wie auch im Ich ist das Subjekt aufler sich, es weill nichts
von sich selber, ist ganz im empirischen Bereich gefangen und be-
fangen. Das Spiegelstadium kann hier erkldren, weshalb das Subjekt
im Verstand nicht zu sich kommt: Es ist vom Bild fasziniert, es
glaubt an das Primat des Visuellen.

Es gibt sodann eine Analogie von Vernunft und Subjekt. In der
Vernunft wie auch im Subjekt werden die Substanzialisierungen im
Bild, das AuBler-sich-Sein, und damit die Konfusion zwischen Innen
und AuBlen aufgeldst. Zugleich wird die unsichtbare Seite der Ver-
nunft, bzw. des Subjekts, entdeckt. Diese unsichtbare Seite verleiht
ihm die Moglichkeit zur Reflexion. Wenn ich von Analogie spreche,
bin ich vorsichtig und setze die beiden nicht einfach gleich. Es gibt
hier Fragen, die nicht so leicht zu beantworten sind. Erkennen wir
z.B. mit dem Ich auf eine so grundlegende Weise, wie das Kant in
Bezug auf den Verstand beschreibt? Ist das Ich nicht viel eher eine
Schablone, der Verstand hingegen eine aktiv erkennende Instanz?
Anders gefragt: Ist das Ich nicht eher eine Matrix, die ich auf die
Dinge lege, der Verstand dagegen eher etwas Erkennendes, Perfor-

73

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

matives, Aktives? Es gibt auch Fragen zum Verhiltnis von Vernunft
und Subjekt. Inwiefern ldsst sich die Vernunft mit der Instanz der
Signifikanten gleichsetzen, umfasst jene nicht mehr Féhigkeiten? Mit
welchem Recht ldsst sich behaupten, dass die Psychoanalyse die Ver-
nunft als Instanz nicht braucht, weil es geniigt, die Signifikanten zu
haben? Ist in den Signifikanten selbst schon so etwas wie Vernunft
angelegt? Lacans Arbeit ,,Kant mit Sade*® konnte vielleicht Auf-
schluss tiber solche Fragen geben. Ich mdochte sie aber so stehen las-
sen.

Versuchen wir, wieder den Anschluss an unserer Leitfrage in dieser
Sitzung herzustellen. Sie lautet: Wie lésst sich das Feld des priméiren
Narzissmus erweitern? Wie kommt das Subjekt dazu, nicht tiberall
und stets sein Bild zu sehen? Ein Resultat hat sich bereits gezeigt:
Durch die Reflexion der Signifikanten werden die Konfusionen zwi-
schen Innen und AuBlen aufgeldst; das Spiegelbild des Subjekts wird
als ein ihm &uferliches aufgefasst. Es weill dann, dass das sein Bild
ist, das es nicht ist. Man kann diesen Unterschied nicht als bedeutsam
genug auffassen: Wenn ich glaube, dass das, was ich sehe, auch mein
Wesen ist, so ist das etwas ganz anderes, als wenn ich weil3, dass das
mein Abbild ist. Mit dem Schritt der Reflexion verschwinden auch
inhaltliche Anthropomorphisierungen, der Akzent liegt hier auf dem
,inhaltlich®. Was z.B. verschwindet, ist, dass ich die Sonne mit ei-
nem Gesicht zeichne. Die Anthropomorphisierungen bestehen dage-
gen weiter in formaler Hinsicht, weil ich mittels des Korperbildes
und mittels der Position des Koérpers wahrnehme und erkenne. Der
Teil und das Ganze, Kopf und Ful3, Inneres und AuBeres, oben und
unten, links und rechts, vorne und hinten, ja sogar die Unterschei-
dungen gemil3 den Himmelsrichtungen (nordlich, stidlich, westlich,
Ostlich) bleiben bestehen und haben einen Bezug zum Korperbild.
Auch die zeitlichen Kategorien frither — spater, Gegenwart — Vergan-
genheit, Zukunft — Gegenwart, gestern — heute — morgen, bleiben
weiter bestehen. Die Anthropomorphisierungen verwandeln sich; sie
konstituieren die menschliche Realitét als eine symbolische.

Was heif3it das, eine symbolische Realitdt? Das Symbolische be-
steht einerseits aus Signifikanten, die andererseits mit Kategorien des
Korperbildes durchsetzt sind. In diesem Sinne mache ich den Unter-
schied, der bei Lacan sehr schillernd ist, zwischen symbolischer
Ordnung und Signifikanten. Die Signifikanten sind in meinem Ver-

5 J. Lacan, ,,Kant mit Sade. In: Schriften 11, S. 133-163.

74

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

standnis formale Elemente, vor allem solche der Sprache. Das Sym-
bolische nimmt diese Elemente auf, wobei die Bedeutung durch das
Korperbild gestiftet wird. In diesem Sinne ist im Symbolischen drin
schon etwas vom Imagindren enthalten. Sie sehen aber, es ist ein an-
deres Imaginires als das Imagindre der visuellen Spiegelbeziehung.
Vielleicht ist es das, was Lacan bewogen hat, den Satz aufzustellen:
Der Analytiker sollte ohne Ich sein. Er sollte nicht in diese Konfusi-
onen zwischen Innen und Auflen verwickelt sein. Das Imaginére, das
im Symbolischen enthalten ist, ist dagegen uniiberholbar, oder bes-
ser: unhintergehbar, auBler in den Psychosen. Davon wird noch zu
sprechen sein.

Wenn wir nun das Symbolische als Ausgangspunkt fiir die Kon-
stitution unserer Realitit nehmen, so ist das Reale das, was nicht
symbolisiert werden kann. Die Reflexion der Vernunft oder die Re-
flexion des Subjekts ermoglicht das Spiel mit Formen und Inhalten
und das Spiel mit Innen und AuBen. Dadurch, dass es diesen Abstand
gibt zum Spiegelbild, kann das Subjekt damit spielen, ein anderer zu
sein. Oder es kann Ziige, Eigenschaften von ihm transformieren.
Freuds Einsichten, dass im Traum alle Figuren irgendwie mit dem
Traumer zu tun haben, gelten genau so fiir alle Imaginationen des
Subjekts. Es ist seine Welt, aber ausgehend vom Spiegelbild, kann es
diese verwandeln, transformieren. Es kann auch mit den Registern
spielen, es kann etwas vom Visuellen ins Sprachliche iibersetzen
oder umgekehrt; es kann etwas realisieren oder phantasieren.

Ich mochte Thnen nun ein kurzes japanisches Gedicht vorlesen, das
zur Illustration in Bezug auf das Korperbild meines Erachtens sehr
gut passt: Es ist aus dem 7. Jh., der Dichter heiBt Hitomaru.°

Honobono to

Akashi no ura no
asagiri ni

shima — gakure yuku
fune wo shi zo omou

6 Das Gedicht ist dem Beitrag von Geza S. Dombrady, ,,Das ,Schweigen*
in der japanischen Kultur® entnommen. In: Japan. Ein Lesebuch. Kon-
kursbuch 16/17, Tubingen: C. Gehrke 1986, S. 26.

75

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Im Morgenddmmern

kaum erkennbar im Herbstdunst
der Akashi-Bucht — jenes Boot!

Es entschwand hinter einer Insel
und will mir nicht aus dem Sinn ...

Der Dichter sieht im Herbstdunst ein Boot, das hinter einer Insel ent-
schwindet; das Merkwtirdige ist, es will ihm nicht aus dem Sinn.

Ich glaube, dass es hier eine Transformation gibt zwischen seiner
Erinnerung und dem, was er sieht. In diesem Sinn wire die Situation
vergleichbar mit dem Kind, das sich vor dem Spiegel niederkauert.
Etwas Sichtbares wird unsichtbar. In dieser Transformation ist auch
empfindungsméBig etwas da. Ich wiirde sagen, dass die Stimmung
mit einer Trauer zu tun hat, das Abwesende ist gleichwohl anwesend.
Es gibt jedoch einen grofBen Unterschied zu Freuds Beispiel mit dem
Kind vor dem Spiegel: Der Dichter verfiigt iiberhaupt nicht tiber die
Realitdt. Bei Freud lassen die beiden Beispicle der Fadenspule und
des Spiegels an das Reproduzieren denken, das Kind hat etwas in der
Hand, was es wieder heranholen kann. Im Gedicht geschieht dagegen
etwas, wortiiber der Dichter nicht verfiigen kann, was vielleicht gera-
de deswegen den Affekt der Trauer hervorruft. Die Trauer besteht in
prézisem Sinne darin, dieses Anwesende zu transformieren, nur noch
die Signifikanten anwesend sein zu lassen.

Es dringt sich sogar ein Gedanke auf, der noch weiter geht: Das
Schiff reprisentiert etwas vom Subjekt, vom Dichter. Das Schiff
wird ja héufig als Metapher fiir das Leben aufgefasst, fiir seine Zeit-
lichkeit. Das Verschwinden des Schiffes ldsst sich mit dem Tod in
einen Zusammenhang bringen. Oder noch anders: Das Schiff verkor-
pert selber die Instanz des Signifikanten als bildliche Vorstellung.
Als gesprochener Laut ist ,,Schiff” Teil des Gedé4chtnisses. In diesem
Sinne lésst sich die bildliche Vorstellung als symbolische Verkorpe-
rung eines Signifikanten auffassen, die zusitzlich aufgeladen wird
mit dem, was sie fiir den Dichter bedeutet.

Man koénnte versucht sein, Transformationsregeln vom Spiegel-
bild zu Metaphern — das Schiff ldsst sich als eine solche auffassen —
aufzustellen. MaBstébe, Kriterien flieBen aus dem urspriinglichen
Korperbild in die Metapher ein, ebenso Positionsbestimmungen des
Subjekts, die ihre Herkunft in der Reflexion seines Korpers in Raum
und Zeit haben. Kopf, Fu3, Hand, oben, unten, vorne, hinten usw.
flieBen mit in das ein, was erkannt wird. Es ist auch moglich, dass

76

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

der Name des Subjekts visualisiert wird. Ich habe schon einmal das
Beispiel der Giraffe des ,,Kleinen Hans* erwéhnt, in dem die Buch-
staben seines Geschlechtsnamens (Graf) enthalten sind.

Fir diejenigen, die im Japanischen ihre Eigennamen in Zeichen-
form visualisieren, ist das zweifellos selbstverstindlich; die Schrift-
zeichen, die Namen darstellen, sind bildliche Vorstellungen von Lau-
ten. In den europédischen Sprachen ist das nicht so, obwohl es eben-
falls moglich wiére, Geschlechtsnamen bildlich darzustellen. Wenn
solches geschieht, dann eher im Bereich von nicht-visuellen Vorstel-
lungen von Eigennamen. Ich denke an die SpéBe, die mit den Namen
Freud, Jung und Adler gemacht worden sind, wo der Redensart ,,n0-
men est omen’ Nachachtung verschafft wird: Der Name Freud wird
mit Lust, Freude, Sexualitdt in Beziehung gebracht, diese Eigen-
schaften werden aus dem Namen herausgelesen; dasselbe gilt fiir
Jung hinsichtlich des Alters, oder fiir Adler als Gegenbild zur ,,orga-
nischen Minderwertigkeit™, die beim Begriinder der Individualpsy-
chologie eine grofie Rolle gespielt hat. Bildliche Metaphern driicken
haufig auch Eigenheiten eines Subjekts aus. Ich erinnere mich an ein
Kind, das ich in der Therapie hatte, das einen lustigen Vogel ge-
zeichnet hat. Als ich es aufforderte, etwas dazu zu sagen, sagte es:
Das ist der ,,Vativogel“. Das Kind verfiigte gewiss nicht bewusst ii-
ber seine Metaphorik. Ich gehe davon aus, dass eine solche Metapher
im Japanischen dasselbe bedeutet wie im Deutschen: Ein Mensch,
der nicht sehr zuverldssig ist, in den man kein Vertrauen haben kann,
wird ein Vogel genannt.

Prof. Kawai: ,,Der japanische Vater ist auch so, wir haben aber nicht
die Metaphorik des Vogels oder des Fuchses als Inbegriff von
Schlauheit. Wenn ein Mensch als Fuchs beschrieben oder dargestellt
wird, heiflt das noch nicht, dass er wie ein Tier ist. Es besagt iiber-
haupt nichts iiber naturgeschichtliche Zusammenhénge, sondern es
ist eben die Metaphorik, in der man gewissen Tieren gewisse Eigen-
heiten, Ziige eines Menschen zuschreibt.*

In diesem Zusammenhang schliefe ich mit etwas Lustigem. Ich habe

Ihnen ein paar Bilder mitgebracht. Das erste, auf dem Frosche zu se-

hen sind, stammt von einem berithmten Physiognomen namens Lava-
7

ter.

7 Die folgenden Abbildungen stammen aus dem Buch von Jurgis Baltru-
saitis, Imagindire Realititen. Fiktion und Illusion als produktive Krafft.
Koln: DuMont 1984, S. 45, 28, 37, 23

77

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

Abbildung 3

Es stellt dar, wie ein Frosch zu Apollo wird — Apollo, der griechische
Gott der Kiinste. Man sieht, wie sich der Frosch allmihlich verwan-
delt und sich der Gestalt Apollos ndhert. Die Frage ist, wie diese
Darstellung aufgefasst werden soll. Stellt sie den Versuch dar, von
einer fiktiven Position auflerhalb der Naturgeschichte die Entwick-
lung und Verwandlung des Frosches bis zur Gestalt Apollos zu zei-
gen? Oder muss diese Abfolge als Riickprojektion, als Anthropo-
morphisierung des Frosches aufgefasst werden, womit wiederum Zii-
ge Apollos illustriert werden? Anders gesagt: Steht der Frosch am
Anfang der Evolution, die zu Apoll fiihrt, oder dient er als Metapher
fur Ziige, Eigenheiten Apolls? Wird aus dem Frosch Apollo oder

78

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

siecht man in Apollo etwas, was man beim Frosch zu erkennen
glaubt? Bei Lavater finden wir keine Antwort auf diese Fragen; in
der Tradition der Physiognomik vor Lavater war es jedoch {iblich,
Eigenheiten, die von Tieren behauptet wurden, wie z.B. Schlauheit
fur den Fuchs, Tapferkeit fiir den Léwen, auf Menschen zu tibertra-
gen und damit im Menschen naturhafte Ziige zu sehen.

Die selben Fragen stellen sich, wenn Sie die zweite Seite betrachten:

Abbildung 4

Es gibt tatséchlich im Deutschen die Redensart von Schafsgesichtern
und dariiber hinaus viele Metaphern, in denen das Schaf vorkommt.
Jemand, der Ziige eines Schafs hat, gilt vielleicht als geduldig, aber
ganz gewiss als dumm oder blod. So aufgefasst, dient das Tier als
Lieferant von Ziigen, die im Menschen vorkommen. Eine dazu ge-
genteilige Auffassung wiirde jedoch behaupten, es gehe nicht um
Metaphorik, sondern um Evolution; aus einem Schaf sei in Wirklich-
keit ein Mensch geworden; wenn man Schafsziige in einem Men-
schen erblicke, sei dies ein Uberrest aus der Naturgeschichte. Fiir uns
kann es nicht zweifelhaft sein, dass eine solche Behauptung unhalt-
bar ist. Die Ebene des Anderen, der Signifikanten, konfrontiert die
Subjekte mit der Frage nach ihrem Sein. Von dieser Position aus die-
nen einzelne Tierarten zur versuchten Charakteristik der Menschen.
Je weniger die Ebene der Signifikanten, die fragile Position der Men-

79

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

schen reflektiert wird, desto mehr erweist sie sich als wirksam, in
dem sie zu Annahmen fiihrt, die naturalistische Missverstindnisse
beinhalten.

Abbildung 5

Das dritte Bild (Abbildung 5) ist noch abenteuerlicher. Man sieht da-
bei, wie ein Pferd sich in einen Menschen verwandelt. Die Frage, auf
die dieses Bild eine Antwort geben mochte, lautet: Wie wird aus dem
Pferd ein Mensch?

Anders strukturiert ist das vierte Bild, es ist von Tizian.

80

14.02.2026, 07:57:56.


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

Abbildung 6

Sie sehen einen Menschen mit drei Gesichtern. Das bértige bezeich-
net den Verstand, das zweite, links auf dem Bild, die Erinnerung, das
dritte die Antizipation. Diese Dreiheit l4sst sich mit den drei Zeiten —
Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft — in Beziehung bringen. Nun ist
Tizian noch auf die Idee gekommen, drei Tiere darzustellen: Der
Lowe in der Mitte entspricht dem Mann mit Bart, also demjenigen,
der fiir den Verstand steht. Thm zur Seite befinden sich der Wolf —
auf der linken Seite — und der Hund. Der Kommentator dieses Bildes
im Buch schreibt dem Wolf die Erinnerung zu, weil er die Schnauze
zumache — er halte etwas fest; der Hund stelle dagegen die Zukunft
dar.

Das Bild hat gegeniiber den anderen Darstellungen den Vorteil,
dass sich die drei Tiergestalten als Metaphern fiir menschliche Ziige

81

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METAMORPHOSEN DES SIGNIFIKANTEN

auffassen lassen, ein Naturalismus, wie er in den anderen Bildern
vermutet wird, ist darin nicht erkennbar.

Es bleibt noch etwas Zeit fiir Fragen.

Bemerkung einer Studentin: ,,Jhre Interpretation des Gedichts ist sehr
zutreffend; in vielen japanischen Gedichten ist es so, dass das Sub-
jekt nicht direkt erscheint und eher verkérpert wird, etwa durch einen
Kirschbaum, also irgendwie tibertragen wird.

Frage einer Studentin: ,Im Spiegelstadium spielen offenbar viele
Empfindungen eine Rolle, sind es vor allem visuelle? Ich habe jetzt
ein Kind in Therapie, das organisch bedingt nicht sehen kann. Ich
habe den Eindruck, dass dieses Kind mit der Therapie irgendwie das
Korperbild konstruiert. Aber wie ist das Spiegelstadium moglich oh-
ne das Visuelle? In der Therapie habe ich den Eindruck, dass das
Kind die Therapeutin ... ich habe den Eindruck, dass es fiir das Kind
wichtig ist, dass die Therapeutin sieht und ihm dann ein Feedback
gibt.“

Antwort: Ist das Kind blind geboren?

Studentin: ,,Es konnte bis zum Alter von zwei Jahren sehr schwach
sehen.*

Antwort: Man muss vielleicht noch einmal darauf hinweisen, dass
das Primat des Visuellen eine transitorische Phase ist und eigentlich
immer schon vom Symbolischen her konstituiert wird. Wir werden
das nédchste Mal mit einem Schema beginnen; ich werde versuchen
zu zeigen, dass diese Instanz, die bei Kant Vernunft und bei Lacan
die Signifikanten sind, immer schon da ist, aber im Spiegelstadium
noch nicht zum Vorschein kommt, sich noch nicht manifestiert. Ich
glaube, dass es sogar bei einem blind Geborenen moglich ist, ein
Spiegelstadium herzustellen. Denken Sie noch einmal an Ovids My-
thos, diesmal nicht so sehr an Narcissus, sondern mehr an die Gestalt
Echo. Was wir als Phanomen des Echos bezeichnen, ist genauso eine
Verrdumlichung wie das Bild. Das urspriingliche Verlorensein des
Subjekts im Unendlichen wird mit dem Echo auch strukturiert. Das
Gegentiiber, das Echo, markiert eine Position, eine Gegenposition.
Zwischen diesen beiden Polen gibt es fiir Blinde ein Spiegelbild, das
vom Akustischen getragen wird. Ich kann mir vorstellen, dass dabei

82

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. KANT MIT LACAN

auch die Tastempfindungen eine grof3e Rolle spielen, dass ein Tast-
raum konstituiert wird.

Prof. Kawai: ,,Fir mich war der Unterschied zwischen dem Signifi-
kant und dem Symbol bedeutsam.

Antwort. Das ist bei Lacan immer wieder anders gefasst, aber das
scheint ihm keine Probleme zu bereiten.

83

14.02.2028, 07:57:56. iy —


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 07:57:56.


https://doi.org/10.14361/9783839404676-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

