
XIV  Die Lektion der Differenz 

Denkend fangen wir nicht erst zu denken an; wir denken immer schon. Genauso 
wenig hören wir mit dem Denken eines Gedankens zu denken auf; wir denken 
immer schon weiter. Jean-Fran�ois Lyotard fasst das Denken als ein sich selbst 
begehrendes Begehren auf. Geht mein Begehren von etwas auf etwas aus, was 
mir fehlt, so heißt, mein Begehren zu begehren, zu wollen, dass es mir fehle. 
Nichts anderes will Philosophie: dass meine Suche nach Wahrheit bei keiner 
Wahrheit, keinem Wissen, keiner Weisheit haltmache.1  

Der Zwang zum Denken 

Philosophie bringt kein Wissen hervor. Eher erinnert sie mich an etwas, was ich 
schon weiß: dass Wirklichkeit erscheint – mir erscheint –; dass Erscheinung und 
das, wovon es Erscheinung ist, nicht eins sind. Kraft dieses Grundwissens bleibt 
mein Wissen dem Bewusstsein eines Nichtwissbaren geöffnet. Dies lässt mich 
weiterdenken. Was mich weiterdenken lässt, legt meine innere Freiheit frei, wie 
diese mich überhaupt erst denken lässt. Denken ist nichts Freiwilliges. Ich werde 
zum Denken gezwungen, wie ich meine innere Freiheit meiner Nichtüberein-
stimmung mit allem, noch mit mir selber, abringe. In diesem Sinne auch hat die 
philosophische Suche nach Wahrheit, nach Gilles Deleuze, nichts mit einer ver-
meintlichen Liebe der Philosophen zu ihr zu tun. Niemand sucht die Wahrheit 
aus eigener Willigkeit und Sympathie mit ihr, sondern weil er der Suche nach ihr 
gar nicht entraten kann – gleich dem Eifersüchtigen, der unter dem Leidensdruck 
der von ihm unfreiwillig wahrgenommenen Zeichen der Verstellung seiner Ge-
liebten einer Wahrheit nachspürt, die er zugleich fürchtet.2  

                                                
1  Vgl. Jean-François Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 21 und 32. 
2  Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 16.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Es gibt keine Methode, die zur Wahrheit führt; eher trifft mich die Wahrheit 
in meinem eigenen Angewiesensein auf sie an. Äußere Anlässe – situative Nöti-
gungen, Begegnungen, Zufälle –, aber auch innere – Erinnerungen, Wünsche, 
Ängste – zwingen mich zum Denken. Ich bin gezwungen, mich in dem von mir 
Wahrgenommenen als Wahrnehmenden zu reflektieren: meine Petites Percep-
tions auf das mich und sie Umgreifende hin zu verlängern. Es ist, als ob im Au-
ßen etwas steckte, das schon in mir selber haust, als ob etwas in mir nach seiner 
Beglaubigung durch die äußere Wirklichkeit verlangte. In beiden Fällen ermittelt 
mein Denken ein Innen und Außen Verbindendes, eben jenes Dritte, das mir ei-
nen Weg weist durch die Innen-Außen-Differenz, die mich hier und jetzt be-
stimmt. 

Denkend gelange ich über das eine (Außen) zum anderen (Innen), indem ich 
das eine im Licht des anderen reflektierend ›breche‹, d.h. jeweils die Differenz 
des einen zum anderen hineinrechne. So werde ich beispielsweise in der Begeg-
nung mit etwas oder jemandem an etwas oder jemand anderes erinnert. So un-
willkürlich der Prozess der Wiedererinnerung vonstattengeht und mich im In-
nersten aufwühlt, so bin ich doch derjenige, der ihn in der Tiefe steuert. Es ist 
die Intentionalität meines Bewusstseins, mein Mir-voraus-Sein, das die Richtung 
meiner memorierenden Verarbeitung des augenblicklich Erlebten vorgibt: Ich er-
innere weniger etwas als auf etwas hin wieder. Ich erinnere auf ein Drittes hin, 
das Gestern und Heute zugunsten eines Morgen verbindet. Ich erinnere gleich-
sam nach vorwärts, um einen Ausweg aus meinen Erinnerungen samt ihren Kon-
texten zu finden, um einen Sprung zu tun, der mich in der Wiedererinnerung 
vom Erinnerten befreit: mich neuen Kontexten öffnet.  

Meine Wiedererinnerungen geben meinem Voraussein, meinen denkenden 
Verspätungen erst Inhalt. Während ich mein heutiges Stolpern dem Lehr-Gang 
meiner Wiedererinnerungen akkommodiere, assimiliere ich diese bereits dem 
nächsten Schritt, zu dem ich ansetze: Mich wiedererinnernd, schreibe ich meine 
Vergangenheit auf diejenige Erkenntnis hin um, die mich augenblicklich leitet in 
Richtung eines Dritten von Innen und Außen. Wie mir denkend aufgeht, dass ich 
immer schon denke, um im Fortgang des Denkens die Spontaneität meines Den-
kens (Intentio recta) wiederum zu bedenken und insofern zu bremsen (Intentio 
obliqua), sind meine Wahrnehmungen von Mitwahrnehmungen begleitet, die die 
Kürze meiner Wahrnehmungen auf wirkliche Erkenntnisse zu verlängern versu-
chen. Was nicht heißt, dass diese wahr sein müssen. Es handelt sich zunächst nur 
um einen (nicht minder spontanen) Vorgang der Kontextualisierung, wenn ich 
dem Wahrgenommenen immer schon ich etwas von mir hinzufüge, ihm einen 
Kontext ansinne, von dem her es für mich seine Bedeutsamkeit bezieht. Es ist für 
mich bedeutsam in Hinblick auf das Ganze meiner Welt, das sich immer neu zu-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 211

sammensetzt. Es setzt sich nach Maßgabe meiner eigenen Strukturdeterminier-
theit, die meine Wahrnehmungen lenkt, zusammen, aber auch demgemäß, was 
ich zu lernen imstande war, gemäß den bis dato von mir absolvierten Innen-
Außen-Differenzen, deren Durchgänge kommenden Durchgängen vorarbeiten. 
So verstanden ist das sich immer neu formierende Ganze meiner Welt das Kom-
plement meiner eigenen, metastabilen – sich über mein Denken und Handeln 
operational immer neu herstellenden – Ganzheit als Person. Meine Ganzheit ist 
so vorläufig, wie sie auf meiner Unterschiedenheit nicht nur zum Außen, son-
dern auch zu mir selber, der Differenz meines subjektiven zu meinem objektiven 
Selbst, beruht. 

Das von mir Wahrgenommene ist allein schon darüber bedeutsam für mich, 
dass ich ihm überhaupt Aufmerksamkeit zolle. Als Organ meines unwillkürli-
chen Vorausseins entzieht sich meine Aufmerksamkeit meiner rationalen Kon-
trolle. Meine Aufmerksamkeit führt, im Gegenteil, meine Ratio bei ihrer Suche 
nach Auswegen aus meiner Umklammerung durch die Differenz von Innen und 
Außen. Auch wenn ich also nicht Souverän meiner Aufmerksamkeit bin, so weiß 
ich doch um die innengeleiteten Steuerungen meiner Wahrnehmungen. Ich weiß 
darum in dem Maße, wie ich, mir voraus, schon potenziell über die mich aktuell 
bedrängende Differenz von Innen und Außen hinaus bin, vermöge eines sich mir 
jäh öffnenden Metastandpunkts, jenes nagelschen Blicks von ›nirgendwo‹, der 
sich mit jeder Kontextualisierung, die ich momentan leiste, in mir selbst auftut. 

Ich sehe mich in meinem Verhältnis zu mir selber, meiner Nichtüberein-
stimmung mit mir. Es ist diese Nichtübereinstimmung, die mich im Werden er-
hält, die mich immer neu aus meinem strukturdeterminierten Gewordensein 
heraustreibt, mich dazu bringt, aus mir herauszugehen, mich in meinem Inneren 
zu dezentrieren – zu lernen. Lernend hefte ich mein Voraussein an ein Außen, an 
das ich mich akkommodiere, derweil ich mich um eben das Maß meiner Destabi-
lisierung, die meine Akkommodation ans Äußere in meinem Inneren auslöst, 
mich bereits aufs für mich nächst erreichbare metastabile Niveau neu zu zentrie-
ren beginne. Nicht nur, dass übers Lernen das von mir Wahrgenommene seine 
Bedeutsamkeit für mich verändert; meine Wahrnehmungsweise insgesamt wan-
delt sich und mit ihm ich selber. Darüber, dass mir der Automatismus der von 
mir geleisteten Bedeutungszuweisungen und Kontextualisierungen aufgeht, be-
komme ich eine Ahnung von meiner eigenen Strukturdeterminiertheit, der Diffe-
renz meines subjektiven zu meinem objektiven Selbst: Ich finde in eine Distanz 
zu mir, womit sich mir sogleich neue, ungeahnte Kontexte eröffnen.  

In Bezug auf das, was ich wahrnehme, habe ich keine Wahl. Ich habe aber 
sehr wohl eine Wahl in Bezug darauf, wie und woraufhin ich durch die je vorge-
fundene Differenz von Innen und Außen hindurchgehe, mitsamt den daraus re-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

sultierenden Veränderungen meiner Wahrnehmungsweise und Erwartung. Wä-
ren meine Wahrnehmungen und Erwartungen vollständig interessegeleitet, rest-
los strukturdeterminiert, wäre ich zu keinem Zeitpunkt dazu gekommen, mich 
als Wahrnehmenden wahrzunehmen, meine Erwartungen im Licht ihrer Enttäu-
schungen zu überprüfen. Ich würde nie dazu kommen, über mich, mein Verhält-
nis zur Welt und zu mir selber, nachzudenken. Ich hätte zu keinem Zeitpunkt ein 
Gefühl für Wirklichkeit entwickelt, dafür, dass meinen Wahrnehmungen ein 
Wahrzunehmendes entgegensteht, das meinen Wahrnehmungen Widerstand leis-
tet, d.h. mir im Letzten verschlossen bleibt. Ich wäre vollkommen verloren, voll-
ständig in der Irre, unfähig, mir selbst Irrtumsfähigkeit ein- und zuzugestehen, 
weil ich gar nicht wüsste, was ein Irrtum ist.  

Fremd- und Selbsterkenntnis 

Wir können nicht dauerhaft nur interessegeleitet wahrnehmen, ohne dass wir auf 
Wirkliches stoßen bzw. dieses uns zustößt. Es sind diejenigen Anlässe, die uns 
aus unserer Selbstzentriertheit herausreißen und uns zum Denken zwingen. In-
nerlich frei – uns selbst voraus –, zwingen wir uns selbst dazu; wir dezentieren 
uns freiwillig. Im selben Augenblick erfahren wir Wirklichkeit als einen unend-
lich vor uns zurückweichenden Widerstand. Es ist dieser Widerstand, der mich 
dazu nötigt, mich zu mir zu verhalten, mich in mir von außen zu sehen, mich von 
mir selber unterschieden zu erfahren: Ich nehme mich als so – strukturdetermi-
niert – Wahrnehmenden wahr, um mich für diesen Moment von meinen eigenen 
Wahrnehmungen zu lösen. Umgekehrt beginnt das von mir Wahrgenommene, 
eine über meine eigene Interessiertheit hinausgehende Bedeutsamkeit zu bekom-
men, um mir in sein für mich unerreichbares Selbstsein zu entgleiten. Es wird, 
als wirkliches Einzelwesen, zum Statthalter einer von mir unabhängigen Wirk-
lichkeit – während ich einmal mehr meines eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, noch von mir selber, innewerde.  

Damit sehe ich mich auf die Unvertretbarkeit meines selbst zu lebenden Le-
bens verwiesen, auf die von mir zu leistende Absolvenz der mich augenblicklich 
bestimmenden Differenz von Innen und Außen. Um ihretwillen dezentriere ich 
mich innerlich (indem ich aus mir herausgehe), um mich umso tiefer, wenn auch 
nur vorläufig, neu zu zentrieren (verändert zu mir zurückzukehren). Im Verlauf 
meiner inneren Dezentrierung, meines Herausgangs aus mir, verliert das im Au-
ßen Wahrgenommene seine eindeutige, meine Selbstzentriertheit stützende Be-
deutsamkeit und gewinnt eine Ambiguität, durch welche sich mir der Widerstand 
der Wirklichkeit – das mir verschlossen bleibende Selbstsein der meine Umwelt 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 213

bildenden anderen wirklichen Einzelwesen – mitteilt. Der Widerstand der Wirk-
lichkeit, das verschlossene Selbstsein der wirklichen Einzelwesen, vermittelt 
sich mir als Differenz von Erscheinung und dem Wovon der Erscheinung, das 
nicht erscheint. Nicht nur, dass ich das von mir Wahrgenommene, um es zu be-
greifen, auf diesen Unterschied hin zu interpretieren habe; ich wende ihn auf 
mich selber an, indem ich Einsicht in die Differenz meines subjektiven und mei-
nes objektiven Selbst nehme und mich hieraus peu à peu von den Beschränkun-
gen meines strukturdeterminierten Denkens, Handelns und Verhaltens emanzi-
piere.  

Mit jedem dieser Lernschritte (er)klärt sich mir etwas im Außen wie in mir 
selber. Die Fremderkenntnis eines äußeren Datums findet denn auch, so Her-
mann Schmidt (jenes, neben Norbert Wiener, Mitbegründers der Kybernetik), 
keinen objektiven Abschluss in der Erklärung dieses Datums in seiner äußerli-
chen Realität, sondern wirkt weiter, noch auf die Selbsterkenntnis des nach au-
ßen hin – intentional – Erkennenden.3 Selbsterkenntnis heißt Veränderung des 
Erkennenden durchs Erkannte: zu erkennen, dass Erkennen weniger eine souve-
räne Leistung als Vollzug einer Teilhabe ist. Sie ist die selbstbestimmte Weise 
eines Einzelnen, an dem ihn Umgreifenden innerlich zu partizipieren. Als geis-
tig-körperliche Doppelwesen vollziehen wir lernenderweise an uns selber die 
Verflochtenheit von Erkenntnis und Individuation.  

Im Durchgang der es von innen wie von außen her bestimmenden Differenz 
von Innen und Außen ist sich erkennendes (transzendentales) und sich indivi-
duierendes (organisches) Leben ›unendlich nah‹. Schmidt zeigt damit nicht zu-
letzt den Sitz des kybernetischen Gedankens der Selbstregelung alles Lebendi-
gen in unserem eigenen Leben auf. Der Sitz im Leben bezeichnet ebenso sehr 
unsere Grunddifferenz zu uns und unserem Leben: Objektiviert sich am isolier-
ten technischen Regelkreis modellhaft die selbstbezügliche Funktionsweise von 
Lebendigem, so nehmen wir als Erkennende kraft dieses Modells, jener Objekti-
vierung zugleich Distanz zum Leben als solchem.4 Andererseits können wir, als 
Lebewesen, gar nicht Distanz zu ihm herstellen; selber Teil dieses Lebens, sind 
dem Leben gegenüber nie souverän, einfach deswegen, weil wir nicht über die 
erste Initiative verfügen. Als geistig-körperliche Doppelwesen, die sowohl einen 
Körper haben, als auch dieser sind, die, allgemein geistbegabt, von ihrem Geist 
persönlich-zwecksetzenden Gebrauch machen, finden wir uns in einem Verhält-
nis der ›unendlichen Nähe‹ zum Leben um uns herum und zu uns selbst wieder.

                                                
3  Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des 

Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282. 
4  Vgl. im Folgenden ebd., S. 281. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG 

 

 

Wir sind dem Leben nah und fern zugleich. Im Versuch, das Leben zu den-
ken, isolieren wir es notwendigerweise vor uns, nehmen Abstand zu ihm, zu uns 
selber als Lebewesen. Der ›das Leben‹ objektivierende Gedanke löst sich von 
dem ab, der ihn denkt – der Denkende bleibt hinter seinem eigenen Gedanken 
zurück. Zurückgelassen beginnt der Denkende, über sein Denken nachzudenken. 
An diesem Punkt enthüllt sich ihm eine unüberwindliche Asymmetrie: Einerseits 
bleibt das erkennende Subjekt selbst hinter dem von ihm Gedachten zurück; an-
dererseits vermag es, sein eigenes Denken zum Gegenstand des Nachdenkens zu 
machen, d.h. sich erneut an die Spitze seines Denkens zu setzen. Bei alldem ist 
das erkennende Subjekt weder mit sich noch mit dem Erkannten zu irgendeinem 
Zeitpunkt gleichzeitig. Es verbleibt mit jedem Augenblick in der Klammer, wel-
che die Differenz von Innen und Außen bildet. So sehr sich auch das erkennende 
Subjekt, gleichsam von nirgendwoher, akosmisch, das Leben objektivierend vor 
Augen stellt, so wenig kann es, von diesem umgriffen, sich selbst als souveränes 
Erkenntnissubjekt durchhalten. 

Der von Schmidt geprägte Begriff der »unendlichen Nähe« taugt als Bild 
sowohl für unser Bestimmtsein durch die Differenz von Innen und Außen als 
auch für den Spielraum unserer Freiheit, der über die Absolvenz jener Differenz, 
als Drittes von Innen und Außen, ermittelt wird. Die unendliche Nähe, die uns 
gleichermaßen von dem Leben um uns herum trennt, wie es uns mit ihm verbin-
det, macht die Schwierigkeit, aber auch unser Vorvertrautsein mit unserem zu le-
benden Leben aus. In seiner Montaigne-Exegese verwendet Jean Starobinski das 
komplementäre Bild der »nahen Ferne«.5 Danach heißt, sein Leben zu leben, es 
›darzuleben‹, es vor sich selber zu exponieren, es als sein eigenes zu konstruie-
rendes Meisterstück anzusehen: Ich lerne, es im Licht meines Mir-voraus-Seins 
zu ermessen, im Hineingang in die Diskrepanz des Ist-Zustands meines Selbst 
zum Soll-Zustand jener Idealvorstellungen, deren ich mich würdig machen will, 
zu sehen – um zugleich einzusehen, dass ich ihnen, d.h mir selbst, unendlich fern 
bleibe.  

Die Ferne seiner Idealvorstellungen ist ihm, Montaigne, jedoch zugleich nah; 
es sind ja seine Vorstellungen. Um nun sein eigenes Leben zu leben, sprich: sein 
persönliches Meisterstück zu konstruieren, geht es um nichts als darum, sich die-
se nahe Ferne als Höhe des eigenen Selbst zu erschließen. Es geht darum, unser 
Leben, das uns mit uns geschenkt ist, zu unserem eigenen zu machen. Indem wir 
es zu unserem Leben machen, gehen wir bereits aus uns heraus: Wir drücken uns 
als innerliche Wesen aus, fügen uns als diese dem Außen hinzu. Damit geben 
wir das Geschenk unserer selbst gleichsam an unbekannt zurück, an die Instanz 

                                                 
5  Vgl. im Folgenden Jean Starobinski: Montaigne, S. 363. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 215

jener Höhe, von der wir aufgrund unserer eigenen Fallhöhe, unserer Differenz zu 
uns selber, nur eine Ahnung haben. Unser Leben ist die uns mit uns, in den 
Grenzen unseres Selbst, zugewiesene unendliche Aufgabe, die, die wir sind, 
auch zu werden.  

Unser Leben ist der Rohstoff unseres autopoietischen Vermögens, etwas mit 
uns selber anzufangen, das ohne uns nie angefangen hätte. Es lebt sich gleich-
wohl nicht von selbst, sondern braucht den transitiven Umgang mit uns selber. 
Nicht nur, dass wir nicht schon wissen, wer wir sind; wir können es gar nicht. 
Dafür gehen wir ja aus uns heraus, um im Rückgang zu uns, statt eine feste Iden-
tität vorzufinden, bloß unser persönliches, akosmisches Ich zu stärken. Ich stärke 
es, indem ich mich in meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, 
zu affirmieren, mir selbst zu folgen lerne. Jede Innen-Außen-Differenz, die ich 
in mir wie außerhalb meiner vorfinde, bietet Anlass hierzu. Um mich zu affir-
mieren, muss ich meine Begehrensfähigkeit begehren: mich selbst auf ein mir 
›unendlich nahes‹ Ziel erschließen wollen, für das ich jetzt bereits, mir selber vo-
raus, im Akt der Selbstaffirmation, mein Inneres hergebe. 

Schmerz und Koexistenz 

Nach Montaigne führt uns jeder Schmerz, den wir empfinden, vor die Entschei-
dung, entweder dem Willen zu unserem Glück oder dem Trott zu folgen, den die 
Trägheit der Verhältnisse und unsere hinfälligen Körper vorgeben.6 Hier genü-
gen wir dem allgemeinen Gesetz der Entropie, dort dem orthogenetisch-negen-
tropischen Gegen-Agens unserer inneren Freiheit: So wie sich die Seele jeder 
Wandlung fähig macht, indem sie sich den wechselnden äußeren Umständen an-
passt, sich ihnen hinzufügt, mit ihren Hinzufügungen ausfüllt, macht sie uns fä-
hig, unser Leben in jedem Augenblick, noch in Momenten der Unfreiheit, auf 
tragische Weise, in der eigenen Hand zu haben.  

Der Schmerz, den wir erfahren, bewahrt uns vor den Routinen unserer 
Selbstvergessenheit. Anlässlich der Dinge, die wir nicht ändern können, nötigt er 
uns, uns selber zu ändern – zu lernen. Dazu müssen wir uns erst einmal in ein 
Verhältnis zu uns selber setzen. Dies tun wir, indem wir uns mit der uns bestim-
menden Differenz von Innen und Außen konfrontieren, indem wir lernen, sie 
auszuhalten. Sie aushaltend, stoßen wir, nach Montaigne, auf eine Art Grund-
form unserer selbst. Von deren Erfahrung her vermögen wir, uns den gegebenen 

                                                
6  Vgl. Michel de Montaigne: Daß unsere Empfindung des Guten und Bösen großenteils 

von der Meinung abhängt, die wir davon haben. A.a.O. S. 100f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Veränderungen einzupassen, ohne uns an diese zu verlieren. Wie wir uns an der 
erfahrenen Grundform als wirkliche, in ihrem Wirklichsein als durch und durch 
subjektive Wesen erleben, erfahren wir in unserem Inneren ebenso deutlich die 
uns durch unser objektives Selbst gesetzten Grenzen. Über sie kommen wir nicht 
hinaus; wir können ihre Erfahrung bloß weiter vertiefen und verfeinern, eben in-
dem wir auf immer selbstbestimmtere, eigensinnigere Weise die uns bestimmen-
de Differenz von Innen und Außen passieren lernen.  

So bitter es ist, in Not zu leben, schreibt Montaigne weiter, so sind wir doch 
nicht dazu genötigt, in Not zu leben.7 Mit jedem Augenblick stehen wir vor einer 
Wahl. Die Not der Wahl, auf die uns der Schmerz stößt, wenn er uns nicht völlig 
zerbricht, lässt uns, so C.S. Lewis*, im Innersten unserer selbst eine Veränderung 
an uns selber vornehmen.8 Es ist der bleibende Status Nascendi unserer selbst 
und unseres Denkens, der bewirkt, dass wir in der Lage bleiben, in uns ›den 
Schalter umzulegen‹, von uns selber innerlich freien, transitiven Gebrauch zu 
machen. Während uns unser Denken vordergründig zur Erkenntnis äußerer Din-
ge führt, klärt es bereits unser Verhältnis zu uns selbst und, darüber vermittelt, 
zur Welt um uns herum. Nie werden wir irgendetwas endgültig verstanden ha-
ben; immer wird ein Rest bleiben, der uns weiterdenken lässt. Die Suche nach 
Wahrheit findet in der Zeit statt, derselben Zeit, innerhalb derer wir uns zu uns 
individuieren. Wie sich Wahrheit immer nur als zeitliche, als erscheinende ent-
birgt, sind wir selbst vergängliche, von der Zeit tingierte, irrende Wesen. Auch 
wenn wir nirgends, bei keiner letzten Wahrheit ankommen, irren wir doch nicht 
komplett. Davor bewahren uns die Anlässe, die uns zum Denken zwingen, allem 
voran die Differenz von Innen und Außen, in der wir gerade stehen – zum Ärger 
unseres eigenen Verstandes.  

Unser Verstand versteht sich selbst nie ganz, schon deswegen nicht, weil er 
sich strukturell gegenüber dem zu Verstehenden verspätet. Uns selbst voraus, 
werden wir denkenderweise dieser anfänglichen Verspätung inne: dass wir als 
Denkende immer nur Antwortende sind, zuvorderst der uns jeweils bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen. Daher auch lassen sich jeweils neue Er-
kenntnisse nicht einfach bereits gewonnenen hinzufügen. Jede neue Erkenntnis 
verändert das Innen-Außen-Gefüge, während wir in unserem Denken die Verän-
derungen dieses Gefüges nachvollziehen. Der Denkende vollzieht es an sich 

                                                
7  Vgl. ebd., S. 114. 
*  Clive Staples Lewis (1898-1963), nordirischer Schriftsteller und Laientheologe. Ver-

fasser der »Narnia«-Romane. 
8  Vgl. C.S. Lewis: Pardon, ich bin Christ. Meine Argumente für den Glauben. Basel 

und Gießen 1992, S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 217

selbst nach, daran, wie er sich denkend von seinem eigenen Wissen, sein Erinne-
rungsvermögen von seinem Gedächtnis, sein Ich aus seiner Selbstzentriertheit 
löst. Der Denkende wird vom Status Nascendi seines eigenen Denkens an ein 
Unabgegoltenes, Offengebliebenes erinnert. Er wird aus dem Schlummer seiner 
Rationalisierungen, die ihn bislang haben ›durchkommen‹ lassen, geweckt, auf 
dass er mittels seines Denkens einen Ausweg aus den Verstrickungen seines ei-
genen, strukturdeterminierten Gewordenseins finde.  

Denkend weiß ich, dass ich es selbst bin, der den Gedanken eines Ganzen, 
als welches ich mich selber empfinde, an die äußere Wirklichkeit herantrage: 
dass die Vorstellung einer ›Wirklichkeit im Ganzen‹ eben eine Vorstellung, eine 
– meine – Idee ist. Dies wissend, weiß ich, dass es eine Wirklichkeit unabhängig 
von mir gibt. Ich weiß um die Wirklichkeit als Widerstand fremden Selbstseins 
gegen mein eigenes Selbstsein mitsamt meinen Wahrnehmungen, meinem Den-
ken. Als ob die Wirklichkeit, auf die ich wahrnehmend und denkend bezogen 
bin, unendlich vor mir zurückwiche, während ich je deutlicher, umso schmerz-
hafter meines Unterschiedenseins von allem, noch von mir selber, innewerde. 
Denken führt, anstatt zur Wirklichkeit, an diesen Widerstand heran. Realismus 
ist Wissen um den Widerstand von Wirklichem, nicht um die Wirklichkeit 
selbst. Der Nutzen von Denken liegt in unserer Selbstöffnung gegenüber dem, 
was wir nicht schon selber sind. Erst darüber erfahren wir uns selbst als wirklich. 
Mit jedem gelungenen Gang durchs Nadelöhr der Differenz von Innen und Au-
ßen, die uns aktuell bedrängt, individuieren wir uns am Widerstand einer erfah-
renen Andersheit zu uns selbst.  

Jean-Fran�ois Lyotard hat, wie gesehen, Denken als »Begehren zu begehren« 
aufgefasst. Denken findet an keinem Gedachten, keinem Wissen Genüge. Es ist 
immer nur Weiterdenken, weniger im Sinne sukzessiven Fortschreitens als viel-
mehr eines sich immer wieder neu Öffnens, Korrigierens, Umschreibens. Wenn 
das Denken zu keinem Wissen führt, so deshalb, weil es selber gar nicht über das 
Grundwissen hinauskommt, dass die Welt erscheint, dass Erscheinung und das, 
wovon sie Erscheinung ist, nicht identisch sind – wie wir selber mit uns nicht 
identisch sind, sondern erst werden müssen, die wir sind, und dabei doch Wer-
dende bleiben werden. Überall und jederzeit finden wir uns denn vor die Diffe-
renz von Innen und Außen gestellt, um, durch sie hindurchgegangen, schon nicht 
mehr dieselben zu sein. Würden wir nicht denken, d.h. einen Ausweg aus unse-
rer Beklemmung suchen, wir würden an der erstbesten Erfahrung von Differenz 
und Veränderung verzweifeln. Wir wären nie dazu gekommen, ein Ich heraus-
zubilden. Wir würden von einer Enttäuschung zur nächsten taumeln, ohne je 
zum Subjekt dieser Enttäuschung zu werden. Das sind wir nur, sofern wir aus 
dem Kontinuum unserer Enttäuschungen herauszutreten, an einem Dritten von 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Erscheinung und Enttäuschung Halt zu finden suchen. Indem ich denkend nach 
einem Ausweg aus meiner Umklammerung durch eine aktuelle Differenz von 
Innen und Außen fahnde, finde ich an meinem eigenen Voraussein diesen zeit-
weiligen Halt: Permanent verwandle ich mein Stolpern in ein Gehen, meine Irr-
tümer in Lernbereitschaft. 

Ich könnte weder die erfahrenen Differenzen aus-, noch mein Begehren zu 
begehren durchhalten, wäre nicht mein Denken von einem meinem Leben bereits 
innewohnenden Grundimpuls, einem Begehren, getragen, das mich nicht aufhö-
ren lässt, meine eigene Ganzheit zu suchen, derer ich, paradoxerweise, in dem 
Maße ermangele, wie ich sie mit meiner Person bereits mitbringe – wie ich ein 
bipolares Halb- und Doppelwesen bin.9 Es ist dieses Begehren, jener Grundim-
puls, der uns immer wieder neu einen Ausweg aus den Bedrängnissen jeweils 
gegebener Innen-Außen-Differenzen suchen, uns einem sich öffnenden Dritten, 
Neuem öffnen, uns weiter und weiter denken, weiter und weiter lernen, weiter 
und weiter werden lässt. Dass wir weiter-, über uns hinausdenken, ist nicht zu-
letzt ein Indiz dafür, dass unser Leben weniger auf Konkurrenz als auf Koexis-
tenz ausgerichtet ist. Unsere Fähigkeit, Schmerz zu empfinden, in seiner Emp-
findung Aufschluss über unser Leben inmitten eines Größeren, uns Umgreifen-
den, zu suchen, ist nur ein weiterer, vertiefender Hinweis darauf. Koexistenz ist 
die logische Folge der strukturellen Kopplungen unserer individuellen Existen-
zen an die uns bestimmenden Verhältnisse. Koexistierend sind wir gleichsam da-
rauf geeicht, das Dritte von Innen und Außen, auf das wir für uns selbst denkend 
aus sind, auch im Großen zu suchen. Indem wir, jeder für sich, aus uns heraus-
gehen, uns ausdrückend der Welt hinzufügen, finden wir zusammen im gemein-
sam Dritten der einen Welt, die wir miteinander hervorbringen.10  

Die uns gemeinsame Welt ist, so naiv wie politisch, von äußerer Nachvoll-
ziehbarkeit, von Sichtbarkeit, mithin von unserer Enttäuschbarkeit bestimmt. Je-
der von uns vollzieht sie in seinem eigenen Inneren nach, um dies, per Selbst-
ausdruck, wiederum zu zeigen. Indem wir uns in unserer Unterschiedenheit von 
allem, noch von uns selber, ausdrücken, fügen wir uns schon dem Außen hinzu, 
verändern wir es mit uns: Noch in unserem Eigensinn determinieren wir uns so 
zur Koexistenz. 

                                                
9  Siehe auch Platon: Symposion 189C-191D 
10  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 264. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 219

Das Visionäre der Liebe 

Liebe, als Denkform, setzt hinter der Vielheit der Erscheinungen eine Einheit der 
Wirklichkeit voraus, in der alle Wesen auf sie selber undurchschaubare Weise 
miteinander verbunden sind.11 Erst aufgrund einer tieferen Verbundenheit in al-
ler erfahrenen Unterschiedenheit erscheint dem Blick des Liebenden das Gelieb-
te in seiner unerschöpflichen Vielfalt.12 Einheit und Vielfalt verbünden sich in 
der Selbsttranszendenz des zu Liebe Bereiten, der sich ein begrenztes Wesen zu 
unbegrenzter Bejahung fähig macht. Es ist dieselbe Bejahungskraft, die uns noch 
als einsam in uns kreisende, monadisch-autopoietische Wesen der Gemeinsam-
keit und Verständigung mit anderen aufschließbar erhält.  

Das Visionäre der Liebe kommt daher, dass sie, was sie liebt, im Ganzen ak-
zeptiert.13 Der Liebende liebt das Geliebte in seiner Ganzheit aus der Kraft seiner 
eigenen, darüber, dass er seine Ganzheit nicht für sich behält, sondern sie dem 
Anderem gibt, sich ihm hingibt. Es ist diese Hingabe, die mich selber sozusagen 
der Liebe wert macht und mich ihr offen hält. Ihr geöffnet, finde ich mich, wäh-
rend ich jemanden oder etwas liebe, mich selbst von Liebe abhängig vor. Dass 
wir nicht aufhören können zu lieben und geliebt werden zu wollen, ohne unsere 
Lebendigkeit und Güte zu verlieren, macht das eigentliche Geheimnis unseres 
inneren Lebens aus. Hierfür haben wir vielleicht keine Worte (diese wären, nach 
Bateson, ›zu kurz‹), wohl aber eine interne Schwingungsbereitschaft, an die, 
mehr als alles Denken, alle Worte, vielleicht nur Musik heranführt.  

In Prousts »Suche nach der verlorenen Zeit« identifiziert Charles Swann sei-
ne Liebe für Odette unwillkürlich mit einem Thema aus einer Klaviersonate, die 
diese das eine oder andere Mal in seinem Beisein gespielt hat. Nicht nur, dass 
sich Swanns musikalische Empfindungen engstens mit denen für Odette verbin-
den; sie lösen sich kraft der Enge dieser Verbindung von ihrem Auslöser: Die 
Empfindungen, die das Musikstück in ihm auslöst, gehen über Swanns von 
Zweifeln und Eifersucht bestimmte Fixierung auf Odette hinaus – hinein ins In-
nerste von Swanns Liebesfähigkeit selbst. Was sein Innerstes, von außen ange-
stoßen, bewegt, macht sich sein Inneres autopoietisch zu eigen, weg vom äuße-
ren Objekt seiner Liebe hin zur Liebensregung selbst, die ihn überhaupt zum 
Liebenden, weiter Liebenden, macht:  

                                                
11  Vgl. Josef Pieper: Über die Liebe. In: Lieben, hoffen, glauben. München 1986, S. 39. 
12  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 245. 
13  Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. A.a.O., S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

»Er fühlte ganz genau, daß diese Liebe etwas war, was keiner objektiv vorhandenen, von 
anderen als ihm feststellbaren Sache entsprach […]. […] Aber sobald er das kleine Thema 
hörte, wußte es sich in ihm den nötigen Platz zu schaffen, die Proportionen seiner Seele 
verwandelten sich; ein breiter Raum entstand darin für einen Genuß, der gleichfalls keiner 
äußeren Gegebenheit entsprach, der sich aber, anstatt völlig individuell zu sein wie der der 
Liebe, für Swann als eine den konkreten Dingen überlegene Art von Wirklichkeit darstell-
te.«14

Die Weitung seines Inneren ist das Pendant für die überlegene Art von Wirklich-
keit, die das Visionäre seiner eigenen Liebe in seinem Inneren bewirkt. Innen 
und Außen wechseln hier andauernd die Plätze. Die Sonate ist ihm mithin nicht 
nur Auslöser von Liebesreminiszenzen, sondern selber schon eine Denk- und 
Empfindungsform, mittels derer Swann die Differenz von Innen (seine Sehn-
sucht nach Odette) und Außen (Odettes Entzug) auf das Dritte seiner ihm selbst 
nie transparent werdenden Emanzipation von seinen eigenen, egoistischen Fixie-
rungen hin meistert.  

»Da er aber in dem kleinen Thema einen Sinn suchte, in den seine Intelligenz nicht einzu-
dringen vermochte, fand er einen seltsamen Rausch darin, seiner innersten Seele alle Hil-
fen vernunftbestimmten Denkens zu entziehen und sie einzig durch den engen Weg, den 
dunkeln Filter des Klanges hindurchpassieren zu lassen.«15

Was mich mit dem Anderen verbindet, verbindet mich mit mir selber, und um-
gekehrt. Das Verbindende selbst materialisiert sich nirgends. Ich muss es immer 
neu ermitteln, indem ich die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen 
passiere. Walter Benjamin* erinnert an die Kindeswahrnehmung, der das 
Strumpfknäuel ein Wahrzeichen der Welt ist.16 In ihm verschränken sich Innen 
und Außen, es ist sowohl ›Tasche‹ als auch ›Mitgebrachtes‹. Zugleich bedarf es 
nur eines Ruckes, um es in ein Drittes, eben den Strumpf, zurück zu verwandeln. 
Damit ist das Strumpfknäuel nicht minder Wahrzeichen des eigenen Denkens. 
Benjamin münzt diese Metapher auf Marcel Prousts Verfahren, sein Ich zuguns-
ten seines Sicherinnerns zu entleeren. Kraft dieser aktiven Selbstentleerung, ver-

                                                
14  Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.      

2. Teil: Eine Liebe von Swann, S. 314. 
15  Ebd., S. 315. 
*  Walter Benjamin (1882-1940), deutscher Philosoph und Literaturwissenschaftler. 
16  Vgl. im Folgenden Walter Benjamin: Zum Bilde Prousts. In: Gesammelte Schriften 

II/1. Frankfurt/M. 1980, S. 314 und 320. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 221

gleichbar der freiwilligen Selbstdezentrierung Piagets, erhascht der die verlorene 
Zeit suchende Melancholiker das überpersönliche Dritte jenes Erinnerungsbil-
des, das seine Melancholie zugleich erfüllt und besänftigt. Es ist das nur für die-
sen Augenblick des Denkens anwesende Dritte von Innen und Außen, deren Dif-
ferenz mich bestimmt, das mir, der ich inmitten dieses Lebens stehe, das ich 
nicht überblicke und zugleich zu meinem machen muss, eine Idee von meiner 
Verantwortung vor ihm, seiner Unumkehr- wie Unvertretbarkeit, meinem eige-
nen Mir-geschenkt-Sein, gibt.  

Aller Melancholie zum Trotz erfahre ich, vermittelt übers jeweils gefundene 
Dritte von Innen und Außen, die bleibende Jungheit meines Inneren. In allen 
meinen Wandlungen bleibe ich doch derselbe. Daran, dass ich für mich selbst in 
meinem Inneren nicht altere, sich meine Subjektivität ihre eigene Vergänglich-
keit nicht vorstellen kann, bekomme ich eine Ahnung von der Objektivität mei-
nes Selbst, dem mein subjektives Selbst immer nur ›unendlich nah‹ sein kann. 

Die verschlossene Pforte: Entropieverzögerung und Futur II 

Unsere Erinnerungen steuern unsere Erwartungen. Wir deuten, wie Jean Piaget 
mit Erik H. Erikson sagt, die Gegenwart durch die Vergangenheit, während wir 
die Vergangenheit auf die Gegenwart hin rekonstruieren.17 Was aber ist mit der 
Zukunft? Wir können sie weder schon deuten, noch aus Vorhandenem konstruie-
ren. Sie wird immer nur eine bewältigte Innen-Außen-Differenz sein. Unsere Zu-
kunft von unserer Gegenwart her entwerfend, rechnen wir unser eigenes Voraus-
sein vorbehaltlich der uns widerstehenden Wirklichkeit hoch. Der Widerstand 
des Wirklichen betrifft uns nicht bloß nach vorne hin, als Grenze des Denkbaren, 
sondern bereits als dasjenige, das uns zum Denken zwingt: So sehr ich denkend 
das Ganze meines Denkens konstruiere, so wenig kann ich die Genese dieses 
meines Denkens als Mitgift meines Mir-geschenkt-Seins, als Talent, rekonstruie-
ren; ich denke ja immer schon, immer schon so, bevor mir überhaupt aufgeht, 
dass ich denke.  

Unser Denken antwortet auf die es – uns – bestimmende Innen-Außen-Diffe-
renz, um uns einen Ausweg nach einem Dritten von Innen und Außen suchen zu 
lassen. Erst über den Umweg eines Außen, von dem wir uns angesprochen füh-
len, das wir mithin als bedeutsam empfinden, bekommen wir als bereits Den-
kende zunehmend einen Begriff von unserem eigenen Denken. Es ist zugleich 
der Augenblick, da wir merken, dass wir uns uns selbst gegenüber verspäten, 

                                                
17  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen, S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dass unser Denken dem Gesetz einer unvordenklichen Wiedererinnerung unter-
steht, dem Geschenktsein unserer selbst als die Person, als welche wir uns – in 
der Differenz unseres subjektiven und unseres objektiven Selbst – nun einmal 
vorfinden.  

Wir können nicht die Zukunft denken. Wie wir gesehen haben, besteht Rea-
lismus nicht darin, Notwendigkeiten vorwegzunehmen, sondern gegebene Innen-
Außen-Differenzen anzunehmen, durch sie hindurchzugehen. Erst über deren 
Annahme, in deren Durchgang – und nicht schon über die Vorwegnahme eines 
aus dem Heute hochgerechneten Pseudonotwendigen – erschließen sich uns neue 
Möglichkeiten. Es kann sogar sein, dass allein schon die Annahme einer uns be-
stimmenden Innen-Außen-Differenz uns vor lähmend-fehlleitenden Vorweg-
nahmen bewahrt. In vorwegnehmender Manier schließt Karl Jaspers von der 
Unmöglichkeit, Zukunft zu denken, auf die Unmöglichkeit einer Zukunft über-
haupt. Danach sei unser unerhörtes technologisches Können nur die Vorderseite 
eines zukunftslos gewordenen Lebens, das sich vor eine verschlossene Pforte ge-
stellt sieht.18 War aber die Pforte je offen? Ist die geschlossene Pforte nicht viel-
mehr eine Metapher für die immer erst noch zu passierende Differenz von Innen 
und Außen, die die Zukunft von der Gegenwart trennt? Ist nicht, umgekehrt, die 
Geschlossenheit der Pforte, die Unfähigkeit, in die Zukunft zu sehen, Anlass 
zum Denken, Anlass, Gebrauch von unserer inneren Freiheit und Weltlosigkeit 
zu machen, um uns als Wesen, die von allem, noch von sich selber, unterschie-
den sind, dem Außen hinzufügen?  

In Anbetracht der alles in den Schatten stellenden Gefahren der Atombombe 
widerstreitet Karl Jaspers dem Transzendenzvorbehalt seines eigenen Denkens, 
indem er dekretiert, dass es kein Draußen mehr gebe, die Welt sich geschlossen 
habe, die Einheit der Erde gekommen sei.19 Gerade wenn aber diese Diagnose 
zuträfe, käme dem Gedanken eines uns unvordenklich Umgreifenden besonderes 
Gewicht zu. Ist nicht in einer augenscheinlich geschlossenen Welt umso mehr 
ein Denken vonnöten, das sich Selbstdistanz und aus dieser Distanz heraus das 
Gebot, weiterzudenken, auferlegt? In vergleichbar (auto-)suggestiver Weise for-
dert Heinz von Foerster angesichts der bedrückenden Probleme der Menschheit 
und des Erdballs, dass die Menschheit sich selber als ein geschlossenes System 
behandeln solle. Anders gelänge es uns nicht, die Risiken der Überbevölkerung 
und der damit einhergehenden Wirtschafts- und Versorgungskrisen zu bewälti-
gen.20 Auch hier: Gerade wenn diese Einschätzung zuträfe, so bleibt doch die 

                                                
18  Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 39. 
19  Vgl. ders.: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. München 1949, S. 163. 
20  Vgl. Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 223

Frage, von woher wir das System »Menschheit« schließen wollen. Tun wir dies 
nicht letztlich immer schon von ›nirgendwoher‹, aus unserem akosmischen Inne-
ren heraus? Wie soll sich zudem die Idee einer systemischen Geschlossenheit, 
das wir zusammen darstellen, mit derjenigen eines offenen menschlichen Wer-
dens, wie es von Foerster für jeden von uns postuliert, vertragen?  

Philosophie ist gewusstes Nicht-Wissen. Nicht nur, dass ich durch die mich 
augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Außen hindurch muss; 
durch sie hindurchgegangen, stehe ich schon vor der nächsten. Ich überschaue 
nicht die kommenden Innen-Außen-Differenzen; ich weiß bloß, dass ich durch 
sie hindurch muss. Denkend entziehe ich mich folglich nicht nur der Suggestion 
des Erscheinenden, sondern noch der meines eigenen Wissens: Um der Bewälti-
gung meiner eigenen Zukunft willen sollte ich sie mir nicht vorstellen wollen. 
Dafür denke ich. Denken ist wie ein kurzes Augenschließen. Indem es für diesen 
Moment das Kontinuum meiner Erinnerungen und Erwartungen unterbricht, 
suspendiert es mein vermeintliches Wissen darum, was gemäß meiner Erinne-
rungen und Erwartungen kommen muss. Darüber, dass sich mein Denken ganz 
und gar auf die Gegenwart – auf die mich aktuell bestimmende Differenz von 
Innen und Außen – einlässt, vertagt es gleichsam die Zukunft selbst. Hierin be-
steht die Lektion der Differenz: den Katastrophen, die wir uns offenen Auges 
ausmalen, denkenden Widerstand entgegenzusetzen, in der bewussten Nicht-
Vorwegnahme der Katastrophe uns dem Visionären unserer eigenen Liebesfä-
higkeit offenzuhalten – gegen den trivialen Realismus unserer Ängste und die 
Pseudonotwendigkeiten unserer Vernünftigkeiten.  

So wie meine Treue an meine Unkenntnis des Kommenden gebunden ist, er-
schaffe ich mich als selbstverantwortliches Wesen erst in meiner eingesehenen 
Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, dank meiner grundsätzlichen, 
akosmischen Reserve gegenüber dem, was mich von außen her als ›wirklich‹ 
bedrängt. Ich antworte mit mir selber auf etwas, das vor mir da war und nach mir 
sein wird. Ich lasse, was mich bestimmt, an mich heran, in mich hinein, durch 
mich hindurch, wie ich selber, im Wechsel von Innen und Außen, durch es hin-
durchgehe. Indem ich es in mich hinein lasse, während ich es meinerseits passie-
re, verwandle ich es schon dem an, was ich, aus Quellen, die ich selbst nicht 
kenne, mit meiner eigenen Person mitbringe. Die innere Anverwandlung dessen, 
was mich von außen bestimmt, demgegenüber ich immer nur die zweite, antwor-
tende Initiative habe, ist schon Werk meines Selbstentwurfs, Konstituens meiner 
Ichstärke. Mein Werden als Person stellt ein Gegen-Agens zum Verfall der vor-
handenen äußeren Ordnung im Sinne A.N. Whiteheads und eine Entropieverzö-

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

gerung im Sinne Heinz von Foersters dar21: Indem ich Äußeres nach innen neh-
me, Inneres nach außen abgebe, meine Unterschiedenheit vom Außen diesem 
hinzufüge, gewinne, ja, schaffe ich Zeit.  

Was ich heute denke und tue, wird real gedacht und getan worden sein, auch 
wenn ich die Zukunft selbst nicht kenne. Hierin, als heute vollendete Zukunft, 
besteht die bleibende Wirklichkeit von Gegenwart.22 Darüber, dass wir unsere ei-
gene Zeitlichkeit dem Universum beifügen, zeigt sich, so Sartre in Anschluss an 
Kierkegaard, dass jeder von uns, im Maße seiner inneren Freiheit, Grundlage 
von Geschichte ist.23 In jedem Augenblick treffen wir, auch wenn wir es nicht 
merken, eine Wahl; unsere Freiheit, als innere, besteht in nichts als dem Grade 
unseres Bewusstseins von deren Unumgänglichkeiten. Mit jeder Wahl wählen 
wir, wie und was wir selbst sein wollen. Nicht nur, dass wir uns als Wählende, 
die zu wählen genötigt sind, in der Zeit bewegen; wir kommen nicht umhin, uns 
zu der Zeit, in der wir leben, zu verhalten. Von daher auch würde jeder Versuch, 
das Ganze anders als durch die Linse unserer Zeitgenossenschaft, aus der Per-
spektive unserer Irrtumsfähigkeit zu sehen, das Besondere unserer Freiheit zer-
stören.24

Indem wir unsere eingesehene Bedingtheit in unsere Selbstbestimmung auf-
nehmen, gehen wir durchs Nadelöhr der uns heute bestimmenden Differenz von 
Innen und Außen. Mit ihr entfalten wir uns nicht nur selber, sondern verändern 
unwillkürlich die Verhältnisse, an die wir strukturell gekoppelt sind, mit. Wir 
sind im doppelten Sinne Wandler der Zeit: ihre Passagiere und Transformatoren. 

                                                
21  Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft, S. 74; sowie: Heinz von 

Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 166. 
22  Vgl. Robert Spaemann: Der letzte Gottesbeweis. München 2009, S. 31. 
23  Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das singulare Universale. In: Mai '68 und die Folgen 2. Reden, 

Interviews, Aufsätze. Reinbek 1975, S. 142. 
24  C.S. Lewis: Die große Scheidung oder Zwischen Himmel und Hölle. Einsiedeln und 

Freiburg 1992, S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

