XIV Die Lektion der Differenz

Denkend fangen wir nicht erst zu denken an; wir denken immer schon. Genauso
wenig horen wir mit dem Denken eines Gedankens zu denken auf; wir denken
immer schon weiter. Jean-Frangois Lyotard fasst das Denken als ein sich selbst
begehrendes Begehren auf. Geht mein Begehren von etwas auf etwas aus, was
mir fehlt, so heilt, mein Begehren zu begehren, zu wollen, dass es mir fehle.
Nichts anderes will Philosophie: dass meine Suche nach Wahrheit bei keiner
Wahrheit, keinem Wissen, keiner Weisheit haltmache.'

Der Zwang zum Denken

Philosophie bringt kein Wissen hervor. Eher erinnert sie mich an etwas, was ich
schon weil}: dass Wirklichkeit erscheint — mir erscheint —; dass Erscheinung und
das, wovon es Erscheinung ist, nicht eins sind. Kraft dieses Grundwissens bleibt
mein Wissen dem Bewusstsein eines Nichtwissbaren geoffnet. Dies ldsst mich
weiterdenken. Was mich weiterdenken lédsst, legt meine innere Freiheit frei, wie
diese mich tiberhaupt erst denken ldsst. Denken ist nichts Freiwilliges. Ich werde
zum Denken gezwungen, wie ich meine innere Freiheit meiner Nichtiiberein-
stimmung mit allem, noch mit mir selber, abringe. In diesem Sinne auch hat die
philosophische Suche nach Wahrheit, nach Gilles Deleuze, nichts mit einer ver-
meintlichen Liebe der Philosophen zu ihr zu tun. Niemand sucht die Wahrheit
aus eigener Willigkeit und Sympathie mit ihr, sondern weil er der Suche nach ihr
gar nicht entraten kann — gleich dem Eifersiichtigen, der unter dem Leidensdruck
der von ihm unfreiwillig wahrgenommenen Zeichen der Verstellung seiner Ge-
liebten einer Wahrheit nachspiirt, die er zugleich fiirchtet.”

1 Vgl. Jean-Frangois Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 21 und 32.
2 Vgl Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 16.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

210 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Es gibt keine Methode, die zur Wahrheit fiihrt; eher trifft mich die Wahrheit
in meinem eigenen Angewiesensein auf sie an. AuBere Anlisse — situative Noti-
gungen, Begegnungen, Zufille —, aber auch innere — Erinnerungen, Wiinsche,
Angste — zwingen mich zum Denken. Ich bin gezwungen, mich in dem von mir
Wahrgenommenen als Wahrnehmenden zu reflektieren: meine Petites Percep-
tions auf das mich und sie Umgreifende hin zu verldngern. Es ist, als ob im Au-
Ben etwas steckte, das schon in mir selber haust, als ob etwas in mir nach seiner
Beglaubigung durch die dulere Wirklichkeit verlangte. In beiden Fillen ermittelt
mein Denken ein Innen und Auflen Verbindendes, eben jenes Dritte, das mir ei-
nen Weg weist durch die Innen-AuBen-Differenz, die mich hier und jetzt be-
stimmt.

Denkend gelange ich iiber das eine (Auflen) zum anderen (Innen), indem ich
das eine im Licht des anderen reflektierend »>breche«, d.h. jeweils die Differenz
des einen zum anderen hineinrechne. So werde ich beispielsweise in der Begeg-
nung mit etwas oder jemandem an etwas oder jemand anderes erinnert. So un-
willktirlich der Prozess der Wiedererinnerung vonstattengeht und mich im In-
nersten aufwiihlt, so bin ich doch derjenige, der ihn in der Tiefe steuert. Es ist
die Intentionalitdt meines Bewusstseins, mein Mir-voraus-Sein, das die Richtung
meiner memorierenden Verarbeitung des augenblicklich Erlebten vorgibt: Ich er-
innere weniger etwas als auf etwas hin wieder. Ich erinnere auf ein Drittes hin,
das Gestern und Heute zugunsten eines Morgen verbindet. Ich erinnere gleich-
sam nach vorwirts, um einen Ausweg aus meinen Erinnerungen samt ihren Kon-
texten zu finden, um einen Sprung zu tun, der mich in der Wiedererinnerung
vom Erinnerten befreit: mich neuen Kontexten 6ffnet.

Meine Wiedererinnerungen geben meinem Voraussein, meinen denkenden
Verspatungen erst Inhalt. Wéhrend ich mein heutiges Stolpern dem Lehr-Gang
meiner Wiedererinnerungen akkommodiere, assimiliere ich diese bereits dem
néchsten Schritt, zu dem ich ansetze: Mich wiedererinnernd, schreibe ich meine
Vergangenheit auf diejenige Erkenntnis hin um, die mich augenblicklich leitet in
Richtung eines Dritten von Innen und AuBlen. Wie mir denkend aufgeht, dass ich
immer schon denke, um im Fortgang des Denkens die Spontaneitit meines Den-
kens (Intentio recta) wiederum zu bedenken und insofern zu bremsen (Intentio
obliqua), sind meine Wahrnehmungen von Mitwahrnehmungen begleitet, die die
Kiirze meiner Wahrnehmungen auf wirkliche Erkenntnisse zu verldngern versu-
chen. Was nicht heif3t, dass diese wahr sein miissen. Es handelt sich zunéchst nur
um einen (nicht minder spontanen) Vorgang der Kontextualisierung, wenn ich
dem Wahrgenommenen immer schon ich etwas von mir hinzufiige, ihm einen
Kontext ansinne, von dem her es fiir mich seine Bedeutsamkeit bezieht. Es ist fiir
mich bedeutsam in Hinblick auf das Ganze meiner Welt, das sich immer neu zu-

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 211

sammensetzt. Es setzt sich nach Maflgabe meiner eigenen Strukturdeterminier-
theit, die meine Wahrnehmungen lenkt, zusammen, aber auch demgemil, was
ich zu lernen imstande war, gemif3 den bis dato von mir absolvierten Innen-
AufBlen-Differenzen, deren Durchgéinge kommenden Durchgingen vorarbeiten.
So verstanden ist das sich immer neu formierende Ganze meiner Welt das Kom-
plement meiner eigenen, metastabilen — sich tiber mein Denken und Handeln
operational immer neu herstellenden — Ganzheit als Person. Meine Ganzheit ist
so vorldufig, wie sie auf meiner Unterschiedenheit nicht nur zum Aufen, son-
dern auch zu mir selber, der Differenz meines subjektiven zu meinem objektiven
Selbst, beruht.

Das von mir Wahrgenommene ist allein schon dartiber bedeutsam fiir mich,
dass ich ihm tiberhaupt Aufmerksamkeit zolle. Als Organ meines unwillkiirli-
chen Vorausseins entzieht sich meine Aufmerksamkeit meiner rationalen Kon-
trolle. Meine Aufmerksamkeit fithrt, im Gegenteil, meine Ratio bei ihrer Suche
nach Auswegen aus meiner Umklammerung durch die Differenz von Innen und
Aullen. Auch wenn ich also nicht Souverin meiner Aufmerksamkeit bin, so weil}
ich doch um die innengeleiteten Steuerungen meiner Wahrnehmungen. Ich weil3
darum in dem Mafe, wie ich, mir voraus, schon potenziell tiber die mich aktuell
bedriangende Differenz von Innen und Auflen hinaus bin, vermdge eines sich mir
jéh offnenden Metastandpunkts, jenes nagelschen Blicks von »nirgendwo¢, der
sich mit jeder Kontextualisierung, die ich momentan leiste, in mir selbst auftut.

Ich sehe mich in meinem Verhiltnis zu mir selber, meiner Nichtiiberein-
stimmung mit mir. Es ist diese Nichtiibereinstimmung, die mich im Werden er-
hilt, die mich immer neu aus meinem strukturdeterminierten Gewordensein
heraustreibt, mich dazu bringt, aus mir herauszugehen, mich in meinem Inneren
zu dezentrieren — zu lernen. Lernend hefte ich mein Voraussein an ein Auflen, an
das ich mich akkommodiere, derweil ich mich um eben das Maf} meiner Destabi-
lisierung, die meine Akkommodation ans AuBere in meinem Inneren ausldst,
mich bereits aufs fiir mich néchst erreichbare metastabile Niveau neu zu zentrie-
ren beginne. Nicht nur, dass {ibers Lernen das von mir Wahrgenommene seine
Bedeutsamkeit fiir mich verdndert; meine Wahrnehmungsweise insgesamt wan-
delt sich und mit ihm ich selber. Dariiber, dass mir der Automatismus der von
mir geleisteten Bedeutungszuweisungen und Kontextualisierungen aufgeht, be-
komme ich eine Ahnung von meiner eigenen Strukturdeterminiertheit, der Diffe-
renz meines subjektiven zu meinem objektiven Selbst: Ich finde in eine Distanz
zu mir, womit sich mir sogleich neue, ungeahnte Kontexte er6ffnen.

In Bezug auf das, was ich wahrnehme, habe ich keine Wahl. Ich habe aber
sehr wohl eine Wahl in Bezug darauf, wie und woraufhin ich durch die je vorge-
fundene Differenz von Innen und AuBlen hindurchgehe, mitsamt den daraus re-

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

212 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

sultierenden Verinderungen meiner Wahrnehmungsweise und Erwartung. Wa-
ren meine Wahrnehmungen und Erwartungen vollstindig interessegeleitet, rest-
los strukturdeterminiert, wére ich zu keinem Zeitpunkt dazu gekommen, mich
als Wahrnehmenden wahrzunehmen, meine Erwartungen im Licht ihrer Entt4u-
schungen zu tiberpriifen. Ich wiirde nie dazu kommen, tiber mich, mein Verhalt-
nis zur Welt und zu mir selber, nachzudenken. Ich hitte zu keinem Zeitpunkt ein
Gefiihl fir Wirklichkeit entwickelt, dafiir, dass meinen Wahrnehmungen ein
Wahrzunehmendes entgegensteht, das meinen Wahrnehmungen Widerstand leis-
tet, d.h. mir im Letzten verschlossen bleibt. Ich wire vollkommen verloren, voll-
stindig in der Irre, unfihig, mir selbst Irrtumsfihigkeit ein- und zuzugestehen,
weil ich gar nicht wiisste, was ein Irrtum ist.

Fremd- und Selbsterkenntnis

Wir koénnen nicht dauerhaft nur interessegeleitet wahrnehmen, ohne dass wir auf
Wirkliches stoen bzw. dieses uns zustofBt. Es sind diejenigen Anldsse, die uns
aus unserer Selbstzentriertheit herausreilen und uns zum Denken zwingen. In-
nerlich frei — uns selbst voraus —, zwingen wir uns selbst dazu; wir dezentieren
uns freiwillig. Im selben Augenblick erfahren wir Wirklichkeit als einen unend-
lich vor uns zuriickweichenden Widerstand. Es ist dieser Widerstand, der mich
dazu nétigt, mich zu mir zu verhalten, mich in mir von auflen zu sehen, mich von
mir selber unterschieden zu erfahren: Ich nehme mich als so — strukturdetermi-
niert — Wahrnehmenden wahr, um mich fiir diesen Moment von meinen eigenen
Wahrnehmungen zu 16sen. Umgekehrt beginnt das von mir Wahrgenommene,
eine iiber meine eigene Interessiertheit hinausgehende Bedeutsamkeit zu bekom-
men, um mir in sein fiir mich unerreichbares Selbstsein zu entgleiten. Es wird,
als wirkliches Einzelwesen, zum Statthalter einer von mir unabhédngigen Wirk-
lichkeit — wéhrend ich einmal mehr meines eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, noch von mir selber, innewerde.

Damit sehe ich mich auf die Unvertretbarkeit meines selbst zu lebenden Le-
bens verwiesen, auf die von mir zu leistende Absolvenz der mich augenblicklich
bestimmenden Differenz von Innen und Auflen. Um ihretwillen dezentriere ich
mich innerlich (indem ich aus mir herausgehe), um mich umso tiefer, wenn auch
nur vorldufig, neu zu zentrieren (verdndert zu mir zuriickzukehren). Im Verlauf
meiner inneren Dezentrierung, meines Herausgangs aus mir, verliert das im Au-
en Wahrgenommene seine eindeutige, meine Selbstzentriertheit stiitzende Be-
deutsamkeit und gewinnt eine Ambiguitét, durch welche sich mir der Widerstand
der Wirklichkeit — das mir verschlossen bleibende Selbstsein der meine Umwelt

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 213

bildenden anderen wirklichen Einzelwesen — mitteilt. Der Widerstand der Wirk-
lichkeit, das verschlossene Selbstsein der wirklichen Einzelwesen, vermittelt
sich mir als Differenz von Erscheinung und dem Wovon der Erscheinung, das
nicht erscheint. Nicht nur, dass ich das von mir Wahrgenommene, um es zu be-
greifen, auf diesen Unterschied hin zu interpretieren habe; ich wende ihn auf
mich selber an, indem ich Einsicht in die Differenz meines subjektiven und mei-
nes objektiven Selbst nehme und mich hieraus peu a peu von den Beschrankun-
gen meines strukturdeterminierten Denkens, Handelns und Verhaltens emanzi-
piere.

Mit jedem dieser Lernschritte (er)klart sich mir etwas im Auflen wie in mir
selber. Die Fremderkenntnis eines dufleren Datums findet denn auch, so Her-
mann Schmidt (jenes, neben Norbert Wiener, Mitbegriinders der Kybernetik),
keinen objektiven Abschluss in der Erkldrung dieses Datums in seiner duferli-
chen Realitit, sondern wirkt weiter, noch auf die Selbsterkenntnis des nach au-
Ben hin — intentional — Erkennenden.’ Selbsterkenntnis heifit Verinderung des
Erkennenden durchs Erkannte: zu erkennen, dass Erkennen weniger eine souve-
rdne Leistung als Vollzug einer Teilhabe ist. Sie ist die selbstbestimmte Weise
eines FEinzelnen, an dem ihn Umgreifenden innerlich zu partizipieren. Als geis-
tig-korperliche Doppelwesen vollziehen wir lernenderweise an uns selber die
Verflochtenheit von Erkenntnis und Individuation.

Im Durchgang der es von innen wie von auflen her bestimmenden Differenz
von Innen und AuBen ist sich erkennendes (transzendentales) und sich indivi-
duierendes (organisches) Leben >unendlich nah«. Schmidt zeigt damit nicht zu-
letzt den Sitz des kybernetischen Gedankens der Selbstregelung alles Lebendi-
gen in unserem eigenen Leben auf. Der Sitz im Leben bezeichnet ebenso sehr
unsere Grunddifferenz zu uns und unserem Leben: Objektiviert sich am isolier-
ten technischen Regelkreis modellhaft die selbstbeziigliche Funktionsweise von
Lebendigem, so nehmen wir als Erkennende kraft dieses Modells, jener Objekti-
vierung zugleich Distanz zum Leben als solchem.” Andererseits konnen wir, als
Lebewesen, gar nicht Distanz zu ihm herstellen; selber Teil dieses Lebens, sind
dem Leben gegeniiber nie souverdn, einfach deswegen, weil wir nicht tiber die
erste Initiative verfiigen. Als geistig-korperliche Doppelwesen, die sowohl einen
Korper haben, als auch dieser sind, die, allgemein geistbegabt, von ihrem Geist
personlich-zwecksetzenden Gebrauch machen, finden wir uns in einem Verhalt-
nis der »unendlichen Ndhe« zum Leben um uns herum und zu uns selbst wieder.

3 Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des
Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282.
4 Vgl im Folgenden ebd., S. 281.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

214 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Wir sind dem Leben nah und fern zugleich. Im Versuch, das Leben zu den-
ken, isolieren wir es notwendigerweise vor uns, nehmen Abstand zu ihm, zu uns
selber als Lebewesen. Der »das Leben< objektivierende Gedanke 16st sich von
dem ab, der ihn denkt — der Denkende bleibt hinter seinem eigenen Gedanken
zurlick. Zuriickgelassen beginnt der Denkende, tiber sein Denken nachzudenken.
An diesem Punkt enthiillt sich ihm eine uniiberwindliche Asymmetrie: Einerseits
bleibt das erkennende Subjekt selbst hinter dem von ihm Gedachten zuriick; an-
dererseits vermag es, sein eigenes Denken zum Gegenstand des Nachdenkens zu
machen, d.h. sich erneut an die Spitze seines Denkens zu setzen. Bei alldem ist
das erkennende Subjekt weder mit sich noch mit dem Erkannten zu irgendeinem
Zeitpunkt gleichzeitig. Es verbleibt mit jedem Augenblick in der Klammer, wel-
che die Differenz von Innen und Auflen bildet. So sehr sich auch das erkennende
Subjekt, gleichsam von nirgendwoher, akosmisch, das Leben objektivierend vor
Augen stellt, so wenig kann es, von diesem umgriffen, sich selbst als souverénes
Erkenntnissubjekt durchhalten.

Der von Schmidt geprédgte Begriff der »unendlichen Néhe« taugt als Bild
sowohl fiir unser Bestimmtsein durch die Differenz von Innen und AuBlen als
auch fiir den Spielraum unserer Freiheit, der tiber die Absolvenz jener Differenz,
als Drittes von Innen und Aullen, ermittelt wird. Die unendliche Nihe, die uns
gleichermalien von dem Leben um uns herum trennt, wie es uns mit ihm verbin-
det, macht die Schwierigkeit, aber auch unser Vorvertrautsein mit unserem zu le-
benden Leben aus. In seiner Montaigne-Exegese verwendet Jean Starobinski das
komplementére Bild der »nahen Ferne«.” Danach heif3t, sein Leben zu leben, es
»darzuleben, es vor sich selber zu exponieren, es als sein eigenes zu konstruie-
rendes Meisterstiick anzusehen: Ich lerne, es im Licht meines Mir-voraus-Seins
zu ermessen, im Hineingang in die Diskrepanz des Ist-Zustands meines Selbst
zum Soll-Zustand jener Idealvorstellungen, deren ich mich wiirdig machen will,
zu sehen — um zugleich einzusehen, dass ich ihnen, d.h mir selbst, unendlich fern
bleibe.

Die Ferne seiner Idealvorstellungen ist ihm, Montaigne, jedoch zugleich nah;
es sind ja seine Vorstellungen. Um nun sein eigenes Leben zu leben, sprich: sein
personliches Meisterstiick zu konstruieren, geht es um nichts als darum, sich die-
se nahe Ferne als Hohe des eigenen Selbst zu erschlieBen. Es geht darum, unser
Leben, das uns mit uns geschenkt ist, zu unserem eigenen zu machen. Indem wir
es zu unserem Leben machen, gehen wir bereits aus uns heraus: Wir driicken uns
als innerliche Wesen aus, fligen uns als diese dem Aufen hinzu. Damit geben
wir das Geschenk unserer selbst gleichsam an unbekannt zuriick, an die Instanz

5 Vgl im Folgenden Jean Starobinski: Montaigne, S. 363.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 215

jener Hohe, von der wir aufgrund unserer eigenen Fallhohe, unserer Differenz zu
uns selber, nur eine Ahnung haben. Unser Leben ist die uns mit uns, in den
Grenzen unseres Selbst, zugewiesene unendliche Aufgabe, die, die wir sind,
auch zu werden.

Unser Leben ist der Rohstoff unseres autopoietischen Vermogens, etwas mit
uns selber anzufangen, das ohne uns nie angefangen hitte. Es lebt sich gleich-
wohl nicht von selbst, sondern braucht den transitiven Umgang mit uns selber.
Nicht nur, dass wir nicht schon wissen, wer wir sind; wir kdnnen es gar nicht.
Dafiir gehen wir ja aus uns heraus, um im Riickgang zu uns, statt eine feste Iden-
titdt vorzufinden, bloB unser personliches, akosmisches Ich zu stirken. Ich stirke
es, indem ich mich in meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber,
zu affirmieren, mir selbst zu folgen lerne. Jede Innen-Aufen-Differenz, die ich
in mir wie aullerhalb meiner vorfinde, bietet Anlass hierzu. Um mich zu affir-
mieren, muss ich meine Begehrensfahigkeit begehren: mich selbst auf ein mir
»unendlich nahes« Ziel erschlieBen wollen, fiir das ich jetzt bereits, mir selber vo-
raus, im Akt der Selbstaffirmation, mein Inneres hergebe.

Schmerz und Koexistenz

Nach Montaigne fiihrt uns jeder Schmerz, den wir empfinden, vor die Entschei-
dung, entweder dem Willen zu unserem Gliick oder dem Trott zu folgen, den die
Triigheit der Verhiltnisse und unsere hinfilligen Kérper vorgeben.® Hier genii-
gen wir dem allgemeinen Gesetz der Entropie, dort dem orthogenetisch-negen-
tropischen Gegen-Agens unserer inneren Freiheit: So wie sich die Seele jeder
Wandlung fahig macht, indem sie sich den wechselnden duf3eren Umstidnden an-
passt, sich ihnen hinzufiigt, mit ihren Hinzufiigungen ausfiillt, macht sie uns fé-
hig, unser Leben in jedem Augenblick, noch in Momenten der Unfreiheit, auf
tragische Weise, in der eigenen Hand zu haben.

Der Schmerz, den wir erfahren, bewahrt uns vor den Routinen unserer
Selbstvergessenheit. Anldsslich der Dinge, die wir nicht dndern kdnnen, nétigt er
uns, uns selber zu dndern — zu lernen. Dazu miissen wir uns erst einmal in ein
Verhiltnis zu uns selber setzen. Dies tun wir, indem wir uns mit der uns bestim-
menden Differenz von Innen und Aullen konfrontieren, indem wir lernen, sie
auszuhalten. Sie aushaltend, stoen wir, nach Montaigne, auf eine Art Grund-
form unserer selbst. Von deren Erfahrung her vermégen wir, uns den gegebenen

6 Vgl. Michel de Montaigne: Daf3 unsere Empfindung des Guten und Bosen grof3enteils
von der Meinung abhéngt, die wir davon haben. A.a.O. S. 100f.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

216 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Verdnderungen einzupassen, ohne uns an diese zu verlieren. Wie wir uns an der
erfahrenen Grundform als wirkliche, in ihrem Wirklichsein als durch und durch
subjektive Wesen erleben, erfahren wir in unserem Inneren ebenso deutlich die
uns durch unser objektives Selbst gesetzten Grenzen. Uber sie kommen wir nicht
hinaus; wir kénnen ihre Erfahrung blof3 weiter vertiefen und verfeinern, eben in-
dem wir auf immer selbstbestimmtere, eigensinnigere Weise die uns bestimmen-
de Differenz von Innen und Auflen passieren lernen.

So bitter es ist, in Not zu leben, schreibt Montaigne weiter, so sind wir doch
nicht dazu genétigt, in Not zu leben.” Mit jedem Augenblick stehen wir vor einer
Wahl. Die Not der Wahl, auf die uns der Schmerz st63t, wenn er uns nicht vollig
zerbricht, ldsst uns, so C.S. Lewis, im Innersten unserer selbst eine Verdnderung
an uns selber vornehmen.® Es ist der bleibende Status Nascendi unserer selbst
und unseres Denkens, der bewirkt, dass wir in der Lage bleiben, in uns >den
Schalter umzulegen<, von uns selber innerlich freien, transitiven Gebrauch zu
machen. Wihrend uns unser Denken vordergriindig zur Erkenntnis duflerer Din-
ge fihrt, klart es bereits unser Verhéltnis zu uns selbst und, dariiber vermittelt,
zur Welt um uns herum. Nie werden wir irgendetwas endgiiltig verstanden ha-
ben; immer wird ein Rest bleiben, der uns weiterdenken ldsst. Die Suche nach
Wabhrheit findet in der Zeit statt, derselben Zeit, innerhalb derer wir uns zu uns
individuieren. Wie sich Wahrheit immer nur als zeitliche, als erscheinende ent-
birgt, sind wir selbst vergéngliche, von der Zeit tingierte, irrende Wesen. Auch
wenn wir nirgends, bei keiner letzten Wahrheit ankommen, irren wir doch nicht
komplett. Davor bewahren uns die Anlésse, die uns zum Denken zwingen, allem
voran die Differenz von Innen und AuBen, in der wir gerade stehen — zum Arger
unseres eigenen Verstandes.

Unser Verstand versteht sich selbst nie ganz, schon deswegen nicht, weil er
sich strukturell gegeniiber dem zu Verstehenden verspitet. Uns selbst voraus,
werden wir denkenderweise dieser anfidnglichen Verspatung inne: dass wir als
Denkende immer nur Antwortende sind, zuvorderst der uns jeweils bestimmen-
den Differenz von Innen und AufBlen. Daher auch lassen sich jeweils neue Er-
kenntnisse nicht einfach bereits gewonnenen hinzufiigen. Jede neue Erkenntnis
verdndert das Innen-AuBen-Gefiige, wihrend wir in unserem Denken die Verdn-
derungen dieses Gefiiges nachvollziechen. Der Denkende vollzieht es an sich

7 Vgl.ebd, S. 114.
Clive Staples Lewis (1898-1963), nordirischer Schriftsteller und Laientheologe. Ver-
fasser der »Narnia«-Romane.

8 Vgl. C.S. Lewis: Pardon, ich bin Christ. Meine Argumente fiir den Glauben. Basel
und Gieflen 1992, S. 89.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 217

selbst nach, daran, wie er sich denkend von seinem eigenen Wissen, sein Erinne-
rungsvermogen von seinem Gedichtnis, sein Ich aus seiner Selbstzentriertheit
16st. Der Denkende wird vom Status Nascendi seines eigenen Denkens an ein
Unabgegoltenes, Offengebliebenes erinnert. Er wird aus dem Schlummer seiner
Rationalisierungen, die ihn bislang haben >durchkommenc lassen, geweckt, auf
dass er mittels seines Denkens einen Ausweg aus den Verstrickungen seines ei-
genen, strukturdeterminierten Gewordenseins finde.

Denkend weil3 ich, dass ich es selbst bin, der den Gedanken eines Ganzen,
als welches ich mich selber empfinde, an die dulere Wirklichkeit herantrage:
dass die Vorstellung einer »Wirklichkeit im Ganzen< eben eine Vorstellung, eine
— meine — Idee ist. Dies wissend, weiB ich, dass es eine Wirklichkeit unabhéngig
von mir gibt. Ich weill um die Wirklichkeit als Widerstand fremden Selbstseins
gegen mein eigenes Selbstsein mitsamt meinen Wahrnehmungen, meinem Den-
ken. Als ob die Wirklichkeit, auf die ich wahrnehmend und denkend bezogen
bin, unendlich vor mir zuriickwiche, wihrend ich je deutlicher, umso schmerz-
hafter meines Unterschiedenseins von allem, noch von mir selber, innewerde.
Denken fiihrt, anstatt zur Wirklichkeit, an diesen Widerstand heran. Realismus
ist Wissen um den Widerstand von Wirklichem, nicht um die Wirklichkeit
selbst. Der Nutzen von Denken liegt in unserer Selbstoffnung gegeniiber dem,
was wir nicht schon selber sind. Erst dartiber erfahren wir uns selbst als wirklich.
Mit jedem gelungenen Gang durchs Nadelohr der Differenz von Innen und Au-
en, die uns aktuell bedréngt, individuieren wir uns am Widerstand einer erfah-
renen Andersheit zu uns selbst.

Jean-Frangois Lyotard hat, wie gesehen, Denken als »Begehren zu begehren«
aufgefasst. Denken findet an keinem Gedachten, keinem Wissen Gentige. Es ist
immer nur Weiterdenken, weniger im Sinne sukzessiven Fortschreitens als viel-
mehr eines sich immer wieder neu Offnens, Korrigierens, Umschreibens. Wenn
das Denken zu keinem Wissen fiihrt, so deshalb, weil es selber gar nicht tiber das
Grundwissen hinauskommt, dass die Welt erscheint, dass Erscheinung und das,
wovon sie Erscheinung ist, nicht identisch sind — wie wir selber mit uns nicht
identisch sind, sondern erst werden miissen, die wir sind, und dabei doch Wer-
dende bleiben werden. Uberall und jederzeit finden wir uns denn vor die Diffe-
renz von Innen und Aufen gestellt, um, durch sie hindurchgegangen, schon nicht
mehr dieselben zu sein. Wiirden wir nicht denken, d.h. einen Ausweg aus unse-
rer Beklemmung suchen, wir wiirden an der erstbesten Erfahrung von Differenz
und Verdnderung verzweifeln. Wir wéren nie dazu gekommen, ein Ich heraus-
zubilden. Wir wiirden von einer Enttduschung zur nichsten taumeln, ohne je
zum Subjekt dieser Enttduschung zu werden. Das sind wir nur, sofern wir aus
dem Kontinuum unserer Enttduschungen herauszutreten, an einem Dritten von

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

218 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Erscheinung und Enttduschung Halt zu finden suchen. Indem ich denkend nach
einem Ausweg aus meiner Umklammerung durch eine aktuelle Differenz von
Innen und Auflen fahnde, finde ich an meinem eigenen Voraussein diesen zeit-
weiligen Halt: Permanent verwandle ich mein Stolpern in ein Gehen, meine Irr-
tiimer in Lernbereitschaft.

Ich konnte weder die erfahrenen Differenzen aus-, noch mein Begehren zu
begehren durchhalten, wire nicht mein Denken von einem meinem Leben bereits
innewohnenden Grundimpuls, einem Begehren, getragen, das mich nicht autho-
ren ldsst, meine eigene Ganzheit zu suchen, derer ich, paradoxerweise, in dem
Male ermangele, wie ich sie mit meiner Person bereits mitbringe — wie ich ein
bipolares Halb- und Doppelwesen bin.” Es ist dieses Begehren, jener Grundim-
puls, der uns immer wieder neu einen Ausweg aus den Bedringnissen jeweils
gegebener Innen-Aufen-Differenzen suchen, uns einem sich 6ffnenden Dritten,
Neuem 6ffnen, uns weiter und weiter denken, weiter und weiter lernen, weiter
und weiter werden ldsst. Dass wir weiter-, iiber uns hinausdenken, ist nicht zu-
letzt ein Indiz dafiir, dass unser Leben weniger auf Konkurrenz als auf Koexis-
tenz ausgerichtet ist. Unsere Fahigkeit, Schmerz zu empfinden, in seiner Emp-
findung Aufschluss tiber unser Leben inmitten eines Groferen, uns Umgreifen-
den, zu suchen, ist nur ein weiterer, vertiefender Hinweis darauf. Koexistenz ist
die logische Folge der strukturellen Kopplungen unserer individuellen Existen-
zen an die uns bestimmenden Verhiltnisse. Koexistierend sind wir gleichsam da-
rauf geeicht, das Dritte von Innen und Auflen, auf das wir fiir uns selbst denkend
aus sind, auch im Groflen zu suchen. Indem wir, jeder fiir sich, aus uns heraus-
gehen, uns ausdriickend der Welt hinzufiigen, finden wir zusammen im gemein-
sam Dritten der einen Welt, die wir miteinander hervorbringen."’

Die uns gemeinsame Welt ist, so naiv wie politisch, von duflerer Nachvoll-
ziehbarkeit, von Sichtbarkeit, mithin von unserer Enttiuschbarkeit bestimmt. Je-
der von uns vollzieht sie in seinem eigenen Inneren nach, um dies, per Selbst-
ausdruck, wiederum zu zeigen. Indem wir uns in unserer Unterschiedenheit von
allem, noch von uns selber, ausdriicken, fiigen wir uns schon dem Auflen hinzu,
verdandern wir es mit uns: Noch in unserem Eigensinn determinieren wir uns so
zur Koexistenz.

9  Siehe auch Platon: Symposion 189C-191D
10 Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,
S. 264.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 219

Das Visionére der Liebe

Liebe, als Denkform, setzt hinter der Vielheit der Erscheinungen eine Einheit der
Wirklichkeit voraus, in der alle Wesen auf sie selber undurchschaubare Weise
miteinander verbunden sind."" Erst aufgrund einer tieferen Verbundenheit in al-
ler erfahrenen Unterschiedenheit erscheint dem Blick des Liebenden das Gelieb-
te in seiner unerschdpflichen Vielfalt.'> Einheit und Vielfalt verbiinden sich in
der Selbsttranszendenz des zu Liebe Bereiten, der sich ein begrenztes Wesen zu
unbegrenzter Bejahung fihig macht. Es ist dieselbe Bejahungskraft, die uns noch
als einsam in uns kreisende, monadisch-autopoietische Wesen der Gemeinsam-
keit und Verstdndigung mit anderen aufschliebar erhalt.

Das Visionére der Liebe kommt daher, dass sie, was sie liebt, im Ganzen ak-
zeptiert."” Der Liebende liebt das Geliebte in seiner Ganzheit aus der Kraft seiner
eigenen, dariiber, dass er seine Ganzheit nicht fiir sich behilt, sondern sie dem
Anderem gibt, sich ihm hingibt. Es ist diese Hingabe, die mich selber sozusagen
der Liebe wert macht und mich ihr offen halt. Thr ge6ffnet, finde ich mich, wih-
rend ich jemanden oder etwas liebe, mich selbst von Liebe abhéngig vor. Dass
wir nicht aufhéren kénnen zu lieben und geliebt werden zu wollen, ohne unsere
Lebendigkeit und Giite zu verlieren, macht das eigentliche Geheimnis unseres
inneren Lebens aus. Hierfiir haben wir vielleicht keine Worte (diese wéren, nach
Bateson, >zu kurz<), wohl aber eine interne Schwingungsbereitschaft, an die,
mehr als alles Denken, alle Worte, vielleicht nur Musik heranfiihrt.

In Prousts »Suche nach der verlorenen Zeit« identifiziert Charles Swann sei-
ne Liebe fiir Odette unwillkiirlich mit einem Thema aus einer Klaviersonate, die
diese das eine oder andere Mal in seinem Beisein gespielt hat. Nicht nur, dass
sich Swanns musikalische Empfindungen engstens mit denen fiir Odette verbin-
den; sie losen sich kraft der Enge dieser Verbindung von ihrem Ausloser: Die
Empfindungen, die das Musikstiick in ihm auslost, gehen iiber Swanns von
Zweifeln und Eifersucht bestimmte Fixierung auf Odette hinaus — hinein ins In-
nerste von Swanns Liebesfihigkeit selbst. Was sein Innerstes, von auflen ange-
stoen, bewegt, macht sich sein Inneres autopoietisch zu eigen, weg vom dufe-
ren Objekt seiner Liebe hin zur Liebensregung selbst, die ihn iiberhaupt zum
Liebenden, weiter Liebenden, macht:

11 Vgl. Josef Pieper: Uber die Liebe. In: Lieben, hoffen, glauben. Miinchen 1986, S. 39.
12 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 245.
13 Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. A.a.O., S. 117.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

»Er fiihlte ganz genau, da3 diese Liebe etwas war, was keiner objektiv vorhandenen, von
anderen als ihm feststellbaren Sache entsprach [...]. [...] Aber sobald er das kleine Thema
horte, wullte es sich in ihm den nétigen Platz zu schaffen, die Proportionen seiner Seele
verwandelten sich; ein breiter Raum entstand darin fiir einen GenuB, der gleichfalls keiner
duBeren Gegebenheit entsprach, der sich aber, anstatt vollig individuell zu sein wie der der
Liebe, fiir Swann als eine den konkreten Dingen tiberlegene Art von Wirklichkeit darstell-

14
te.«

Die Weitung seines Inneren ist das Pendant fiir die iiberlegene Art von Wirklich-
keit, die das Visionére seiner eigenen Liebe in seinem Inneren bewirkt. Innen
und Auflen wechseln hier andauernd die Plitze. Die Sonate ist ihm mithin nicht
nur Ausloser von Liebesreminiszenzen, sondern selber schon eine Denk- und
Empfindungsform, mittels derer Swann die Differenz von Innen (seine Sehn-
sucht nach Odette) und Aufien (Odettes Entzug) auf das Dritte seiner ihm selbst
nie transparent werdenden Emanzipation von seinen eigenen, egoistischen Fixie-
rungen hin meistert.

»Da er aber in dem kleinen Thema einen Sinn suchte, in den seine Intelligenz nicht einzu-
dringen vermochte, fand er einen seltsamen Rausch darin, seiner innersten Seele alle Hil-
fen vernunftbestimmten Denkens zu entziehen und sie einzig durch den engen Weg, den

dunkeln Filter des Klanges hindurchpassieren zu lassen.«'’

Was mich mit dem Anderen verbindet, verbindet mich mit mir selber, und um-
gekehrt. Das Verbindende selbst materialisiert sich nirgends. Ich muss es immer
neu ermitteln, indem ich die mich bestimmende Differenz von Innen und Aullen
passiere. Walter Benjamin  erinnert an die Kindeswahrnehmung, der das
Strumpfkniuel ein Wahrzeichen der Welt ist.'® In ihm verschriinken sich Innen
und AufBen, es ist sowohl »Tasche« als auch »Mitgebrachtes<. Zugleich bedarf es
nur eines Ruckes, um es in ein Drittes, eben den Strumpf, zurtick zu verwandeln.
Damit ist das Strumpfknéuel nicht minder Wahrzeichen des eigenen Denkens.
Benjamin miinzt diese Metapher auf Marcel Prousts Verfahren, sein Ich zuguns-
ten seines Sicherinnerns zu entleeren. Kraft dieser aktiven Selbstentleerung, ver-

14 Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.
2. Teil: Eine Liebe von Swann, S. 314.

15 Ebd, S.315.

*  Walter Benjamin (1882-1940), deutscher Philosoph und Literaturwissenschaftler.

16 Vgl. im Folgenden Walter Benjamin: Zum Bilde Prousts. In: Gesammelte Schriften
1I/1. Frankfurt/M. 1980, S. 314 und 320.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 221

gleichbar der freiwilligen Selbstdezentrierung Piagets, erhascht der die verlorene
Zeit suchende Melancholiker das tiberpersonliche Dritte jenes Erinnerungsbil-
des, das seine Melancholie zugleich erfiillt und besinftigt. Es ist das nur fiir die-
sen Augenblick des Denkens anwesende Dritte von Innen und Auf3en, deren Dif-
ferenz mich bestimmt, das mir, der ich inmitten dieses Lebens stehe, das ich
nicht tiberblicke und zugleich zu meinem machen muss, eine Idee von meiner
Verantwortung vor ihm, seiner Unumkehr- wie Unvertretbarkeit, meinem eige-
nen Mir-geschenkt-Sein, gibt.

Aller Melancholie zum Trotz erfahre ich, vermittelt tibers jeweils gefundene
Dritte von Innen und Auflen, die bleibende Jungheit meines Inneren. In allen
meinen Wandlungen bleibe ich doch derselbe. Daran, dass ich fiir mich selbst in
meinem Inneren nicht altere, sich meine Subjektivitit ihre eigene Vergédnglich-
keit nicht vorstellen kann, bekomme ich eine Ahnung von der Objektivitit mei-
nes Selbst, dem mein subjektives Selbst immer nur >unendlich nah« sein kann.

Die verschlossene Pforte: Entropieverzégerung und Futur Il

Unsere Erinnerungen steuern unsere Erwartungen. Wir deuten, wie Jean Piaget
mit Erik H. Erikson sagt, die Gegenwart durch die Vergangenheit, wihrend wir
die Vergangenheit auf die Gegenwart hin rekonstruieren.'” Was aber ist mit der
Zukunft? Wir konnen sie weder schon deuten, noch aus Vorhandenem konstruie-
ren. Sie wird immer nur eine bewiltigte Innen-AuBen-Differenz sein. Unsere Zu-
kunft von unserer Gegenwart her entwerfend, rechnen wir unser eigenes Voraus-
sein vorbehaltlich der uns widerstehenden Wirklichkeit hoch. Der Widerstand
des Wirklichen betrifft uns nicht blof3 nach vorne hin, als Grenze des Denkbaren,
sondern bereits als dasjenige, das uns zum Denken zwingt: So sehr ich denkend
das Ganze meines Denkens konstruiere, so wenig kann ich die Genese dieses
meines Denkens als Mitgift meines Mir-geschenkt-Seins, als Talent, rekonstruie-
ren; ich denke ja immer schon, immer schon so, bevor mir iiberhaupt aufgeht,
dass ich denke.

Unser Denken antwortet auf die es — uns — bestimmende Innen-Auflen-Diffe-
renz, um uns einen Ausweg nach einem Dritten von Innen und AuBlen suchen zu
lassen. Erst tiber den Umweg eines Auflen, von dem wir uns angesprochen fiih-
len, das wir mithin als bedeutsam empfinden, bekommen wir als bereits Den-
kende zunehmend einen Begriff von unserem eigenen Denken. Es ist zugleich
der Augenblick, da wir merken, dass wir uns uns selbst gegeniiber verspéten,

17 Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget — ein Selbstportrit in Gespréchen, S. 181.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dass unser Denken dem Gesetz einer unvordenklichen Wiedererinnerung unter-
steht, dem Geschenktsein unserer selbst als die Person, als welche wir uns — in
der Differenz unseres subjektiven und unseres objektiven Selbst — nun einmal
vorfinden.

Wir konnen nicht die Zukunft denken. Wie wir gesehen haben, besteht Rea-
lismus nicht darin, Notwendigkeiten vorwegzunehmen, sondern gegebene Innen-
AuBen-Differenzen anzunehmen, durch sie hindurchzugehen. Erst iiber deren
Annahme, in deren Durchgang — und nicht schon tiber die Vorwegnahme eines
aus dem Heute hochgerechneten Pseudonotwendigen — erschlie3en sich uns neue
Moglichkeiten. Es kann sogar sein, dass allein schon die Annahme einer uns be-
stimmenden Innen-Auflen-Differenz uns vor ldhmend-fehlleitenden Vorweg-
nahmen bewahrt. In vorwegnehmender Manier schlieft Karl Jaspers von der
Unmoglichkeit, Zukunft zu denken, auf die Unmdoglichkeit einer Zukunft iiber-
haupt. Danach sei unser unerhértes technologisches Konnen nur die Vorderseite
eines zukunftslos gewordenen Lebens, das sich vor eine verschlossene Pforte ge-
stellt sieht." War aber die Pforte je offen? Ist die geschlossene Pforte nicht viel-
mehr eine Metapher fiir die immer erst noch zu passierende Differenz von Innen
und AuBlen, die die Zukunft von der Gegenwart trennt? Ist nicht, umgekehrt, die
Geschlossenheit der Pforte, die Unfihigkeit, in die Zukunft zu sehen, Anlass
zum Denken, Anlass, Gebrauch von unserer inneren Freiheit und Weltlosigkeit
zu machen, um uns als Wesen, die von allem, noch von sich selber, unterschie-
den sind, dem Aufen hinzufiigen?

In Anbetracht der alles in den Schatten stellenden Gefahren der Atombombe
widerstreitet Karl Jaspers dem Transzendenzvorbehalt seines eigenen Denkens,
indem er dekretiert, dass es kein Drauflen mehr gebe, die Welt sich geschlossen
habe, die Einheit der Erde gekommen sei.'” Gerade wenn aber diese Diagnose
zutrife, kime dem Gedanken eines uns unvordenklich Umgreifenden besonderes
Gewicht zu. Ist nicht in einer augenscheinlich geschlossenen Welt umso mehr
ein Denken vonnoten, das sich Selbstdistanz und aus dieser Distanz heraus das
Gebot, weiterzudenken, auferlegt? In vergleichbar (auto-)suggestiver Weise for-
dert Heinz von Foerster angesichts der bedriickenden Probleme der Menschheit
und des Erdballs, dass die Menschheit sich selber als ein geschlossenes System
behandeln solle. Anders gelinge es uns nicht, die Risiken der Uberbevélkerung
und der damit einhergehenden Wirtschafts- und Versorgungskrisen zu bewélti-
gen.20 Auch hier: Gerade wenn diese Einschitzung zutrife, so bleibt doch die

18 Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 39.
19 Vgl. ders.: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen 1949, S. 163.
20 Vgl. Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 172.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 223

Frage, von woher wir das System »Menschheit« schlieBen wollen. Tun wir dies
nicht letztlich immer schon von »nirgendwoher«, aus unserem akosmischen Inne-
ren heraus? Wie soll sich zudem die Idee einer systemischen Geschlossenheit,
das wir zusammen darstellen, mit derjenigen eines offenen menschlichen Wer-
dens, wie es von Foerster fiir jeden von uns postuliert, vertragen?

Philosophie ist gewusstes Nicht-Wissen. Nicht nur, dass ich durch die mich
augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Auflen hindurch muss;
durch sie hindurchgegangen, stehe ich schon vor der nichsten. Ich tiberschaue
nicht die kommenden Innen-Auflen-Differenzen; ich weill bloB3, dass ich durch
sie hindurch muss. Denkend entziehe ich mich folglich nicht nur der Suggestion
des Erscheinenden, sondern noch der meines eigenen Wissens: Um der Bewilti-
gung meiner eigenen Zukunft willen sollte ich sie mir nicht vorstellen wollen.
Dafiir denke ich. Denken ist wie ein kurzes AugenschlieBen. Indem es fiir diesen
Moment das Kontinuum meiner Erinnerungen und Erwartungen unterbricht,
suspendiert es mein vermeintliches Wissen darum, was geméll meiner Erinne-
rungen und Erwartungen kommen muss. Dariiber, dass sich mein Denken ganz
und gar auf die Gegenwart — auf die mich aktuell bestimmende Differenz von
Innen und AuBlen — einlédsst, vertagt es gleichsam die Zukunft selbst. Hierin be-
steht die Lektion der Differenz: den Katastrophen, die wir uns offenen Auges
ausmalen, denkenden Widerstand entgegenzusetzen, in der bewussten Nicht-
Vorwegnahme der Katastrophe uns dem Visiondren unserer eigenen Liebesfd-
higkeit offenzuhalten — gegen den trivialen Realismus unserer Angste und die
Pseudonotwendigkeiten unserer Verniinftigkeiten.

So wie meine Treue an meine Unkenntnis des Kommenden gebunden ist, er-
schaffe ich mich als selbstverantwortliches Wesen erst in meiner eingesehenen
Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, dank meiner grundsitzlichen,
akosmischen Reserve gegeniiber dem, was mich von auflen her als >wirklich¢
bedréingt. Ich antworte mit mir selber auf etwas, das vor mir da war und nach mir
sein wird. Ich lasse, was mich bestimmt, an mich heran, in mich hinein, durch
mich hindurch, wie ich selber, im Wechsel von Innen und Auf3en, durch es hin-
durchgehe. Indem ich es in mich hinein lasse, wihrend ich es meinerseits passie-
re, verwandle ich es schon dem an, was ich, aus Quellen, die ich selbst nicht
kenne, mit meiner eigenen Person mitbringe. Die innere Anverwandlung dessen,
was mich von aullen bestimmt, demgegeniiber ich immer nur die zweite, antwor-
tende Initiative habe, ist schon Werk meines Selbstentwurfs, Konstituens meiner
Ichstérke. Mein Werden als Person stellt ein Gegen-Agens zum Verfall der vor-
handenen &ufleren Ordnung im Sinne A.N. Whiteheads und eine Entropieverzo-

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

gerung im Sinne Heinz von Foersters dar’': Indem ich AuBeres nach innen neh-
me, Inneres nach auflen abgebe, meine Unterschiedenheit vom Auflen diesem
hinzufiige, gewinne, ja, schaffe ich Zeit.

Was ich heute denke und tue, wird real gedacht und getan worden sein, auch
wenn ich die Zukunft selbst nicht kenne. Hierin, als heute vollendete Zukuntft,
besteht die bleibende Wirklichkeit von Gegenwart.” Dariiber, dass wir unsere ei-
gene Zeitlichkeit dem Universum beifiigen, zeigt sich, so Sartre in Anschluss an
Kierkegaard, dass jeder von uns, im Malle seiner inneren Freiheit, Grundlage
von Geschichte ist.”’ In jedem Augenblick treffen wir, auch wenn wir es nicht
merken, einec Wahl; unsere Freiheit, als innere, besteht in nichts als dem Grade
unseres Bewusstseins von deren Unumgénglichkeiten. Mit jeder Wahl wihlen
wir, wie und was wir selbst sein wollen. Nicht nur, dass wir uns als Wihlende,
die zu wihlen genétigt sind, in der Zeit bewegen; wir kommen nicht umhin, uns
zu der Zeit, in der wir leben, zu verhalten. Von daher auch wiirde jeder Versuch,
das Ganze anders als durch die Linse unserer Zeitgenossenschaft, aus der Per-
spektive unserer Irrtumsféhigkeit zu sehen, das Besondere unserer Freiheit zer-
storen.”

Indem wir unsere eingesehene Bedingtheit in unsere Selbstbestimmung auf-
nehmen, gehen wir durchs Nadel6hr der uns heute bestimmenden Differenz von
Innen und AuBlen. Mit ihr entfalten wir uns nicht nur selber, sondern verindern
unwillkiirlich die Verhéltnisse, an die wir strukturell gekoppelt sind, mit. Wir
sind im doppelten Sinne Wandler der Zeit: ihre Passagiere und Transformatoren.

21 Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft, S. 74; sowie: Heinz von
Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 166.

22 Vgl. Robert Spaemann: Der letzte Gottesbeweis. Miinchen 2009, S. 31.

23 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das singulare Universale. In: Mai '68 und die Folgen 2. Reden,
Interviews, Aufsitze. Reinbek 1975, S. 142.

24 C.S. Lewis: Die grofie Scheidung oder Zwischen Himmel und Hélle. Einsiedeln und
Freiburg 1992, S. 133.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-014 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

