Yos1oynT vujiy pun a3su] IV 1L Yopidsar) wil 4a55240puUoS YInyy
yuyas uoyosiydosopyd 4op wyoIUI0] AnZ

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

46


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Vortrag gehalten am 11.12.2017 im Rahmen der Ringvorlesung ,,Kiinste dekolonisieren.

Asthetische Praktiken des Lernens und Verlernens“ an der Universitdit der Kiinste Berlin.

Wilma Lukatsch (WL)/Maja Figge (MF) Ihr Vortrag
»Asthetik und Kunsttheorie als koloniale Projekte“? ging von
der Primisse aus, dass die kunsttheoretischen Vorannahmen
aus der Griindungszeit der Disziplin der Asthetik im

18. Jahrhundert bis heute dominant sind und dass diese als ein
Projekt des kolonialen Kapitalismus begriffen werden sollten.
Am Beispiel von Kants Asthetik zeigen Sie auf, wie sich die
Kolonialitét in den dsthetischen Diskurs eingeschrieben
hat, aber auch, gegen welche Alternativen und Widerstinde
die Asthetik als Disziplin entwickelt worden ist und welche
willentlichen Ausblendungen damit einhergingen. Dabei
erscheint uns besonders relevant, dass Sie auf das
gewaltsame (und be- oder auch gewusste) Herausschreiben
von Menschen aus der Geschichte, der Kategorie

des Menschseins und damit auch aus der Asthetik und den
Methoden ihrer Historisierung fokussieren. Wie kommt man
dazu, dieses Herausschreiben wahrzunehmen, welche
Lektiiremethoden und auch Erfahrungen braucht es dazu?

Ruth Sonderegger (RS) Ich muss zunéchst einmal gestehen, dass
mir die Ausschliisse westlicher dsthetischer Theorien geradezu
skandalds lange nicht aufgefallen sind. Das hat wohl

damit zu tun, dass das Feld der Kunst und nicht weniger die
Kunsttheorie mit den Versprechen von Autonomie, Freiheit und
Emanzipation verlocken, ja sich selbst mit derartigen
Versprechen immer wieder gleichsetzen. Und was die Tradition
der westlichen philosophischen Asthetik betrifft, die mich
mafigeblich geprégt hat, so sind es wohl ihr Normativismus und
ihr Universalismus, welche Ausschliisse aller Art auf eine geradezu
perfid elegante Weise verbergen. Die Universalist_innen, die

ich damit meine, sind jene, die — natiirlich etwas verschwurbelter,
als ich das hier tue — sagen: Alle Menschen, die in meinem
Ansatz nicht vorkommen, sind gar keine richtigen Menschen
und folglich gibt es keinen Ausschluss. Und das Problem des
Normativismus besteht nicht darin, dass jemand im Denken,
Sprechen oder Schreiben einen Standpunkt bezieht und
verteidigt — anders geht es ja gar nicht, wie man spétestens von
Donna Haraway gelernt haben sollte. Das Problem

ist vielmehr ein gewisser Idealismus — gerade auch

von philosophischen Theorien —, der es immer wieder méglich
macht, etwas in der Art zu sagen: Ja klar, bei Kant gibt es
hissliche Bemerkungen iiber ,,das schone Geschlecht” und
nicht-weifle Menschen. Aber im systematischen Kern seiner
Theorie hat er doch alle mitgemeint. LLanger Rede kurzer Sinn:
Wenn man einige Jahre in derartigem Denken sozialisiert und
normalisiert wurde, verschwinden die Ausschliisse und
Widerspriiche wie von Zauberhand. Man kann sie tatsdchlich
nicht mehr wahrnehmen. Es ist wie beim Hakenkreuzgemailde von
Martin Kippenberger, das den Titel triagt: ,,Jch kann beim besten
Willen kein Hakenkreuz entdecken®.

_ Nattirlich habe ich mich irgendwann gewundert, warum
Asthetik-Anthologien so gut wie immer aus ausschliefilich

von Minnern geschriebenen Texten bestehen. Auch dass dieses
Theoriefeld kein Tummelplatz fiir Arbeiter_innen-Kinder ist,
musste mir irgendwann auffallen, wo ich selbst aus einer Familie
komme, in der bislang niemand studiert hatte. Aber offenbar war
ich nicht in der Lage, eins und eins zusammenzuzdhlen. Das hat

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a. M. 2002.

sich erst gedndert, als ich begann, Vorlesungen tiber die Geschichte
der philosophischen dsthetischen Theorie zu halten. Weil diese
Geschichte bekanntermafien im 18. Jahrhundert beginnt — davor
gab es keine Kunst oder Kunsttheorie im bis heute geldufigen
Kollektivsingular —, der Beginn der Philosophie gewOhnlich aber in
der griechischen Antike lokalisiert wird, stand natiirlich die Frage
im Raum, warum zu dieser angeblichen Konigsdisziplin um
1750 herum noch ein neues Prinzesschen dazukommt. Je mehr
ich mich mit dieser Frage iiber den Umweg der Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte des 18. Jahrhunderts auseinandergesetzt
habe, desto offensichtlicher wurde Folgendes: Die vermeintliche
Erfindung der Kunst im Kollektivsingular — davor gab es

in Europa eine Pluralitit von irreduzibel verschiedenen Kiinsten
—und die damit einhergehende Institutionalisierung der Disziplin
der Asthetik sind auflerordentlich eng, ja intrinsisch mit dem
kolonialen, sich von Westeuropa ausgehend industrialisierenden
Kapitalismus verbunden, wahrscheinlich sogar mehr
Reaktionen auf diesen Kapitalismus als geniale Erfindungen.
Dartiber hinaus sind Kunst und Kunsttheorien ein wichtiges
Instrument des sich etablierenden Biirgertums, um sich von Adel,
den unteren Schichten, vor allem aber auch den Kolonialisierten
abzugrenzen, genauer gesagt: um sich mit Superioritdtsanspruch
abzuheben. Wenn man die Geschichte der Asthetik aus dieser
Perspektive betrachtet, dann ist es geradezu der Sinn von Kunst
und ihrer Theorie, Grenzen und Ausgrenzungen zu erzeugen.
Dass es der européischen Asthetik trotzdem gelungen ist, als
Botschafterin von Autonomie und Freiheit in die Geschichte
einzugehen, ist eine ideologische Meisterleistung vor dem Herrn,
die man schon fast wieder bewundern muss. Obwohl, und damit
widerspreche ich mir bewusst selbst: Es gibt offensichtlich
zahlreiche asthetische Praktiken, die mit dem, was ich gerade eine
ideologische Meisterleistung genannt habe, Schlitten gefahren sind
oder ihr offen Widerstand geleistet haben. Aber um die Kraft dieser
Alternativen zu verstehen, muss man erst einmal auf dem Schirm
haben, gegeniiber welchen bevorteilten und privilegierten
Gegner_innen sie sich etablieren mussten.

WL/MF Eine kurze Riickfrage: Auf
wen bezieht sich denn hier die
Beschreibung als Universalist_in?
Haben Sie da bestimmte Vertreter_
innen im Kopf?

RS Ich will die Universalistin bzw. den
Universalisten nicht personalisieren,
denn es geht nicht um einzelne
bosartige Individuen, sondern um
Denkfiguren mit Wahrnehmungs- und
Handlungs-folgen, die weit verbreitet
sind. Was mir bei Ihrer Frage gleich
einfiel, ist Ranciéres Dekonstruktion von
Aristoteles’ Definition des Menschen,
wonach Menschen sich von anderen
Entitdten durch ihre Sprachfidhigkeit
unterscheiden.2 Genau diese Definition
fithrt dann pikanterweise dazu, dass
Aristoteles zugeben muss, dass auch als

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

48


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n: Graduate Faculty

<
B

,»JKant and Race, Redux
hg. v. Alexis Dianda und Robin M. Muller), S. 125-157.

<«
B

finden sich in: ders.:

in: Mills, Charles W.: Black Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism, Oxford

<<
b

b

>

Philosophy Journal, Bd. 35, Nr. 1/2, 2014 (Themenheft ,,Philosophy and Race

2017, S. 91-112; Mills’ Antworten an die Kritiker_innen seiner These

3  Siehe Kapitel 6: ,,Kant’s Untermenschen

Werkzeuge, d. h. Dinge, konzipierte Sklav_innen Befehle
wahrnehmen kénnen und also sprachbegabt sein miissen; aber
nur um dann nachzuschieben, dass das Verstehen von Befehlen
noch lange nicht heifle, dass Sklav_innen Menschen im vollen
Sinn sind. Der Philosoph Charles W. Mills hat eine &hnliche
Kritik in Bezug auf Kant formuliert.3 Uberspitzt gesagt lautet
sie: Kant spreche zwar generos allen Menschen Vernunft zu,
aber um als Mensch durchzugehen, miisse man letztlich
ungefihr so aussehen wie Kant.

WL/MF Unsere erste Frage zielte auch auf die Lekttire-
methode. Konnten Sie neben dem Verweis auf Ihre
Auseinandersetzung mit Sozial- und Wirtschaftsgeschichte
noch das Lesen von Kant und anderen selbst thematisieren?
Gayatri Spivak, auf die Sie sich ja auch in Ihren jingeren
Aufsédtzen immer wieder beziehen, hat verschiedentlich eine
dekonstruktive Lesart vorgeschlagen, die Kant, Hegel oder
auch Lessing mit ihren eigenen Waffen schligt. Wirden

Sie da mitgehen oder ist das im Falle der philosophischen
Asthetik als kolonialem Projekt in Ihrer Sicht sinnlos?
Konnten Sie einige Threr wichtigen Referenzen aufzeigen,
die es ermdglichen, eine kritische Sicht einzuiiben? Jedoch
andererseits: Reicht das tiberhaupt? Denn ist nicht Thre
wunderbar radikale Aussage — ,,Wenn man die Geschichte
der Asthetik aus dieser Perspektive betrachtet, dann

ist es geradezu der Sinn von Kunst und ihrer Theorie,
Grenzen und Ausgrenzungen zu erzeugen® — ein
atemraubender Hinweis darauf, dass es mehr als
dringend nicht nur einer Rekonstruktion, sondern auch
einer Dekolonisierung von Kunst im Kollektivsingular
bedarf? Sind ,,wir“ denn ,,bereit®, diese Radikalitit eines
anderen Kunstbegriffes zur Voraussetzung zu machen,
um weitergehend mit und tiber Kunst anders
nachzudenken? Und wire dann nicht die notwendige
Voraussetzung, Kunst, Kunstpraktiken, Kunstschulen,
Museen und jegliche Institutionen und
Institutionalisierungen vollig neu zu denken und die
Turen aufzureiflen? Und daran anschlieflend die Frage:
Sie enden mit dem Verweis auf dsthetische
Widerstandspraktiken — lassen aber offen, an welche Sie
dabei denken. Sehen Sie in diesen alternativen

Praktiken ein gleichermafien explosives Potenzial?

RS Wenn es darum geht, eine kritische Sicht auf die européische
Asthetik bzw. den gewaltvollen Beginn dieser Asthetik einzuiiben,
so war fiir mich Simon Gikandis Buch Slavery and the Culture of
Taste ebenso entscheidend wie etwa Carmen Morschs Studien
zur Entstehung der Kunstpddagogik, aber auch durchaus dltere
Uberlegungen von beispielsweise Preben Mortensen oder
Martha Woodmansee; nicht zuletzt die Studie Fenseits der
Asthetik von Alex Demirovié, die aus einer marxistischen Sicht
die Entstehung des biirgerlichen, westeuropéischen Asthetik-
Dispositivs untersucht hat. Das ist jetzt natilirlich nur schnédes
name-dropping statt einer ordentlichen Wirdigung eines zum
Gliick gar nicht so kleinen Felds von Auseinandersetzungen mit
der Gewalt der (Entstehung der) westlichen Asthetik.

Auch Spivak ist natiirlich eine grof3artige Inspiration, aber ich

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

postkoloniale und feministische historische Kartierung der Kunstvermittlung, Wien 2019; Mortensen,

Preben: Art in the Social Order. The Making of the Modern Conception of Art, Albany 1977; Woodmansee, Martha: The Author, Art, and the
5 Bourdieu, Pierre: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes, Frankfurt a. M. 2001.

schen Asthetik, Frankfurt a. M. 1982; Sprvak, Gayatri Chakravorty: An Aesthetic Education in the Era of Globalization, Cambridge (MA)/

Market. Rereading the History of Aesthetics, New York 1994; Demirovic, Alex: Jenseits der Asthetik. Zur diskursiven Ordnung der marxisti-
London 2012.

4 Gikandi, Stmon: Slavery and the Culture of Taste, Princeton/Oxford 2011; Mérsch, Carmen: Die Bildung der Anderen mit Kunst. Ein
Beitrag zu einer postkolonialen Geschichte der Kulturellen Bildung (= Kunstpddagogische Positionen 35), Hamburg 2017, dies.: Die Bildung

der A_n_d_e_r e n durch Kunst. Eine

habe Zweifel, ob man mit einer dekonstruierten
Version von Kant und Schiller
so einfach die Probleme des 21. Jahrhunderts 16sen
kann, wie Spivak — trotz ihres eigenen
immer wieder artikulierten Pessimismus — hofft.4

Das heif3t aber ganz und gar nicht, dass wir Kant
und Schiller links liegen lassen konnten oder dass,
wie Sie es formulieren, die erneute Diskussion ihrer
Texte vollkommen sinnlos wire. Die Ausei-
nandersetzung bleibt schon deshalb wichtig, weil wir —
damit tippe ich jetzt zunichst einmal auf uns drei —
von der Tradition, welche Kant und Schiller geprigt
haben, mitgeprigt sind. Auch wenn ich mit aller
Gewalt wollte, konnte ich das nicht per Entschluss
hinter mir lassen. Und ,,das“ ist neben diversen
Rassismen, Sexismen und Klassismen, die in die
kantische Asthetik eingeschrieben sind, ganz besonders
auch die Aufteilung der Welt in verschiedene
gesellschaftliche Sphéren, die als autonome und
uberzeitliche gesellschaftliche (Urteils)-
Zusammenhinge behauptet werden: Erkenntnis,
praktisches Handeln und der Bereich des dsthetischen
Geschmacks. Dabei hat sich das mehr oder
weniger autonome Kunstfeld vor allem in Deutschland
zur Lebenszeit Kants (aber auch Schillers)
eben erst zu formieren begonnen, wihrend es vorher
kaum jemandem eingefallen wére zu behaupten, Kunst
bzw. das Schone hitten nichts mit Moral, Erkenntnis
oder Politik etc. zu tun. Mit anderen Worten:
Die kantische Aufteilung ist sicher nicht natiirlich oder
uberzeitlich, sondern wird erst gegen Ende des
18. Jahrhunderts institutionalisiert — unter Applaus von
Philosophen wie eben Kant — und insbesondere das
Feld der Kunst wird ab damals als emanzipatorische
Erfindung des Westens gepriesen. Wie diese
sogenannte Ausdifferenzierung im zentral regierten,
royalen Frankreich (und durchaus etwas
anders als im eher foderal orientierten Deutschland)
vonstatten geht, kann man bekanntlich in Bourdieus
Die Regeln der Kunst nachlesen.5

Dabei ist genau diese — als mehr oder weniger
organisch sich vollziehende ,,Ausdifferenzierung®
beschonigte — Einteilung, welche mit der
sogenannten Moderne ihren Einzug hilt und
die auch ein Obereinteilungskritiker wie Ranciére bis
heute mit aller Gewalt verteidigt, eines der
Hauptprobleme. Diese Probleme fangen damit an, dass
alle Gesellschaften, die nicht auch so einteilen wie
damals die kapitalistisch gewordenen westeuropéischen
Lénder, von da an als ,,primitiv* abgehandelt werden.
Hinzu kommt, dass diese Einteilung dem
dsthetischen Handeln seine politische, aber auch
seine erkennende Kraft abspricht. Schliefilich erklart
sich aus der kantischen Setzung bzw. aus deren
Institutionalisierung die schon von Walter Benjamin als
von Anfang an unproduktiv kritisierte (und sich
Perpetuum-mobile-haft wiederholende) Debatte tiber

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

50


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m:

<
B

7 Sonderegger, Ruth: ,,Kants Asthetik im Kontext des kolonial gestiitzten Kapitalismus

Liebsch, Burkard (Hg.): Sensibilitdt der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewalt-

geschichte (= Sonderheft 17 der Zeitschrift fir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft), Hamburg 2018, S. 109—125.

6 Guattart, Félix: Chaosmose, Wien 2014.

die Frage, ob engagierte oder aktivistische Kunst noch Kunst sei.
Und selbst wenn heute mit grofiem Brimborium
die kiinstlerische Forschung erfunden wird, man damit aber
eigentlich etwas findet, was schon lange da war — dhnlich wie bei
der angeblichen ,,Entdeckung“ von Kolumbus —, dann ist
das natiirlich noch lange kein Ungeschehenmachen von
200 Jahren Autonomie-Disziplinierung im Bereich der Asthetik.
Einmal ganz abgesehen davon, dass das heutige Riitteln an
den Grenzen zwischen Kunst und Erkenntnis natiirlich kein
einfacher Riickgang, sondern eine Weiterentwicklung vor dem
Hintergrund einer 200-jdhrigen kantischen Prigung darstellt,
die sich nicht nur in habituellen Praktiken, sondern
unzidhligen Institutionen materialisiert hat. Von den Museen
bis zur Kunstler_innen-Sozialkasse.

Vor diesem Hintergrund ist es weniger die Frage,
ob wir bereit sind, das Kunstfeld anders zu denken, die mich
umtreibt, denn das ist keine Frage des heroischen
Entschlusses. Vielmehr erhoffe ich mir — gerade auch von
der Auseinandersetzung mit Kant —, dass ein besseres
Verstindnis der Widerspriiche und gewaltvollen
Grausligkeiten, in die wir Moderne-Geprégten uns ohne
Unterlass verwickeln, uns motivieren kann, andere
Handlungs- und Denkformen zu begehren. Hinweise in
diese Richtung sehe ich beispielsweise im ethisch-
dsthetischen Paradigma von Guattaris Chaosmose-Buch.6
Es geht nicht einfach vor Kant zuriick, sondern
fragt 1995, wie wir aus der sich ankiindigenden politisch-
Okologisch-dsthetischen Krise, die nicht fein sduberlich
in autonom zu behandelnde Sphiren auseinanderdividiert
werden kann, herauskommen konnen.

WL/MF Die Lektiire, die Sie vorgeschlagen haben,
enthilt auch eine Befragung der eigenen Disziplin der
Philosophie und der Kunsttheorie und damit auch

der Pramissen der eigenen Arbeit. Wir erinnern uns gut
daran, wie Sie im Vortrag gesagt haben, dass Sie von
ihrem heutigen Standpunkt aus Ihre Dissertation sehr
kritisch bewerten. Auch in Ihrem Aufsatz, der aus dem
Vortrag hervorgegangen ist,splirt man ein behutsames,
kritisches Umkreisen der eigenen Positionalitét, das sich
auch in der Form der Fragen, die Sie an die von Thnen
gelesenen Autor_innen richten, artikuliert.? Welchen
Stellenwert hat in diesem Zusammenhang Schreiben als
Selbstverunsicherung und auch als Widerstandspraxis?

RS Schreiben allein ist definitiv zu wenig, um aus den jeweils
vorherrschenden Pramissen des eigenen Denkens und
Handelns herauszukommen. Den ersten Anstofl zu den oben
angedeuteten Uberlegungen erhielt ich wihrend einer meiner
ersten Vorlesungen an der Akademie der bildenden Kiinste

in Wien. Wenn ich mich richtig erinnere, fragte eine Studierende,
was ich mit ,,der Kunst bei Adorno“ meine und ob der auch iiber
Malerei schreibe. Das hat eine Beunruhigung zur Folge gehabt,
die mich zwei bis drei Jahre spéter der Frage hat nachgehen
lassen, seit wann es den Kollektivsingular ,,Kunst“ gibt. Diese
Frage wiederum hat zur Begegnung mit zwei grof3artigen
Aufsitzen von Paul Oscar Kristeller gefithrt.® Und daraus ist

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Kiuisteller, Paul Oskar: ,, The Modern System of the Arts: A Study in the History of Aesthe-
tics“ (Part I + 1), in: Journal of the History of Ideas, Bd. 12, Nr. 4, 1951, S. 496-527 und

Bd. 13, Nr. 1, 1952, S. 17-46.

dann das entstanden, was mich bis heute beschéftigt.

Ich mochte auch nicht zu viel Widerstand in das Schreiben
hineingeheimsen. Denn im Zeitalter von publish or perish ist das
Schreiben von Akademiker_innen in erster Linie eine
Disziplinierung, auch wenn es sich mit emanzipatorischem
Denken und Handeln beschiftigt. Die Beschiftigung mit
Emanzipation ist selbst nicht per se emanzipatorisch oder
erfinderisch, sondern im Gegenteil meist kaum zu unterscheiden
von der Beschiftigung mit entgegengesetzten Inhalten.
Spannender wird es, wenn man Zeit- und Distributionsstrukturen
findet bzw. erfindet, die dem Schreiben mehr Freiraum lassen.
Aber wahrscheinlich muss man das Schreiben ohnehin in diesem
weiten Sinn verstehen, nidmlich dass es eine Praxis ist, die
man aus ihren Produktions- und Distributionsbedingungen nicht
herauslésen kann. Und dann steht sofort die Frage im Raum,
ob und wie man diese Bedingungen mitgestalten kann, statt sich
deadlines, style sheets, review-Prozessen oder impact factors
zu unterwerfen. Nur dann kann es vielleicht Raum und Zeit
geben, zugleich aber auch viel eher eine Notwendigkeit
fir die Auseinandersetzung mit der eigenen Situation
bzw. Situierung; schon allein darum, weil eine solche erweiterte,
einem nicht als fremder Apparat gegentibertretende
Schreibpraxis kaum Realisierungsmaoglichkeiten hat.

»Positionalitdt” erscheint mir Gbrigens als ein fast zu
starkes Wort, weil es implizieren konnte, dass man eine
selbstgewihlte Position hat und dann — mehr oder weniger
souverdn — darauf reflektiert. Die Situierung hingegen hat
etwas von einem Schatten, der hinter einem mitgeht und kaum
in Erscheinung tritt. Deshalb kommt man ihr auch so
schlecht oder nur sehr langsam auf die Spur und meist nicht
ohne Streit, Konflikte oder Krisen. Reflexion funktioniert
meiner Erfahrung nach gerade gar nicht so, wie etwa Descartes
in seinen Meditationen iiber die Erste Philosophie es nahelegt,
namlich dass man sich eines schonen sorgenfreien Tages
und ohne Zeitbeschrinkung aus dem Nichts heraus die Frage
stellt, was man denn bisher so alles selbstverstidndlich
gefunden hat. Ohne dass sich Bedrohliches oder ziemlich

Schones ereignet hitte, kommen das Denken und
Schreiben nur schlecht aus den eingefahrenen
Bahnen der unsichtbaren, dafiir aber umso fetteren
und selbstgefilligen Situierung.

WL/MF Welche Art von Lernen und
Verlernen kann denn mit diesem
wissenschafts- bzw. selbstkritischen
Vorgehen auch einhergehen? Also, was
wird in diesem Prozess gelernt, was
verlernt? Welche Konsequenzen ergeben
sich daraus fiir die Lehre — etwa

wenn man die Kunsttheorie und -praxis
als eine Genealogie der ,,Kolonialitit
der Asthetik® begreift? Und sollte nicht
vor diesem Hintergrund das, was

unter ,,Kunst®“ bzw. Kiinsten verstanden
wird, ebenfalls hinterfragt oder sogar
neu bedacht werden?

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

52


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Vgl Gikandi (wie Anm. 4), S. 99—106; Kant, Immanuel: Beobachtungen tiber das Gefiihl des Schénen und Erhabenen, Frankfurt a. M.

1993, 70f

RS Ich fange mit der Frage nach dem Lernen und Verlernen an.
Wenn der Begriff nicht so moralinige Untertone hitte, wiirde ich
am liebsten sagen: Man lernt Bescheidenheit. Einfach darum, weil
klar wird, was fiir ein kleines Inselchen in einem riesigen

Ozean von Optionen das als modern titulierte und von Westeuropa
ausgehende Denken tiber Kunst ist. Und diese Einsicht bringt es
fast zwangsldufig — und zunichst einmal frustrierenderweise — mit
sich, dass man unendlich viel mehr (kennen) lernen mdochte, als in
einem Menschenleben Platz hat. Auch viel mehr als in national
organisierten Institutionen der Lehre, die miteinander auch noch in
Konkurrenzverhiltnissen stehen, moglich ist. Hinzu kommt, dass es
bei einem solchen Kennenlernen ja nicht um eine Addition von
(nationalen oder kontinentalen) Kunstgeschichten gehen kann. Es
ist nicht nichts, wenn kunsthistorische Institute sich manchmal
auch eine Spezialist_in fiir islamische oder chinesische Kunst leisten,
aber viel zu wenig.

Denn es kann ja nicht ausschliefilich um die Frage Kunst
oder Kiinste gehen, so als wiirden diese Entitéten in einem
geschichts- und gesellschaftsfreien Raum segeln. Letztlich denke
ich, dass es unter dem Stichwort ,,Kunst und/oder Kiinste*
uber eine Beschiftigung mit den institutionellen, historisch und
geopolitisch gerahmten Infrastrukturen der Kunstproduktion
hinaus auch darum gehen miisste, die Verbindungen
zwischen kiinstlerischem und z. B. wissenschaftlichem oder
aktivistischem Handeln zu untersuchen; vor allem dann,
wenn man Guattaris Plddoyer fiir ein neues ethisch-dsthetisches
Paradigma fiir zukunftsweisend hilt. Richtigerweise steht
der Begriff des Ethischen hier nicht fiir eine Individualethik,
sondern fiir Subjektivierungsformen, die von Fragen der
politischen Sozialitdt oder der Okologie ebenso wenig abgetrennt
werden konnen wie von Fragen der Aisthesis im weitesten Sinn.
Was die Sache noch komplexer macht, ist die Tatsache,
dass gerade (aber nicht ausschliefilich) im Kunstfeld das westliche
Verstindnis davon, wie dieses Feld organisiert werden soll,
in die gesamte Welt hinaus- und hineinmissioniert wurde: von
Curricula wihrend der Kolonialzeit bis hin zur Kapital-
getriebenen Organisation von Ausstellungen, Messen und
Residencies. Das impliziert, wie man ja schon von
vielen anderen (Forschungs-)Feldern weif3, dass ein besseres
Verstiandnis von Kant nicht nur iiber die Grenzen von Konigsberg
hinausfithren, ndmlich letztlich auf eine globale Geschichte und
Gegenwart eingehen muss. Um ein Beispiel zu geben: Ohne einen
widerlichen Briefwechsel zwischen einem Plantagenbesitzer
in der Karibik und dem Philosophen David Hume zu kennen, ist
nicht wirklich zu verstehen, warum Kant an einer Stelle seiner
Beobachtungen tiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen meinte,
es sel state of the art zu behaupten, dass Schwarze Menschen es in
Kunst und Wissenschaft noch nie zu etwas gebracht hétten.®

Angesichts dieser zugleich Mikrologie und Globalitit
implizierenden, durchaus auch attraktiven Uniibersichtlichkeit
habe ich keine Ahnung, in welchen Gruppen und Griippchen —
ich denke hier durchaus auch an Guattaris wunderbares Wort
groupuscule — man sich Fragen der Asthetik auf eine angemessenere
Art und Weise nidhern kann, als das im europdischen Mainstream
wihrend der letzten 250 Jahre der Fall war. Das einzige, was mir
dazu bisher als Inspiration eingefallen ist, ist der Zugang der
Vertreter_innen des Neuen Munizipalismus.10

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

: Der Unwissende Lehrmeister.

11 Sonderegger, Ruth: ,,Die Schwie-

rigkeit (nicht) fiir andere zu sprechen. Was Jacques Ranciére von Gayatri Spivak lernen
konnte, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften, ¥g. 27, Nr. 1,

2016, S. 22—45, hier: S. 29, 36. Dazu auch Ranciére, Facques: Die Nacht der Proletarier.

10 Brunner, Christoph u. a. (Hg.): Die neuen Munizipalismen. Soziale Bewegung
Archive des Proletariertraums, Wien/Berlin 2013; ders.

FunfWahrheiten tber die intellektuelle Emanzipation, Wien 2007.

und die Regierung der Stidte, Wien 2017

Diese von Spanien ausgehende soziale Bewegung
rebellischer Stadtbewohner_innen setzt darauf,
sowohl lokal als auch transnational zu agieren; lokal
im Protest gegen Delogierungen und transnational
etwa in Form der Vernetzung von Sanctuary
Cities, die Fluchtenden zumindest auf lokaler Ebene
einige Rechte zugestehen. Was die Neuen
Munizipalismen aber bewusst liberspringen, ist die
Ebene des Nationalstaats, dessen kapitale
Bedeutung ich in Bezug auf die Konstitution der
biirgerlichen Asthetik bzw. ihrer Theorie noch

viel zu wenig hervorgehoben habe. Vielleicht kénnte
man sich von derartig sprunghaften Kollaborationen
Ideen fiir Forschungsverbiinde einer wirklich
zukunftsweisenden Art holen.

MF Verstehe ich Sie richtig, dass Sie diese spanische(n)
Bewegung(en) hier als Beispiel fiir eine potenzielle
ethisch-dsthetische Verbindung von kiinstlerischem,
aktivistischem und wissenschaftlichem Handeln
vorschlagen? Koénnten Sie mehr zu deren Praxen sagen,
um besser zu verstehen, woher dieser Impuls kommt?
Wie artikuliert sich in diesen das Verhaltnis von ,,Politik*
und ,,Kunst“ — und welchen Stellenwert hat in diesem
Zusammenhang das von IThnen angedeutete Uberspringen
des Nationalstaats? Gibt es in diesen Organisierungen
auch ein ,,speaking-nearby“ im Sinne Trinh T. Minh-has,
das Sie in Ihrer Lektiire von Ranciére mit dessen Methode
in Die Nacht der Proletarier in Verbindung bringen?
Bzw. gibt es da eine Art ,,Flrsprache®, deren Fehlen
Sie zunichst mit Bezug auf Spivak kritisieren und dann
aber in Der unwissende Lehrmeister zu finden scheinen?11
Daran schlief3t sich noch eine andere Riickfrage an:
Denn selbst wenn man davon ausgeht, dass
auch das Kunstfeld im globalen Siiden durch westliche
Kunst- und Asthetikbegriffe geprigt ist — eine
Beschreibung, die ich teile —, wire doch auch hier zu
fragen, welche asthetisch-ethischen Verbindungen
es gibt, geben konnte oder auch historisch gegeben hat,
die diese geopolitischen wie dsthetischen Einteilungen
unterlaufen? Sehen Sie dieses Potenzial in den Neuen
Munizipalismen?

RS Ich habe den Neuen Munizipalismus nur deshalb
ins Spiel gebracht, weil dort bzw. im Rahmen der
politischen Aktivismen, die damit bezeichnet werden,
die Ebene des Nationalstaats bewusst tibersprungen
wird; und zwar als jene Ebene, die konstitutiv durch
Ausschluss und Einschluss definiert ist. (Man sieht ja
derzeit an allen Ecken und Enden Europas, dass
Menschenrechte Menschen auf der Flucht kaum was
bringen, solange sie nicht auch das nationale Biirger_innen-
Recht eines Staates haben, und Letzteres wird immer
seltener vergeben.) Demgegeniiber lésst sich auf der
kommunalen, aber auch auf der globalen Ebene, die
natlrlich keineswegs gewaltfrei organisiert sind,
offenbar etwas offener

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

54


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13 Guaman Poma: Nueva cordnica y

buen gobierno (1615), online verfiigbar auf der Website der Ddnischen Koniglichen Bibliothek, hitp://www35. kb.dk/permalink/2006/pomalinfo/

12 Lloyd, David: Under Representation. The Racial Regime of Aesthetics, New York 20109.
enlfrontpage. htm (4.4.2020).

agieren. Das ist fiir die Asthetik nicht nur in Bezug auf die oben
genannte Kombination von Mikrologie und Globalitit
relevant, womit ich meine, dass gerade in mikrologischen case
studies, die sich mit ein paar Zeilen eines einzigen Texts
befassen, die globalgeschichtliche Verflechtung besonders
priagnant herausgearbeitet werden kann; etwa im Sinne dessen,
was ich friher Uber eine Zeile in Kants Beobachtungen

tiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen gesagt habe. Dariiber
hinaus ist das Uberspringen der Ebene des Nationalstaates

in den Bewegungen des Neuen Munizipalismus auch fiir jede
Reflexion der Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte

der westlichen Asthetik instruktiv. Denn wie ich oben schon
angedeutet habe, entsteht diese Asthetik im Tandem mit

dem so biirgerlichen wie kapitalistischen Staat und trégt seit dem
18. Jahrhundert wesentlich zur Formierung und letztlich
Auszeichnung jener zivilisierten Subjekte bei, die von einem
solchen Staat gewiinscht und anerkannt werden. David Lloyd
geht in seiner Studie Under Representation. The Racial

Regime of Aesthetics mit gutem Grund so weit zu behaupten,
dass die buirgerliche Asthetik im 18. Jahrhundert jenen
Subjektivierungsmodus erfunden hat, der dem politischen
Reprisentationsverstindnis von Nationalstaaten westlicher
Priagung bis heute zugrunde liegt.12

Gerade wenn man Lloyds Diagnose teilt, reicht es nicht
aus, westliche Kunstpraktiken mit weniger westlichen in
Zusammenhang oder Austausch zu bringen. Es geht ja nicht
um irgendeinen neuen (oder gar exotischen) Mix. Viel
wichtiger erscheint mir zunéichst einmal eine riickhaltlose
genealogische Selbstkritik der westlichen Asthetik, sodass
ihre Vertreter_innen im besten Fall vielleicht erst einmal gar nicht
mehr wissen, was sie da an Eigenem mit irgendetwas anderem
in Verbindung bringen wollen. Ich bin mit neuen Entwiirfen
so zogerlich, weil ich befiirchte, dass wir zu schnell etwas Neues,
Besseres aus dem Hut zaubern wollen, ohne uns zuerst das
ganze Ausmafl der Gewalt angesehen und anerkannt zu haben,
das die westliche Asthetik produziert hat.

Daritiber hinaus glaube ich, dass es zu fast jedem Zeitpunkt
Versuche gegeben hat, die westliche Theorie mit anderen Ansitzen
zu konfrontieren, die dann aber uber sehr lange Zeit hinweg
als undifferenziert, minderwertig, primitiv und dergleichen mehr
abgetan wurden oder ginzlich ignoriert wurden. Das beginnt
schon mit Guaman Pomas Abhandlung iiber die gute
Regierungskunst (1615), die an den spanischen Koénig adressiert
war und zugleich einen so philosophischen wie visuellen Beitrag
zur Kritik der spanischen Kolonialpolitik darstellt.13

Wenn es also tiberhaupt legitim ist, tiber Alternativen
zu spekulieren, dann kénnte man ja bei dem beginnen, was die
Asthetik seit dem 18. Jahrhundert ausgeschlossen oder als
minderwertig vom Bereich der angeblich freien Kunst und ihrer
Theorie ferngehalten hat: ndmlich bei Wesen, die ihrer
Sinnlichkeit ausgeliefert sind oder sich ihr aktiv ausliefern und
die aus der Perspektive des souverdnen, autonomen Subjekts nur
als schwach, ja vor-menschlich erscheinen konnten; also aus der
Perspektive des souverdnen Subjekts der distanzierten dsthetischen
Erfahrung, das die Sinnlichkeit nur als momenthaften Kitzel
zuldsst, um sich in ihrem Angesicht noch souveridner zu
fihlen. Ein Anfang bei jenen schwachen Wesen, die man zu

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Recht vielleicht gar nicht als Subjekte (was ja ,,Unterworfene® bedeutet)
ansprechen sollte, kénnte interessanterweise auch wieder jenen Begriff
des Asthetischen zu neuem Leben erwecken, der bis ins 18. Jahrhundert
auch im Westender géngige war: ndmlich in der Bedeutung einer Theorie
der sinnlichen Wahrnehmung, in der epistemologische, ethisch-politische,
spirituelle und kreative Elemente miteinander unauflésbar verbunden sind.

WL Sie berithren bei Ihrer Ranciére-Lektiire ebenfalls den wichtigen
Punkt der Archive und des Schreibens aus dem Archiv heraus. Das
Archiv als grofie Glaubens- und Wissens-Maschine, aus der wir zitieren.
Sie heben Ranciéres Zitationspraxis (in Die Nacht der Proletarier) als
positiv hervor, wobei ich zwischen den Zeilen durchaus einen Zweifel
Ihrerseits herauszulesen meine. Reicht es oder ist es genug, in der
Weise, wie Ranciére es getan hat, ,,anders“ zu zitieren, oder bleibt dies
eventuell doch ,,nur® eine westliche ,,Selbstkrise®, sich dem sozialen,
europédischen Ungleichgewicht der ungehorten Stimmen zu widmen?
Beritihrt eine Zitationspraxis, die von Europa aus formuliert wird (oder
werden kann), die kolonial Anderisierten — bzw. wie kann eine solche die
kolonial Anderisierten wahrhaft zur Kenntnis nehmen? An dieser
Stelle scheint mir Spivak wichtig zu sein, die in Threm Ranciére-Text
ja als eine unverzichtbare ,,Hintergrundeminenz® auftaucht —
zumindest einerseits. Andererseits scheint es, dass Sie Ihre Kritik an
oder Infragestellung von Ranciére geradezu von Spivak her aufbauen.
Wie wiirden Sie dieses (textimmanente) Verhiltnis beider sehen?

RS Danke fiir diese — der Asthetik zunichst einmal eher fernstehende —
Frage, zumal sie darauf aufmerksam macht, dass Verdnderung nicht auf die
Dimension der Kolonialitédt reduziert werden kann. Ranciére spricht ja
ausschliellich tiber westliche Menschen; in der Nacht der Proletarier sogar
fast ausschlie3lich tiber solche aus Frankreich. Es geht ihm um soziale
Klassen; genauer gesagt um jene, die sich nicht in Klassengrenzen haben
sperren lassen, sondern etwas fordern oder tun, was fiir ihre jeweilige Klasse
nicht vorgesehen war. Auf unser bisheriges Gesprich bezogen ist das eine
Erinnerung daran, dass das Zivilisierungsregime bzw. die Einteilung

in mehr oder weniger zivilisierte Menschen, das respektive die mit der
européischen Asthetik entsteht, nicht nur dem Ausschluss rassialisierter
Anderer dient, sondern auch klassistischen Ausschliissen — hdufig beidem
zugleich und durcheinander verstirkt.

Aber zuriick zu den Zitationsfragen, die Sie stellen und die im Kontext
von Spivak und Ranciére genau genommen ja Fragen der Solidaritdt und
der (Selbst-)Erméichtigung sind. Ranciére setzt mit seiner Zitatcollage in der
Nacht der Proletarier alles daran zu zeigen, dass ins Archiv verbannte
franzdsische Proletarier_innen mit Gewalt zum Verschwinden gebracht
wurden, eigentlich aber unglaublich viel geredet, geschrieben und
organisiert haben; der Tatsache zum Trotz, dass ihnen die Befihigung zu
diesen Tétigkeiten immer wieder abgesprochen wurde. Vor diesem
Hintergrund meint Ranciére, dass es arrogant wire zu behaupten, man
miusse oder konne diese Stimmen wieder zum Leben erwecken, denn sie
sind ja eigentlich da und leben. Deshalb collagiert er sie ,,nur“ und hélt
sich selbst bescheiden im Hintergrund.

Spivak bezieht sich zwar nicht auf Ranciere, findet dhnliche Praktiken
mit Bezug auf Deleuze und Foucault aber durchaus suspekt. Sie meint, dass
die genannte Bescheidenheit eher auf eine arrogante Bequemlichkeit
verweist, ndmlich dahingehend, dass (linke) Intellektuelle deshalb so gerne
darauf hinweisen, dass Unterdriickte fiir sich selbst sprechen kénnen, weil
sie selbst dann nichts tun miissen und sich aus allen Konflikten heraushalten
konnen. Genau dagegen hélt Spivak das (zuhdrende) In-Kontakt-Treten

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

56


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit jenen, die weniger privilegierte Positionen haben als man selbst.

In meinen Augen weisen beide auf wichtige Elemente einer kritischen
Auseinandersetzung mit der Figur der_des (humanistischen) Intellektuellen
hin, die stark von einer Pddagogik der Zivilisierung — sei es der unteren
Klassen oder der Kolonialisierten — geprégt ist, welche ihren Ursprung
ihrerseits in der dsthetischen Erfahrung als einer Erziehungserfahrung
hat. Ranciére konzentriert sich dabei so sehr auf eine Kritik der Pdadagogik
als Besserungsanstalt, die die Trennung zwischen Gebildeten und
Ungebildeten ins Unendliche perpetuiert, dass er vergisst, seine eigene
Rolle als Collageur von Zitaten der ausgeschlossenen Proletarier_innen
zum Thema zu machen. Vielmehr lésst er die eigene Position

ginzlich auflen vor. Spivak hingegen setzt sich unablissig und
selbstkritisch mit ihrer eigenen Rolle als Intellektuelle auseinander, vertraut
dabei aber in einem Ausmaf} der emanzipatorischen Dimension

der Pddagogik (trotz aller ihr inhdrenten Gewalt), dass Moglichkeiten
der Selbst-Emanzipation in den Hintergrund geraten. Insofern

kénnte man vielleicht sagen, dass beide die blinden Flecken der jeweils
anderen Position deutlich machen.

Noch bemerkenswerter ist vielleicht die Tatsache, dass sowohl
Spivak als auch Ranciére davon ausgehen, dass sich bei Kant und Schiller
brauchbare Konzepte von dsthetischer Erziehung finden lassen,
wenngleich Spivak davon ausgeht, dass das Sabotageakte impliziert, wihrend
Ranciéres Bezug auf Kant und Schiller ganzlich unkritisch ist. Vor
dem Hintergrund der pddagogisch zivilisierenden Rolle, die der dsthetischen
Erfahrung von Kant und Schiller zugeschrieben wurde und die von
Anfang an der Ausgrenzung der minder oder gar nicht Zivilisierten diente,
kann ich dem starken Bezug sowohl Spivaks und noch stirker Ranciéres
auf Kant und Schiller allerdings wenig abgewinnen.

WL Daran schlief3t sich fiir mich auch die Frage an, wie Sie

selbst Thre Lektiire- und Archivpraxis ,,zwischen“ Schreiben und
Lehren an einer europdischen (Kunst-) Universitéit betreiben?
Konkret: Wie fihren Sie Ihre Re-Lektiiren an der Univer sitdt und
mit den Student_innen durch? Was sind Ihre Erfahrungen?

Welches Feedback haben Sie im Falle dieser méglichen anderen
Lektiirepraktiken bekommen und welche Konsequenzen ziehen Sie
ganz praktisch fiir Ihre Lehre/Lehrformate/Schreibpraktiken?

Ich frage dies deshalb abschlieflend noch einmal so intensiv nach, weil
ich das Lesen und Schreiben fiir wichtige Praktiken des Sich-
Verweigerns halte, die vor allem auch akademische Intellektuelle zur
Hand haben, weil diese Praktiken eben nicht zuletzt den Aspekt

des Glauben-Wissens bertihren. Damit meine ich, dass die westlichen
Parameter des ,,Zum-Wissen-Kommens“ (Erziehung, Verschulungs-
gesellschaft, Universitit als Konkurrenz- oder Differenzmaschine)
uns ein bestimmtes, uns privilegierendes Wissen glauben machen, ohne
diese Privilegisierungsapparatur selbst zu thematisieren. So scheint

es mir, dass wir das Wissen unseres Gegeniibers wollen miissen, damit
wir Geschichte/n entmachten, entglauben und verlernen

lernen. Das heif3it nun konkret: Welche Moglichkeiten gibt es in der
(verallgemeinernd: européischen) Universitit fiir derartige Ent-
grenzungen, Entkategorialisierungen und/oder Widerstandstaktiken?
Konnten Sie positive oder auch frustrierende Beispiele mit uns teilen?

RS Ganz dhnlich wie mit der Asthetik geht es mir auch in Bezug
auf die Institution der Universitdt. Anstatt einer offenkundig
duflerst problematischen Disziplin namens Asthetik allzu schnell
eine reformierte entgegenzuhalten (der reformerische Imperativ

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Vgl etwa McRobbie, Angela: In the Culture Society. Art, Fashion and Popular Music,London 1999.

zur schrittweisen Anndherung an die Vollkommenheit ist
ja eines der Charakteristika dieser Disziplin), setze ich derzeit
— insbesondere auch in meinen Lehrveranstaltungen — alles
daran zu zeigen, wie grundsétzlich gewaltvoll die Politiken der
westlichen Asthetik seit Langem sind. Als Lehrende an
einer Universitét scheint es mir in Analogie dazu zunéchst
einmal amallerwichtigsten, sich dariiber Rechenschaft abzulegen,
dass man an einer Institution mitwirkt, deren Hauptagenda
die Reproduktion von Eliten ist. Oder um es mit IThren Worten
zu sagen: Es geht um das Thematisieren der Universitit als
einer Privilegierungsapparatur, die nur selten Risse bekommen hat.
Gerade auch angesichts der kurzzeitigen Offnung der Universititen
infolge der durchaus nicht kleinen Erfolge der Proteste von 1968
ist es umso wichtiger hervorzuheben, dass die damahgen Offnungen
(in Richtung ,,Massenuniversitit®), die Menschen meiner
Generation den Zugang zur Universitit eher leicht gemacht haben,
bei Weitem nicht so emanzipatorisch waren, wie man denken
konnte. Denn diese Offnungen miissen — zumindest im Nachhinein
— auch als Rekrutierung neuer gesellschaftlicher Schichten
fiir den kognitiven und kreativen Kapitalismus begriffen werden.
Es ging also kaum um Gleichbehandlung oder Bildungsgerechtigkeit,
wie man besonders gut am Beispiel Englands sehen kann,
wo Tony Blair ja bekanntlich versprochen hat, England tiber die
Kreativindustrie wieder zur Weltmacht zu machen. An den
vielen englischen Kunst- und Designhochschulen, die in den
1970er und 1980er Jahren gegriindet wurden und die sich
durchaus auch an jene richteten, die bislang keinen Unizugang
hatten, kann man sehen, wie schnell trotz zahlenmaéfiger
Offnung auch wieder neue Grenzen eingezogen wurden; etwa
zwischen Unis und Fachhochschulen, fine art versus Design etc.
— Grenzen, die die einen Abschliisse hochwertiger als die
anderen machten; sowohl was ihr symbolisches als auch
ihr 6konomisches Kapital betrifft.14 Auf der anderen Seite nehmen
sich manche universititspolitische Errungenschaften der
1980er Jahre aus heutiger Perspektive durchaus fantastisch aus; etwa
die widening-participation-Programme in England, die es so in
Festlandeuropa nie gegeben hat, zumal diese Inklusionsprogramme
nicht nur gegen klassistische Ausschliisse gerichtet waren, sondern
auch die Benachteiligungskategorie race mit einbezogen haben.
Praktiken des Lesens und Schreibens sind im Kontext des
kognitiven Kapitalismus meines Erachtens in erster Instanz
nicht widerstdndig, sondern genau jene heute ja auch an den
Universititen hochgehaltenen sogenannten Schliisselkompetenzen,
die so vielen Menschen implantiert werden, dass zu jedem
Zeitpunkt ein grofies Heer Arbeitsloser fiir noch so kurzfristige
und schlecht bezahlte Einsdtze zur Verfligung steht. Weniger
kompetenzorientierte Formen des Lesens und Schreibens miissen
den Institutionen abgetrotzt oder unter ihrem Radar organisiert
werden. In einer modularisierten Uni-Welt ist ja selbst so etwas
scheinbar Altbackenes wie ein drei oder vier Semester dauerndes
Lektiireseminar fast ein Ding der Unmoglichkeit oder, wenn man
es pathetischer formulieren will, fast ein Akt der Widersténdigkeit.
Wie iiberhaupt das Einfordern und Uberschreiten von Zeit — gerade
auch in der Gestalt von deadlines, deren wortliche und bedrohliche
Bedeutung ,, Totenlinien“ man gar nicht ernst genug nehmen kann.
Gleichwohl gehen Praktiken des Lesens und Schreibens natiirlich
nicht vollsténdig in der Zuarbeit zum kognitiven Kapitalismus auf, in

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

58


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem sie zweifelsohne Uberlebenstools sind. Und sofern sie Uberlebenstools
sind, kann man auch die Augen nicht davor verschlief3en, dass vielen
Menschen

auch diese wie auch immer problematischen Tools vorenthalten werden.
Thnen gegeniiber kann die erméchtigende Haltung, die Sie als ,,ihr Wissen
aktiv wollen“ beschrieben haben, sinnvoll, ja wiinschenswert sein. Ebenso

oft aber ist Respekt dafiir gefragt, dass viele Menschen es fiir sinnvoller halten,
sich der universitdren Wissensproduktion zu entziehen, um sich Wissen
anderswo anzueignen. Es braucht also ein genaues Unterscheiden,

in welchen Kontexten Erméchtigung und wo einfach nur unnachgiebige
Universitédtskritik notig ist.

Wenn man westliche Wissensparameter Wan Kunsthochschulen
herausfordern will, und darauf zielte Ihre Frage ja vor allem, dann scheinen
mir die sogenannten Rekrutierungsprozesse von Studierenden — man
beachte die militdrischen Implikationen dieses Begriffs — immer noch das
wohl entscheidende Nadelohr zu sein. Denn hier wird — meist wiederum unter
grofitem, unhinterfragtem Zeitdruck — entschieden, was Kunst verspricht und
was nicht. Und dass damit die vorherrschenden Kanons der Praxis ebenso
wie der Theorie bestétigt werden, bezweifeln wohl nur die wenigsten der daran
Beteiligten. Offensives Zulassen von und Auseinandersetzen mit jenen,
die nur bedingt oder gar keine Kunst (wie wir sie kennen) versprechen, konnte
ein Anfang sein.

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—

Sonderegger, Figge, Lukatsch


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:3810. httpsy//www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Kxmm—


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

