
Z
ur

 K
ol

on
ia

lit
ät

 d
er

 p
hi

lo
so

ph
is

ch
en

 Ä
st

he
tik

R
ut

h 
S

on
de

re
gg

er
 im

 G
es

pr
äc

h 
m

it 
M

aj
a 

F
ig

ge
 u

nd
 W

ilm
a 

L
uk

at
sc

h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wilma Lukatsch ( WL ) / Maja Figge ( MF )  Ihr Vortrag
„Ästhetik und Kunsttheorie als koloniale Projekte“1 ging von 
der Prämisse aus, dass die kunsttheoretischen Vorannahmen 
aus der Gründungszeit der Disziplin der Ästhetik im 
18. Jahrhundert bis heute dominant sind und dass diese als ein 
Projekt des kolonialen Kapitalismus begriffen werden sollten. 
Am Beispiel von Kants Ästhetik zeigen Sie auf, wie sich die 
Kolonialität in den ästhetischen Diskurs eingeschrieben 
hat, aber auch, gegen welche Alternativen und Widerstände 
die Ästhetik als Disziplin entwickelt worden ist und welche 
willentlichen Ausblendungen damit einhergingen. Dabei 
erscheint uns besonders relevant, dass Sie auf das  
gewaltsame (und be- oder auch gewusste) Herausschreiben 
von Menschen aus der Geschichte, der Kategorie  
des Menschseins und damit auch aus der Ästhetik und den 
Methoden ihrer Historisierung fokussieren. Wie kommt man 
dazu, dieses Herausschreiben wahrzunehmen, welche 
Lektüremethoden und auch Erfahrungen braucht es dazu? 

Ruth Sonderegger ( RS )  Ich muss zunächst einmal gestehen, dass 
mir die Ausschlüsse westlicher ästhetischer Theorien geradezu 
skandalös lange nicht aufgefallen sind. Das hat wohl  
damit zu tun, dass das Feld der Kunst und nicht weniger die 
Kunsttheorie mit den Versprechen von Autonomie, Freiheit und 
Emanzipation verlocken, ja sich selbst mit derartigen  
Versprechen immer wieder gleichsetzen. Und was die Tradition 
der westlichen philosophischen Ästhetik betrifft, die mich 
maßgeblich geprägt hat, so sind es wohl ihr Normativismus und 
ihr Universalismus, welche Ausschlüsse aller Art auf eine geradezu 
perfid elegante Weise verbergen. Die Universalist_innen, die  
ich damit meine, sind jene, die – natürlich etwas verschwurbelter,  
als ich das hier tue – sagen: Alle Menschen, die in meinem 
Ansatz nicht vorkommen, sind gar keine richtigen Menschen 
und folglich gibt es keinen Ausschluss. Und das Problem des 
Normativismus besteht nicht darin, dass jemand im Denken, 
Sprechen oder Schreiben einen Standpunkt bezieht und 
verteidigt – anders geht es ja gar nicht, wie man spätestens von 
Donna Haraway gelernt haben sollte. Das Problem  
ist vielmehr ein gewisser Idealismus – gerade auch 
von philosophischen Theorien –, der es immer wieder möglich 
macht, etwas in der Art zu sagen: Ja klar, bei Kant gibt es 
hässliche Bemerkungen über „das schöne Geschlecht“ und 
nicht-weiße Menschen. Aber im systematischen Kern seiner 
Theorie hat er doch alle mitgemeint. Langer Rede kurzer Sinn: 
Wenn man einige Jahre in derartigem Denken sozialisiert und 
normalisiert wurde, verschwinden die Ausschlüsse und 
Widersprüche wie von Zauberhand. Man kann sie tatsächlich 
nicht mehr wahrnehmen. Es ist wie beim Hakenkreuzgemälde von 
Martin Kippenberger, das den Titel trägt: „Ich kann beim besten 
Willen kein Hakenkreuz entdecken“. 

Natürlich habe ich mich irgendwann gewundert, warum 
Ästhetik-Anthologien so gut wie immer aus ausschließlich  
von Männern geschriebenen Texten bestehen. Auch dass dieses 
Theoriefeld kein Tummelplatz für Arbeiter_innen-Kinder ist, 
musste mir irgendwann auffallen, wo ich selbst aus einer Familie 
komme, in der bislang niemand studiert hatte. Aber offenbar war 
ich nicht in der Lage, eins und eins zusammenzuzählen. Das hat S

on
de

re
gg

er
, F

ig
ge

, L
uk

at
sc

h

1  
Vo

rt
ra

g 
ge

ha
lte

n 
am

 1
1.

12
.2

01
7 

im
 R

ah
m

en
 d

er
 R

in
gv

or
le

su
ng

 „
K

ün
st

e 
de

ko
lo

ni
si

er
en

.  
Ä

st
he

tis
ch

e 
P

ra
kt

ik
en

 d
es

 L
er

ne
ns

 u
nd

 V
er

le
rn

en
s“

 a
n 

de
r 

U
ni

ve
rs

itä
t d

er
 K

ün
st

e 
B

er
lin

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich erst geändert, als ich begann, Vorlesungen über die Geschichte 
der philosophischen ästhetischen Theorie zu halten. Weil diese 
Geschichte bekanntermaßen im 18. Jahrhundert beginnt – davor 
gab es keine Kunst oder Kunsttheorie im bis heute geläufigen 
Kollektivsingular –, der Beginn der Philosophie gewöhnlich aber in 
der griechischen Antike lokalisiert wird, stand natürlich die Frage 
im Raum, warum zu dieser angeblichen Königsdisziplin um 
1750 herum noch ein neues Prinzesschen dazukommt. Je mehr 
ich mich mit dieser Frage über den Umweg der Sozial- und 
Wirtschaftsgeschichte des 18. Jahrhunderts auseinandergesetzt 
habe, desto offensichtlicher wurde Folgendes: Die vermeintliche 
Erfindung der Kunst im Kollektivsingular – davor gab es 
in Europa eine Pluralität von irreduzibel verschiedenen Künsten 
– und die damit einhergehende Institutionalisierung der Disziplin 
der Ästhetik sind außerordentlich eng, ja intrinsisch mit dem 
kolonialen, sich von Westeuropa ausgehend industrialisierenden 
Kapitalismus verbunden, wahrscheinlich sogar mehr 
Reaktionen auf diesen Kapitalismus als geniale Erfindungen. 
Darüber hinaus sind Kunst und Kunsttheorien ein wichtiges 
Instrument des sich etablierenden Bürgertums, um sich von Adel, 
den unteren Schichten, vor allem aber auch den Kolonialisierten 
abzugrenzen, genauer gesagt: um sich mit Superioritätsanspruch 
abzuheben. Wenn man die Geschichte der Ästhetik aus dieser 
Perspektive betrachtet, dann ist es geradezu der Sinn von Kunst 
und ihrer Theorie, Grenzen und Ausgrenzungen zu erzeugen. 
Dass es der europäischen Ästhetik trotzdem gelungen ist, als 
Botschafterin von Autonomie und Freiheit in die Geschichte 
einzugehen, ist eine ideologische Meisterleistung vor dem Herrn, 
die man schon fast wieder bewundern muss. Obwohl, und damit 
widerspreche ich mir bewusst selbst: Es gibt offensichtlich 
zahlreiche ästhetische Praktiken, die mit dem, was ich gerade eine 
ideologische Meisterleistung genannt habe, Schlitten gefahren sind 
oder ihr offen Widerstand geleistet haben. Aber um die Kraft dieser 
Alternativen zu verstehen, muss man erst einmal auf dem Schirm 
haben, gegenüber welchen bevorteilten und privilegierten 
Gegner_innen sie sich etablieren mussten.

WL / MF  Eine kurze Rückfrage: Auf 
wen bezieht sich denn hier die 
Beschreibung als Universalist_in? 
Haben Sie da bestimmte Vertreter_
innen im Kopf? 

RS  Ich will die Universalistin bzw. den 
Universalisten nicht personalisieren, 
denn es geht nicht um einzelne 
bösartige Individuen, sondern um 
Denkfiguren mit Wahrnehmungs- und 
Handlungs-folgen, die weit verbreitet 
sind. Was mir bei Ihrer Frage gleich 
einfiel, ist Rancières Dekonstruktion von 
Aristoteles’ Definition des Menschen, 
wonach Menschen sich von anderen 
Entitäten durch ihre Sprachfähigkeit 
unterscheiden.2 Genau diese Definition 
führt dann pikanterweise dazu, dass 
Aristoteles zugeben muss, dass auch als 48

2
 

R
an

ci
èr

e,
 J

ac
qu

es
: D

as
 U

nv
er

ne
hm

en
. P

ol
it

ik
 u

nd
 P

hi
lo

so
ph

ie
, F

ra
nk

fu
rt

 a
. M

. 2
00

2.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werkzeuge, d. h. Dinge, konzipierte Sklav_innen Befehle 
wahrnehmen können und also sprachbegabt sein müssen; aber 
nur um dann nachzuschieben, dass das Verstehen von Befehlen 
noch lange nicht heiße, dass Sklav_innen Menschen im vollen 
Sinn sind. Der Philosoph Charles W. Mills hat eine ähnliche 
Kritik in Bezug auf  Kant formuliert.3 Überspitzt gesagt lautet 
sie: Kant spreche zwar generös allen Menschen Vernunft zu, 
aber um als Mensch durchzugehen, müsse man letztlich 
ungefähr so aussehen wie Kant. 

WL / MF  Unsere erste Frage zielte auch auf die Lektüre
methode. Könnten Sie neben dem Verweis auf Ihre 
Auseinandersetzung mit Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 
noch das Lesen von Kant und anderen selbst thematisieren? 
Gayatri Spivak, auf die Sie sich ja auch in Ihren jüngeren 
Aufsätzen immer wieder beziehen, hat verschiedentlich eine 
dekonstruktive Lesart vorgeschlagen, die Kant, Hegel oder 
auch Lessing mit ihren eigenen Waffen schlägt. Würden 
Sie da mitgehen oder ist das im Falle der philosophischen 
Ästhetik als kolonialem Projekt in Ihrer Sicht sinnlos? 
Könnten Sie einige Ihrer wichtigen Referenzen aufzeigen, 
die es ermöglichen, eine kritische Sicht einzuüben? Jedoch 
andererseits: Reicht das überhaupt? Denn ist nicht Ihre 
wunderbar radikale Aussage – „Wenn man die Geschichte 
der Ästhetik aus dieser Perspektive betrachtet, dann  
ist es geradezu der Sinn von Kunst und ihrer Theorie, 
Grenzen und Ausgrenzungen zu erzeugen“ – ein 
atemraubender Hinweis darauf, dass es mehr als 
dringend nicht nur einer Rekonstruktion, sondern auch 
einer Dekolonisierung von Kunst im Kollektivsingular 
bedarf? Sind „wir“ denn „bereit“, diese Radikalität eines 
anderen Kunstbegriffes zur Voraussetzung zu machen, 
um weitergehend mit und über Kunst anders 
nachzudenken? Und wäre dann nicht die notwendige 
Voraussetzung, Kunst, Kunstpraktiken, Kunstschulen, 
Museen und jegliche Institutionen und 
Institutionalisierungen völlig neu zu denken und die 
Türen aufzureißen? Und  daran anschließend die Frage: 
Sie enden mit dem Verweis auf ästhetische 
Widerstandspraktiken – lassen aber offen, an welche Sie 
dabei denken. Sehen Sie in diesen alternativen  
Praktiken ein gleichermaßen explosives Potenzial?

RS Wenn es darum geht, eine kritische Sicht auf die europäische 
Ästhetik bzw. den gewaltvollen Beginn dieser Ästhetik einzuüben, 
so war für mich Simon Gikandis Buch Slavery and the Culture of 
Taste ebenso entscheidend wie etwa Carmen Mörschs Studien 
zur Entstehung der Kunstpädagogik, aber auch durchaus ältere 
Überlegungen von beispielsweise Preben Mortensen oder 
Martha Woodmansee; nicht zuletzt die Studie Jenseits der 
Ästhetik von Alex Demirović, die aus einer marxistischen Sicht 
die Entstehung des bürgerlichen, westeuropäischen Ästhetik-
Dispositivs untersucht hat. Das ist jetzt natürlich nur schnödes 
name-dropping statt einer ordentlichen Würdigung eines zum 
Glück gar nicht so kleinen Felds von Auseinandersetzungen mit 
der Gewalt der (Entstehung der) westlichen Ästhetik. 
Auch Spivak ist natürlich eine großartige Inspiration, aber ich 3

 
S

ie
he

 K
ap

ite
l 6

: „
K

an
t’s

 U
nt

er
m

en
sc

he
n“

, i
n:

 M
ill

s, 
C

ha
rl

es
 W

.: 
B

la
ck

 R
ig

ht
s/

W
hi

te
 W

ro
ng

s.
 T

he
 C

ri
ti

qu
e 

of
 R

ac
ia

l 
L

ib
er

al
is

m
, 

O
xf

or
d 

20
17

, S
. 9

1–
11

2;
 M

ill
s’ 

A
nt

w
or

te
n 

an
 d

ie
 K

ri
tik

er
_i

nn
en

 s
ei

ne
r 

T
he

se
 fi

nd
en

 s
ic

h 
in

: d
er

s.
: 

„K
an

t 
an

d 
R

ac
e,

 R
ed

ux
“,

 i
n:

 G
ra

du
at

e 
F

ac
ul

ty
 

P
hi

lo
so

ph
y 

Jo
ur

na
l, 

B
d.

 3
5,

 N
r. 

1/
2,

 2
01

4 
(T

he
m

en
he

ft 
„P

hi
lo

so
ph

y 
an

d 
R

ac
e“

, h
g.

 v
. A

le
xi

s 
D

ia
nd

a 
un

d 
R

ob
in

 M
. M

ul
le

r)
, S

. 1
25

–1
57

.  


S
on

de
re

gg
er

, F
ig

ge
, L

uk
at

sc
h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


habe Zweifel, ob man mit einer dekonstruierten 
Version von Kant und Schiller  
so einfach die Probleme des 21. Jahrhunderts lösen 
kann, wie Spivak – trotz ihres eigenen  
immer wieder artikulierten Pessimismus – hofft.4

Das heißt aber ganz und gar nicht, dass wir Kant 
und Schiller links liegen lassen könnten oder dass, 
wie Sie es formulieren, die erneute Diskussion ihrer 
Texte vollkommen sinnlos wäre. Die Ausei
nandersetzung bleibt schon deshalb  wichtig, weil wir –  
damit tippe ich jetzt zunächst einmal auf uns drei –  
von der Tradition, welche Kant und Schiller geprägt  
haben, mitgeprägt sind. Auch wenn ich mit aller 
Gewalt wollte, könnte ich das nicht per Entschluss 
hinter mir lassen. Und „das“ ist neben diversen 
Rassismen, Sexismen und Klassismen, die in die 
kantische Ästhetik eingeschrieben sind, ganz besonders 
auch die Aufteilung der Welt in verschiedene 
gesellschaftliche Sphären, die als autonome und 
überzeitliche gesellschaftliche (Urteils)-
Zusammenhänge behauptet werden: Erkenntnis, 
praktisches Handeln und der Bereich des ästhetischen 
Geschmacks. Dabei hat sich das mehr oder  
weniger autonome Kunstfeld vor allem in Deutschland 
zur Lebenszeit Kants (aber auch Schillers)  
eben erst zu formieren begonnen, während es vorher 
kaum jemandem eingefallen wäre zu behaupten, Kunst 
bzw. das Schöne hätten nichts mit Moral, Erkenntnis 
oder Politik etc. zu tun. Mit anderen Worten:  
Die kantische Aufteilung ist sicher nicht natürlich oder 
überzeitlich, sondern wird erst gegen Ende des  
18. Jahrhunderts institutionalisiert – unter Applaus von 
Philosophen wie eben Kant – und insbesondere das 
Feld der Kunst wird ab damals als emanzipatorische 
Erfindung des Westens gepriesen. Wie diese 
sogenannte Ausdifferenzierung im zentral regierten, 
royalen Frankreich (und durchaus etwas  
anders als im eher föderal orientierten Deutschland) 
vonstatten geht, kann man bekanntlich in Bourdieus 
Die Regeln der Kunst nachlesen.5

Dabei ist genau diese – als mehr oder weniger 
organisch sich vollziehende „Ausdifferenzierung“ 
beschönigte – Einteilung, welche mit der 
sogenannten Moderne ihren Einzug hält und 
die auch ein Obereinteilungskritiker wie Rancière bis 
heute mit aller Gewalt verteidigt, eines der 
Hauptprobleme. Diese Probleme fangen damit an, dass 
alle Gesellschaften, die nicht auch so einteilen wie 
damals die kapitalistisch gewordenen westeuropäischen 
Länder, von da an als „primitiv“ abgehandelt werden. 
Hinzu kommt, dass diese Einteilung dem 
ästhetischen Handeln seine politische, aber auch 
seine erkennende Kraft abspricht. Schließlich erklärt 
sich aus der kantischen Setzung bzw. aus deren 
Institutionalisierung die schon von Walter Benjamin als 
von Anfang an unproduktiv kritisierte (und sich 
Perpetuum-mobile-haft wiederholende) Debatte über 4

 
G

ik
an

di
, S

im
on

: S
la

ve
ry

 a
nd

 t
he

 C
ul

tu
re

 o
f T

as
te

, 
P

ri
nc

et
on

/O
xf

or
d 

20
11

; M
ör

sc
h,

 C
ar

m
en

: D
ie

 B
ild

un
g 

de
r 

A
nd

er
en

 m
it

 K
un

st
. 

E
in

 
B

ei
tr

ag
 z

u 
ei

ne
r 

po
st

ko
lo

ni
al

en
 G

es
ch

ic
ht

e 
de

r 
K

ul
tu

re
lle

n 
B

ild
un

g 
(=

 K
un

st
pä

da
go

gi
sc

he
 P

os
iti

on
en

 3
5)

, H
am

bu
rg

 2
01

7;
 d

ie
s.

: D
ie

 B
ild

un
g 

de
r 

A
_n

_d
_e

_r
_e

_n
 d

ur
ch

 K
un

st
. E

in
e 

po
st

ko
lo

ni
al

e 
un

d 
fe

m
in

is
ti

sc
he

 h
is

to
ri

sc
he

 K
ar

ti
er

un
g 

de
r 

K
un

st
ve

rm
it

tl
un

g,
 W

ie
n 

20
19

; M
or

te
ns

en
, 

P
re

be
n:

 A
rt

 in
 th

e 
S

oc
ia

l O
rd

er
. T

he
 M

ak
in

g 
of

 th
e 

M
od

er
n 

C
on

ce
pt

io
n 

of
 A

rt
, A

lb
an

y 
19

77
;  W

oo
dm

an
se

e,
 M

ar
th

a:
 T

he
 A

ut
ho

r,
 A

rt
, a

nd
 th

e 
M

ar
ke

t. 
R

er
ea

di
ng

 t
he

 H
is

to
ry

 o
f 

A
es

th
et

ic
s,

 N
ew

 Y
or

k 
19

94
; D

em
ir

ov
ić

, A
le

x:
 J

en
se

it
s 

de
r 

Ä
st

he
ti

k.
 Z

ur
 d

is
ku

rs
iv

en
 O

rd
nu

ng
 d

er
 m

ar
xi

st
i-

sc
he

n 
Ä

st
he

ti
k,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

. M
. 1

98
2;

 S
pi

va
k,

 G
ay

at
ri

 C
ha

kr
av

or
ty

: A
n 

A
es

th
et

ic
 E

du
ca

ti
on

 in
 t

he
 E

ra
 o

f 
G

lo
ba

liz
at

io
n,

 C
am

br
id

ge
 (

M
A

)/
L

on
do

n 
20

12
.   


5

 
B

ou
rd

ie
u,

 P
ie

rr
e:

 D
ie

 R
eg

el
n 

de
r 

K
un

st
. G

en
es

e 
un

d 
S

tr
uk

tu
r 

de
s 

lit
er

ar
is

ch
en

 F
el

de
s,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

. M
. 2

00
1.

50

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage, ob engagierte oder aktivistische Kunst noch Kunst sei. 
Und selbst wenn heute mit großem Brimborium 
die künstlerische Forschung erfunden wird, man damit aber 
eigentlich etwas findet, was schon lange da war – ähnlich wie bei 
der angeblichen „Entdeckung“ von Kolumbus –, dann ist 
das natürlich noch lange kein Ungeschehenmachen von 
200 Jahren Autonomie-Disziplinierung im Bereich der Ästhetik. 
Einmal ganz abgesehen davon, dass das heutige Rütteln an 
den Grenzen zwischen Kunst und Erkenntnis natürlich kein 
einfacher Rückgang, sondern eine Weiterentwicklung vor dem  
Hintergrund einer 200-jährigen kantischen Prägung darstellt, 
die sich nicht nur in habituellen Praktiken, sondern 
unzähligen Institutionen materialisiert hat. Von den Museen 
bis zur Künstler_innen-Sozialkasse. 

Vor diesem Hintergrund ist es weniger die Frage,  
ob wir bereit sind, das Kunstfeld anders zu denken, die mich 
umtreibt, denn das ist keine Frage des heroischen 
Entschlusses. Vielmehr erhoffe ich mir – gerade auch von 
der Auseinandersetzung mit Kant –, dass ein besseres 
Verständnis der Widersprüche und gewaltvollen 
Grausligkeiten, in die wir Moderne-Geprägten uns ohne 
Unterlass verwickeln, uns motivieren kann, andere 
Handlungs- und Denkformen zu begehren. Hinweise in  
diese Richtung sehe ich beispielsweise im ethisch-
ästhetischen Paradigma von Guattaris Chaosmose-Buch.6  
Es geht nicht einfach vor Kant zurück, sondern  
fragt 1995, wie wir aus der sich ankündigenden politisch-
ökologisch-ästhetischen Krise, die nicht fein säuberlich  
in autonom zu behandelnde Sphären auseinanderdividiert 
werden kann, herauskommen können. 

WL / MF  Die Lektüre, die Sie vorgeschlagen haben, 
enthält auch eine Befragung der eigenen Disziplin der 
Philosophie und der Kunsttheorie und damit auch  
der Prämissen der eigenen Arbeit. Wir erinnern uns gut 
daran, wie Sie im Vortrag gesagt haben, dass Sie  von 
ihrem heutigen Standpunkt aus Ihre Dissertation sehr 
kritisch bewerten. Auch in Ihrem Aufsatz, der aus dem 
Vortrag hervorgegangen ist,spürt man ein behutsames, 
kritisches Umkreisen  der eigenen Positionalität, das sich 
auch in der Form der Fragen, die Sie an die von Ihnen 
gelesenen Autor_innen richten, artikuliert.7  Welchen 
Stellenwert hat in diesem Zusammenhang Schreiben als 
Selbstverunsicherung und auch als Widerstandspraxis?

RS  Schreiben allein ist definitiv zu wenig, um aus den jeweils 
vorherrschenden Prämissen des eigenen Denkens und 
Handelns herauszukommen. Den ersten Anstoß zu den oben 
angedeuteten Überlegungen erhielt ich während einer meiner 
ersten Vorlesungen an der Akademie der bildenden Künste 
in Wien. Wenn ich mich richtig erinnere, fragte eine Studierende, 
was ich mit „der Kunst bei Adorno“ meine und ob der auch über 
Malerei schreibe. Das hat eine Beunruhigung zur Folge gehabt, 
die mich zwei bis drei Jahre später der Frage hat nachgehen 
lassen, seit wann es den Kollektivsingular „Kunst“ gibt. Diese 
Frage wiederum hat zur Begegnung mit zwei großartigen 
Aufsätzen von Paul Oscar Kristeller geführt.8 Und daraus ist 6

 
G

ua
tta

ri
, F

él
ix

: C
ha

os
m

os
e,

 W
ie

n 
20

14
. 

 
7 

S
on

de
re

gg
er

, R
ut

h:
 „

K
an

ts
 Ä

st
he

tik
 im

 K
on

te
xt

 d
es

 k
ol

on
ia

l g
es

tü
tz

te
n 

K
ap

ita
lis

m
us

“,
 in

: 
L

ie
bs

ch
, B

ur
ka

rd
 (

H
g.

):
 S

en
si

bi
lit

ät
 d

er
 G

eg
en

w
ar

t.
 W

ah
rn

eh
m

un
g,

 E
th

ik
 u

nd
 p

ol
it

is
ch

e 
S

en
si

bi
lis

ie
ru

ng
 i

m
 K

on
te

xt
 w

es
tl

ic
he

r 
G

ew
al

t-
ge

sc
hi

ch
te

 (
=

 S
on

de
rh

ef
t 1

7 
de

r 
Z

ei
ts

ch
ri

ft
 f

ür
 Ä

st
he

ti
k 

un
d 

al
lg

em
ei

ne
 K

un
st

w
is

se
ns

ch
af

t)
, H

am
bu

rg
 2

01
8,

 S
. 1

09
–1

25
.  



S
on

de
re

gg
er

, F
ig

ge
, L

uk
at

sc
h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann das entstanden, was mich bis heute beschäftigt. 
Ich möchte auch nicht zu viel Widerstand in das Schreiben 

hineingeheimsen. Denn im Zeitalter von publish or perish ist das 
Schreiben von Akademiker_innen in erster Linie eine 
Disziplinierung, auch wenn es sich mit emanzipatorischem 
Denken und Handeln beschäftigt. Die Beschäftigung mit 
Emanzipation ist selbst nicht per se emanzipatorisch oder 
erfinderisch, sondern im Gegenteil meist kaum zu unterscheiden 
von der Beschäftigung mit entgegengesetzten Inhalten. 
Spannender wird es, wenn man Zeit- und Distributionsstrukturen 
findet bzw. erfindet, die dem Schreiben mehr Freiraum lassen. 
Aber wahrscheinlich muss man das Schreiben ohnehin in diesem 
weiten Sinn verstehen, nämlich dass es eine Praxis ist, die  
man aus ihren Produktions- und Distributionsbedingungen nicht 
herauslösen kann. Und dann steht sofort die Frage im Raum, 
ob und wie man diese Bedingungen mitgestalten kann, statt sich 
deadlines, style sheets, review-Prozessen oder impact factors 
zu unterwerfen. Nur dann kann es vielleicht Raum und Zeit 
geben, zugleich aber auch viel eher eine Notwendigkeit 
für die Auseinandersetzung mit der eigenen Situation  
bzw. Situierung; schon allein darum, weil eine solche erweiterte, 
einem nicht als fremder Apparat gegenübertretende 
Schreibpraxis kaum Realisierungsmöglichkeiten hat.

„Positionalität“ erscheint mir übrigens als ein fast zu 
starkes Wort, weil es implizieren könnte, dass man eine 
selbstgewählte Position hat und dann – mehr oder weniger 
souverän – darauf reflektiert. Die Situierung hingegen hat  
etwas von einem Schatten, der hinter einem mitgeht und kaum 
in Erscheinung tritt. Deshalb kommt man ihr auch so  
schlecht oder nur sehr langsam auf die Spur und meist nicht 
ohne Streit, Konflikte oder Krisen. Reflexion funktioniert  
meiner Erfahrung nach gerade gar nicht so, wie etwa Descartes 
in seinen Meditationen über die Erste Philosophie es nahelegt, 
nämlich dass man sich eines schönen sorgenfreien Tages  
und ohne Zeitbeschränkung aus dem Nichts heraus die Frage 
stellt, was man denn bisher so alles selbstverständlich 
gefunden hat. Ohne dass sich Bedrohliches oder ziemlich 

Schönes ereignet hätte, kommen das Denken und 
Schreiben nur schlecht aus den eingefahrenen 
Bahnen der unsichtbaren, dafür aber umso fetteren 
und selbstgefälligen Situierung.

WL / MF Welche Art von Lernen und 
Verlernen kann denn mit diesem 
wissenschafts- bzw. selbstkritischen 
Vorgehen auch einhergehen? Also, was 
wird in diesem Prozess gelernt, was 
verlernt? Welche Konsequenzen ergeben 
sich daraus für die Lehre – etwa  
wenn man die Kunsttheorie und -praxis 
als eine Genealogie der „Kolonialität  
der Ästhetik“ begreift? Und sollte nicht 
vor diesem Hintergrund das, was  
unter „Kunst“ bzw. Künsten verstanden 
wird, ebenfalls hinterfragt oder sogar 
neu bedacht werden?

8
 

K
ri

st
el

le
r, 

Pa
ul

 O
sk

ar
: „

T
he

 M
od

er
n 

S
ys

te
m

 o
f t

he
 A

rt
s: 

A
 S

tu
dy

 in
 th

e 
H

is
to

ry
 o

f A
es

th
e-

tic
s“

 (
Pa

rt
 I

 +
 I

I)
, i

n:
 J

ou
rn

al
 o

f 
th

e 
H

is
to

ry
 o

f 
Id

ea
s,

 B
d.

 1
2,

 N
r. 

4,
 1

95
1,

 S
. 4

96
–5

27
 u

nd
 

B
d.

 1
3,

 N
r. 

1,
 1

95
2,

 S
. 1

7–
46

.

52

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RS  Ich fange mit der Frage nach dem Lernen und Verlernen an. 
Wenn der Begriff nicht so moralinige Untertöne hätte, würde ich 
am liebsten sagen: Man lernt Bescheidenheit. Einfach darum, weil 
klar wird, was für ein kleines Inselchen in einem riesigen  
Ozean von Optionen das als modern titulierte und von Westeuropa 
ausgehende Denken über Kunst ist. Und diese Einsicht bringt es 
fast zwangsläufig – und zunächst einmal frustrierenderweise – mit 
sich, dass man unendlich viel mehr (kennen) lernen möchte, als in 
einem Menschenleben Platz hat. Auch viel mehr als in national 
organisierten Institutionen der Lehre, die miteinander auch noch in 
Konkurrenzverhältnissen stehen, möglich ist. Hinzu kommt, dass es 
bei einem solchen Kennenlernen ja nicht um eine Addition von 
(nationalen oder kontinentalen) Kunstgeschichten gehen kann. Es 
ist nicht nichts, wenn kunsthistorische Institute sich manchmal 
auch eine Spezialist_in für islamische oder chinesische Kunst leisten, 
aber viel zu wenig. 

Denn es kann ja nicht ausschließlich um die Frage Kunst 
oder Künste gehen, so als würden diese Entitäten in einem 
geschichts- und gesellschaftsfreien Raum segeln. Letztlich denke 
ich, dass es unter dem Stichwort „Kunst und/oder Künste“ 
über eine Beschäftigung mit den institutionellen, historisch und 
geopolitisch gerahmten Infrastrukturen der Kunstproduktion 
hinaus auch darum gehen müsste, die Verbindungen  
zwischen künstlerischem und z. B. wissenschaftlichem oder  
aktivistischem Handeln zu untersuchen; vor allem dann,  
wenn man Guattaris Plädoyer für ein neues ethisch-ästhetisches 
Paradigma für zukunftsweisend hält. Richtigerweise steht 
der Begriff des Ethischen hier nicht für eine Individualethik, 
sondern für Subjektivierungsformen, die von Fragen der 
politischen Sozialität oder der Ökologie ebenso wenig abgetrennt 
werden können wie von Fragen der Aisthesis im weitesten Sinn. 
Was die Sache noch komplexer macht, ist die Tatsache,  
dass gerade (aber nicht ausschließlich) im Kunstfeld das westliche 
Verständnis davon, wie dieses Feld organisiert werden soll,  
in die gesamte Welt hinaus- und hineinmissioniert wurde: von 
Curricula während der Kolonialzeit bis hin zur Kapital-
getriebenen Organisation von Ausstellungen, Messen und 
Residencies. Das impliziert, wie man ja schon von  
vielen anderen (Forschungs-)Feldern weiß, dass ein besseres 
Verständnis von Kant nicht nur über die Grenzen von Königsberg 
hinausführen, nämlich letztlich auf eine globale Geschichte und 
Gegenwart eingehen muss. Um ein Beispiel zu geben: Ohne einen 
widerlichen Briefwechsel zwischen einem Plantagenbesitzer  
in der Karibik und dem Philosophen David Hume zu kennen, ist 
nicht wirklich zu verstehen, warum Kant an einer Stelle seiner 
Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen meinte, 
es sei state of the art zu behaupten, dass Schwarze Menschen es in 
Kunst und Wissenschaft noch nie zu etwas gebracht hätten.9

Angesichts dieser zugleich Mikrologie und Globalität 
implizierenden, durchaus auch attraktiven Unübersichtlichkeit 
habe ich keine Ahnung, in welchen Gruppen und Grüppchen – 
ich denke hier durchaus auch an Guattaris wunderbares Wort 
groupuscule – man sich Fragen der Ästhetik auf eine angemessenere 
Art und Weise nähern kann, als das im europäischen Mainstream 
während der letzten 250 Jahre der Fall war. Das einzige, was mir 
dazu bisher als Inspiration eingefallen ist, ist der Zugang der 
Vertreter_innen des Neuen Munizipalismus.10  9

 
V

gl
. G

ik
an

di
 (

w
ie

 A
nm

. 4
),

 S
. 9

9–
10

6;
 K

an
t, 

Im
m

an
ue

l: 
B

eo
ba

ch
tu

ng
en

 ü
be

r 
da

s 
G

ef
üh

l d
es

 S
ch

ön
en

 u
nd

 E
rh

ab
en

en
, F

ra
nk

fu
rt

 a
. M

. 
19

93
, 7

0f
.  


.

S
on

de
re

gg
er

, F
ig

ge
, L

uk
at

sc
h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese von Spanien ausgehende soziale Bewegung 
rebellischer Stadtbewohner_innen setzt darauf, 
sowohl lokal als auch transnational zu agieren; lokal 
im Protest gegen Delogierungen und transnational 
etwa in Form der Vernetzung von Sanctuary  
Cities, die Flüchtenden zumindest auf lokaler Ebene 
einige Rechte zugestehen. Was die Neuen 
Munizipalismen aber bewusst überspringen, ist die 
Ebene des Nationalstaats, dessen kapitale 
Bedeutung ich in Bezug auf die Konstitution der 
bürgerlichen Ästhetik bzw. ihrer Theorie noch  
viel zu wenig hervorgehoben habe. Vielleicht könnte 
man sich von derartig sprunghaften Kollaborationen 
Ideen für Forschungsverbünde einer wirklich 
zukunftsweisenden Art holen. 

10
 

B
ru

nn
er

, 
C

hr
is

to
ph

 u
. 

a.
 (

H
g.

):
 D

ie
 n

eu
en

 M
un

iz
ip

al
is

m
en

. 
S

oz
ia

le
 B

ew
eg

un
g 

un
d 

di
e 

R
eg

ie
ru

ng
 d

er
 S

tä
dt

e,
 W

ie
n 

20
17

   


11
 

S
on

de
re

gg
er

, 
R

ut
h:

 „
D

ie
 S

ch
w

ie
-

ri
gk

ei
t 

(n
ic

ht
) 

fü
r 

an
de

re
 z

u 
sp

re
ch

en
. W

as
 J

ac
qu

es
 R

an
ci

èr
e 

vo
n 

G
ay

at
ri

 S
pi

va
k 

le
rn

en
 

kö
nn

te
“,

 i
n:

 Ö
st

er
re

ic
hi

sc
he

 Z
ei

ts
ch

ri
ft

 f
ür

 G
es

ch
ic

ht
sw

is
se

ns
ch

af
te

n,
 J

g.
 2

7,
 N

r. 
1,

 
20

16
, S

. 2
2–

45
, h

ie
r: 

S
. 2

9,
 3

6.
 D

az
u 

au
ch

 R
an

ci
èr

e,
 J

ac
qu

es
: D

ie
 N

ac
ht

 d
er

 P
ro

le
ta

ri
er

. 
A

rc
hi

ve
 d

es
 P

ro
le

ta
ri

er
tr

au
m

s,
 W

ie
n/

B
er

lin
 2

01
3;

 d
er

s.
: D

er
 U

nw
is

se
nd

e 
L

eh
rm

ei
st

er
. 

F
ün

f W
ah

rh
ei

te
n 

üb
er

 d
ie

 in
te

lle
kt

ue
lle

 E
m

an
zi

pa
ti

on
, W

ie
n 

20
07

.

MF Verstehe ich Sie richtig, dass Sie diese spanische(n) 
Bewegung(en) hier als Beispiel für eine potenzielle 
ethisch-ästhetische Verbindung von künstlerischem, 
aktivistischem und wissenschaftlichem Handeln 
vorschlagen? Könnten Sie mehr zu deren Praxen sagen, 
um besser zu verstehen, woher dieser Impuls kommt? 
Wie artikuliert sich in diesen das Verhältnis von „Politik“ 
und „Kunst“ – und welchen Stellenwert hat in diesem 
Zusammenhang das von Ihnen angedeutete Überspringen 
des Nationalstaats? Gibt es in diesen Organisierungen 
auch ein „speaking-nearby“ im Sinne Trinh T. Minh-has, 
das Sie in Ihrer Lektüre von Rancière mit dessen Methode  
in Die Nacht der Proletarier in Verbindung bringen? 
Bzw. gibt es da eine Art „Fürsprache“, deren Fehlen  
Sie zunächst mit Bezug auf Spivak kritisieren und dann 
aber  in Der unwissende Lehrmeister zu finden scheinen?11

Daran schließt sich noch eine andere Rückfrage an: 
Denn selbst wenn man davon ausgeht, dass  
auch das Kunstfeld im globalen Süden durch westliche  
Kunst- und Ästhetikbegriffe geprägt ist – eine 
Beschreibung, die ich teile –, wäre doch auch hier zu 
fragen, welche ästhetisch-ethischen Verbindungen  
es gibt, geben könnte oder auch historisch gegeben hat,  
die diese geopolitischen wie ästhetischen Einteilungen  
unterlaufen? Sehen Sie dieses Potenzial in den Neuen 
Munizipalismen? 

RS  Ich habe den Neuen Munizipalismus nur deshalb  
ins Spiel gebracht, weil dort bzw. im Rahmen der 
politischen Aktivismen, die damit bezeichnet werden, 
die Ebene des Nationalstaats bewusst übersprungen  
wird; und zwar als jene Ebene, die konstitutiv durch 
Ausschluss und Einschluss definiert ist. (Man sieht ja 
derzeit an allen Ecken und Enden Europas, dass 
Menschenrechte Menschen auf der Flucht kaum was 
bringen, solange sie nicht auch das nationale Bürger_innen- 
Recht eines Staates haben, und Letzteres wird immer 
seltener vergeben.) Demgegenüber lässt sich auf der 
kommunalen, aber auch auf der globalen Ebene, die 
natürlich keineswegs gewaltfrei organisiert sind, 
offenbar etwas offener  54

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


agieren. Das ist für die Ästhetik nicht nur in Bezug auf die oben 
genannte Kombination von Mikrologie und Globalität 
relevant, womit ich meine, dass gerade in mikrologischen case 
studies, die sich mit ein paar Zeilen eines einzigen Texts 
befassen, die globalgeschichtliche Verflechtung besonders 
prägnant herausgearbeitet werden kann; etwa im Sinne dessen, 
was ich früher über eine Zeile in Kants Beobachtungen  
über das Gefühl des Schönen und Erhabenen gesagt habe. Darüber 
hinaus ist das Überspringen der Ebene des Nationalstaates  
in den Bewegungen des Neuen Munizipalismus auch für jede 
Reflexion der Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte 
der westlichen Ästhetik instruktiv. Denn wie ich oben schon 
angedeutet habe, entsteht diese Ästhetik im Tandem mit 
 dem so bürgerlichen wie kapitalistischen Staat und trägt seit dem 
18. Jahrhundert wesentlich zur Formierung und letztlich 
Auszeichnung jener zivilisierten Subjekte bei, die von einem 
solchen Staat gewünscht und anerkannt werden. David Lloyd 
geht in seiner Studie Under Representation. The Racial  
Regime of Aesthetics mit gutem Grund so weit zu behaupten, 
dass die bürgerliche Ästhetik im 18. Jahrhundert jenen 
Subjektivierungsmodus erfunden hat, der dem politischen 
Repräsentationsverständnis von Nationalstaaten westlicher 
Prägung bis heute zugrunde liegt.12

Gerade wenn man Lloyds Diagnose teilt, reicht es nicht 
aus, westliche Kunstpraktiken mit weniger westlichen in 
Zusammenhang oder Austausch zu bringen. Es geht ja nicht 
um irgendeinen neuen (oder gar exotischen) Mix. Viel 
wichtiger erscheint mir zunächst einmal eine rückhaltlose 
genealogische Selbstkritik der westlichen Ästhetik, sodass 
ihre Vertreter_innen im besten Fall vielleicht erst einmal gar nicht 
mehr wissen, was sie da an Eigenem mit irgendetwas anderem 
in Verbindung bringen wollen. Ich bin mit neuen Entwürfen 
so zögerlich, weil ich befürchte, dass wir zu schnell etwas Neues, 
Besseres aus dem Hut zaubern wollen, ohne uns zuerst das 
ganze Ausmaß der Gewalt angesehen und anerkannt zu haben, 
das die westliche Ästhetik produziert hat. 

Darüber hinaus glaube ich, dass es zu fast jedem Zeitpunkt 
Versuche gegeben hat, die westliche Theorie mit anderen Ansätzen 
zu konfrontieren, die dann aber über sehr lange Zeit hinweg 
als undifferenziert, minderwertig, primitiv und dergleichen mehr 
abgetan wurden oder gänzlich ignoriert wurden. Das beginnt 
schon mit Guaman Pomas Abhandlung über die gute 
Regierungskunst (1615), die an den spanischen König adressiert 
war und zugleich einen so philosophischen wie visuellen Beitrag 
zur Kritik der spanischen Kolonialpolitik darstellt.13

Wenn es also überhaupt legitim ist, über Alternativen 
zu spekulieren, dann könnte man ja bei dem beginnen, was die 
Ästhetik seit dem 18. Jahrhundert ausgeschlossen oder als 
minderwertig vom Bereich der angeblich freien Kunst und ihrer 
Theorie ferngehalten hat: nämlich bei Wesen, die ihrer 
Sinnlichkeit ausgeliefert sind oder sich ihr aktiv ausliefern und 
die aus der Perspektive des souveränen, autonomen Subjekts nur 
als schwach, ja vor-menschlich erscheinen konnten; also aus der 
Perspektive des souveränen Subjekts der distanzierten ästhetischen 
Erfahrung, das die Sinnlichkeit nur als momenthaften Kitzel 
zulässt, um sich in ihrem Angesicht noch souveräner zu 
fühlen. Ein Anfang bei jenen schwachen Wesen, die man zu 12

 
L

lo
yd

, D
av

id
: U

nd
er

 R
ep

re
se

nt
at

io
n.

 T
he

 R
ac

ia
l 

R
eg

im
e 

of
 A

es
th

et
ic

s,
 N

ew
 Y

or
k 

20
19

.   


13
 

G
ua

m
an

 P
om

a:
 N

ue
va

 c
or

ón
ic

a 
y 

bu
en

 g
ob

ie
rn

o  
(1

61
5)

, o
nl

in
e 

ve
rf

üg
ba

r 
au

f 
de

r W
eb

si
te

 d
er

 D
än

is
ch

en
 K

ön
ig

lic
he

n 
B

ib
lio

th
ek

, h
ttp

:/
/w

w
w

5.
kb

.d
k/

pe
rm

al
in

k/
20

06
/p

om
a/

in
fo

/
en

/fr
on

tp
ag

e.
ht

m
 (

4.
4.

20
20

).

S
on

de
re

gg
er

, F
ig

ge
, L

uk
at

sc
h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht vielleicht gar nicht als Subjekte (was ja „Unterworfene“ bedeutet) 
ansprechen sollte, könnte interessanterweise auch wieder jenen Begriff 
des Ästhetischen zu neuem Leben erwecken, der bis ins 18. Jahrhundert 
auch im Westender gängige war: nämlich in der Bedeutung einer Theorie 
der sinnlichen Wahrnehmung, in der epistemologische, ethisch-politische, 
spirituelle und kreative Elemente miteinander unauflösbar verbunden sind. 

WL  Sie berühren bei Ihrer Rancière-Lektüre ebenfalls den wichtigen 
Punkt der Archive und des Schreibens aus dem Archiv heraus. Das 
Archiv als große Glaubens- und Wissens-Maschine, aus der wir zitieren. 
Sie heben Rancières Zitationspraxis (in Die Nacht der Proletarier) als 
positiv hervor, wobei ich zwischen den Zeilen durchaus einen Zweifel 
Ihrerseits herauszulesen meine. Reicht es oder ist es genug, in der  
Weise, wie Rancière es getan hat, „anders“ zu zitieren, oder bleibt dies 
eventuell doch „nur“ eine westliche „Selbstkrise“, sich dem sozialen, 
europäischen Ungleichgewicht der ungehörten Stimmen zu widmen? 
Berührt eine Zitationspraxis, die von Europa aus formuliert wird (oder 
werden kann), die kolonial Anderisierten – bzw. wie kann eine solche die 
kolonial Anderisierten wahrhaft zur Kenntnis nehmen? An dieser 
Stelle scheint mir Spivak wichtig zu sein, die in Ihrem Rancière-Text 
ja als eine unverzichtbare „Hintergrundeminenz“ auftaucht – 
zumindest einerseits. Andererseits scheint es, dass Sie Ihre Kritik an 
oder Infragestellung von Rancière geradezu von Spivak her aufbauen. 
Wie würden Sie dieses (textimmanente) Verhältnis beider sehen?

RS  Danke für diese – der Ästhetik zunächst einmal eher fernstehende – 
Frage, zumal sie darauf aufmerksam macht, dass Veränderung nicht auf die 
Dimension der Kolonialität reduziert werden kann. Rancière spricht ja 
ausschließlich über westliche Menschen; in der Nacht der Proletarier sogar 
fast ausschließlich über solche aus Frankreich. Es geht ihm um soziale 
Klassen; genauer gesagt um jene, die sich nicht in Klassengrenzen haben 
sperren lassen, sondern etwas fordern oder tun, was für ihre jeweilige Klasse 
nicht vorgesehen war. Auf unser bisheriges Gespräch bezogen ist das eine 
Erinnerung daran, dass das Zivilisierungsregime bzw. die Einteilung  
in mehr oder weniger zivilisierte Menschen, das respektive die mit der 
europäischen Ästhetik entsteht, nicht nur dem Ausschluss rassialisierter 
Anderer dient, sondern auch klassistischen Ausschlüssen – häufig beidem 
zugleich und durcheinander verstärkt. 

Aber zurück zu den Zitationsfragen, die Sie stellen und die im Kontext 
von Spivak und Rancière genau genommen ja Fragen der Solidarität und 
der (Selbst-)Ermächtigung sind. Rancière setzt mit seiner Zitatcollage in der 
Nacht der Proletarier alles daran zu zeigen, dass ins Archiv verbannte 
französische Proletarier_innen mit Gewalt zum Verschwinden gebracht 
wurden, eigentlich aber unglaublich viel geredet, geschrieben und 
organisiert haben; der Tatsache zum Trotz, dass ihnen die Befähigung zu 
diesen Tätigkeiten immer wieder abgesprochen wurde. Vor diesem 
Hintergrund meint Rancière, dass es arrogant wäre zu behaupten, man 
müsse oder könne diese Stimmen wieder zum Leben erwecken, denn sie 
sind ja eigentlich da und leben. Deshalb collagiert er sie „nur“ und hält 
sich selbst bescheiden im Hintergrund. 

Spivak bezieht sich zwar nicht auf Rancière, findet ähnliche Praktiken 
mit Bezug auf Deleuze und Foucault aber durchaus suspekt. Sie meint, dass 
die genannte Bescheidenheit eher auf eine arrogante Bequemlichkeit 
verweist, nämlich dahingehend, dass (linke) Intellektuelle deshalb so gerne 
darauf hinweisen, dass Unterdrückte für sich selbst sprechen können, weil 
sie selbst dann nichts tun müssen und sich aus allen Konflikten heraushalten 
können. Genau dagegen hält Spivak das (zuhörende) In-Kontakt-Treten 56

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit jenen, die weniger privilegierte Positionen haben als man selbst. 
In meinen Augen weisen beide auf wichtige Elemente einer kritischen 
Auseinandersetzung mit der Figur der_des (humanistischen) Intellektuellen 
hin, die stark von einer Pädagogik der Zivilisierung – sei es der unteren 
Klassen oder der Kolonialisierten – geprägt ist, welche ihren Ursprung 
ihrerseits in der ästhetischen Erfahrung als einer Erziehungserfahrung 
hat. Rancière konzentriert sich dabei so sehr auf eine Kritik der Pädagogik 
als Besserungsanstalt, die die Trennung zwischen Gebildeten und 
Ungebildeten ins Unendliche perpetuiert, dass er vergisst, seine eigene 
Rolle als Collageur von Zitaten der ausgeschlossenen Proletarier_innen 
zum Thema zu machen. Vielmehr lässt er die eigene Position  
gänzlich außen vor. Spivak hingegen setzt sich unablässig und 
selbstkritisch mit ihrer eigenen Rolle als Intellektuelle auseinander, vertraut 
dabei aber in einem Ausmaß der emanzipatorischen Dimension  
der Pädagogik (trotz aller ihr inhärenten Gewalt), dass Möglichkeiten 
der Selbst-Emanzipation in den Hintergrund geraten. Insofern 
könnte man vielleicht sagen, dass beide die blinden Flecken der jeweils 
anderen Position deutlich machen. 

Noch bemerkenswerter ist vielleicht die Tatsache, dass sowohl  
Spivak als auch Rancière davon ausgehen, dass sich bei Kant und Schiller 
brauchbare Konzepte von ästhetischer Erziehung finden lassen,  
wenngleich Spivak davon ausgeht, dass das Sabotageakte impliziert, während 
Rancières Bezug auf Kant und Schiller gänzlich unkritisch ist. Vor  
dem Hintergrund der pädagogisch zivilisierenden Rolle, die der ästhetischen 
Erfahrung von Kant und Schiller zugeschrieben wurde und die von 
Anfang an der Ausgrenzung der minder oder gar nicht Zivilisierten diente, 
kann ich dem starken Bezug sowohl Spivaks und noch stärker Rancières  
auf Kant und Schiller allerdings wenig abgewinnen. 

WL  Daran schließt sich für mich auch die Frage an, wie Sie  
selbst Ihre Lektüre- und Archivpraxis „zwischen“ Schreiben und 
Lehren an einer europäischen (Kunst-)Universität betreiben? 
Konkret: Wie führen Sie Ihre Re-Lektüren an der Univer sität und 
mit den Student_innen durch? Was sind Ihre Erfahrungen?  
Welches Feedback haben Sie im Falle dieser möglichen anderen 
Lektürepraktiken bekommen und welche Konsequenzen ziehen Sie 
ganz praktisch für Ihre Lehre/Lehrformate/Schreibpraktiken?  
Ich frage dies deshalb abschließend noch einmal so intensiv nach, weil 
ich das Lesen und Schreiben für wichtige Praktiken des Sich-
Verweigerns halte, die vor allem auch akademische Intellektuelle zur 
Hand haben, weil diese Praktiken eben nicht zuletzt den Aspekt  
des Glauben-Wissens berühren. Damit meine ich, dass die westlichen 
Parameter des „Zum-Wissen-Kommens“ (Erziehung, Verschulungs
gesellschaft, Universität als Konkurrenz- oder Differenzmaschine) 
uns ein bestimmtes, uns privilegierendes Wissen glauben machen, ohne 
diese Privilegisierungsapparatur selbst zu thematisieren. So scheint  
es mir, dass wir das Wissen unseres Gegenübers wollen müssen, damit 
wir Geschichte/n entmachten, entglauben und verlernen  
lernen. Das heißt nun konkret: Welche Möglichkeiten gibt es in der 
(verallgemeinernd: europäischen) Universität für derartige Ent
grenzungen, Entkategorialisierungen und / oder Widerstandstaktiken? 
Könnten Sie positive oder auch frustrierende Beispiele mit uns teilen?

RS  Ganz ähnlich wie mit der Ästhetik geht es mir auch in Bezug  
auf die Institution der Universität. Anstatt einer offenkundig  
äußerst problematischen Disziplin namens Ästhetik allzu schnell  
eine reformierte entgegenzuhalten (der reformerische Imperativ  S
on

de
re

gg
er

, F
ig

ge
, L

uk
at

sc
h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur schrittweisen Annäherung an die Vollkommenheit ist  
ja eines der Charakteristika dieser Disziplin), setze ich derzeit 
– insbesondere auch in meinen Lehrveranstaltungen – alles  
daran zu zeigen, wie grundsätzlich gewaltvoll die Politiken der  
westlichen Ästhetik seit Langem sind. Als Lehrende an  
einer Universität scheint es mir in Analogie dazu zunächst  
einmal amallerwichtigsten, sich darüber Rechenschaft abzulegen, 
dass man an einer Institution mitwirkt, deren Hauptagenda 
 die Reproduktion von Eliten ist. Oder um es mit Ihren Worten  
zu sagen: Es geht um das Thematisieren der Universität als  
einer Privilegierungsapparatur, die nur selten Risse bekommen hat. 
Gerade auch angesichts der kurzzeitigen Öffnung der Universitäten 
infolge der durchaus nicht kleinen Erfolge der Proteste von 1968 
ist es umso wichtiger hervorzuheben, dass die damaligen Öffnungen 
(in Richtung „Massenuniversität“), die Menschen meiner 
Generation den Zugang zur Universität eher leicht gemacht haben, 
bei Weitem nicht so emanzipatorisch waren, wie man denken 
könnte. Denn diese Öffnungen müssen – zumindest im Nachhinein 
– auch als Rekrutierung neuer gesellschaftlicher Schichten  
für den kognitiven und kreativen Kapitalismus begriffen werden. 
Es ging also kaum um Gleichbehandlung oder Bildungsgerechtigkeit, 
wie man besonders gut am Beispiel Englands sehen kann,  
wo Tony Blair ja bekanntlich versprochen hat, England über die 
Kreativindustrie wieder zur Weltmacht zu machen. An den  
vielen englischen Kunst- und Designhochschulen, die in den 
1970er und 1980er Jahren gegründet wurden und die sich 
durchaus auch an jene richteten, die bislang keinen Unizugang 
hatten, kann man sehen, wie schnell trotz zahlenmäßiger  
Öffnung auch wieder neue Grenzen eingezogen wurden; etwa 
zwischen Unis und Fachhochschulen, fine art versus Design etc. 
– Grenzen, die die einen Abschlüsse hochwertiger als die  
anderen machten; sowohl was ihr symbolisches als auch 
ihr ökonomisches Kapital betrifft.14 Auf der anderen Seite nehmen 
sich manche universitätspolitische Errungenschaften der  
1980er Jahre aus heutiger Perspektive durchaus fantastisch aus; etwa 
die widening-participation-Programme in England, die es so in 
Festlandeuropa nie gegeben hat, zumal diese Inklusionsprogramme 
nicht nur gegen klassistische Ausschlüsse gerichtet waren, sondern 
auch die Benachteiligungskategorie race mit einbezogen haben.

Praktiken des Lesens und Schreibens sind im Kontext des 
kognitiven Kapitalismus meines Erachtens in erster Instanz 
nicht widerständig, sondern genau jene heute ja auch an den 
Universitäten hochgehaltenen sogenannten Schlüsselkompetenzen, 
die so vielen Menschen implantiert werden, dass zu jedem 
Zeitpunkt ein großes Heer Arbeitsloser für noch so kurzfristige 
und schlecht bezahlte Einsätze zur Verfügung steht. Weniger 
kompetenzorientierte Formen des Lesens und Schreibens müssen 
den Institutionen abgetrotzt oder unter ihrem Radar organisiert 
werden. In einer modularisierten Uni-Welt ist ja selbst so etwas 
scheinbar Altbackenes wie ein drei oder vier Semester dauerndes 
Lektüreseminar fast ein Ding der Unmöglichkeit oder, wenn man 
es pathetischer formulieren will, fast ein Akt der Widerständigkeit.  
Wie überhaupt das Einfordern und Überschreiten von Zeit – gerade 
auch in der Gestalt von deadlines, deren wörtliche und bedrohliche  
Bedeutung „Totenlinien“ man gar nicht ernst genug nehmen kann.

Gleichwohl gehen Praktiken des Lesens und Schreibens natürlich 
nicht vollständig in der Zuarbeit zum kognitiven Kapitalismus auf, in 14

 
 V

gl
. e

tw
a 

M
cR

ob
bi

e,
 A

ng
el

a:
 I

n 
th

e 
C

ul
tu

re
 S

oc
ie

ty
. A

rt
, F

as
hi

on
 a

nd
 P

op
ul

ar
 M

us
ic

,L
on

do
n 

19
99

.

58

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem sie zweifelsohne Überlebenstools sind. Und sofern sie Überlebenstools 
sind, kann man auch die Augen nicht davor verschließen, dass vielen 
Menschen  
auch diese wie auch immer problematischen Tools vorenthalten werden.  
Ihnen gegenüber kann die ermächtigende Haltung, die Sie als „ihr Wissen 
aktiv wollen“ beschrieben haben, sinnvoll, ja wünschenswert sein. Ebenso  
oft aber ist Respekt dafür gefragt, dass viele Menschen es für sinnvoller halten, 
sich der universitären Wissensproduktion zu entziehen, um sich Wissen 
anderswo anzueignen. Es braucht also ein genaues Unterscheiden,  
in welchen Kontexten Ermächtigung und wo einfach nur unnachgiebige 
Universitätskritik nötig ist. 

Wenn man westliche Wissensparameter Wan Kunsthochschulen 
herausfordern will, und darauf zielte Ihre Frage ja vor allem, dann scheinen 
mir die sogenannten Rekrutierungsprozesse von Studierenden – man  
beachte die militärischen Implikationen dieses Begriffs – immer noch das 
wohl entscheidende Nadelöhr zu sein. Denn hier wird – meist wiederum unter 
größtem, unhinterfragtem Zeitdruck – entschieden, was Kunst verspricht und 
was nicht. Und dass damit die vorherrschenden Kanons der Praxis ebenso  
wie der Theorie bestätigt werden, bezweifeln wohl nur die wenigsten der daran 
Beteiligten. Offensives Zulassen von und Auseinandersetzen mit jenen,  
die nur bedingt oder gar keine Kunst (wie wir sie kennen) versprechen, könnte 
ein Anfang sein. 

S
on

de
re

gg
er

, F
ig

ge
, L

uk
at

sc
h

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-007 - am 14.02.2026, 10:38:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

