
8  Epilog  |  261

 
 
 
 
 
 
 
 

8 Epilog: Die Kunst des Möglichen und

die Möglichkeit der Kunst
 
 
 
 

 
 
 
8.1 Instrumenteller und ästhetischer Einsatz von

Artefakten – Strikte und metaphorische
Exemplifikation

Gemäß der verbreiteten Vorstellung lassen sich aus dem weitem Feld der
Technik Künste ausgliedern, bei denen die Artefakte nicht primär der
Realisierung äußerer Zwecke dienen (und dabei verbraucht, vernutzt
bzw. reproduzierbar gehalten werden müssen), sondern in ihrem Sosein
ihren Sinn erfüllen: Ihr Auftritt selbst evoziert eine ästhetische Anmu-
tung oder Anschauung, die nicht als nachgeordneter Zweck »bewirkt«,
sondern im Artefakt selbst »irgendwie« bereits präsent ist. Mittel und
Zweck fallen in gewisser Weise zusammen, wie es sich zugespitzt in der
radikalen Parole einer »L’art pour l’art« ausdrückt oder – vorsichtiger
formuliert – Mittel und Zwecke gehen eine eigentümliche Verbindung
ein, die sich von derjenigen des Mitteleinsatzes, wie er für »Technik«
modelliert wurde, unterscheidet. Hier sind die Mittel gegenüber den
Zwecken austauschbar und verrechenbar, haben ihren Wert in der Funk-
tionserfüllung als Zweckrealisierung. Dort sind die Artefakte im Bereich
der Kunst selber Werte oder verkörpern solche Werte. Hier sind die
Mittel gegenüber den realisierten Zwecken »unwesentlich«, »gehen in
der Zweckerfüllung auf«, prägen in ihren medialen Eigenschaften die
Zweckerfüllung zusätzlich (»Nebenfolgen« etc.) und haben ein eigenes
»Wesen« allenfalls dahingehend, dass sie als Potentiale oder »Medien«
die Möglichkeit oder Unmöglichkeit der Zweckrealisierung bestimmen
und ihre (wesenhafte) Wirklichkeit also nur höherstufig diejenige einer
realen, objektiven Möglichkeit der individuellen Realisierung von Zwe-
cken ist (Hegel). Dort, in den Artefakten der Kunst i.e.S., ist die Wirk-
lichkeit einer ästhetischen Anmutung bereits mitgegeben und scheint

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262  |  Die Kunst des Möglichen  I

nicht mehr erst durch einen spezifischen instrumentellen Einsatz des
Artefakts hergestellt werden zu müssen. Das Gegebensein einer Wir-
kung mit dem Auftreten des Artefakts findet seinen Ausdruck in Kenn-
zeichnungen speziellerer Art, unter denen jene differentia specifica zur
Technik i.e.S. gefasst werden soll, wie derjenigen der neuzeitlichen
Kennzeichnung der »schönen Künste« oder der in der Gegenwart auftre-
tenden Kennzeichnung der »nicht mehr schönen Künste«: Schönheit
oder ihre Absenz werden nicht durch die entsprechenden artefaktge-
stützten Vollzüge hergestellt oder (auf Veranlassung) realisiert wie der
Vorgang des Waschens durch eine Waschmaschine bzw. der Zustand
gewaschener Wäsche durch den Waschvorgang, sondern sind als Ver-
fasstheiten irgendwie »gleichzeitig« mit der Existenz des Artefakts. Was
heißt dies? Würde solcherlei vorschnell und verkürzt als Wirkung begrif-
fen, würde der Versuch der Konstruktion einer spezifischen Differenz in
sich zusammenfallen. Denn dass eine Wirkung gezeitigt wird, ist ein
Spezifikum von Mitteln überhaupt und eine notwendige Bedingung von
»Zweck«. Versuchte man, die differentia specifica über eine inhaltliche
Spezifizierung von Wirkung zu gewinnen, indem man z.B. der Technik
i.e.S. die erwünschte Wirkung zuschreibt, Bedürfnisse zu befriedigen,
die aus einer Situation des Mangels heraus entstehen, so wäre gleich
einzuwenden, dass offenbar auch Bedürfnisse nach Schönheit oder
anderer ästhetischer Anmutung gegeben sind. Die Diskussion würde
sich – wie oftmals vorfindlich – verrennen in Unterscheidungsversuche
zwischen »Grundbedürfnissen«, »elementaren Bedürfnissen«, »materi-
alen Bedürfnissen des Überlebens« etc. auf der einen und »höheren«,
»luxuriöseren« oder »elaborierteren« ästhetischen Bedürfnissen auf der
anderen Seite. Solche Bedürfnisklassifizierungen wie auch die hiervon
abgeleiteten Güterkataloge erweisen sich als dogmatisch, kulturell und
historisch geprägt und in den individuellen Praxen konterkarierbar bis
hin zu radikalen Haltungen, unter denen jemand für (seine) Kunst mate-
rielle Bedürfnisse zurückstellt oder sich gar aufopfert.
      Unternehmen wir also den Versuch einer formalen Unterscheidung,
die mannigfache inhaltliche Ausprägungen zulässt und auf dem eigen-
tümlichen Eigenwert von Kunst beharrt. Die Verkörperung oder Instan-
tiierung ästhetischer Anmutung würde wohl verfehlt, wenn diese als
Wirkung begriffen würde von etwas auf etwas – es muss sich also um
eine eigentümliche Präsenz handeln, die mit dem Artefakt gegeben ist,
aber nicht von ihm ausgeht wie die Wirkung von einem Mittel. Da »An-
mutung« ein zweistelliger Begriff ist (Anmutung von etwas für etwas)
muss bei der Frage nach dem spezifischen Gegebensein der Anmutung
das Subjekt mit einbezogen werden, für das die Anmutung eine ist.
Seine Rolle muss eine aktive sein, denn sonst unterläge das Subjekt
einem Effekt, zu dessen Zeitigung der ästhetische Artefakt wie ein ganz
»normales« technisches Mittel einsetzbar ist (was auch durchaus der Fall

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8  Epilog  |  263

sein kann), demgegenüber er aber selbst »unwesentlich« würde, was der
Intuition der zu suchenden Unterscheidung widerspräche. Der Versuch
einer Klärung jener eigentümlichen Beziehung zwischen Artefakt und
Subjekt liefe freilich Gefahr, vorab zu scheitern, wenn unter »Artefakt«
verkürzt ein Ding oder Gegenstand begriffen würde. So wenig dies für
Technik i.e.S. gilt, für deren Inbegriff Artefakte nur ein Element darstel-
len neben den Prozessen und Verfahren, den Fähigkeiten und Fertigkei-
ten, den Schemata dieser Verfahren etc. (s.o.), so wenig gilt dies auch für
Kunst i.e.S. Wenn wir von der Kunst eines Leonardo da Vinci oder eines
Ludwig van Beethoven sprechen, meinen wir nicht bloß die materialen
Werke im Raum und in der Zeit, sondern auch ihre künstlerischen Fä-
higkeiten, die Schemata ihres Vorgehens, die Prozesse der Aktualisie-
rung dieser Schemata und einen spezifisch geforderten Umgang von
Subjekten mit diesen Gegebenheiten, ohne den sie ihren ästhetischen
Wert nicht geltend machen können, einen Umgang, der diese Kunst
zum ästhetischen Gegenstand konzeptualisiert. Diese Elemente machen
in ihrer Gesamtheit eine Handlungsweise aus bzw. sind Konstituenten
einer solchen Handlungsweise. Es wäre also einem technischen Handeln
eine »ästhetischen Praxis« gegenüberzustellen, die im aristotelischen
Sinne diesen Namen verdiene, weil sie ihren Wert in sich hatte. Was für
die Poiesis-Praxis-Unterscheidung bei Aristoteles oben (s. Kap. 2) ausge-
führt wurde, ist aber sogleich auch hier zu berücksichtigen und findet
zusätzliche Bestätigung: Die Poiesis-Praxis-Unterscheidung ist keine
extensionale Unterscheidung; sie erlaubt nicht, zwei Klassen von Hand-
lungen einschließlich von zwei Klassen ihrer jeweiligen Konstituenten
(Fähigkeiten, Aktualisierung dieser Fähigkeiten, Artefakte und Resultate
von deren Einsatz) zu separieren. Denn Kunstwerke i.e.S. einschließlich
der Weisen ihrer Herstellung etc. waren und sind selbstverständlich
auch zur Realisierung externer Zwecke einsetzbar: Zur Koordinierung
von Handlungsweisen in Arbeits- oder sonstigen Bewegungsprozessen,
zur Orientierung von Ritualen, zur Zeitigung psychischer Effekte wie
Sensibilisierung, Appetenz- oder Aversionsaufbau oder -abbau, zum
Training oder zur Einübung jeder Art in pädagogischer Absicht, zur
Zeitigung ökonomischer Effekte von der Verkaufsförderung bis zur
pekuniären Wertträgerschaft (Kunstwerke als Aktien), von Repräsenta-
tions- und Symbolisierungsfunktionen (Vorführung von Macht und
Reichtum, sozialer Geltung, aber auch von Missständen, Elend, Aufleh-
nung und Kritik an eben diesen etc.). Kunst i.e.S. ist dann Mittel im
Kontext von Intellektual- und Sozialtechniken. Auch unter einer anderen
Perspektive wird die Unterstellung einer klassenmäßigen Verschieden-
heit fraglich: Ästhetische Praxen sind nämlich, wie alle Praxen, auf Ver-
äußerlichung, Exteriorisierung, irgendwie geartete Materialisierung in
Raum und Zeit angewiesen. Zur Zeitigung dieses Daseins muss Technik
i.e.S. eingesetzt werden, von der Verfertigung einer Statue bis zur Bau-

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264  |  Die Kunst des Möglichen  I

kunst der gotischen Spitzbogenfenster, von der instrumentellen Realisie-
rung von Klängen bis hin zur Körpertechnik im Theater, von der Intel-
lektualtechnik der Schrift bis hin zu den multimedialen Techniken der
Gegenwartskunst. Wenn diese Praxen also auch und darüber hinaus
einen Wert in sich haben sollten (neben der Option und der partiellen
Notwendigkeit ihres Einsatzes für technische Vollzüge i.e.S. und ihrer
Verwiesenheit auf solche Vollzüge im Blick auf ihr Zustandekommen),
dann wäre jetzt dieses »Darüber hinaus« oder »Auch« genauer ins Auge
zu fassen. Es ginge also um ein »Auch von Eigenschaften«, die in der
ästhetischen Praxis präsent sind. Die Formulierung »Auch von Eigen-
schaften« ist uns in Erinnerung aus der prominenten Charakterisierung
von »Medium« durch Hegel: Das Medium exemplifiziert sich in den
zusätzlichen Eigenschaften, die in der Zweckrealisierung jenseits der
abstrakt intendierten Eigenschaften auftreten. Diese Charakterisierung
galt aber dem technischen Vollzug i.e.S. Seine medialen Voraussetzun-
gen erschließen sich im Zuge der Verfahren der Abduktion (s. Kap. 6),
die an diesen Exemplifikationen anhebt und sie als Verweisungsinstan-
zen begreift, die auf als gesichert erachtete Weltbezüge verweisen (»De-
notationen«). Nelson Goodman hat in diesem Sinne Exemplifikation als
»Subfunktion einer Umkehrfunktion der Denotation« gefasst, also als
partielle Vorführung einer Denotation [s. Kap. 5]. Das »Auch von Eigen-
schaften«, welches eine Praxis zu einer ästhetischen Praxis macht, muss
also etwas anderes sein. Hierfür unterbreitet nun ebenfalls Goodman
einen Vorschlag: Er sieht jene Spezifik in einer »metaphorischen Exem-
plifikation« im Unterschied von einer »buchstäblichen«. Ein ästhetisches
Artefakt, von dem Anmutungen wie Trauer oder Freude, harmonische
Ordnung oder Unordnung, Gleichgewicht oder Zerrissenheit, Überwäl-
tigtsein oder Erhebung oder Mitgerissenwerden oder Gezwungensein,
Langeweile oder Irritation, Konzentration oder Zerstreuung etc. mit all
ihren konkreteren und differenzierteren, material oder formal weiter
aufgeladenen Eigenschaften evoziert werden, vermag dies dadurch, dass
seine Exemplifikationen nicht auf in buchstäblichen Denotationen aus-
gedrückte Weltbezüge verweisen, sondern auch und gerade auf solche,
die den buchstäblichen »verwandt« sind, weil sie in unterschiedlicher
Weise ähnliche Eigenschaften aufweisen oder »besitzen« (Goodman
1973, 87). Die Statue verkörpert Kraft und Eleganz in harmonischer
Proportion, die Laokoon-Gruppe zermürbenden Kampf und Schmerz,
die Eroica Trauer: nicht, weil sie den entsprechenden Weltbezug exem-
plifizieren, sondern weil sie Eigenschaften gemeinsam haben mit –
deshalb – ähnlichen Exemplifikationen dieser Denotationen, wie sie sich
»buchstäblich« in dem realen Körper eines Athleten, einem realen
Kampf oder der schleppenden Bewegung eines Traurigen finden, die
aber eben deshalb prima facie keine Kunstwerke sind. Je nach Kontext
können sie es aber sehr wohl werden, wenn diese Entitäten aus einer

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8  Epilog  |  265

bestimmter Perspektive heraus »ästhetisiert« werden, also seinerseits der
lebende Körper eines Athleten, ein Kampf oder eine kriegerische Hand-
lung oder ein schleppender Gang über das, was sie an technischen Voll-
zügen exemplifizieren hinaus, in ihrer Anmutungsqualität wahrgenom-
men werden. Dies verweist bereits auf die normative, ggf. an kulturellen
»habits« orientierte Dimension ästhetischer Praxis.
      Die Ähnlichkeit als Besitz gemeinsamer Merkmale kann sich dabei
auf die unterschiedlichsten Weltbezüge beziehen, insbesondere auf sol-
che unterschiedlichster kategorialer Art: von manifesten Weltbezügen
bis zu Schemata und Regeln dieser Weltbezüge, von Dispositionen als
aktualisierungsbedürftigen Haltungen bis zu Erkenntnis- und Hand-
lungsvermögen, unter denen konkrete Weltbezüge gestaltet werden, von
Ideen von Weltbezügen (als Eingebundenheit in eine Ordnung oder
Herausgeworfensein aus einer Ordnung, Ergriffensein durch die Ord-
nung oder distanziertem technischen Disponieren mit dieser etc.). Die in
Epochen und Kulturen in unterschiedlichster Weise gegebenen Veror-
tungen von Kunst lassen sich darauf zurückführen, was als Instanz er-
achtet wurde, unter der manifeste oder mögliche Weltbezüge stehen,
deren Exemplifikationen denjenigen ähnlich sind, die in Kunstwerken
vorliegen. Im allgemeinsten Sinne wurde diese Verfasstheit von Kunst-
werken als Mimesis gedacht (der natura naturans oder natura naturata,
der Alter-deus-Verfasstheit des Künstlers oder seiner Organfunktion für
eine höhere Macht, der Emanzipation und Entwicklung seiner Fähigkei-
ten oder eines seismographischen Reagierens als seiner Fremdbe-
stimmtheit durch externe Determinanten).
      In diesem weiten Spektrum ästhetisch-metaphorisch exemplifizierter
Weltbezüge findet sich aber nun auch und gerade die Exemplifikation
technischer Weltbezüge (i.e.S.), wie sie in Kunstwerken gegeben ist und
damit einen zusätzlichen Zugang zur Welt des Technischen i.e.S. ver-
körpert (nicht: verschafft). Daher ist sie der Frage wert, ob und wie hier
eine Alternative zu finden wäre zur Erschließung technischer Medialität,
über das Spurenlesen hinaus, die Abduktion, die im Zuge des Umgangs
mit Technik stattfindet. Dazu ist aber zunächst genauer zu klären, wie
sich jener ästhetische Umgang mit Spuren, jener Umgang mit Exempli-
fikationen als metaphorischen Exemplifikationen, vom bisher Aufgezeig-
ten im Bereich des Technischen i.e.S. unterscheidet.

8.2 Schemata in ästhetischer Anmutung

Wie unterscheidet sich also der Umgang mit Spuren beim technischen
Handeln von denjenigen ästhetischer Praxis? Sofern wir uns abduktiv-
reflexiv (Derrida: dekonstruktiv) mit Spuren von … auseinander setzen,
sehen wir sie in ihrer Verschiedenheit (Derrida: difference) als Aktuali-

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266  |  Die Kunst des Möglichen  I

sierungen einer Spur für … (Derrida: generalisierte Schrift, die »diffe-
rance« ausmacht und ihrerseits unter dem technischen Organisations-
prinzip überhaupt – Derrida: Urschrift – steht [s.o. Kap. 5]). Ein solches
Vorgehen hat sich über einen Effekt hinwegzusetzen, den Derrida in
seiner rätselhaften Formulierung als »Auslöschung der Spur durch sich
selbst« (Derrida 1988, 48) meint: Als Gegenwärtige negiere die Spur das
Vorausliegende als Vorausliegendes, von dem sie doch Spur sein soll,
mithin sich selbst als »Spur von …«. Es wäre dies der Effekt, den Hegel
in die Formulierung kleidet, dass man sich im Werk »verliert«, sich bloß
an der Gegenwärtigkeit der Wirklichkeit identifiziert. Würde Spur hin-
gegen in dem zweiten aufgewiesenen Sinne als »Spur für …« erachtet, so
wäre in gewisser Hinsicht ihre Gegenwärtigkeit in anderer Weise ausge-
löscht, indem sie als bloß kontingent, als eine Aktualisierung in Anseh-
nung ihrer Andersheit als Möglichkeit erachtet würde. Das Dilemma
entsteht, weil die entsprechende Anmutung der Zeitlichkeit unterliegt:
Vergegenwärtigung negiert auf der Ebene der Anmutung Vergangenheit
und mag uns davon abhalten, sie als Spur des Vergangenen (Spur von …)
zu deuten. Würde aber Vergangenheit als Spur für … gewürdigt, so er-
schiene ihre Gegenwärtigkeit als Form von Zukünftigkeit, als Potential,
das seiner Aktualisierung harrt. Das Dilemma erweist sich als eines
dadurch, dass entweder die direkte Anmutung der Abduktion/Reflexion
im Wege steht und sie gleichsam blockiert, oder eine vollzogene Abduk-
tion/Reflexion die direkte Anmutung gewissermaßen entwertet. Wir
finden diese beiden Einstellungen durchaus in alltäglichen Einstellungen
zur Technik: Sei es in der besinnungslosen und unreflektierten bloßen
Freude an technischen Spielereien, am Auslösen technischer Vollzüge
einerseits, oder sei es in der euphorischen Bewunderung einer Macht der
Technik als Potential, die alle Hoffnungen in sie setzt und Störeffekte als
lästige Begleiterscheinungen abtut.
      Walter Benjamin hat diesen Effekt folgendermaßen ausgedrückt:
»Die Spur ist Erscheinung einer Nähe, sofern das [bloß, C.H.] sein mag,
was sie hinterließ […]. In der Spur werden wir der Sache habhaft« (Ben-
jamin 1984, 88). Dieses Habhaftwerden geschehe auf der Basis eines
»Entgegenkommens« (ebd. 411), welches der technischen Reproduzier-
barkeit zu verdanken ist, die das Gegenwärtige als selbstverständlich
erscheinen lässt. Technische Reproduzierbarkeit ist ein redundanter
Ausdruck, denn sie liegt in der Ur-Intension von Technik. Benjamin hat
jedoch anderes im Auge: Das Habhaftwerden und Entgegenkommen als
Anmutung technischer Effekte, das sich auch und gerade einstellt, wenn
Kunst technisch reproduziert wird, lässt uns ex negativo die Spezifik von
Kunst, sofern sie in ihrer Einzigartigkeit und Nichtreproduziertheit auf-
tritt, in Ansehung einer alternativen Anmutung erkennen: Es ist dies die
Anmutung einer »Aura«, die Benjamin als »Wechselverhältnis von Ferne
und Nähe« charakterisiert. Es ist die eigentümliche Anmutung, die sich

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8  Epilog  |  267

gegenüber »großen Werken« einstellt, dass eine »Nähe« (vom Ergriffen-
sein bis zum Finden irgendeines Etwas als Ausdruck oder Struktur)
niemals als definitive, aber auch nicht als kontingente besteht, sondern
in ihrer Perpetuierbarkeit und ihrem ständigen Neuvollzug zugleich
Ausweis einer »Ferne« als Nichterreichbarkeit, Nichtausschöpfbarkeit,
beständiger Neuigkeit als Potential ist. Dieses Hin und Her verhindert,
dass die Anmutungen irgendwann lästig oder langweilig, trivial und
redundant erscheinen und erzwingt eine ständige neue und neu verwei-
lende Haltung, gewissermaßen den »Bann«, dem wir in Ansehung
großer Kunst unterliegen. Auf diese Weise wird im Zuge ästhetischer
Praxis ihre beständige Fortführung angemutet bzw. »zugemutet«, also
eine eigentümliche Verwobenheit von Wirklichkeit und Möglichkeit
vermittelt, die begrifflich kaum zu erschließen ist. Gottfried Böhm führt
sie auf die »Überdeterminiertheit« von Kunst als deren Spezifik zurück,
gegeben durch die Komplexität der dem Werk inhärenten Relationen
(Böhm 1981, 13; 22; 28). Die Rezeptionsseite ästhetischer Praxis besteht
nicht bloß im Ausfüllen eines objektiv bestehenden Möglichkeitsraums
von Anmutungen. Diese entstehen allererst dadurch, dass die Komplexi-
tät »abgebaut« und partialisiert wird, so dass erst dann bestimmte Struk-
turen als Potential erscheinen, sogleich aber, durch andere Anmutungen
konterkariert, neu unterstellten Potentialen Platz machen. In der Kunst
liege ein Angebot von Sinnhorizonten, die Ikonizität des Kunstwerks sei
jedoch immer »das gegenüber jedem Selbstbesitz Andere von Sinn«
(ebd.). Durch die nicht abschließbare Modifikation ihrer »Schemata«
werde das Subjekt immer aufs Neue auf seine eigene Möglichkeit der
Ausfüllung jener Schemata »zurückgeworfen«. Nähe und Ferne vermit-
teln sich also gleichzeitig durch eine Spezifik ästhetischer Schemata, die
in der ästhetischen Anmutung ihre Aktualisierung gleichsam erwirken
und sich zugleich aufs Neue als dieser Aktualisierung entzogene präsen-
tieren. Deshalb kann man die großen Werke immer wieder neu sehen,
neu hören, endlos neu rekonstruieren und auslegen.
      Georg Lukács fasste jenes Phänomen der Benjaminschen Aura unter
ähnlicher Begrifflichkeit: »Denn während der Mensch der Erlebniswirk-
lichkeit die wahre Beschaffenheit seines Ausdrucksschemas nie wirklich
erblickt [also seine Anmutungen nicht zugleich haben und beobachten
kann, C.H.] […], gewinnt in der Kunst gerade dieses Wesensmoment des
Schemas alleinige Substanz […]. (Jenes) wirre Beinahe sowohl von Nähe
wie von Getrenntsein [Herv. C.H.] infolge des Schemas« habe im Übri-
gen Leo Popper als erster erkannt (Lukács 1973, 31). Jan Mukar

^

ovský
spricht in diesem Zusammenhang von der »potentiellen semantischen
Energie« der Kunstwerke (Mukar

^

ovský 1974, 96). Kunstwerke präsentie-
ren also nicht ein »totes« offenes Feld von Möglichkeiten, die durch den
Rezeptionsakt aktualisiert werden, sondern evozieren eine Iteration von
Rezeptionsakten, die in dieser Iterativität Anmutungen erzeugen und

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268  |  Die Kunst des Möglichen  I

zugleich vorführen. Die Potentialisierung des Kunstwerks führt dann zu
einer Repotentialisierung der eigenen (selbstverständlichen) Lebenswelt
(vgl. Kap. 7), die nun bloß noch als eine unter möglichen erscheint, und
setzt dadurch Kreativität frei.
      Eine solche Potentialisierung kann sich nun auch und gerade dann
ereignen, wenn technische Artefakte i.e.S. von dinglichen Mitteln bis hin
zu Verfahren und technischen Vollzügen ihrer Aktualisierung in Kunst-
werken vorgestellt werden. Indem Kunstwerke aufgrund ihrer Anmutun-
gen sich (neben der immer gegebenen Möglichkeit der Indienstnahme)
den Vernutzungszusammenhängen des alltäglichen Lebens entziehen,
stellen sie die Artefakte in einer Weise vor, in der – in den Formulierun-
gen Heideggers – nicht mehr ihre bloße Dienstfunktion, Vernutzung,
Gewöhnlichkeit und Aufdringlichkeit erfahrbar wird, also die Verfasst-
heit des Zeugs in einer Welt, die unter unseren Entwürfen als Lebens-
welt völlig durchstrukturiert ist. Durch die Isolation, wie sie Heidegger
selbst dargestellt sieht im Van Goghschen Bild der Bauernschuhe, werde
vielmehr das »Zeug-Sein des Zeugs« zum Vorschein gebracht, seine
Geeignetheit, seine Bewandtnis-Ganzheit, seine Seinsfülle zusammenge-
fasst als »Seins-Möglichkeit«, als »Boden«, auf dem wir handeln und den
Heidegger im Gegensatz zur versprachlichten Welt als »Erde« bezeich-
net (Heidegger 1960, 30ff.). Sehen wir einmal von der m.E. nicht be-
gründbaren mystifizierenden Unterstellung einer Ursprünglichkeit jenes
Möglichkeitsgrundes ab, der sich nach Heidegger hier zu Wort meldet,
so kann eine nüchternere Interpretation darauf abheben, dass, ausge-
drückt in jenen Dispositionsprädikaten, die Anmutungen, die von den
ästhetisierten technischen Artefakten ausgehen, direkte Anmutungen
ihres Potentials sind, das sich nicht erst über seine Spuren, die es im
technischen Handeln hinterlässt, als solches vorstellt. Die Macht der
Dinge, Verfahren, Vollzüge und Fähigkeiten, die das Technische ausma-
chen, wird in den Werken der Kunst in unmittelbarer Weise, ohne abduk-
tiv-reflexives Umgehen mit ihnen, in Gestalt von Anmutungen vermit-
telt. Diese Macht kann als einschränkende Ordnung oder als Vorschein
von Potentialen, die noch niemals aktualisiert wurden, vermittelt werden,
bis hin zum »Vorschein von Utopie«, wie ihn Ernst Bloch in ästhetischen
Wirkungen aufspürt (Bloch 1973, 1295).
      Natürlich verbietet es sich, über die Zeiten und Kulturen hinweg in
systematischer Absicht hier inhaltliche Gewichtungen vorzunehmen. Die
Aura des Tympanons, der demjenigen der Kathedrale Saint Lazare von
Autun nachempfunden ist und vor dem sich in Umberto Ecos »Name
der Rose« der junge Élève wiederfindet, vermittelt die Nähe und Ferne
einer Ordo, die das mittelalterliche Denken getragen hat. Nach der ent-
scheidenden Zäsur der »Querelle des Anciens et des Modernes« (vgl.
Jaus 1964) sind die Anmutungen der Werke nicht mehr solche der Per-
fectio einer Ordo, sondern solche einer Perfectabilité der freigesetzten

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8  Epilog  |  269

menschlichen Vermögen. Jene werden als solche erachtet, die nicht
mehr Anmutungen eines Was, sondern Anmutungen eines Wie vermit-
teln, Potentiale von Standards ihrer Hervorbringungen, des Umgangs
mit Welt in den Möglichkeiten und Grenzen der Vermögen der Men-
schen bis hin zum Wunderbaren als Vorführung seines Umgangs mit
möglichen Welten, wie es die Leibnizianischen Ästhetiker Johann Jakob
Bodmer und Johann Jakob Breitinger gedacht haben. Dass die entspre-
chenden ästhetischen Praxen nicht allein von den Werken evoziert wer-
den, sondern im Wechselverhältnis zwischen den Werken und denjeni-
gen, die mit ihnen umgehen, wird deutlich in Lessings »Laokoon«, ange-
sichts dessen Lessing Anmutungen identifiziert, die nicht auf einer ob-
jektiven Darstellung der Vollzüge in Raum und Zeit beruhen, sondern
gerade in ihrer arealistischen Verfasstheit an unsere Einbildungskraft
appellieren, die selbst immerfort aufs Neue die Anmutung des vorfindli-
chen Kampfes und seiner Dauer herstellt. Für Kant sind Anmutungen
des Schönen und Erhabenen solche, in denen sich uns das Zusammen-
wirken unserer Erkenntnisvermögen (Einbildungskraft und Verstand)
und Begehrungsvermögen vermittelt, angesichts dessen wir uns über
ihre Harmonie erfreuen oder ex negativo unserer Freiheit versichern (im
Zuge einer »Lust an der Unlust«). Diese direkte Anmutung einer Refle-
xion auf unsere Vermögen findet sich bei Hegel, weitergedacht in seiner
These vom Abschluss und Ende der Kunst: In Werken, in denen qua
Belanglosigkeit der Gegenstände nur noch die Meisterschaft und Auto-
nomie des künstlerischen Genies in der Perfektion seines Umgangs mit
diesen unwesentlichen Gegenständen beeindruckt oder in denen im
Modus ironischer Distanz zum Gegenstand allein die Fähigkeit und
Fertigkeit als alleinige Instanz erscheint, ist die Anmutung nur noch
diejenige des Subjekts von sich selbst. Setzte Hegel seine Hoffnung
darauf, dass ein solcher ästhetischer Schein, in dem sich die Idee der
Freiheit manifestiert, zu übersteigen wäre durch eine Reflexion dieser
Idee auf sich selbst, mithin der Kunst nur eine Katalysatorfunktion für
die Selbstfindung der Vernunft zukomme, so beharren die modernen
Ästhetiker im Anschluss an Søren Kierkegaard und Friedrich Nietzsche
auf der Eigenständigkeit ästhetischer Erfahrung als Ausweis des Potenti-
als im Rahmen unserer leiblich-existentiellen Endlichkeit. Gegenüber
der Selbsterhebung Hegelscher Vernunft über diese Endlichkeit, die
Kunst als bloße Vorstufe der Reflexion degradiert, beharren sie auf einer
ästhetischen Anmutung als »Schein des Scheinlosen« (Adorno 1973, 56;
252; 273; 291; 314) als »Chiffre des Potentials« realer Weltbezüge (die
sich in der immerwährenden und niemals gelingenden Dechiffrierung
allererst vorstellen und zugleich als defiziente erweisen), mithin als
»Seismogramm der Entfremdung«. (Die entsprechende ästhetische De-
batte wird in Thomas Manns »Doktor Faustus« als Debatte über die
Möglichkeit von Kunst in aller Differenziertheit auseinander gelegt.) Die

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270  |  Die Kunst des Möglichen  I

Kunst der Avantgarde schließlich vermittelt die Anmutungen höchster
Technizität, die natürliche Verfasstheiten bewusst zerstört und auf den
Effekt dieser Provokation hofft; die Kunst des Minimalismus vermittelt
Anmutungen einer Enttechnisierung, die dazu provozieren, im Ungenü-
gen an der Schlichtheit des Vorgegebenen proaktiv durch Variantenbil-
dung neue Anmutungen zu erzeugen. Gegenüber den destruierten
Codes, mit denen die Avantgarde spielt und den virtuellen Codes, zu
deren Etablierung der Minimalismus auffordert, verweisen uns die In-
stallationen der neuesten Projekt-Kunst entweder auf die Belanglosigkeit
technischer Codes, die als strikte, aber leere Formen vorgeführt werden,
oder auf das Fehlen von Codes, das hinter der Perfektion sich selbst
tragender höchst effizienter technischer Kreisläufe nicht mehr bemerkt
wird, oder auf die unendliche Beliebigkeit von Codes, unter denen tech-
nische Artefakte deutbar sind. Dieses Spektrum ließe sich beliebig erwei-
tern – es ist keineswegs unser Anspruch, hier eine Ästhetik in nuce zu
entwickeln. Vielmehr mögen die Hinweise verdeutlichen, wie im Modus
ästhetischer Anmutung auch und gerade solche des Technischen über-
mittelt werden, die im Zuge einer entsprechenden ästhetischen Praxis
eine alternative Option einer Reflexion der Technik eröffnen, die nicht
eine philosophische ist, sondern sich im Modus eines Erlebens etabliert,
das begrifflich nur unzulänglich beschreibbar ist.

8.3 Anschauungen der Medialität oder:
Sind wir zur Technomorphizität verurteilt?

Neben der Vorstellung von technischen Artefakten in Verbindung mit
spezifischen Anmutungen, die jene evozieren, finden sich in der Kunst
seit alters her in den Mythen Bilder des Medialen selbst, die sich ihrer-
seits des performativen Mediums des Bildes bedienen und ihre Wirkung
entfalten im Kontext der Rituale, die mit ihnen verbunden sind.
      Wir finden hier zunächst eine Fülle von Bildern und Ritualen des
Umgangs mit diesen, in denen Inkarnation als Vorführung der Vermitt-
lungsleistung medialer Performanz entsprechende Anmutungen zeitigt.
Inkarnation, Verkörperung findet sich in den Trinitätskonstruktionen
der Mythen, die zu Religionen entwickelt sind, welche Hegel zu Recht als
»Kunstreligionen« bezeichnet. Sie finden ihren Nachklang in Bildern der
Geschichtlichkeit, die Geschichte strukturieren/epochalisieren im Blick
auf Erlöserfiguren, in denen sich das Medium verkörpert, so z.B. in den
Mittlerfiguren des Sokrates, des Jesus und des Spinozas in den Anfän-
gen der Philosophiegeschichtsschreibung. Wir finden solche Bilder in
den Darstellungen der ägyptischen Mythologie, auf die Cassirer verweist,
wo die Mittlerfiguren der Subgötter zwischen der Zentralgottheit der
Sonne als Verkörperung purer Energie und den unterschiedlichen

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8  Epilog  |  271

Werkzeugen stehen (Cassirer 1973/II, 260). Wir finden sie höherstufig
in den abstrakten Bildern von der Sprache als Fleischwerdung des Logos
(Benjamin 1956, 9-26). Kulturkritisch gewendet finden wir solche Bilder
in der Vorführung vom Medium, das zum Fetisch degeneriert ist und
eine Inkarnation darstellt, die gewissermaßen Medialität konterkariert,
weil sie das Medium zum Ding verfestigt (vom Goldenen Kalb bis zum
Fetischcharakter des Geldes und der Ware).
      Stufenmodelle der Vermittlung und des Medialitätsgefälles finden
sich in den Bildern der Himmelsleiter und den hiervon abgeleiteten
mythischen Weltmodellen, der Leiter, die als Struktur der Realisierung
der Vermittlung gedacht wurde, nicht etwa als deren Zeichen.
      Im Unterschied hierzu finden sich Bilder der Vermittlung auch in
der Gestalt von Boten ausgedrückt, z.B. Engeln, Propheten oder Subgöt-
tern, die von der Möglichkeit der Vermittlung als Konzept künden und
paradigmatische Botschaften im Modus von Zeichen und Modellen
vorstellen, also nicht die Vermittlung sind, sondern für Vermittlung
stehen, auf sie verweisen, von ihr künden. Sie sind höherstufige Medien
des Transports des Mediums, das selbst unsichtbar bleibt und von des-
sen Inkarnation nur die Botschaft vermittelt wird. Die Anmutungen
solcher Medialität basieren auf den Anmutungen, die von den Darstel-
lungen der Boten ausgehen.
      Schließlich finden wir bildhafte Darstellungen der Vermittlung zwi-
schen diesen beiden Weisen der Vorführung von Medialität: so in dem
Bild, dass die Boten auf der Himmelsleiter auf- und niedersteigen, in-
karnierte (performative) Medialität die Kunde von Medialität ermöglicht.
Oder wir treffen sie an in den Konzeptualisierungen der Kunstmythen
der parmenideisch-platonischen Tradition, in denen Bilder einer Reise,
eines Wegs und eines Aufbruchs uns zur Einsicht in die Vermitteltheit
unserer Weltbezüge bringen sollen (von der Wagenfahrt des parmenide-
ischen Lehrgedichtes bis zum Höhlengleichnis).
      Letztlich verweisen uns solche Bilder des Medialen mit ihren ästheti-
schen Anmutungen auf eine Technomorphizität unseres Denkens, der
wir nicht entrinnen, die wir aber anschauen können: in anderer Weise
und Komplementarität zu derjenigen, in der wir die Widerfahrnisse
reflektieren, denen wir im Zuge unserer technischen Weltgestaltung
unterliegen. Eine naive Technomorphizität des Philosophierens über
Technik läge vor, wenn, wie in Kap. 3 ausgeführt, ein »Wesen« der
Technik ergründet würde auf der Basis einer Modellierung, die ihre
Struktur bereits der Konzeptualisierung technischen Problemlösens
verdankt. Sofern uns in der Kunst oder den Kunstreligionen Bilder des
Medialen vermittelt werden, ist zwar unschwer deren technomorphe
Struktur erkennbar. Sofern aber in Kunstwerken aufgrund des aurati-
schen Charakters ihrer Anmutungen immer wieder die Kontingenz
technomorpher Strukturierungen selbst vorgeführt wird, kann sich zu-

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272  |  Die Kunst des Möglichen  I

mindest auf vor- oder nichtbegrifflicher Ebene jener Eindruck von Nicht-
disponibilität etablieren, der erlaubt, ein Anderes von Technik zu erfah-
ren, das »somatisches Moment«, »Motor des dialektischen Gedankens«
ist (Adorno 1966, 191ff.). Erweist sich dieses Nichtdisponible prima facie
als etwas, dem wir zu unterliegen glauben, sprechen wir von Natur.
Verbinden wir mit der Erfahrung des Nichtdisponiblen die Hoffnung,
Gestaltungen vorzunehmen mit dem Anspruch, dass diese traditionsbil-
dend werden könnten, sprechen wir von Kultur. Beide Erfahrungen kön-
nen uns in Gestalt von Anmutungen vermittelt werden, die von Artefak-
ten ausgehen, die dem Nutzungszusammenhang enthoben sind: der
Kunst. Beziehen wir uns auf ihre Artefakte in Ansehung gegebener äs-
thetischer Praxen, in denen sie ihre Wirkung entfalten, so verkörpert
Kunst einen (historischen) »Stand« oder Status entwickelter Stile und
Gattungen, der als fortschreibbar erscheint. Über Abweichungen, Modi-
fikationen bis hin zur Destruktion können neue Anmutungen evoziert
werden und dadurch neue Potentiale exemplifizieren. Erfahren wir
Anmutungen von Kunstwerken über Zeiten und Epochen hinweg als
Bann, dem wir uns nicht entziehen können, so finden wir hier ein Äqui-
valent zur Erfahrung von Natur (ex negativo), freilich ohne dass hierüber
Natur substantialisiert werden könnte. Die Vorstellung des Medialen, die
als metaphorische Vorstellung erwiesen wurde, exemplifiziert sich eben
selbst bloß metaphorisch. Indem wir im Sinne Richard Rortys (1992) mit
dieser Kontingenzerfahrung Frieden machen, können wir uns einer
auftrumpfenden Technomorphizität derjenigen Philosophien, die bean-
sprucht haben, das Wesen der Technik zu ergründen, entziehen und uns
auf die pragmatische Basis besinnen, unter der allein wir unsere theore-
tischen und praktischen Weltbezüge gestalten können. Ein solcher Frie-
densschluss mit der Kontingenzerfahrung kann durchaus Wirkungen
zeitigen, die zu einem »Frieden mit der Natur« (Meyer-Abich 1986)
führen, ohne dass ein brüchiges Konzept eines wie immer gearteten
Wesens der Natur zu unterstellen wäre, wie es biozentrisch-naturalisti-
sche Positionen mit sich führen, deren Naturkonzepte leicht als techno-
morph erweisbar sind. Ein solcher Frieden resultiert aus einer Selbstbe-
scheidung, die die Grenzen hinnimmt, innerhalb derer sich unser Den-
ken bewegt. Eine hieraus resultierende Gelassenheit ist eine ganze ande-
re als diejenige, die Heidegger fordert als Öffnung gegenüber einem
»Seyn«. Dessen angebliches »Walten« führt uns nichts anderes vor, als
dass dieses »Seyn« von Heidegger, der den Technomorphismus der
philosophischen Anthropologie überwinden wollte, selbst technomorph
gedacht wird.
      Wenn wir also zur Technomorphizität genauso verurteilt sind wie zur
Freiheit, so ließe sich aus dieser Not durchaus eine Tugend machen,
wenn diese Freiheit über die Anmutungen der Kunst ihr Anderes in
einer anderen Weise erfährt als über das Scheitern der Versuche ihrer

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8  Epilog  |  273

Verwirklichung. Eine »Hochmut der Demut«, die Hegel als vorschnelle
Entlastung geißelt, würde einer »devotio« weichen, die als »devotio mo-
derna« den ersten Selbstbegriff unserer Moderne prägte. Die Selbstbe-
scheidung, die im Modus der Melencholia gerade die großen Genies an
der Schwelle zur Moderne charakterisierte, Genies, die sowohl Wissen-
schaftler wie Ingenieure wie Künstler waren, ist in Erinnerung zu rufen
angesichts der Versuche, technische Rationalität dort geltend zu machen,
wo die Rechtfertigung gesucht oder entworfen wird, die technisches
Bewirken orientieren soll. Eine solche Selbstbescheidung mündet hinge-
gen in eine provisorische Moral, die Thema der Überlegungen im zwei-
ten Band dieser Untersuchung sein wird.

2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 261-273) T01_08 kapitel 8.p 124490235706

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2006-08-25 13-42-09 --- Projekt: T431.pantarei.hubig.technikphil_1 / Dokument: FAX ID 021d124490235522|(S. 274    ) vakat 274.p 124490235714

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

