8 Epilog: Die Kunst des Méglichen und

die Moglichkeit der Kunst

8.1 Instrumenteller und asthetischer Einsatz von
Artefakten - Strikte und metaphorische
Exemplifikation

Gemifl der verbreiteten Vorstellung lassen sich aus dem weitem Feld der
Technik Kiinste ausgliedern, bei denen die Artefakte nicht priméir der
Realisierung duflerer Zwecke dienen (und dabei verbraucht, vernutzt
bzw. reproduzierbar gehalten werden miissen), sondern in ihrem Sosein
ihren Sinn erftllen: Thr Auftritt selbst evoziert eine isthetische Anmu-
tung oder Anschauung, die nicht als nachgeordneter Zweck »bewirktc,
sondern im Artefakt selbst »irgendwie« bereits prisent ist. Mittel und
Zweck fallen in gewisser Weise zusammen, wie es sich zugespitzt in der
radikalen Parole einer »L’art pour 'art« ausdriickt oder — vorsichtiger
formuliert — Mittel und Zwecke gehen eine eigentiimliche Verbindung
ein, die sich von derjenigen des Mitteleinsatzes, wie er fiir »Technik«
modelliert wurde, unterscheidet. Hier sind die Mittel gegeniiber den
Zwecken austauschbar und verrechenbar, haben ihren Wert in der Funk-
tionserfiillung als Zweckrealisierung. Dort sind die Artefakte im Bereich
der Kunst selber Werte oder verkorpern solche Werte. Hier sind die
Mittel gegeniiber den realisierten Zwecken »unwesentlich«, »gehen in
der Zweckerfullung auf«, prigen in ihren medialen Eigenschaften die
Zweckerfiilllung zusitzlich (»Nebenfolgen« etc.) und haben ein eigenes
»Wesen« allenfalls dahingehend, dass sie als Potentiale oder »Medien«
die Méglichkeit oder Unméglichkeit der Zweckrealisierung bestimmen
und ihre (wesenhafte) Wirklichkeit also nur hoherstufig diejenige einer
realen, objektiven Mdglichkeit der individuellen Realisierung von Zwe-
cken ist (Hegel). Dort, in den Artefakten der Kunst i.e.S., ist die Wirk-
lichkeit einer isthetischen Anmutung bereits mitgegeben und scheint

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

nicht mehr erst durch einen spezifischen instrumentellen Einsatz des
Artefakts hergestellt werden zu miissen. Das Gegebensein einer Wir-
kung mit dem Auftreten des Artefakts findet seinen Ausdruck in Kenn-
zeichnungen speziellerer Art, unter denen jene differentia specifica zur
Technik i.e.S. gefasst werden soll, wie derjenigen der neuzeitlichen
Kennzeichnung der »schénen Kiinste« oder der in der Gegenwart auftre-
tenden Kennzeichnung der »nicht mehr schénen Kiinste«: Schonheit
oder ihre Absenz werden nicht durch die entsprechenden artefaktge-
stiitzten Vollziige hergestellt oder (auf Veranlassung) realisiert wie der
Vorgang des Waschens durch eine Waschmaschine bzw. der Zustand
gewaschener Wische durch den Waschvorgang, sondern sind als Ver-
fasstheiten irgendwie »gleichzeitig« mit der Existenz des Artefakts. Was
heiflt dies? Wiirde solcherlei vorschnell und verkiirzt als Wirkung begrif-
fen, wiirde der Versuch der Konstruktion einer spezifischen Differenz in
sich zusammenfallen. Denn dass eine Wirkung gezeitigt wird, ist ein
Spezifikum von Mitteln iiberhaupt und eine notwendige Bedingung von
»Zweck«. Versuchte man, die differentia specifica iiber eine inhaltliche
Spezifizierung von Wirkung zu gewinnen, indem man z.B. der Technik
ie.S. die erwiinschte Wirkung zuschreibt, Bediirfnisse zu befriedigen,
die aus einer Situation des Mangels heraus entstehen, so wire gleich
einzuwenden, dass offenbar auch Bediirfnisse nach Schonheit oder
anderer &sthetischer Anmutung gegeben sind. Die Diskussion wiirde
sich — wie oftmals vorfindlich — verrennen in Unterscheidungsversuche
zwischen »Grundbediirfnissen«, »elementaren Bediirfnissen«, »materi-
alen Bediirfnissen des Uberlebens« etc. auf der einen und »héherenc,
»luxuriseren« oder »elaborierteren« dsthetischen Bediirfnissen auf der
anderen Seite. Solche Bediirfnisklassifizierungen wie auch die hiervon
abgeleiteten Giiterkataloge erweisen sich als dogmatisch, kulturell und
historisch geprigt und in den individuellen Praxen konterkarierbar bis
hin zu radikalen Haltungen, unter denen jemand fiir (seine) Kunst mate-
rielle Beduirfnisse zuriickstellt oder sich gar aufopfert.

Unternehmen wir also den Versuch einer formalen Unterscheidung,
die mannigfache inhaltliche Ausprigungen zulisst und auf dem eigen-
tiimlichen Eigenwert von Kunst beharrt. Die Verkorperung oder Instan-
tilerung isthetischer Anmutung wiirde wohl verfehlt, wenn diese als
Wirkung begriffen wiirde von etwas auf etwas — es muss sich also um
eine eigentiimliche Prisenz handeln, die mit dem Artefakt gegeben ist,
aber nicht von ihm ausgeht wie die Wirkung von einem Mittel. Da »An-
mutung« ein zweistelliger Begriff ist (Anmutung von etwas fiir etwas)
muss bei der Frage nach dem spezifischen Gegebensein der Anmutung
das Subjekt mit einbezogen werden, fiir das die Anmutung eine ist.
Seine Rolle muss eine aktive sein, denn sonst unterlige das Subjekt
einem Effekt, zu dessen Zeitigung der isthetische Artefakt wie ein ganz
»normales« technisches Mittel einsetzbar ist (was auch durchaus der Fall

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 EpiLoG | 203

sein kann), demgegentiber er aber selbst »unwesentlich« wiirde, was der
Intuition der zu suchenden Unterscheidung widerspriche. Der Versuch
einer Klirung jener eigentiimlichen Beziehung zwischen Artefakt und
Subjekt liefe freilich Gefahr, vorab zu scheitern, wenn unter »Artefakt«
verkiirzt ein Ding oder Gegenstand begriffen wiirde. So wenig dies fiir
Technik i.e.S. gilt, fiir deren Inbegriff Artefakte nur ein Element darstel-
len neben den Prozessen und Verfahren, den Fihigkeiten und Fertigkei-
ten, den Schemata dieser Verfahren etc. (s.0.), so wenig gilt dies auch fiir
Kunst i.e.S. Wenn wir von der Kunst eines Leonardo da Vinci oder eines
Ludwig van Beethoven sprechen, meinen wir nicht blof die materialen
Werke im Raum und in der Zeit, sondern auch ihre kiinstlerischen Fi-
higkeiten, die Schemata ihres Vorgehens, die Prozesse der Aktualisie-
rung dieser Schemata und einen spezifisch geforderten Umgang von
Subjekten mit diesen Gegebenheiten, ohne den sie ihren isthetischen
Wert nicht geltend machen koénnen, einen Umgang, der diese Kunst
zum isthetischen Gegenstand konzeptualisiert. Diese Elemente machen
in ihrer Gesamtheit eine Handlungsweise aus bzw. sind Konstituenten
einer solchen Handlungsweise. Es wire also einem technischen Handeln
eine »isthetischen Praxis« gegeniiberzustellen, die im aristotelischen
Sinne diesen Namen verdiene, weil sie ihren Wert in sich hatte. Was fiir
die Poiesis-Praxis-Unterscheidung bei Aristoteles oben (s. Kap. 2) ausge-
fithrt wurde, ist aber sogleich auch hier zu beriicksichtigen und findet
zusitzliche Bestitigung: Die Poiesis-Praxis-Unterscheidung ist keine
extensionale Unterscheidung; sie erlaubt nicht, zwei Klassen von Hand-
lungen einschlieflich von zwei Klassen ihrer jeweiligen Konstituenten
(Fahigkeiten, Aktualisierung dieser Fihigkeiten, Artefakte und Resultate
von deren Einsatz) zu separieren. Denn Kunstwerke i.e.S. einschliefllich
der Weisen ihrer Herstellung etc. waren und sind selbstverstindlich
auch zur Realisierung externer Zwecke einsetzbar: Zur Koordinierung
von Handlungsweisen in Arbeits- oder sonstigen Bewegungsprozessen,
zur Orientierung von Ritualen, zur Zeitigung psychischer Effekte wie
Sensibilisierung, Appetenz- oder Aversionsaufbau oder -abbau, zum
Training oder zur Einiibung jeder Art in pidagogischer Absicht, zur
Zeitigung Okonomischer Effekte von der Verkaufsforderung bis zur
pekunidren Werttrigerschaft (Kunstwerke als Aktien), von Reprisenta-
tions- und Symbolisierungsfunktionen (Vorfithrung von Macht und
Reichtum, sozialer Geltung, aber auch von Missstinden, Elend, Aufleh-
nung und Kritik an eben diesen etc.). Kunst i.e.S. ist dann Mittel im
Kontext von Intellektual- und Sozialtechniken. Auch unter einer anderen
Perspektive wird die Unterstellung einer klassenmifligen Verschieden-
heit fraglich: Asthetische Praxen sind nimlich, wie alle Praxen, auf Ver-
duferlichung, Exteriorisierung, irgendwie geartete Materialisierung in
Raum und Zeit angewiesen. Zur Zeitigung dieses Daseins muss Technik
i.e.S. eingesetzt werden, von der Verfertigung einer Statue bis zur Bau-

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

kunst der gotischen Spitzbogenfenster, von der instrumentellen Realisie-
rung von Klingen bis hin zur Kérpertechnik im Theater, von der Intel-
lektualtechnik der Schrift bis hin zu den multimedialen Techniken der
Gegenwartskunst. Wenn diese Praxen also auch und dariiber hinaus
einen Wert in sich haben sollten (neben der Option und der partiellen
Notwendigkeit ihres Einsatzes fiir technische Vollziige i.e.S. und ihrer
Verwiesenheit auf solche Vollziige im Blick auf ihr Zustandekommen),
dann wire jetzt dieses »Dariiber hinaus« oder »Auch« genauer ins Auge
zu fassen. Es ginge also um ein »Auch von Eigenschaften«, die in der
isthetischen Praxis prisent sind. Die Formulierung »Auch von Eigen-
schaften« ist uns in Erinnerung aus der prominenten Charakterisierung
von »Medium« durch Hegel: Das Medium exemplifiziert sich in den
zusitzlichen Eigenschaften, die in der Zweckrealisierung jenseits der
abstrakt intendierten Eigenschaften auftreten. Diese Charakterisierung
galt aber dem technischen Vollzug i.e.S. Seine medialen Voraussetzun-
gen erschlieRen sich im Zuge der Verfahren der Abduktion (s. Kap. 6),
die an diesen Exemplifikationen anhebt und sie als Verweisungsinstan-
zen begreift, die auf als gesichert erachtete Weltbeziige verweisen (»De-
notationen). Nelson Goodman hat in diesem Sinne Exemplifikation als
»Subfunktion einer Umkehrfunktion der Denotation« gefasst, also als
partielle Vorfithrung einer Denotation [s. Kap. 5]. Das »Auch von Eigen-
schaften«, welches eine Praxis zu einer dsthetischen Praxis macht, muss
also etwas anderes sein. Hierflir unterbreitet nun ebenfalls Goodman
einen Vorschlag: Er sieht jene Spezifik in einer »metaphorischen Exem-
plifikation« im Unterschied von einer »buchstiblichen«. Ein dsthetisches
Artefakt, von dem Anmutungen wie Trauer oder Freude, harmonische
Ordnung oder Unordnung, Gleichgewicht oder Zerrissenheit, Uberwil-
tigtsein oder Erhebung oder Mitgerissenwerden oder Gezwungensein,
Langeweile oder Irritation, Konzentration oder Zerstreuung etc. mit all
ihren konkreteren und differenzierteren, material oder formal weiter
aufgeladenen Eigenschaften evoziert werden, vermag dies dadurch, dass
seine Exemplifikationen nicht auf in buchstiblichen Denotationen aus-
gedriickte Weltbeziige verweisen, sondern auch und gerade auf solche,
die den buchstiblichen »verwandt« sind, weil sie in unterschiedlicher
Weise dhnliche Eigenschaften aufweisen oder »besitzen« (Goodman
1973, 87). Die Statue verkorpert Kraft und Eleganz in harmonischer
Proportion, die Laokoon-Gruppe zermiirbenden Kampf und Schmerz,
die Eroica Trauer: nicht, weil sie den entsprechenden Weltbezug exem-
plifizieren, sondern weil sie Eigenschaften gemeinsam haben mit —
deshalb — dhnlichen Exemplifikationen dieser Denotationen, wie sie sich
»buchstiblich« in dem realen Korper eines Athleten, einem realen
Kampf oder der schleppenden Bewegung eines Traurigen finden, die
aber eben deshalb prima facie keine Kunstwerke sind. Je nach Kontext
kénnen sie es aber sehr wohl werden, wenn diese Entititen aus einer

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 EpiLoG | 205

bestimmter Perspektive heraus »isthetisiert« werden, also seinerseits der
lebende Korper eines Athleten, ein Kampf oder eine kriegerische Hand-
lung oder ein schleppender Gang iiber das, was sie an technischen Voll-
zligen exemplifizieren hinaus, in ihrer Anmutungsqualitit wahrgenom-
men werden. Dies verweist bereits auf die normative, ggf. an kulturellen
»habits« orientierte Dimension dsthetischer Praxis.

Die Ahnlichkeit als Besitz gemeinsamer Merkmale kann sich dabei
auf die unterschiedlichsten Weltbeziige beziehen, insbesondere auf sol-
che unterschiedlichster kategorialer Art: von manifesten Weltbeziigen
bis zu Schemata und Regeln dieser Weltbeziige, von Dispositionen als
aktualisierungsbediirftigen Haltungen bis zu Erkenntnis- und Hand-
lungsvermogen, unter denen konkrete Weltbeziige gestaltet werden, von
Ideen von Weltbeziigen (als Eingebundenheit in eine Ordnung oder
Herausgeworfensein aus einer Ordnung, Ergriffensein durch die Ord-
nung oder distanziertem technischen Disponieren mit dieser etc.). Die in
Epochen und Kulturen in unterschiedlichster Weise gegebenen Veror-
tungen von Kunst lassen sich darauf zurtickfiihren, was als Instanz er-
achtet wurde, unter der manifeste oder mogliche Weltbeziige stehen,
deren Exemplifikationen denjenigen dhnlich sind, die in Kunstwerken
vorliegen. Im allgemeinsten Sinne wurde diese Verfasstheit von Kunst-
werken als Mimesis gedacht (der natura naturans oder natura naturata,
der Alter-deus-Verfasstheit des Kiinstlers oder seiner Organfunktion fiir
eine hohere Macht, der Emanzipation und Entwicklung seiner Fihigkei-
ten oder eines seismographischen Reagierens als seiner Fremdbe-
stimmtheit durch externe Determinanten).

In diesem weiten Spektrum &sthetisch-metaphorisch exemplifizierter
Weltbeziige findet sich aber nun auch und gerade die Exemplifikation
technischer Weltbeziige (i.e.S.), wie sie in Kunstwerken gegeben ist und
damit einen zusitzlichen Zugang zur Welt des Technischen i.e.S. ver-
korpert (nicht: verschafft). Daher ist sie der Frage wert, ob und wie hier
eine Alternative zu finden wire zur Erschlieung technischer Medialitit,
iiber das Spurenlesen hinaus, die Abduktion, die im Zuge des Umgangs
mit Technik stattfindet. Dazu ist aber zunichst genauer zu kliren, wie
sich jener dsthetische Umgang mit Spuren, jener Umgang mit Exempli-
fikationen als metaphorischen Exemplifikationen, vom bisher Aufgezeig-
ten im Bereich des Technischen i.e.S. unterscheidet.

8.2 Schemata in asthetischer Anmutung
Wie unterscheidet sich also der Umgang mit Spuren beim technischen
Handeln von denjenigen &dsthetischer Praxis? Sofern wir uns abduktiv-

reflexiv (Derrida: dekonstruktiv) mit Spuren von ... auseinander setzen,
sehen wir sie in ihrer Verschiedenheit (Derrida: difference) als Aktuali-

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | DiE KuNST DES MOGLICHEN |

sierungen einer Spur fiir ... (Derrida: generalisierte Schrift, die »diffe-
rance« ausmacht und ihrerseits unter dem technischen Organisations-
prinzip tiberhaupt — Derrida: Urschrift — steht [s.o. Kap. 5]). Ein solches
Vorgehen hat sich tiber einen Effekt hinwegzusetzen, den Derrida in
seiner ritselhaften Formulierung als »Ausléschung der Spur durch sich
selbst« (Derrida 1988, 48) meint: Als Gegenwirtige negiere die Spur das
Vorausliegende als Vorausliegendes, von dem sie doch Spur sein soll,
mithin sich selbst als »Spur von ...«. Es wire dies der Effekt, den Hegel
in die Formulierung kleidet, dass man sich im Werk »verliert«, sich blof3
an der Gegenwirtigkeit der Wirklichkeit identifiziert. Wiirde Spur hin-
gegen in dem zweiten aufgewiesenen Sinne als »Spur fiir ...« erachtet, so
wire in gewisser Hinsicht ihre Gegenwirtigkeit in anderer Weise ausge-
16scht, indem sie als blof} kontingent, als eine Aktualisierung in Anseh-
nung ihrer Andersheit als Moglichkeit erachtet wiirde. Das Dilemma
entsteht, weil die entsprechende Anmutung der Zeitlichkeit unterliegt:
Vergegenwirtigung negiert auf der Ebene der Anmutung Vergangenheit
und mag uns davon abhalten, sie als Spur des Vergangenen (Spur von ...)
zu deuten. Wiirde aber Vergangenheit als Spur fiir ... gewiirdigt, so er-
schiene ihre Gegenwirtigkeit als Form von Zukiinftigkeit, als Potential,
das seiner Aktualisierung harrt. Das Dilemma erweist sich als eines
dadurch, dass entweder die direkte Anmutung der Abduktion/Reflexion
im Wege steht und sie gleichsam blockiert, oder eine vollzogene Abduk-
tion/Reflexion die direkte Anmutung gewissermaflen entwertet. Wir
finden diese beiden Einstellungen durchaus in alltiglichen Einstellungen
zur Technik: Sei es in der besinnungslosen und unreflektierten blofRen
Freude an technischen Spielereien, am Auslosen technischer Vollziige
einerseits, oder sei es in der euphorischen Bewunderung einer Macht der
Technik als Potential, die alle Hoffnungen in sie setzt und Storeffekte als
listige Begleiterscheinungen abtut.

Walter Benjamin hat diesen Effekt folgendermafen ausgedriickt:
»Die Spur ist Erscheinung einer Nihe, sofern das [blof}, C.H.] sein mag,
was sie hinterlief [...]. In der Spur werden wir der Sache habhaft« (Ben-
jamin 1984, 88). Dieses Habhaftwerden geschehe auf der Basis eines
»Entgegenkommens« (ebd. 411), welches der technischen Reproduzier-
barkeit zu verdanken ist, die das Gegenwirtige als selbstverstindlich
erscheinen lisst. Technische Reproduzierbarkeit ist ein redundanter
Ausdruck, denn sie liegt in der Ur-Intension von Technik. Benjamin hat
jedoch anderes im Auge: Das Habhaftwerden und Entgegenkommen als
Anmutung technischer Effekte, das sich auch und gerade einstellt, wenn
Kunst technisch reproduziert wird, lisst uns ex negativo die Spezifik von
Kunst, sofern sie in ihrer Einzigartigkeit und Nichtreproduziertheit auf-
tritt, in Ansehung einer alternativen Anmutung erkennen: Es ist dies die
Anmutung einer »Aurag, die Benjamin als »Wechselverhiltnis von Ferne
und Nihe« charakterisiert. Es ist die eigentiimliche Anmutung, die sich

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 EpiLoG | 267

gegeniiber »grofen Werken« einstellt, dass eine »Nihe« (vom Ergriffen-
sein bis zum Finden irgendeines Etwas als Ausdruck oder Struktur)
niemals als definitive, aber auch nicht als kontingente besteht, sondern
in ihrer Perpetuierbarkeit und ihrem stindigen Neuvollzug zugleich
Ausweis einer »Ferne« als Nichterreichbarkeit, Nichtausschopfbarkeit,
bestindiger Neuigkeit als Potential ist. Dieses Hin und Her verhindert,
dass die Anmutungen irgendwann listig oder langweilig, trivial und
redundant erscheinen und erzwingt eine stindige neue und neu verwei-
lende Haltung, gewissermaflen den »Bann«, dem wir in Ansehung
grofler Kunst unterliegen. Auf diese Weise wird im Zuge isthetischer
Praxis ihre bestindige Fortfihrung angemutet bzw. »zugemutet, also
eine eigentiimliche Verwobenheit von Wirklichkeit und Madglichkeit
vermittelt, die begrifflich kaum zu erschlieflen ist. Gottfried Bohm fiihrt
sie auf die »Uberdeterminiertheit« von Kunst als deren Spezifik zuriick,
gegeben durch die Komplexitit der dem Werk inhirenten Relationen
(Bohm 1981, 13; 22; 28). Die Rezeptionsseite dsthetischer Praxis besteht
nicht blof im Ausfiillen eines objektiv bestehenden Moglichkeitsraums
von Anmutungen. Diese entstehen allererst dadurch, dass die Komplexi-
tit »abgebaut« und partialisiert wird, so dass erst dann bestimmte Struk-
turen als Potential erscheinen, sogleich aber, durch andere Anmutungen
konterkariert, neu unterstellten Potentialen Platz machen. In der Kunst
liege ein Angebot von Sinnhorizonten, die Ikonizitit des Kunstwerks sei
jedoch immer »das gegeniiber jedem Selbstbesitz Andere von Sinn«
(ebd.). Durch die nicht abschlieRbare Modifikation ihrer »Schemata«
werde das Subjekt immer aufs Neue auf seine eigene Mdoglichkeit der
Ausfillung jener Schemata »zuriickgeworfen«. Nihe und Ferne vermit-
teln sich also gleichzeitig durch eine Spezifik dsthetischer Schemata, die
in der isthetischen Anmutung ihre Aktualisierung gleichsam erwirken
und sich zugleich aufs Neue als dieser Aktualisierung entzogene prisen-
tieren. Deshalb kann man die groRen Werke immer wieder neu sehen,
neu horen, endlos neu rekonstruieren und auslegen.

Georg Lukacs fasste jenes Phinomen der Benjaminschen Aura unter
dhnlicher Begrifflichkeit: »Denn wihrend der Mensch der Erlebniswirk-
lichkeit die wahre Beschaffenheit seines Ausdrucksschemas nie wirklich
erblickt [also seine Anmutungen nicht zugleich haben und beobachten
kann, C.H.] [...], gewinnt in der Kunst gerade dieses Wesensmoment des
Schemas alleinige Substanz [...]. (Jenes) wirre Beinahe sowohl von Nihe
wie von Getrenntsein [Herv. C.H.] infolge des Schemas« habe im Ubri-
gen Leo Popper als erster erkannt (Lukics 1973, 31). Jan Mukatovsky
spricht in diesem Zusammenhang von der »potentiellen semantischen
Energie« der Kunstwerke (Mukatovsky 1974, 96). Kunstwerke prisentie-
ren also nicht ein »totes« offenes Feld von Moglichkeiten, die durch den
Rezeptionsakt aktualisiert werden, sondern evozieren eine Iteration von
Rezeptionsakten, die in dieser Iterativitit Anmutungen erzeugen und

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

zugleich vorfithren. Die Potentialisierung des Kunstwerks fithrt dann zu
einer Repotentialisierung der eigenen (selbstverstindlichen) Lebenswelt
(vgl. Kap. 7), die nun blof noch als eine unter méglichen erscheint, und
setzt dadurch Kreativitit frei.

Eine solche Potentialisierung kann sich nun auch und gerade dann
ereignen, wenn technische Artefakte i.e.S. von dinglichen Mitteln bis hin
zu Verfahren und technischen Vollziigen ihrer Aktualisierung in Kunst-
werken vorgestellt werden. Indem Kunstwerke aufgrund ihrer Anmutun-
gen sich (neben der immer gegebenen Moglichkeit der Indienstnahme)
den Vernutzungszusammenhingen des alltéglichen Lebens entziehen,
stellen sie die Artefakte in einer Weise vor, in der — in den Formulierun-
gen Heideggers — nicht mehr ihre blofe Dienstfunktion, Vernutzung,
Gewohnlichkeit und Aufdringlichkeit erfahrbar wird, also die Verfasst-
heit des Zeugs in einer Welt, die unter unseren Entwiirfen als Lebens-
welt vollig durchstrukturiert ist. Durch die Isolation, wie sie Heidegger
selbst dargestellt sieht im Van Goghschen Bild der Bauernschuhe, werde
vielmehr das »Zeug-Sein des Zeugs« zum Vorschein gebracht, seine
Geeignetheit, seine Bewandtnis-Ganzheit, seine Seinsfiille zusammenge-
fasst als »Seins-Moglichkeit«, als »Boden, auf dem wir handeln und den
Heidegger im Gegensatz zur versprachlichten Welt als »Erde« bezeich-
net (Heidegger 1960, 30ff.). Sehen wir einmal von der m.E. nicht be-
grindbaren mystifizierenden Unterstellung einer Urspriinglichkeit jenes
Moglichkeitsgrundes ab, der sich nach Heidegger hier zu Wort meldet,
so kann eine niichternere Interpretation darauf abheben, dass, ausge-
driickt in jenen Dispositionspridikaten, die Anmutungen, die von den
isthetisierten technischen Artefakten ausgehen, direkte Anmutungen
ihres Potentials sind, das sich nicht erst iiber seine Spuren, die es im
technischen Handeln hinterldsst, als solches vorstellt. Die Macht der
Dinge, Verfahren, Vollziige und Fihigkeiten, die das Technische ausma-
chen, wird in den Werken der Kunst in unmittelbarer Weise, ohne abduk-
tiv-reflexives Umgehen mit ihnen, in Gestalt von Anmutungen vermit-
telt. Diese Macht kann als einschrinkende Ordnung oder als Vorschein
von Potentialen, die noch niemals aktualisiert wurden, vermittelt werden,
bis hin zum »Vorschein von Utopie«, wie ihn Ernst Bloch in dsthetischen
Wirkungen aufspiirt (Bloch 1973, 1295).

Natiirlich verbietet es sich, tiber die Zeiten und Kulturen hinweg in
systematischer Absicht hier inhaltliche Gewichtungen vorzunehmen. Die
Aura des Tympanons, der demjenigen der Kathedrale Saint Lazare von
Autun nachempfunden ist und vor dem sich in Umberto Ecos »Name
der Rose« der junge Eléve wiederfindet, vermittelt die Nihe und Ferne
einer Ordo, die das mittelalterliche Denken getragen hat. Nach der ent-
scheidenden Zisur der »Querelle des Anciens et des Modernes« (vgl.
Jaus 1964) sind die Anmutungen der Werke nicht mehr solche der Per-
fectio einer Ordo, sondern solche einer Perfectabilité der freigesetzten

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 EpiLog | 269

menschlichen Vermdégen. Jene werden als solche erachtet, die nicht
mehr Anmutungen eines Was, sondern Anmutungen eines Wie vermit-
teln, Potentiale von Standards ihrer Hervorbringungen, des Umgangs
mit Welt in den Mdglichkeiten und Grenzen der Vermégen der Men-
schen bis hin zum Wunderbaren als Vorfithrung seines Umgangs mit
moglichen Welten, wie es die Leibnizianischen Asthetiker Johann Jakob
Bodmer und Johann Jakob Breitinger gedacht haben. Dass die entspre-
chenden &sthetischen Praxen nicht allein von den Werken evoziert wer-
den, sondern im Wechselverhiltnis zwischen den Werken und denjeni-
gen, die mit ihnen umgehen, wird deutlich in Lessings »Laokoon«, ange-
sichts dessen Lessing Anmutungen identifiziert, die nicht auf einer ob-
jektiven Darstellung der Vollziige in Raum und Zeit beruhen, sondern
gerade in ihrer arealistischen Verfasstheit an unsere Einbildungskraft
appellieren, die selbst immerfort aufs Neue die Anmutung des vorfindli-
chen Kampfes und seiner Dauer herstellt. Fiir Kant sind Anmutungen
des Schonen und Erhabenen solche, in denen sich uns das Zusammen-
wirken unserer Erkenntnisvermoégen (Einbildungskraft und Verstand)
und Begehrungsvermégen vermittelt, angesichts dessen wir uns iiber
ihre Harmonie erfreuen oder ex negativo unserer Freiheit versichern (im
Zuge einer »Lust an der Unlust«). Diese direkte Anmutung einer Refle-
xion auf unsere Vermdgen findet sich bei Hegel, weitergedacht in seiner
These vom Abschluss und Ende der Kunst: In Werken, in denen qua
Belanglosigkeit der Gegenstinde nur noch die Meisterschaft und Auto-
nomie des kiinstlerischen Genies in der Perfektion seines Umgangs mit
diesen unwesentlichen Gegenstinden beeindruckt oder in denen im
Modus ironischer Distanz zum Gegenstand allein die Fihigkeit und
Fertigkeit als alleinige Instanz erscheint, ist die Anmutung nur noch
diejenige des Subjekts von sich selbst. Setzte Hegel seine Hoffnung
darauf, dass ein solcher isthetischer Schein, in dem sich die Idee der
Freiheit manifestiert, zu tibersteigen wire durch eine Reflexion dieser
Idee auf sich selbst, mithin der Kunst nur eine Katalysatorfunktion fiir
die Selbstfindung der Vernunft zukomme, so beharren die modernen
Asthetiker im Anschluss an Seren Kierkegaard und Friedrich Nietzsche
auf der Eigenstindigkeit dsthetischer Erfahrung als Ausweis des Potenti-
als im Rahmen unserer leiblich-existentiellen Endlichkeit. Gegeniiber
der Selbsterhebung Hegelscher Vernunft iiber diese Endlichkeit, die
Kunst als blofle Vorstufe der Reflexion degradiert, beharren sie auf einer
isthetischen Anmutung als »Schein des Scheinlosen« (Adorno 1973, 56;
252; 273; 291; 314) als »Chiffre des Potentials« realer Weltbeziige (die
sich in der immerwihrenden und niemals gelingenden Dechiffrierung
allererst vorstellen und zugleich als defiziente erweisen), mithin als
»Seismogramm der Entfremdung«. (Die entsprechende isthetische De-
batte wird in Thomas Manns »Doktor Faustus« als Debatte {iber die
Méglichkeit von Kunst in aller Differenziertheit auseinander gelegt.) Die

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Kunst der Avantgarde schlieflich vermittelt die Anmutungen héchster
Technizitit, die natiirliche Verfasstheiten bewusst zerstért und auf den
Effekt dieser Provokation hofft; die Kunst des Minimalismus vermittelt
Anmutungen einer Enttechnisierung, die dazu provozieren, im Ungenii-
gen an der Schlichtheit des Vorgegebenen proaktiv durch Variantenbil-
dung neue Anmutungen zu erzeugen. Gegeniiber den destruierten
Codes, mit denen die Avantgarde spielt und den virtuellen Codes, zu
deren Etablierung der Minimalismus auffordert, verweisen uns die In-
stallationen der neuesten Projekt-Kunst entweder auf die Belanglosigkeit
technischer Codes, die als strikte, aber leere Formen vorgefithrt werden,
oder auf das Fehlen von Codes, das hinter der Perfektion sich selbst
tragender hochst effizienter technischer Kreisliufe nicht mehr bemerkt
wird, oder auf die unendliche Beliebigkeit von Codes, unter denen tech-
nische Artefakte deutbar sind. Dieses Spektrum lieRe sich beliebig erwei-
tern — es ist keineswegs unser Anspruch, hier eine Asthetik in nuce zu
entwickeln. Vielmehr mégen die Hinweise verdeutlichen, wie im Modus
isthetischer Anmutung auch und gerade solche des Technischen iiber-
mittelt werden, die im Zuge einer entsprechenden Zisthetischen Praxis
eine alternative Option einer Reflexion der Technik erdffnen, die nicht
eine philosophische ist, sondern sich im Modus eines Erlebens etabliert,
das begrifflich nur unzulinglich beschreibbar ist.

8.3 Anschauungen der Medialitat oder:
Sind wir zur Technomorphizitat verurteilt?

Neben der Vorstellung von technischen Artefakten in Verbindung mit
spezifischen Anmutungen, die jene evozieren, finden sich in der Kunst
seit alters her in den Mythen Bilder des Medialen selbst, die sich ihrer-
seits des performativen Mediums des Bildes bedienen und ihre Wirkung
entfalten im Kontext der Rituale, die mit ihnen verbunden sind.

Wir finden hier zunichst eine Fiille von Bildern und Ritualen des
Umgangs mit diesen, in denen Inkarnation als Vorfithrung der Vermitt-
lungsleistung medialer Performanz entsprechende Anmutungen zeitigt.
Inkarnation, Verkérperung findet sich in den Trinititskonstruktionen
der Mythen, die zu Religionen entwickelt sind, welche Hegel zu Recht als
»Kunstreligionen« bezeichnet. Sie finden ihren Nachklang in Bildern der
Geschichtlichkeit, die Geschichte strukturieren/epochalisieren im Blick
auf Erloserfiguren, in denen sich das Medium verkoérpert, so z.B. in den
Mittlerfiguren des Sokrates, des Jesus und des Spinozas in den Anfin-
gen der Philosophiegeschichtsschreibung. Wir finden solche Bilder in
den Darstellungen der dgyptischen Mythologie, auf die Cassirer verweist,
wo die Mittlerfiguren der Subgottter zwischen der Zentralgottheit der
Sonne als Verkérperung purer Energie und den unterschiedlichen

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 EpiLOG | 271

Werkzeugen stehen (Cassirer 1973/11, 260). Wir finden sie hoherstufig
in den abstrakten Bildern von der Sprache als Fleischwerdung des Logos
(Benjamin 1956, 9-26). Kulturkritisch gewendet finden wir solche Bilder
in der Vorfithrung vom Medium, das zum Fetisch degeneriert ist und
eine Inkarnation darstellt, die gewissermaflen Medialitit konterkariert,
weil sie das Medium zum Ding verfestigt (vom Goldenen Kalb bis zum
Fetischcharakter des Geldes und der Ware).

Stufenmodelle der Vermittlung und des Medialititsgefilles finden
sich in den Bildern der Himmelsleiter und den hiervon abgeleiteten
mythischen Weltmodellen, der Leiter, die als Struktur der Realisierung
der Vermittlung gedacht wurde, nicht etwa als deren Zeichen.

Im Unterschied hierzu finden sich Bilder der Vermittlung auch in
der Gestalt von Boten ausgedriickt, z.B. Engeln, Propheten oder Subgét-
tern, die von der Moglichkeit der Vermittlung als Konzept kiinden und
paradigmatische Botschaften im Modus von Zeichen und Modellen
vorstellen, also nicht die Vermittlung sind, sondern fiir Vermittlung
stehen, auf sie verweisen, von ihr kiinden. Sie sind hoherstufige Medien
des Transports des Mediums, das selbst unsichtbar bleibt und von des-
sen Inkarnation nur die Botschaft vermittelt wird. Die Anmutungen
solcher Medialitit basieren auf den Anmutungen, die von den Darstel-
lungen der Boten ausgehen.

SchlieRlich finden wir bildhafte Darstellungen der Vermittlung zwi-
schen diesen beiden Weisen der Vorfithrung von Medialitit: so in dem
Bild, dass die Boten auf der Himmelsleiter auf- und niedersteigen, in-
karnierte (performative) Medialitit die Kunde von Medialitit ermdglicht.
Oder wir treffen sie an in den Konzeptualisierungen der Kunstmythen
der parmenideisch-platonischen Tradition, in denen Bilder einer Reise,
eines Wegs und eines Aufbruchs uns zur Einsicht in die Vermitteltheit
unserer Weltbeziige bringen sollen (von der Wagenfahrt des parmenide-
ischen Lehrgedichtes bis zum Hdéhlengleichnis).

Letztlich verweisen uns solche Bilder des Medialen mit ihren &stheti-
schen Anmutungen auf eine Technomorphizitit unseres Denkens, der
wir nicht entrinnen, die wir aber anschauen konnen: in anderer Weise
und Komplementaritit zu derjenigen, in der wir die Widerfahrnisse
reflektieren, denen wir im Zuge unserer technischen Weltgestaltung
unterliegen. Eine naive Technomorphizitit des Philosophierens iiber
Technik lige vor, wenn, wie in Kap. 3 ausgefiihrt, ein »Wesen« der
Technik ergriindet wiirde auf der Basis einer Modellierung, die ihre
Struktur bereits der Konzeptualisierung technischen Problemlosens
verdankt. Sofern uns in der Kunst oder den Kunstreligionen Bilder des
Medialen vermittelt werden, ist zwar unschwer deren technomorphe
Struktur erkennbar. Sofern aber in Kunstwerken aufgrund des aurati-
schen Charakters ihrer Anmutungen immer wieder die Kontingenz
technomorpher Strukturierungen selbst vorgefithrt wird, kann sich zu-

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | DiE KuNST DES MOGLICHEN |

mindest auf vor- oder nichtbegrifflicher Ebene jener Eindruck von Nicht-
disponibilitit etablieren, der erlaubt, ein Anderes von Technik zu erfah-
ren, das »somatisches Moment«, »Motor des dialektischen Gedankens«
ist (Adorno 19606, 191ff.). Erweist sich dieses Nichtdisponible prima facie
als etwas, dem wir zu unterliegen glauben, sprechen wir von Natur.
Verbinden wir mit der Erfahrung des Nichtdisponiblen die Hoffnung,
Gestaltungen vorzunehmen mit dem Anspruch, dass diese traditionsbil-
dend werden konnten, sprechen wir von Kultur. Beide Erfahrungen kén-
nen uns in Gestalt von Anmutungen vermittelt werden, die von Artefak-
ten ausgehen, die dem Nutzungszusammenhang enthoben sind: der
Kunst. Beziehen wir uns auf ihre Artefakte in Ansehung gegebener is-
thetischer Praxen, in denen sie ihre Wirkung entfalten, so verkorpert
Kunst einen (historischen) »Stand« oder Status entwickelter Stile und
Gattungen, der als fortschreibbar erscheint. Uber Abweichungen, Modi-
fikationen bis hin zur Destruktion kénnen neue Anmutungen evoziert
werden und dadurch neue Potentiale exemplifizieren. Erfahren wir
Anmutungen von Kunstwerken tber Zeiten und Epochen hinweg als
Bann, dem wir uns nicht entziehen kénnen, so finden wir hier ein Aqui-
valent zur Erfahrung von Natur (ex negativo), freilich ohne dass hieriiber
Natur substantialisiert werden konnte. Die Vorstellung des Medialen, die
als metaphorische Vorstellung erwiesen wurde, exemplifiziert sich eben
selbst blofs metaphorisch. Indem wir im Sinne Richard Rortys (1992) mit
dieser Kontingenzerfahrung Frieden machen, kénnen wir uns einer
auftrumpfenden Technomorphizitit derjenigen Philosophien, die bean-
sprucht haben, das Wesen der Technik zu ergriinden, entziehen und uns
auf die pragmatische Basis besinnen, unter der allein wir unsere theore-
tischen und praktischen Weltbeziige gestalten konnen. Ein solcher Frie-
densschluss mit der Kontingenzerfahrung kann durchaus Wirkungen
zeitigen, die zu einem »Frieden mit der Natur« (Meyer-Abich 1986)
fuhren, ohne dass ein briichiges Konzept eines wie immer gearteten
Wesens der Natur zu unterstellen wire, wie es biozentrisch-naturalisti-
sche Positionen mit sich fiithren, deren Naturkonzepte leicht als techno-
morph erweisbar sind. Ein solcher Frieden resultiert aus einer Selbstbe-
scheidung, die die Grenzen hinnimmt, innerhalb derer sich unser Den-
ken bewegt. Eine hieraus resultierende Gelassenheit ist eine ganze ande-
re als diejenige, die Heidegger fordert als Offnung gegeniiber einem
»Seyn«. Dessen angebliches »Walten« fiithrt uns nichts anderes vor, als
dass dieses »Seyn« von Heidegger, der den Technomorphismus der
philosophischen Anthropologie iiberwinden wollte, selbst technomorph
gedacht wird.

Wenn wir also zur Technomorphizitit genauso verurteilt sind wie zur
Freiheit, so lieRe sich aus dieser Not durchaus eine Tugend machen,
wenn diese Freiheit iiber die Anmutungen der Kunst ihr Anderes in
einer anderen Weise erfihrt als tiber das Scheitern der Versuche ihrer

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 EpiLOG | 273

Verwirklichung. Eine »Hochmut der Demutx, die Hegel als vorschnelle
Entlastung geiflelt, wiirde einer »devotio« weichen, die als »devotio mo-
derna« den ersten Selbstbegriff unserer Moderne prigte. Die Selbstbe-
scheidung, die im Modus der Melencholia gerade die groflen Genies an
der Schwelle zur Moderne charakterisierte, Genies, die sowohl Wissen-
schaftler wie Ingenieure wie Kiinstler waren, ist in Erinnerung zu rufen
angesichts der Versuche, technische Rationalitit dort geltend zu machen,
wo die Rechtfertigung gesucht oder entworfen wird, die technisches
Bewirken orientieren soll. Eine solche Selbstbescheidung miindet hinge-
gen in eine provisorische Moral, die Thema der Uberlegungen im zwei-
ten Band dieser Untersuchung sein wird.

hittps://dol.org/10.1436Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 18:22:53, httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.1438Y/8783839404317-007 - am 14.02.2026, 1



https://doi.org/10.14361/9783839404317-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

