
ANTHROPOS

100.2005: 415–426

Intégration de l’autorité coutumière
dans les structures politico-administratives

coloniales et postcoloniales au Congo/Zaı̈re?

Nkasa Tekilazaya Yelengi

Abstract. – This article examines how and why Belgian
colonial officials and postcolonial leaders tried to integrate
the traditional authority in their political and administrative
institutions. The Belgians sought the collaboration of local
chiefs only to establish better control on the colonized people.
As they moved toward achieving this goal, they gradually got
rid of them leaving that legacy to the postcolonial leaders.
The latter continued with the same manipulative hypocrisy
of recognizing the place and roles of the traditional authority
only when they faced political crises. There has been no clear
vision about what role, if any, the traditional chiefs should
play for the purpose of national unity. After over a century of
shilly-shallying, deliberate neglect and misjudging the value
of customs, traditions, and history in building a stable and
democratic nation-state, it seems unrealistic to even suggest
that the traditional chiefs can still be integrated in the new
political and administrative institutions today. [Congo/Zaı̈re,
traditional authority, colonial/postcolonial rule]

Nkasa Tekilazaya Yelengi a reçu son Doctorat d’Histoire à
l’Université de Minnesota Duluth en 1996. A présent, il y est
engagé en tant que maı̂tre de conférence (associate professor)
en histoire africaine. Son principal centre d’intérêt est l’histoire
sociale et culturelle de l’Afrique coloniale. Ses contributions à
ce sujet ont été publiées en anglais et français, par exemple
dans la revue Africa (Rome) et Likundoli, Histoire et Devenir
(Lubumbashi). – Actuellement, il travaille sur 2 projets: un livre
sous le titre “Colonial Railroad and Peasant Rural Economy
in Katanga, 1923–1960” et une biographie du chef Kasongo
Nyembo, résistant à l’occupation belge du District de Lomami.

L’organisation étatique n’est pas un fait nouveau
dans les sociétés africaines. De nombreux cheffe-
ries, royaumes et empires bien structurés existaient
bien avant l’arrivée des explorateurs et colonisa-
teurs européens sur le continent. Ces organisations

centralisées étaient plus prédominantes dans cer-
taines aires culturelles que dans d’autres. Au sein
de ces ensembles, le chef était une autorité vénérée
dont le pouvoir, croyait-on, émanait non seule-
ment des hommes mais aussi et surtout des puis-
sances occultes. Le contact des civilisations en-
gendra maintes transformations et réactions selon
les circonstances et les acteurs en présence. Il est
à noter également avec Vunduawe que l’attitude
récidiviste de certains peuples à la civilisation oc-
cidentale leur a valu une attention particulière de la
part de la nouvelle autorité. C’est ce qui explique
que c’est chez les “révoltés” que furent créés les
premiers postes d’Etat qui, à la longue, devinrent
des chefs-lieux de districts, de territoires ou autres
centres commerciaux importants (Vunduawe 1982:
265). Bien plus tard encore, une fois l’occupation
effective terminée, toute attitude négative à la civi-
lisation occidentale entraı̂nera tout simplement la
non-reconnaissance de ladite chefferie par la nou-
velle autorité conformément aux préoccupations
coloniales de ne centrer surtout leurs efforts que
sur les communautés capables de progresser vers
la civilisation européenne. Ceci explique aussi que
certaines provinces regorgent des chefferies tandis
que d’autres en ont moins.

Cette étude a un double objectif. D’abord, elle
vise à élucider la conception de l’autorité et pou-
voir traditionnel tant par le colonisateur belge que
par les nouveaux dirigeants du Congo indépendant
afin de mieux cerner les motivations qui ont poussé
les uns et les autres à s’appuyer ou à ignorer pure-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


416 Nkasa Tekilazaya Yelengi

ment et simplement le pouvoir ancien. Le second
objectif, lié à la préoccupation de l’organisation
politico-administrative de la troisième république
en gestation, est de contribuer au débat scientifique
et non à la querelle d’écoles sur la place, le rôle et
la contribution de l’autorité coutumière dans le Con-
go actuel. L’analyse ne sera centrée que sur la chef-
ferie telle que définie par les différents décrets sur
l’administration dite “indigène” principalement les
décrets du 6 octobre 1891, 3 juin 1906, 2 mai 1910,
5 décembre 1933 et 10 mai 1957 pour la période
coloniale et les ordonnances-loi du 12 mars 1969,
5 janvier 1973 et 25 février 1982. Il ne sera pas ques-
tion d’analyser de fond en comble tous les lois sus-
mentionnés mais nous nous en servirons essentielle-
ment pour apprécier dans quelle mesure la concep-
tion moderne de l’autorité coutumière lui offrait ou
pas de nouveaux atouts pour mieux administrer ses
sujets. La question centrale est de voir s’il était/
est (dans le contexte des débats actuels) justifié
de décentraliser ou dans certains cas de recréer
et reconnaı̂tre les institutions de base telles que
la collectivité-chefferie dans la perspective d’une
territoriale structurée au service du développement
national après une période coloniale marquée par
une négligence manifeste de l’autorité tradition-
nelle comme pouvoir politique réel. Cette question
en appelle une autre plus significative, à savoir,
après le chemin parcouru par les institutions poli-
tico-administratives locales depuis la colonisation
belge à ce jour, peut-on encore parler d’autorité
traditionnelle viable, investie de pouvoir moderne?

Pour de besoins d’analyse, de clarté et d’illus-
tration, nous utiliserons les Suku et Yaka du Kwan-
go dans la partie sud-ouest de la République Dé-
mocratique du Congo. Néanmoins, tout en restant
dans la perspective comparative et régionale, de
temps en temps nous ne manquerons pas de faire
référence à d’autres ethnies bien connues du vaste
territoire congolais.

Cette étude sera divisée en deux parties. La
première partie traitera de la conception (mythes
et réalités) du pouvoir coutumier dans les sociétés
africaines en général et au Kwango en particulier.
La seconde examinera la conception et les attri-
butions de l’autorité politique traditionnelle telles
que définies par différents textes légaux au Congo
belge et au Congo indépendant.

1 Chefferies et pouvoir traditionnel au
Kwango à l’aube de la colonisation belge

L’émergence des structures centralisées au sein des
sociétés africaines en général et dans le bassin du

Congo en particulier date d’avant la partition du
continent africain par le colonisateur européen. Il
existait d’une part des populations organisées en
chefferies, c’est-à-dire des sociétés à pouvoir soli-
dement centralisé et d’autre part beaucoup d’autres
sans structures politiques centralisées. Tout en re-
connaissant que parfois la nouvelle autorité créa de
toute pièce de nouvelles juridictions même parmi
ces derniers, à ce stade nous aimerions focaliser
notre attention sur les chefferies existant avant
l’imposition de nouvelles structures politico-admi-
nistratives.

1.1 Conception et fondements du pouvoir
traditionnel au Kwango: Mythes et réalités

Le pouvoir est conçu comme un instrument au tra-
vers duquel s’exerce l’autorité d’un individu sur
des tiers. Ce premier est considéré comme so-
cialement supérieur et un agent de progrès pour
la société. La reconnaissance de son statut par la
masse est une sorte de contrat social qui lui confère
des droits et avantages d’une part et d’autre part
des devoirs et obligations vis-à-vis de ses adminis-
trés. Pour reprendre la définition fonctionnelle de
Gudijiga, le pouvoir du chef apparaı̂t donc comme
“étant avant tout, un projet pour rassembler les
hommes, leur assigner des objectifs en conformité
avec les coutumes voulues par les ancêtres” (1975:
120). Il appert de cette définition que le pouvoir
émane des ancêtres vivants et morts et que l’exer-
cice du pouvoir confère au chef plus d’aptitudes
à faire promouvoir son peuple à un mieux-être.
Aussi exige-t-on du chef certaines qualités excep-
tionnelles qui font que le véritable chef n’est pas
seulement celui qui détient son pouvoir surnaturel
mais celui qui, en même temps, est un bon meneur
d’hommes (leadership), contribue effectivement et
efficacement à leur prospérité ou encore celui qui
en a constamment le souci. L’on comprendra dès
lors pourquoi dans la conception africaine de l’au-
torité, le chef est souvent perçu comme ayant
un pouvoir surnaturel qui lui permet de connec-
ter avec les esprits et divinités, de présider des
rituels, d’apporter la pluie pour la moisson, etc.
C’est dans ce même ordre d’idée que dans cer-
taines sociétés, les calamités naturelles annoncent
le déclin d’un souverain. D’où, comme le note
si emphatiquement Sindani, dans la société ya-
ka, “les gouvernants n’ont pas un droit personnel
subjectif à l’exercice du pouvoir. Les débats du
conseil des notables sont organisés notamment à
l’intention de trouver le candidat qui remplit les
conditions requises pour l’exercice de l’autorité”

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


Intégration de l’autorité coutumière dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo 417

(1972: 29). Il n’y a pas de doute qu’une fois élu
puis investi, le chef doit exercer le pouvoir selon
la coutume, c’est-à-dire selon des normes bien
établies et acceptées par la masse. Ce point contre-
dit certains chercheurs occidentaux qui affirment
parfois sans le prouver le manque de culture po-
litique démocratique dans les sociétés africaines
précoloniales. Ceux qui ont soutenu et continuent
de supporter ces vues eurocentriques cherchaient/
cherchent encore à justifier les innombrables in-
cursions, attaques et injonctions à l’endroit des
peuples de l’Afrique en ignorant complètement
et délibérément leurs valeurs culturelles comme
ce fut le cas durant la période coloniale au nom
de certaines idéologies parfois inavouées. Finale-
ment notons que si l’autorité traditionnelle était ac-
ceptée, respectée et a pu se maintenir contre vents
et marées jusqu’à ce jour, c’est qu’elle repose sur
des bases solides.

Le pouvoir coutumier repose sur deux prin-
cipaux piliers: les ancêtres morts et les vivants.
Chaque groupe d’ancêtres joue un rôle spécifique,
bien que complémentaire dans la vie de la société
en général et en particulier sur des sous-groupes
tels que le lignage, la famille élargie ou nucléaire.
Bien que dans l’entendement des sociétés du
Kwango, il serait malaisé de séparer les ancêtres
défunts des vivants dans la vie quotidienne, au
niveau du pouvoir politique, l’on reconnaı̂t que les
premiers en sont les garants. C’est grâce à eux que
le pouvoir se maintient. Disons même que ce sont
eux qui l’exercent par l’entremise du chef investi
selon les coutumes. D’où le pouvoir revêt un ca-
ractère sacré. Et la pérennité de ce pouvoir magi-
co-religieux à travers les générations se fonde sur
l’institution de la succession positionnelle. Celle-ci
veut que tout chef investi soit la réincarnation de
ses prédécesseurs jusqu’au fondateur éponyme du
titre politique, point de départ du pouvoir qu’il est
appelé à exercer (Crine-Mavar 1974: 112; Vansina
1976: 24). Cet instrument de légitimation du pou-
voir politique est une reconnaissance des origines
du pouvoir et du caractère religieux de celui-ci.
Le caractère sacré du pouvoir prévient contre toute
déviation. Quant au rôle joué par la communauté
des vivants, il faut relever la signification des rites,
totems et fétiches pour la sauvegarde du pouvoir.
Et comme l’affirme si bien Dika Akwa nya Bo-
nambela (1979: 39),

le détenteur de la souveraineté, qu’il soit chef de lignage,
chef de clan, ethnarque, monarque, ou roi-prophète,
s’affirme simplement comme le repère généalogique
d’une communauté comportant les vivants, les morts
auxquels on voue un culte (le culte des Ancêtres), et
les descendants à venir.

Donc le chef n’est perçu que comme un interces-
seur des vivants auprès des ancêtres qui sont la
source de la sacralité et continuité du pouvoir. La
sacralité continue à jouer un rôle capital dans la vie
de l’être humain; elle conditionne son être et son
comportement. Et comme l’insinue Kéba M’Baye,
le pouvoir étant par essence sacro-magique, il re-
quiert soumission de la part des sujets qui attendent
de la force magique du chef, richesse, fertilité des
terres, fécondité, etc. Ainsi lorsque le pouvoir s’est
transmis selon les normes établies par la société,
il ne soulève ni mécontentement des ancêtres ni
celui des administrés. Il trouve le concours de
tous pour son bon exercice (1979: 145). Cette sou-
mission à l’autorité sans force contraignante appa-
rente montre à quel degré la population s’attache
au chef, garant de leur bien-être. Cependant le
chef voit son pouvoir s’amenuiser avec l’étendue
du territoire à administrer comme l’illustrent les
structures politiques traditionnelles chez les Suku
et Yaka du Kwango.

1.2 Des structures politiques et attributions
du chef traditionnel au Kwango

Les Suku et Yaka étaient des sociétés tributaires
reposant sur trois niveaux. A la base de l’organi-
sation politique se trouvait le village, puis venait le
groupement des villages et au sommet se trouvait
le pouvoir central. Dans cette section, nous ne nous
limiterons qu’à la description des deux dernières
institutions parce que ce sont celles-ci qui serviront
de cadre pour l’organisation territoriale pendant et
après la colonisation.

Le groupement des villages était dirigé par un
chef portant le titre de kilolo (pl. bilolo), un titre
politique qui était très répandue dans toute l’aire
culturelle lunda.1 La dimension géographique du
groupement, le nombre de villages qui le com-
posaient ainsi que sa population variaient d’une
contrée à l’autre. Très souvent (comme c’était le
cas chez les Yaka), le kilolo n’était investi que du
pouvoir politique sans contrôle du domaine foncier
et du pouvoir religieux s’y afférant. Dans ce cas, il
ne se contentait que de la collecte du tribut et son
acheminement vers l’autorité hiérarchique (Yelen-
gi 1987). Il sied de noter néanmoins qu’il est très
difficile de clairement définir les attributions du
chef traditionnel car le chef a un pouvoir exorbitant

1 Les institutions et insignes politiques des populations du
Kwango au 19e siècle attestent l’influence lunda dans la
région. Pour plus d’informations à ce sujet, lire Lamal 1965;
Plancquaert 1971; Nzonzi 1977; Yelengi 1979.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


418 Nkasa Tekilazaya Yelengi

par rapport aux conceptions européennes de l’auto-
rité politique. Il réunit sur sa tête des compétences
diverses: fonction arbitrale ou judiciaire, fonction
législative et fonction exécutive. D’où pour para-
phraser Jean Poirier, “la séparation des pouvoirs
[classique], que les dictatures contemporaines, el-
les-mêmes, s’efforcent de respecter, au moins en
tant que mythe . . . n’existe pas en Afrique, sauf ex-
ception rare” (cité par Sindani Kabamba 1972: 19).
Malgré la difficulté de pouvoir cerner exactement
le pouvoir du chef, il est à remarquer aussi que
ses fonctions sont définies eu égard aux aspirations
de la population ou mieux à l’image que celle-ci
se fait du chef. Mais même si les chefs à tous
les niveaux jouissent d’un pouvoir exorbitant, les
compétences sont échelonnées et ils se font aider
par un conseil des dignitaires élus ou choisis dans
certaines lignées de confiance.

Le pouvoir central est héréditaire dans la “fa-
mille” paternelle chez les Yaka et maternelle chez
les Suku. Le chef suprême porte respectivement
les prestigieux titres de Kiamfu et Meni Kongo.
En réalité, chacun d’eux exerce les fonctions de
kilolo sur un groupement, en plus du pouvoir su-
prême qu’il exerce sur l’ensemble du territoire.
Pour se distinguer des autres bilolo, chacun porte
des insignes distinctifs et impressionnants; il se
fait entourer d’un grand nombre de dignitaires et
son investiture et vie quotidienne sont entourées de
rites très laborieux et mystiques.2 Le chef suprême
était aussi le justicier de son groupe au niveau du
“groupement” (kilolo) ou de la chefferie. Aussi
chacun était-il tenu d’organiser des tournées sur
toute l’étendue de sa chefferie pour trancher des
litiges de sa compétence. En bref, même si l’on dit
que le chef jouissait d’un pouvoir sans limite (slo-
gan cher aux leaders modernes pour justifier leur
appétit glouton du pouvoir et leurs tendances dicta-
toriales), l’autorité traditionnelle n’exerçait qu’un
pouvoir bien défini. Il était assisté par un conseil
de dignitaires qui veillaient à ce qu’il n’y ait pas
d’excès et il y avait délégation du pouvoir. En plus
de ces sages et notables, notons avec Kéba M’Baye
que “le roi [chef], être surnaturel, bénéficie en
outre de l’assistance des dieux et des génies . . .”
(1979: 146).

2 Lamal 1965; Plancquaert 1971; Nzonzi 1977; Yelengi 1979.

2 Autorité traditionnelle et organisation
politico-administrative moderne

2.1 L’autorité traditionnelle et institutions
administratives modernes au Congo belge,
1891–1960

Léopold II, seul législateur de l’Etat Indépendant
du Congo, préoccupé par des problèmes considérés
comme les plus urgents: occupation de l’espace,
tracé des frontières reconnues, etc. ne se soucia que
fort tardivement de l’organisation et du dévelop-
pement de la population locale. Ce souci apparut
progressivement à travers un certain nombre de
décrets au sujet de ce qu’on a appelé en son temps
la “politique indigène.”

Le premier texte en date fut le décret du 6 oc-
tobre 1891. Il reconnut les “chefferies indigènes”
et confirma les chefs dans leur autorité tradition-
nelle mais sous la direction et la surveillance des
commissaires de districts (Bulletin Officiel [B. O.]
1891: 245). Quelques mois plus tard, le décret du
28 février 1892 créa un service des résidents nom-
més par le roi pour veiller à ce que les chefs tradi-
tionnels ne pussent contrecarrer l’action de l’Etat
dans les limites du territoire sur lequel s’étendait
l’action du chef autochtone (B. O. 1892: 2 s.). Puis
vint le décret du 3 juin 1906, qui apporta un élé-
ment supplémentaire positif ou négatif selon que
l’on adopte le point de vue du colonisateur ou celui
du colonisé. Désormais la chefferie devenait une
subdivision administrative des postes dans l’orga-
nisation européenne (B. O. 1906: 245). Les chefs
étaient ainsi appelés à participer à la gestion de
l’Etat colonial; ils devenaient ni plus ni moins
fonctionnaires de l’administration belge. Cette par-
ticipation de l’autorité traditionnelle au dévelop-
pement de la colonie, fait remarquer Vellut, fut
un des problèmes les plus épineux de la politique
coloniale belge (1974: 121). En effet, de nombreux
débats houleux furent engagés à l’époque au sujet
de la place que le chef coutumier devait occuper
dans la hiérarchie coloniale. C’était la paume de
discorde entre les colons partisans de l’adminis-
tration “directe” et ceux de l’administration “in-
directe”. Le premier groupe sembla le remporter
tout au début jusqu’en 1926 lorsque le décret du
15 avril 1926 vint consacrer officiellement la poli-
tique de l’administration “indirecte”. Nous y re-
viendrons plus tard. Le constat partiel que nous
pouvons faire est que, durant l’E. I. C. (Etat Indé-
pendant du Congo), l’autorité traditionnelle avait
échappé à l’attention de l’autorité coloniale qui n’y
mit véritablement la main que par les décrets du
3 juin 1906 et du 2 mai 1910. L’on peut aussi af-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


Intégration de l’autorité coutumière dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo 419

firmer qu’avant ces deux décrets, il avait existé ef-
fectivement deux organisations politiques évoluant
parallèlement sur un même territoire, une organi-
sation fort similaire au “indirect rule” en vogue
dans les colonies britanniques. D’une part il y avait
l’autorité européenne et de l’autre l’autorité cou-
tumière. Pourquoi et comment alors l’autorité co-
loniale tenta-t-elle d’intégrer l’autorité coutumière
dans l’organisation européenne à partir de 1906?

Nous trouvons la réponse chez certaines voix
autorisées de l’administration coloniale belge au
Congo. Selon Monseigneur de Hemptinne (1928:
373),

la définition de la politique indigène traditionnelle [peut
être résumée] en disant qu’elle n’admet dans la Colo-
nie qu’une administration unique, que la chefferie est
destinée à se transformer en commune, sous un statut
fixé par [le] décret; que, en attendant ce terme de l’é-
volution du groupement primitif, le chef doit, suivant le
décret de 1910, être entouré de messagers et d’agents
bien préparés, qui assisteront l’administration dans son
oeuvre régénératrice.

Ici il apparaı̂t clairement l’idée d’une administra-
tion directe qui inclurait les chefferies dans un sys-
tème moderne à l’européenne. C’est dire de façon
voilée que les chefferies étaient appelées à dispa-
raı̂tre. D’où l’apparition d’un autre courant d’opi-
nion défendue par les théoriciens de la politique
indirecte qui, elle, allait s’imposer de plus en plus
à partir de 1920. Parmi les grands supporters du
dernier courant se distinguaient deux poids lourds
de l’administration belge, à savoir Louis Franck,
ministre de colonie de 1918 à 1924 et G. Van Der
Kerken, le gouverneur de la province de l’Equateur
de 1919 à 1924. Pour eux, il fallait renforcer les
délégations de pouvoir aux chefs traditionnels. Les
chefferies deviendraient ainsi responsables de la
justice, de la collection des impôts, de recrute-
ments de la main d’oeuvre et des prestations obli-
gatoires. “Cette formule offrait comme avantage,
d’après ses défenseurs, de faire de l’autorité des
chefs une parcelle de l’autorité coloniale, tandis
que la ‘circonscription indigène’ se développerait
sur son propre fonds, d’après ses moeurs, ses ten-
dances et sa langue” (Vellut 1974: 122). Voici ce
qu’en disait le vice-gouverneur du Katanga, chargé
d’y appliquer la politique de Franck:

En matière de politique indigène, l’on ne peut perdre
de vue que nous ne pouvons modifier l’organisation
coutumière pour l’adapter à notre administration, mais
que nous devons au contraire adapter notre adminis-
tration à l’organisation indigène (Rutten cité par Vellut
1974: 122).

Ces tergiversations des autorités gouvernementales
belges se lisent dans les décrets réorganisant la ter-
ritoriale dans la colonie. Comme je l’ai déjà sou-
ligné, c’est le décret du 3 juin 1906 qui inaugura
l’insertion de l’organisation ancienne dans la mo-
derne. La chefferie devint ainsi une subdivision
des postes dans l’organisation européenne et les
chefs étaient appelés à participer à l’entreprise co-
loniale. Mais qu’est-ce que le législateur entendait
par chefferie? Nous trouvons la réponse à cette
question dans le décret du 2 mai 1910.

Ce décret est parmi les textes les plus circons-
tanciés concernant l’organisation des populations
autochtones. Il répartissait les populations locales
en “chefferies et sous-chefferies” dont les limites
devaient être déterminées par le commissaire de
district (C. D. D.) en suivant la coutume. Ce der-
nier avait néanmoins les latitudes de s’écarter de
la coutume lorsque les intérêts du colonisateur
l’exigeaient. Il appert donc que les intérêts colo-
niaux prédominaient. En outre, il convient de faire
remarquer qu’à ce niveau de l’occupation belge la
plupart des C. D. D. étaient si pas des novices, du
moins pas très familiers avec les coutumes locales
et par conséquent, ils passaient outre celles-ci pour
ne considérer que les intérêts des colonisateurs.
Cela explique un certain arbitraire dans la fixation
des délimitations des juridictions, portant parfois
entorse aux limites reconnues par la coutume.

Une autre paume de discorde engendrée par ce
décret se situe au niveau des pouvoirs accordés
aux sous-chefs, lesquels pouvoirs entraı̂naient un
effritement du pouvoir réel du grand chef. En ef-
fet, à plusieurs égards, les sous-chefs médaillés se
sentirent indépendants du chef suprême car ils ne
se sentaient désormais redevables que vis-à-vis de
l’autorité européenne qui leur octroyait rémunéra-
tion et autres avantages matériels. En outre, de par
ses nouvelles attributions, le chef devenait plus un
fonctionnaire qu’une autorité coutumière puisque
son pouvoir n’émanait plus de la coutume comme
par le passé. Essayons d’illustrer cela en prenant
la chefferie suku de Meni Kongo.

Comme mentionné précédemment, la société su-
ku précoloniale connaissait une organisation cen-
tralisée et bien structurée avec un grand chef, por-
teur du titre Meni Kongo. Celui-ci était assisté
dans l’exercice de ses fonctions par des notables,
des sous-chefs (bilolo) et des chefs de villages. Le
territoire suku était tellement vaste que son organi-
sation posa des sérieux problèmes au pouvoir or-
ganisateur. Le fait que tout le territoire suku ne fut
pas occupé simultanément contribua à la difficulté.
En effet, dans la partie orientale, le territoire de la
Lukula fut créé le 5 septembre 1913 tandis que

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


420 Nkasa Tekilazaya Yelengi

dans la partie occidentale, le territoire du Moyen-
Kwenge ne vit le jour que le 14 juin 1922 (B. O.
1913: 124 pour Lukula et Lamal; Bulletin Admi-
nistratif [B. A.] 1965: 299 pour Moyen-Kwenge).

Comme on peut le constater, l’occupation du
territoire suku fut parachevée durant la période
de la mise en application du décret du 2 mai
1910 avec toutes ses retombées. Ainsi l’acquisi-
tion des médailles par les bilolo et sous-bilolo les
rendit presqu’indépendants du Meni Kongo. Le
système de tribut fut banni, rompant ainsi l’équili-
bre sociopolitique d’antan. Comme compensation,
les chefs et sous-chefs coloniaux recevraient une
rémunération calculée en fonction de l’importance
de la population à gérer. Le Meni Kongo n’était
réduit qu’au niveau d’un kilolo tout court. Il est
parfois arrivé que l’autorité coloniale imposât un
successeur de son choix, passant ainsi outre toutes
les règles coutumières en la matière. C’est ce qui
s’est produit, par exemple, avec le Meni Kongo
Mukeni en 1928. Il fut investi en dépit de l’op-
position de la famille cheffale et du conseil des
notables. En effet l’autorité coloniale le préféra à
Kitswaka qui, semble-t-il, était hostile au pouvoir
belge (Yelengi 1979: 103 s.).

Ce qui était vrai du pouvoir central suku
l’était aussi des autres structures administratives
inférieures comme l’illustre le cas de kilolo Mu-
tangu. Un des principaux bilolo de Meni Kongo,
chef Mutangu gérait onze sous-chefferies et une
cinquantaine de villages à l’aube de la colonisa-
tion belge. A partir de 1924, c’est-à-dire deux ans
seulement après la création du territoire du Mo-
yen-Kwenge, tous ses sous-bilolo devinrent chefs
médaillés et ils jouissaient des mêmes privilèges
et attributions que leur ancien chef hiérarchique.
Ainsi donc s’ouvrait une ère nouvelle qui mar-
quait aussi le début de la fin de l’hégémonie des
chefs traditionnels dont la crédibilité, le prestige et
l’essence même du pouvoir s’ébranlaient ou s’ac-
croissaient selon qu’on l’évaluait du point de vue
coutumière ou européenne. Il y avait désormais un
nouveau maı̂tre qui leur fixait leurs attributions et
la ligne de conduite à suivre par voie de décrets
et arrêtés. Il les nommait dès lors qu’il les jugeait
aptes à défendre les idéaux du colonisateur et non
les intérêts de ses sujets. En bref, le chef coutumier
n’avait plus de traditionnel que la parure. D’où
l’apparition de certaines expressions nostalgiques
très répandues en milieu suku pour se rappeler
la gloire du temps ancien quand le chef était
maı̂tre chez soi à l’instar de: Nge buna yakadi
nsi (litt.: Quand le pays était encore pays) or nge
buna bakhadi bambuta (litt.: A l’époque de nos
ancêtres). Pour la vieille génération, la période

précoloniale est perçue comme la période de splen-
deur de l’autorité traditionnelle et la colonisation,
elle, comme le facteur ayant précipité la fin de
cette belle époque. La nouvelle autorité disposait
des moyens suffisants et efficaces pour son action.
Elle subjugua l’ancienne et en fit un agent pour
mener à bien sa soi-disant mission “civilisatrice”.
Aussi le chef dans sa nouvelle peau était-il craint,
suspecté et méprisé par ceux-là même qui, hier, le
vénéraient. Cette atteinte à l’autorité coutumière
que plus d’uns applaudissaient parce que son pou-
voir était considéré aussi comme tyrannique et con-
traignant, sera condamnée par les défenseurs du
décret du 2 mai 1910. Ils y voyaient un écueil de
la politique dite d’administration directe alors qu’à
mon avis, il s’agissait là de l’aboutissement normal
des objectifs visés par la nouvelle autorité. Car,
précise Mgr de Hemptinne (1928: 360), devant
les deux attitudes à afficher par le colonisateur à
savoir: ou bien “la société européenne et la socié-
té indigène” vivraient “côte à côte, en ordre pa-
rallèle et incommunicable, ou bien il y aura sub-
ordination de l’ordre indigène à l’ordre européen,
dans la pensée d’une compénétration progressive
et prudente.” Le colonisateur a opté la seconde
hypothèse avec ses avatars.

Cette attitude que déplore Hemptinne signifiait
en clair mettre l’autorité traditionnelle au service
de la nouvelle administration européenne et aller
progressivement et méthodiquement vers sa totale
disparition. Et il exprima cela en termes un peu
plus poignants:

En politique, le programme n’est pas d’établir côte à
côte deux administrations parallèles, mais de n’avoir
qu’un seul et unique gouvernement au sein duquel les
indigènes joueront leur rôle suivant leurs capacités. A
titre transitoire, dans la pensée de ne pas brûler les
étapes d’une évolution normale, les cadres du régime
traditionnel seront maintenus, mais avec l’idée arrêtée
de faire évoluer vers nous [les Belges] ce pouvoir tradi-
tionnel et de le supprimer là où il se figerait et se mettrait
en travers du mouvement civilisateur (1928: 360; les
italiques par Yelengi).

L’idée principale dans l’extrait ci-dessus est d’inté-
grer l’autorité traditionnelle en la vidant de sa
substance et de son essence là où elle coopérerait
avec la nouvelle autorité et de s’en débarrasser
carrément là où elle résisterait. Cet objectif ne fut
pas atteint jusqu’en 1933 et Magotte constata cet
échec du décret du 2 mai 1910. En effet, il se
plaignit de l’existence d’innombrables petites chef-
feries trop faibles pour réaliser un développement
normal, de l’effritement des groupements et tri-
bus (Magotte 1934: 11). C’était malheureusement

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


Intégration de l’autorité coutumière dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo 421

l’expérience vécue par les Suku de Meni Kongo
repartis en plusieurs corpuscules disséminés dans
les territoires de Feshi, Kasongo-Lunda, Kenge et
Masi-Manimba.

Devant cette situation déplorable pour le chef
traditionnel, les défenseurs de la politique indirecte
réclamèrent avec acharnement la réhabilitation de
l’autorité traditionnelle déjà suffisamment affai-
blie. C’est alors qu’apparut le second temps fort de
l’organisation des chefferies et de la participation
du chef traditionnel à la gestion de la colonie. En
effet, dans le souci de consolider l’autorité des
chefs coutumiers, le décret du 15 avril 1926, lequel
consacra officiellement la politique de l’adminis-
tration indirecte, organisa les tribunaux de chef-
feries et de secteurs. On espérait que l’exercice
de la justice renforcerait l’autorité des chefs. Cette
préoccupation atteignit son paroxysme avec le dé-
cret du 5 décembre 1933 sur les “circonscriptions
indigènes (C. I.).”3

Le nouveau décret ouvrit une nouvelle ère dans
la politique d’organisation des communautés ru-
rales. On élargit ou mieux on recouvrit l’ancien
espace ethnique pour en faire des chefferies. C’est
ce qui permit la création de deux grandes chef-
feries dans le territoire du Moyen-Kwenge: celle
des Suku de Meni Kongo et celle des Sonde,
respectivement par la décision no. 29 du 3 octobre
1936 et l’arrêté no. 45 du 16 juillet 1936.4 Peut-on
affirmer que les pouvoirs des chefs traditionnels
s’élargirent et se consolidèrent effectivement avec
l’application du décret du 5 décembre 1933? Nous
répondrons par l’affirmatif au niveau des secteurs
et par le négatif au niveau des chefferies. Car, avec
le regroupement des chefferies en secteurs, le pou-
voir traditionnel dans les chefferies ne sembla pas
être revigoré. Dans cet ensemble trop vaste qu’était
le secteur, on retrouva, comme le fait remarquer
Kanyinda-Lusanga au sujet des Luba, “deux sortes
d’autorités coutumières: les chefs de groupements
et les autorités constituées qui sont les chefs de
secteurs et leurs conseils. Le chef de groupement
incorporé reste subordonné au chef de secteur”
(1970a: 274). A la tête des secteurs ainsi créés
étaient nommés des personnalités locales, non pas
sur la base des coutumes mais de nouveaux critères
établis par les Belges tels que l’éducation eu-
ropéenne, la loyauté à la nouvelle administration,

3 Pour de plus amples détails à ce sujet, lire le Bulletin
Officiel, 1933 et le long exposé de motifs accompagnant
le décret du 5 décembre 1933 sur les circonscriptions
indigènes (C. I.).

4 Voir le registre des renseignements politiques, Archives du
territoire de Feshi, Feshi.

avoir oeuvré pour une entreprise européenne, etc.
Donc la création des secteurs, des conseils et des
collèges permanents au sein des C. I. par les textes
légaux à venir, notamment le décret du 10 mai
1957, avait permis aux éléments non reconnus par
la coutume de participer à l’exercice du pouvoir et
cela, bien souvent, au détriment des “ayant-droits”.
Déjà vers les années 40, on assista à une situation
non prévue par le décret de 1933 mais heureuse
pour l’occupation européenne, à savoir le déve-
loppement des secteurs et l’atrophie des chefferies
et de leurs tribunaux. Le nombre de chefferies
fut réduit (Tshungu 1984), tandis que les secteurs
devinrent plus nombreux et surtout plus étendus.5

Quant au chef, lui-même, il devenait peu à peu
fonctionnaire sur lequel reposait sans cesse da-
vantage la responsabilité des affaires coutumières
(Vellut 1974: 126). Ainsi tout en prônant une admi-
nistration indirecte qui permettrait aux populations
locales de participer à la gestion de ses affaires,
le pouvoir colonial avait facilité l’émergence au
sein de celle-ci d’une sorte d’élite africaine com-
plice avec laquelle il était appelé à collaborer au
mépris du pouvoir traditionnel en perte de vitesse.
Cette situation prévalut jusqu’en 1957 lorsque le
décret du 10 mai vint légèrement modifier celui
du 5 décembre 1933. En effet, le décret du 10 mai
1957 apporta une innovation significative en orga-
nisant dans chacune des C. I. un conseil composé
des membres de droit et des membres nommés
par le commissaire de district sur présentation, et
un collège permanent dont les membres étaient co-
optés au sein du conseil. Comment ces législations
ont-ils affecté les chefferies au Kwango?

2.2 De l’application des décrets du 5 décembre
1933 et du 10 mai 1957 chez les Suku

Les structures politiques pyramidales de la société
suku furent déjà bouleversées avant 1933. En effet
jusqu’en 1932, le groupement demeura écartelé
entre trois territoires distincts à savoir les terri-
toires de la Lukula (qui deviendra Masi-Manimba),
du Moyen-Wamba (plus tard Kasongo-Lunda) et
du Moyen-Kwenge (plus tard Feshi). En 1933,
l’Etat décida de soumettre les Suku de Meni Kon-
go au pouvoir de leur ennemi historique, le Kiamfu
de Kasongo-Lunda. Cette malheureuse décision
visait une unification de tous les Suku sous une
même entité administrative. C’est ainsi qu’en 1935
la chefferie autonome des Suku fut établie. Elle

5 Voir le tableau des chefferies par province au Congo belge
in Tshungu 1984: 158.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


422 Nkasa Tekilazaya Yelengi

remplaçait celle de Meni Kongo, reconnue offi-
ciellement par l’arrêté no. 958 du 19 mars 1928
du C. D. D. du Kwango. L’ancienne chefferie était
composée de quatre groupements ou sous-cheffe-
ries: Meni Kongo, Zalala, Loanda et Bwangongo
et faisait partie du territoire de Lukula jusqu’en
1932. En cette année, par suite de la réorganisation
administrative des territoires, elle fut rattachée au
nouveau territoire du Moyen-Wamba dont le chef-
lieu était Feshi.

La grande chefferie des Suku de Meni Kongo
fut créée le 15 septembre 1935. La chefferie ainsi
reconnue comprenait 11 groupements, placés sous
l’autorité du chef Meni Kongo. Il s’agissait des
sous-chefferies suivantes: Mutangu, Bumba Kifilu,
Katambi, Mobanga, Muzengo, Mwela, Buka Tso-
na, Kasombo, Kingombe, Buka Kipangu et Meni
Kongo. L’on remarquera que des 9 principaux bi-
lolo qui existaient avant l’occupation européenne,
seuls Bwangongo, Loanda et Zalala faisaient partie
de la chefferie de Meni Kongo avant l’application
du décret du 5 décembre 1933 en territoire suku.
C’est sans doute à cause de leur proximité avec la
portion sous le contrôle direct du chef Meni Kon-
go. Durant toute une décennie, les onze sous-chef-
feries formèrent un tout. Le Meni Kongo y exerça
son pouvoir conformément à la coutume et au nou-
veau pouvoir. Mais ce territoire se révéla trop vaste
pour être géré par une autorité traditionnelle et de
surcroı̂t illettrée. Ainsi entre 1943 et 1957 s’ouvrit
une autre période riche en événements sur le plan
de l’organisation administrative et territoriale chez
les Suku. En 1943, une nouvelle réorganisation
entraı̂na la suppression de la chefferie de Meni
Kongo qui fut scindée en deux blocs: une partie fut
rattachée au territoire de Masi Manimba et l’autre
au territoire de Feshi. Le premier groupe constitua
les secteurs de Bindungi, Kibolo et Kinzenzen-
go, tandis que le second constituait les secteurs
de Ganaketi et Lobo. Devant pareille situation,
l’on conviendra avec nous qu’il n’existait plus de
chefferies chez les Suku sauf si l’on confère cette
appellation aux anciens groupements gérés par les
anciens bilolo, ce qui ne correspondrait à aucun
texte légal. Et jusqu’à l’indépendance la chefferie
ne fut plus jamais reconstituée, même pas sur base
du décret du 10 mai 1957.

Pour clore avec la période coloniale, on peut
dire qu’on a assisté au pays suku au triomphe de
l’administration directe. Car l’application du dé-
cret du 2 mai 1910 avait contribué au dépeçage de
la grande entité politique centralisée précoloniale
et ipso facto avait entamé considérablement l’au-
torité du chef suprême et même de ses bilolo.
L’application en 1935 du décret du 5 décembre

1933 tenta de restituer au Meni Kongo son pouvoir
traditionnel sur tout le territoire ancestral. Cette
expérience ne fut que d’une courte durée puisqu’en
1943 la chefferie fut une fois de plus partagée et
l’autorité du chef réduite au niveau du groupement
Meni Kongo.

L’après-guerre fut marquée par le décret du
10 mai 1957 qui reprit en son sein les décrets du
23 novembre 1931 sur les centres extra-coutumiers
(C. E. C.) et du 5 décembre 1933 sur les C. I.
(B. O. 1957). Sur le plan des pouvoirs de l’autorité
coutumière, le décret du 10 mai 1957 n’apporta pas
de salut à son déclin et cela jusqu’à l’indépendance
car les mêmes écueils auxquels nous avons fait
mention concernant les décrets de 1931 et 1933
vont aussi caractériser la nouvelle loi sans apporter
des changements significatifs de nature à renforcer
le pouvoir coutumier.

2.3 L’autorité coutumière et les institutions
administratives du Congo indépendant,
1960–2004

L’époque des provincettes (1960–1969) était ca-
ractérisée par un manque d’harmonie dans l’orga-
nisation des entités rurales. L’oubli manifeste de
ces entités administratives au niveau national per-
sista jusqu’en 1969, année au cours de laquelle
l’ordonnance-loi du 12 mars 1969 portant orga-
nisation des collectivités locales essaya de réor-
ganiser les anciennes “circonscriptions indigènes”
telles que reconnues par le décret du 10 mai
1957, à savoir les chefferies, les secteurs et les
centres. En d’autres termes, cette ordonnance-loi
ne “ressuscita” que les quelques chefferies qui
avaient pu échapper à l’extinction durant la période
coloniale. Il se pose la question de savoir pour-
quoi la nouvelle autorité postcoloniale qui se di-
sait préoccupée par la réhabilitation de l’autorité
coutumière et qui connaissait la coutume mieux
que les Belges n’avait pas réhabilité soit toutes
les chefferies qui avaient existé avant et pendant
la colonisation, soit les méconnaı̂tre toutes sans
distinction? En effet, une telle action aurait permis
d’éviter, selon les termes de Kanyinda-Lusanga,
“l’hypocrisie coloniale qui consistait à respecter
la coutume quand elle était compatible avec la
poursuite des intérêts coloniaux et à l’ignorer com-
plètement dans les cas contraire” (1970b: 497).
La réhabilitation de toutes les chefferies et dy-
nasties anciennes auraient redressé les injustices
commises par les colonisateurs à l’endroit de celles
qui leur étaient opposées et revigorer celles qui
avaient survécu à l’occupation européenne.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


Intégration de l’autorité coutumière dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo 423

A notre avis, le législateur du Congo indépen-
dant voulait préserver l’héritage colonial pour
éviter une restructuration territoriale en profondeur
basée sur les coutumes africaines. Il faut noter que
les leaders congolais étaient partagés au sujet du
rôle et place à réserver au pouvoir traditionnel dans
le nouvel Etat. D’une part Lumumba et certains
partis politiques unitaristes pensaient qu’il fallait
se passer des chefs coutumiers, Tshombe et les
siens clamaient que l’autorité coutumière devait
être intégrée dans les nouvelles institutions du
Congo indépendant (Kabulo 2002: 43 s.). Ces ten-
dances ne furent pas conciliées durant la période
trouble de la première république ni pendant les
premières années du régime de Mobutu et aucune
réforme drastique n’eut lieu. Le statu quo hérité
de la période coloniale persista jusqu’en 1975. En
fait, le nouveau législateur donna un dernier coup
de massue à l’autorité coutumière en promulguant
la loi du 5 janvier 1973 portant organisation territo-
riale et administrative de la République. Dans cette
loi, la distinction entre chefferies et secteurs dis-
parut, entraı̂nant en réalité la suppression des chef-
feries et partant le recul de l’autorité coutumière.
Les groupements, subdivision de la chefferie et
du secteur, disparurent aussi du vocabulaire ad-
ministratif (Vunduawe 1982: 265). C’est alors que
l’oubli qui était partiel – n’affectant que quelques
chefferies – devint total. Alors que l’on croyait
l’autorité traditionnelle complètement démantelée,
voici que la réforme territoriale de 1982 fusti-
geait le rôle capital des localités, groupements,
collectivité-chefferies et collectivité-secteurs dans
la relance économique du pays. En effet d’après
ses initiateurs principalement Dr Vunduawe, l’or-
donnance-loi no. 82-006 du 25 février 1982 portant
organisation territoriale, politique et administrative
de la République du Zaı̈re était favorable à l’épa-
nouissement des entités de base et partant à l’auto-
rité coutumière (Vunduawe 1982). En quoi la nou-
velle loi se démarqua-t-elle des textes précédents?

Pour plus d’uns, cette ordonnance-loi semble la
mieux étoffée et la plus complète dans l’histoire
politique du Congo (Zaı̈re).6 Mais au niveau des
définitions des entités rurales qui nous intéressent,
notamment les collectivités-chefferies et les grou-
pements, l’on remarquera que cette ordonnance-loi
s’inspira largement des décrets du 2 mai 1910,
du 5 décembre 1933 et du 10 mai 1957 avec
toutes leurs défaillances. En effet, elle réinstaura

6 Nous citerons parmi tant d’autres le Professeur Vunduawe,
commissaire d’Etat (ministre) à l’intérieur et à l’admi-
nistration du territoire qui fut l’artisan principal de cette
ordonnance-loi.

la division en chefferies et sous-chefferies mais
en adoptant de nouvelles nomenclatures, à sa-
voir “collectivités-chefferies” pour les premières
et “groupements” pour les dernières. La “collecti-
vité-chefferie” était définie comme

Une entité administrative décentralisée qui comprend un
ensemble généralement homogène des communautés
traditionnelles organisées sur la base de la coutume et
ayant à sa tête un chef coutumier reconnu et investi
par les pouvoirs publics (art. 123). Elle est administrée
conformément aux coutumes, sous réserves des disposi-
tions de la présente ordonnance-loi, et pour autant que
ces coutumes ne soient contraires aux règles de droit
public, ni aux dispositions législatives ou réglementaires
qui ont pour but de leur substituer d’autres (Ordon-
nance-loi 1982: chap. VI, sect. 1, art. 123–124).

Quand au “groupement”, il était défini comme
“toute communauté traditionnelle organisée sur
base de la coutume et érigée en circonscriptions
administratives sous l’autorité d’un chef coutu-
mier reconnu et investi par les pouvoirs publics”
(Ordonnance-loi 1982: chap. X, sect. 1, art. 160).

Nous pouvons noter que le pouvoir public en se
fiant à l’héritage colonial a persisté dans l’erreur
de n’entretenir qu’un petit nombre de chefferies
au détriment des autres. Ainsi alors qu’on croyait
que le groupement était une subdivision de la
collectivité-chefferie sur l’ensemble du territoire
national, l’autorité politique en fit une subdivi-
sion tantôt de la collectivité-chefferie tantôt de la
collectivité-secteur et cela parce que les cheffe-
ries n’existaient plus partout. Là où la subdivi-
sion en chefferie avait pu être maintenue depuis
la période coloniale, le groupement était rattaché
à la collectivité-chefferie; par contre là où les
chefferies n’existaient plus, il était rattaché à la
collectivité-secteur. Cette répartition défectueuse
des institutions politiques de base laisse entrevoir
des insuffisances dont souffre l’actuelle organi-
sation territoriale. L’on pourra dès lors reposer
les questions de savoir si les chefferies (entendez
pouvoir coutumier) présentaient une quelconque
importance pour le progrès économique du pays et
pourquoi n’avoir réétabli ces entités de base que
sur le modèle du colonisateur qui est passé outre
les coutumes locales pour privilégier leurs intérêts?
Ou alors quelles étaient les motivations qui avaient
poussé les autorités du Congo indépendant à passer
une loi similaire à celles des colonisateurs? Quelles
mérites y avaient-ils trouvés?

A notre avis, il fallait soit ressusciter tous les
ensembles étatiques (chefferies, royaumes et em-
pires) anciens dont la plupart avaient été érigées en
chefferies suivant le décret du 5 décembre 1933,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


424 Nkasa Tekilazaya Yelengi

soit créer de toute pièce de nouvelles structures
identiques et équitablement reparties sur tout le
territoire national. Car, l’instauration de deux en-
tités de base décentralisées: collectivité-chefferie
et collectivité-secteur chez certaines tribus et d’une
entité: la collectivité-secteur seulement chez les
autres atteste une des faiblesses de la loi de 1982
dans la répartition des pouvoirs. Dans le premier
cas, il y a intégration effective de l’autorité cou-
tumière dans l’entreprise étatique puisque la col-
lectivité-chefferie est pourvue de la personnalité
juridique. L’intégration du chef coutumier (chef
de groupement) était absente dans le second cas
où le groupement ne disposait pas de personnalité
juridique. Si le chef de groupement siège au sein
du conseil de collectivité-secteur, il n’a pas de
pouvoir de décision à l’instar de l’autorité tradi-
tionnelle, responsable de la collectivité-chefferie,
qui est à la fois représentant du pouvoir central et
autorité locale.

Un recul dans le temps nous pousse à constater
que dans le décret du 5 décembre 1933 qui avait
essayé de réhabiliter effectivement le chef coutu-
mier, celui-ci était revêtu des pouvoirs coutumiers
mais que dans le cadre de sa participation à l’oeu-
vre coloniale, il était soumis à un certain nombre
de devoirs et obligations. Il était entouré d’un
conseil auquel le législateur n’avait accordé aucun
rôle spécifique de peur de l’intégrer effectivement
dans les rouages de l’administration européenne.
Tandis que dans la loi de 1982 sur la territoriale,
le chef était habillé d’une duplicité de pouvoirs:
il représentait à la fois le gouvernement central
et le pouvoir coutumier. Ceci soulève un autre
problème au niveau coutumier car pour mieux
s’intégrer dans l’appareil exécutif ou pour accéder
à d’autres fonctions politiques, le pouvoir cen-
tral investirait aisément tel membre au détriment
de l’ayant droit. Ceci nous fait tomber dans les
ingérences de la période coloniale. Bien plus en
tant qu’autorité locale, le chef de la collectivité-
chefferie n’a pas de rôle précis à jouer car ses
attributions ne sont pas clairement définies. D’où
il n’est pas différent du chef de groupement. L’on
pourrait objecter que les deux pouvoirs du chef
sont aujourd’hui indissociables. Nous disons tout
de suite que cela n’est pas totalement vrai dans ce
sens que la loi privilégie l’organisation moderne
au détriment de la coutumière. Ainsi, le chef bien
que désigné par la coutume, peut être remplacé “en
cas d’absence ou d’empêchement dans la plénitude
de ses fonctions par le vice-président du conseil
de collectivité élu conformément aux dispositions
électorales” (Ordonnance-loi 1982: paragraph 3,
art. 142) et qui n’est malheureusement pas désigné

par la coutume. Que reste-t-il alors de coutumier
dans le fonctionnement de la collectivité-chefferie?

Revenons au Kwango pour noter qu’aucune
chefferie n’a été recréée. Une telle tentative aurait
entraı̂né une révision des limites de certaines en-
tités politico-administratives existantes. Les quel-
ques bilolo, devenus des chefs de groupement, ne
jouissent plus d’aucun prestige auprès de la popu-
lation qu’ils dirigeaient avant toutes ces réformes.
Le dernier texte en date n’avait pu leur restituer
ce que plus d’un demi-siècle de colonisation et
le silence et indifférence des premières années
d’indépendance leur avaient arraché.

Conclusion

En parcourant la période coloniale et postcolo-
niale, nous avons suivi pas à pas la longue marche
d’une autorité traditionnelle mutilée voire même
meurtrie par les différentes lois réorganisant la
territoriale au Congo belge et au Congo/Zaı̈re.
Plusieurs facteurs expliquent la mort en douceur
de cette autorité: renforcement de l’autonomie des
sous-chefs avec l’appui de l’autorité européenne,
morcellement des chefferies entre plusieurs entités
administratives nouvelles, si pas leur suppression
pure et simple, refus d’associer les chefs tradition-
nels dans la prise de décision, etc.

En définissant l’autorité coutumière, ses compé-
tences et attributions sous les régimes colonial et
postcolonial, nous constatons que l’autorité cou-
tumière, exception faite à un moindre degré du
chef du village qui partage encore le même vécu
quotidien avec les autres habitants locaux et qui
jouit d’une certaine autorité réelle, constitue un
leurre et que l’on pouvait se garder de réhabiliter
au sein de l’organisation politico-administrative du
Congo indépendant des entités moribondes telles
que le groupement et la collectivité-chefferie. Le
groupement, par exemple, n’avait pour principal
objectif que d’affaiblir le pouvoir de l’autorité tra-
ditionnelle au sommet qui était considéré comme
trop vaste par le pouvoir colonial. Il n’avait aucun
rôle économique à jouer. C’est ce qui explique
d’ailleurs que le groupement n’était pas repris par
le décret du 5 décembre 1933 parmi les C. I. Quant
à la chefferie, actuellement appelée collectivité-
chefferie, entité de base ayant fait ses preuves lors
de l’effort de guerre (recrutement et production
des vivres et produits agricoles) et à notre avis
la seule entité rurale jadis dotée du pouvoir de
promouvoir la masse rurale, elle a été décapitée et
affaiblie puisqu’elle a été délibérément vidée de sa
substance et de son essence. La population actuelle

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


Intégration de l’autorité coutumière dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo 425

qui est constituée en majorité des jeunes et des
citadins ne se reconnaı̂t plus dans l’environnement
qui avait vu la splendeur du chef traditionnel et
par conséquent, elle ne croit pas en son efficacité
comme agent de développement. Pourquoi alors
cet acharnement pendant la deuxième république
à vouloir réhabiliter des institutions à fonctionne-
ment problématique chez certaines ethnies et ne
pas faire autant chez d’autres? Pourquoi ne pas
partir sur des bases nouvelles avec une organisa-
tion politico-administrative moderne qui reposerait
sur des bases non-coutumières et qui repartirait
équitablement le pouvoir de la base en le faisant
reposer sur la force de la loi moderne plutôt que
de prétendre réhabiliter les institutions obsolètes
dont la fondation soit a été détruite par les lois
coloniales et postcoloniales, soit est aujourd’hui
méconnue par ceux-là même que le “chef” prétend
représenter? Cela nécessiterait un travail de titan
au niveau de changement de la mentalité de la
population pour lui redonner confiance en l’auto-
rité traditionnelle et également au niveau de la
restructuration des limites actuelles de certaines
entités politico-administratives. Sans ces arrange-
ments préalables, il me semble inopportun de res-
susciter une autorité qui n’a plus de coutumier
que l’apparat pour en faire un organe du pouvoir
moderne. Ceux qui ont tenté de le faire étaient
motivés par des calculs politiciens et avaient voulu
capitaliser sur ce qui reste encore de crédibilité et
de pouvoir à base traditionnelle des chefs dans cer-
tains coins du pays pour consolider un pouvoir dic-
tatorial sans racines ni appui au niveau de la masse.
Le chef était devenu un joker pour se maintenir
au pouvoir, un pouvoir coercitif pour appeler à
l’ordre les contestataires et un agent de l’Etat muni
d’un salaire émargeant du budget de l’Etat, d’une
police et d’un budget pour exécuter le programme
désigné au sommet de l’Etat. Devenus membres
du comité central du Mouvement Populaire de
la Révolution (Parti-Etat), ministres, députés, etc.,
certains chefs des collectivité-chefferies devinrent
plus puissants que leurs chefs hiérarchiques et ne
devaient leur loyauté qu’au seul président de la
république. Bref, contrairement à la période co-
loniale où l’autorité avait flirté tantôt avec l’idée
d’associer tantôt avec celle d’ignorer l’autorité
coutumière selon les besoins du moment mais dans
l’intérêt général du colonisateur, la période Mobu-
tienne chercha à s’apprivoiser l’autorité tradition-
nelle pour mieux satisfaire les besoins politiques
de Mobutu. L’ordonnance-loi du 25 février 1982
qui est aussi la dernière loi organisant la territoriale
au Congo/Zaı̈re à ce jour, était taillée sur mesure,
du reste comme la plupart des lois passées pen-

dant le régime de Mobutu pour mieux asseoir son
pouvoir à travers l’étendue du territoire national.

Références citées

Bulletin Officiel (B. O.)
1885–1908 Bulletin Officiel de l’Etat Indépendant du Congo.
1908–1959 Bulletin Officiel du Congo belge.

Bulletin Administratif (B. A.)
1965 Bulletin Administratif (et Commercial) du Congo belge.

Crine-Mavar, B.
1973 Histoire traditionnelle du Shaba. Cultures au Zaı̈re et en

Afrique 1: 11–108.
1974 L’avant-tradition zaı̈roise. Cultures au Zaı̈re et en Afri-

que 3 (numéro spécial).

Dika Akwa nya Bonambela
1979 La sacralité du pouvoir et le droit africain de la

succession. In: Sacralité, pouvoir et droit en Afrique;
pp. 35–142.

Gudijiga, Gipaka
1975 Evolution des Pende 1500–1900. Synchronie et dia-

chronie du pouvoir. Kinshasa-Lubumbashi. [Thèse de
doctorat en anthropologie]

Hemptinne, J. de
1928 La politique indigène du gouvernement belge. Congo 2:

359–374.

Kabulo, Mbayo
2002 L’autorité coutumière dans la politique de la Conakat

(1958–1965). Une illustration positive entre les chefs
coutumiers et le pouvoir moderne. Likundoli. Archives
et Documents (Série B; Université de Lubumbashi)
18/1–2: 43–75.

Kanyinda-Lusanga, Th.
1970a Les institutions traditionnelles luba. Structures et fonc-

tionnement. Leur évolution sous la colonisation et l’in-
dépendance. Congo Afrique 45: 271–283.

1970b Le nouveau régime et l’organisation politico-adminis-
trative du milieu rural – Morphologie d’une Chefferie
et d’un Secteur. Congo Afrique 49: 485–499.

Kéba M’Baye
1979 Sacralité, croyances, pouvoir et droit en Afrique. In:

Sacralité, pouvoir et droit en Afrique; pp. 143–160.

Lamal, F.
1949 Essai d’étude démographique d’une population du

Kwango. Les Basuku du territoire de Feshi. Bruxelles:
Librairie Falk.

1965 Basuku et Bayaka des districts Kwango et Kwilu au
Congo. Tervuren: Musée Royal de l’Afrique Centrale.

Magotte, J.
1934 Les circonscriptions indigènes. Commentaire du décret

du 5 décembre 1933 d’après l’exposé des motifs, les
travaux préparatoires et le rapport du conseil colonial.
Dison-Verviers: J. Winandy.

Nzonzi, Makambu
1977 Histoire de Kiamfu chez les Yaka (des origines à

1887). Kinshasa-Lubumbashi. [Mémoire de licence en
Histoire]

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415


426 Nkasa Tekilazaya Yelengi

Ordonnance-loi
1982 Ordonnance-loi no. 82-006 du 25 février 1982 portant

organisation territoriale, politique et administrative de la
République du Zaı̈re. Journal Officiel de la République
du Zaı̈re. Kinshasa: Présidence de République.

Plancquaert, M.
1971 Les Yaka. Essai d’histoire. Tervuren: Musée Royal de

l’Afrique Centrale.

Sacralité, pouvoir et droit en Afrique
1979 Sacralité, pouvoir et droit en Afrique. Table ronde

préparatoire organisée par le Laboratoire d’anthropolo-
gie juridique de Paris (février 1978). Paris: Edition du
C. N. R. S.

Sindani, Kabamba
1972 L’autorité coutumière yaka au Kwango. Son évolution.

Kinshasa-Lubumbashi. [Mémoire de licence en droit]

Tshungu, Bamesa Zakama
1984 Chefs traditionnels et modernes au Zaı̈re. La difficile

coexistence (1891–1981). Cahiers Zaı̈rois d’Etudes Po-

litiques et Sociales (Université de Lubumbashi) 1: 153–
167.

Vansina, J.
1976 Les anciens royaumes de la savane. Kinshasa-Lubum-

bashi: Presses Universitaires du Zaı̈re. [2eme édition]

Vellut, J. L.
1974 Guide de l’étudiant en histoire du Zaı̈re. Kinshasa-Lu-

bumbashi: Editions Mont Noir.

Vunduawe, Te Pemako
1982 La décentralisation territoriale des responsabilités au

Zaı̈re. Pourquoi et comment? Zaı̈re-Afrique 165: 261–
273.

Yelengi, Nkasa Tekilazaya
1979 Histoire des Suku de Meni Kongo de la fin du XVIIe

siècle à 1913. Kinshasa-Lubumbashi. [Mémoire de li-
cence en Histoire]

1987 Une autorité locale parmi les conquérants. Cas des
bilolo chez les Yaka. Africa (Rome) 41/3: 429–439.

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 07:10:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

