ANTHROPOS

100.2005: 415-426

Intégration de ’autorité coutumiere
dans les structures politico-administratives
coloniales et postcoloniales au Congo/Zaire?

Nkasa Tekilazaya Yelengi

Abstract. — This article examines how and why Belgian
colonial officials and postcolonial leaders tried to integrate
the traditional authority in their political and administrative
institutions. The Belgians sought the collaboration of local
chiefs only to establish better control on the colonized people.
As they moved toward achieving this goal, they gradually got
rid of them leaving that legacy to the postcolonial leaders.
The latter continued with the same manipulative hypocrisy
of recognizing the place and roles of the traditional authority
only when they faced political crises. There has been no clear
vision about what role, if any, the traditional chiefs should
play for the purpose of national unity. After over a century of
shilly-shallying, deliberate neglect and misjudging the value
of customs, traditions, and history in building a stable and
democratic nation-state, it seems unrealistic to even suggest
that the traditional chiefs can still be integrated in the new
political and administrative institutions today. [Congo/Zaire,
traditional authority, colonial/postcolonial rule]

Nkasa Tekilazaya Yelengi a re¢u son Doctorat d’Histoire a
I’Université de Minnesota Duluth en 1996. A présent, il y est
engagé en tant que maitre de conférence (associate professor)
en histoire africaine. Son principal centre d’intérét est 1”histoire
sociale et culturelle de 1’ Afrique coloniale. Ses contributions a
ce sujet ont été publiées en anglais et francais, par exemple
dans la revue Africa (Rome) et Likundoli, Histoire et Devenir
(Lubumbashi). — Actuellement, il travaille sur 2 projets: un livre
sous le titre “Colonial Railroad and Peasant Rural Economy
in Katanga, 1923-1960” et une biographie du chef Kasongo
Nyembo, résistant a I’occupation belge du District de Lomami.

L’organisation étatique n’est pas un fait nouveau
dans les sociétés africaines. De nombreux cheffe-
ries, royaumes et empires bien structurés existaient
bien avant ’arrivée des explorateurs et colonisa-
teurs européens sur le continent. Ces organisations

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

centralisées étaient plus prédominantes dans cer-
taines aires culturelles que dans d’autres. Au sein
de ces ensembles, le chef était une autorité vénérée
dont le pouvoir, croyait-on, émanait non seule-
ment des hommes mais aussi et surtout des puis-
sances occultes. Le contact des civilisations en-
gendra maintes transformations et réactions selon
les circonstances et les acteurs en présence. 1l est
a noter également avec Vunduawe que 1’attitude
récidiviste de certains peuples a la civilisation oc-
cidentale leur a valu une attention particuliere de la
part de la nouvelle autorité. C’est ce qui explique
que c’est chez les “révoltés” que furent créés les
premiers postes d’Etat qui, a la longue, devinrent
des chefs-lieux de districts, de territoires ou autres
centres commerciaux importants (Vunduawe 1982:
265). Bien plus tard encore, une fois I’occupation
effective terminée, toute attitude négative a la civi-
lisation occidentale entrainera tout simplement la
non-reconnaissance de ladite chefferie par la nou-
velle autorité conformément aux préoccupations
coloniales de ne centrer surtout leurs efforts que
sur les communautés capables de progresser vers
la civilisation européenne. Ceci explique aussi que
certaines provinces regorgent des chefferies tandis
que d’autres en ont moins.

Cette étude a un double objectif. D’abord, elle
vise a élucider la conception de 1’autorité et pou-
voir traditionnel tant par le colonisateur belge que
par les nouveaux dirigeants du Congo indépendant
afin de mieux cerner les motivations qui ont poussé
les uns et les autres a s’appuyer ou a ignorer pure-

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

416

ment et simplement le pouvoir ancien. Le second
objectif, lié a la préoccupation de I’organisation
politico-administrative de la troisieme république
en gestation, est de contribuer au débat scientifique
et non a la querelle d’écoles sur la place, le role et
la contribution de I’ autorité coutumiere dans le Con-
go actuel. L’analyse ne sera centrée que sur la chef-
ferie telle que définie par les différents décrets sur
I’administration dite “indigene” principalement les
décrets du 6 octobre 1891, 3 juin 1906, 2 mai 1910,
5 décembre 1933 et 10 mai 1957 pour la période
coloniale et les ordonnances-loi du 12 mars 1969,
5janvier 1973 et 25 février 1982. Il ne sera pas ques-
tion d’analyser de fond en comble tous les lois sus-
mentionnés mais nous nous en servirons essentielle-
ment pour apprécier dans quelle mesure la concep-
tion moderne de I’autorité coutumiere lui offrait ou
pas de nouveaux atouts pour mieux administrer ses
sujets. La question centrale est de voir s’il était/
est (dans le contexte des débats actuels) justifié
de décentraliser ou dans certains cas de recréer
et reconnaitre les institutions de base telles que
la collectivité-chefferie dans la perspective d’une
territoriale structurée au service du développement
national aprés une période coloniale marquée par
une négligence manifeste de ’autorité tradition-
nelle comme pouvoir politique réel. Cette question
en appelle une autre plus significative, a savoir,
apres le chemin parcouru par les institutions poli-
tico-administratives locales depuis la colonisation
belge a ce jour, peut-on encore parler d’autorité
traditionnelle viable, investie de pouvoir moderne?

Pour de besoins d’analyse, de clarté et d’illus-
tration, nous utiliserons les Suku et Yaka du Kwan-
go dans la partie sud-ouest de la République Dé-
mocratique du Congo. Néanmoins, tout en restant
dans la perspective comparative et régionale, de
temps en temps nous ne manquerons pas de faire
référence a d’autres ethnies bien connues du vaste
territoire congolais.

Cette étude sera divisée en deux parties. La
premigre partie traitera de la conception (mythes
et réalités) du pouvoir coutumier dans les sociétés
africaines en général et au Kwango en particulier.
La seconde examinera la conception et les attri-
butions de I’autorité politique traditionnelle telles
que définies par différents textes légaux au Congo
belge et au Congo indépendant.

1 Chefferies et pouvoir traditionnel au
Kwango a I’aube de la colonisation belge

L’émergence des structures centralisées au sein des
sociétés africaines en général et dans le bassin du

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

Nkasa Tekilazaya Yelengi

Congo en particulier date d’avant la partition du
continent africain par le colonisateur européen. Il
existait d’une part des populations organisées en
chefferies, c’est-a-dire des sociétés a pouvoir soli-
dement centralisé et d’autre part beaucoup d’autres
sans structures politiques centralisées. Tout en re-
connaissant que parfois la nouvelle autorité créa de
toute piece de nouvelles juridictions méme parmi
ces derniers, a ce stade nous aimerions focaliser
notre attention sur les chefferies existant avant
I’imposition de nouvelles structures politico-admi-
nistratives.

1.1 Conception et fondements du pouvoir
traditionnel au Kwango: Mythes et réalités

Le pouvoir est congu comme un instrument au tra-
vers duquel s’exerce ’autorité d’un individu sur
des tiers. Ce premier est considéré comme Sso-
cialement supérieur et un agent de progrés pour
la société. La reconnaissance de son statut par la
masse est une sorte de contrat social qui lui confere
des droits et avantages d’une part et d’autre part
des devoirs et obligations vis-a-vis de ses adminis-
trés. Pour reprendre la définition fonctionnelle de
Gudijiga, le pouvoir du chef apparait donc comme
“étant avant tout, un projet pour rassembler les
hommes, leur assigner des objectifs en conformité
avec les coutumes voulues par les ancétres” (1975:
120). 11 appert de cette définition que le pouvoir
émane des ancétres vivants et morts et que 1’exer-
cice du pouvoir confere au chef plus d’aptitudes
a faire promouvoir son peuple a un mieux-étre.
Aussi exige-t-on du chef certaines qualités excep-
tionnelles qui font que le véritable chef n’est pas
seulement celui qui détient son pouvoir surnaturel
mais celui qui, en méme temps, est un bon meneur
d’hommes (leadership), contribue effectivement et
efficacement a leur prospérité ou encore celui qui
en a constamment le souci. L’on comprendra deés
lors pourquoi dans la conception africaine de 1’au-
torité, le chef est souvent percu comme ayant
un pouvoir surnaturel qui lui permet de connec-
ter avec les esprits et divinités, de présider des
rituels, d’apporter la pluie pour la moisson, etc.
C’est dans ce méme ordre d’idée que dans cer-
taines sociétés, les calamités naturelles annoncent
le déclin d’un souverain. D’ou, comme le note
si emphatiquement Sindani, dans la société ya-
ka, “les gouvernants n’ont pas un droit personnel
subjectif a I’exercice du pouvoir. Les débats du
conseil des notables sont organisés notamment a
I’intention de trouver le candidat qui remplit les
conditions requises pour I’exercice de 1’autorité”

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

Intégration de I’autorité coutumiere dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo

(1972:29). Il n’y a pas de doute qu’une fois élu
puis investi, le chef doit exercer le pouvoir selon
la coutume, c’est-a-dire selon des normes bien
établies et acceptées par la masse. Ce point contre-
dit certains chercheurs occidentaux qui affirment
parfois sans le prouver le manque de culture po-
litique démocratique dans les sociétés africaines
précoloniales. Ceux qui ont soutenu et continuent
de supporter ces vues eurocentriques cherchaient/
cherchent encore a justifier les innombrables in-
cursions, attaques et injonctions a 1’endroit des
peuples de I’Afrique en ignorant completement
et délibérément leurs valeurs culturelles comme
ce fut le cas durant la période coloniale au nom
de certaines idéologies parfois inavouées. Finale-
ment notons que si I’autorité traditionnelle était ac-
ceptée, respectée et a pu se maintenir contre vents
et marées jusqu’a ce jour, c’est qu’elle repose sur
des bases solides.

Le pouvoir coutumier repose sur deux prin-
cipaux piliers: les ancétres morts et les vivants.
Chaque groupe d’ancétres joue un rdle spécifique,
bien que complémentaire dans la vie de la société
en général et en particulier sur des sous-groupes
tels que le lignage, la famille élargie ou nucléaire.
Bien que dans I’entendement des sociétés du
Kwango, il serait malaisé de séparer les ancétres
défunts des vivants dans la vie quotidienne, au
niveau du pouvoir politique, I’on reconnait que les
premiers en sont les garants. C’est grice a eux que
le pouvoir se maintient. Disons méme que ce sont
eux qui ’exercent par I’entremise du chef investi
selon les coutumes. D’ol le pouvoir revét un ca-
ractere sacré. Et la pérennité de ce pouvoir magi-
co-religieux a travers les générations se fonde sur
I’institution de la succession positionnelle. Celle-ci
veut que tout chef investi soit la réincarnation de
ses prédécesseurs jusqu’au fondateur éponyme du
titre politique, point de départ du pouvoir qu’il est
appelé a exercer (Crine-Mavar 1974: 112; Vansina
1976: 24). Cet instrument de légitimation du pou-
voir politique est une reconnaissance des origines
du pouvoir et du caractere religieux de celui-ci.
Le caractere sacré du pouvoir prévient contre toute
déviation. Quant au role joué par la communauté
des vivants, il faut relever la signification des rites,
totems et fétiches pour la sauvegarde du pouvoir.
Et comme D’affirme si bien Dika Akwa nya Bo-
nambela (1979: 39),

le détenteur de la souveraineté, qu’il soit chef de lignage,
chef de clan, ethnarque, monarque, ou roi-prophete,
s’affirme simplement comme le repere généalogique
d’une communauté comportant les vivants, les morts
auxquels on voue un culte (le culte des Ancétres), et
les descendants a venir.

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

417

Donc le chef n’est percu que comme un interces-
seur des vivants aupreés des ancétres qui sont la
source de la sacralité et continuité du pouvoir. La
sacralité continue a jouer un rdle capital dans la vie
de I’étre humain; elle conditionne son étre et son
comportement. Et comme 1’insinue Kéba M’Baye,
le pouvoir étant par essence sacro-magique, il re-
quiert soumission de la part des sujets qui attendent
de la force magique du chef, richesse, fertilité des
terres, fécondité, etc. Ainsi lorsque le pouvoir s’est
transmis selon les normes établies par la société,
il ne souleve ni mécontentement des ancétres ni
celui des administrés. Il trouve le concours de
tous pour son bon exercice (1979: 145). Cette sou-
mission a I’autorité sans force contraignante appa-
rente montre a quel degré la population s’attache
au chef, garant de leur bien-étre. Cependant le
chef voit son pouvoir s’amenuiser avec 1’étendue
du territoire a administrer comme 1’illustrent les
structures politiques traditionnelles chez les Suku
et Yaka du Kwango.

1.2 Des structures politiques et attributions
du chef traditionnel au Kwango

Les Suku et Yaka étaient des sociétés tributaires
reposant sur trois niveaux. A la base de I’organi-
sation politique se trouvait le village, puis venait le
groupement des villages et au sommet se trouvait
le pouvoir central. Dans cette section, nous ne nous
limiterons qu’a la description des deux derniéres
institutions parce que ce sont celles-ci qui serviront
de cadre pour I’organisation territoriale pendant et
apres la colonisation.

Le groupement des villages était dirigé par un
chef portant le titre de kilolo (pl. bilolo), un titre
politique qui était treés répandue dans toute 1’aire
culturelle lunda.! La dimension géographique du
groupement, le nombre de villages qui le com-
posaient ainsi que sa population variaient d’une
contrée a I’autre. Trés souvent (comme c’était le
cas chez les Yaka), le kilolo n’était investi que du
pouvoir politique sans contréle du domaine foncier
et du pouvoir religieux s’y afférant. Dans ce cas, il
ne se contentait que de la collecte du tribut et son
acheminement vers 1’autorité hiérarchique (Yelen-
gi 1987). 1l sied de noter néanmoins qu’il est tres
difficile de clairement définir les attributions du
chef traditionnel car le chef a un pouvoir exorbitant

1 Les institutions et insignes politiques des populations du
Kwango au 19¢ siecle attestent I’influence lunda dans la
région. Pour plus d’informations a ce sujet, lire Lamal 1965;
Plancquaert 1971; Nzonzi 1977; Yelengi 1979.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

418

par rapport aux conceptions européennes de 1’ auto-
rité politique. Il réunit sur sa té€te des compétences
diverses: fonction arbitrale ou judiciaire, fonction
Iégislative et fonction exécutive. D’oll pour para-
phraser Jean Poirier, “la séparation des pouvoirs
[classique], que les dictatures contemporaines, el-
les-mémes, s’efforcent de respecter, au moins en
tant que mythe . . . n’existe pas en Afrique, sauf ex-
ception rare” (cité par Sindani Kabamba 1972: 19).
Malgré la difficulté de pouvoir cerner exactement
le pouvoir du chef, il est a remarquer aussi que
ses fonctions sont définies eu égard aux aspirations
de la population ou mieux a ’image que celle-ci
se fait du chef. Mais méme si les chefs a tous
les niveaux jouissent d’un pouvoir exorbitant, les
compétences sont échelonnées et ils se font aider
par un conseil des dignitaires élus ou choisis dans
certaines lignées de confiance.

Le pouvoir central est héréditaire dans la “fa-
mille” paternelle chez les Yaka et maternelle chez
les Suku. Le chef supréme porte respectivement
les prestigieux titres de Kiamfu et Meni Kongo.
En réalité, chacun d’eux exerce les fonctions de
kilolo sur un groupement, en plus du pouvoir su-
préme qu’il exerce sur ’ensemble du territoire.
Pour se distinguer des autres bilolo, chacun porte
des insignes distinctifs et impressionnants; il se
fait entourer d’un grand nombre de dignitaires et
son investiture et vie quotidienne sont entourées de
rites trés laborieux et mystiques.? Le chef supréme
était aussi le justicier de son groupe au niveau du
“groupement” (kilolo) ou de la chefferie. Aussi
chacun était-il tenu d’organiser des tournées sur
toute I’étendue de sa chefferie pour trancher des
litiges de sa compétence. En bref, méme si I’on dit
que le chef jouissait d’un pouvoir sans limite (slo-
gan cher aux leaders modernes pour justifier leur
appétit glouton du pouvoir et leurs tendances dicta-
toriales), 1’autorité traditionnelle n’exercait qu’un
pouvoir bien défini. Il était assisté par un conseil
de dignitaires qui veillaient a ce qu’il n’y ait pas
d’exces et il y avait délégation du pouvoir. En plus
de ces sages et notables, notons avec Kéba M’Baye
que “le roi [chef], étre surnaturel, bénéficie en
outre de I’assistance des dieux et des génies ...”
(1979: 146).

2 Lamal 1965; Plancquaert 1971; Nzonzi 1977; Yelengi 1979.

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

Nkasa Tekilazaya Yelengi

2 Autorité traditionnelle et organisation
politico-administrative moderne

2.1 L’autorité traditionnelle et institutions
administratives modernes au Congo belge,
1891-1960

Léopold II, seul 1égislateur de I’Etat Indépendant
du Congo, préoccupé par des problémes considérés
comme les plus urgents: occupation de 1’espace,
tracé des frontieres reconnues, etc. ne se soucia que
fort tardivement de I’organisation et du dévelop-
pement de la population locale. Ce souci apparut
progressivement a travers un certain nombre de
décrets au sujet de ce qu’on a appelé en son temps
la “politique indigene.”

Le premier texte en date fut le décret du 6 oc-
tobre 1891. Il reconnut les “chefferies indigénes”
et confirma les chefs dans leur autorité tradition-
nelle mais sous la direction et la surveillance des
commissaires de districts (Bulletin Officiel [B. O.]
1891: 245). Quelques mois plus tard, le décret du
28 février 1892 créa un service des résidents nom-
més par le roi pour veiller a ce que les chefs tradi-
tionnels ne pussent contrecarrer 1’action de I’Etat
dans les limites du territoire sur lequel s’étendait
I’action du chef autochtone (B. O. 1892:2s.). Puis
vint le décret du 3 juin 1906, qui apporta un élé-
ment supplémentaire positif ou négatif selon que
I’on adopte le point de vue du colonisateur ou celui
du colonisé. Désormais la chefferie devenait une
subdivision administrative des postes dans 1’orga-
nisation européenne (B. O. 1906: 245). Les chefs
étaient ainsi appelés a participer a la gestion de
I’Etat colonial; ils devenaient ni plus ni moins
fonctionnaires de I’administration belge. Cette par-
ticipation de 1’autorité traditionnelle au dévelop-
pement de la colonie, fait remarquer Vellut, fut
un des problemes les plus épineux de la politique
coloniale belge (1974: 121). En effet, de nombreux
débats houleux furent engagés a I’époque au sujet
de la place que le chef coutumier devait occuper
dans la hiérarchie coloniale. C’était la paume de
discorde entre les colons partisans de 1’adminis-
tration “directe” et ceux de 1’administration “in-
directe”. Le premier groupe sembla le remporter
tout au début jusqu’en 1926 lorsque le décret du
15 avril 1926 vint consacrer officiellement la poli-
tique de ’administration “indirecte”. Nous y re-
viendrons plus tard. Le constat partiel que nous
pouvons faire est que, durant I’E. I. C. (Etat Indé-
pendant du Congo), I’autorité traditionnelle avait
échappé a I’attention de I’ autorité coloniale qui n’y
mit véritablement la main que par les décrets du
3 juin 1906 et du 2 mai 1910. L’on peut aussi af-

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

Intégration de I’autorité coutumiere dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo

firmer qu’avant ces deux décrets, il avait existé ef-
fectivement deux organisations politiques évoluant
parallelement sur un méme territoire, une organi-
sation fort similaire au “indirect rule” en vogue
dans les colonies britanniques. D’une part il y avait
I’autorité européenne et de I’autre 1’autorité cou-
tumiere. Pourquoi et comment alors 1’autorité co-
loniale tenta-t-elle d’intégrer 1’autorité coutumiere
dans I’organisation européenne a partir de 19067

Nous trouvons la réponse chez certaines voix
autorisées de 1I’administration coloniale belge au
Congo. Selon Monseigneur de Hemptinne (1928:
373),

la définition de la politique indigéne traditionnelle [peut
étre résumée] en disant qu’elle n’admet dans la Colo-
nie qu'une administration unique, que la chefferie est
destinée a se transformer en commune, sous un statut
fixé par [le] décret; que, en attendant ce terme de I’é-
volution du groupement primitif, le chef doit, suivant le
décret de 1910, étre entouré de messagers et d’agents
bien préparés, qui assisteront 1’administration dans son
oeuvre régénératrice.

Ici il apparait clairement ’idée d’une administra-
tion directe qui inclurait les chefferies dans un sys-
téme moderne a 1’européenne. C’est dire de fagon
voilée que les chefferies étaient appelées a dispa-
raitre. D’ou I’apparition d’un autre courant d’opi-
nion défendue par les théoriciens de la politique
indirecte qui, elle, allait s’imposer de plus en plus
a partir de 1920. Parmi les grands supporters du
dernier courant se distinguaient deux poids lourds
de ’administration belge, a savoir Louis Franck,
ministre de colonie de 1918 a 1924 et G. Van Der
Kerken, le gouverneur de la province de I’Equateur
de 1919 a 1924. Pour eux, il fallait renforcer les
délégations de pouvoir aux chefs traditionnels. Les
chefferies deviendraient ainsi responsables de la
justice, de la collection des impdts, de recrute-
ments de la main d’oeuvre et des prestations obli-
gatoires. “Cette formule offrait comme avantage,
d’apres ses défenseurs, de faire de 1’autorité des
chefs une parcelle de I’autorité coloniale, tandis
que la ‘circonscription indigene’ se développerait
sur son propre fonds, d’aprés ses moeurs, ses ten-
dances et sa langue” (Vellut 1974: 122). Voici ce
qu’en disait le vice-gouverneur du Katanga, chargé
d’y appliquer la politique de Franck:

En matiere de politique indigéne, 1’on ne peut perdre
de vue que nous ne pouvons modifier 1’organisation
coutumiere pour 1’adapter a notre administration, mais
que nous devons au contraire adapter notre adminis-
tration a I’organisation indigéne (Rutten cité par Vellut
1974: 122).

Anthropos 100.2005

untersagt,

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

419

Ces tergiversations des autorités gouvernementales
belges se lisent dans les décrets réorganisant la ter-
ritoriale dans la colonie. Comme je I’ai déja sou-
ligné, c’est le décret du 3 juin 1906 qui inaugura
I’insertion de I’organisation ancienne dans la mo-
derne. La chefferie devint ainsi une subdivision
des postes dans 1’organisation européenne et les
chefs étaient appelés a participer a I’entreprise co-
loniale. Mais qu’est-ce que le 1égislateur entendait
par chefferie? Nous trouvons la réponse a cette
question dans le décret du 2 mai 1910.

Ce décret est parmi les textes les plus circons-
tanciés concernant 1’organisation des populations
autochtones. Il répartissait les populations locales
en “chefferies et sous-chefferies” dont les limites
devaient étre déterminées par le commissaire de
district (C.D.D.) en suivant la coutume. Ce der-
nier avait néanmoins les latitudes de s’écarter de
la coutume lorsque les intéréts du colonisateur
I’exigeaient. I appert donc que les intéréts colo-
niaux prédominaient. En outre, il convient de faire
remarquer qu’a ce niveau de 1’occupation belge la
plupart des C. D. D. étaient si pas des novices, du
moins pas tres familiers avec les coutumes locales
et par conséquent, ils passaient outre celles-ci pour
ne considérer que les intéréts des colonisateurs.
Cela explique un certain arbitraire dans la fixation
des délimitations des juridictions, portant parfois
entorse aux limites reconnues par la coutume.

Une autre paume de discorde engendrée par ce
décret se situe au niveau des pouvoirs accordés
aux sous-chefs, lesquels pouvoirs entralnaient un
effritement du pouvoir réel du grand chef. En ef-
fet, a plusieurs égards, les sous-chefs médaillés se
sentirent indépendants du chef supréme car ils ne
se sentaient désormais redevables que vis-a-vis de
I’autorité européenne qui leur octroyait rémunéra-
tion et autres avantages matériels. En outre, de par
ses nouvelles attributions, le chef devenait plus un
fonctionnaire qu’une autorité coutumiere puisque
son pouvoir n’émanait plus de la coutume comme
par le passé. Essayons d’illustrer cela en prenant
la chefferie suku de Meni Kongo.

Comme mentionné précédemment, la société su-
ku précoloniale connaissait une organisation cen-
tralisée et bien structurée avec un grand chef, por-
teur du titre Meni Kongo. Celui-ci était assisté
dans I’exercice de ses fonctions par des notables,
des sous-chefs (bilolo) et des chefs de villages. Le
territoire suku était tellement vaste que son organi-
sation posa des sérieux problémes au pouvoir or-
ganisateur. Le fait que tout le territoire suku ne fut
pas occupé simultanément contribua a la difficulté.
En effet, dans la partie orientale, le territoire de la
Lukula fut créé le 5 septembre 1913 tandis que

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

420

dans la partie occidentale, le territoire du Moyen-
Kwenge ne vit le jour que le 14 juin 1922 (B. O.
1913: 124 pour Lukula et Lamal; Bulletin Admi-
nistratif [B. A.] 1965: 299 pour Moyen-Kwenge).

Comme on peut le constater, 1’occupation du
territoire suku fut parachevée durant la période
de la mise en application du décret du 2 mai
1910 avec toutes ses retombées. Ainsi 1’acquisi-
tion des médailles par les bilolo et sous-bilolo les
rendit presqu’indépendants du Meni Kongo. Le
systeme de tribut fut banni, rompant ainsi 1’équili-
bre sociopolitique d’antan. Comme compensation,
les chefs et sous-chefs coloniaux recevraient une
rémunération calculée en fonction de I’'importance
de la population a gérer. Le Meni Kongo n’était
réduit qu’au niveau d’un kilolo tout court. Il est
parfois arrivé que I’autorité coloniale imposat un
successeur de son choix, passant ainsi outre toutes
les regles coutumieres en la matiere. C’est ce qui
s’est produit, par exemple, avec le Meni Kongo
Mukeni en 1928. 11 fut investi en dépit de 1’op-
position de la famille cheffale et du conseil des
notables. En effet 1’autorité coloniale le préféra a
Kitswaka qui, semble-t-il, était hostile au pouvoir
belge (Yelengi 1979: 103 s.).

Ce qui était vrai du pouvoir central suku
I’était aussi des autres structures administratives
inférieures comme l’illustre le cas de kilolo Mu-
tangu. Un des principaux bilolo de Meni Kongo,
chef Mutangu gérait onze sous-chefferies et une
cinquantaine de villages a ’aube de la colonisa-
tion belge. A partir de 1924, c’est-a-dire deux ans
seulement apres la création du territoire du Mo-
yen-Kwenge, tous ses sous-bilolo devinrent chefs
médaillés et ils jouissaient des mémes privileges
et attributions que leur ancien chef hiérarchique.
Ainsi donc s’ouvrait une ere nouvelle qui mar-
quait aussi le début de la fin de I’hégémonie des
chefs traditionnels dont la crédibilité, le prestige et
I’essence méme du pouvoir s’ébranlaient ou s’ac-
croissaient selon qu’on 1’évaluait du point de vue
coutumiere ou européenne. Il y avait désormais un
nouveau maitre qui leur fixait leurs attributions et
la ligne de conduite a suivre par voie de décrets
et arrétés. Il les nommait des lors qu’il les jugeait
aptes a défendre les idéaux du colonisateur et non
les intéréts de ses sujets. En bref, le chef coutumier
n’avait plus de traditionnel que la parure. D’ou
I’apparition de certaines expressions nostalgiques
tres répandues en milieu suku pour se rappeler
la gloire du temps ancien quand le chef était
maitre chez soi a l'instar de: Nge buna yakadi
nsi (litt.: Quand le pays était encore pays) or nge
buna bakhadi bambuta (litt.: A 1’époque de nos
ancétres). Pour la vieille génération, la période

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

Nkasa Tekilazaya Yelengi

précoloniale est percue comme la période de splen-
deur de 1’autorité traditionnelle et la colonisation,
elle, comme le facteur ayant précipité la fin de
cette belle époque. La nouvelle autorité disposait
des moyens suffisants et efficaces pour son action.
Elle subjugua I’ancienne et en fit un agent pour
mener a bien sa soi-disant mission “civilisatrice”.
Aussi le chef dans sa nouvelle peau était-il craint,
suspecté et méprisé par ceux-la méme qui, hier, le
vénéraient. Cette atteinte a l’autorité coutumicre
que plus d’uns applaudissaient parce que son pou-
voir était considéré aussi comme tyrannique et con-
traignant, sera condamnée par les défenseurs du
décret du 2 mai 1910. Ils y voyaient un écueil de
la politique dite d’administration directe alors qu’a
mon avis, il s’agissait la de I’aboutissement normal
des objectifs visés par la nouvelle autorité. Car,
précise Mgr de Hemptinne (1928:360), devant
les deux attitudes a afficher par le colonisateur a
savoir: ou bien “la société européenne et la socié-
té indigéne” vivraient “cdte a cdte, en ordre pa-
rallele et incommunicable, ou bien il y aura sub-
ordination de I’ordre indigéne a I’ordre européen,
dans la pensée d’une compénétration progressive
et prudente.” Le colonisateur a opté la seconde
hypothese avec ses avatars.

Cette attitude que déplore Hemptinne signifiait
en clair mettre I’autorité traditionnelle au service
de la nouvelle administration européenne et aller
progressivement et méthodiquement vers sa totale
disparition. Et il exprima cela en termes un peu
plus poignants:

En politique, le programme n’est pas d’établir cote a
cOte deux administrations paralleles, mais de n’avoir
qu’un seul et unique gouvernement au sein duquel les
indigenes joueront leur rdle suivant leurs capacités. A
titre transitoire, dans la pensée de ne pas briler les
étapes d’une évolution normale, les cadres du régime
traditionnel seront maintenus, mais avec [’idée arrétée
de faire évoluer vers nous [les Belges] ce pouvoir tradi-
tionnel et de le supprimer la o il se figerait et se mettrait
en travers du mouvement civilisateur (1928:360; les
italiques par Yelengi).

L’idée principale dans I’extrait ci-dessus est d’inté-
grer 1'autorité traditionnelle en la vidant de sa
substance et de son essence la ou elle coopérerait
avec la nouvelle autorité et de s’en débarrasser
carrément la ou elle résisterait. Cet objectif ne fut
pas atteint jusqu’en 1933 et Magotte constata cet
échec du décret du 2 mai 1910. En effet, il se
plaignit de I’existence d’innombrables petites chef-
feries trop faibles pour réaliser un développement
normal, de I’effritement des groupements et tri-
bus (Magotte 1934: 11). C’était malheureusement

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

Intégration de I’autorité coutumiere dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo

I’expérience vécue par les Suku de Meni Kongo
repartis en plusieurs corpuscules disséminés dans
les territoires de Feshi, Kasongo-Lunda, Kenge et
Masi-Manimba.

Devant cette situation déplorable pour le chef
traditionnel, les défenseurs de la politique indirecte
réclamerent avec acharnement la réhabilitation de
I’autorité traditionnelle déja suffisamment affai-
blie. C’est alors qu’apparut le second temps fort de
I’organisation des chefferies et de la participation
du chef traditionnel a la gestion de la colonie. En
effet, dans le souci de consolider 1’autorité des
chefs coutumiers, le décret du 15 avril 1926, lequel
consacra officiellement la politique de I’adminis-
tration indirecte, organisa les tribunaux de chef-
feries et de secteurs. On espérait que I’exercice
de la justice renforcerait 1’autorité des chefs. Cette
préoccupation atteignit son paroxysme avec le dé-
cret du 5 décembre 1933 sur les “circonscriptions
indigenes (C.1.).3

Le nouveau décret ouvrit une nouvelle ¢re dans
la politique d’organisation des communautés ru-
rales. On élargit ou mieux on recouvrit I’ancien
espace ethnique pour en faire des chefferies. C’est
ce qui permit la création de deux grandes chef-
feries dans le territoire du Moyen-Kwenge: celle
des Suku de Meni Kongo et celle des Sonde,
respectivement par la décision no. 29 du 3 octobre
1936 et I’arrété no. 45 du 16 juillet 1936.# Peut-on
affirmer que les pouvoirs des chefs traditionnels
s’élargirent et se consoliderent effectivement avec
I’application du décret du 5 décembre 1933? Nous
répondrons par I’affirmatif au niveau des secteurs
et par le négatif au niveau des chefferies. Car, avec
le regroupement des chefferies en secteurs, le pou-
voir traditionnel dans les chefferies ne sembla pas
étre revigoré. Dans cet ensemble trop vaste qu’était
le secteur, on retrouva, comme le fait remarquer
Kanyinda-Lusanga au sujet des Luba, “deux sortes
d’autorités coutumieres: les chefs de groupements
et les autorités constituées qui sont les chefs de
secteurs et leurs conseils. Le chef de groupement
incorporé reste subordonné au chef de secteur”
(1970a: 274). A la téte des secteurs ainsi créés
étaient nommés des personnalités locales, non pas
sur la base des coutumes mais de nouveaux criteres
établis par les Belges tels que I’éducation eu-
ropéenne, la loyauté a la nouvelle administration,

3 Pour de plus amples détails a ce sujet, lire le Bulletin
Officiel, 1933 et le long exposé de motifs accompagnant
le décret du 5 décembre 1933 sur les circonscriptions
indigenes (C. L.).

4 Voir le registre des renseignements politiques, Archives du
territoire de Feshi, Feshi.

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

421

avoir oeuvré pour une entreprise européenne, etc.
Donc la création des secteurs, des conseils et des
colleges permanents au sein des C. L. par les textes
légaux a venir, notamment le décret du 10 mai
1957, avait permis aux éléments non reconnus par
la coutume de participer a 1’exercice du pouvoir et
cela, bien souvent, au détriment des “ayant-droits”.
Déja vers les années 40, on assista a une situation
non prévue par le décret de 1933 mais heureuse
pour I’occupation européenne, a savoir le déve-
loppement des secteurs et 1’atrophie des chefferies
et de leurs tribunaux. Le nombre de chefferies
fut réduit (Tshungu 1984), tandis que les secteurs
devinrent plus nombreux et surtout plus étendus.’
Quant au chef, lui-méme, il devenait peu a peu
fonctionnaire sur lequel reposait sans cesse da-
vantage la responsabilité des affaires coutumieres
(Vellut 1974: 126). Ainsi tout en pronant une admi-
nistration indirecte qui permettrait aux populations
locales de participer a la gestion de ses affaires,
le pouvoir colonial avait facilité 1’émergence au
sein de celle-ci d’une sorte d’élite africaine com-
plice avec laquelle il était appelé a collaborer au
mépris du pouvoir traditionnel en perte de vitesse.
Cette situation prévalut jusqu’en 1957 lorsque le
décret du 10 mai vint légerement modifier celui
du 5 décembre 1933. En effet, le décret du 10 mai
1957 apporta une innovation significative en orga-
nisant dans chacune des C.I. un conseil composé
des membres de droit et des membres nommés
par le commissaire de district sur présentation, et
un collége permanent dont les membres étaient co-
optés au sein du conseil. Comment ces 1égislations
ont-ils affecté les chefferies au Kwango?

2.2 De I’application des décrets du 5 décembre
1933 et du 10 mai 1957 chez les Suku

Les structures politiques pyramidales de la société
suku furent déja bouleversées avant 1933. En effet
jusqu’en 1932, le groupement demeura écartelé
entre trois territoires distincts a savoir les terri-
toires de la Lukula (qui deviendra Masi-Manimba),
du Moyen-Wamba (plus tard Kasongo-Lunda) et
du Moyen-Kwenge (plus tard Feshi). En 1933,
I’Etat décida de soumettre les Suku de Meni Kon-
go au pouvoir de leur ennemi historique, le Kiamfu
de Kasongo-Lunda. Cette malheureuse décision
visait une unification de tous les Suku sous une
méme entité administrative. C’est ainsi qu’en 1935
la chefferie autonome des Suku fut établie. Elle

5 Voir le tableau des chefferies par province au Congo belge
in Tshungu 1984: 158.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

422

remplacait celle de Meni Kongo, reconnue offi-
ciellement par I'arrété no.958 du 19 mars 1928
du C.D. D. du Kwango. L’ancienne chefferie était
composée de quatre groupements ou sous-cheffe-
ries: Meni Kongo, Zalala, Loanda et Bwangongo
et faisait partie du territoire de Lukula jusqu’en
1932. En cette année, par suite de la réorganisation
administrative des territoires, elle fut rattachée au
nouveau territoire du Moyen-Wamba dont le chef-
lieu était Feshi.

La grande chefferie des Suku de Meni Kongo
fut créée le 15 septembre 1935. La chefferie ainsi
reconnue comprenait 11 groupements, placés sous
I’autorité du chef Meni Kongo. Il s’agissait des
sous-chefferies suivantes: Mutangu, Bumba Kifilu,
Katambi, Mobanga, Muzengo, Mwela, Buka Tso-
na, Kasombo, Kingombe, Buka Kipangu et Meni
Kongo. L’on remarquera que des 9 principaux bi-
lolo qui existaient avant 1’occupation européenne,
seuls Bwangongo, Loanda et Zalala faisaient partie
de la chefferie de Meni Kongo avant 1’application
du décret du 5 décembre 1933 en territoire suku.
C’est sans doute a cause de leur proximité avec la
portion sous le contrdle direct du chef Meni Kon-
go. Durant toute une décennie, les onze sous-chef-
feries formerent un tout. Le Meni Kongo y exerca
son pouvoir conformément a la coutume et au nou-
veau pouvoir. Mais ce territoire se révéla trop vaste
pour &tre géré par une autorité traditionnelle et de
surcroit illettrée. Ainsi entre 1943 et 1957 s’ouvrit
une autre période riche en événements sur le plan
de I’organisation administrative et territoriale chez
les Suku. En 1943, une nouvelle réorganisation
entraina la suppression de la chefferie de Meni
Kongo qui fut scindée en deux blocs: une partie fut
rattachée au territoire de Masi Manimba et 1’autre
au territoire de Feshi. Le premier groupe constitua
les secteurs de Bindungi, Kibolo et Kinzenzen-
go, tandis que le second constituait les secteurs
de Ganaketi et Lobo. Devant pareille situation,
I’on conviendra avec nous qu’il n’existait plus de
chefferies chez les Suku sauf si I’on confere cette
appellation aux anciens groupements gérés par les
anciens bilolo, ce qui ne correspondrait a aucun
texte 1égal. Et jusqu’a I’indépendance la chefferie
ne fut plus jamais reconstituée, méme pas sur base
du décret du 10 mai 1957.

Pour clore avec la période coloniale, on peut
dire qu’on a assisté au pays suku au triomphe de
I’administration directe. Car I’application du dé-
cret du 2 mai 1910 avait contribué au dépecage de
la grande entité politique centralisée précoloniale
et ipso facto avait entamé considérablement 1’au-
torité du chef supréme et méme de ses bilolo.
L’application en 1935 du décret du 5 décembre

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

Nkasa Tekilazaya Yelengi

1933 tenta de restituer au Meni Kongo son pouvoir
traditionnel sur tout le territoire ancestral. Cette
expérience ne fut que d’une courte durée puisqu’en
1943 la chefferie fut une fois de plus partagée et
I’autorité du chef réduite au niveau du groupement
Meni Kongo.

L’apres-guerre fut marquée par le décret du
10 mai 1957 qui reprit en son sein les décrets du
23 novembre 1931 sur les centres extra-coutumiers
(C.E.C.) et du 5 décembre 1933 sur les C.I.
(B. 0. 1957). Sur le plan des pouvoirs de 1’autorité
coutumiere, le décret du 10 mai 1957 n’apporta pas
de salut a son déclin et cela jusqu’a I’indépendance
car les mémes écueils auxquels nous avons fait
mention concernant les décrets de 1931 et 1933
vont aussi caractériser la nouvelle loi sans apporter
des changements significatifs de nature a renforcer
le pouvoir coutumier.

2.3 L’autorité coutumiere et les institutions
administratives du Congo indépendant,
1960-2004

L’époque des provincettes (1960—1969) était ca-
ractéris€ée par un manque d’harmonie dans 1’orga-
nisation des entités rurales. L’oubli manifeste de
ces entités administratives au niveau national per-
sista jusqu’en 1969, année au cours de laquelle
I’ordonnance-loi du 12 mars 1969 portant orga-
nisation des collectivités locales essaya de réor-
ganiser les anciennes ‘“‘circonscriptions indigenes”
telles que reconnues par le décret du 10 mai
1957, a savoir les chefferies, les secteurs et les
centres. En d’autres termes, cette ordonnance-loi
ne “ressuscita” que les quelques chefferies qui
avaient pu échapper a I’extinction durant la période
coloniale. Il se pose la question de savoir pour-
quoi la nouvelle autorité postcoloniale qui se di-
sait préoccupée par la réhabilitation de 1’autorité
coutumieére et qui connaissait la coutume mieux
que les Belges n’avait pas réhabilité soit toutes
les chefferies qui avaient existé avant et pendant
la colonisation, soit les méconnaitre toutes sans
distinction? En effet, une telle action aurait permis
d’éviter, selon les termes de Kanyinda-Lusanga,
“I’hypocrisie coloniale qui consistait a respecter
la coutume quand elle était compatible avec la
poursuite des intéréts coloniaux et a I’ignorer com-
pletement dans les cas contraire” (1970b: 497).
La réhabilitation de toutes les chefferies et dy-
nasties anciennes auraient redressé les injustices
commises par les colonisateurs a I’endroit de celles
qui leur étaient opposées et revigorer celles qui
avaient survécu a 1’occupation européenne.

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

Intégration de I’autorité coutumiere dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo

A notre avis, le 1égislateur du Congo indépen-
dant voulait préserver 1’héritage colonial pour
éviter une restructuration territoriale en profondeur
basée sur les coutumes africaines. Il faut noter que
les leaders congolais étaient partagés au sujet du
role et place a réserver au pouvoir traditionnel dans
le nouvel Etat. D’une part Lumumba et certains
partis politiques unitaristes pensaient qu’il fallait
se passer des chefs coutumiers, Tshombe et les
siens clamaient que 1’autorité coutumiere devait
étre intégrée dans les nouvelles institutions du
Congo indépendant (Kabulo 2002: 43 s.). Ces ten-
dances ne furent pas conciliées durant la période
trouble de la premiere république ni pendant les
premieres années du régime de Mobutu et aucune
réforme drastique n’eut lieu. Le statu quo hérité
de la période coloniale persista jusqu’en 1975. En
fait, le nouveau législateur donna un dernier coup
de massue a I’autorité coutumiére en promulguant
laloi du 5 janvier 1973 portant organisation territo-
riale et administrative de la République. Dans cette
loi, la distinction entre chefferies et secteurs dis-
parut, entrainant en réalité la suppression des chef-
feries et partant le recul de I’autorité coutumiere.
Les groupements, subdivision de la chefferie et
du secteur, disparurent aussi du vocabulaire ad-
ministratif (Vunduawe 1982: 265). C’est alors que
I’oubli qui était partiel — n’affectant que quelques
chefferies — devint total. Alors que 1’on croyait
I’ autorité traditionnelle complétement démantelée,
voici que la réforme territoriale de 1982 fusti-
geait le role capital des localités, groupements,
collectivité-chefferies et collectivité-secteurs dans
la relance économique du pays. En effet d’apres
ses initiateurs principalement Dr Vunduawe, 1’or-
donnance-loi no. 82-006 du 25 février 1982 portant
organisation territoriale, politique et administrative
de la République du Zaire était favorable a 1’épa-
nouissement des entités de base et partant a 1’ auto-
rité coutumiere (Vunduawe 1982). En quoi la nou-
velle loi se démarqua-t-elle des textes précédents?

Pour plus d’uns, cette ordonnance-loi semble la
mieux étoffée et la plus complete dans 1’histoire
politique du Congo (Zaire).® Mais au niveau des
définitions des entités rurales qui nous intéressent,
notamment les collectivités-chefferies et les grou-
pements, I’on remarquera que cette ordonnance-loi
s’inspira largement des décrets du 2 mai 1910,
du 5 décembre 1933 et du 10 mai 1957 avec
toutes leurs défaillances. En effet, elle réinstaura

6 Nous citerons parmi tant d’autres le Professeur Vunduawe,
commissaire d’Etat (ministre) a l’intérieur et a 1’admi-
nistration du territoire qui fut I’artisan principal de cette
ordonnance-loi.

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

423

la division en chefferies et sous-chefferies mais
en adoptant de nouvelles nomenclatures, a sa-
voir “collectivités-chefferies” pour les premieres
et “groupements” pour les dernieres. La “collecti-
vité-chefferie” était définie comme

Une entité administrative décentralisée qui comprend un
ensemble généralement homogene des communautés
traditionnelles organisées sur la base de la coutume et
ayant a sa téte un chef coutumier reconnu et investi
par les pouvoirs publics (art. 123). Elle est administrée
conformément aux coutumes, sous réserves des disposi-
tions de la présente ordonnance-loi, et pour autant que
ces coutumes ne soient contraires aux regles de droit
public, ni aux dispositions législatives ou réglementaires
qui ont pour but de leur substituer d’autres (Ordon-
nance-loi 1982: chap. VI, sect. 1, art. 123-124).

Quand au “groupement”, il était défini comme
“toute communauté traditionnelle organisée sur
base de la coutume et érigée en circonscriptions
administratives sous 1’autorité d’un chef coutu-
mier reconnu et investi par les pouvoirs publics”
(Ordonnance-loi 1982: chap. X, sect. 1, art. 160).

Nous pouvons noter que le pouvoir public en se
fiant a I’héritage colonial a persisté dans I’erreur
de n’entretenir qu’un petit nombre de chefferies
au détriment des autres. Ainsi alors qu’on croyait
que le groupement était une subdivision de la
collectivité-chefferie sur 1’ensemble du territoire
national, 1’autorité politique en fit une subdivi-
sion tantot de la collectivité-chefferie tantot de la
collectivité-secteur et cela parce que les cheffe-
ries n’existaient plus partout. La ol la subdivi-
sion en chefferie avait pu étre maintenue depuis
la période coloniale, le groupement était rattaché
a la collectivité-chefferie; par contre 1a ou les
chefferies n’existaient plus, il était rattaché a la
collectivité-secteur. Cette répartition défectueuse
des institutions politiques de base laisse entrevoir
des insuffisances dont souffre I’actuelle organi-
sation territoriale. L’on pourra dés lors reposer
les questions de savoir si les chefferies (entendez
pouvoir coutumier) présentaient une quelconque
importance pour le progres économique du pays et
pourquoi n’avoir réétabli ces entités de base que
sur le modele du colonisateur qui est passé outre
les coutumes locales pour privilégier leurs intéréts?
Ou alors quelles étaient les motivations qui avaient
poussé les autorités du Congo indépendant a passer
une loi similaire a celles des colonisateurs? Quelles
mérites y avaient-ils trouvés?

A notre avis, il fallait soit ressusciter tous les
ensembles étatiques (chefferies, royaumes et em-
pires) anciens dont la plupart avaient été érigées en
chefferies suivant le décret du 5 décembre 1933,

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

424

soit créer de toute piece de nouvelles structures
identiques et équitablement reparties sur tout le
territoire national. Car, 1’instauration de deux en-
tités de base décentralisées: collectivité-chefferie
et collectivité-secteur chez certaines tribus et d’une
entité: la collectivité-secteur seulement chez les
autres atteste une des faiblesses de la loi de 1982
dans la répartition des pouvoirs. Dans le premier
cas, il y a intégration effective de 1’autorité cou-
tumiere dans I’entreprise étatique puisque la col-
lectivité-chefferie est pourvue de la personnalité
juridique. L’intégration du chef coutumier (chef
de groupement) était absente dans le second cas
ou le groupement ne disposait pas de personnalité
juridique. Si le chef de groupement siege au sein
du conseil de collectivité-secteur, il n’a pas de
pouvoir de décision a I'instar de 1’autorité tradi-
tionnelle, responsable de la collectivité-chefferie,
qui est a la fois représentant du pouvoir central et
autorité locale.

Un recul dans le temps nous pousse a constater
que dans le décret du 5 décembre 1933 qui avait
essayé de réhabiliter effectivement le chef coutu-
mier, celui-ci était revétu des pouvoirs coutumiers
mais que dans le cadre de sa participation a I’oeu-
vre coloniale, il était soumis a un certain nombre
de devoirs et obligations. Il était entouré d’un
conseil auquel le 1égislateur n’avait accordé aucun
role spécifique de peur de I'intégrer effectivement
dans les rouages de I’administration européenne.
Tandis que dans la loi de 1982 sur la territoriale,
le chef était habillé d’une duplicité de pouvoirs:
il représentait a la fois le gouvernement central
et le pouvoir coutumier. Ceci souléve un autre
probléme au niveau coutumier car pour mieux
s’intégrer dans 1’appareil exécutif ou pour accéder
a d’autres fonctions politiques, le pouvoir cen-
tral investirait aisément tel membre au détriment
de I’ayant droit. Ceci nous fait tomber dans les
ingérences de la période coloniale. Bien plus en
tant qu’autorité locale, le chef de la collectivité-
chefferie n’a pas de role précis a jouer car ses
attributions ne sont pas clairement définies. D’ou
il n’est pas différent du chef de groupement. L’on
pourrait objecter que les deux pouvoirs du chef
sont aujourd’hui indissociables. Nous disons tout
de suite que cela n’est pas totalement vrai dans ce
sens que la loi privilégie I’organisation moderne
au détriment de la coutumiere. Ainsi, le chef bien
que désigné par la coutume, peut étre remplacé “en
cas d’absence ou d’empéchement dans la plénitude
de ses fonctions par le vice-président du conseil
de collectivité élu conformément aux dispositions
électorales” (Ordonnance-loi 1982: paragraph 3,
art. 142) et qui n’est malheureusement pas désigné

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

Nkasa Tekilazaya Yelengi

par la coutume. Que reste-t-il alors de coutumier
dans le fonctionnement de la collectivité-chefferie?
Revenons au Kwango pour noter qu’aucune
chefferie n’a été recréée. Une telle tentative aurait
entrainé une révision des limites de certaines en-
tités politico-administratives existantes. Les quel-
ques bilolo, devenus des chefs de groupement, ne
jouissent plus d’aucun prestige aupres de la popu-
lation qu’ils dirigeaient avant toutes ces réformes.
Le dernier texte en date n’avait pu leur restituer
ce que plus d’un demi-siecle de colonisation et
le silence et indifférence des premieres années
d’indépendance leur avaient arraché.

Conclusion

En parcourant la période coloniale et postcolo-
niale, nous avons suivi pas a pas la longue marche
d’une autorité traditionnelle mutilée voire méme
meurtrie par les différentes lois réorganisant la
territoriale au Congo belge et au Congo/Zaire.
Plusieurs facteurs expliquent la mort en douceur
de cette autorité: renforcement de 1’autonomie des
sous-chefs avec I’appui de I’autorité européenne,
morcellement des chefferies entre plusieurs entités
administratives nouvelles, si pas leur suppression
pure et simple, refus d’associer les chefs tradition-
nels dans la prise de décision, etc.

En définissant I’ autorité coutumiere, ses compé-
tences et attributions sous les régimes colonial et
postcolonial, nous constatons que 1’autorité cou-
tumiere, exception faite a un moindre degré du
chef du village qui partage encore le méme vécu
quotidien avec les autres habitants locaux et qui
jouit d’une certaine autorité réelle, constitue un
leurre et que 1’on pouvait se garder de réhabiliter
au sein de I’ organisation politico-administrative du
Congo indépendant des entités moribondes telles
que le groupement et la collectivité-chefferie. Le
groupement, par exemple, n’avait pour principal
objectif que d’affaiblir le pouvoir de I’autorité tra-
ditionnelle au sommet qui était considéré comme
trop vaste par le pouvoir colonial. Il n’avait aucun
role économique a jouer. C’est ce qui explique
d’ailleurs que le groupement n’était pas repris par
le décret du 5 décembre 1933 parmi les C. I. Quant
a la chefferie, actuellement appelée collectivité-
chefferie, entité de base ayant fait ses preuves lors
de I’effort de guerre (recrutement et production
des vivres et produits agricoles) et a notre avis
la seule entité rurale jadis dotée du pouvoir de
promouvoir la masse rurale, elle a été décapitée et
affaiblie puisqu’elle a été délibérément vidée de sa
substance et de son essence. La population actuelle

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

Intégration de I’autorité coutumiere dans les structures politico-administratives coloniales et postcoloniales au Congo

qui est constituée en majorité des jeunes et des
citadins ne se reconnait plus dans I’environnement
qui avait vu la splendeur du chef traditionnel et
par conséquent, elle ne croit pas en son efficacité
comme agent de développement. Pourquoi alors
cet acharnement pendant la deuxieéme république
a vouloir réhabiliter des institutions a fonctionne-
ment problématique chez certaines ethnies et ne
pas faire autant chez d’autres? Pourquoi ne pas
partir sur des bases nouvelles avec une organisa-
tion politico-administrative moderne qui reposerait
sur des bases non-coutumiéres et qui repartirait
équitablement le pouvoir de la base en le faisant
reposer sur la force de la loi moderne plutdt que
de prétendre réhabiliter les institutions obsolétes
dont la fondation soit a été détruite par les lois
coloniales et postcoloniales, soit est aujourd’hui
méconnue par ceux-la méme que le “chef” prétend
représenter? Cela nécessiterait un travail de titan
au niveau de changement de la mentalité de la
population pour lui redonner confiance en 1’auto-
rité traditionnelle et également au niveau de la
restructuration des limites actuelles de certaines
entités politico-administratives. Sans ces arrange-
ments préalables, il me semble inopportun de res-
susciter une autorité qui n’a plus de coutumier
que I’apparat pour en faire un organe du pouvoir
moderne. Ceux qui ont tenté de le faire étaient
motivés par des calculs politiciens et avaient voulu
capitaliser sur ce qui reste encore de crédibilité et
de pouvoir a base traditionnelle des chefs dans cer-
tains coins du pays pour consolider un pouvoir dic-
tatorial sans racines ni appui au niveau de la masse.
Le chef était devenu un joker pour se maintenir
au pouvoir, un pouvoir coercitif pour appeler a
I’ordre les contestataires et un agent de I’Etat muni
d’un salaire émargeant du budget de I’Etat, d’une
police et d’un budget pour exécuter le programme
désigné au sommet de 1I’Etat. Devenus membres
du comité central du Mouvement Populaire de
la Révolution (Parti-Etat), ministres, députés, etc.,
certains chefs des collectivité-chefferies devinrent
plus puissants que leurs chefs hiérarchiques et ne
devaient leur loyauté qu’au seul président de la
république. Bref, contrairement a la période co-
loniale ou I’autorité avait flirté tantot avec I'idée
d’associer tantdt avec celle d’ignorer 1’autorité
coutumiere selon les besoins du moment mais dans
I’intérét général du colonisateur, la période Mobu-
tienne chercha a s’apprivoiser 1’autorité tradition-
nelle pour mieux satisfaire les besoins politiques
de Mobutu. L’ordonnance-loi du 25 février 1982
qui est aussi la derniere loi organisant la territoriale
au Congo/Zaire a ce jour, était taillée sur mesure,
du reste comme la plupart des lois passées pen-

Anthropos 100.2005

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

425

dant le régime de Mobutu pour mieux asseoir son
pouvoir a travers I’étendue du territoire national.

Références citées

Bulletin Officiel (B. O.)
1885—1908 Bulletin Officiel de I’Etat Indépendant du Congo.
1908—-1959 Bulletin Officiel du Congo belge.

Bulletin Administratif (B. A.)
1965  Bulletin Administratif (et Commercial) du Congo belge.

Crine-Mavar, B.

1973 Histoire traditionnelle du Shaba. Cultures au Zaire et en
Afrique 1: 11-108.

L’avant-tradition zairoise. Cultures au Zaire et en Afri-
que 3 (numéro spécial).

1974

Dika Akwa nya Bonambela

1979 La sacralit¢ du pouvoir et le droit africain de la
succession. In: Sacralité, pouvoir et droit en Afrique;
pp. 35—142.

Gudijiga, Gipaka

1975 Evolution des Pende 1500—1900. Synchronie et dia-
chronie du pouvoir. Kinshasa-Lubumbashi. [These de
doctorat en anthropologie]

Hemptinne, J. de
1928 La politique indigeéne du gouvernement belge. Congo 2:
359-374.

Kabulo, Mbayo

2002 L’autorité coutumiere dans la politique de la Conakat
(1958—1965). Une illustration positive entre les chefs
coutumiers et le pouvoir moderne. Likundoli. Archives
et Documents (Série B; Université de Lubumbashi)
18/1-2: 43-75.

Kanyinda-Lusanga, Th.

1970a Les institutions traditionnelles luba. Structures et fonc-
tionnement. Leur évolution sous la colonisation et 1’in-
dépendance. Congo Afrique 45: 271-283.

1970b Le nouveau régime et 1’organisation politico-adminis-
trative du milieu rural — Morphologie d’une Chefferie
et d’un Secteur. Congo Afrique 49: 485-499.

Kéba M’Baye
1979 Sacralité, croyances, pouvoir et droit en Afrique. In:
Sacralité, pouvoir et droit en Afrique; pp. 143—160.

Lamal, F.

1949 Essai d’étude démographique d’une population du
Kwango. Les Basuku du territoire de Feshi. Bruxelles:
Librairie Falk.

1965 Basuku et Bayaka des districts Kwango et Kwilu au
Congo. Tervuren: Musée Royal de I’ Afrique Centrale.

Magotte, J.

1934  Les circonscriptions indigénes. Commentaire du décret
du 5 décembre 1933 d’apres ’exposé des motifs, les
travaux préparatoires et le rapport du conseil colonial.
Dison-Verviers: J. Winandy.

Nzonzi, Makambu

1977 Histoire de Kiamfu chez les Yaka (des origines a
1887). Kinshasa-Lubumbashi. [Mémoire de licence en
Histoire]

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

426

Ordonnance-loi

1982  Ordonnance-loi no. 82-006 du 25 février 1982 portant
organisation territoriale, politique et administrative de la
République du Zaire. Journal Officiel de la République
du Zaire. Kinshasa: Présidence de République.

Plancquaert, M.
1971 Les Yaka. Essai d’histoire. Tervuren: Musée Royal de
I’ Afrique Centrale.

Sacralité, pouvoir et droit en Afrique

1979 Sacralité, pouvoir et droit en Afrique. Table ronde
préparatoire organisée par le Laboratoire d’anthropolo-
gie juridique de Paris (février 1978). Paris: Edition du
C.N.R.S.

Sindani, Kabamba
1972  L’autorité coutumiere yaka au Kwango. Son évolution.
Kinshasa-Lubumbashi. [Mémoire de licence en droit]

Tshungu, Bamesa Zakama
1984 Chefs traditionnels et modernes au Zaire. La difficile
coexistence (1891—-1981). Cahiers Zairois d’Etudes Po-

21673.216111, am 12.01.2026, 07:10:54. ©
m

Nkasa Tekilazaya Yelengi

litiques et Sociales (Université de Lubumbashi) 1: 153 -
167.

Vansina, J.
1976 Les anciens royaumes de la savane. Kinshasa-Lubum-
bashi: Presses Universitaires du Zaire. [2eme édition]

Vellut, J. L.
1974 Guide de I’étudiant en histoire du Zaire. Kinshasa-Lu-
bumbashi: Editions Mont Noir.

Vunduawe, Te Pemako

1982 La décentralisation territoriale des responsabilités au
Zaire. Pourquoi et comment? Zaire-Afrique 165: 261 —
273.

Yelengi, Nkasa Tekilazaya

1979 Histoire des Suku de Meni Kongo de la fin du XVII®
siecle a 1913. Kinshasa-Lubumbashi. [Mémoire de li-
cence en Histoire]

Une autorité locale parmi les conquérants. Cas des
bilolo chez les Yaka. Africa (Rome) 41/3: 429-439.

1987

Anthropos 100.2005

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-415

