
Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des
modernen Rechtsstaates

Thematische Einführung

Moderne Staaten sind Ordnungen garantierter Sicherheit und d.h. wirkungsmächtiger
Ausdruck eines gelungenen Säkularisationsprozesses.1 Darin eingeschrieben ist eine
Entwicklung, die wir heute als ebenso problematische wie notwendige Aufklärungsge-
schichte der Vernunft beschreiben können. Letztere hat nicht nur zu der inzwischen
unbestrittenen und ordnungspolitisch wichtigen Unterscheidung von bürgerlicher Ge-
sellschaft und Staat, sondern auch zu einer rechtlichen Emanzipation der handelnden
Akteure geführt. Entscheidend ist aber, dass mit der genannten (Rechts-)Sicherheitsga-
rantie zugleich die Unanfechtbarkeit der hoheitlichen Macht behauptet wird; eine Au-
torisierungsstrategie, die sie zu einer fundamentalen Bedingung von Gesellschaft und
Staat werden lässt.2 Die Einschätzungen darüber, worauf diese Semantik der Ordnung
zielt und welche normativen oder auch systemischen Implikationen damit verbunden
sind, gehen jedoch weit auseinander. Eine Ausnahme bildet der Vorbeuge- und Prä-
ventionsgedanke.3 Er findet sich in Konzepten mit unterschiedlichster struktureller und
institutioneller Ausrichtung und genießt dabei ein kaum zu übertreffendes Maß an At-
traktivität. „Dass es sinnvoller ist, künftige Übel durch geeignete Interventionen zu ver-
meiden, als sie erst dann zu bekämpfen, wenn sie manifest geworden sind, das erscheint
uns so selbstverständlich, dass es keiner weiteren Begründung bedarf.“4 Nun wäre es
eine durchaus interessante Aufgabe, sich den unterschiedlichen normativen, aber auch
systemischen Implikationen gegenwärtiger Ordnungs- und Staatsmodelle zu widmen.
Indes, um einiges reizvoller scheint es zu sein, sich einem Phänomen, wie der „Inter-
ventions-Prävention“ zu nähern, das in den Kontexten moderner Staatlichkeit kaum oder
nur oberflächlich diskutiert und noch weniger in Zweifel gezogen wird. Gerade dieser
Selbstverständlichkeit und Omnipräsenz eines gesellschaftlichen und insofern auch
rechtlichen Deutungsmusters soll im Folgenden auf den Grund gegangen werden. An-
liegen der Erörterungen ist es, nach Sinn und Tragweite des interventionsbasierten Ri-
siko- und Konfliktmanagements des modernen Staates zu fragen, dessen Bedeutung für

I.

1 In diesem Sinne bereits M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1985; zur aktuellen
Debatte etwa A. Anter, Die Macht der Ordnung, Tübingen 2007; E.-W. Böckenförde, Der sä-
kularisierte Staat, München 2007 und C. Taylor, Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M. 2009.

2 Instruktiv dazu P.-A. Albrecht, Der Weg in die Sicherheitsgesellschaft, Berlin 2010; darüber
hinaus G. Agamben, Ausnahmezustand, 2004; M. Foucault, Analytik der Macht, Frankfurt a.M.
2005; N. Luhmann, Macht, Stuttgart 1975; M. Möstl, Die staatliche Garantie für die öffentliche
Sicherheit und Ordnung, Tübingen 2002; H. Popitz, Prozesse der Machtbildung, Tübingen
1976; C. Schmitt, Der Begriff des Politischen, Berlin 1963 und P.-T. Stoll, Sicherheit als Auf-
gabe von Staat und Gesellschaft, Tübingen 2003; R. Wahl, Prävention und Vorsorge, Bonn
1995.

3 Siehe dazu etwas F. Ewald, Der Vorsorgestaat, Frankfurt a.M. 1993 und S. Huster (Hrsg.), Vom
Rechts- zum Präventionsstaat, Frankfurt a.M. 2008; weitere Literaturnachweise folgen im Text.

4 So U. Bröckling, in: Behemot. A Journal on Civilisation, 2008 (1), S. 38 ff.

Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


die moderne (Straf-)Rechtspraxis zu analysieren und so die Tiefenstrukturen der ent-
sprechenden Argumente zu beleuchten. In einem ersten Schritt soll deshalb die Genea-
logie und Struktur des Rechtsgewährleistungsparadigmas näher in den Blick genommen
werden (II). Ein zweites Kapitel wird sich den zentralen Strategien gegenwärtiger Ri-
siko- und Konfliktanalyse widmen (III). Der dritte Abschnitt will wiederum zeigen,
welche Logik den modernen Sicherheitsgarantien zugrunde liegt und welche Probleme
damit einhergehen (IV). Der Beitrag endet mit einer Zusammenfassung der wichtigsten
Einsichten (V).

Die ordnungspolitische Matrix von Leistung und Legitimation

Sicherheitsverlangen und Sicherheitsversprechen

Die Rede von einer säkularen Ordnungsmacht, von einem rationalisierten Sicherheits-
versprechen oder ähnlichem verweist zunächst auf das einer rechtlichen Verständigung
zugrunde liegende Leistungs-Legitmations-Paradigma.5 Danach verpflichten sich Staat
und Gesellschaft, die elementaren Rechte resp. die Subsistenzbedingungen des Einzel-
nen, so effektiv wie möglich zu schützen. Im Gegenzug erkennen letztere das Gewalt-
und Justizmonopol hoheitlicher Institutionen an.6 Betont wird insofern ein Bezugsnetz
aus freiheitsgenormten Anerkennungsstrategien und darauf beruhenden Funktionsein-
heiten, deren vorrangige Aufgabe es ist, die exzentrische Position des Einzelnen mit
derjenigen der Allgemeinheit im Gleichgewicht zu halten. Dem bereits erwähnten Si-
cherheitsversprechen korrespondiert also immer ein darauf bezogenes Sicherheitsver-
langen. Konflikte oder das, was wir als Konfliktformen definieren, machen allerdings
deutlich, dass dieses Gleichgewicht zugunsten partikularer Geltungsbehauptungen
durchbrochen, jedenfalls aber marginalisiert werden kann. Zur Disposition gestellt wird
so nicht nur die ordnungspolitische Matrix, sondern auch das damit verbundene Norm-
stabilisierungspotential. Wie eine Gesellschaft und d.h. eine autorisierte Ordnungs-
macht darauf reagiert, hängt wesentlich davon ab, welche normativen Deutungs- und
strukturellen Verarbeitungsmuster ihr im Einzelnen zur Verfügung stehen. Augen-
scheinlich wird dann aber auch, dass das Recht als originäres Konfliktlösungsverfahren
zugleich den Charakter einer umfassenden Disziplinierungs- und Befriedungspraxis er-
hält.7

II.

1.

5 Zur Klärung der begrifflichen Grundlagen vgl. die Überlegungen des Verf., in: ZStW 120
(2008), 68 ff.

6 Zur aktuellen Diskussion des Gewalt- und Justizmonopols vgl. nur U. Di Fabio, Das Recht
offener Staaten, Tübingen 1998; H. J. Faller, in: ders. (Hrsg.), Festschrift für Geiger, Tübingen
1989, 3; D. Merten, Rechtsstaat und Gewaltmonopol, Tübingen 1975, S. 29 ff.; H. Quaritsch,
Staat und Souveränität, Bd. 1 Grundlagen, Frankfurt a.M. 1970 und bereits C. Schmitt, Ver-
fassungslehre, München 1928; zur Genese des damit verbundenen Selbstverständnisses R. Ko-
selleck, Kritik und Krise, Frankfurt a.M. 1973, S. 11 ff. und Weber (Fn. 1), S. 29 f.; aus kultur-
geschichtlicher Perspektive N. Elias, Studien über die Deutschen, Frankfurt a.M. 1994,
S. 282 ff.

7 Hier sind gegenwärtig eine Vielzahl von (Konfliktlösungs-)Praxen denkbar, neben der Media-
tion als spezifische Rechtsgestaltungsform, auch zivilrechtliche oder eben auch verwaltungs-
und strafrechtliche Verfahren; auf letztere wird sich der Fokus weitgehend beschränken.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 19

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


Zur Genealogie des Rechtsgewährleistungsparadigmas

Die begriffsgeschichtliche Referenz dieser so verstandenen Gewährleistungsmatrix bil-
det das staats- und souveränitätstheoretische Modell von Thomas Hobbes. Im Anschluss
an Newton, Descartes und Galilei, um hier nur einige zu nennen, hat er gerade durch
die Radikalisierung seiner philosophischen und epistemologischen Methode Wegwei-
sendes geleistet.8

Diese „staatstheoretische Neujustierung“ oder Radikalisierung geht mit einem ge-
wandelten Wissens- und Wissenschaftsverständnis einher.9 War die Wissensanalyse
bzw. -vermittlung in der Scholastik und im ausgehenden Mittelalter noch Teil einer als
kohärent behaupteten Heilsordnung, Glaube (Confessio/Religio) und Welterkenntnis
(mundus sensibilis atque intelligibilis) also unmittelbar aufeinander bezogen, so wurde
dieser Funktionszusammenhang zunehmend in Frage gestellt.10 Ähnlich wie Bacon und
Kepler vertrat Hobbes die Überzeugung, dass sich Wissensressourcen – stricto sensu
– nur im Kontext einer systematischen Wirklichkeitswissenschaft i.S. einer scientia
propter potentiam verhandeln ließen, man denke nur an das novum organum oder die
astronomia nova; Aussagen über die Religion, Gott oder entsprechende Heilserwartun-
gen dagegen Fragen des Glaubens waren.11 Damit sollten weder Theologie noch Reli-
gion im Orcus von Geschichte und Tradition verschwinden, ganz im Gegenteil, ent-
scheidend war vielmehr die Entgegensetzung von (fortschrittlichem) Wissen und (kon-
servativem) Glauben. Nur dann, so die Argumentationslogik der „nomenclatura accu-
rata“, war der instrumentellen Vernunft der Platz zu sichern, der ihr gebührte und der
Mensch als das zu begreifen, was er war: nämlich als homo rationalis sensibilis.12

Wegweisend oder neuartig ist vor allem sein Versuch, die rechtlichen, ökonomischen
und politischen Strukturen der Moderne und deren legitimationstheoretischen Implika-
tionen systematisch und d.h. für Hobbes strategisch zu begründen. Fragen der indivi-

2.

8 Die Literatur zu T. Hobbes’ staats- und souveränitätstheoretischer Konzeption ist inzwischen
Legion; verwiesen sei an dieser Stelle nur auf E.-W. Böckenförde, Sicherheit und Selbster-
haltung vor Gerechtigkeit, Basel 2004; W. Kersting, Thomas Hobbes, Hamburg 2002; K.-M.
Kodalle, Wahrheit und System, Köln 1972; C. Schmitt, Der Leviathan, Hamburg 1938; Q.
Skinner, Freiheit und Pflicht, Frankfurt a.M. 2008 sowie B. Willms, Thomas Hobbes. Das
Reich des Leviathan, München 1987; zum Urbild des modernen Staates und seinen Gegen-
bildern aus der Perspektive einer politischen Ikonographie H. Bredekamp, Thomas Hobbes,
Leviathan, Berlin 2006.

9 Grundlegend dazu immer noch M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1995,
S. 46 ff. und öfter.

10 Zu Genese, Struktur und Auflösung dieses Funktionszusammenhanges vgl. etwa E. Cassi-
rer, Individuum und Kosmos, Leipzig 1927, S. 7 und öfter sowie E. Friedell, Kulturgeschichte
der Neuzeit, München 1931, S. 173 ff.

11 Zu den Standards und Methoden der damaligen Wissenschaftskonzepte und -transfers siehe
H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, 1988, S. 20 ff. und öfter sowie ders., Die Genesis
der kopernikanischen Welt, Frankfurt a.M. 1975, S. 147 ff. und öfter; zu Hobbes’ Systems-
und Prinzipienideal Willms (Fn. 8), S. 61 ff.

12 Zu der damit einhergehenden Problematik eines selbst unreflektierten Wissenschafts- und
Fortschritts-Glaubens vgl. P. Stekeler-Weithofer, Philosophie des Selbstbewusstseins, Frank-
furt a.M. 2005, S. 270 ff. und öfter; zum Verhältnis von Empirismus und Rationalismus aus
philosophiegeschichtlicher Perspektive K. J. Engfer, Empirismus vs. Rationalismus?, Pader-
born 1996, S. 11.

20 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


duellen Sinnorientierung, aber auch der gesellschaftlichen Sozialkontrolle sind für ihn
nicht länger auf ein metaphysisches Ideal der menschlichen Natur zu beziehen, sondern
an den rationalisierten Bedürfnissen der einzelnen Akteure auszurichten. Demgemäß ist
für Hobbes praktische Philosophie, im Sinne einer Theorie des Politischen, immer auch
analytische Friedenswissenschaft; und die Methode des mos geometricus die heuristi-
sche Grundlage, mittels derer die normativen Ansprüche einer monopolisierten Gewalt
und folglich allgemein anerkannte Rechte und Pflichten begründet werden können. In
den Worten von Hobbes: „Der alleinige Weg zur Errichtung einer solchen allgemeinen
Gewalt, die in der Lage ist, die Menschen vor dem Angriff Fremder und vor gegensei-
tigen Übergriffen zu schützen und ihnen dadurch eine solche Sicherheit zu verschaffen,
dass sie sich durch eigenen Fleiß und von den Früchten der Erde ernähren und zufrieden
leben können, liegt in der Übertragung ihrer gesamten Macht und Stärke auf einen
Menschen oder eine Versammlung von Menschen. […] Ist dies geschehen, so nennt
man diese zu einer Person vereinigte Menge Staat […] Dies ist die Erzeugung jenes
großen Leviathan oder besser, um es ehrerbietiger auszudrücken, jenes sterblichen Got-
tes, dem wir unter dem unsterblichen Gott unseren Frieden und Schutz verdanken“.13

Die Zielrichtung der Argumentation ist klar: Ordnungspolitik ist notwendig Sicher-
heitspolitik, eine Alternative dafür gibt es nicht. Der Einzelne als atomisierter Akteur
eines auf sich selbst verwiesenen Gemeinwesens begibt sich jeglicher Möglichkeiten
der Risiko- und Konfliktregulierung, der Staat mit seinem Gewaltmonopol bietet um-
fassenden Schutz. Zur Geltung gebracht ist mit dieser Verknüpfung von Leistung und
Legitimation ein staatstheoretisches Paradigma, das in seiner Grundstruktur, und gerade
darin besteht die Bedeutung dieser kritischen Macht- und Vernunftkonzeption, auch
heute noch Gültigkeit beanspruchen kann. Mit der kompositorischen Methode des mos
geometricus verlässt Hobbes, ebenso wie Machiavelli, das zoon politikon-Theorem
aristotelischer Provenienz.14 Ausschlaggebend ist nun ein am Nutzenkalkül ausgerich-
teter Individualismus; ein Individualismus, der in der liberalistischen Tradition eines
Locke, Hume oder Mill seine Fortsetzung finden wird. Der Mensch zerfällt gewisser-
maßen in zwei Teile: Der erste kennzeichnet ihn als Sinnenwesen mit empfindsamer
Sentimentalität und formuliert damit das Bild eines auf Ausgleich bedachten Gutmen-
schen. Der zweite Teil fokussiert auf ein Wesen, das auf berechnende Weise seine Vor-
teile maximiert. Hier wird er zum homo oeconomicus, vor dem man sich durchaus in
Acht zu nehmen hat. Dennoch unterscheidet sich Hobbes’ Modell deutlich von dem
Machiavellis. Steht bei Hobbes die Balance von Vernunft, Macht resp. Autorität und
Unterordnung im Vordergrund, so geht es Machiavelli ganz offenkundig um eine funk-
tionale und nicht weniger aggressive „Klugheitspragmatik“, d.h. um Leitlinien einer

13 Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerlichen Staates, Frankfurt
a.M. 1996 (1651), S. 134 ff.

14 Zum zoon politikon-Theorem in seiner aristotelischen Ausformung und mittelalterlich-christ-
lichen Rezeption vgl. Ch. Grawe/A. Hügli, Artikel: Mensch, in: HWdPhil Bd. 5, Basel 1980,
Sp. 1061 ff.; W. Gebauer, Die Aufnahme der Politik des Aristoteles und die naturrechtliche
Begründung des Staates, Stuttgart 1936; O. Höffe, Praktische Philosophie, das Modell Aris-
toteles, Berlin 2008; W. Kullmann, Aristoteles und die moderne Wissenschaft, Stuttgart 1998
sowie J. Ritter, Metaphysik und Politik, Frankfurt a.M. 1969, S. 106 ff.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 21

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


politischen Selbstbehauptungs- und Machtsteigerungslehre.15 Gerade dieser völligen
Entgrenzung jeglicher Vernunft- und Autoritätsdiskurse zugunsten frei flottierender
Ideologeme will das hobbessche Leistungs-Legitimations-Paradigma entgegentreten
und so zugleich der immanenten Logik von Konflikt und Intervention, von Gewalt und
Vorbeugung einen transparenten Normkontext zur Seite stellen.

Die staatstheoretischen Debatten der Folgezeit, vor allem im Übergang von einer
(rein) szientistischen zu einer personalen Wissensorganisation, können als unmittelbare
Reaktion auf jene innovative Verknüpfung von Sicherheitsleistung und Macht- resp.
Herrschaftslegitimation und damit ebenso als eine Strukturgeschichte der (politischen)
Vernunft gelesen werden.16 In der Konsequenz wird das Rechtsgewährleistungspara-
digma immer wieder modifiziert und so den Sinnpotentialen moderner Gesellschaften
angepasst, man denke hier nur an die Legitimationserwägungen bei Locke, Pufendorf,
Montesquieu oder Rousseau.17 An zentrale Stelle rückt nun ein am Immanenz- und
Säkularisierungsgedanken orientierter Interessenausgleich zwischen dem Herrschafts-
und Disziplinierungsanspruch des Staates und dem Autonomie- und Emanzipationsbe-
gehren des Einzelnen. Waren die „großen Erzählungen“ (Lyotard) mit ihren naturrecht-
lich orientierten Sinnstiftungsfunktionen schon bei Hobbes weitgehend marginalisiert,
so treten sie jetzt noch stärker in den Hintergrund.18 Im Gegenzug kristallisiert sich ein
vernunftkritisches Verständnis von Moral und Recht heraus. Letzteres führt zu einer
Personalisierung und auf diesem Wege zu einer kategorialen Neubestimmung des Leis-
tungs-Legitimations-Paradigmas, ein (Selbst-)Verständnis, das sich auch in einer ent-
sprechenden Daseins- und Konfliktanalyse niederschlagen muss. Gesucht wird nun-
mehr eine Form des Zusammenschlusses, „die“, so Rousseau, „mit ihrer ganzen ge-
meinsamen Kraft die Person und das Vermögen jedes Einzelnen verteidigt und schützt
und durch die doch jeder, indem er sich mit allen vereinigt, nur sich selbst gehorcht und

15 Zu Machiavellis Konzept einer funktionalen Macht- bzw. Wertebegründung und deren ak-
tuelle Bedeutung siehe I. Berlin, Das krumme Holz der Humanität, Frankfurt a.M. 1992,
S. 21 ff.; H. Münkler, Machiavelli, Frankfurt a.M. 2004; D. Sternberger, Drei Wurzeln der
Politik, Frankfurt a.M. 1984 sowie J. Taubes, Religionstheorie und politische Theologie,
München 1983.

16 Als eine solche Konzeption des Übergangs muss die ‚Szienza nova’ Giambattista Vicos von
1725 angesehen werden. Sichtbar wird in der ‚Szienza nova’ bereits die Loslösung von einer
allzu szientistisch-formalen und die Hinwendung zu einer auch kulturgeschichtlichen Be-
gründung menschlicher Wissens- und Lebensformen. Gleichzeitig bleibt eine Vielzahl me-
taphysischer Grundannahmen erhalten, die vor allem den personal-freiheitlichen Aspekt mo-
derner Praxis- und nicht zuletzt Rechts(verfahrens)organisation verdunkeln. Zu den hier
durchaus interessanten Transformationslinien siehe M. Gans, Das Subjekt der Geschichte,
1993, S. 19 und öfter.

17 Die Entwicklung dieser staats- und legitimationstheoretischen Konzepte zeichnet R. Zippe-
lius in seiner Analyse anschaulich nach, siehe Geschichte der Staatsideen, München 2003,
dort insbes. S. 97 ff.

18 Das postmoderne Wissen, 1986, S. 14. J.-F. Lyotards Analyse widmet sich zwar vornehmlich
der Wissensorganisation spät- bzw. postmoderner Lebensformen, die aufgezeigten Entwick-
lungslinien markieren aber die auch für den vorliegenden Zusammenhang wichtigen Legiti-
mationsdiskurse und die damit verbundenen Transformationsstrategien. Zum kultur- und
mentalitätsgeschichtlichen Hintergrund vgl. J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, Stuttgart
2006; die aktuelle Debatte beleuchtet R. Pippin, Die Verwirklichung der Freiheit, Frankfurt
a.M. 2005, S. 191 ff. und Taylor (Fn. 1).

22 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


genauso frei bleibt wie zuvor.“19 Und Rousseau findet diese Form im Gesellschafts-
vertrag und dem damit verbundenen Gemeinwillen. Denn damit der Gesellschaftsver-
trag keine Lehrformel bleibt, „schließt er stillschweigend eine Übereinkunft ein, die
allein die anderen ermächtigt, dass, wer sich weigert dem Gemeinwillen zu folgen, von
der gesamten Körperschaft dazu gezwungen wird“.20

Die kategoriale Neubestimmung der Gewährleistungsstrategien ist als Paradigmen-
wechsel innerhalb des Paradigmas zu verstehen. Die Matrix von Leistung und Legiti-
mation wird hier unmittelbar an die je individuellen Selbstbestimmungspraxen des
Menschen geknüpft. Verabschiedet wird damit nicht nur die Bürgerkriegsmetaphorik
hobbesianischer Provenienz, sondern auch die zugrunde gelegte Anthropologie des
homo homini lupus.21 Das Freiheitsargument tritt so aus dem Schatten paternalistisch,
vor allem aber autoritär organisierter Verhaltenskontexte und -codices und schafft in-
soweit die Basis für ein neues Selbst-Bild des Akteurs als handelndes Subjekt und Teil-
nehmer an einer gemeinschaftlichen Kultur des Redens und Urteilens.22 Personale Au-
tonomisierungsstrukturen werden dadurch zum Ausgangs- resp. Fluchtpunkt einer Iden-
titäts- und Statusbegründung und formulieren gerade damit ein neues Staats- und Ge-
sellschaftsverständnis.23 Denn, so die Formulierung Kants „Freiheit ist […] sofern sie
mit jedes anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann,
dieses einzige, ursprüngliche, jedem Menschen, kraft seiner Menschheit zustehende

19 Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts (Contrat social), 1994 (1762),
S. 17.

20 A.a.O., S. 21.
21 Speziell zur Anthropologie von Thomas Hobbes W. Bartuschat, in: Höffe (Hrsg.), Thomas

Hobbes, Anthropologie und Staatsphilosophie, Freiburg 1981, S. 19 ff. Das Verhältnis staats-
und politiktheoretischer Begründungsformen zu ihren anthropologischen Implikationen ana-
lysieren Berlin (Fn. 15), S. 37 ff. und öfter; W. Brugger, Das anthropologische Kreuz der
Entscheidung in Politik und Recht, Baden-Baden 2008; D. Jörke/B. Ladwig, Politische An-
thropologie, Baden-Baden 2009 und H. Ryffel, Grundprobleme der Rechts- und Staatsphilo-
sophie. Philosophische Anthropologie des Politischen, Neuwied 1969, S. 101 ff.

22 Zur Genese des Autonomie- und Freiheitsarguments als fundamentale Kategorie moderner
Subjekt- und Praxisphilosophie P. Bieri, Das Handwerk der Freiheit, München 2001; V. Ger-
hardt, Selbstbestimmung, Stuttgart 2001; D. Henrich, Konstellationen, Stuttgart 1991; ders.,
Selbstverhältnisse, Stuttgart 2001; J. McDowell, Geist und Welt, Paderborn 1998; Pippin
(Fn. 18), S. 71 ff.; M. Seel, Sich bestimmen lassen, Frankfurt a.M. 2002, S. 279 ff.; Stekeler-
Weithofer (Fn. 12), S. 337 ff. und öfter sowie C. Taylor, Quellen des Selbst, Frankfurt a.M.
1994; aus sprachanalytischer Perspektive argumentieren vor allem E. Tugendhat, Selbstbe-
wusstsein und Selbstbestimmung, Frankfurt a.M. 1979 und L. Wittgenstein, Philosophische
Untersuchungen, in: ders., Werkausgabe, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1984.

23 Die Entwicklung und Bedeutung freiheitsphilosophischer Rechtskonzepte untersucht K.
Kühl, Freiheitliche Rechtsphilosophie, Baden-Baden 2008; insbesondere zu Kant siehe W.
Kersting, Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilosophie, Paderborn
2007.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 23

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


Recht.“24 Wechselseitige und institutionalisierte Rechte und Pflichten fungieren des-
halb, entgegen Hobbes, nicht allein als Oktroi und d.h. als subjektgelöste Normbefehle,
sondern vor allem als frei gewählte Orientierungen verobjektivierter Anerkennungs-
spielräume.25

Angesprochen ist dabei ein (transzendentales) Modell des Rechts, das, trotz seiner
notwendig formalen und verfahrensgeleiteten Struktur, immer auch an die performativ
geäußerte, in der Regel gelebte Akzeptanz der Menschen gebunden und in diesem Sinne
praktisch gewordene Vernunft ist – oder jedenfalls sein soll. Zugleich, und darin liegt
die Kernaussage dieses Konzepts, können die Akteure als rechtlich identifizierbare
Urheber ihres Handelns und Unterlassens, ihres Wissens oder Unwissens bestimmt
werden.26 So gelingt es auch, Konflikte oder Verletzungshandlungen auf praxis- und
wertbezogene Gründe zurückzuführen, Gründe, die es, je nach Ausgestaltung des po-
sitiven (Straf-)Rechts, ermöglichen, Qualität und Maß des Schadens resp. des Unrechts
zu ermitteln. Konflikte beruhen also auf Freiheitsanmaßungen, die in der Regel mit
Anerkennungsmissachtungen einhergehen. Deshalb verläuft auch die Risiko- und Kon-
fliktanalyse „zweistufig“. Zum einen geht es um die verfahrensgeleitete Offenlegung
und entsprechende Restitution der Freiheitsverletzung, zum anderen um Fragen der Er-
wartungssicherung und Normstabilisierung. Letzteres macht vor allem deutlich, dass
damit die Relation von Konflikt, Unrecht und Prävention, von Gefahr, Gewalt und Vor-
beugung, durch das Kriterium der personalen Urheberschaft konkretisiert und schließ-

24 Metaphysik der Sitten, GS, Berlin 1902 ff., ND 1977 (1797), AA VI, S. 237. Kurz zuvor hatte
Kant die analytische Verknüpfung von Rechtsgesetzen der Freiheit und ihrem Zwangsmo-
ment hervorgehoben: „Das Recht ist mit der Befugnis zu zwingen verbunden. Der Wider-
stand“, so Kant, „der dem Hindernisse einer Wirkung entgegengesetzt wird, ist eine Beför-
derung dieser Wirkung und stimmt mit dieser zusammen. Nun ist alles, was unrecht ist, ein
Hindernis der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen. Der Zwang aber ist ein Hindernis, der der
Freiheit geschieht. Folglich: wenn ein gewisser Gebrauch der Freiheit selbst ein Hindernis
der Freiheit nach allgemeinen Gesetzen (d.i. unrecht) ist, so ist der Zwang, der diesem ent-
gegengesetzt wird, als Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit mit der Freiheit nach
allgemeinen Gesetzen zusammen stimmend, d.i. recht […].“ AA VI, S. 231.

25 Zum Begriff der Orientierung als philosophische und rechtliche Kategorie der Interessens-,
Wissens- und Handlungskoordination W. Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin,
New York 2008, dort insbesondere S. 460 ff.; zum philosophischen Modell der Anerkennung
B. Merker (Hrsg.), Subjektivität und Anerkennung, Paderborn 2004, A. Honneth, Kampf um
Anerkennung, Frankfurt a.M. 1992 sowie P. Ricoer, Wege der Anerkennung, Frankfurt a.M.
2006; zur Bedeutung resp. Verarbeitung dieses Konzepts im Recht und angrenzenden Wissen-
schaften W. Schild (Hrsg.), Anerkennung, Würzburg 2000.

26 Eine Rekonstruktion des Urheberbegriffs in freiheitsphilosophischer Lesart unternimmt Ger-
hardt (Fn. 22), S. 187 ff. und öfter.

24 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


lich auf das normative Potential der jeweils gelebten oder als gelebt unterstellten Ord-
nung bezogen wird.27

Aus der Sicht des 20. und 21. Jahrhunderts, oder anders gesagt, aus Sicht einer sich
selbst problematisch gewordenen Vernunft- und Fortschrittsgeschichte, kann dieses
Modell auch als klassisch aufgeklärter Idealtypus moderner Rechtsgewährleistung und
damit zugleich als Bezugs- oder, je nach Perspektive, als Fluchtpunkt aller weiteren
Argumentationsmuster verstanden werden. Insofern ist, jedenfalls ideengeschichtlich
und staatstheoretisch, keineswegs entscheidend, ob das Modell in den Gesellschaften,
die häufig mit der Epoche der europäischen Aufklärung oder des Deutschen Idealismus
identifiziert werden, annähernd oder gar vollständig realisiert war. Ausschlaggebend ist
vielmehr, inwieweit damit Prinzipien des Redens und Urteilens, des Verstehens und
Handelns formuliert wurden, die, trotz des zugestandenen Anspruchs der vorgetragenen
Wissensanalyse, immer auch als wissenschaftlich kontrovers oder als realpolitisch un-
einlösbar begriffen wurden.28 In welcher Form solche Gegenläufigkeiten auf das Selbst-
verständnis von Recht und Staat durchschlagen können, zeigt sich nicht zuletzt an einer
Neujustierung, die das freiheitsphilosophische Design des Leistungs-Legitimations-Pa-
radigmas und die entsprechende Konfliktverarbeitung im Verlaufe des 19. Jahrhunderts
erfuhr; eine Entwicklung, die in ihrer Bedeutung gar nicht überschätzt werden kann.29

Galt nämlich der Rechtsstaat, gerade in der Semantik der Aufklärung, als Repräsen-
tation des Allgemeinwillens,30 als, um mit den Worten Hegels zu sprechen, „Dasein der
Freiheit“,31 so wird er, nicht nur in den Augen professioneller Juristen oder diverser
politischer Eliten, zunehmend als Organisations- und Verwaltungsstaat wahrgenom-
men. Wie viele Entwicklungen im öffentlichen Raum des Rechts, so beginnen aber auch
hier die Weichenstellungen weit vor ihrer gesellschaftlichen Verortung und politischen
Institutionalisierung. Entsprechende Ansätze werden, soweit man sich genauer um-
schaut, bereits bei Beccaria, Grolman oder Feuerbach für das Strafrecht32 oder bei

27 Zu den Zurechnungs- und Verantwortungs(zuweisungs)strategien freiheitsphilosophischer
Schuld-, Straf- bzw. Sanktionsmodelle etwa K. Günther, Schuld und kommunikative Freiheit,
Frankfurt a.M. 2005; G. Jakobs, Norm, Person, Gesellschaft, Berlin 2008; S. 80 ff.; M.
Kahlo, Die Handlungsform der Unterlassung als Kriminaldelikt, Frankfurt a.M. 2001,
S. 181 ff.; M. Köhler, Der Begriff der Strafe, Heidelberg 1986; W. Lübbe, Verantwortung in
komplexen kulturellen Prozessen, Freiburg 1998; M. Pawlik, Person, Subjekt, Bürger, Berlin
2004; W. Schild, Der Strafrichter in der Hauptverhandlung, Heidelberg 1983, S. 7; K. Seel-
mann, Anerkennungsverlust und Selbstsubsumtion, Freiburg 1995, S. 11 ff.; S. Stübinger, Das
„idealisierte“ Strafrecht, Frankfurt a.M. 2007, S. 288 ff. und öfter und Verf., Schuldtypisier-
ung als Begriffsanalyse, Berlin 2007, S. 32 ff.

28 Vor allem gegenüber den Modellen von Kant, Fichte und Hegel wurde dieser Einwand immer
wieder geführt. Zu dieser Debatte und ihren Konsequenzen H.-D. Klein (Hrsg.), Systeme im
Denken der Gegenwart, Bonn 1993 und Stekeler-Weithofer (Fn. 12), S. 15 ff.

29 Zur Entwicklung der (Straf-)Rechtswissenschaften und dem damit einhergehenden Selbst-
verständnis als „Anwendungswissenschaft“ siehe Verf. (Fn. 27), S. 68, 98 ff.

30 Vgl. dazu die Darstellung der rousseauschen Position im Text.
31 Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt a.M. 1970 (1821), § 29.
32 Vgl. C. Beccaria, Von den Verbrechen und von den Strafen, 1764, ND Berlin 2005; K.-L. v.

Grolman, Grundsätze der Criminalwissenschaft, 1798, ND Goldbach 1998 und P.J.A. v. Feu-
erbach, Revision der Grundsätze und Grundbegriffe des positiven peinlichen Rechts, 1799/
1800, ND Aalen 1970.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 25

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


Sonnenfels, Justi und Hufeland für die Staatswissenschaften diskutiert.33 Besonders
deutlich wird der Strukturwandel schließlich bei v. Mohls Polizei-Wissenschaft und
Jellineks Staatslehre.34 Juristische Argumentations- und ordnungspolitische Erklä-
rungsmuster lösen sich nunmehr von ihren philosophischen Begründungskontexten.35

Die moderne Jurisprudenz entwickelt sich zur praktischen Orientierungs- und instru-
mentellen Anwendungswissenschaft. Sie vertraut dem esprit positif (Comte), den Mög-
lichkeiten einzelwissenschaftlicher Welterkenntnis und wird in diesem Sinne funktio-
nal.36 Im Mittelpunkt steht nicht mehr die vernunftgenormte Erfassung sinnorientierter
Rechts- und Lebensformen, sondern die Ausweitung gesellschaftsstabilisierender In-
terventions- und Steuerungspraktiken. Im Stile einer Funktionseinheit firmiert der Staat,
oder das, was man nun als Staat definiert, selbst als handelnder Akteur und wird so als
Agent eigens formulierter Interessen behauptet. „Aus dem Rechtsstaat, dem Nichts-als-
Rechtsstaat“, so v. Liszt, „der sich damit begnügt hat oder wenigstens damit begnügen
wollte, dem freien Spiel der Kräfte seinen ruhigen Lauf zu sichern […], hat sich im
Laufe der Jahrzehnte der moderne Verwaltungsstaat entwickelt, der durch bewusste
Zwecksetzung eingreift in das freie Spiel der Kräfte, eingreift, um auf der anderen Seite
die Interessen der Gesamtheit gegenüber dem Übermut des Einzelnen wahrzuneh-
men.“37 Das bedeutet jedoch nicht, dass die Stabilisierung von Normen und die Selbst-
Versicherung von Gesellschaften allein auf horizontale Interventions- und Herrschafts-
strategien beschränkt wäre, im Gegenteil, ergänzt werden diese Strategien durch ein

33 Siehe J. v. Sonnenfels, Grundsätze der Polizei, Bd. 1, 1787, ND München 2003, J. H. G. v.
Justi, Die Grundfeste zu der Macht und Glückseligkeit der Staaten, 1760, ND Aalen 1965
und G. Hufeland, Lehrsätze des Naturrechts und der damit verbundenen Wissenschaften,
1790, ND Glashütten i.T. 1973.

34 Die Titel lauten vollständig: Die Polizey-Wissenschaft nach den Grundsätzen des Rechts-
staates, Tübingen 1832/33 und Allgemeine Staatslehre, Berlin 1914.

35 Freilich gibt es Ausnahmen: Zu ihnen zählen H. F. K. v. Stein und W. v. Humboldt, mit
Einschränkungen wohl auch P.J.A. v. Feuerbach. Vor allem bei Humboldt und seinen „Ideen
zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen“ von 1792 (Werke
Bd. 1, 2002, S. 56 ff.) kann man erkennen, wie politischer Pragmatismus und freiheitliche
Selbstorganisation des Menschen miteinander vermittelt und so zugleich gegen einen alles re-
gulierenden (Obrigkeits-)Staat gewendet werden können.

36 „Voir pour savoir, savoir pour prevoir, prevoir pour prevenir“, heißt es dann in der Soziologie
A. Comtes, Stuttgart 1974 (1842), S. 470. Die Entwicklung von philosophischem Positivismus
und moderner Einzelwissenschaft untersuchen B. Plé, Die „Welt“ aus den Wissenschaften,
Stuttgart 1996 und G. Winkler, Rechtstheorie und Erkenntnislehre, Wien 1990, dort insbe-
sondere auf die Reine Rechtslehre H. Kelsens bezogen.

37 Mitgeteilt durch die IKV, Bd. 19, 1912, S. 377. Interessant ist freilich, dass sich, parallel zu
dieser rechts- und ordnungspolitischen „Bestandaufnahme“, vor allem soziologische Kon-
zepte darum bemühen, das Verhältnis von Gemeinschaft und Gesellschaft neu zu bestimmen.
Vor dem Hintergrund sich wandelnder ökonomischer und sozialer Strukturen geht es nunmehr
darum, der „Entmaterialisierungstendenz“ des modernen Staates, also dem, was v. Liszt mit
dem Verwaltungsstaat bezeichnet, etwas entgegenzusetzen oder, um es mit einem Wort He-
gels zu sagen, nach der Sittlichkeit der modernen Lebens- und Kooperationsverhältnisse zu
suchen. Prominent sind hier immer noch die Analysen von F. Tönnies, Gemeinschaft und
Gesellschaft, Leipzig 1887, E. Dürkheim, Erziehung, Moral, Gesellschaft, Neuwied 1973
(1902/ 03) und von G. Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesell-
schaftung, Leipzig 1908; zum Ganzen jetzt auch H. Rosa et al., Theorien der Gemeinschaft,
Frankfurt a.M. 2010, passim.

26 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


neues Subjekt- und Personenverständnis. Letzteres konstruiert den Akteur gerade auch
als atomisiertes Selbst-Organisations- und Kontrollsystem, das in den (ökonomisierten)
Kontexten des je eigenen Lebens spezifische Kompetenzen und wissens- oder autori-
tätsbasierte Positionen einsetzt – und konsolidiert so das komplexe Ordnungsgefüge auf
vertikaler Ebene.38

Orientierungsmuster der Gegenwart

Zur Geltung gebracht ist damit eine Norm-, Person- und Gesellschaftslegitimation, die,
wie man mit Foucault sagen kann, als Wechselwirkung zwischen zwei Orientierungs-
mustern, zwischen Macht- oder Herrschaftstechniken einerseits und Selbsttechniken
andererseits, beschrieben werden muss.39 „Der Kontrapunkt“, so Foucault, „an dem die
Form der Lenkung der Individuen durch andere mit der Wiese der Selbstführung ver-
knüpft ist, kann […] Regierung genannt werden. In der weiten Bedeutung des Wortes
ist Regierung nicht eine Weise, Menschen zu zwingen, das zu tun, was der Regierende
will; vielmehr ist sie immer ein bewegliches Gleichgewicht mit Ergänzungen und Kon-
flikten zwischen Techniken, die Zwang sicherstellen und Prozessen, durch die das Selbst
durch sie selbst konstruiert oder modifiziert wird.“40

Genau besehen handelt es sich hier um eine Logik der Macht- und Normlegitimation,
die sich, wenngleich in veränderter Gestalt, auch in den (ökonomischen) Strukturen des
Rechts-, Sozial- und Versicherungsstaates des 20. bzw. 21. Jahrhunderts fortgeschrieben
hat. Denn auch dieses Ordnungskonzept agiert weitgehend funktional, nicht zuletzt um
die permanent anfallenden „Produktionskosten“ individueller wie kollektiver Freiheits-
spielräume bestimmen und realisieren zu können.41 Diese (Re-) Strukturierung des ord-
nungspolitischen Terrains ist auch staatstheoretisch nicht uninteressant: Denn an der
Oberfläche oder, wenn man will, idealtypisch, orientiert sich der moderne Rechts- und
Sozialstaat nach wie vor an der „klassisch aufgeklärten“ Staats(zweck)theorie.42 Be-

3.

38 Analysiert wird diese Entwicklung von T. Lemke, Eine Kritik der politischen Vernunft, Berlin
usw. 1997, S. 126 ff. und öfter.

39 Vgl. hier nur: Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M. 1977, S. 121 ff.; ders., Der Gebrauch
der Lüste, Frankfurt a. M. 1986, 315 ff. und ders., Freiheit und Selbstsorge, Frankfurt a.M.
1993, S. 32 ff.

40 Political Theory, Vol. 21 (1993), S. 198, 203.
41 Dezidiert schon die Analyse bei M. Weber: „Es kommt also zunächst wieder darauf an: die

besondere Eigenart des okzidentalen und, innerhalb dieses, des modernen okzidentalen, Ra-
tionalismus zu erkennen und in ihrer Entstehung zu erklären. Jeder solche Erklärungsanspruch
muss, der fundamentalen Bedeutung der Wirtschaft entsprechend, vor allem die ökonomi-
schen Bedingungen berücksichtigen. Aber es darf auch der umgekehrte Kausalzusammen-
hang darüber nicht unbeachtet bleiben. Denn wie von rationaler Technik und rationalem
Recht, so ist der ökonomische Rationalismus auch von der Fähigkeit und Disposition der
Menschen zu bestimmten Arten praktisch-rationaler Lebensführung überhaupt abhängig. Ge-
sammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen 1920, S. 12; instruktiv dazu auch M.
Stolleis, Konstitution und Intervention, Frankfurt a.M. 2001, passim.

42 Zu Genese und Selbstverständnis der Staats(zweck)lehre E.-W. Böckenförde, in: Ehmke
(Hrsg.), Festschrift für Arndt, Frankfurt a.M. 1969, S. 53 ff.; M. Friedrich, Geschichte der
deutschen Staatsrechtswissenschaft, Berlin 1997 und F. Hespe, Zur Entwicklung der Staats-
zwecklehre in der deutschen Staatsrechtswissenschaft, Göttingen 1964.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 27

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


sonders deutlich wird das an der Formulierung des Grundrechtskatalogs der Art. 1 ff.
GG etc. Die Tiefenstrukturen, d.h. die Pragmatik gesellschaftlicher Funktionszusam-
menhänge, verweisen allerdings auf eine andere, zumindest parallel mitgeführte Se-
mantik und insofern auf die heute üblichen Interventions- und Steuerungspraktiken, man
erinnere sich nur an die Rede von der so genannten „Ich-AG“, von notwendigen „Über-
wachungs- und Visualisierungstechniken“ des Alltags oder diverse „biopolitischen
Strategien“ des gouvernementalen Managements. Welche Probleme das erzeugen kann
oder welche Spannungen das impliziert, zeigt, jedenfalls verfassungsdogmatisch, der
aktuelle Streit um eine zeitgemäße und interessensangemessene Interpretation von
Art. 1 Abs. 1 GG.43 Nicht weniger brisant sind die immer wieder auftretenden Friktionen
und Gegenläufigkeiten in der gegenwärtigen Gesundheits-, Kriminal- oder Sozial(für-
sorge)politik.44 Offenkundig wird so der Wandel des Leistungs-Legitimations-Paradig-
mas: von der ordnungspolitischen Neuvermessung bei Hobbes, der freiheitstheoreti-
schen Reformulierung bei Rousseau, Kant und Hegel, bis hin zur Ausgestaltung im
liberalen Staat des 19., vor allem aber des 20. und 21. Jahrhunderts. Hintergrund dieser
Transformationen ist ein verändertes Konflikt- und Risikoverständnis.

Zur Struktur der modernen Risiko- und Interventionsstrategien

Die Umcodierung des traditionellen Sicherheitsdispositivs im modernen
Interventionsstaat

Das moderne Risiko- und Interventionsverständnis beruht auf der Umcodierung des
traditionellen Sicherheitsdispositivs.45 Während die „klassisch aufgeklärte“ Rechts- und
Staatstheorie und das damit einhergehende Sanktionenrecht die Verarbeitung von Ri-
siken und Konflikten an einen starken Personen-, Freiheits- und Vernunftbegriff knüpfte
und auf diese Weise die Areale von Innen und Außen, von Moral und Recht und
schließlich von Repression und Prävention – Polizei- und Strafrecht – unterschied,
glaubt der moderne Sozial- und Verwaltungsstaat, Sicherheit und gesellschaftliche
Sinnproduktion nur gewährleisten zu können, indem er die Techniken der Interventi-

III.

1.

43 Vgl. dazu die Kommentierung von M. Herdegen in: Maunz/ Dürig, 44. Lfg. 2005, Art. 1
Abs. 1 GG (vgl. aber bereits die 42. Ergänzungslieferung von 2003) und die Reaktion von
E.-W. Böckenförde in der FAZ vom 3. September 2003, ausgearbeitet in: Blätter für deutsche
und internationale Politik, 2004, S. 1216 ff.; abrufbar unter: www.wissensgesellschaft.org/the-
men/biopolitik/menschenwürde.pdf.; der Streit- und Diskussionsstand wird zusammengefasst
von C. Enders, in: Stern/ Becker (Hrsg.), Grundrechte-Kommentar, Köln 2010, Art. 1, S. 81 ff.

44 Vgl. U. Beck/ B. Bonß, Die Modernisierung der Moderne, Frankfurt a.M. 2001; P. Bour-
dieu, Gegenfeuer, Konstanz 2004; R. Castel, Die Metamorphosen der sozialen Frage, Kon-
stanz 2000; Ewald (Fn. 3), S. 65 ff. und öfter; S. Krasmann/M. Volkmer (Hrsg.), Michael
Foucaults ‚Geschichte der Gouvernementalität’ in den Sozialwissenschaften, Bielefeld 2007;
S. Krasmann, Die Kriminalität der Gesellschaft, Konstanz 2003 und T. Lemke, Gouvernemen-
talität und Biopolitik, Wiesbaden 2008, S. 89 ff. und öfter.

45 Zum Begriff des Dispositivs im Allgemeinen G. Agamben, Was ist ein Dispositiv?, Zürich
2008, S. 7; zur Verwendung bei Foucault ders., Dits et Ecrits. Schriften in 4 Bänden, Bd. 3,
Frankfurt a.M. 2003, S. 392; konkret zum Titel des Sicherheitsdispositivs Lemke (Fn. 38),
S. 183.

28 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


on, d.h. den Präventions- und Vorbeugegedanken als zentrale und universell einsetzbare
Normstabilisierungsmatrix zur Geltung bringt.46 Garland spricht inzwischen sogar von
einer allgemeinen „Kultur der Kontrolle“.47 Dementsprechend findet sich der Präven-
tions- und Vorbeugegedanke in den unterschiedlichsten Ressorts modern organisierter
Gesellschaften.48 So wird er in der Gesundheitsförderung eng an das Modell der Früh-
erkennung gekoppelt. Angestrebt wird mit dieser Strategie beispielsweise, „die Rate
von psychischen Störungen in einem Bevölkerungssegment über einen bestimmten
Zeitraum hinweg zu reduzieren, indem sie schädlichen Umständen entgegenwirkt, bevor
diese eine Chance haben, Krankheiten zu produzieren. Primärprävention strebt nicht an,
eine spezifische Person vor dem Krankwerden zu beschützen. Stattdessen will sie das
Krankheitsrisiko für eine ganze Bevölkerungsgruppe reduzieren, so dass, obwohl einige
trotzdem krank werden mögen, die Zahl der Krankheitsfälle reduziert wird.“49 Hasse-
mer beschreibt dieses Programm für die Verbrechensprävention. Unter dem pronon-
cierten Titel: „Sicherheit durch Strafrecht“ will er darauf hinweisen, dass das Präven-
tionsmodell in unserem Strafrecht nicht nur faktisch mächtig, sondern, bei allen hiermit
verbundenen Problemen, auch normativ begründet sei. „Es ordnet das Strafrecht einem
System der Herstellung und Bewahrung von Sicherheit ein und macht es damit zu einem
Instrument der Bekämpfung von Problemen und der Beherrschung von Risiken.“50 In-
soweit, so Hassemer weiter, stellt es „einen Stützpfeiler dar, den wir nicht nur einbauen
müssen in jegliche Überlegung zur Zukunft des Strafrechts, sondern den wir auch be-
grüßen dürfen als Ausdruck einer zeitgerechten wie auch verfassungsgemäßen Straf-
rechtsordnung. Zu diesem Strafrecht können jedenfalls meine Augen eine Alternative
nicht absehen.“51 Der Präventions- oder Vorbeugegedanke wird so zu einem „Vollstre-
cker“ des umfassenden Interventions- und Steuerungsanspruchs des modernen Verwal-
tungsstaates; auch deshalb ist die allseits attestierte Anschlussfähigkeit dieses Paradig-
mas nicht besonders verwunderlich, sondern geradezu folgerichtig.52

Stark gemacht wird nun das säkularisierte oder, wenn man so will, das „entzauber-
te“ Sicherheitsargument. Es wird hypostasiert und damit zu einem verhandelbaren Wert

46 Dazu M. Hafen, Systemische Prävention, Heidelberg 2005, 228 ff. und öfter.
47 Kultur der Kontrolle. Verbrechensbekämpfung und soziale Ordnung in der Gegenwart.

Frankfurt a.M. 2008, S. 81 ff.; darüber hinaus Frankenberg, Staatstechnik, Frankfurt a.M.
2010.

48 Vgl. hierzu M. Hafen, Grundlagen der systemischen Prävention, Heidelberg 2007; Huster
(Fn. 3); G. Jakobs, Schuld und Prävention, Tübingen 1976; J. Isensee, Das Grundrecht auf
Sicherheit, Berlin 1983; N. Luhmann, in: ders., Soziologische Aufklärung 2, Opladen 1991,
S. 9 ff.; ders., Soziologie des Risikos, Berlin 1991; Möstl, (Fn. 2); W. Stark, in: ders., Prä-
vention als Gestaltung von Lebensräumen, Freiburg 1988, S. 11 ff.; Stoll (Fn. 2); Wahl
(Fn. 2); W. Wohlers, Deliktstypen des Präventionsstrafrechts, Berlin 2000, S. 29 ff. und öfter
sowie S. Wolf (Hrsg.), Prävention im Recht, Basel 2008.

49 G. Caplan, Principles of preventive psychiatry, New York 1964, S. 26 (übersetzt v. M. Hafen).
50 HRRS 2006, 130, 143.
51 A.a.O., 139.
52 Zum Verhältnis von Anschlussfähigkeit (des Präventions- und Vorbeugekonzepts) und ent-

sprechender Interventionsstruktur Hafen (Fn. 46), S. 233 ff. und öfter.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 29

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


„an sich“.53 Grund dafür ist die „positivistische Wende“ der Rechts- und Staatswissen-
schaften im 19. Jahrhundert.54 Mit der Verabschiedung metaphysischer Begründungs-
formen nimmt der Wert den Platz ein, den zuvor Titel wie Natur, Würde oder Geist
innehatten. Die Ökonomie wird zur „universellen Leitwährung“ und dehnt sich auf alle
Bereiche menschlichen Handelns und Urteilens aus. Weil aber, so Carl Schmitt, eine
„kausalgesetzliche und deshalb wertfreie Wissenschaft […] die Freiheit des Menschen
und seine religiös-ethisch-juristische Verantwortlichkeit“ bedrohe, versucht man mit
Wertsetzungen den Sinn menschlicher Existenz zu rechtfertigen.55 Wie alle Werte, so
wird auch die Sicherheit zur jederzeit einsetzbaren Münze, mit ihr lassen sich nicht nur
die unterschiedlichsten Formen der Intervention rechtfertigen, sondern auch die Stra-
tegien der Intervention und Prävention bestimmen.

Vom „Vertrauen in Gott“ zur normativen Ungewissheit im Staat

Verständlich wird diese Entwicklung dann, wenn man sich zugleich den Wandel in der
politischen wie auch rechtlichen Grammatik der Sozialkontrolle vergegenwärtigt. Das
„klassisch aufgeklärte“ Staats- und Rechtsverständnis ging in der Regel davon aus, dass
Konflikte und Verletzungen nicht nur normativ identifizierbar, also zurechenbar, son-
dern auch in ihren Folgen grundsätzlich beherrschbar sind. Erwartete oder auch einge-
tretene Konflikte wurden so zwar als störende, aber grundsätzlich hinnehmbare Ereig-
nisse einer – kontrafaktisch – auf ihre Stabilität vertrauenden Gesellschaft verstan-
den.56

Dieses Norm- bzw. Sinnstabilisierungsmuster galt – was prima facie zu irritieren
scheint – auch für mittelalterlich-christliche und neuzeitliche Rationalisierungs- und
Rechtsgewährleistungskonzepte. In der Regel handelte es sich hierbei um Ordnungs-
modelle, die auf zum Teil hoch komplexen Naturrechtsbegründungen beruhten, man
denke hier nur an Augustinus oder Thomas auf der einen sowie Grotius oder Bodin auf
der anderen Seite. Der entscheidende Unterschied zu den Konzepten der europäischen
Aufklärung, des Deutschen Idealismus oder auch des (Früh-)Liberalismus lag darin,
dass die basalen Strukturen der implizierten Daseins- und Vertrauensformen durch die
bereits erwähnten „Metaerzählungen“ (Lyotard), also der Rede von Gott, entsprechen-

2.

53 Zur Hypostasierung von Werten und deren Funktionalisierung im Rahmen moderner Rechts-
und Staatskonzepte vgl. Schmitt, in: ders., Die Tyrannei der Werte, Hamburg 1979, S. 9 ff.,
der sich hier auf eine These N. Hartmanns in dessen Ethik bezog (vgl. hier die 4. Aufl., Berlin
1962, dort insbesondere S. 576); zur Genealogie des Sicherheitsbegriffs und seines Gebrauchs
M. Makropoulos, in: HWdPhil Bd. 9, Basel 1995, Sp. 745 ff.

54 Vgl. dazu bereits die Ausführungen im vorangegangenen Abschnitt.
55 (Fn. 53), S. 9, 31; ähnlich M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt a.M. 1950, S. 193, 230. Sim-

mel wiederum analysiert diese Entwicklung aus kultursoziologischer Perspektive, ders., Phi-
losophie des Geldes, Frankfurt a.M. 2000 (1900), S. 23 ff., 357 und 591; zum Ganzen E.
Jüngel, Wertlose Wahrheit, Tübingen 2003, S. 90 ff.

56 Zu aktuellen Debatte M. Endress, Vertrauen, Bielefeld 2002, S. 10 ff. und öfter.

30 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


den Heils- oder Jenseitserwartungen usw., normativ und insoweit letztbegründend ab-
gesichert waren oder wurden.57

Ausschlaggebend für dieses Verständnis war ein im weitesten Sinne liberales Gesell-
schaftsmodell. Letzteres bestimmte die Bedingungen unter denen Individuen ihre Frei-
heitsspielräume entwickeln und erhalten konnten. Freilich, und das wird nicht immer
offen gelegt, barg bereits dieses Konzept Probleme. Denn eingesetzt wurde eine Freiheit
– als „positive“ oder „negative“ sei hier dahingestellt –, die immer schon fragil und
bedroht war oder jedenfalls als solche behauptet wurde und damit zum prominenten
Gegenstand unterschiedlichster Interventionsstrategien werden konnte.58 Inwiefern die-
se Interventionen sinnvoll und angemessen waren, musste dann durch Reflexion auf die
je verfügbaren Wissens- und Praxisformen bestimmt werden.

Das moderne (Straf-)Rechts- und Staatsverständnis begreift die Kontexte des Sozialen
grundsätzlich als Konstellationen normativer Ungewissheit.59 Letztere werden als be-
drohungsrelevante Risiken oder Gefahren reformuliert, deren Verletzungs- und Scha-
denspotential, so jedenfalls die Behauptung, nur durch einschneidende, insoweit aber
immer auch schwer zu lancierende Interventions- und Vorbeugemaßnahmen begegnet
werden kann. Das Paradigma der Vorbeugung, so betont Ewald, „ruft eine neue Öko-
nomie der Rechte und Pflichten auf den Plan“, zugleich tritt mit ihm der wieder entdeckte
Begriff der Ungewissheit in den Vordergrund. Letzterer, so Ewald weiter, verweise
gleichsam darauf, dass eine Kontrolle des Machbaren allein durch das Wissen eine
Utopie sei, also immer öfter nur vermutet oder befürchtet werden könne, vor allem aber,
dass sich ein modernes Sicherheitsdenken diesen Strategien anpassen müsse.60

Gerade dieser Skeptizismus verändert auch den Geltungsbereich der Wissensproduk-
tion, die Genese von Wissen und den Status der Wissenschaft innerhalb der gesell-
schaftlichen Funktionszusammenhänge. Nun ist unbestritten, dass wissenschaftliche
Erkenntnisse relativ auf einem bestimmten Wissensstand sind. In ihrem Ressort bringt
Wissenschaft, welcher Provenienz auch immer, zwar keine letzten Gewissheiten, aber
doch ein von der wissenschaftlichen Gemeinschaft anerkanntes Referenzwissen hervor.
Der Präventions- und Vorbeugegedanke jedoch provoziert immer wieder zum Vorgriff
auf das, was man noch nicht weiß, ermuntert zur Berücksichtigung zweifelhafter Hy-
pothesen und bloßer Vermutungen. Ihm wird „Wissenschaft zum Prinzip des Misstrau-
ens. Eines doppelten Misstrauens: gegenüber der Wissenschaft selbst, und gegenüber

57 Bei Augustinus gilt das insbesondere für ‚De civitate dei’ von 426; für Thomas v. Aquin sei
auf dessen ‚summa theologica’ von 1265 verwiesen. Grotius und Bodin sind beide als brillante
neuzeitliche Naturrechtstheoretiker in die Geschichte eingegangen, der erste durch seine ‚Les
six livres de la République’ von 1576, der zweite durch die völkerrechtliche Schrift ‚De jure
belli ac pacis’ von 1625.

58 Zu den unterschiedlichen Freiheitsformen. Berlin, Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt a.M.
1995; insbesondere S. 197 ff.; zu den entsprechenden Interventionsstrategien Foucault,
(Fn. 2), S. 180.

59 A. Evers/ H. Nowotny, Über den Umgang mit Unsicherheit, Frankfurt a.M. 1987, S. 59 ff.
60 Ewald (Fn. 3), S. 5, 11; zur aktuellen Diskussion vgl. auch G. Bechmann (Hrsg.), Risiko und

Gesellschaft, Opladen 1993; B. Kleinfellwonder, Der Risikodiskurs, Opladen 1995, S. 107 ff.
und J. Link, Versuch über Normalismus, Opladen 1998, S. 185 ff.; aus der (Straf-)Rechtswis-
senschaft: C. Prittwitz, Strafrecht und Risiko, Frankfurt a.M. 1993 sowie H. Schmidt-Se-
misch, Kriminalität als Risiko, 2002; allgemein hierzu Wittgenstein, Über Gewissheit, in:
ders., Werkausgabe, Bd. 8, Frankfurt a.M. 1989.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 31

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


den zahlreichen Evidenzen, die dafür sorgen, dass die Gesten des Alltags nicht Anlass
permanenter Verwunderung sind“.61

Die Normressourcen und entsprechende Kommunikationsformen moderner Gesell-
schaften werden so unmittelbar an ein permanentes Verdachtsmanagement und Beein-
trächtigungsrisiko geknüpft, dessen etwaige Realisierung dann als Folge individuellen
oder kollektiven Handelns resp. Unterlassens gedeutet wird.62 Im Zentrum stehen dabei
zwei verschiedene Konfliktverarbeitungsstrategien: So kann man bereits im Vorfeld das
Eintreten unerwünschter Ereignisse zu verhindern suchen oder man kann Vorsorge tref-
fen, dass im Falle ihres Eintretens der Schaden oder das Unrecht restituiert werden kann,
wobei in der Regel darauf geachtet wird, dass auch in diesen Konstellationen das Ver-
fahren nachhaltige Wirkungen für die Zukunft verspricht.63 Unter der Hand werden
damit aber auch die Grenzen zwischen den verschiedenen Normstabilisierungs- und
Konfliktverarbeitungsstrategien verschliffen. Ob politische, zivil-, verwaltungs- oder
strafrechtliche Konfliktlagen, entscheidend sind nicht mehr der Grad oder die Struktur
der Freiheitsverletzung und die damit einhergehende Abschichtungen der Eingriffsin-
tensitäten (Sanktionen), sondern das symbolische Potential, was die jeweilige Reaktion
verspricht und das notwendig scheint, um in der (medialen) Öffentlichkeit die er-
wünschte Wirkung zu erzielen. In diesem Sinne, so Hassemer, ist auch „das präventive
sicherheitsorientierte Strafrecht nichts weiter als das zeitgerechte Strafrecht, und die
Herstellung von Sicherheit durch Strafrecht ist nichts weiter als eine vernünftige Auf-
gabe in Zeiten, die durch Großrisiken, Zukunftsangst, Verbrechensfurcht und Kontroll-
bedürfnisse gekennzeichnet sind. In dieser bedrohlichen Lage darf, so gesehen, die
Strafjustiz nicht zurück stehen; sie muss sich vielmehr mit ihren Mitteln an der Sicher-
heitspolitik beteiligen, will sie nicht ins innenpolitische Hintertreffen geraten oder gar
ihre zeitgemäßen Aufgaben verfehlen. So dürften das auch die allermeisten Strafrechtler
sehen und die Innenpolitiker sowieso“.64

Diese Entwicklung offenbart jedoch ein weiteres Problem moderner Sozialkontrolle.
Jenseits transzendenter Legitimationsmuster, jenseits von Religionen und sonstigen
Heilserwartungen, aber auch jenseits starker Vernunftkonzepte, kann sich staatliche
Macht nur noch durch einen umfassend-funktionalen Schutz individueller oder kollek-
tiver Rechte behaupten: d.h. durch Fürsorge, Versicherung und Gefahren- oder Risiko-
minimierung. Nichts darf außer Kontrolle geraten. Entscheidend ist dann aber immer
schon die Effektivität und Durchschlagskraft des gewählten Sicherheitskalküls; eine
Logik, die sich in den unterschiedlichsten Bereichen gesellschaftlicher Konfliktanalyse
Bahn bricht, wie gerade die aktuellen Debatten zu politischen Ausnahmezuständen
(Agamben) oder Feindkonstruktionen im Recht (Jakobs) in markanter Weise zeigen.65

Unter dem Motto: „Der Feind ist die eigene Frage als Gestalt“ wird die Unabweisbarkeit
des Extremen zur Methode erhoben und so, schon aus Sicherheitsgründen, jede nur

61 Ewald (Fn. 3), S. 16, 17.
62 Dazu im folgenden Abschnitt noch genauer.
63 Zu den unterschiedlichen Präventionsmodellen siehe nochmals Hafen (Fn. 48), S. 132, dort

auch m.w.N.
64 (Fn. 50), S. 134.
65 Siehe G. Agamben, Homo sacer, Frankfurt a.M. 2002, S. 25 und öfter; Jakobs (Fn. 27).

32 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


erreichbare (Denk-)Möglichkeit zum Prädikat der (Rechts-)Wirklichkeit umge-
münzt.66 Präventions- und Vorbeugemaßnahmen entwickeln sich damit, das hat die
bisherige Analyse zeigen können, nicht nur zum „Garant“ frühzeitiger Konflikt-, Scha-
dens- und Unrechtsminimierung, sondern auch zum omnipräsenten Code, in dem kom-
plex organisierte Gesellschaften ihre Zukunft und das heißt vor allem: ihre Sicherheits-
standards verhandeln.

Paradoxien der Interventionstechniken

Das modernes Risikomanagement zwischen Gegenwart und Zukunft

Dieses Konzept der Konfliktverarbeitung ist alles andere als unproblematisch. Wenn-
gleich nicht übersehen werden darf, dass komplex organisierte Gesellschaften auf di-
verse Steuerungs- und Interventionstechniken, also auf differenzierte Risiko- und Ge-
fahrenabwehrmechanismen angewiesen sind.67 Ihrer Struktur nach sind Präventions-
und Vorbeugestrategien vor allem eines: paradoxe Unternehmungen. Denn ihre Funk-
tion besteht gerade darin, noch nicht vorhandene, erahnte oder nur potentielle Konflikte
zu verhindern. Praevenire heißt ja bekanntlich: zuvorkommen. Das zugrunde liegende
Prinzip ist nichts anderes als eine „self-destroying prophecy“ (Bröckling). Konstruiert
wird eine Zukunft und mit ihr ein Konflikt- oder Bedrohungspotential, die resp. das man
um jeden Preis verhindern will. Prävention versucht im Grunde, unerwünschte Zukünfte
unwahrscheinlicher zu machen.68

Genau diese Struktur forciert aber auch die enormen Schwierigkeiten. So speisen sich
die Sicherheitsstrategien oder -dispositive aus mehr oder weniger gut kalkulierbaren
Prognosen, nämlich aus Zukunftsannahmen, die die unüberbrückbare Differenz zwi-
schen der gegenwärtigen Zukunft, also das, was wir heute als erwünschte oder uner-
wünschte Zukunft unterstellen, und der zukünftigen Gegenwart, also das, worüber wir
im Grunde nichts sagen können, immer einrechnen müssen, allerdings nur selten kön-
nen. Denn welche Zukunft sich als Gegenwart realisieren wird, wird man erst wissen,
wenn sie nicht mehr in der Zukunft liegt und insoweit Gegenwart, gegenwärtige Ge-
genwart, geworden ist.69 Freilich, so Luhmann, schließt „dieser Bruch zwischen der
gegenwärtigen Zukunft und den zukünftigen Gegenwarten […] Prognosen nicht unbe-
dingt aus. Aber deren Wert liegt dann nur noch in der Schnelligkeit, mit der sie korrigiert
werden können, und darin, dass man weiß, worauf es in diesem Zusammenhang an-
kommt. Es gibt also nur eine ‚provisorische’ Voraussicht, und ihr Wert liegt nicht in der
Sicherheit, die sie gewährt, sondern in der raschen und spezifischen Anpassung an eine
Realität, die anders ausfällt, als man das erwartet hätte“.70

IV.

1.

66 Das Zitat stammt ursprünglich von T. Däubler, wurde aber später durch C. Schmitt in den
rechtswissenschaftlichen Kontext überführt; dazu unter anderem N. A. Richter, Grenzen der
Ordnung, Frankfurt a.M. 2005, S. 21.

67 Siehe hierzu etwa den von N. Bröckling et al. herausgg. Sammelband, Gouvernementalität
der Gegenwart, Frankfurt a.M. 2000 sowie Link (Fn. 60), S. 127 und öfter.

68 Hafen (Fn. 46), S. 250.
69 N. Luhmann, Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, S. 129.
70 A.a.O., S. 140.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 33

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


Zukunft ist kontingent. Dabei ist die Stoßrichtung der Prävention grundsätzlich ne-
gativ, denn sie will immer verhindern und gerade nicht schaffen. Die Zukunft, die sie
antizipiert, erscheint stets finsterer als die Gegenwart, der Verzicht auf Prävention
furcht- und angsterregender als deren mögliche Effekte. Auch deshalb stellt die so apo-
strophierte Sicherheit keinen Zustand, sondern eine nur post hoc verifizierbare Konflikt-
und Risikoprognose dar. Gleichwohl ist Prävention konservativ, selbst wenn sie das
Leben von einzelnen Personen oder sogar Gruppen radikal verändert. In dem ihren In-
terventionen notwendig das prognostizierte Wissen, die Werturteile und die Machtkon-
stellationen der Gegenwart zugrunde liegen, projiziert sie die Gegenwart normativ auf
die Zukunft. Beschrieben wird insofern nicht die (erlebte oder erlebbare) Wirklichkeit,
als vielmehr eine eigens strukturierte Bedrohungswahrnehmung, die selbst erst eine
„prognosekompatible Wirklichkeit“ und damit die notwendige Legitimationsbasis er-
zeugt. Gerade aber das kann oder muss sogar, entgegen aller „Rationalisierungs- und
Entzauberungsstrategien“ (Weber), zur Mystifizierung von tatsächlichen Bedrohungs-
lagen und den entsprechenden Akteuren führen, wie sich vor allem an der bereits er-
wähnten „Ausnahmezustands- und Feindrechtsdebatte“ zeigen lässt.71

Das anthropologische Fundament der staatlichen Vorbeugepraktiken

Verstärkt wird die Präventionsmatrix durch das Modell einer negativen Anthropologie:
In diesem Sinne liegt den Vorbeugepraktiken sowohl das Bild eines gefährdeten als auch
das eines potentiell selbst gefährlichen Akteurs zugrunde. Dagegen mutet die kantische
Konzeption schon fast romantisch an. Denn ihrem Fazit: „Aus so krummen Holze, als
woraus der Mensch gemacht ist, kann nichts ganz Gerades gezimmert werden“ – kor-
respondierte immerhin das Vertrauen, dass der Mensch sich als dieses krumme Holz
begreifen und seine Stellung in der Welt reflektieren kann.72 Sie unterscheidet sich aber
auch von anderen, modernen Anthropologien. Hatte Gehlen den Mangel in der „mor-
phologischen Unspezialisiertheit“ gesehen und deren Kompensation durch eine ratio-
nale und kulturimprägnierte Weltorganisation des Einzelnen behauptet,73 Plessner wie-
derum auf die „exzentrische Positionalität“ als Konstante menschlichen Daseins insis-
tiert,74 so werden nun auch diese Sinnpotentiale zum Problem und schließlich gegen den
Akteur selbst gewendet.

Aber auch das ist alles andere als verwunderlich: Denn eine solche negative Anthro-
pologie sucht weder nach Universalien der menschlichen Existenz, noch verwirft sie
deren Möglichkeit, sondern übersetzt die Frage nach der Natur des Menschen in die
praktisch-funktionale Aufgabe, menschlicher Defizite durch rechtliche, sozialpolitische
oder polizeiliche Maßahmen oder durch Strategien der Selbstführung und -disziplinie-
rung zu verhindern, jedenfalls aber zu minimieren.75 Weil Risiken aber, anders als ent-
standene Schäden oder erlittenes Unrecht, nur probabilistisch, also in einem Wahr-

2.

71 Von der Diskussion um so genannte „Schläfer“ ganz zu schweigen.
72 Vgl. hier die Schrift: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, GS

Berlin 1902 ff., ND 1977 (1784), AA VIII, S. 23.
73 Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Berlin 1940, S. 86 und öfter.
74 Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin 1975, S. 292.
75 Bröckling (Fn. 4), S. 38 ff..

34 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


scheinlichkeitskalkül, erfassbar sind, generalisiert der präventive Blick den Verdacht
und sucht Indizien aufzuspüren, die auf künftige Übel, also Konflikte hindeuten und an
denen die vorbeugenden Maßnahmen ansetzen können.76 Fluchtpunkt dieser Strategie
ist das Ideal der totalen Transparenz. Daraus folgt eine Praxis fortwährender Visuali-
sierung, die wiederum kontinuierliche Kommunikation und Vernetzung erfordert. Ihr
hat sich jegliche Form der Risiko- und Konfliktbekämpfung unterzuordnen.

Vor allem für das (positive) Recht und insbesondere für das Strafrecht bedeutet das
eine völlige Entgrenzung des Verantwortungszuweisungsprogramms. Entsprechende
Unschärfen bei der Bestimmung tatbestandlicher Verletzungsformen werden als Beur-
teilungsspielräume des Gesetzgebers oder zeitangemessener Kriminalpolitik ausgege-
ben und so die Differenz zwischen Schuldzurechnung, Strafzumessung und Gefahren-
abwehr überspielt.77 Welche Schwierigkeiten, aber auch Unwägbarkeiten diese Form
der Funktionalisierung mit sich bringen kann, zeigen die Entwicklungen der Vorfeld-
kriminalisierung im Allgemeinen und der Maßregeln oder Gefährdungsdelikte im Be-
sonderen. Der hier zentrale Rechtsgüterschutz, als Konzept ursprünglich entwickelt, um
die Freiheitsräume des Einzelnen gegenüber den Straf- resp. Interventionsanspruch des
Staates zu sichern, droht nunmehr, man denke etwa nur an die Novellierung der §§ 129,
129 a, 129 b, 130 StGB, zur gesetzgeberischen wie dogmatischen „Allzweckwaffe“
vermeintlicher oder tatsächlicher Gefahrenbekämpfung zu werden.78 Nicht weniger
deutlich wird es im Strafprozessrecht, und dort vor allem bei der Implementierung po-
lizeilicher Gefahren- und Verdachtsargumentationen; man denke nur an die Haftgründe,
insbesondere an § 112 a StPO, die Telekommunikationsüberwachung (§ 100 a ff. StPO)
oder, aktuell, an die Neufassung des BKA-Gesetzes.79

76 Das Modell einer negativen Anthropologie ist freilich nicht neu (es wirft vor allem die Frage
auf, inwieweit moderne Präventionsargumente wieder mittel- oder unmittelbar an hobbes-
schen oder ähnlichen Konzepten anknüpfen – und was das im Einzelnen bedeutet oder be-
deuten kann). Bereits das 17. Jahrhundert kennt die „Logik des Extrems“ und damit den
Versuch, umfassende (Selbst-)Disziplinierungsstrategien zu installieren: exponiert vorgetra-
gen wird das schon von dem Jesuiten Gracian. Letzterer hatte in seinem Handorakel von 1647
nicht nur eine konzise ausgearbeitete Klugheitskonzeption, sondern auch eine entsprechende
Verhaltenslehre entwickelt; vgl. dazu etwa H. Lethen, Verhaltenslehren der Kälte, Frankfurt
a.M. 1994, S. 53.

77 So zuletzt sogar das Bundesverfassungsgericht E 120, 224 in seiner „Inzestentscheidung“;
siehe dazu bereits die Ausführungen im Abschnitt III.2.

78 Siehe inzwischen auch die Regelungen der §§ 89 a, 89 b, 91 StGB. Vgl. dazu die immer noch
instruktive Monographie von K. Amelung, Rechtsgüterschutz und Schutz der Gesellschaft,
Frankfurt a.M. 1972; darüber hinaus die Arbeit von W. Hassemer, Theorie und Soziologie
des Verbrechens, Frankfurt a.M. 1973; ders., NStZ 1989, S. 553 ff. und den von R. Hefendehl
et al. herausgegebenen Sammelband, Die Rechtsgutstheorie. Legitimationsbasis des Straf-
rechts oder dogmatisches Glasperlenspiel, Baden-Baden 2003.

79 Die „Folterdebatte“ der letzten Jahre sei hier nur am Rande erwähnt, siehe aber die Beiträge
bei Nitschke (Hrsg.), Rettungsfolter im modernen Rechtstaat? Bochum 2005. – Zur Auswei-
tung präventions- und gefahrentheoretischer Argumentationen im Straf(verfahrens)recht R.
Hefendehl, Grenzenlose Vorverlagerung des Strafrechts?, Berlin 2010; G. Jakobs, in: ZStW
97 (1985), S. 751 ff.; E. Weßlau, Vorfeldkriminalisierungen, Berlin 1989, S. 25 ff. und öfter;
Wohlers (Fn. 48), S. 110 ff. und schließlich Verf. (Fn. 27), S. 194 ff. und öfter; insbesondere
zum BKA-Gesetz BGBl. I v. 25.12. 2008, 3083.

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 35

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


Wenn sich aber die Verbrechensprävention nicht allein darauf beschränkt, Täter zu
bestrafen, um diese, nach heute überwiegender Überzeugung auch andere Gesell-
schaftsmitglieder, von zukünftigen Straftaten abzuhalten, sondern zugleich Kriminali-
tätsraten oder Dunkelziffern berechnet und kriminogene Faktoren, wie z.B. Habituali-
sierungsstrukturen, herauspräpariert, um dann auf diese einzuwirken, so überlagern
normalistische Steuerungsmechanismen die normativen Regelungen.80 Umgekehrt
wird die Normalität selbst normativ aufgeladen. Das Mittel- wird zum Mindestmass,
während Abweichungen vom Durchschnitt Risiko- bzw. Tätergruppen definieren und
so neuen Präventionsbedarf signalisieren. Die Anziehungskraft (kriminal-)präventiven
Handelns beruht insofern vor allem darauf, dass sie die Denormalisierungsangst, mög-
licherweise die Grundangst der Moderne, mobilisiert, aber eben auch zu bewältigen
verspricht.81

Perspektiven und Schluss

Die Steuerungs- und Interventionslogik moderner Gesellschaften ist Ausdruck eines
gewandelten Legitimationsverständnisses. Risiken und insoweit verbundene Konflikte
werden im Kontext systembedingter Kontingenzerwartungen verhandelt und so eine –
mehr oder weniger – permanent bestehende Bedrohungsmatrix behauptet. In Kauf ge-
nommen wird damit ein enormer Aktivismus, der selbst keine Wirklichkeit beschreibt,
sondern nur Wahrnehmungen zu eigenen „Wirklichkeiten“ konstruiert: Je mehr von
Sicherheit die Rede ist, desto größer ist die reale oder eben imaginierte Unsicherheit,
desto dringlicher der Impuls, etwas dagegen tun zu müssen, und desto gravierender die
Maßnahmen, die zu diesem Zweck erforderlich und gerechtfertigt erscheinen (Bröck-
ling). Das aber bedeutet, wie bereits betont, die völlige Entgrenzung staatlicher Diszi-
plinierungs- und Fürsorgepraktiken, des (Straf-)Rechts und nicht zuletzt der Kriminal-
politik. Will man eine solche Entgrenzung sozialer Praktiken, vor allem des Rechts,
wirksam verhindern oder zumindest normativ einhegen, zugleich aber auf den Kon-
fliktpräventionsgedanken nicht verzichten, so muss das Sicherheitsdispositiv des mo-
dernen Staates auf ein Konzept jenseits der hobbesschen Perspektive zurückgeführt
werden; auf ein Konzept, dessen politische und rechtliche Grammatik, bei aller Kata-
strophen- und Denormalisierungsangst, das Autonomisierungspotential einer Gesell-
schaft und die Rationalitätsstandards individueller Entscheidungen tatsächlich ernst
nimmt. Das Aufklärungs- und Rationalisierungskonzept des neuzeitlich-modernen Ge-
währleistungsmodells muss also selbst wieder reflektiert und insofern rationalisiert
werden. Damit wird nicht der Weg in eine staatstheoretische Utopie angetreten oder
einer neuen „Metaphysik des Rechts“ das Wort geredet, sondern darauf insistiert, dass
auch gegenwärtige, komplex organisierte Gesellschaften auf ein personal vermitteltes
– und deshalb immer auch problematisches – Vernunftfundament, modern gesprochen,

V.

80 Dazu Link (Fn. 60), S. 127, 424; in diese Richtung auch Bröckling (Fn. 4), S. 38 ff.
81 Vgl. zu diesem Kontext bereits G. Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, Mün-

chen 1974 und H. Popitz, Über die Präventivwirkung des Nichtwissens, Tübingen 1966, S. 18.

36 Benno Zabel

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18


auf gemeinsam generierte Sinnpotentiale, nicht verzichten können;82 jedenfalls dann
nicht, wenn mit dem allfälligen Sicherheitsargument mehr gemeint sein soll, als eine
krude Rechtfertigung macht- und herrschaftsorientierter Normerhaltung. Nur unter die-
ser Voraussetzung, so scheint es, kann auch das eingangs erwähnte Leistungs-Legiti-
mations-Paradigma noch seine rechts- und sozialstaatliche Funktion erfüllen und
schließlich zu dem beitragen, was wir in der Praxis eines funktionierenden Gemeinwe-
sens mit dem Begriff der condition humaine identifizieren.

82 In diesem Sinne bereits E.-W. Böckenförde, Staat, Gesellschaft, Freiheit, Frankfurt a.M. 1976,
S. 60. Dort heißt es: „Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er
selbst nicht garantieren kann. Das ist das große Wagnis, das er um der Freiheit willen einge-
gangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen, wenn sich die Freiheit, die
er seinen Bürgern gewährt, von innen her, aus der moralischen Substanz des Einzelnen und
der Homogenität der Gesellschaft, reguliert. Andererseits kann er diese Regulierungskräfte
nicht von sich aus, d.h. mit den Mitteln des Rechtszwangs und autoritativen Gebots zu ga-
rantieren versuchen, ohne seine Freiheitlichkeit aufzugeben und – auf säkularisierter Ebene
– in jenen Totalitätsanspruch zurückzufallen, aus dem er in den konfessionellen Bürgerkriegen
herausgeführt hat.“

Kulturen der Kontrolle: Zum Risiko- und Konfliktmanagement des modernen Rechtsstaates 37

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-1-18

