4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

4.4 »Wir sind ja anders, wir Ossis«
Habituelle Opferschemata

A: Die Mauer iiber gelungene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeits-
weise erlernen, wenn die Migranten unsere Arbeitsweise erlernen und respektieren, dann hat
keiner mehr Grund zu zweifeln.

A: Und wer hat es erkannt? Die Ossis.

A: Das stellt uns iiber die Wessis. |[...]

A: Na, der Ossi wird doch verstiimmelt dargestellt.

A: Der Ossi zu 80 % ist gemeint.

I: Wenn die Cefliichteten so arbeiten, wie wir im Osten, ist die Mauer weg?

A: JA!

A: Das begreifen die Wessis aber nicht. [...]

I: Aber was hat das mit den Wessis und der Mauer zu tun?

A: Die Wessis denken nicht dariiber nach, wie es ist, was es bedeutet im neuen System klar-
zukommen...die Ossis SCHON.

I: Ah verstehe. Den Migranten bliiht so etwas wie den Ostdeutschen damals?! [...]

A: Dann kamen die Autoverkdufer mit ihren nagelneuen (trinenlachender Smiley) 1000-DM-
Autos. [...]

A: Haben sie als gute Cebrauchte verkauft.

A: Jeder Trabbi hat linger gehalten. Diese Welt ist nur Schein.

A: Wir haben nach der Wende nur Dumme kennengelernt, aber sie haben Geld gemacht, viel
Geld. [..]

A: Der doofe Ossi lernte laufen und das schneller als es den Wessis lieb war. [...]

A: Deshalb ldsst sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen.

I: Aber was hat das mit den Migranten zu tun? Und warum ist die Mauer weg, wenn die sich
beruflich integriert haben?

A: [...] Ich sehe nur Nachrichten von zwei oder drei offensichtlich GrofSunternehmen erfolg-
reich integrierte Fliichtlinge. Das wird propagiert. [...]

A: Das getraut sich der Ossi dffentlich zu sagen, denn er hat ja schon mal 1990 geschwiegen!!!
Chat-Unterhaltung zwischen mir und Andreas Richter vom 02.01.2020

In der Chat-Unterhaltung tritt wiederkehrend der sich so reprisentiert wahrnehmen-
de »doofe Ossi« in Erscheinung, der 1990 doch — im neuen System - laufen lernte. In der
Gegenwart verstoren nun phantasmatisch anmutende mediale Inszenierungen einer er-
folgreichen beruflichen Ad-hoc-Integration gefliichteter Menschen. Es ist zu fragen, ob
diese auch als Affront gegen den als beschwerlich empfundenen eigenen Weg und damit
gegen eine ins Wanken gebrachte Zugehorigkeitshierarchie verstanden werden. Davon
ausgehend kann die Uberlegung angestellt werden, ob hier eine neidbehaftete Subalter-
nen- oder Opfer-Konkurrenz um das >Integrationsvermogen« in System und Arbeit auf
den Plan tritt und die »dummenc, geldgierigen »Autoverkiufer« vergangener Tage mit den
»nagelneuen 1000-DM-Autos« nicht doch smarte Geschiftsmenschen sind, die ihre Gele-
genheiten, Moglichkeiten und Fihigkeiten zu nutzen wussten.

Diese Gedanken sollen nun anhand habitustheoretischer Perspektiven niher er-
ortert werden. So wird auf den folgenden Seiten das dominante Ausschlussbegehren
gegeniiber gefliichteten >Anderen«letztmalig vor dem Hintergrund der wahrgenommen
Wende- und Nachwendeungerechtigkeiten perspektiviert und kritisiert. Hierbei han-

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@

133


https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

delt es sich um eine distanziertere Aufiensicht auf das Ungerechtigkeitserleben und um
eine Interpretation, die in der >Betroffenen«-Perspektive dazu tendiert, beschwiegen
oder ausgelassen zu werden.

Das nunmehr deutlich gewordene >Zweitklassigkeitserleben< mancher Ostdeutscher
soll nachfolgend also auch vor dem Hintergrund sozialer Ungleichheitserfahrungen und
damit zunichst unverschuldeter, moglicherweise erneut als ungerecht empfundener,
verinderter Bedingungsgefiige verstanden werden.* Ich werde der Frage nachgehen,
ob sich partielle Exklusionen und Missachtungserleben nicht nur als ein Ergebnis der
Unterwerfung unter eine westdeutsche Norm sondern auch als Folge einer verinderten
Sozialstruktur eingestellt haben: Denn »[a]nders als die Westdeutschen kannten [die
Ostdeutschen] keine kollektiven demokratischen und freiheitlichen Erfahrungenc,
merkt Kowalczuk an (Kowalczuk 2019: 215). Demnach wird zu erkunden sein, ob poten-
ziell Leid verursachenden und die Vergangenheit mit der Gegenwart verklammernden
inadidquat gewordenen Sozialisationsbedingungen, »die Ideologie des Opfers Abhilfe«
(Giglioli 2015: 77) verschaffen kann. Daniele Giglioli kritisiert eine solche zunehmen-
de (westlich geprigte) gesamtgesellschaftliche Tendenz, in der >Identititskollektivec
eine/ihre >Opferrollec als Trumpfkarte und Ressource fiir die eigene Anerkennung aus-
zuspielen wissen, »die, gut verriihrt, alles reinwischt, womit sie in Berithrung kommt«

(ebd.).

[]etzt kommt der Wessi und stiilpt uns sein System iiber, sozusagen. Und [sagt] zum Ossi: »]a,
komm mal klar damit, musst du doch wissen.« Und wie schnell mussten wir klarkommen und
haben gelernt? Glaub nicht, dass die das so schaffen wiirden, wenn wir denen jetzt den Sozia-
lismus iiberstiilpen wiirden, da wiirden die (lacht) ihre eigene Welt nicht wiedererkennen. Uns
ging es aber genau SO, ne? Doris Jung

Abermals werden im Rahmen einer Opfererzihlung der iibereilte und radikale System-
wandel und die einsetzenden Lernprozesse auf ostdeutscher Seite thematisiert. Sowohl
Doris Jung als auch Andreas Richter erinnern an den in den 1990er- und 2000er-Jahren
aktuellen, vorgeblich positiv besetzen Topos von >Ostdeutschenc als »perfekte neolibe-
rale Subjekte« (Buck/Honke 2013: 38), der die Post-Wende-Gesellschaft als Avantgarde
entwarf (Kollmorgen/Hans 2011:131; Buck/Hdnke 2013: 36—-39; vgl. auch Engler 2002); ein
Topos, der die Flexibilitit Ostdeutscher, die ihnen die Wendetransformation und Kri-
senbewiltigung abverlangten, fiir den Kapitalismus und die Anforderungen des Arbeits-
marktes tibererhoht (re-)prasentiert/e.

Den bis 1990 etablierten Lebens- und Existenzbedingungen und damit den Grund-
pfeilern des gesellschaftspolitischen und wirtschaftlichen Lebens wurde »iiber Nachts,
aber auch de facto, der Boden entzogen. Auf die soziale >Flugbahn« der DDR-Biirger*in-

44  Hierzuseiaufdieu.a.von Hall kritisierten Ausblendungen von sozio6konomischen Strukturen und
Prozessen fiir das Verstehen sozialer Spaltungen in postkolonialer Theorie verwiesen (Hall 2019e:
89-92; 2013). Er betont, dass Gesellschaftsformationen immer schon als ein Ensemble komplexer,
verschiedener, nichtineinander aufgehender Strukturen zu denken sind und dass sRasse«-/Macht-
Beziehungen direkt mit 6konomischen Prozessen zusammenhingen.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

nen, ihre »Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschemata« (Bourdieu 1974: 153)*
trafen mit der Wiedervereinigung differierende Handlungsmuster ehemaliger BRD-
Biirger*innen, die sich unter einer anderen Sozialstruktur und unter anderen Lebens-
bedingungen formiert hatten, nun aber auch fir die Ostdeutschen richtungsweisend
sein sollten. Idealtypisch betrachtet, umgab die Sprecher®innen in einem geeinten
Deutschland recht plotzlich eine freiheitlich-demokratische Gesellschaftsordnung mit
einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, das auf Individualisierung und Ausdif-
ferenzierung denn auf Kollektivierung und Konformismus setzte (Mau 2019: 38). So
verlangte die soziale Praxis nach neuen Handlungsméglichkeiten und — wie es Bourdieu
konzeptualisiert — nach der Akkumulation von neuen oder anders zusammengesetzten
Kapitalsorten.*® Letztere teilt er in 5konomisches, kulturelles, soziales und symbolisches
Kapital ein (vgl. Bourdieu 1983; 1987: 205-221), deren Herausbildung grundsitzlich Zeit
benétigt (Bourdieu 2005b: 50); eine >Ubergangszeit, die im beschleunigten Prozess der
Wiedervereinigung kaum zur Verfiigung stand. Dabei entsprachen die Verteilungs-
struktur der Kapitalsorten und die Handlungsdispositionen vieler Ostdeutscher zur
Wendezeit der »immanenten Struktur der gesellschaftlichen Welt« vor 1990, »d.h. der
Gesamtheit der ihr innewohnenden Zwinge, durch die das dauerhafte Funktionieren
der gesellschaftlichen Wirklichkeit bestimmt« (ebd.) war. Sie fithrten zu Erfolgschancen
innerhalb der damaligen — nun aber vergangenen — Praxis. So verklammern die Habitus
der Menschen notwendigerweise die Vergangenheit mit der Gegenwart und schépfen
zuverlissig aus Vorhandenem: »Die gesellschaftliche Welt ist akkumulierte Geschichte«

45 Inden habituellen Schemata, die nicht als »real vorhandene Einheit[en]« gedacht werden sollen,
sondern deren Produkte in der sozialen Praxis beobachtet werden kénnen (Barlésius 2006: 181),
offenbaren sichjegliche inkorporierte vorausgegangene soziale Erfahrungen (ebd.). Spezifisch ge-
pragtist der Habitus von der gesellschaftlichen Position, die ein Mensch in der Sozialstruktur ein-
nimmt (Bourdieu 2012: 333—334). Aus dem Habitus einer Person, die als Tiefenstruktur der Hand-
lungsmuster verstanden werden kann—ohne den Handelnden zum Verschwinden bringen zu wol-
len (Bourdieu1999: 285—-286) —, gehen Praktiken hervor, »an denen sich zeigen 143t, wie eine kleine,
endliche Anzahl von Schemata unendlich viele, an stets neue Situationen sich anpassende Prakti-
ken zu erzeugen gestattet, und ohne daf hierfiir die Schemata als explizite Prinzipien formuliert
werden miifSten« (Bourdieu1976: 204). Der Habitussverfolgt<dabei eine>Doppelfunktion<und die
soziale Praxis gestaltet sich als Ort der Dialektik und als Produkt der Ceschichte: Sie ist opus ope-
ratum (Summe vergangener Praktiken) und modus operandi (Erzeugungsprinzip gegenwértiger
Praktiken) zugleich. Der Habitus bildet also einerseits eine erzeugte soziale Praxis ab (densprak-
tischen SinnJ, andererseits generiert er diese aber auch (Lenger/Schneickert/Schumacher 2013:
19).

46 Um die soziale Praxis zu erklaren, kombiniert Bourdieu die Handlungsmoglichkeiten eines Men-
schen (Habitus und Kapital) mit dem bestimmten Feld (der Struktur), in dem er sich aufhalt
(Bourdieu 2012: 174—175). Felder versteht er als »historische, durch Ausdifferenzierung entstan-
dene und von Machtstrukturen durchzogene gesellschaftliche Teilbereiche« (Lenger/Schneickert/
Schumacher 2013: 21). Die Handlungsmoglichkeiten innerhalb des sozialen Feldes ergeben sich
dabeineben dem Habitus aus den zur Verfiigung stehenden Ressourcen eines Menschen, die Bour-
dieu (1983;1987) als>Kapitalsorten<bezeichnet. Um denvon ihm analysierten Zusammenhang zwi-
schen der Position des einzelnen Menschen innerhalb eines sozialen Raumes und seinem Lebens-
stil zum Ausdruck zu bringen, fithrt Bourdieu das Klassenkonzept ein. Menschen mit dhnlichen
Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata sowie Kapitalsorten bilden in diesem Sinne ei-
ne gemeinsame Gruppe bzw. eine gemeinsame »Klasse« (Bourdieu 2005a: 31).

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@

135


https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

(ebd.: 49). Anders ausgedriickt bleibt »[d]ie kollektive Geschichte [...] im individuellen
Handeln prisent« (Bonz/Wietschorke 2013: 291). Die sozialen Praktiken

lassen sich [...] nur erklaren, wenn man die gesellschaftlichen Bedingungen, unter de-
nen der Habitus, der sie erzeugt hat, geschaffen wurde, und die gesellschaftlichen
Bedingungen, unter denen er angewandt wird, zueinander ins Verhiltnis setzt, d.h.
wenn man durch die wissenschaftliche Arbeit jenes Inbeziehungsetzen dieser beiden
Zustande der Sozialwelt vornimmt, das der Habitus, indem er es verschleiert, in der
Praxis und durch die Praxis bewerkstelligt. (Bourdieu 1987: 104—105)

Im Sinne Bourdieus ist die Historizitit also ein inhdrentes Moment des sozialen Han-
delns, was dem Fortbestand und der Kontinuitit »alter<« Handlungsmuster unter neu-
en sozialen Verhiltnissen eine Erklirung anbietet (Bonz/Wietschorke 2013: 291). Fiir die
Habitusformierung erkennt Bourdieu das Kindesalter und somit die Erziehung durch
Eltern und Schule mit ihren jeweils spezifischen Bedingungen als zentral an (Bourdieu
2012:18-19).4 Insofern wird der Habitus eines Menschen bereits in einem frithen Stadi-
um der Sozialisation entscheidend formiert und gepragt. Soziale Herkunft bleibt dann
»auch in den spiteren Lebensjahren von hoher Prigekraft und [...] handlungsmitbestim-
mendx, leitet Kollmorgen (auch) fiir >ostdeutsche« bzw. durch die DDR geprigte Habitus
ab (Kollmorgen 2015: 20). Die sich formierende soziale Praxis ist im Bourdiewschen Ver-
stindnis sodann als mit >Tragheits«- bzw. »Hysteresis-Effekte[n]« (Bourdieu 2012: 187)
behaftet zu verstehen, was bedeutet, dass die Herkunftsbedingungen eines Menschen
in der Gegenwart produktiv sind und trotz sich dndernder sozialer Bedingungen ein Le-
benlang und itber mehrere Generationen hinweg Beharrlichkeit aufweisen kénnen (Len-
ger/Schneick-ert/Schumacher 2013: 24—25). Der Soziologe Franz Schultheis weist darauf
hin, dass es insbesondere in gesellschaftlichen Krisen, wenn die entsprechenden Dispo-
sitionen mangelhaft zur Verfiigung stehen, gelingt, die Wirkung und die Evidenz — das
stillschweigende Funktionieren - eines solchen Habitus zu erkennen, da die gewohnten
sicherheitsvermittelnden Strukturen auseinanderbrechen:

Da er wie aus dem Hintergrund heraus und ungesehen die gesellschaftliche Praxis
orchestriert und sich durch seine Selbstevidenz systematisch in Vergessenheit bringt,
eignet sich eine radikale gesellschaftliche Krise, bei der diese Passformen aus den Fu-
gen geraten, Sand ins Getriebe gerdt und das reibungslose Funktionieren des gesell-
schaftlichen Alltags durch das briichig werden [sic!] von Plausibilititsstrukturen in
Frage gestellt wird, in ganz besonderer Weise, um ihm auf die Spur zu kommen und
von der Hinter- auf die Vorderbithne der »Comédie Humaine« zu zerren. (Schultheis
2013: 46)

47  Die Aneignung der vorgefundenen sozialen Grenzen und Moglichkeiten bringt dann den »eige-
ne[n]<Stil«zum Ausdruck, der zugleich Variante und »immer nur eine Abwandlung« (Bourdieu1987:
113, Hervh.im Orig.) eines Klassenhabitus miteinem»subjektive[n], aber nichtindividuelle[n] Sys-
tem verinnerlichter Strukturen, gemeinsamer Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata«
(ebd.: 112) ist. Der Habitus eines jeden Menschen kann somit immer schon als eine spezifische
Abwandlung eines Klassenhabitus bzw. der gesellschaftlich, historischen, familidren — sozialen —
Pfade gelesen werden.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Somit kénnen die von Bourdieu beschriebenen Trigheitseffekte wiederum auch »eine
Erklidrung fiir die problematischen Effekte schneller Modernisierungs- und Transforma-
tionsprozesse« (Lenger/Schneickert/Schumacher 2013: 26) leisten, wie sie sich in Ost-
deutschland um 1990 vollzogen. Vor diesem Hintergrund kann nun ein Einblick in re-
levante Sozialisationsbedingungen und Habitusschemata der Sprecher*innen gegeben
werden.*®

»Man hat immer Arbeit gefunden, gab ja genug Arbeit«, »[jleder hatte seine Arbeit, keiner ver-
lor sie [...] der Zusammenhalt war ein ganz anderer«, »wir haben geholfen in der DDR, wenn du
was brauchtest, du bekamst iiberall geholfen«, »man hatte keine Angst. In der DDR hatte man ja
keine Angst um seinen Arbeitsplatz, man hatte keine Angst, seine Miete nicht bezahlen zu kinnen,
man brauchte keine Angst zu haben vor irgendwas«, schwirmen die Pflegerinnen Anna Fi-
scher und Doris Jung, die zu Pflegende Margarethe Peters und die Pflegedienstleitung
Manuela Vierstiick von ihrem Leben in der DDR. Die Ubiquitit von Arbeit, von Sicher-
heitsgefiihlen in Bezug auf den Platz im Arbeitskollektiv und einer als solidarisch und
nachbarschaftlich empfundenen Gemeinschaft werden als fundamentale Lebensinhal-
te, als Herkunftsbedingungen ausgewiesen. Im wiedervereinigten Deutschland jedoch
gesellten sich zum akzentuierten Sicherheitsnarrativ ein exponiertes Angstnarrativ und
eine Kampfmetaphorik: »Es wurde aufjeden Fall chaotischer [mit der Wende]. Diese Sicherheit
war weg, ne? Man wurde ja trotzdem, wenn man arbeiten gehen wollte in der DDR immer wieder
aufgefangen, [...] [heute muss man] mehr um das Uberleben kimpfen, selbst mehr Initiative zei-
gen, das Leben in die Hand nehmenx, restimiert die Pflegedienstleitung Silvia Meyer. »Das
Leben st [...] mehr ein Kampfals alles andere, man muss wirklich ums Uberleben kimpfen«; »[d]as
war doch frither nie so [...], wir [haben] [...] ruhiger gelebt, wir waren eigentlich sicher«, »[d]eswe-
gen muss man sich seine eigene kleine Welt ein bisschen schin machens, schlief3t Anna Fischer
an und erinnert an einen biedermeierlich apolitischen Riickzug in das Private als Uber-
bleibsel des >Kollektivkorpers«. Es verweist auf ein »privatisiertes Ohnmachtshandelng,
das auch schon zu DDR-Zeiten »die Verhiltnisse indirekt anerkannte« (Leistner 2021:
62).

In der proklamierten Gesellschaft ohne Klassenunterschiede, in der die Menschen
»gleicher« (Margarethe Peters) bzw. Gehaltsunterschiede irrelevant waren, wie die zu
Pflegende Margarethe Peters erklirt, konnte ein Mangel an ékonomischem Kapital
durch soziales Kapital, einer Unterstiitzung durch das >Kollektiv« kompensiert werden,

48  Spreche ich im Rahmen dieser Arbeit simplifizierend von bestimmten sDDR-Habitus< der Spre-
cher¥innen, von denen ich einige Muster als in der Gegenwart mit einer determinierenden Kraft
ausgestattet interpretiere, heifdt dies nicht, dass ein \DDR-Habitus<vollumfanglich in der Gegen-
wart prasent ist. Selbstverstiandlich haben sich die neuen Lebensbedingungen und -situationen in
den letzten 30 Jahren ebenso in der sozialen Praxis der Menschen niedergeschlagen und >alte<Ha-
bitus in vielerlei Hinsicht transformiert. Gepragt sein heifst eben nicht, unverinderlich zu sein. Die
soziale Laufbahn eines Menschen fligt also fritheren Pragungen durch neue Erfahrungen Modifi-
kationen und Ressourcen hinzu, obschon die in der frithen Sozialisation inkorporierten Disposi-
tionen ziemlich stabil und begrenzend bzw. erméglichend bleiben kénnen (Fuchs-Heinritz/Konig
2011: 120-121). Folglich wende ich mich gegen eine strukturalistische Lesart der Bourdieu'schen
Habituskonzeption. Gleichsam gibt es nicht den einen>(DDR)-Habitus«. Soziale Akteur*innen par-
tizipieren an mehreren Sinn- oder Habitussystemen, sodass sich unterschiedliche Konfiguratio-
nen in den Menschen tberlagern und nicht ohne Verflechtungen nebeneinander existieren.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@

137


https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

eine — so erinnerte — Hilfsbereitschaft und Kollegialitit der Menschen. Das soziale Ka-
pital galt als Ersatz fiir jene Kapitalarten, die man selbst nicht erbringen oder beschaffen
konnte; zu diesem Prozess verhelfen, in Anlehnung an Bourdieu, in besonderem Ma-
Re »materielle und/oder symbolische[...] Tauschbeziehungen« (Bourdieu 2005b: 63,
67). In diesem Sinne verlieh das soziale Kapital vielen Menschen Sicherheit und im
ibertragenen Sinne eine gewisse »Kreditwiirdigkeit« (ebd.: 63):

[Iln der DDR [...], da haben sie keinen fallen gelassen, weifst du? [...] [D]a wurde sich um die
Leute gekiimmert [...]. Heute wirst du fallen gelassen [...]. Friiher war das besser, das war scho-
ner, organisierter, es war eben wie Familie so, man hat sich [...] gekiimmert [...]. Na ja, es ging
nicht so um das Geld. Margarethe Peters

Mit der Wiedervereinigung traten an die Stelle des gewohnten solidarischen >Kollektiv-
korpers«<einverstirkter Individualisierungszwang und die Formierung einer ausgeprig-
ten Konkurrenzsituation (Buck/Honke 2013: 44), die nicht nur im betrieblichen Zusam-
menhang wirksam waren. Die damit verbundene Erfahrung wird heute als schmerz-
lich charakterisiert und fithrt zu einer Idealisierung dieses integrierenden >Kollektiv-
korpers<und der staatssozialistisch proklamierten egalitirens, existenziellen Sicherheit
(Mau 2019: 43). So stellten sich iiber den eigenen beruflichen Werdegang nach 1990 -
neben dem quasikolonialen Unterwerfungserleben — bald weitere Unzufriedenheitsge-
fithle ein, die die Systemperformanz und den Selbstverwirklichungserfolg anderer miss-
giinstig und neidvoll betrachten lieRRen, erklart Doris Jung: »So, das ist ja heutzutage nicht
mehr so. Heutzutage denkt man [...] diese Ellenbogengesellschaft und dieses Auspicken, der hat diese
und jene Stelle und verdient so und so viel, die will jetzt ich haben«. Ein Anspruchsdenken tiber
den kollektiven Lebensstil hinaus war der dominanten sozialen Praxis zu DDR-Zeiten
fremd: »Die DDR war eine weitgehend homogene Werktitigengesellschaft, in der eine
bescheidene Lebensweise kultiviert wurde und in der weder vertikale Ungleichheit noch
horizontale Diversifizierung zu einem Flickenteppich an Lebensstilen und Sozialmilieus
fithrte« (Mau 2019: 63).

Bisher giiltige Strukturen, betrieblich integrierte und integrierende Sozialpolitik,
Anerkennung iiber Kollektivitit wurden ex abrupto dementiert. Nun gab es ein Oben -
Besserverdiener und Menschen, die den westlichen Traum lebten — und ein Unten: Ar-
beitende Menschen >gefangen< im proletarischen Habitus, fiir die der Traum von Reisen
nach Amerika, wie von Andreas Richter thematisiert, bis heute ein Hirngespinst geblie-
ben ist. Die mit der Wende recht plétzlich geforderte soziale Praxis unter kapitalisti-
schem Vorzeichen warf sodann manche Ostdeutsche mit den habitualisierten Schema-
ta und dem gewohnten hohen Maf3 an organisiertem sozialem Einschluss lihmend auf
sich selbst zuriick — mit den »alten< (unverschuldeten, inkorporierten) Handlungsmus-
tern musste nun gewirtschaftet werden. So trat im »direkten Kontakt mit der westlichen
Lebensform« auch die Scham

in ihrem deprimierenden Charakter deutlich hervor und wies|[...] auf jeden einzelnen
zuriick. Der Stolz, mit allerlei Raffinesse doch noch das Beste aus einer unbequemen
Lage gemacht zu haben, verlor sich in der Scham, vierzig Jahre lang auf der falschen
Seite des Lebens gewesen zu sein. (Neckel 1991: 13)

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Diese Einschnitte einer gesamtgesellschaftlichen Neusortierung, einer sozialstruktu-
rellen Hierarchisierung bzw. klassengesellschaftlichen Marginalisierung und einer sich
einstellenden sozialen Scham sind noch tief in den Gedichtnissen der hier sprechenden
deklassierten oder nicht zufriedenstellend aufgestiegenen Ostdeutschen verankert:
»[W]ir sind das nicht gewohnt aus DDR-Zeiten, dass jemand Geld mit uns verdient und unse-
rer Arbeitskraft«, betont schlieflich Manuela Vierstiick. »Zudem fand sich die DDR-
Bevolkerung tiber Nacht auf den untersten Ringen der gesamtdeutschen Hierarchie
wieder« (Mau 2019: 15).*° So stiegen post 1990 im Zuge der Etablierung des neuen
Systems und itbereinstimmend mit den alltiglich vor Augen gefithrten Moglichkeiten
auch die Anspriiche. Diese wiederum verhielten sich gegensitzlich zu den habituellen
Handlungsméglichkeiten und dem vorhandenen ékonomischen Kapital, das fiir viele
Menschen Ostdeutschlands nach der Wende zunichst auf einem niedrigeren Niveau
verblieb (kaum Ersparnisse/Vermdgen, Massenarbeitslosigkeit, Gehaltsunterschiede zu
denalten< Bundeslindern).

»Der Egoismus war grifSer [nach der Wende]. Jeder war nur fiir sich. Man kannte mitunter den
Nachbarn gar nicht, [...] der Neid, den empfand ich als ganz grofs am anderen[, wenn er sich was
leisten konnte]. Ja, dass man alleine dastand«, fihrt Silvia Meyer fort. In einem bisher nicht
gekannten Ausmaf? stellten sich Argwohn und Missmut iiber einen potenziellen Uber-
fluss der Wende-Gewinnler*innen, ein »neidgetriebener Materialismus« (Eribon 2020:
80), ein, wie der Soziologe Didier Eribon den Wunsch der (franzésischen) Arbeiter*in-
nenklasse beschreibt, »an einem Lebensstandard teilzuhaben, der ihnen so lange ver-
wehrt geblieben war« (ebd.: 79). Noch vor einiger Zeit hatte es in der DDR-Gesellschaft
kaum etwas »extra« gegeben: »Ja, es gab nichts extra. Es gab fiir alle Mangel. [...] [Elinige we-
nige Auserkorene, die mit den blauen Fliesen, das ist das einzige, also wer Westbeziehungen hatte«,
berichtet Doris Jung. Die alte mit dem >Kollektivkérper< einhergehende >Ruhes, wie uns
Anna Fischer zuvor wissen lief3, war einem innerlich beunruhigenden Neid gewichen.
Gefiihle von Missgunst, die sich unter den vormaligen Existenzbedingungen weniger
gegen das eigene Kollektiv, vielmehr gegen den »Westenc« richteten, begannen nun unter
den neuen sozialen Verhiltnissen — »im Siurebad kapitalistischer Modernisierung« (Vo-
gel 1999: 23-24) — das altgediente Gemeinschaftsband zu erodieren. In der Leistungsge-

49  Doch damit nicht genug: Die neuen Lebensbedingungen zeigten sich noch deutlich verquerer und
fiihrten bisherige Grundpfeiler der Lebensplanung ad absurdum. Das ehemalige >Unten<(Benach-
teiligung von sIntelligenzq war nach der Wende in mancher Hinsicht >Obenc« (gesellschaftliches
Ansehen der>Arbeiter und Bauern<) und vice versa (Deklassierungserleben der>Arbeiter und Bau-
ernq). Die in der DDR tendenziell finanziell und im gesamtgesellschaftlichen Ansehen schlechter-
gestellten Akademiker*innen erlebten plétzlich Wertschatzung und Anerkennung (obschon nicht
vergessen werden sollte, dass auch viele Akademiker*innen von den Betriebsschlieungen und
>Nachwendeungerechtigkeiten< betroffen waren). Die Systemtransformation stellte unversehens
die Lebenswirklichkeiten auf den Kopf und fiithrte zu einer Neubewertung von symbolischem und
6konomischen Kapital —»Der Arzt war [zu DDR-Zeiten] nicht besser als der Arbeiter [...]. Und auf ein-
mal waren die Leute unterschiedlich nach der Wende. Als Akademiker hast du halt jetzt mehr verdient, als
Arzt warst du angesehener und der Arbeiter war einfach nur noch Arbeiter«, erklart Manuela Vierstiick.
In der proklamierten Nichtklassengesellschaft gebiihrten symbolische Macht, Ansehen, soziale
Wertschatzung und Anerkennung den>Arbeiter und Bauern<. Nach der Wende waren es dann pri-
mar Akademiker*innen, die sozial aufstiegen und die in der Regel iber ein hoheres Prestige und
6konomisches Kapital verfiigten.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

sellschaft wurde den individuellen Mitgliedern die Last der Verantwortung, »sich selbst
zu definieren, sich zu behaupten und (vollstindig) fir sich selbst zu sorgen« (Bauman
2018: 108) aufgebiirdet. So war nun der individuelle >Ossi« dafiir verantwortlich — »und
dies ist eines der Paradoxien von systemischen Logiken innerhalb liberaler Kontexte« —

sein Problem — seine vermeintliche Devianz von westdeutschen Normen — selber zu
|6sen. Denn im Gegensatz zur Situation in der DDR sei ja nun jeder selber dafiir ver-
antwortlich, das Problem auf individualistischer Ebene anzugehen und zu seiner L6-
sung beizutragen — auch wenn das Problem systemisch war [..]. (Pates 2013: 10)

Und diese Individualisierung von Verantwortung geschah, obschon jene iiber Jahre aus-
gebildeten Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata (vgl. Bourdieu 2012) eines
organischen Arbeiter*innenkollektivs sich nicht unmittelbar an die Bedingungen des
neuen Systems anpassen konnten und auch nach der Wiedervereinigung ihre »penetran-
te[...] Realitit« (Bourdieu 2005a: 37) herzustellen versuchten.

Es zeigen sich persistente habituelle Prigungen, die bis in die Gegenwart ebenso
in Ordnungs-, Systematisierungs- und Anpassungsschemata fortwirken kénnen: »[WJir
mussten unsere Hausordnung [zu DDR-Zeiten] selber machen, alle 14 Tage waren wir dran und da
war die Ordnung [...] drin. Das war immer irgendwie ein System [...]«; »Ja, man musste zu vielem
Ja und Amen sagen. [...] Man durfte eben nie so richtig aus der Reihe tanzen. [...] Es gab AusreifSer,
gab es, aber wenige«, resiimiert Anna Fischer. »[SJich [...] anders kleiden? [...] Protest? Also ja,
das war weniger gewiinscht, das wusste man [...]. Weil das nicht der Norm entsprach, fiigt Doris
Jung wie selbsterklirend hinzu. Und so formierte die staatlich vorgegebene, disziplinie-
rende Ordnung der SED-Herrschaft das gesellschaftliche Leben systematisch bis in die
Bereiche des Alltiglichen und richtete sich ebenso an die Korper, »die zugleich niitzlich
und gelehrig zu machen« (Foucault 2016: 294) waren.>® Das soziale Miteinander galt als
geregelt, vermeintlich vor Unordnung, Verwahrlosung — Verunreinigung — geschiitzt.
Anders sein oder aus der Reihe tanzen, »AusreifSer«, »Protest«, Widerstand, >asoziales Ver-
halten«waren nicht erwiinscht und wurden in der »Normierungsgesellschaft« (Mau 2019:
83), wenn nicht sanktioniert, mindestens beschwiegen: »[Ulnter den Tisch gekehrt«, wie An-
na Fischer es bebildert. So fithrten die staatliche Macht und ihre Formierungszwinge
mindestens im Bereich des Offentlichen bei vielen Menschen zu einem stummen Arran-
gement mit einer vorgegebenen Ordnung. Wiinsche und Bediirfnisse nach Individuali-
tit und Selbstverwirklichung — sNormabweichlers, renitente Nichtkonforme, Dissiden-
ten, »die Asozialen« (Margarethe Peters, vgl. auch Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 12), auf
die auch das sich selbst Versagte und mit der Wiedervereinigung Erhoffte projiziert wer-
den konnte und kann (vgl. Margarethe Peters in Kapitel 4.2, S. 107-110) — konnten so von
der >Volksgemeinschaft« (ein Nazibegriff/-konzept wie das der >Asozialen) repressiv im
Keim erstickt und kollektiv missbilligt werden.

Vor diesem Hintergrund versteht Foucault den Sozialismus als ebenso vom >Rassis-
mus« gepragt wie den kapitalistischen Staat (Foucault 2016: 308). Auch der sozialisti-
sche Staat (re-)produziert also Formen der Bio-Macht, nimmt ein freiheitliches Leben

50  Auch Bourdieus Habituskonzept verweist auf eine korperliche Inkorporierung der sozialen Praxis
(siehe z.B. Bourdieu 2012: 739 und FN 54, Kapitel 4).

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

in Beschlag, begrenzt Chancen, versucht Zufille zu kompensieren und nimmt gleich-
sam das Recht an sich, Menschen zu eliminieren, zu disqualifizieren und zu téten (ebd.:
309). Hierbei geht es Foucault vordergriindig nicht um einen »ethnischen Rassismus,
sondern um einen biologischen Rassismus, »der in den sozialistischen Staaten (sowjeti-
schen Typs) gegeniiber den Geisteskranken, Kriminellen und politischen Gegnern usw.
vollauf funktioniert« (ebd.) — der »Zucht und Ordnung« und »Struktur« protegiert, wie es
Doris Jung artikuliert. Insofern finden sich auch in den staatlich indoktrinierten Anpas-
sungs- und Ordnungsschemata der DDR sowie in den davon beeinflussten auslinderpo-
litischen Praktiken Wurzeln fiir rassistischen Ausschluss der Gegenwart;” trafen >Frem-
de<in der DDR doch auf eine Gesellschaft, »in der politisch motivierte Ausgrenzungs-
mechanismen« (Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 12) auch gegeniiber DDR-Biirger*innen
etabliert waren. So reproduziert Doris Jung ihre Wahrnehmung von nicht gewiinsch-
ten langen Haaren bei Mdnnern zu DDR-Zeiten — von vorgeblich >Unangepassten< mit
einem vermeintlich anormalen Erscheinungsbild - als »ungepflegt« (Doris Jung). Abwei-
chungen von einer gewohnten sNorm« konnen bis heute Reinheitsvorstellungen gefihr-
den (Douglas 1988), die — vor dem Hintergrund solch habitueller Prigungen® - ebenso
in der Ablehnung von als migrantisch gelesenen Anderen zum Ausdruck kommen kon-
nen.” Sozialistische Werte der >Ordnung und Sauberkeit« verweisen dariiber hinaus auf
sozial-hygienische faschistoide Leitbilder (Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 8) und unter-
streichen erneut die Relevanz historischer Kontinuititen fiir ein Verstehen des Gegen-
wartigen.

Zudemkann sich die Verkoérperung der vergangenen, habitualisierten Ordnung auch
in der verwendeten Sprache zeigen. Ein »Sich-darstellen-Konnens, der »Schauspielunterricht
[...] fehlte namlich unsren Menschen«, beklagt Doris Jung in Relation zu den von ihr wahrge-
nommenen sozialen Praktiken der BRD-Biirger*innen post 1990, die den neuen Nomos
stellten:

[D]eshalb sind viele hinten runtergekippt, weil die ehrlich und offen waren, das kannten die
Wessis ja wieder nicht, da haben die gesagt: »Was ist das denn fiiv ein Depp?«, ne? Jetzt kann
man das eintiiten, friiher hat man gedacht, was bilden die sich denn eigentlich ein? Man hat
sich einfach nicht verstanden, die haben anders gesprochen als wir, heute noch manchmal, wir
sprechen anders als die und wir haben immer aneinander vorbeigeredet. Doris Jung

51  Siehe Kapitel 5.2.

52 Zu Rassismus als »habitualisierte Wahrnehmungsoption«, die soziohistorisch iiberformte Sinnange-
bote bieten kann, siehe Scherschel (2011: 125, Hervh. im Orig.).

53  Hierzu siehe ausfiihrlich Teilkapitel 5.4. Die Orientierung an Normen, Autorititen und die Un-
terwerfung unter die symbolische Ordnung der Gesellschaft lassen zugleich Verbindungslinien
zu Theodor Adornos Studien zum »autoritiren Charakter« (Adorno 1973; Adorno 1997) ziehen.
Sie kénnen weitere Verstehensperspektiven eroffnen, um die Anpassungs- und Unterwerfungs-
forderung (migrantischer) als unterlegen positionierter Anderer breiter zu elaborieren. So kann
die>Fithrung< noch immer in den Praktiken eines vergangenen Staates gesucht werden, hat sich
der neue gesamtdeutsche (Stiefvater-)Staat fir einige Ostdeutsche doch als anerkannte Autoritat
nicht bewahrt—so gegenwirtig durch die von AfD und PEGIDA aufgewarmten Kiimmer-Praktiken,
die neuealte<Identifikation versprechen (Marz 2017: 259). Fir die Identifikation bietet sich »eine
Instanz, Institution oder Figur mit vaterdhnlichen Qualitaten [an], die geeignet ist, die Normen
der Gesellschaft durch Autoritat zu verkérpern« (ebd.).

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@

141


https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

In ihren Ausfithrungen treten die aus den alten Ordnungen resultierenden Positionie-
rungskimpfe um den Geschmack der eigenen Klasse, der soziale Kampfum symbolische
Macht und die von Bourdieu beschriebene Ablehnung der Praxisformen oder Korper-
techniken der anderen Klasse deutlich hervor (Lange-Vester/Teiwes-Kiigler 2013: 150).
Hier zeigt sich der soziale Kampf um die »phonologische Kompetenz« als »eine Dimen-
sion der hexis des Kérpers®*, in der die ganze Beziehung zur sozialen Welt zum Ausdruck
kommt« (Bourdieu/Wacquant 1996: 184, Hervh. im Orig.) und die als Distinktionsmittel
wirkt. Auch Kollmorgen merkt zur beinah einseitigen Ausrichtung des gesellschaftlich
Anerkannten am westlichen Hegemonialen an:

Nicht nur mangelt es vielen Ostdeutschen mit [..] DDR-Sozialisation an distinguier-
tem Auftreten, machtvoller Sprache sowie elitiren Umgangsformen und Geschmacks-
urteilen, sodass ihnen der »Stallgeruch der Macht« fehlt. Sie verfiigen kraft Abkunft
und regionaler Herkunft auch nicht Gber die Mentalitit und das zugesprochene Pres-
tige des Siegers. (Kollmorgen 2017: 62)

Mit ein bisschen Mithe kdnne man »die Sprache >der Eingeborenen« schon verstehen,
hief3 es — wiederkehrend kolonialsprachlich — kurz nach der Wende (Pates 2013: 8, Mi-
chael Jiirgs zitierend). Bereits Fanon erinnerte daran, dass mit dem Besitz der Sprache
der Kolonisierenden »ungewdhnliche Macht« (Fanon 2016: 16) einhergehen kann: »Ja, ich
muss auf meine Ausdrucksweise achten, denn ein wenig wird man mich nach ihr beur-
teilen« (ebd.: 18).

In Relation zum Habitus einer sozialen Gruppe variiert auch das Verhaltnis zum Po-
litischen (Geiling 2013: 366), weswegen sich jene systembedingten Spuren schlussendlich
im politischen Engagement bzw. im Ausbleiben desselben und in der Gestaltung demo-
kratischer Strukturen niederschlagen. Kowalczuk bemerkt hierzu, dass die Demokra-
tie »zwar ein Staatssystemc ist, »aber zuerst eine Lebensform. Wenn man die nicht er-
lernt hat, wird es schwierig, den Staat, der die Lebensform garantiert, zu akzeptieren«
(Kowalczuk 2019: 215). Gerade die DDR-Gesellschaft hatte »das Politische privatisiert
und das Private politisiert« (Pates 2013: 9). Was sich also auch nach der Wende als per-
sistent erwies, waren tendenziell apolitisierte Handlungsmuster in alter DDR-Manier.*®
Ein politischer Habitus hingegen, der demokratisch zur Tat schreitet, Missstinde offen

54  Unter dem Terminus >korperliche Hexis< versteht Bourdieu »eine einverleibte, dauerhafte Dispo-
sition und eine stabile Art und Weise der Korperhaltung, des Redens, des Gehens, Fithlens und
Denkens« (Barlosius 2006: 38; vgl. Bourdieu 1987: 129).

55 »Einen Demokratisierungsprozess im Osten Deutschlands hatte es bis 1990 nicht gegeben. Das
Fatale daran war noch, dass die Kommunisten bis zum Untergang 1989/90 permanent Begriffe wie
Demokratie, Freiheit, Rechtssicherheit, Parteien, soziale Sicherheit benutzten, um ihr System zu
erklaren, zu verteidigen, zu legitimieren« (Kowalczuk 2019: 218).

56  So war ein biirgerfinnenschaftliches Engagement im DDR-Staat als »apolitisches< Engagement
zugelassen und geférdert« (Backhaus-Maul/Speth 2020). Die umfassende Organisationserfassung
sowohl in der SED und den Blockparteien als auch der Kinder und Jugendlichen in Pionierorgani-
sationen und der Freien Deutschen Jugend zielte darauf ab, »die Gesellschaft [..] stillzulegen, die
Individualitatim Kollektiv untergehen zu lassen und zu suggerieren, alle wiirden am selben Strang
ziehen« (Kowalczuk 2019: 259). Impliziert wurden weiterhin Unterwirfigkeit und die Stiitzung der
staatlichen Macht.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

thematisiert, mitbestimmt, die Freiheit zur offenen Meinungsartikulation einzusetzen
weif3, konnte die soziale Praxis vieler DDR-Biirger*innen nicht von heute auf morgen
bestimmen. »[M]an hat sich mit der Meinung zuriickgehalten, hat sich nur in Mafien gedufSert«,
resiimiert Isolde Kahlbach. Eine auf staatsideologische Emanzipation und Kritik ausge-
richtete Politisierung war iiber viele Jahre Repressionen und Sanktionierungen ausge-
setzt:»Wir fithlten uns immer vom System gegingelt. Das alles hat sich bei vielen von uns
eingebrannt« (Képping 2018:121), merkt auch Képping an. Erzwungene Habitusschema-
ta des Duckens, Beschweigens und der Vorsicht vor einem bevormundenden Staat, die
Pflege der >Opferrolle, blieben sodann auch im geeinten Deutschland wirkmachtig:

Manchmal kommt es mir vor, als sei dieses Denken von vielen in die Demokratie mit-
genommen worden. Man beschwert sich. Und wenn sich nicht sofort (und von selbst)
was tut, dann geht man nicht mehr wéahlen und stellt letztendlich das System infrage.
Politisch organisieren und demokratisch engagieren —das haben wir scheinbar immer
noch zu wenig geiibt. Hier haben wir die dringende Aufgabe, die politische Bildung
zu starken. (K6pping 2018: 93).

Die eingetretenen, shabitusgemafien« Folgen dufierten sich also auch in demokratischen
Zusammenhingen in Form von Resignation, Frust, »Abgrund«, wie Andreas Richter illus-
triert, Riickzug in die Hiuslichkeit, Lamentieren statt Engagieren und einer Abgabe po-
litischer Gestaltungsmaglichkeit an andere. Der westlich induzierte Topos vom >Jamme-
rossic, der Lebensrealititen verkiirzt darstellt und herabsetzt, tat dann sein Ubriges und
schrieb die symbolische sunschuldige« Opferrealitit nach 1990 einmal mehr fest. Diese
war im Habitus realsozialistischer Sozialisation bereits angelegt und konnte sich nun in
die Struktur der postsozialistischen Gesellschaft hinein (re-)produzieren.

Hinzu kommt, so zeigte das vorherige Teilkapitel, dass mit der Wiedervereinigung
in gewisser Weise »der svormundschaftliche Staat« durch den mindestens paternalisti-
schen, wenn nicht gar seinerseits vormundschaftlichen Westen abgelést« wurde, »so-
dass der Umbruch [...] [auch] an jene Verhiltnisse anschloss, die er iiberwinden wollte«
(Mau 2019: 135-136).

So erklirt es sich, dass Doris Jung wiederkehrend eine kollektive »Opferrolles, eine
»Miindel-Mentalitit« (Adler 1991:158) — gegeniiber dem >Westen< und/oder den habituel-
len Nachwirkungen eines vergangenen Staates bzw. Lebens — verteidigt und die im SED-
Staat angelegte Distanz zwischen >den Leuten< und >dem System« (Mau 2019: 125) itber-
nimmt: »Ich bin nicht dran schuld! Ich bin nicht dvan schuld! Das, was wirjetzt [...] haben, mussten
wir sozusagen ERLERNEN«. Denn damals konnte man »die Schuld immer an»die da oben«
delegieren, immerhin fithlte sich die SED fiir alles im Staat verantwortlich. Als Biirger
war man es wiederum nicht, unterstreicht auch Képping (2018: 120).

Diese bei manchen bis heute wihrende, identitatsstiftende Einrichtung in einer er-
fundenen >Opferrolle« kniipft nahtlos an die >unverschuldete« von vor 1990 an; sie bildet
einen der Griinde fiir die »Kluft zwischen den Gelegenheiten und den Dispositionen«
und so der Chance, die neuen Gelegenheiten »beim Schopfe zu fassen« (Bourdieu 1987:
111). Dabei immunisiert die >Opferrolle« gegen jede Kritik: »Wie konnte das Opfer schul-
dig, gar fiir etwas verantwortlich sein? Es hat nichts getan, es ist ihm etwas angetan wor-
den. Es handelt nicht, es erleidet« (Giglioli 2015: 9). Das >Opfer« bleibt so zum Erdulden

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4t

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

und zur Passivititverdammt, denn in der »Wiederholung der Vergangenheit [...] schlief3t
die Opferposition jegliche Vision der Zukunft aus« (ebd.: 11); »[d]er Zustand des Opfers
kastriert das Handlungsvermogen« (ebd.: 89).

Die Sozialisationsbedingungen der ehemaligen DDR bilden demnach einen — be-
harrlich — fruchtbaren Boden fiir politisches Misstrauen und eine apolitische Opferfal-
le (so der Titel von Gigliolis zitiertem Buch). Der von der SED-Herrschaft protegierte
und fortwirkende Riickzug ins Private — »ich mach mein Ding«, wie Andreas Richter fir die
Gegenwart konstatierte — entzieht sodann jeglicher Chance auf eine emanzipatorische
politische Verinderung svon unten< den Boden. Gleichsam (re-)produziert eine solche
Opfermythologie wirksam die diskursive Subalternisierung und wirkt als Schmiermit-
tel zur Herrschaftsverstetigung. Dass »weniger als jeder Fiinfte Parlamentarier im Bun-
destag [...] aus dem Osten« (Kpping 2018: 55) kommt, wie Képping kritisch anmerkt,
hat sich dementsprechend nicht nur als Folge eines westlichen Dominanz- und Hege-
moniestrebens eingestellt. Biindnisse und Kooperationen iiber den >Klassenethos«< hin-
aus sowie die Auseinandersetzung mit Andersdenkenden férdern sich nicht von selbst.
Wo hitten kollektive Willensbildung oder zivilgesellschaftliche Beteiligung herkommen,
also erlernt werden kénnen (Mau 2019: 122)? »Die DDR verfiigte ja nicht iiber die Grund-
ausstattung moderner biirgerlicher Gesellschaften, also iiber eine kritische Offentlich-
keit, freie Medien, politische Grundrechte, Gewaltenteilung etc.« (Ebd.).

[D]er Osten ist nie in Demokratie aufgewachsen, der Westen hat sich dran gewdhnt, der hatte
zig Jahre Zeit gehabt, sich daran zu gewdhnen. [...] Vielleicht haben die Leute [im Osten] ge-
dacht, sie haben mehr Einfluss und es wird mehr auf sie gehort und jetzt letztendlich werden
sie auch wieder bestimmt. Und ich gehe deswegen zur Pegida, weil ich selber bestimmen will
[in der Zuwanderungsdebatte], ich will mitmischen. Manuela Vierstiick

Wenn politische Emanzipation nun gegenwirtig itber PEGIDA- und AfD-Allianzen, wie
von Manuela Vierstiick angekiindigt, erfolgt, politisieren sich die >Opfer« tendenziell
apolitischer DDR-Sozialisation erneut in eine retrograde Richtung. Denn in der ver-
meintlich alternativen Position wird lediglich eine neue Tater*innenschaft eréffnet und
den im Jahr 2015 aufkeimenden Gefiithlen von Desorientierung und Krankung versucht
eine aggressive, menschenverachtende Ideologie Abhilfe zu verschaffen. Die unheimlich
heimliche Fluchtzuwanderung wird hierbei zum neuen Reprisentanten fiir die Wut auf
die Hinterlassenschaften von 40 Jahren SED-Herrschaft sowie die Wiedervereinigungs-
praktiken eines als hegemonial empfundenen >Westens<; eine Gemengelage, in der der
>Opfer-Habitus« warmgehalten wird. Die Opfer-Disposition kleidet sich somit wieder-
kehrend als Wolf im Schafspelz und das Nicht-mehr-schweigen-Wollen (Andreas Richter),
wird nun gerade dort als Selbstermichtigung erlebt, »wo die politische Kultur unterent-
wickelt und die Zivilgesellschaft schwach ist« (Mau 2021b: 372). So vermag post 2015 eine
rechte Partei mehrheitlich >Westdeutscher<, zumindest auf Bundesebene, einem >ge-
beutelten Ostenc eine vorgebliche Alternative anzubieten, die das vermisste Kimmern,
die Anerkennung und die Entlastung verspricht und die dankenswerterweise — ohne
notwendige, schmerzliche Innenschau, kurz: ohne die Biichse der Pandora zu 6ffnen —
mit den neuen >Titer*innen< winkt. Das zerrissene >Ost-Subjekt<, das sich im Angesicht
der Fluchtzuwanderung verstirkt mit sich selbst in Konflikt stehend erfihrt, slost« das

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Unbehagen, in dem es - >habitusgemifi« und auf der Suche nach neuem symbolischen
Status — die innere Spannung aus dem eigenen verantwortbaren Handlungsspielraum
in die vermeintlich kiimmernden Hinde einer fragwiirdigen >Alternative< verbannt.
Die Perfiditit der Indoktrination wird verkannt; inszeniert sich doch die AfD, um Ka-
pital zu schlagen und den fruchtbaren Boden fiir das Abgrasen politischer Stimmen
zu nutzen, auf eine Weise, wie sich viele Wiahler*innen im Osten selbst sehen: »[A]ls
Opfer obwaltender, von ihnen nicht zu verantwortender Umstinde« (Kowalczuk 2019:
241). Die Zustimmung einiger Ostdeutscher wird so auch zu einer »Art politische[r]
Notwehr, die »kollektive Identitit zu verteidigen, oder jedenfalls eine Wiirde, die seit
je mit Fiiflen getreten worden ist« (Eribon 2020: 124), doch »politisch zu existieren und
einen Unterschied machen zu kénnen« (ebd.: 130), wie auch Eribon eine zunehmende
Rechtswihler*innenschaft und die Ablehnung der Immigration in der franzosischen
Arbeiter*innenklasse einordnet.

Zu erkennen sind sozial gewachsene Symptome — Opferidentititen —, die selbstver-
standlich keinen ontologischen Zustand zeitigen, sondern eine historisch gewachsene
Situation (Giglioli 2015: 47). Die Lebensbedingungen in DDR und BRD sozialisierten die
Menschen notwendigerweise verschieden — »weltfremd«, wie Silvia Meyer systemkritisch
bemerkt. Dennoch kommt sie nicht umhin, das eigene an der (angenommenen) unmar-
kierten westlichen Norm zu messen. In Summe traf die wendeinduziere >Kapitalent-
wertung« die Ostdeutschen in vierfacher Hinsicht: Fiir manche ging es ohne Arbeit und
Ersparnisse (6konomisches Kapital), ohne anerkannte Berufsabschliisse bzw. mit kaum
noch gefragten Berufen (kulturelles Kapital) und ohne kompensierenden >Kollektivkor-
per« (soziales Kapital) in den Kapitalismus. Fehlten an dieser Stelle die Kapitalist*in-
nen (Eyal/Szelény/Townsley 2000), mangelte es in Bezug auf die Demokratie an Demo-
krat*innen (Kowalczuk 2019: 216) in einer — und das kommt hinzu - sich als hegemoni-
al reprisentierenden BRD-Gesellschaft (symbolisches Kapital).”” »Ehemals projektierte
und gesellschaftlich versprochene Laufbahnen« wirkten nach 1990 »verschlossen«, an-
gestrebte Positionen »unerreichbar und sicher geglaubte Aussichten verbaut, und dies,
obwohl das Subjekt alles getan hat, eine in seiner sozialen Position ehemals angelegte
sgesellschaftliche Flugbahn« zu nehmen« (Barlosius 2006: 87). In dieser inneren Zerris-
senheit kann die von Bourdieu beschriebene >Gespaltenheit des Habitus< ausgemacht
werden, »in der keine Koinzidenz zwischen inkorporierten Dispositionen und sozialer
Welt vorliegt« (Schifer 2014: 75; Bourdieu 2001: 206). Bis heute wird sie als Elend erfah-
ren und verursacht Leid. Denn die im Subjekt entstehenden Widerspriichlichkeiten und
Disharmonien stehen dem >Streben«< des Habitus nach Kohirenz entgegen. Sie werden
als individuelle Tragddie erlebt und nicht als ein Resultat gesellschaftlicher Briiche (Bar-
16sius 2006: 88).

Vor diesem Hintergrund kann der — medial inszenierte — in international agieren-
de Unternehmen erfolgreich integrierte >Gefliichtete« (siehe einfithrende Chat-Unter-
haltung mit Andreas Richter) kaum etwas anderes als grimen. Wie bereits ausgefiihre,
kann er auch als Angriff auf trige habituelle Opfer-Dispositionen verstanden werden.

57  So kann das>Cultural Traumacauch vor dem Hintergrund der Gegensatzlichkeiten zwischen den
sozialen Praxen des Realsozialismus und denen des aufkommenden Kapitalismus verstanden wer-
den (ausfiihrlich siehe Sztompka 2004: 172).

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Stellt er doch die leise Frage, ob der Habitus, die Denk-, Wahrnehmungs- und Hand-
lungsschemata, die Kapitalsorten der Neuzugewanderten fiir das >Schlaraffenland< ad-
dquater ausfallen. Und all dies, obschon gleichzeitig ein diskursives Wissen dariiber be-
steht, dass ausgerechnet die, aus dem >Globalen Siidens, vermeintlich nichts mehr als
»Schrott« sind, wie sie Heike Richter gefangen in diesem Positionierungskampf und (ko-
lonial-)rassistische Kontinuititen reproduzierend herabsetzt — »menschlicher Abfall«
(Bauman 2016: 45), wie auch Bauman die diskursive Reprisentation von Menschen aus
dem >Globalen Siiden<kritisch pointiert.*® Was passiert, wenn eine gleichberechtigte be-
rufliche und soziale Teilhabe der >Gefliichteten< kurzfristig gelingt? Die Frage, an wel-
cher Stelle auf der imaginiren gesamtgesellschaftlichen Zugehdorigkeitsskala dann >Ost-
deutsche« positioniert sind und werden, bleibt besser unbeantwortet und wird gar nicht
erst gestellt. Die Figur des*der Gefliichteten wird zum Stachel fiir den fast vergrabenen
Whunsch nach einer bevorzugten oder gleichgestellten Position im gesamtgesellschaftli-
chen Gefiige, danach, selbst entscheiden zu kénnen, »welche Praxisformen und Wahr-
nehmungs- und Bewertungskategorien dem Nomos entsprechen und welche diesem zu-
wider laufen [sic!]« (Barlésius 2006: 97). Das im Handlungsvermdégen kastrierte >Opfer«
muss sodann den zur Tat schreitenden autonomer handelnden Performer, der sich ha-
bituell unterscheidet, im Auflen als Schuldigen ablehnen, um die eigenen unliebsamen
Anteile nicht bearbeiten und die gesamtgesellschaftliche Subalternisierung nicht schon
wiederkollektiv personlich«nehmen zu miissen. So hohlt der Verbleib in der >Opferrollec
die Handlungsfihigkeit immer weiter aus und verstetigt das Leid:

Sie kettet an die Vergangenheit und belastet die Zukunft mit Hypotheken. Sie entmu-
tigt uns, Veranderungen vorzunehmen. Sie privatisiert die Geschichte. Sie verwechselt
Freiheit mit Verantwortungslosigkeit. Sie veranlasst dazu, auf Ohnmacht stolz zu sein,
oder verleiht der Ohnmacht anderswo entwendete Macht. [...] Sie beseitigt den Kon-
flikt und lehnt ihn sogar ab, ruft bei jedem Widerspruch: »Skandal!« Sie verhindert das
Erfassen des wahren Mangels, der ein Mangel an Praxis, an Politik, an gemeinsamem
Handeln ist. (Giglioli 2015: 107)

Unter den gegebenen Bedingungen erweist sich somit die Figur des*der Gefliichteten
als reizvoller Stindenbock und als verschobenes >Objekt, an dem nicht nur das quasiko-
loniale Unterwerfungserleben und das >Cultural Traumac (Alexander et al. 2004), son-
dern auch die »Herkunftsscham« (Eribon 2020: 19) und das Leid tiber die >Gespalten-
heit des Habitus< ausagiert werden kénnen. Dadurch wird das >Opfer-Dasein¢, nun ge-
geniiber der staatlichen, swestlichen< Zuwanderungspolitik, erneut zementiert. Die >T4-
ter*innens, die nun zugewanderte Menschen herabsetzen, mochten auch >Opfer« sein:
»Das Argument des Opfers hat immer das Pathos des Unanfechtbaren auf seiner Sei-
te« (Giglioli 2015: 79). In diesem Sinne fliefien das kulturelle Trauma und das Unterdrii-
ckungserleben identititsstabilisierend in den hier konturierten habituellen Opfersche-

58  Andererseits verwebt sich auch hier zu der diskursiven Reprasentation von Menschen aus dem
>Globalen Stden« der Teufelskreis der >Kolonialitat der Macht« (Quijano 2016), hatte doch be-
reits Arnulf Baring kurz nach der Wende die Menschen Ostdeutschlands als >Ausschuss<deklariert
(Kowalczuk 2021: 40). Zur diskursiv induzierten Imagination des >Fremdenc«siehe ausfiihrlich Ka-
pitel 5.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

mata zusammen, womit dem »aber«, dem Unbehagen zur Zusammenarbeit mit als mi-
grantisch gelesenen Anderen, ein weiteres Verstehensmoment er6ffnet ist. In Summe ist
es also die »Verklammerung der aus der DDR hergebrachten und der im Transformati-
onsprozess erzeugten oder in Kauf genommenen Defekte, die die ostdeutsche Teilgesell-
schaft heute wie eine Hypothek belasten« (Mau 2019: 18) — was allerdings, ich hatte be-
reits darauf hingewiesen, nicht in einem Freispruch von Verantwortung oder gar in der
Bilanz einer vermeintlich unschuldigen Reproduktion rassistischer Praktiken kulminie-
ren darf. Eine emanzipatorische Kritik an den Praktiken des >Opfers« erfolgt weder vom
Tater >Westen« noch von den >Gefliichteten< oder dem Selbstmitleid.

Und da »der Habitus« kein unverinderliches Schicksal ist und als Produkt der Ge-
schichte immer schon »ein offenes Dispositionssystem« abbildet, »das stindig mit neu-
en Erfahrungen konfrontiert und damit unentwegt von ihnen beeinfluflt wird« (Bour-
dieu/Wacquant 1996: 167), kann es ebenfalls gelingen, gegensitzliche Praktiken und ei-
ne Kritik der Ilusio (vgl. Bourdieu 1998: 140-142), das heif3t hier: sich nicht linger in
der Opfer-Positionierung gefangen zu halten und ausschliefilich in fatalistischer Weise
am >westdeutschen« Nomos zu orientieren, hervorzubringen. Dazu wird eine gesamt-
gesellschaftliche Anhérung und Anerkennung des »unterworfenen Wissen[s]« (Foucault
2016: 21) oder der »Minderheitengeschichten« (Chakrabarty 2010) nicht ausreichen, es
braucht ebenso eine Reflexion iiber die Regelhaftigkeit sozialer Strukturen und gesell-
schaftlicher Zwinge, um eine kritische (Selbst-)Emanzipation und neue Freiheitsspiel-
rdume zu ermdglichen. »[E]in So« — inadiquate habituelle Opferschemata und deshalb
eine vermeintliche Verantwortungslosigkeit —, das eben auch »ein Nicht-So sein kénnte«
(Giglioli 2015: 108), denn

[wlenn die Dinge so sind, wie sie sind, dann weil jemand etwas getan hat, was beweist,
dass man etwas tun kann. [...] Darin liegt [des Opfers, M. R.] Schwiche, aber auch sein
Moment der Wahrheit, und wenn es auch die eigene Verantwortung leugnet, indem
es die der anderen lbertreibt, so ist es doch immer eine reelle Verantwortung, an die
es appelliert. (ebd.)

Nun habe ich in den vorausgegangenen Interpretationen immer wieder auf Verflechtun-
gen mit als rassistisch zu bewertendem Unterscheidungs- und Hierarchisierungswissen
in den Aussagen der Sprecher*innen hingewiesen, das historische Kontinuititen fort-
schreibt, die weit iiber das ge- und erlebte Leben im DDR-Staat hinausweisen. Dabei
handelt es sich wesentlich um ein diskursives Wissen und >soziale Imaginationen« (Frie-
se 2017:18), die im Alltagsdiskurs als Interpretationsangebote zuverlissig zur Verfiigung
stehen. Diesen widmet das nachfolgende Kapitel seine Aufmerksamkeit.

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27. /del - [@

147


https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/dol. 13.02.2026, 10:53:27.



https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

