
4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 133

4.4 »Wir sind ja anders, wir Ossis«
Habituelle Opferschemata

A: Die Mauer über gelungene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeits-

weise erlernen, wenn die Migranten unsere Arbeitsweise erlernen und respektieren, dann hat

keiner mehr Grund zu zweifeln.

A: Und wer hat es erkannt? Die Ossis.

A: Das stellt uns über die Wessis. […]

A: Na, der Ossi wird doch verstümmelt dargestellt.

A: Der Ossi zu 80 % ist gemeint.

I: Wenn die Geflüchteten so arbeiten, wie wir im Osten, ist die Mauer weg?

A: JA!

A: Das begreifen die Wessis aber nicht. […]

I: Aber was hat das mit den Wessis und der Mauer zu tun?

A: Die Wessis denken nicht darüber nach, wie es ist, was es bedeutet im neuen System klar-

zukommen…die Ossis SCHON.

I: Ah verstehe. Den Migranten blüht so etwas wie den Ostdeutschen damals?! […]

A: Dann kamen die Autoverkäufer mit ihren nagelneuen (tränenlachender Smiley) 1000-DM-

Autos. […]

A: Haben sie als gute Gebrauchte verkauft.

A: Jeder Trabbi hat länger gehalten. Diese Welt ist nur Schein.

A: Wir haben nach der Wende nur Dumme kennengelernt, aber sie haben Geld gemacht, viel

Geld. […]

A: Der doofe Ossi lernte laufen und das schneller als es den Wessis lieb war. […]

A: Deshalb lässt sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen.

I: Aber was hat das mit den Migranten zu tun? Und warum ist die Mauer weg, wenn die sich

beruflich integriert haben?

A: […] Ich sehe nur Nachrichten von zwei oder drei offensichtlich Großunternehmen erfolg-

reich integrierte Flüchtlinge. Das wird propagiert. […]

A: Das getraut sich der Ossi öffentlich zu sagen, denn er hat ja schon mal 1990 geschwiegen!!!

Chat-Unterhaltung zwischen mir und Andreas Richter vom 02.01.2020

In der Chat-Unterhaltung tritt wiederkehrend der sich so repräsentiert wahrnehmen-

de »doofe Ossi« in Erscheinung, der 1990 doch – im neuen System – laufen lernte. In der

Gegenwart verstörennunphantasmatisch anmutendemediale Inszenierungen einer er-

folgreichen beruflichen Ad-hoc-Integration geflüchteter Menschen. Es ist zu fragen, ob

diese auch als Affront gegen den als beschwerlich empfundenen eigenenWeg und damit

gegen eine ins Wanken gebrachte Zugehörigkeitshierarchie verstanden werden. Davon

ausgehend kann die Überlegung angestellt werden, ob hier eine neidbehaftete Subalter-

nen- oder Opfer-Konkurrenz um das ›Integrationsvermögen‹ in System und Arbeit auf

den Plan tritt und die »dummen«, geldgierigen »Autoverkäufer« vergangener Tage mit den

»nagelneuen 1000-DM-Autos« nicht doch smarte Geschäftsmenschen sind, die ihre Gele-

genheiten,Möglichkeiten und Fähigkeiten zu nutzen wussten.

Diese Gedanken sollen nun anhand habitustheoretischer Perspektiven näher er-

örtert werden. So wird auf den folgenden Seiten das dominante Ausschlussbegehren

gegenüber geflüchteten ›Anderen‹ letztmalig vor demHintergrund der wahrgenommen

Wende- und Nachwendeungerechtigkeiten perspektiviert und kritisiert. Hierbei han-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

delt es sich um eine distanziertere Außensicht auf das Ungerechtigkeitserleben und um

eine Interpretation, die in der ›Betroffenen‹-Perspektive dazu tendiert, beschwiegen

oder ausgelassen zu werden.

Das nunmehr deutlich gewordene ›Zweitklassigkeitserleben‹mancherOstdeutscher

soll nachfolgend also auch vor demHintergrund sozialer Ungleichheitserfahrungen und

damit zunächst unverschuldeter, möglicherweise erneut als ungerecht empfundener,

veränderter Bedingungsgefüge verstanden werden.44 Ich werde der Frage nachgehen,

ob sich partielle Exklusionen und Missachtungserleben nicht nur als ein Ergebnis der

Unterwerfung unter eine westdeutsche Norm sondern auch als Folge einer veränderten

Sozialstruktur eingestellt haben: Denn »[a]nders als die Westdeutschen kannten [die

Ostdeutschen] keine kollektiven demokratischen und freiheitlichen Erfahrungen«,

merkt Kowalczuk an (Kowalczuk 2019: 215). Demnach wird zu erkunden sein, ob poten-

ziell Leid verursachenden und die Vergangenheit mit der Gegenwart verklammernden

inadäquat gewordenen Sozialisationsbedingungen, »die Ideologie des Opfers Abhilfe«

(Giglioli 2015: 77) verschaffen kann. Daniele Giglioli kritisiert eine solche zunehmen-

de (westlich geprägte) gesamtgesellschaftliche Tendenz, in der ›Identitätskollektive‹

eine/ihre ›Opferrolle‹ als Trumpfkarte und Ressource für die eigene Anerkennung aus-

zuspielen wissen, »die, gut verrührt, alles reinwäscht, womit sie in Berührung kommt«

(ebd.).

[J]etzt kommt derWessi und stülpt uns sein System über, sozusagen. Und [sagt] zumOssi: »Ja,

kommmal klar damit, musst du doch wissen.« Und wie schnell mussten wir klarkommen und

haben gelernt? Glaub nicht, dass die das so schaffen würden, wenn wir denen jetzt den Sozia-

lismus überstülpenwürden, dawürden die (lacht) ihre eigeneWelt nicht wiedererkennen. Uns

ging es aber genau SO, ne? Doris Jung

Abermals werden im Rahmen einer Opfererzählung der übereilte und radikale System-

wandel und die einsetzenden Lernprozesse auf ostdeutscher Seite thematisiert. Sowohl

Doris Jung als auch Andreas Richter erinnern an den in den 1990er- und 2000er-Jahren

aktuellen, vorgeblich positiv besetzen Topos von ›Ostdeutschen‹ als »perfekte neolibe-

rale Subjekte« (Buck/Hönke 2013: 38), der die Post-Wende-Gesellschaft als Avantgarde

entwarf (Kollmorgen/Hans 2011: 131; Buck/Hönke 2013: 36–39; vgl. auch Engler 2002); ein

Topos, der die Flexibilität Ostdeutscher, die ihnen die Wendetransformation und Kri-

senbewältigung abverlangten, für denKapitalismus unddie Anforderungendes Arbeits-

marktes übererhöht (re-)präsentiert/e.

Den bis 1990 etablierten Lebens- und Existenzbedingungen und damit den Grund-

pfeilern des gesellschaftspolitischen und wirtschaftlichen Lebens wurde ›über Nacht‹,

aber auch de facto, der Boden entzogen. Auf die soziale ›Flugbahn‹ der DDR-Bürger*in-

44 Hierzu sei auf die u.a. vonHall kritisiertenAusblendungen von sozioökonomischenStrukturenund

Prozessen für das Verstehen sozialer Spaltungen in postkolonialer Theorie verwiesen (Hall 2019e:

89–92; 2013). Er betont, dass Gesellschaftsformationen immer schon als ein Ensemble komplexer,

verschiedener, nicht ineinander aufgehender Strukturen zu denken sind und dass ›Rasse‹-/Macht-

Beziehungen direkt mit ökonomischen Prozessen zusammenhängen.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 135

nen, ihre »Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschemata« (Bourdieu 1974: 153)45

trafen mit der Wiedervereinigung differierende Handlungsmuster ehemaliger BRD-

Bürger*innen, die sich unter einer anderen Sozialstruktur und unter anderen Lebens-

bedingungen formiert hatten, nun aber auch für die Ostdeutschen richtungsweisend

sein sollten. Idealtypisch betrachtet, umgab die Sprecher*innen in einem geeinten

Deutschland recht plötzlich eine freiheitlich-demokratische Gesellschaftsordnung mit

einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, das auf Individualisierung und Ausdif-

ferenzierung denn auf Kollektivierung und Konformismus setzte (Mau 2019: 38). So

verlangte die soziale Praxis nach neuenHandlungsmöglichkeiten und –wie es Bourdieu

konzeptualisiert – nach der Akkumulation von neuen oder anders zusammengesetzten

Kapitalsorten.46 Letztere teilt er in ökonomisches,kulturelles, soziales und symbolisches

Kapital ein (vgl. Bourdieu 1983; 1987: 205–221), deren Herausbildung grundsätzlich Zeit

benötigt (Bourdieu 2005b: 50); eine ›Übergangszeit‹, die im beschleunigten Prozess der

Wiedervereinigung kaum zur Verfügung stand. Dabei entsprachen die Verteilungs-

struktur der Kapitalsorten und die Handlungsdispositionen vieler Ostdeutscher zur

Wendezeit der »immanenten Struktur der gesellschaftlichen Welt« vor 1990, »d.h. der

Gesamtheit der ihr innewohnenden Zwänge, durch die das dauerhafte Funktionieren

der gesellschaftlichenWirklichkeit bestimmt« (ebd.) war. Sie führten zu Erfolgschancen

innerhalb der damaligen –nun aber vergangenen –Praxis. So verklammern dieHabitus

der Menschen notwendigerweise die Vergangenheit mit der Gegenwart und schöpfen

zuverlässig aus Vorhandenem: »Die gesellschaftlicheWelt ist akkumulierte Geschichte«

45 In den habituellen Schemata, die nicht als »›real vorhandene Einheit[en]‹« gedacht werden sollen,

sondern deren Produkte in der sozialen Praxis beobachtet werden können (Barlösius 2006: 181),

offenbaren sich jegliche inkorporierte vorausgegangene soziale Erfahrungen (ebd.). Spezifisch ge-

prägt ist der Habitus von der gesellschaftlichen Position, die ein Mensch in der Sozialstruktur ein-

nimmt (Bourdieu 2012: 333–334). Aus dem Habitus einer Person, die als Tiefenstruktur der Hand-

lungsmuster verstandenwerden kann – ohne denHandelnden zumVerschwinden bringen zuwol-

len (Bourdieu 1999: 285–286) –, gehenPraktikenhervor, »andenen sich zeigen läßt,wie eine kleine,

endliche Anzahl von Schemata unendlich viele, an stets neue Situationen sich anpassende Prakti-

ken zu erzeugen gestattet, und ohne daß hierfür die Schemata als explizite Prinzipien formuliert

werdenmüßten« (Bourdieu 1976: 204). Der Habitus ›verfolgt‹ dabei eine ›Doppelfunktion‹ und die

soziale Praxis gestaltet sich als Ort der Dialektik und als Produkt der Geschichte: Sie ist opus ope-

ratum (Summe vergangener Praktiken) und modus operandi (Erzeugungsprinzip gegenwärtiger

Praktiken) zugleich. Der Habitus bildet also einerseits eine erzeugte soziale Praxis ab (den ›prak-

tischen Sinn‹), andererseits generiert er diese aber auch (Lenger/Schneickert/Schumacher 2013:

19).

46 Um die soziale Praxis zu erklären, kombiniert Bourdieu die Handlungsmöglichkeiten eines Men-

schen (Habitus und Kapital) mit dem bestimmten Feld (der Struktur), in dem er sich aufhält

(Bourdieu 2012: 174–175). Felder versteht er als »historische, durch Ausdifferenzierung entstan-

dene und von Machtstrukturen durchzogene gesellschaftliche Teilbereiche« (Lenger/Schneickert/

Schumacher 2013: 21). Die Handlungsmöglichkeiten innerhalb des sozialen Feldes ergeben sich

dabei nebendemHabitus aus den zurVerfügung stehendenRessourcen einesMenschen, die Bour-

dieu (1983; 1987) als ›Kapitalsorten‹ bezeichnet. Umden von ihmanalysiertenZusammenhang zwi-

schen der Position des einzelnenMenschen innerhalb eines sozialen Raumes und seinem Lebens-

stil zum Ausdruck zu bringen, führt Bourdieu das Klassenkonzept ein. Menschen mit ähnlichen

Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata sowie Kapitalsorten bilden in diesem Sinne ei-

ne gemeinsame Gruppe bzw. eine gemeinsame »Klasse« (Bourdieu 2005a: 31).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

(ebd.: 49). Anders ausgedrückt bleibt »[d]ie kollektive Geschichte […] im individuellen

Handeln präsent« (Bonz/Wietschorke 2013: 291). Die sozialen Praktiken

lassen sich […] nur erklären, wenn man die gesellschaftlichen Bedingungen, unter de-

nen der Habitus, der sie erzeugt hat, geschaffen wurde, und die gesellschaftlichen

Bedingungen, unter denen er angewandt wird, zueinander ins Verhältnis setzt, d.h.

wenn man durch die wissenschaftliche Arbeit jenes Inbeziehungsetzen dieser beiden

Zustände der Sozialwelt vornimmt, das der Habitus, indem er es verschleiert, in der

Praxis und durch die Praxis bewerkstelligt. (Bourdieu 1987: 104–105)

Im Sinne Bourdieus ist die Historizität also ein inhärentes Moment des sozialen Han-

delns, was dem Fortbestand und der Kontinuität ›alter‹ Handlungsmuster unter neu-

en sozialen Verhältnissen eine Erklärung anbietet (Bonz/Wietschorke 2013: 291). Für die

Habitusformierung erkennt Bourdieu das Kindesalter und somit die Erziehung durch

Eltern und Schule mit ihren jeweils spezifischen Bedingungen als zentral an (Bourdieu

2012: 18–19).47 Insofernwird derHabitus einesMenschen bereits in einem frühen Stadi-

um der Sozialisation entscheidend formiert und geprägt. Soziale Herkunft bleibt dann

»auch in den späteren Lebensjahren von hoher Prägekraft und […] handlungsmitbestim-

mend«, leitet Kollmorgen (auch) für ›ostdeutsche‹ bzw. durch die DDR geprägteHabitus

ab (Kollmorgen 2015: 20). Die sich formierende soziale Praxis ist im Bourdieu’schen Ver-

ständnis sodann als mit ›Trägheits‹- bzw. »Hysteresis-Effekte[n]« (Bourdieu 2012: 187)

behaftet zu verstehen, was bedeutet, dass die Herkunftsbedingungen eines Menschen

in der Gegenwart produktiv sind und trotz sich ändernder sozialer Bedingungen ein Le-

ben langundübermehrereGenerationenhinwegBeharrlichkeit aufweisenkönnen (Len-

ger/Schneick-ert/Schumacher 2013: 24–25).Der Soziologe FranzSchultheisweist darauf

hin, dass es insbesondere in gesellschaftlichen Krisen,wenn die entsprechendenDispo-

sitionen mangelhaft zur Verfügung stehen, gelingt, die Wirkung und die Evidenz – das

stillschweigende Funktionieren – eines solchenHabitus zu erkennen, da die gewohnten

sicherheitsvermittelnden Strukturen auseinanderbrechen:

Da er wie aus dem Hintergrund heraus und ungesehen die gesellschaftliche Praxis

orchestriert und sich durch seine Selbstevidenz systematisch in Vergessenheit bringt,

eignet sich eine radikale gesellschaftliche Krise, bei der diese Passformen aus den Fu-

gen geraten, Sand ins Getriebe gerät und das reibungslose Funktionieren des gesell-

schaftlichen Alltags durch das brüchig werden [sic!] von Plausibilitätsstrukturen in

Frage gestellt wird, in ganz besonderer Weise, um ihm auf die Spur zu kommen und

von der Hinter- auf die Vorderbühne der »Comédie Humaine« zu zerren. (Schultheis

2013: 46)

47 Die Aneignung der vorgefundenen sozialen Grenzen und Möglichkeiten bringt dann den »›eige-

ne[n]‹ Stil« zumAusdruck, der zugleichVariante und »immer nur eineAbwandlung« (Bourdieu 1987:

113,Hervh. imOrig.) eines Klassenhabitusmit einem»subjektive[n], aber nicht individuelle[n] Sys-

tem verinnerlichter Strukturen, gemeinsamerWahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata«

(ebd.: 112) ist. Der Habitus eines jeden Menschen kann somit immer schon als eine spezifische

Abwandlung eines Klassenhabitus bzw. der gesellschaftlich, historischen, familiären – sozialen –

Pfade gelesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 137

Somit können die von Bourdieu beschriebenen Trägheitseffekte wiederum auch »eine

Erklärung fürdieproblematischenEffekte schnellerModernisierungs-undTransforma-

tionsprozesse« (Lenger/Schneickert/Schumacher 2013: 26) leisten, wie sie sich in Ost-

deutschland um 1990 vollzogen. Vor diesem Hintergrund kann nun ein Einblick in re-

levante Sozialisationsbedingungen und Habitusschemata der Sprecher*innen gegeben

werden.48

»Man hat immer Arbeit gefunden, gab ja genug Arbeit«, »[j]eder hatte seine Arbeit, keiner ver-

lor sie […] der Zusammenhalt war ein ganz anderer«, »wir haben geholfen in der DDR, wenn du

was brauchtest, du bekamst überall geholfen«, »man hatte keine Angst. In der DDR hatte man ja

keine Angst um seinen Arbeitsplatz, man hatte keine Angst, seine Miete nicht bezahlen zu können,

man brauchte keine Angst zu haben vor irgendwas«, schwärmen die Pflegerinnen Anna Fi-

scher und Doris Jung, die zu Pflegende Margarethe Peters und die Pflegedienstleitung

Manuela Vierstück von ihrem Leben in der DDR. Die Ubiquität von Arbeit, von Sicher-

heitsgefühlen in Bezug auf den Platz im Arbeitskollektiv und einer als solidarisch und

nachbarschaftlich empfundenen Gemeinschaft werden als fundamentale Lebensinhal-

te, als Herkunftsbedingungen ausgewiesen. Im wiedervereinigten Deutschland jedoch

gesellten sich zum akzentuierten Sicherheitsnarrativ ein exponiertes Angstnarrativ und

eine Kampfmetaphorik: »Es wurde auf jeden Fall chaotischer [mit derWende]. Diese Sicherheit

war weg, ne? Man wurde ja trotzdem, wenn man arbeiten gehen wollte in der DDR immer wieder

aufgefangen, […] [heute muss man] mehr um das Überleben kämpfen, selbst mehr Initiative zei-

gen, das Leben in die Hand nehmen«, resümiert die Pflegedienstleitung Silvia Meyer. »Das

Leben ist […]mehr einKampf als alles andere,manmusswirklich umsÜberleben kämpfen«; »[d]as

war doch früher nie so […], wir [haben] […] ruhiger gelebt, wir waren eigentlich sicher«, »[d]eswe-

gen muss man sich seine eigene kleine Welt ein bisschen schön machen«, schließt Anna Fischer

an und erinnert an einen biedermeierlich apolitischen Rückzug in das Private als Über-

bleibsel des ›Kollektivkörpers‹. Es verweist auf ein »privatisiertes Ohnmachtshandeln«,

das auch schon zu DDR-Zeiten »die Verhältnisse indirekt anerkannte« (Leistner 2021:

62).

In der proklamierten Gesellschaft ohne Klassenunterschiede, in der die Menschen

»gleicher« (Margarethe Peters) bzw. Gehaltsunterschiede irrelevant waren, wie die zu

Pflegende Margarethe Peters erklärt, konnte ein Mangel an ökonomischem Kapital

durch soziales Kapital, einer Unterstützung durch das ›Kollektiv‹ kompensiert werden,

48 Spreche ich im Rahmen dieser Arbeit simplifizierend von bestimmten ›DDR-Habitus‹ der Spre-

cher*innen, von denen ich einige Muster als in der Gegenwart mit einer determinierenden Kraft

ausgestattet interpretiere, heißt dies nicht, dass ein ›DDR-Habitus‹ vollumfänglich in der Gegen-

wart präsent ist. Selbstverständlich haben sich die neuen Lebensbedingungen und -situationen in

den letzten 30 Jahren ebenso in der sozialen Praxis derMenschen niedergeschlagen und ›alte‹ Ha-

bitus in vielerlei Hinsicht transformiert. Geprägt sein heißt eben nicht, unveränderlich zu sein. Die

soziale Laufbahn eines Menschen fügt also früheren Prägungen durch neue Erfahrungen Modifi-

kationen und Ressourcen hinzu, obschon die in der frühen Sozialisation inkorporierten Disposi-

tionen ziemlich stabil und begrenzend bzw. ermöglichend bleiben können (Fuchs-Heinritz/König

2011: 120–121). Folglich wende ich mich gegen eine strukturalistische Lesart der Bourdieu’schen

Habituskonzeption. Gleichsam gibt es nicht den einen ›(DDR)-Habitus‹. Soziale Akteur*innen par-

tizipieren an mehreren Sinn- oder Habitussystemen, sodass sich unterschiedliche Konfiguratio-

nen in den Menschen überlagern und nicht ohne Verflechtungen nebeneinander existieren.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

eine – so erinnerte – Hilfsbereitschaft und Kollegialität der Menschen. Das soziale Ka-

pital galt als Ersatz für jene Kapitalarten, dieman selbst nicht erbringen oder beschaffen

konnte; zu diesem Prozess verhelfen, in Anlehnung an Bourdieu, in besonderem Ma-

ße »materielle und/oder symbolische[…] Tauschbeziehungen« (Bourdieu 2005b: 63,

67). In diesem Sinne verlieh das soziale Kapital vielen Menschen Sicherheit und im

übertragenen Sinne eine gewisse »Kreditwürdigkeit« (ebd.: 63):

[I]n der DDR […], da haben sie keinen fallen gelassen, weißt du? […] [D]a wurde sich um die

Leute gekümmert […]. Heute wirst du fallen gelassen […]. Früher war das besser, das war schö-

ner, organisierter, es war eben wie Familie so, man hat sich […] gekümmert […]. Na ja, es ging

nicht so um das Geld. Margarethe Peters

Mit der Wiedervereinigung traten an die Stelle des gewohnten solidarischen ›Kollektiv-

körpers‹ ein verstärkter IndividualisierungszwangunddieFormierungeiner ausgepräg-

ten Konkurrenzsituation (Buck/Hönke 2013: 44), die nicht nur im betrieblichen Zusam-

menhang wirksam waren. Die damit verbundene Erfahrung wird heute als schmerz-

lich charakterisiert und führt zu einer Idealisierung dieses integrierenden ›Kollektiv-

körpers‹ und der staatssozialistisch proklamierten ›egalitären‹, existenziellen Sicherheit

(Mau 2019: 43). So stellten sich über den eigenen beruflichen Werdegang nach 1990 –

neben dem quasikolonialen Unterwerfungserleben – bald weitere Unzufriedenheitsge-

fühle ein,die die SystemperformanzunddenSelbstverwirklichungserfolg anderermiss-

günstig und neidvoll betrachten ließen, erklärt Doris Jung: »So, das ist ja heutzutage nicht

mehr so.Heutzutagedenktman[…]dieseEllenbogengesellschaftunddiesesAuspicken,derhatdiese

und jene Stelle und verdient so und so viel, die will jetzt ich haben«. Ein Anspruchsdenken über

den kollektiven Lebensstil hinaus war der dominanten sozialen Praxis zu DDR-Zeiten

fremd: »Die DDR war eine weitgehend homogene Werktätigengesellschaft, in der eine

bescheidene Lebensweise kultiviert wurde und in der weder vertikale Ungleichheit noch

horizontaleDiversifizierung zu einemFlickenteppich an Lebensstilen undSozialmilieus

führte« (Mau 2019: 63).

Bisher gültige Strukturen, betrieblich integrierte und integrierende Sozialpolitik,

Anerkennung über Kollektivität wurden ex abrupto dementiert. Nun gab es ein Oben –

Besserverdiener und Menschen, die den westlichen Traum lebten – und ein Unten: Ar-

beitende Menschen ›gefangen‹ im proletarischen Habitus, für die der Traum von Reisen

nach Amerika, wie von Andreas Richter thematisiert, bis heute ein Hirngespinst geblie-

ben ist. Die mit der Wende recht plötzlich geforderte soziale Praxis unter kapitalisti-

schem Vorzeichen warf sodann manche Ostdeutsche mit den habitualisierten Schema-

ta und dem gewohnten hohen Maß an organisiertem sozialem Einschluss lähmend auf

sich selbst zurück – mit den ›alten‹ (unverschuldeten, inkorporierten) Handlungsmus-

ternmusste nun gewirtschaftet werden. So trat im »direktenKontaktmit derwestlichen

Lebensform« auch die Scham

in ihrem deprimierenden Charakter deutlich hervor und wies[…] auf jeden einzelnen

zurück. Der Stolz, mit allerlei Raffinesse doch noch das Beste aus einer unbequemen

Lage gemacht zu haben, verlor sich in der Scham, vierzig Jahre lang auf der falschen

Seite des Lebens gewesen zu sein. (Neckel 1991: 13)

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 139

Diese Einschnitte einer gesamtgesellschaftlichen Neusortierung, einer sozialstruktu-

rellen Hierarchisierung bzw. klassengesellschaftlichen Marginalisierung und einer sich

einstellenden sozialen Scham sind noch tief in den Gedächtnissen der hier sprechenden

deklassierten oder nicht zufriedenstellend aufgestiegenen Ostdeutschen verankert:

»[W]ir sind das nicht gewohnt aus DDR-Zeiten, dass jemand Geld mit uns verdient und unse-

rer Arbeitskraft«, betont schließlich Manuela Vierstück. »Zudem fand sich die DDR-

Bevölkerung über Nacht auf den untersten Rängen der gesamtdeutschen Hierarchie

wieder« (Mau 2019: 15).49 So stiegen post 1990 im Zuge der Etablierung des neuen

Systems und übereinstimmend mit den alltäglich vor Augen geführten Möglichkeiten

auch die Ansprüche. Diese wiederum verhielten sich gegensätzlich zu den habituellen

Handlungsmöglichkeiten und dem vorhandenen ökonomischen Kapital, das für viele

Menschen Ostdeutschlands nach der Wende zunächst auf einem niedrigeren Niveau

verblieb (kaumErsparnisse/Vermögen,Massenarbeitslosigkeit, Gehaltsunterschiede zu

den ›alten‹ Bundesländern).

»DerEgoismuswar größer [nach derWende]. Jederwar nur für sich.Mankanntemitunter den

Nachbarn gar nicht, […] der Neid, den empfand ich als ganz groß am anderen[, wenn er sich was

leisten konnte]. Ja, dass man alleine dastand«, fährt Silvia Meyer fort. In einem bisher nicht

gekannten Ausmaß stellten sich Argwohn und Missmut über einen potenziellen Über-

fluss der Wende-Gewinnler*innen, ein »neidgetriebener Materialismus« (Eribon 2020:

80), ein, wie der Soziologe Didier Eribon den Wunsch der (französischen) Arbeiter*in-

nenklasse beschreibt, »an einem Lebensstandard teilzuhaben, der ihnen so lange ver-

wehrt geblieben war« (ebd.: 79). Noch vor einiger Zeit hatte es in der DDR-Gesellschaft

kaum etwas »extra« gegeben: »Ja, es gab nichts extra. Es gab für alle Mangel. […] [E]inige we-

nige Auserkorene, die mit den blauen Fliesen, das ist das einzige, also werWestbeziehungen hatte«,

berichtet Doris Jung. Die alte mit dem ›Kollektivkörper‹ einhergehende ›Ruhe‹, wie uns

Anna Fischer zuvor wissen ließ, war einem innerlich beunruhigenden Neid gewichen.

Gefühle von Missgunst, die sich unter den vormaligen Existenzbedingungen weniger

gegen das eigene Kollektiv, vielmehr gegen den ›Westen‹ richteten, begannen nun unter

denneuen sozialenVerhältnissen – »imSäurebad kapitalistischerModernisierung« (Vo-

gel 1999: 23–24) – das altgediente Gemeinschaftsband zu erodieren. In der Leistungsge-

49 Doch damit nicht genug: Die neuen Lebensbedingungen zeigten sich noch deutlich verquerer und

führten bisherige Grundpfeiler der Lebensplanung ad absurdum. Das ehemalige ›Unten‹ (Benach-

teiligung von ›Intelligenz‹) war nach der Wende in mancher Hinsicht ›Oben‹ (gesellschaftliches

Ansehen der ›Arbeiter und Bauern‹) und vice versa (Deklassierungserleben der ›Arbeiter und Bau-

ern‹). Die in der DDR tendenziell finanziell und im gesamtgesellschaftlichen Ansehen schlechter-

gestellten Akademiker*innen erlebten plötzlichWertschätzung und Anerkennung (obschon nicht

vergessen werden sollte, dass auch viele Akademiker*innen von den Betriebsschließungen und

›Nachwendeungerechtigkeiten‹ betroffen waren). Die Systemtransformation stellte unversehens

die Lebenswirklichkeiten auf den Kopf und führte zu einer Neubewertung von symbolischem und

ökonomischen Kapital – »Der Arzt war [zu DDR-Zeiten] nicht besser als der Arbeiter […]. Und auf ein-

mal waren die Leute unterschiedlich nach der Wende. Als Akademiker hast du halt jetzt mehr verdient, als

Arzt warst du angesehener und der Arbeiter war einfach nur noch Arbeiter«, erklärt Manuela Vierstück.

In der proklamierten Nichtklassengesellschaft gebührten symbolische Macht, Ansehen, soziale

Wertschätzung und Anerkennung den ›Arbeiter und Bauern‹. Nach derWende waren es dann pri-

mär Akademiker*innen, die sozial aufstiegen und die in der Regel über ein höheres Prestige und

ökonomisches Kapital verfügten.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

sellschaft wurde den individuellen Mitgliedern die Last der Verantwortung, »sich selbst

zu definieren, sich zu behaupten und (vollständig) für sich selbst zu sorgen« (Bauman

2018: 108) aufgebürdet. So war nun der individuelle ›Ossi‹ dafür verantwortlich – »und

dies ist eines der Paradoxien von systemischen Logiken innerhalb liberaler Kontexte« –

sein Problem – seine vermeintliche Devianz von westdeutschen Normen – selber zu

lösen. Denn im Gegensatz zur Situation in der DDR sei ja nun jeder selber dafür ver-

antwortlich, das Problem auf individualistischer Ebene anzugehen und zu seiner Lö-

sung beizutragen – auch wenn das Problem systemisch war […]. (Pates 2013: 10)

Und diese Individualisierung von Verantwortung geschah, obschon jene über Jahre aus-

gebildetenWahrnehmungs-, Denk- undHandlungsschemata (vgl. Bourdieu 2012) eines

organischen Arbeiter*innenkollektivs sich nicht unmittelbar an die Bedingungen des

neuenSystemsanpassenkonntenundauchnachderWiedervereinigung ihre »penetran-

te[…] Realität« (Bourdieu 2005a: 37) herzustellen versuchten.

Es zeigen sich persistente habituelle Prägungen, die bis in die Gegenwart ebenso

in Ordnungs-, Systematisierungs- und Anpassungsschemata fortwirken können: »[W]ir

mussten unsereHausordnung [zuDDR-Zeiten] selbermachen, alle 14 Tagewarenwir dran und da

war die Ordnung […] drin. Das war immer irgendwie ein System […]«; »Ja, manmusste zu vielem

Ja und Amen sagen. […]Man durfte eben nie so richtig aus der Reihe tanzen. […] Es gab Ausreißer,

gab es, aber wenige«, resümiert Anna Fischer. »[S]ich […] anders kleiden? […] Protest? Also ja,

das war weniger gewünscht, das wusste man […].Weil das nicht der Norm entsprach«, fügt Doris

Jungwie selbsterklärend hinzu.Und so formierte die staatlich vorgegebene, disziplinie-

rende Ordnung der SED-Herrschaft das gesellschaftliche Leben systematisch bis in die

Bereiche des Alltäglichen und richtete sich ebenso an die Körper, »die zugleich nützlich

und gelehrig zu machen« (Foucault 2016: 294) waren.50 Das soziale Miteinander galt als

geregelt, vermeintlich vor Unordnung, Verwahrlosung – Verunreinigung – geschützt.

Anders sein oder aus der Reihe tanzen, »Ausreißer«, »Protest«,Widerstand, ›asoziales Ver-

halten‹warennicht erwünschtundwurden inder »Normierungsgesellschaft« (Mau2019:

83),wennnicht sanktioniert,mindestensbeschwiegen: »[U]nterdenTischgekehrt«,wieAn-

na Fischer es bebildert. So führten die staatliche Macht und ihre Formierungszwänge

mindestens imBereich des Öffentlichen bei vielenMenschen zu einem stummen Arran-

gement mit einer vorgegebenen Ordnung.Wünsche und Bedürfnisse nach Individuali-

tät und Selbstverwirklichung – ›Normabweichler‹, renitente Nichtkonforme, Dissiden-

ten, »die Asozialen« (Margarethe Peters, vgl. auch Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 12), auf

die auch das sich selbst Versagte undmit derWiedervereinigungErhoffte projiziertwer-

den konnte und kann (vgl.Margarethe Peters in Kapitel 4.2, S. 107–110) – konnten so von

der ›Volksgemeinschaft‹ (ein Nazibegriff/-konzept wie das der ›Asozialen‹) repressiv im

Keim erstickt und kollektiv missbilligt werden.

Vor diesem Hintergrund versteht Foucault den Sozialismus als ebenso vom ›Rassis-

mus‹ geprägt wie den kapitalistischen Staat (Foucault 2016: 308). Auch der sozialisti-

sche Staat (re-)produziert also Formen der Bio-Macht, nimmt ein freiheitliches Leben

50 Auch Bourdieus Habituskonzept verweist auf eine körperliche Inkorporierung der sozialen Praxis

(siehe z.B. Bourdieu 2012: 739 und FN 54, Kapitel 4).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 141

in Beschlag, begrenzt Chancen, versucht Zufälle zu kompensieren und nimmt gleich-

sam das Recht an sich,Menschen zu eliminieren, zu disqualifizieren und zu töten (ebd.:

309). Hierbei geht es Foucault vordergründig nicht um einen »ethnischen Rassismus«,

sondern um einen biologischen Rassismus, »der in den sozialistischen Staaten (sowjeti-

schen Typs) gegenüber den Geisteskranken, Kriminellen und politischen Gegnern usw.

vollauf funktioniert« (ebd.) – der »Zucht und Ordnung« und »Struktur« protegiert, wie es

Doris Jung artikuliert. Insofern finden sich auch in den staatlich indoktrinierten Anpas-

sungs- undOrdnungsschemata derDDR sowie in dendavonbeeinflussten ausländerpo-

litischen PraktikenWurzeln für rassistischen Ausschluss der Gegenwart;51 trafen ›Frem-

de‹ in der DDR doch auf eine Gesellschaft, »in der politisch motivierte Ausgrenzungs-

mechanismen« (Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 12) auch gegenüber DDR-Bürger*innen

etabliert waren. So reproduziert Doris Jung ihre Wahrnehmung von nicht gewünsch-

ten langen Haaren bei Männern zu DDR-Zeiten – von vorgeblich ›Unangepassten‹ mit

einem vermeintlich anormalen Erscheinungsbild – als »ungepflegt« (Doris Jung). Abwei-

chungen von einer gewohnten ›Norm‹ können bis heute Reinheitsvorstellungen gefähr-

den (Douglas 1988), die – vor dem Hintergrund solch habitueller Prägungen52 – ebenso

in der Ablehnung von als migrantisch gelesenen Anderen zum Ausdruck kommen kön-

nen.53 SozialistischeWerte der ›Ordnung und Sauberkeit‹ verweisen darüber hinaus auf

sozial-hygienische faschistoide Leitbilder (Poutrus/Behrends/Kuck 2000: 8) und unter-

streichen erneut die Relevanz historischer Kontinuitäten für ein Verstehen des Gegen-

wärtigen.

ZudemkannsichdieVerkörperungder vergangenen,habitualisiertenOrdnungauch

in der verwendeten Sprache zeigen. Ein ›Sich-darstellen-Können‹, der »Schauspielunterricht

[…] fehlte nämlich unsrenMenschen«, beklagt Doris Jung in Relation zu den von ihr wahrge-

nommenen sozialen Praktiken der BRD-Bürger*innen post 1990, die den neuen Nomos

stellten:

[D]eshalb sind viele hinten runtergekippt, weil die ehrlich und offen waren, das kannten die

Wessis ja wieder nicht, da haben die gesagt: »Was ist das denn für ein Depp?«, ne? Jetzt kann

man das eintüten, früher hat man gedacht, was bilden die sich denn eigentlich ein? Man hat

sich einfach nicht verstanden, die haben anders gesprochen als wir, heute noch manchmal, wir

sprechen anders als die und wir haben immer aneinander vorbeigeredet. Doris Jung

51 Siehe Kapitel 5.2.

52 Zu Rassismus als »habitualisierte Wahrnehmungsoption«, die soziohistorisch überformte Sinnange-

bote bieten kann, siehe Scherschel (2011: 125, Hervh. im Orig.).

53 Hierzu siehe ausführlich Teilkapitel 5.4. Die Orientierung an Normen, Autoritäten und die Un-

terwerfung unter die symbolische Ordnung der Gesellschaft lassen zugleich Verbindungslinien

zu Theodor Adornos Studien zum »autoritären Charakter« (Adorno 1973; Adorno 1997) ziehen.

Sie können weitere Verstehensperspektiven eröffnen, um die Anpassungs- und Unterwerfungs-

forderung (migrantischer) als unterlegen positionierter Anderer breiter zu elaborieren. So kann

die ›Führung‹ noch immer in den Praktiken eines vergangenen Staates gesucht werden, hat sich

der neue gesamtdeutsche (Stiefvater-)Staat für einige Ostdeutsche doch als anerkannte Autorität

nicht bewährt – so gegenwärtig durch die vonAfDund PEGIDA aufgewärmten Kümmer-Praktiken,

die neue ›alte‹ Identifikation versprechen (Marz 2017: 259). Für die Identifikation bietet sich »eine

Instanz, Institution oder Figur mit vaterähnlichen Qualitäten [an], die geeignet ist, die Normen

der Gesellschaft durch Autorität zu verkörpern« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

In ihren Ausführungen treten die aus den alten Ordnungen resultierenden Positionie-

rungskämpfe umdenGeschmackder eigenenKlasse,der sozialeKampfumsymbolische

Macht und die von Bourdieu beschriebene Ablehnung der Praxisformen oder Körper-

techniken der anderen Klasse deutlich hervor (Lange-Vester/Teiwes-Kügler 2013: 150).

Hier zeigt sich der soziale Kampf um die »phonologische Kompetenz« als »eine Dimen-

sion der hexisdes Körpers54, in der die ganze Beziehung zur sozialenWelt zumAusdruck

kommt« (Bourdieu/Wacquant 1996: 184, Hervh. im Orig.) und die als Distinktionsmittel

wirkt. Auch Kollmorgen merkt zur beinah einseitigen Ausrichtung des gesellschaftlich

Anerkannten amwestlichen Hegemonialen an:

Nicht nur mangelt es vielen Ostdeutschen mit […] DDR-Sozialisation an distinguier-

temAuftreten, machtvoller Sprache sowie elitären Umgangsformen und Geschmacks-

urteilen, sodass ihnen der »Stallgeruch der Macht« fehlt. Sie verfügen kraft Abkunft

und regionaler Herkunft auch nicht über die Mentalität und das zugesprochene Pres-

tige des Siegers. (Kollmorgen 2017: 62)

Mit ein bisschen Mühe könne man »die Sprache ›der Eingeborenen‹« schon verstehen,

hieß es – wiederkehrend kolonialsprachlich – kurz nach der Wende (Pates 2013: 8, Mi-

chael Jürgs zitierend). Bereits Fanon erinnerte daran, dass mit dem Besitz der Sprache

der Kolonisierenden »ungewöhnlicheMacht« (Fanon 2016: 16) einhergehen kann: »Ja, ich

muss auf meine Ausdrucksweise achten, denn ein wenig wird man mich nach ihr beur-

teilen« (ebd.: 18).

In Relation zumHabitus einer sozialen Gruppe variiert auch das Verhältnis zum Po-

litischen (Geiling 2013: 366),weswegen sich jene systembedingten Spuren schlussendlich

im politischen Engagement bzw. im Ausbleiben desselben und in der Gestaltung demo-

kratischer Strukturen niederschlagen. Kowalczuk bemerkt hierzu, dass die Demokra-

tie »zwar ein Staatssystem« ist, »aber zuerst eine Lebensform. Wenn man die nicht er-

lernt hat, wird es schwierig, den Staat, der die Lebensform garantiert, zu akzeptieren«

(Kowalczuk 2019: 215).55 Gerade die DDR-Gesellschaft hatte »das Politische privatisiert

und das Private politisiert« (Pates 2013: 9). Was sich also auch nach der Wende als per-

sistent erwies,waren tendenziell apolitisierteHandlungsmuster in alter DDR-Manier.56

Ein politischer Habitus hingegen, der demokratisch zur Tat schreitet, Missstände offen

54 Unter dem Terminus ›körperliche Hexis‹ versteht Bourdieu »eine einverleibte, dauerhafte Dispo-

sition und eine stabile Art und Weise der Körperhaltung, des Redens, des Gehens, Fühlens und

Denkens« (Barlösius 2006: 38; vgl. Bourdieu 1987: 129).

55 »Einen Demokratisierungsprozess im Osten Deutschlands hatte es bis 1990 nicht gegeben. Das

Fatale daranwar noch, dass die Kommunisten bis zumUntergang 1989/90 permanent Begriffe wie

Demokratie, Freiheit, Rechtssicherheit, Parteien, soziale Sicherheit benutzten, um ihr System zu

erklären, zu verteidigen, zu legitimieren« (Kowalczuk 2019: 218).

56 So war ein bürger*innenschaftliches Engagement im DDR-Staat als »›apolitisches‹ Engagement

zugelassen und gefördert« (Backhaus-Maul/Speth 2020). Die umfassendeOrganisationserfassung

sowohl in der SED und den Blockparteien als auch der Kinder und Jugendlichen in Pionierorgani-

sationen und der Freien Deutschen Jugend zielte darauf ab, »die Gesellschaft […] stillzulegen, die

Individualität imKollektiv untergehen zu lassenund zu suggerieren, allewürden amselben Strang

ziehen« (Kowalczuk 2019: 259). Impliziert wurdenweiterhin Unterwürfigkeit und die Stützung der

staatlichen Macht.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 143

thematisiert, mitbestimmt, die Freiheit zur offenen Meinungsartikulation einzusetzen

weiß, konnte die soziale Praxis vieler DDR-Bürger*innen nicht von heute auf morgen

bestimmen. »[M]an hat sichmit derMeinung zurückgehalten, hat sich nur inMaßen geäußert«,

resümiert Isolde Kahlbach. Eine auf staatsideologische Emanzipation und Kritik ausge-

richtete Politisierung war über viele Jahre Repressionen und Sanktionierungen ausge-

setzt: »Wir fühltenuns immervomSystemgegängelt.Das alleshat sichbei vielen vonuns

eingebrannt« (Köpping 2018: 121),merkt auchKöpping an.ErzwungeneHabitusschema-

ta des Duckens, Beschweigens und der Vorsicht vor einem bevormundenden Staat, die

Pflege der ›Opferrolle‹, blieben sodann auch im geeinten Deutschland wirkmächtig:

Manchmal kommt es mir vor, als sei dieses Denken von vielen in die Demokratie mit-

genommen worden. Man beschwert sich. Und wenn sich nicht sofort (und von selbst)

was tut, dann geht man nicht mehr wählen und stellt letztendlich das System infrage.

Politisch organisieren und demokratisch engagieren – das haben wir scheinbar immer

noch zu wenig geübt. Hier haben wir die dringende Aufgabe, die politische Bildung

zu stärken. (Köpping 2018: 93).

Die eingetretenen, ›habitusgemäßen‹ Folgen äußerten sich also auch in demokratischen

Zusammenhängen in FormvonResignation,Frust, »Abgrund«,wieAndreasRichter illus-

triert, Rückzug in die Häuslichkeit, Lamentieren statt Engagieren und einer Abgabe po-

litischer Gestaltungsmöglichkeit an andere.Derwestlich induzierte Topos vom ›Jamme-

rossi‹, der Lebensrealitäten verkürzt darstellt und herabsetzt, tat dann sein Übriges und

schrieb die symbolische ›unschuldige‹ Opferrealität nach 1990 einmal mehr fest. Diese

war imHabitus realsozialistischer Sozialisation bereits angelegt und konnte sich nun in

die Struktur der postsozialistischen Gesellschaft hinein (re-)produzieren.

Hinzu kommt, so zeigte das vorherige Teilkapitel, dass mit der Wiedervereinigung

in gewisser Weise »der ›vormundschaftliche Staat‹ durch den mindestens paternalisti-

schen, wenn nicht gar seinerseits vormundschaftlichen Westen abgelöst« wurde, »so-

dass der Umbruch […] [auch] an jene Verhältnisse anschloss, die er überwinden wollte«

(Mau 2019: 135–136).

So erklärt es sich, dass Doris Jung wiederkehrend eine kollektive ›Opferrolle‹, eine

»Mündel-Mentalität« (Adler 1991: 158) –gegenüber dem ›Westen‹ und/oder denhabituel-

lenNachwirkungeneines vergangenenStaates bzw.Lebens –verteidigt unddie imSED-

Staat angelegte Distanz zwischen ›den Leuten‹ und ›dem System‹ (Mau 2019: 125) über-

nimmt: »Ichbinnichtdranschuld! Ichbinnichtdranschuld!Das,waswir jetzt […]haben,mussten

wir sozusagenERLERNEN«.Denndamals konnteman »die Schuld immer an ›die da oben‹

delegieren, immerhin fühlte sich die SED für alles im Staat verantwortlich. Als Bürger

war man es wiederum nicht«, unterstreicht auch Köpping (2018: 120).

Diese bei manchen bis heute währende, identitätsstiftende Einrichtung in einer er-

fundenen ›Opferrolle‹ knüpft nahtlos an die ›unverschuldete‹ von vor 1990 an; sie bildet

einen der Gründe für die »Kluft zwischen den Gelegenheiten und den Dispositionen«

und so der Chance, die neuen Gelegenheiten »beim Schopfe zu fassen« (Bourdieu 1987:

111). Dabei immunisiert die ›Opferrolle‹ gegen jede Kritik: »Wie könnte das Opfer schul-

dig, gar für etwas verantwortlich sein? Es hat nichts getan, es ist ihmetwas angetanwor-

den. Es handelt nicht, es erleidet« (Giglioli 2015: 9). Das ›Opfer‹ bleibt so zum Erdulden

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

undzurPassivität verdammt,denn inder »WiederholungderVergangenheit […] schließt

die Opferposition jegliche Vision der Zukunft aus« (ebd.: 11); »[d]er Zustand des Opfers

kastriert das Handlungsvermögen« (ebd.: 89).

Die Sozialisationsbedingungen der ehemaligen DDR bilden demnach einen – be-

harrlich – fruchtbaren Boden für politisches Misstrauen und eine apolitische Opferfal-

le (so der Titel von Gigliolis zitiertem Buch). Der von der SED-Herrschaft protegierte

und fortwirkendeRückzug insPrivate – »ichmachmeinDing«,wieAndreasRichter für die

Gegenwart konstatierte – entzieht sodann jeglicher Chance auf eine emanzipatorische

politische Veränderung ›von unten‹ den Boden. Gleichsam (re-)produziert eine solche

Opfermythologie wirksam die diskursive Subalternisierung und wirkt als Schmiermit-

tel zur Herrschaftsverstetigung.Dass »weniger als jeder Fünfte Parlamentarier im Bun-

destag […] aus dem Osten« (Köpping 2018: 55) kommt, wie Köpping kritisch anmerkt,

hat sich dementsprechend nicht nur als Folge eines westlichen Dominanz- und Hege-

moniestrebens eingestellt. Bündnisse und Kooperationen über den ›Klassenethos‹ hin-

aus sowie die Auseinandersetzung mit Andersdenkenden fördern sich nicht von selbst.

WohättenkollektiveWillensbildungoder zivilgesellschaftlicheBeteiligungherkommen,

also erlernt werden können (Mau 2019: 122)? »Die DDR verfügte ja nicht über die Grund-

ausstattung moderner bürgerlicher Gesellschaften, also über eine kritische Öffentlich-

keit, freie Medien, politische Grundrechte, Gewaltenteilung etc.« (Ebd.).

[D]er Osten ist nie in Demokratie aufgewachsen, derWesten hat sich dran gewöhnt, der hatte

zig Jahre Zeit gehabt, sich daran zu gewöhnen. […] Vielleicht haben die Leute [im Osten] ge-

dacht, sie haben mehr Einfluss und es wird mehr auf sie gehört und jetzt letztendlich werden

sie auch wieder bestimmt. Und ich gehe deswegen zur Pegida, weil ich selber bestimmen will

[in der Zuwanderungsdebatte], ich will mitmischen. Manuela Vierstück

Wenn politische Emanzipation nun gegenwärtig über PEGIDA- und AfD-Allianzen, wie

von Manuela Vierstück angekündigt, erfolgt, politisieren sich die ›Opfer‹ tendenziell

apolitischer DDR-Sozialisation erneut in eine retrograde Richtung. Denn in der ver-

meintlich alternativen Position wird lediglich eine neue Täter*innenschaft eröffnet und

den im Jahr 2015 aufkeimenden Gefühlen von Desorientierung und Kränkung versucht

eine aggressive,menschenverachtende Ideologie Abhilfe zu verschaffen.Die unheimlich

heimliche Fluchtzuwanderung wird hierbei zum neuen Repräsentanten für dieWut auf

die Hinterlassenschaften von 40 Jahren SED-Herrschaft sowie dieWiedervereinigungs-

praktiken eines als hegemonial empfundenen ›Westens‹; eine Gemengelage, in der der

›Opfer-Habitus‹ warmgehalten wird. Die Opfer-Disposition kleidet sich somit wieder-

kehrend als Wolf im Schafspelz und das Nicht-mehr-schweigen-Wollen (Andreas Richter),

wird nun gerade dort als Selbstermächtigung erlebt, »wo die politische Kultur unterent-

wickelt und die Zivilgesellschaft schwach ist« (Mau 2021b: 372). So vermag post 2015 eine

rechte Partei mehrheitlich ›Westdeutscher‹, zumindest auf Bundesebene, einem ›ge-

beutelten Osten‹ eine vorgebliche Alternative anzubieten, die das vermisste Kümmern,

die Anerkennung und die Entlastung verspricht und die dankenswerterweise – ohne

notwendige, schmerzliche Innenschau, kurz: ohne die Büchse der Pandora zu öffnen –

mit den neuen ›Täter*innen‹ winkt. Das zerrissene ›Ost-Subjekt‹, das sich im Angesicht

der Fluchtzuwanderung verstärkt mit sich selbst in Konflikt stehend erfährt, ›löst‹ das

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 145

Unbehagen, in dem es – ›habitusgemäß‹ und auf der Suche nach neuem symbolischen

Status – die innere Spannung aus dem eigenen verantwortbaren Handlungsspielraum

in die vermeintlich kümmernden Hände einer fragwürdigen ›Alternative‹ verbannt.

Die Perfidität der Indoktrination wird verkannt; inszeniert sich doch die AfD, um Ka-

pital zu schlagen und den fruchtbaren Boden für das Abgrasen politischer Stimmen

zu nutzen, auf eine Weise, wie sich viele Wähler*innen im Osten selbst sehen: »[A]ls

Opfer obwaltender, von ihnen nicht zu verantwortender Umstände« (Kowalczuk 2019:

241). Die Zustimmung einiger Ostdeutscher wird so auch zu einer »Art politische[r]

Notwehr«, die »kollektive Identität zu verteidigen, oder jedenfalls eine Würde, die seit

je mit Füßen getreten worden ist« (Eribon 2020: 124), doch »politisch zu existieren und

einen Unterschied machen zu können« (ebd.: 130), wie auch Eribon eine zunehmende

Rechtswähler*innenschaft und die Ablehnung der Immigration in der französischen

Arbeiter*innenklasse einordnet.

Zu erkennen sind sozial gewachsene Symptome –Opferidentitäten –, die selbstver-

ständlich keinen ontologischen Zustand zeitigen, sondern eine historisch gewachsene

Situation (Giglioli 2015: 47). Die Lebensbedingungen in DDR und BRD sozialisierten die

Menschen notwendigerweise verschieden – »weltfremd«,wie SilviaMeyer systemkritisch

bemerkt.Dennoch kommt sie nicht umhin, das eigene an der (angenommenen) unmar-

kierten westlichen Norm zu messen. In Summe traf die wendeinduziere ›Kapitalent-

wertung‹ die Ostdeutschen in vierfacher Hinsicht: Für manche ging es ohne Arbeit und

Ersparnisse (ökonomisches Kapital), ohne anerkannte Berufsabschlüsse bzw.mit kaum

noch gefragten Berufen (kulturelles Kapital) und ohne kompensierenden ›Kollektivkör-

per‹ (soziales Kapital) in den Kapitalismus. Fehlten an dieser Stelle die Kapitalist*in-

nen (Eyal/Szelény/Townsley 2000), mangelte es in Bezug auf die Demokratie an Demo-

krat*innen (Kowalczuk 2019: 216) in einer – und das kommt hinzu – sich als hegemoni-

al repräsentierenden BRD-Gesellschaft (symbolisches Kapital).57 »Ehemals projektierte

und gesellschaftlich versprochene Laufbahnen« wirkten nach 1990 »verschlossen«, an-

gestrebte Positionen »unerreichbar und sicher geglaubte Aussichten verbaut, und dies,

obwohl das Subjekt alles getan hat, eine in seiner sozialen Position ehemals angelegte

›gesellschaftliche Flugbahn‹ zu nehmen« (Barlösius 2006: 87). In dieser inneren Zerris-

senheit kann die von Bourdieu beschriebene ›Gespaltenheit des Habitus‹ ausgemacht

werden, »in der keine Koinzidenz zwischen inkorporierten Dispositionen und sozialer

Welt vorliegt« (Schäfer 2014: 75; Bourdieu 2001: 206). Bis heute wird sie als Elend erfah-

ren und verursacht Leid.Denn die im Subjekt entstehendenWidersprüchlichkeiten und

Disharmonien stehen dem ›Streben‹ des Habitus nach Kohärenz entgegen. Sie werden

als individuelle Tragödie erlebt und nicht als ein Resultat gesellschaftlicher Brüche (Bar-

lösius 2006: 88).

Vor diesem Hintergrund kann der – medial inszenierte – in international agieren-

de Unternehmen erfolgreich integrierte ›Geflüchtete‹ (siehe einführende Chat-Unter-

haltung mit Andreas Richter) kaum etwas anderes als grämen. Wie bereits ausgeführt,

kann er auch als Angriff auf träge habituelle Opfer-Dispositionen verstanden werden.

57 So kann das ›Cultural Trauma‹ auch vor dem Hintergrund der Gegensätzlichkeiten zwischen den

sozialenPraxendesRealsozialismus unddenendes aufkommendenKapitalismus verstandenwer-

den (ausführlich siehe Sztompka 2004: 172).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Stellt er doch die leise Frage, ob der Habitus, die Denk-, Wahrnehmungs- und Hand-

lungsschemata, die Kapitalsorten der Neuzugewanderten für das ›Schlaraffenland‹ ad-

äquater ausfallen. Und all dies, obschon gleichzeitig ein diskursivesWissen darüber be-

steht, dass ausgerechnet die, aus dem ›Globalen Süden‹, vermeintlich nichts mehr als

»Schrott« sind, wie sie Heike Richter gefangen in diesem Positionierungskampf und (ko-

lonial-)rassistische Kontinuitäten reproduzierend herabsetzt – »›menschlicher Abfall‹«

(Bauman 2016: 45), wie auch Bauman die diskursive Repräsentation von Menschen aus

dem ›Globalen Süden‹ kritisch pointiert.58Waspassiert,wenn eine gleichberechtigte be-

rufliche und soziale Teilhabe der ›Geflüchteten‹ kurzfristig gelingt? Die Frage, an wel-

cher Stelle auf der imaginären gesamtgesellschaftlichen Zugehörigkeitsskala dann ›Ost-

deutsche‹ positioniert sind undwerden, bleibt besser unbeantwortet und wird gar nicht

erst gestellt. Die Figur des*der Geflüchteten wird zum Stachel für den fast vergrabenen

Wunsch nach einer bevorzugten oder gleichgestellten Position im gesamtgesellschaftli-

chen Gefüge, danach, selbst entscheiden zu können, »welche Praxisformen und Wahr-

nehmungs- undBewertungskategoriendemNomos entsprechenundwelchediesemzu-

wider laufen [sic!]« (Barlösius 2006: 97). Das im Handlungsvermögen kastrierte ›Opfer‹

muss sodann den zur Tat schreitenden autonomer handelnden Performer, der sich ha-

bituell unterscheidet, im Außen als Schuldigen ablehnen, um die eigenen unliebsamen

Anteile nicht bearbeiten und die gesamtgesellschaftliche Subalternisierung nicht schon

wieder ›kollektiv persönlich‹ nehmenzumüssen.Sohöhlt derVerbleib inder ›Opferrolle‹

die Handlungsfähigkeit immer weiter aus und verstetigt das Leid:

Sie kettet an die Vergangenheit und belastet die Zukunft mit Hypotheken. Sie entmu-

tigt uns, Veränderungen vorzunehmen. Sie privatisiert die Geschichte. Sie verwechselt

Freiheit mit Verantwortungslosigkeit. Sie veranlasst dazu, auf Ohnmacht stolz zu sein,

oder verleiht der Ohnmacht anderswo entwendete Macht. […] Sie beseitigt den Kon-

flikt und lehnt ihn sogar ab, ruft bei jedemWiderspruch: »Skandal!« Sie verhindert das

Erfassen des wahren Mangels, der ein Mangel an Praxis, an Politik, an gemeinsamem

Handeln ist. (Giglioli 2015: 107)

Unter den gegebenen Bedingungen erweist sich somit die Figur des*der Geflüchteten

als reizvoller Sündenbock und als verschobenes ›Objekt‹, an dem nicht nur das quasiko-

loniale Unterwerfungserleben und das ›Cultural Trauma‹ (Alexander et al. 2004), son-

dern auch die »Herkunftsscham« (Eribon 2020: 19) und das Leid über die ›Gespalten-

heit des Habitus‹ ausagiert werden können. Dadurch wird das ›Opfer-Dasein‹, nun ge-

genüber der staatlichen, ›westlichen‹ Zuwanderungspolitik, erneut zementiert. Die ›Tä-

ter*innen‹, die nun zugewanderte Menschen herabsetzen, möchten auch ›Opfer‹ sein:

»Das Argument des Opfers hat immer das Pathos des Unanfechtbaren auf seiner Sei-

te« (Giglioli 2015: 79). In diesem Sinne fließen das kulturelle Trauma und das Unterdrü-

ckungserleben identitätsstabilisierend in den hier konturierten habituellen Opfersche-

58 Andererseits verwebt sich auch hier zu der diskursiven Repräsentation von Menschen aus dem

›Globalen Süden‹ der Teufelskreis der ›Kolonialität der Macht‹ (Quijano 2016), hatte doch be-

reits Arnulf Baring kurz nach derWende die Menschen Ostdeutschlands als ›Ausschuss‹ deklariert

(Kowalczuk 2021: 40). Zur diskursiv induzierten Imagination des ›Fremden‹ siehe ausführlich Ka-

pitel 5.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 147

mata zusammen, womit dem »aber«, dem Unbehagen zur Zusammenarbeit mit als mi-

grantisch gelesenenAnderen,einweiteresVerstehensmoment eröffnet ist. InSumme ist

es also die »Verklammerung der aus der DDR hergebrachten und der im Transformati-

onsprozess erzeugtenoder inKauf genommenenDefekte,die die ostdeutscheTeilgesell-

schaft heute wie eine Hypothek belasten« (Mau 2019: 18) – was allerdings, ich hatte be-

reits darauf hingewiesen, nicht in einem Freispruch von Verantwortung oder gar in der

Bilanz einer vermeintlich unschuldigen Reproduktion rassistischer Praktiken kulminie-

ren darf. Eine emanzipatorische Kritik an den Praktiken des ›Opfers‹ erfolgt weder vom

Täter ›Westen‹ noch von den ›Geflüchteten‹ oder dem Selbstmitleid.

Und da ›der Habitus‹ kein unveränderliches Schicksal ist und als Produkt der Ge-

schichte immer schon »ein offenes Dispositionssystem« abbildet, »das ständigmit neu-

en Erfahrungen konfrontiert und damit unentwegt von ihnen beeinflußt wird« (Bour-

dieu/Wacquant 1996: 167), kann es ebenfalls gelingen, gegensätzliche Praktiken und ei-

ne Kritik der Illusio (vgl. Bourdieu 1998: 140–142), das heißt hier: sich nicht länger in

der Opfer-Positionierung gefangen zu halten und ausschließlich in fatalistischer Weise

am ›westdeutschen‹ Nomos zu orientieren, hervorzubringen. Dazu wird eine gesamt-

gesellschaftliche Anhörung und Anerkennung des »unterworfenenWissen[s]« (Foucault

2016: 21) oder der »Minderheitengeschichten« (Chakrabarty 2010) nicht ausreichen, es

braucht ebenso eine Reflexion über die Regelhaftigkeit sozialer Strukturen und gesell-

schaftlicher Zwänge, um eine kritische (Selbst-)Emanzipation und neue Freiheitsspiel-

räume zu ermöglichen. »[E]in So« – inadäquate habituelle Opferschemata und deshalb

eine vermeintlicheVerantwortungslosigkeit –,das ebenauch »einNicht-So sein könnte«

(Giglioli 2015: 108), denn

[w]enn die Dinge so sind, wie sie sind, dannweil jemand etwas getan hat, was beweist,

dass man etwas tun kann. […] Darin liegt [des Opfers, M. R.] Schwäche, aber auch sein

Moment der Wahrheit, und wenn es auch die eigene Verantwortung leugnet, indem

es die der anderen übertreibt, so ist es doch immer eine reelle Verantwortung, an die

es appelliert. (ebd.)

Nunhabe ich in den vorausgegangenen Interpretationen immerwieder aufVerflechtun-

genmit als rassistisch zu bewertendemUnterscheidungs- undHierarchisierungswissen

in den Aussagen der Sprecher*innen hingewiesen, das historische Kontinuitäten fort-

schreibt, die weit über das ge- und erlebte Leben im DDR-Staat hinausweisen. Dabei

handelt es sich wesentlich um ein diskursivesWissen und ›soziale Imaginationen‹ (Frie-

se 2017: 18), die imAlltagsdiskurs als Interpretationsangebote zuverlässig zur Verfügung

stehen. Diesen widmet das nachfolgende Kapitel seine Aufmerksamkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470633-015 - am 13.02.2026, 10:53:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

