2. Die Option fiir die Armen 275

Idealisierungen des Lk. Auf der Basis nicht mehr genau zu rekonstruierender Nachrich-
ten iiber die Urgemeinde entwirft Lk hier das Bild einer christlichen Gemeinde, wie er
sie sich vorstellt.”*

In der frithen Christenheit, so lisst sich zusammenfassen, entwickelt sich damit die
Liebestitigkeit zu einer Art ,Markenkern“ und es wird die ,Option fiir die Armen”, die im

Neuen Testament grundgelegt ist, sachgemifd weitergefithrt.”

Literatur

Christfried Bottrich: Art. Armut/Arme (NT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im In-
ternet (www.wibilex.de), 2023.
Luise Schottroff/Wolfgang Stegemann: Jesus von Nazaret—Hoffnung der Armen, 2016.

2.3 Die vorrangige Option fiir die Armen

In diesem systematischen Teil soll dargelegt werden, wie die vorrangige Option fir die
Armen in der Befreiungstheologie (Kap. 2.3.1), in der feministischen Theologie (Kap.
2.3.2) und in kirchlichen Dokumenten (Kap. 2.3.3) Ausdruck gefunden hat. Auflerdem
wird beleuchtet, was sie als solidarisches Handeln (Kap. 2.3.4) und als Freundschaft mit
den Armen (Kap. 2.3.5) bedeutet oder bedeuten konnte.

2.3.1 Die Option in der Theologie der Befreiung

In diesem Kapitel werden zunichst die Anfinge der Befreiungstheologie skizziert (Kap.
2.3.1.1), bevor ihre weitere Entwicklung bis zum Jahr 2025 bilanziert wird (Kap. 2.3.1.2).

2.3.1.1 Die Anfange der Befreiungstheologie in Lateinamerika

Die Theologie der Befreiung begann mit einer Bekehrung. Im 16. Jahrhundert hatte bei
Bartolomé de las Casas (1484—1566), der zunichst als spanischer Eroberer, Kolonist und
Kleriker an der conquista (Eroberung und Unterwerfung) Mittel- und Siitdamerikas betei-
ligt war, ein Wort aus der Bibel eine Bekehrung ausgelost.”* Dort heifst es, dass derjenige,
der Arme unterdriickt und ausbeutet, ein Mérder und Blutsauger ist. Im Licht der heili-
gen Schrift entdeckte der spitere Dominikaner und Bischof den unterdriickten, elenden
Anderen. Konkret erkannte er, dass alles, was man den Indianern bis dahin angetan hat-
te, ,ungerecht und tyrannisch* war.”” Von da an kimpfte er fiir die Menschenwiirde der
Eingeborenen.

92  Schottroff/Stegemann 222.
93  Bottrich 4 u. 8.

94 Sir34,21-27.

95  Sievernich 25.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/

276

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Neben Las Casas gab es auch andere Bischoéfe, die sich, wie es das I1I. Provinzialkon-
zilvon Lima (1582/1583) formulierte, als , Viter der Armen*“verstanden und fiir den Schutz
der einheimischen Bevélkerung eintraten.’® In ihnen und in den Mannern und Frauen,
die sich wie sie von den Indianern herausfordern lief3en, sieht die zeitgendssische Theo-
logie der Befreiung in Lateinamerika ihre Vorliufer, wobei der faktischen Option eines
Las Casas fiir die Unterdriickten heute die programmatische ,Option fiir die Armen“ent-
spricht. Diese Option hat der brasilianische Erzbischof Dom Hélder Cimara (1909-1999)
Ende der siebziger Jahre auf folgende narrative Weise erklirt:

,Wenn man unseren Kontinent betrachtet, wo mehr als zwei Drittel der Menschen
infolge von Ungerechtigkeiten in untermenschlichen Verhiltnissen leben; und wenn
man sieht, dass sich die gleiche Situation auf Weltebene wiederholt; wie kann man
dann nicht auf den Cedanken kommen, an der Befreiung dieser Menschen mitarbei-
ten zu missen?— Genauso wie der Vater, der Schopfer, uns als Mit-Schopfer will, so will
der Sohn, der Erldser, uns als Mit-Erléser. Es ist also an uns, die vom Sohn begonnene
Befreiung fortzusetzen: die Befreiung von der Stiinde und ihren Folgen, die Befreiung
vom Egoismus und seinen Folgen. Das ist fiir uns die Theologie der Befreiung [...].*’

Die Befreiungstheologie beruht also auf einer theologischen Bekehrung. Diese besteht
darin, das Elend der Armen nicht nur mit den eigenen Sinnen wahrzunehmen, sondern
sich davon zutiefst betreffen zu lassen, die Armen mit den Augen Gottes zu sehen und dem
Evangelium gemif befreiend zu handeln. Cimaras Gedanke, dass der Mensch dann am
gottlichen Schopfungs- und Erlésungswerk teilnimmt, lisst sich auf das Zweite Vatika-
nische Konzil (1962-1965) zuriickfithren®®, wie {iberhaupt die entscheidenden Anregun-
gen der lateinamerikanischen Befreiungstheologie von den theologischen und pastora-
len Anregungen des Konzils ausgingen. Auch wenn dieser Theologie zweifellos das Ver-
dienst zukommt, der gesamtkirchlichen Rezeption der ,Option fiir die Armen* den Weg
bereitet zu haben, ,hat sie ihrerseits nur — kontextuell — den vom Konzil initiierten Pro-
zess einer wachsenden Hochschitzung der Armen fortgefithrt*”. Bereits kurz vor dem
Konzil hatte Papst Johannes XXIII. im Blick auf die unterentwickelten Linder von der
,Kirche aller, vornehmlich der Kirche der Armen“gesprochen und damit ein Thema ange-
schlagen, das vom Konzil aufgegriffen, vom lateinamerikanischen Episkopat in Medellin
(1968) und in Puebla (1979) verdeutlicht und von mehreren Pipsten bestitigt wurde.'®®
Laut dem uruguayischen Jesuiten Juan Luis Segundo (1925-1996) hat sich die Theolo-
gie der Befreiung schon vor dem II. Vatikanum abgezeichnet. Entgegen einer weit ver-
breiteten Ansicht hob sie nicht erst mit dem Erscheinen des bekannten Buches Teologia
de la liberacion (Theologie der Befreiung) des peruanischen Priesters und spiteren Domi-
nikaners Gustavo Gutiérrez (1928—2024) im Jahr 1971 an. Vielmehr war ihr wahrer Beginn
,das Werk einer Anzahllateinamerikanischer Theologen vor der ersten Sitzung des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils (1962) und sogar mehrere Jahre vor der Konstitution von Gau-

96  Ebd.23.

97  Zit. nach Sievernich 31f.
98 (CS34u.67.

99  Sievernich 33.

100 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

dium et Spes (1965), die in der Folge weithin als offizielle Basis fiir die wichtigsten Ideen
dieser Befreiungstheologie diente’*.

Wie Segundo schildert, fand eine erste Welle theologischer Bekehrungen statt, als
man an den Universititen anfing, dem christlichen Glauben neu zu begegnen. Es han-
delte sich insofern um ,eine Art Bekehrung®, als die Studenten anfingen, ,die sozialen
Konsequenzen des Glaubens“ deutlicher zu sehen und die herrschende Ideologie zu hin-
terfragen.'” Der ideologische Argwohn half herauszufinden, ,wie ein Theologe vorgehen
musste, um die antichristlichen Elemente in einer sogenannten christlichen Gesellschaft
zu demaskieren®. Die Ideologiekritik beschrinkte sich jedoch nicht auf die unterdrii-
ckerischen Verhiltnisse in der Gesellschaft. Sie bezog sich auch auf die Kirche selbst,
genauer gesagt, ihre Frommigkeit und ihre Theologie. Auch sie sollten von allem Ideo-
logischen befreit werden, beispielsweise dem , Dolorismus*, dem zufolge alles Unrecht
zu erleiden ist, oder dem ,Fatalismus“, dem zufolge alles Unrecht gottergeben hinzu-
nehmen ist.”®* In der Christologie galt es, von einer Fixierung auf das Leiden Jesu weg-
zukommen, denn ,ein Jesus, der nur leidet, befreit nicht“, wie der brasilianische Fran-
ziskaner Leonardo Boff (geb. 1938) sagte. ,Er erzeugt den Kult des Leidens und des Fa-
talismus®, statt den Menschen umfassend zu befreien. ,Man muss das Kreuz an seinen
wahren Platz setzen im Geist dieser Leute aus dem Volk.“'®

Neben diesem Typ von Befreiungstheologie als Kritik der herrschenden Ideologie entwi-
ckelte sich seit Beginn der 70er Jahre noch ein weiterer Typ von Befreiungstheologie in
Lateinamerika, weshalb Segundo von mindestens zwei Theologien dieser Art spricht.'*® Die
zweite Befreiungstheologie lisst sich als eine Theologie in der Schule der Armen charak-
terisieren. Wahrend die Intellektuellen und Theologen der ersten Befreiungstheologie
meinten, fur das einfache Volk, das sie fir unfihig hielten, sein wahres Wohl zu erken-
nen, denken und sprechen zu sollen, bekehrten sie sich in der neuen Theologie zu einer
echten Wertschitzung des Volkes als eines eigenen theologischen Akteurs. Fiir viele von ih-
nen ,bedeutete diese Bekehrung eine Art Verzicht auf sich selbst. Statt zu lehren, muss-
ten sie lernen.“"”” Wollten sie ihre eigentliche Rolle als Theologen gegeniiber dem Volk
spielen, ,mussten sie verstehen lernen, wie die Unterdriickten ihren Glauben lebten*®.
Der Argentinier Enrique Dussel (1934-2023) schuf dafiir die Formel ,in der Schule der
Armen“, wihrend Leonardo Boff den Begriff einer Kirche pragte, die aus den Armen geboren
ist, und Gutiérrez ,von der historischen Macht der Armen“ redete. Die Theologen began-
nen, sich von den Armen evangelisieren zu lassen und sie, mit Yves Congar gesprochen,
als eine Art Sakrament der Gottesbegegnung“zu begreifen.'® Aus der Bekehrung zu den
Armen wurde mehr und mehr eine Bekehrung durch die Armen.

101 Ebd.104.

102 Ebd.

103 Ebd.105.

104 Ebd.107.

105 Zit. nach Sievernich 106.
106 Sievernich103.

107 Ebd. 110.

108 Ebd.111.

109 Ebd.33.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

277


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Einige Befreiungstheologen von der ersten Bewegung offneten sich fir die zweite
oder wechselten ganz von der ersten zur zweiten. So verrit Leonardo Boff mit seinen
Worten, als Theologe ,das Kreuz an seinen rechten Platz im Geiste des Volkes stellen” zu
miissen"®, seine das einfache Volk und dessen Frémmigkeit nicht ausnehmende ideolo-
giekritische Haltung des ersten Typs von Befreiungstheologie, wihrend er sich gleichzeitig
fiir die Evangelisierung der Theologen durch das Volk und damit fir den zweiten Typ aus-
spricht:

,In einer Kirche, die fiir das Volk, die Armen und ihre Befreiung gestimmt hat, ge-
schieht das Hauptstudium der Theologie im Kontakt mit der Basis. Wer evangelisiert
denn den Theologen? Die Glaubigen, die ihren Glauben bezeugen, und zwar mit ihrer
Fahigkeit, Cott in alle ihre Kimpfe einzubeziehen, mit ihrem Widerstand gegen die
Unterdriickung, unter der sie gewdhnlich zu leiden haben "

Zwischen der kritischen Haltung der ersten und der unkritischen Haltung der zweiten
Befreiungstheologie beziiglich des einfachen Volkes bestand eine Spannung, von der Se-
gundo iiberzeugt war, dass sie sich nicht l6sen lasst, so dass man sich fiir die eine oder
die andere zu entscheiden hitte. Hier wire gegeniiber Segundo einzuwenden, dass zu-
mindest theoretisch eine Befreiungstheologie denkbar ist, die die Stirken beider Befrei-
ungstheologien in sich vereint. In einer solchen Theologie wiirden sich die Theologen
mit den Armen solidarisieren, ohne zu meinen, sich mit dem einfachen Volk in jeder Hin-
sicht identifizieren und daher jeden Glaubensinhalt der Volksfrommigkeit itbernehmen
zZu missen.

Auch der in El Salvador lebende spanische Jesuit Jon Sobrino (geb. 1938) hielt zu-
nichst in den siebziger Jahren das Problem der Ideologie fiir zentral, weshalb er den So-
zialwissenschaften eine dhnliche Rolle zusprach, wie sie frither der Philosophie gegentiber
der Theologie zukam. Spiter machte er jedoch in den Armen selbst eine theologische Er-
kenntnisquelle aus und ging damit zum zweiten Typ der Befreiungstheologie iiber. 1981
schrieb er: ,So entdeckt die Kirche der Armen den historischen Punkt der Bekehrung,
den Platz des Anderen und die Kraft, der Andere zu werden. Am wichtigsten [..] ist, dass sich
dieses tatsichlich weithin ereignet.“**

Sobrino begrifit in diesem Abschnitt die Tatsache, dass die Bekehrung zu den Ar-
men schon voll im Gange ist, und verweist mit seiner Formulierung, in der Kirche ,der
Andere zuwerden, auf die Philosophie." In der zweiten Bewegung der Befreiungstheolo-
gie diente die Philosophie bis zu einem gewissen Punkt wieder wie ehedem als rationale
Basis fiir die Theologie und nahm den Platz ein, den die erste Bewegung der Befreiungs-
theologie den Sozialwissenschaften zugeteilt hatte, um sich von der Ideologie zu losen.
So kann man gemif Segundo zum Beispiel ,den tiefen Einfluss des Philosophen Emma-
nuel Lévinas auf Enrique Dussel und auch auf Juan Carlos Scannone* feststellen, , zwei
bekannte Theologen der zweiten Bewegung**. In der Befreiungstheologie ging es philo-

110 Ebd.106.

111 Zit. nach Sievernich 111.
112 Zit. nach Sievernich 111.
113 Bd.2,Kap.1.1.5.2.

114  Sievernich 117.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

sophisch ausgedriickt darum, sich vom armen Anderen in seinem Elend herausfordern
und in Anspruch nehmen zu lassen, und theologisch darum, ,aus dem Geist spiritueller
Armut vor Gott in solidarischer Armut mit den Armen den Kampf gegen die materielle
Armut aufzunehmen“®.

In seiner Theologie der Befreiung bettet Gutiérrez die Bekehrung zu den Armen in
den Rahmen der Bekehrung zum Niichsten ein."® Thm zufolge ist im Alten Testament mit
dem Nichsten noch im Wesentlichen ,ein Mitglied der Gemeinschaft des israelitischen

Volkes“ gemeint."’

,Dagegen bringt die Menschwerdung des Wortes einen realen Um-
schwung in das Verhaltnis zwischen Gott und dem Nichsten. Die Beziehung zwischen
beiden wird vertieft und ins Universale erweitert.*® Das berithmte Gleichnis vom Welt-
gericht bietet den besten Beleg fiir diesen doppelten Prozess, denn es macht, wie kaum
ein anderer Text, deutlich, dass Gott nicht am Nichsten, besonders am Armsten vorbei
geliebt werden kann und dass dementsprechend alle Menschen nach ihrer Liebe zu den
Geringsten beurteilt werden." Im Einzelnen stellt Gutiérrez am Gleichnis drei Punkte

heraus:

,1. die Betonung von Gemeinschaft und Briiderlichkeit als dem letzten Sinn der mensch-
lichen Existenz, 2. den Nachdruck auf der Liebe, die sich in konkreten HilfsmaRnahmen
manifestiert und dem ,Tun‘den Vorrang einriumt gegeniiber dem blofien Wissen', und
3. die menschliche Vermittlung, derer es bedarf, um zum Herrn zu gelangen“'*°.

Die Parabel besagt, dass der Mensch zur ganzheitlichen Gemeinschaft mit Gott und zur
umfassenden Geschwisterlichkeit mit den Mitmenschen gerufen ist. Christus ist gekom-
men, um die Identitit zwischen Liebe und Gott zu offenbaren. ,Erlésung besteht so-
mit darin, die Fiille der Liebe zu erlangen, d. h. in den Liebesfluss hineingenommen
zu werden, der die trinitarischen Personen miteinander eint.“** Diese Liebe, zu der der
Mensch berufen ist, vollzieht sich jedoch nur, wie das Gleichnis hervorkehrt, in konkre-
ten Initiativen: Hungrige und Durstige speisen, Fremde aufnehmen, Nackte bekleiden,
Kranke und Gefangene besuchen. Die wahre Gotteserkenntnis ist ,praktizierte Gerech-
. Wer weif, dass Gott gerecht ist, erkennt nach dem Verfasser des ersten Johan-
nesbriefes auch, ,dass jeder, der die Gerechtigkeit tut, von Gott stammt“'**. Die mensch-

«122

tigkeit
liche Gottesliebe besteht daher nicht ,neben oder jenseits von anderen menschlichen
Liebesbindungen**. Um echt zu sein und nicht in der Luft zu schweben, muss sie durch

eine reale Annéiherung an die Menschen vermittelt sein. So nahert sich der barmherzige
Samariter im Gleichnis dem schwer Verletzten am Rande der Strafle ,nicht aus kithlem

115 Ebd. 33f.

116  Gutiérrez: Theologie der Befreiung, 1779—190.
117  Ebd.181.

118  Ebd.

119 Mt 25,31-46; [ Vers 25,45.

120 Gutiérrez183 (H.d. V.).

121 Ebd,, siehe dazu Bd. 2, Kap. 3.3.8.
122 Ebd.184.

123 1)oh2,29.

124 Gutiérrez 184f.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

279


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

religivsem Pflichtbewusstsein®, sondern weil sich ihm ,das Innerste umdrehte*® und
weil seine Liebe zu diesem Menschen Fleisch wird in ihm“?¢. Umgekehrt nimmt die Lie-
be Gottes zu den Menschen ,in menschlicher Liebe, in der Liebe von Mann und Frau, von
Kindern und Freunden, Gestalt an und fiihrt sie zur Vollendung*’.

Fiir Gutiérrez ist die Liebe zu Gott nicht nur untrennbar mit der Liebe zum Nichsten
verbunden, sondern kann nicht anders, ,,als sich in der Liebe zum Nichsten ausdriicken.
Mehr noch: Gott wird im Nichsten geliebt.*® Das geht im Umkehrschluss aus dem ers-
ten Johannesbrief hervor: Wenn gilt, dass einer, der seinen Bruder (den er sieht) nicht
liebt, Gott (den er nicht sieht) nicht lieben kann™?, heifdt das eben auch, dass jeder, der
seinen Bruder liebt, Gott selbst liebt. ,Liebe zum Bruder, d. h. zu jedem Menschen, ist
eine notwendige und unaufgebbare Vermittlung fiir die Liebe zu Gott, ja ist Liebe zu
Gott selbst.“*° Der Menschensohn, der im Gleichnis vom Weltgericht in seiner géttlichen
Herrlichkeit mit allen Engeln kommt, sagt denn auch als koniglicher, goéttlicher Richter
und damit als Gott zu denen zu seiner Rechten: ,Amen, ich sage euch: Was ihr fiir einen
meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan.“® Daher begegnen wir
wirklich Gott ,in unseren Kontakten mit den Menschen, besonders aber mit den Armsten
und denen, die von anderen Menschen ausgebeutet und an den Rand der Gesellschaft ge-
dringt werden. Eine Liebesinitiative zu ihren Gunsten ist eine Tat Gott gegeniiber.* Je-
der, der sich wirklich auf den Nichsten, besonders den Armen einlisst, kann das , grofde
Los“der Begegnung mit Gott ziehen, ,der im Innersten eines jeden Menschen steckt.**
Der Nichste muss jedoch um seiner selbst willen, nicht um der Liebe Gottes willen geliebt
werden. ,Nur so gibt es echte Begegnung mit Gott.“**

Bei all dem darf, wie Gutiérrez warnt, die Liebe zum Nichsten nicht ,individualis-
tisch®, das heiflt ,nur im Sinn des jeweiligen Individuums*“ missverstanden werden.”*

,Denn der Mensch muss im Gewebe seiner sozialen Beziehungen und in den Koordi-
naten von Wirtschaft, Gesellschaft, Kultur und Rasse gesehen werden. Der Nichste ist
somitauch die ausgebeutete soziale Klasse, das unterdriickte Volk und die an den Rand
der Gesellschaft gedrangte Klasse. [...] Liebe ist einem Ausspruch Pius’ XII. zufolge ,poli-
tische Liebe". Tatsdchlich nimmt zu essen oder zu trinken geben heute die Gestalt einer
politischen Initiative an und bedeutet Verinderung einer Gesellschaft, deren Struktur
grundsatzlich einige wenige bevorzugt, die sich den Mehrwert aus der Arbeit der an-
deren aneignen. Dabei muss diese Umstrukturierung an den Wurzeln des Missstan-

125 Lk10,33.
126 Gutiérrez 18s.
127 Ebd.

128 Ebd.186; vgl. Bd. 2, Kap.1.3.3.6.
129 1)oh 4,20.

130 Gutiérrez 187.

131 Mt25,40.

132 Gutiérrez188.

133 Ebd.;siehe dazu Bd. 2, Kap. 1.3.3.4.
134 Ebd.189.

135 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

des ansetzen und die Gesellschaft radikal von ihrem Fundament her umgestalten, d. h.
vom Privateigentum an Produktionsmitteln her"¢

Individuelle Fiirsorge reicht bei der Nichstenliebe nicht aus. Die Ungerechtigkeit muss
strukturell iberwunden werden.”’

Nach Gutiérrez begegnen wir Jesus Christus, dem Herrn, also hauptsichlich dann,
wenn wir uns fiir Menschen 6ffnen, ,denen Unterdriickung, Ausbeutung und Entfrem-
dung ihr menschliches Gesicht entstellt haben*®, die deshalb ,keine schéne und ed-
le Gestalt“ mehr haben, sodass wir sie anschauen wollen, die ,verachtet und von den
Menschen gemieden werden, die mit Schmerz und Leid, Krankheit und Elend vertraut

sind.”

,Als Randexistenzen der Gesellschaft haben sie eine wirkliche Kultur geschaffen, in
deren Werte man einsteigen muss, wenn man sie als Menschen erreichen will. Durch
sie kommt das Heil der Menschheit; dennsie sind Trager des Sinns der Geschichte und
,Erben des Reiches’ (Jak 2,5). Unsere Haltung ihnen gegeniiber oder — besser — unser
Engagement fiir sie entscheidet dariiber, ob sich unsere Existenz in Ubereinstimmung
mit dem Willen des Vaters befindet. Das ist der Inhalt der Offenbarung, die Christus
uns gibt, indem er sich mit den Armen des Matthaus-Textes identifiziert'*°

Wie sich diesen Ausfithrungen von Gutiérrez, der die Befreiungstheologie mitbegriindet
und mit seinem Bestseller zum Begriff gemacht hat, entnehmen lisst, macht die Chris-
tusbegegnung im Nichsten ,das spirituelle Herzstiick“ dieser Theologie und die Opti-
on fiir die Armen den ,Kern befreiungstheologischen Denkens“ aus.' Allerdings macht
Gutiérrez am Ende seines Hauptwerkes auch deutlich, dass ,wir im Grunde nie zu einer
echten Theologie der Befreiung kommen, wenn die Unterdriickten nicht selbst frei ihre
Stimme erheben und sich unmittelbar und in schépferischer Weise in Gesellschaft und
Kirche duflern kénnen. Sie selbst haben ,Rechenschaft zu geben von der Hoffnung, die
in ihnen ist, und ihre Befreiung aus eigener Kraft zu erwirken.'+*

Die vorrangige Option fiir die Armen stellt fiir Leonardo Boff eine ,kopernikanische
Revolution“ der Kirche dar, die auch deshalb ,nicht als Sonderlehre einiger Theologen
abgeschwicht oder gar abgetan werden kann, weil sie lehramtlichen Rang besitzt und

im konziliaren Erneuerungsprozess wurzelt“.?

136 Ebd.

137 Bd.2,Kap.1.3.1.5.
138 Gutiérrez190.
139 Jes 53,2f.

140 Gutiérrez190.
141 Sievernich10; 22.
142 Cutiérrez 287.
143 Sievernich 32.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

281


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Literatur

Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung, 1973.
Michael Sievernich (Hg.): Impulse der Befreiungstheologie fiir Europa. Ein Lesebuch,1988.

2.3.1.2 Die weitere Entwicklung der Befreiungstheologie

Auf die weitere Entwicklung der lateinamerikanischen Befreiungstheologie blickt Josef
Estermann in seinem 2025 erschienenen Buch Herrschaft und Befreiung. Fiinfzig Jahre
Befreiungstheologie — eine Bestandsaufnahme zuriick. Darin hélt er vier Generationen von
Theologen und Theologinnen auseinander. Die bisher geschilderten Anfinge gehdren
ihm zufolge zur Generation der klassischen Befreiungstheologie (1968—1985) in Latein-
amerika. ,Sie entwickelte sich im Kontext wachsender struktureller Armut, brutaler
Militirdiktaturen, der vielen Strukturanpassungen von Weltbank und Wihrungsfonds
sowie einer immer grofRer werdenden Kluft zwischen einer reichen Oberschicht und
der grofen Mehrheit von Armen und Mittellosen.“"** Theologisch und methodisch ging
es ihr um den grundsitzlichen Primat der Praxis und der konkreten sozio-politischen
Erfahrung, die hermeneutische Bedeutung von ,Befreiung statt Erlésung, eine konse-
quente Volk-Gottes-Theologie (im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil), den
methodischen Dreischritt von Sehen — Urteilen — Handeln und die vorrangige Option
fiir die Armen. Pragnant und zugleich ausfihrlich entfaltet sind diese Themen im 1990
erschienenen zweibidndigen Standardwerk Mysterium Liberationis — ,gleichsam einem
Kompendium der klassischen lateinamerikanischen Befreiungstheologie'*. Vor allem
von afrikanischen und asiatischen Theologen, die sich durch das selbstbewusste Auf-
treten ihrer lateinamerikanischen Kollegen marginalisiert und unverstanden fithlten,
wurde dieser Theologie ,Okonomismus“ vorgeworfen, also der Vorwurf gemacht, der
wirtschaftlichen Armut bei der Analyse von Staat und Gesellschaft alleinigen oder zu
grofRen Stellenwert beigemessen zu haben.

In der Generation der feministischen und geographischen Ausdifferenzierung (1976—1995)
machte sich das ,Hereinbrechen“ der Frauen in die Theologie Lateinamerikas bemerk-
bar. Die androzentrische (mannerzentrierte) Weise, Theologie zu treiben, wurde radikal
infrage gestellt.

,ZuBeginnwaren esvor allem weibliche Ordensangehdérige wie lvone Gebara oder Ma-
ria Pilar Aquino, die sich als Befreiungstheologinnen hervortaten, aber schon friitherals
bei den Mannern meldeten sich auch engagierte Laiinnen zu Wort, wie das Beispiel von
Marfa Clara Lucchetti Bingemer zeigt [...]. In der Folge facherte sich die lateinamerika-
nische feministische Theologie weiter auf und brachte je nach Kontext eine Schwar-
ze Theologie Siid- und Zentralamerikas (Teologia Negra), eine Womanist-Theology oder

144 Estermann 39.
145 Ebd. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

Mujerista-Theologie der Latinas in den USA oder eine indigene feministische Theologie
hervor.4¢

Nahezu gleichzeitig mit der feministischen ,Diversifizierung® (Verbreiterung, Auswei-
tung) erfolgte auch eine ,Globalisierung® oder , Interkontinentalisierung® der lateiname-
rikanischen Befreiungstheologie. Diese bedeutete ,nicht nur deren Kontextualisierung
in Afrika, Asien, Ozeanien und Europa, sondern auch eine Bereicherung der lateiname-
rikanischen klassischen Variante und die Auseinandersetzung mit anderen theologi-
schen Aufbriichen. Im Zuge der geographischen Ausweitung entstand beispielsweise
die Black Theology in Stidafrika, die Dalit-Theologie in Indien, die Theology of Struggle auf
den Philippinen und die Minjung-Theologie in Stidkorea.

Die Generation der Gkospirituellen, Gkofeministischen, queer-theologischen, afroamerikani-
schen und indigenen Befreiungstheologie (seit 1992) trat mit der sogenannten ,kulturellen
Wende* in Erscheinung.

,Im Gleichschritt mit der ,inkulturierten lateinamerikanischen Philosophie‘ Juan Car-
los Scannone, Rodolfo Kusch, Arturo Andrés Roig) begann sich die Befreiungstheologie
in der zweiten Hilfte der 1980er Jahre auf die kulturellen und ethnischen Bedingun-
gen von Unterdriickung und Marginalisierung, aber auch der Evangelisierung und Be-
freiung selbst zu besinnen. Die Armen gehéren nicht nur einer (gesellschaftlichen und
6konomischen) Klasse an und werden vom internationalen Kapital ausgebeutet, son-
dern haben auch eine Hautfarbe, ein Geschlecht und eine ganz bestimmte Kultur und
Religiositat.'4®

In der Folge wurden seit den 1990er Jahren die , Indigenisierung” und ,Afroamerikani-
sierung“immer intensiver und radikaler. In Lateinamerika bildete sich eine Teologia India
(indigene Theologie) heraus und wuchs die Sensibilisierung fiir ,anatopische* (kultur-
fremde), hier konkret europiische Elemente in der Befreiungstheologie. Fast gleichzei-
tig entstand, wie oben beim Feminismus bereits erwihnt, eine afroamerikanische Teo-
logia Negra fuir die afroamerikanische Minderheit in Lateinamerika — als Pendant zur
US-amerikanischen Black Theology.

,Nach dem Lehr- und Redeverbot, das die Glaubenskongregation Leonardo Boff 1981
auferlegt und 1991 wiederholt hatte, nahm dieser Abstand von seiner theologischen
Kirchenkritik und lieR sich 1992 in den Laienstand versetzen. Fir die Befreiungstheo-
logie hatte dies indirekt zur Folge, dass der 6kospirituelle Aspekt immer bedeutsamer
werden sollte. AngestofRen durch die Publikationen von Boff zu diesem Thema entwi-
ckelte sich in Lateinamerika eine eigentliche 6kospirituelle und kosmospirituelle Be-
freiungstheologie (Marcelo Barros, Simén Pedro Arnold, Diego Irrardzaval), die sich
immer stirker mit der 6kofeministischen Bewegung verband."#°

146 Ebd. 43.
147 Ebd. 44.
148 Ebd. 45.
149 Ebd. 46f.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

283


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Schlieflich entwickelte sich im Zuge der Diversifizierung der klassischen Befreiungs-
theologie auch eine Queer-Theologie, fiir die etwa die argentinische feministische Theo-
login Marcella Althaus-Reid oder der brasilianische Theologe André Musskopf steht.

Die Generation der dekolonialen, interreligidsen, transmodernen und globalisierungskriti-
schen Befreiungstheologie (seit 2005) verdankt sich dem gewachsenen Bewusstsein, ,dass
nicht nur Asien und Afrika, sondern auch Lateinamerika ein multireligiéser Kontinent
ist. Ansitze eines interreligiésen Dialogs und einer pluralistischen Religionstheologie im
Rahmen der Befreiungstheologie sind nicht mehr zu iibersehen (Paul Knitter, Maria José
Vigil, Diego Irrardzaval)."*° Dabei geht es insbesondere um einen konstruktiven und kri-
tischen Dialog zwischen den autochthonen (einheimischen) Religionen Lateinamerikas
und den unterschiedlichen christlichen Traditionen, die im Windschatten der Conquista
und des Neokolonialismus (das heifdt der neuen Beherrschung von Lindern des globa-
len Siidens durch Staaten und Konzerne der Industrienationen) den Kontinent als Raum
fremder Religionen evangelisiert haben.

,Die grofite Herausforderung erwichst der lateinamerikanischen Theologie heute
vonseiten der verschiedenen Strategien der Globalisierung der Wirtschaft, der Mas-
senmedien und der Kultur. Sie muss neuen Formen des Ausschlusses, der Ausgrenzung
und der Unterdriickung begegnen, die sich aus der weltweiten Arbeitsteilung, Mobili-
tat und Kapitalverschiebung ergeben. Dazu gehért auch die Reflexion zu 6kologischen
Fragen, die allerdings im Kontext Lateinamerikas eng mit den Fragen von Armut, Pa-
triarchat und Rassismus gekoppelt sind ™'

Schlieflich gehéren zur vierten und jiingsten Generation der Befreiungstheologie auch
die Ansitze einer ,dekolonialen Theologie“. Wie der klassischen Befreiungstheologie
geht es dieser Theologie der Entkolonialisierung ,um ein theologisches Nachdenken
tiber Strukturen von Unterdriickung, Ausgrenzung und Armut“, wobei die dekoloniale
Theologie ,Fragen der epistemischen Gewalt, kolonial bestimmter Universalismen und
Essenzialismen, kultureller Zentrismen wie Euro- und Okzidentozentrismus, sowie
neuer Formen von Hybriditit [Mischformen vorher getrennter Systeme]“ in den Fokus

nimmt."*

Weil es nicht nur wirtschaftlich bedingte, sondern auch geschlechtlich, eth-
nisch, religios und kulturell bedingte Unterdriickung und Ausbeutung gibt, hat sich die
klassische Befreiungstheologie im Laufe von fiinf Jahrzenten immer mehr verbreitet
und verbreitert, ohne dabei ihr urspriingliches Anliegen aufzugeben, Arme bei ihrem

Bemithen um Befreiung theologisch zu unterstiitzen."?

150 Ebd. 47.
151 Ebd. 48.
152 Ebd. 49.

153  Am Ende dieses Kapitels zur Befreiungstheologie sei noch auf das Institut fiir Theologie und Politik
(ITP) in Miinster hingewiesen, das seit 2024 an einer Rekonstruktion der Befreiungstheologie und
Politischen Theologie mit der Fragestellung arbeitet, ob und inwiefern die Theologie etwas zu den
drangenden Fragen der Zeit beizutragen hat.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

Literatur

Ignacio Ellacuria/Jon Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, 2 Bande, (deutsch) 1995.
Josef Estermann: Herrschaft und Befreiung. Fiinfzig Jahre Befreiungstheologie — eine Bestan-
desaufnahme, 2025.

2.3.2 Die Option in der feministischen Theologie

In diesem Kapitel sollen zunichst einige Grundziige der feministischen Theologie skiz-
ziert werden (Kap. 2.3.2.1), bevor traditionelle Argumente gegen die Weihe von Frauen
entkriftet (Kap. 2.3.2.2) und anhand der Weltsynode Argumente fiir sie vorgetragen wer-
den (Kap. 2.3.2.3).

2.3.2.1 Anliegen und Themen feministischer Theologinnen

Die feministische Theologie stellt einen Teil oder eine Variante der Befreiungstheolo-
gie dar, insofern sie ,Glaubens- und Lebenserfahrungen von Unterdriickung, Verschwiegen-
werden und Marginalisierung, aber auch von Befreiung und gelungener Menschwerdung®, die
Frauen gemacht haben, sichtbar machen und ,theologisch zur Geltung® bringen will.’>*
Wie bei der lateinamerikanischen Befreiungstheologie lisst sich ihr Beginn in die frii-
hen sechziger Jahre zuriickverfolgen, als nimlich die US-amerikanische Theologin Vale-
rie Saiving Goldstein (1921-1992) mit ihrem Artikel The Human Situation: A Feminine View
(1962) ,in der christlichen Theologie so etwas wie eine revolutionire Entwicklung ein-
liutete”*. In ithrem Essay macht Saiving darauf aufmerksam, dass die Konzentration
auf den Stolz, die fiir die traditionelle christliche Deutung der Siinde charakteristisch ist,
die mdinnliche Erfahrung in einer Weise widerspiegelt, die der Erfahrung der meisten,
wenn nicht aller Frauen unangemessen ist. Denn diese neigen laut Saiving viel eher da-
zu, sich abzulenken und zu zerstreuen sowie weniger zentriert und fokussiert zu sein, in
ihrer Selbstdefinition von anderen abzuhingen und ihr eigenes Selbst nicht voll zu ent-
wickeln oder sogar zu negieren. Somit ist die weibliche Schwiche im Grunde das genaue
Gegenteil der minnlichen. Wihrend Ménner tendenziell ihr eigenes Selbst itberbewerten
und stolz oder iiberheblich sind, haben Frauen die Neigung, es zu wenig zu entfalten und
sich minderwertig vorzukommen. Die christliche Auffassung, Erlésung sei das Ergebnis
von Selbstlosigkeit, schreibt den Frauen jedoch vor, selbstlos zu sein. Daher sollte das, was
,Stnde“ist, neu bestimmt werden, und zwar so, dass darin auch die weibliche Erfahrung
angemessen beriicksichtig ist. Statt Frauen zur Selbstlosigkeit anzuhalten und auf die-
se Weise zu entmutigen, sollte man sie ermutigen, ein individuelles Selbst aufzubauen

154  Strahm 2012, 2 (H. d. V.). Von Erfahrungen von Frauen auszugehen und diesen Erfahrungen ver-
pflichtet zu bleiben, ist nach wie vor der Anspruch des Waérterbuchs der Feministischen Theologie, das
Elisabeth Gossmann, Helga Kuhlmann, Elisabeth Moltmann-Wendel, Ina Praetorius, Luise Schot-
troff, Helen Schiingel-Straumann, Doris Strahm und Agnes Wuckelt im Jahr 2002 in zweiter, voll-
standig Uberarbeiteter und grundlegend erweiterter Auflage herausgegeben haben.

155 Ebd.1.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

285


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

und sich als Individuum zu behaupten. Da Frauen in einer Gesellschaft, in der sie in allen
Belangen gegeniiber den Mannern benachteiligt sind, aufgrund ihrer Geschlechtsrolle
andere Erfahrungen machen, miissen diese nicht nur im Bereich der Siinde, sondern auch
inallen anderen Bereichen im Sinne Saivings Eingang in die Theologie finden. ,Sonst bleibe
die Theologie, das Nachdenken iiber Gott, weiterhin auf die eine Hilfte des menschlichen
Geschlechts beschrinkt und damit unvollstindig und verzerrt.*>¢

Mit der Forderung, die Erfahrung von Frauen in der Theologie ernst zu nehmen, war
die Bewegung christlicher Frauen geboren, die unter der Bezeichnung ,feministische
Theologie“ inzwischen weltweit verbreitet ist und sich, wie der Name sagt, historisch
dem westlichen Feminismus verdankt. Zu ihrem Erstarken haben Ende der 1960er und in
den 1970er Jahren auch die nachkonziliare Lainnenbewegung und die kumenische Be-
wegung beigetragen. Fiir viele christliche Frauen ist feministische Theologie dann in den
1980er und 1990er Jahren zu einer ,religiésen Quelle ihres Aufbruchs zu einem selbstbe-
stimmten Frausein und einer befreienden Theologie geworden”.

Auchwenn in den letzten Jahrzehnten beziiglich der formalen Gleichstellung der Ge-
schlechter besonders in westlichen Gesellschaften und in den Kirchen, zumindest in den
evangelischen, vieles erreicht worden ist, ist man von der Gleichberechtigung noch weit

entfernt. Frauen verdienen immer noch deutlich weniger als Mdnner.

,Siesind in Fithrungspositionen—auch in kirchlichen—nur marginal vertreten und leis-
ten auch als Berufstatige wesentlich mehr Familienarbeit als Manner. Und was die Rol-
lenbilder und Geschlechterkonzepte in den Képfen und Herzen vieler Menschen be-
trifft, so sind diese noch immer erschreckend traditionell. Auch die Kirchen haben in
ihrer theologischen Verkiindigung und liturgischen Praxis noch kaum eine geschlech-
tersensible und geschlechtergerechte Theologie umgesetzt'*®

Darum ist die feministische Theologie, wie Doris Strahm richtig bilanziert, nach wie vor
aktuell.

Zu den urspriinglichen Anliegen feministischer Theologinnen gehort es zum einen,
die gesamte christliche Theologie mit ihren Lehren von Gott und von Jesus Christus, von
Siinde und Erlésung aus der Sicht ihrer Erfahrungen als Frauen neu zu deuten.

,Zum anderen untersuchen feministische Theologinnen kritisch die Folgen, die eine
einseitig von Mannern formulierte Theologie fiir die kirchliche und gesellschaftliche
Situation von Frauen und Mannern und fiir ihr Selbstbild hatte. Denn die von Man-
nern formulierte Theologie hat nicht nurjahrhundertelang die Erfahrungen von Frau-
en (ibergangen. Sie hat auch festgelegt, was das Wesen des Mannes und das Wesen
der Frau ist, welche Aufgaben und Rechte dem Mann und welche der Frau zukommen
oder nicht. Dabei hatsie den Mann als Norm des Menschseins verstanden und die Frau
als zweitrangig und dem Mann untergeordnet definiert™

156 Ebd. (siehe Saiving Goldstein 152-173).
157  Strahm1.

158 Ebd.

159 Ebd. 2.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

Die Uberordnung der Minner und die Unterordnung der Frauen wurde aus der Bibel ab-
geleitet und als von Gott gewollte Schépfungsordnung religiés legitimiert. Eine besonde-
re Rolle spielte dabei die als historischer Bericht missverstandene Geschichte von Adam
und Eva und ihrem Siindenfall in Genesis 2 und 3."° Sie hat in der Theologie des Paulus
krassen Niederschlag gefunden, wenn dieser im ersten Brief an Timotheus schreibt:

,Dass eine Frau lehrt, erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie liber ihren Mann herrscht;
sie soll sich still verhalten. Denn zuerst wurde Adam erschaffen, danach Eva. Und nicht
Adam wurde verfiihrt, sondern die Frau liefS sich verfithren und ibertrat das Gebot.
Sie wird aber dadurch gerettet werden, dass sie Kinder zur Welt bringt, wenn diese in
Glaube, Liebe und Heiligkeit ein besonnenes Leben fiihren '

Die Frau hat sich dem Mann unterzuordnen, weil er als erstes von Gott geschaffen wurde
und sie als erstes gesiindigt hat. Deshalb ist er auch ,Abbild und Abglanz Gottes*, wih-
rend sie nur ,Abglanz des Mannes* ist."* An solch einer fehlgeleiteten Theologie zeigt
sich noch einmal, wie wichtig es auch im Sinn feministischer Theologie ist, die traditio-
nelle Ur- und Erbsiindenlehre mit all ihren fatalen Folgen zu revidieren.'®

Die patriarchale Geschlechterordnung prigt bis in die Gegenwart hinein das Ge-
schlechterverhiltnis in christlichen Kirchen. Sie hat viele Frauen daran gehindert und
hindert sie immer noch daran, sich als vollwertige Menschen und als Ebenbild Gottes
zu begreifen.

,Gegen eine solche frauenunterdriickende Tradition setzt sich feministische Theologie
zur Wehr. Sie ist eine Theologie von feministisch orientierten Frauen, die das Patri-
archat in Gesellschaft und Kirche erkennen, es kritisieren und berwinden wollen.
Sie ist eine fundamentale Theologiekritik, die dem Zusammenhang von christlicher
Theologie und Frauenunterdriickung nachgeht. Gleichzeitig sucht sie in der bibli-
schen und christlichen Glaubenstradition nach dem verschiitteten Erbe von Frauen
und den emanzipatorischen, befreienden Impulsen der christlichen Religion, um eine
geschlechtergerechte und frauenbefreiende Theologie zu entwickeln, die die Sub-
jektwerdung der stumm gemachten Frauen und die Wiedergewinnung ihrer Wiirde
als Ebenbild Gottes beférdern will <64

Feministische Theologie ist also, so lisst sich mit Strahm zusammenfassen, nicht einfach
eine Theologie der Frau, sondern eine frauenbefreiende Theologie, in deren Zentrum die
Erfahrungen von Frauen stehen. Thr Ziel besteht darin, traditionelle Weiblichkeitskon-
zepte und Rollenzuschreibungen als kulturelle und theologische Konstrukte zu entlar-
ven und eine Verinderung patriarchaler Strukturen, Geschlechterkonzepte und religio-
ser Symbolsysteme herbeizufiihren.

160 GCen 2,4-3,24.
161 1Tim 2,12-15.
162 1 Korm,7.

163 Bd.2, Kap.1.3.2.
164 Strahm 2.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

287


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Von Anfang an haben sich feministische Theologinnen mit der Bibel auseinander-
gesetzt und sie intensiv erforscht. Dabei haben sie unter anderem die aktive Rolle von
Frauen in der Jesusbewegung und der frithchristlichen Kirche wiederentdeckt und her-
ausgefunden, dass es neben dem Kreis der zwolf Apostel vermutlich eine dhnliche feste
Gruppe von Frauen um Jesus gab.

,Dies lassen die Listen mit Frauennamen vermuten, wie sie z. B. im Lukasevangelium
Uberliefert werden (Lk 8,2—3): Maria Magdalena, Johanna und Susanna, sowie die Frau-
ennamen, die in den Passions- und Ostererzihlungen genannt werden, namlich Maria
Magdalena, Maria, die Mutter des Jakobus, Salome, Johanna, Susanna u. a. In den Os-
tererzdhlungen wird tberliefert, dass diese Jiingerinnen bei der Kreuzigung Jesu an-
wesend waren und nach der Flucht der Jiinger die ersten waren, die die Botschaft von
Jesu Auferweckung vernommen und sie verkiindet haben (Mk 16,1-8). Der Neubeginn
der Jesusbewegung nach Jesu Tod wurde anfangs also ausschliefilich von Frauen ge-
tragen. Sie wurden vom Auferstandenen durch eine Erscheinung dazu beauftragt. %

Unter diesen Frauen diirfte Maria Magdalena eine dhnlich zentrale Stellung eingenom-
men haben wie Simon Petrus im Zwdlferkreis.'*® Nach den Evangelien war sie eine enge
Jiingerin Jesu und die erste Zeugin seiner Auferstehung.”” Thre Bedeutung war in der
frithen Kirche so grof}, dass ihr Kirchenviter ab dem 4. Jahrhundert den Ehrennamen
LApostelin der Apostel“ gaben.

Frauen waren demnach Jiingerinnen und Nachfolgerinnen Jesu und begleiteten ihn
bis zum Tod.

Auch gab es Frauen, die die Jesusbewegung finanziell unterstiitzten. ,Die inklu-
siven, herrschaftskritischen und egalitiren Elemente der Reich-Gottes-Botschaft, die
Jesus verkiindet hat, schufen eine Nachfolgegemeinschaft, eine Familie Gottes, in der
patriarchale Herrschaftsstrukturen aufgebrochen wurden und auch Frauen als Tochter
Gottes neue Lebensmoglichkeiten auflerhalb der patriarchalen Familienstrukturen
fanden.“**® Das Verbot, irgendjemanden auf Erden Vater zu nennen, da es nur den einen

1% macht deutlich, dass die Familie Gottes eine geschwisterliche

Vater im Himmel gebe
Gemeinschaft von S6hnen und Téchtern Gottes war und sein sollte, in der die Herrschaft
der irdischen Viter abgeschafft ist und allein Gott die Vaterrolle zukommt.

Im 1. Korintherbrief fragt Paulus, ob nicht auch er das Recht habe, eine Schwester im
Glauben als Frau mitzunehmen.° Das lisst erkennen, dass auch nach Jesu Tod etliche
Jesusanhidngerinnen als Wanderpredigerinnen titig waren. , Einige missionierten ge-
meinsam mit ihren Eheminnern im palistinisch-syrischen Raum, wie etwa Priska und

«71

Aquila (R6m 16,3) sowie Junia und Andronikus (16,7).“"* In seinen Briefen an die Gemein-

denin Romund in Philippi nennt Paulus Frauen, die lehren und missionieren fiir die Ver-

165 Ebd. 3.

166 Vgl. Bd. 2, Kap. 2.2.2.7.

167 Joh 20,11-18.

168 Strahm 4; vgl. Mk 3,33-35;10,28-30.
169 Mt 23,9.

170 1Kor9,5.

171 Strahm 4.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

172 Im

breitung des Evangeliums: Priska, Maria, Tryphina, Tryphosa, Persis und andere.
17 Diese Wanderpredige-

rinnen und Prophetinnen waren offenbar so bedrohlich fiir die minnlichen Briider, dass

Romerbrief erwidhnt er zudem eine Apostelin namens Junia.

mit grofem theologischem Aufwand versucht wurde, sie zu disziplinieren.“’’* Warum
sonst schirfte Paulus der Gemeinde in Korinth ein, die Frauen sollten den Anstand und
die Ordnung wahren und in der Versammlung schweigen und sich unterordnen, obwohl
es fiir sie legitim war, nach prophetischem Reden zu streben?

J,Wie es in allen Gemeinden der Heiligen (iblich ist, sollen die Frauen in den Versamm-
lungen schweigen; es ist ihnen nicht gestattet zu reden: Sie sollen sich unterordnen,
wie auch das Gesetz sagt. Wenn sie etwas lernen wollen, dann sollen sie zu Hause ih-
re Manner fragen; denn es gehort sich nicht fiir eine Frau, in der Versammlung zu re-
den. [...] Strebt also nach dem prophetischen Reden, meine Briider und Schwestern,
und verhindert nicht das Reden in Zungen! Doch alles soll in Anstand und Ordnung
geschehen .7

In der Zeit nach Jesu Tod gab es nicht nur Frauen, die als Wanderpredigerinnen und Pro-
phetinnen auftraten, sondern auch solche, die Leiterinnen und Vorsteherinnen christli-
cher Hausgemeinden waren:

,S0 Lydia in Philippi (Apg 16,14ff), Priska in Korinth (Apg 18,2.26), Nympha in Laodizea
(Kol 4,15). Phobe, die Vorsteherin der Gemeinschaft in Kenchred war, wird Diakonin
genannt (RGm 16,1). Studien zeigen, dass es noch bis ins 5./6. Th. Frauen gab, die als
Diakoninnen tatig waren (Liturgie, Katechese und Taufe) und den gleichen Rang wie
die Diakone hatten "7

Die Jesusbewegung war also keine reine Mannerschar. Sie war vielmehr in ihren An-
fingen eine Nachfolgegemeinschaft von Gleichgestellten, wie Elisabeth Schiissler Fiorenza
hervorgehoben hat.””” Manner und Frauen trugen gemeinsam die Botschaft Jesu weiter
und waren gleichermafien am Aufbau der christlichen Gemeinden beteiligt. , Leitungs-,
Lehr- und Verwaltungsfunktionen waren nicht an das Geschlecht gebunden, sondern an
die von Gott geschenkten Charismen.“”®

In den spiteren Briefen des Neuen Testaments, den sogenannten Pastoralbriefen,
wurde dann versucht, diese machtvollen Aktivititen der Frauen, mit denen sie die tra-
ditionelle weibliche Geschlechtsrolle iiberwanden, einzuschrinken. Unter der Leitmeta-
pher des ,Hauses Gottes“ wurde eine hierarchisch gegliederte Kirche unter der Leitung
von Episkopen, Presbytern und Diakonen entwickelt.””” Das kirchliche Amt orientierte

172 Vgl. Rom 16,3, 12; Phil 4,2f.

173 Rom16,7.

174  Strahm 4.

175 1 Kor 14, 33-35.39f.

176  Strahm 4.

177  Vgl. Schiissler Fiorenza: Zu ihrem Geddchtnis ..., 1988.
178 Strahm 4.

179 1Tim 3,15.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

289


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

sich am réomischen Modell des Familienoberhaupts. Das fithrte zu einer ,harschen Zu-
riickdringung der Frauen aus den Lehr- und Leitungsimtern [...]. Mit der Entwicklung
einer hierarchisch strukturierten, priesterlichen Amtskirche im 4./5. Jahrhundert wur-
den Frauen schlieflich ganz aus den kirchlichen Amtern ausgeschlossen.**

In der rémisch-katholischen Kirche werden bis heute keine Frauen ordiniert. Dort
sind simtliche geistlichen (Leitungs-)Amter Minnern vorbehalten.

Feministische Theologinnen der ersten Generation haben dariiber hinaus das einsei-

181

tig minnliche Gottesbild kritisiert'™ und die Auslegung der Menschwerdung Gottes in

Jesus Christus als Mannwerdung problematisiert.

,[Denn] die Midnnlichkeit des Erlosers wurde immer wieder dazu missbraucht, die Un-
terordnung der Frau unter den Mann theologisch zu rechtfertigen und Frauen die vol-
le Cottebenbildlichkeit und die Fahigkeit zur Christus-Reprasentation abzusprechen —
oder wie in der romisch-katholischen Kirche, um die Macht eines rein mannlichen Kle-
rus zu sichern. Die Frage, ob die Christologie, die Lehre von Jesus als Christus, als Erl6-
ser, so reinterpretiert werden kann, dass sie auch Frauen heil werden lasst und frei, ist
fir viele feministische Theologinnen daher zu einer Schlisselfrage fiir ihren Glauben
geworden "8

In dieser Frage erweist sich die neutestamentliche Weisheitschristologie als hilfreich.*®*
Sie war eng verbunden mit einer Weisheitstheologie, die Gott in weiblicher Gestalt als
gottliche Weisheit verstanden hat.

,Die grenzenlose Glite Cottes, die Jesus verkiindet, ist die gottliche Sophia [Weisheit],
die liber Cerechte und Siinderlnnen in gleicher Weise die Sonne scheinen und Regen
fallen lasst, deren Joch leicht ist, die den Armen und Schwerbeladenen, den Ausge-
stofRenen und Unterdriickten eine Zukunft 6ffnen will, wie es bei Matthdus 5, Vers 45
heifdt. Das Verstandnis von Jesus als Verkérperung der universalen und alle einschlie-
Renden Liebe der weiblichen Sophia hat zur Vorstellung einer radikalen Gleichheit al-
ler Menschen gefiihrt 8

Dies hat vor allem die Bibelwissenschaftlerin Elisabeth Schiissler Fiorenza herausge-
stellt”®, die damit nicht nur das patriarchale System in Kirche und Gesellschaft in Frage
gestellt, sondern auch Frauen zu neuem Selbstbewusstsein und eigenstindiger Aktivi-
tit ermutigt und ermichtig hat. , Die Sophia-Christologie bietet zudem eine Moglich-
keit, die Androzentrik der herrschenden Theologie und Christologie auf ein umfassen-
deres Gottesbild hin zu durchbrechen, da sie die miannliche Rede von Gottvater und Sohn

180 Strahm 4.

181 Bd.1,Kap.2.3.3.

182 Strahm 6.

183 Bd.2,Kap.2.2.5.3.

184 Strahm 8.

185 Vgl. Schissler Fiorenza: Jesus — Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische Anfragen feministischer Chris-
tologie, 1997.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

aufbricht und die erlésende Bedeutung Jesu auch mit weiblichen Metaphern interpre-
tiert, <8

Die feministische Theologie hat sich im Laufe der Jahre in mehreren Wellen weiter-
entwickelt und verindert. Vor allem dadurch, dass in den 1990er Jahren neben die Frau-
enforschung die Genderforschung trat, hat sich das Interesse, besonders von jiingeren
Theologinnen, von der Theologie zur Geschlechterforschung verschoben. Diese kann je-
doch, so Strahm, ,eine parteiliche, auf Verinderung der gesellschaftlichen Machtver-
hiltnisse zielende feministische Theologie sowie ,den Feminismus als politische Bewe-
gung“nicht ersetzen, ,dem es um die Uberwindung der gesellschaftlichen Ungleichheit
der Geschlechter und um den Aufbau einer geschlechtergerechten Gesellschaft und Kir-
che geht«."

Besonders in der rémisch-katholischen Kirche fiihrt eine neue Generation von fe-
ministischen Theologinnen in neuem Stil den Kampf gegen die strukturelle Diskrimi-
nierung der Frauen und fiir die Geschlechtergerechtigkeit fort. Das geht unter anderem
aus einem Kongress hervor, der unter der Uberschrift ,Gottes starke Téchter“am 18./19.
September 2023 stattgefunden hat und an dem bis zu 600 Katholikinnen und Katholiken
aus aller Welt teilgenommen haben.’®® Unter Erganzung durch weitere Beitrige sind die
Referate der Tagung in einer Sonderpublikation Herder Thema aus dem Verlag Herder do-
kumentiert worden. ,Sie reflektieren Geschlechtergerechtigkeit als unerledigte Aufgabe
der katholischen Kirche“ und , formulieren die Konsequenz daraus: die Offnung aller sa-
kramentalen Amter fiir Frauen®.!® Denn Frauen bleiben auch im 21. Jahrhundert in der
katholischen Kirche nicht nur von wesentlichen Entscheidungen und von héheren Lei-

tungsimtern ausgeschlossen.

,[Auch] ihre Berufungen werden nicht anerkannt. Die sakramentale Ordination wird
ihnen vorenthalten. Gottesdienste diirfen sie nur ausnahmsweise halten. In der Pasto-
ral treffen sie auf grofie Widerstande. Viele erleiden Gewalt, auch durch Manner der
Kirche."°

Die offenkundige geschlechtsspezifische Diskriminierung und strukturelle Benachtei-
ligung der Frauen in der katholischen Kirche ist, auch wenn dies unter Berufung auf
den Willen Gottes oder eine natiirliche Ordnung der Geschlechter geschieht, ,theolo-
gisch nicht haltbar, institutionell anachronistisch und spirituell eine Zumutung*.

Wer fiir Geschlechtergerechtigkeit in Kirche und Gesellschaft eintritt, passt sich da-
her nicht an den , Zeitgeist“ an und macht sich nicht eines ,Neokolonialismus* gegen-
tiber Kulturen schuldig, ,denen die Gleichstellung der Frau vermeintlich nicht zugemu-

tet werden diirfte“."* Vielmehr heift sich fiir Geschlechtergerechtigkeit einzusetzen,

186 Strahm 8.

187 Ebd.o9.

188 Vgl. Herder Thema [= HT]: Gottes starke Tdchter, Editorial, 1.
189 Ebd.

190 HT Einflihrung, 4.

191 Ebd.

192 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

291


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,das Evangelium zu verkiinden und die gottgeschenkte Wiirde aller Menschen zu ver-
teidigen®.

Inzwischen ist die ,Frauenfrage®, die keineswegs nur in westlichen Gesellschaften,
sondern in der ganzen katholischen Welt virulent ist, zur Zukunftsfrage der katholischen
Kirche geworden. Denn wie die Weltsynode 2021 bis 2024 ergeben hat, wird ,auf allen
Kontinenten die mangelnde Beteiligung der Frauen beklagt*, die ,traditionelle katholi-
sche Verbindung von Macht, Weihe und minnlichem Geschlecht [...] weltweit infrage ge-
stellt“.”* Auch haben mittlerweile viele andere christliche Kirchen schrittweise die Frau-
enordination eingefiihrt, ,auch Kirchen, die das Amt sakramental verstehen und in der

apostolischen Sukzession verankert sehen*.

LAuf Leitungsebene der romisch-katholischen Kirche scheint man jedoch dieser dku-
menischen Entwicklung bewusst entgegentreten zu wollen. Der explizite Ausschluss
der Frauenordination scheint immer deutlicher zum konfessionellen Profil gezahlt zu
werden. Dabei werden allerdings zentrale Weichenstellungen des Zweiten Vatikani-
schen Konzils iibergangen, namentlich die pneumatologische Fundierung der Ekkle-
siologie und der Amtstheologie.*®

Fiir das ,Wesen“ der Kirche und fiir das ,Wesen“ des Amtes ist das Wirken des Heiligen
Geistes wichtiger als die althergebrachte Tradition. ,Nétig ist daher eine fundierte Re-
vision der iiberkommenen Amtstheologie, die die Reformen des Konzils endlich konse-
quent aufnimmt und die Kirche im Sinne des Evangeliums verwandelt.”” Obwohl in
der katholischen Kirche die gleiche Wiirde aller seit langem offiziell anerkannt wird, ,er-
halten®, wie die italienische Theologin Serena Noceti feststellt, ,weder in der Gesellschaft
noch in der Kirche Frauen auch tatsichlich gleiche Chancen auf Fithrungspositionen®®.
Besonders der kirchliche Gender-Gap ist riesig.

,Daflr ist viel mehr Sensibilitat notig. Geschlechtsspezifische Stereotypen miissen er-
kannt und angeprangert werden. Die patriarchalisch-klerikale Struktur, die in der [...]
Kirche vorherrscht, konnte so schrittweise ilberwunden werden, ebenso die weitver-
breitete, auf Hans Urs von Balthasar zuriickgehende Idee eines marianisch-weiblichen
und petrinisch-mannlichen Prinzips. Es ist biblisch nicht begriindet, aber zum Dreh-
und Angelpunkt der Unterscheidung geschlechtsspezifischer Rollen in der Kirche ge-
worden "

Bei der Lehre von dem petrinischen Dienst, der nur Mdnnern vorbehalten ist, und dem
marianischen Dienst (zu denen bei Balthasar noch der johanneische Dienst bzw. die jo-
hanneische Kirche kommt) handelt es sich um ein theologisch unhaltbares Konstrukt, das
letztlich auf der Annahme beruht, dass Schopfung und Kirche an sich weiblich und Gott

193  Ebd.

194 Ebd.s.

195 Ebd.

196 Ebd.

197 Serena Noceti: Gldserne Decken und klerikale Allianzen, in HT 5657, hier 56.
198 Ebd.

199 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.



https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

und Sohn Gottes an sich minnlich sind - alles durchaus in einem biologischen Sinn! Mit
dieser Annahme dekonstruiert sich das Konstrukt selbst, und es eriibrigt sich eine wei-
tere theologische Auseinandersetzung. Nicht iiberfliissig ist es im Zusammenhang der
,Frauenfrage“hingegen, sich mitjenen Argumenten gegen die Frauenweihe kritisch aus-
einanderzusetzen, die in der lehramtlichen Tradition seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil von Papsten vorgebracht wurden.

Literatur

Valerie Saiving Goldstein: Die menschliche Situation: ein weiblicher Standpunkt, in: Elisa-
beth Moltmann-Wendel (Hg.), Frauenbefreiung. Biblische und theologische Argumente,
1978.

Elisabeth Schiissler Fiorenza: Zu ihrem Gedichtnis... Eine feministisch-theologische Rekon-
struktion der christlichen Urspriinge, 1988.

Elisabeth Schiissler Fiorenza: Jesus—Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische Anfragen femi-
nistischer Christologie, 1997.

Elisabeth Géssmann/Helga Kuhlmann/Elisabeth Moltmann-Wendel/Ina Praetorius/
Luise Schottroff/Helen Schiingel-Straumann/Doris Strahm/Agnes Wuckelt (Hg.):
Worterbuch der Feministischen Theologie, 2., vollstindig (iberarbeitete und grundle-
gend erweiterte Auflage 2002.

Doris Strahm: Heil werden und frei — Perspektiven Feministischer Theologie, 2012, www.doris
-strahm.ch.

Herder Thema: Gottes starke Tochter. Frauen und Amter im Katholizismus weltweit [= HT],
2024.

2.3.2.2 Die Ideologie von der Unveranderlichkeit der Tradition
in der rdmisch-katholischen Kirche

Bereits 1976 hatte die Kongregation fiir die Glaubenslehre in ihrer Erklirung Inter insi-
gniores (zur Frage der Zulassung von Frauen zum Priestertum) im Auftrag von Papst Paul
VL. in der Einleitung festgestellt:, Die Kirche hilt sich aus Treue zum Vorbild ihres Herrn
nicht dazu berechtigt, die Frauen zur Priesterweihe zuzulassen.” Ein strenges Denk- und
Diskussionsverbot in dieser Frage erlief} dann im Jahr 1994 Papst Johannes Paul II. in sei-
nem Apostolischen Schreiben (iiber die nur Mannern vorbehaltene Priesterweihe) Ordi-
natio sacerdotalis, in dem er am Schluss kraft seines Petrusamtes erklirt, ,dass die Kirche
in keiner Weise die Vollmacht hat, Frauen die Priesterweihe zu spenden und dass diese
Lehrmeinung von allen Gliubigen der Kirche definitiv festzuhalten ist“**°. SchlieRlich
verdffentlichte 1995 der Prifekt der Glaubenskongregation, Kardinal Joseph Ratzinger,
mit Billigung des Papstes eine ,Antwort auf den Zweifel beziiglich der im Apostolischen
Schreiben Ordinatio sacerdotalis vorgelegten Lehre“. Darin fiihrt er aus, dass diese Lehre
als zum Glaubensgut gehorend zu betrachten sei, eine endgiiltige Zustimmung fordere und
vom ordentlichen und universalen Lehramt unfehlbar und formlich vorgetragen worden

200 DH 4983.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

293


http://www.doris-strahm.ch/
http://www.doris-strahm.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.doris-strahm.ch/
http://www.doris-strahm.ch/

294

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

sei. Trotz dieser Erklirungen verstummte die Kritik am Verbot der Frauenordination in
der Kirche nie. Die Diskussion ging unentwegt weiter. Der sensus fidelium (Glaubenssinn
des Volkes Gottes), der laut II. Vatikanum (LG 12) und Weltsynode (Nr. 22) in Fragen des
Glaubens nicht irren kann, widersprach der Lehre und die wissenschaftliche Theologie
erhob argumentative Einwinde gegen sie.

Lehramtlich wurden insbesondere sechs Griinde fiir das Verbot, Frauen zur Priester-
weihe zuzulassen, angefiihrt, die im Folgenden kurz vorgestellt und entkriftet werden
sollen: 1. das Argument von der Berufung der Zwolf, 2. das mariologische Argument, 3.
das Argument der natiirlichen Ahnlichkeit, 4. das Argument der Sendung, 5. das sym-
boltheologische Argument und 6. das Traditionsargument.

2.3.2.2.1 Das Argument von der Berufung der Zwdlf
In Inter insigniores beruft sich das Lehramt auf das Verhalten Jesu Christi: ,Christus Je-
sus hat keine Frau unter die Zwolf aufgenommen.*** Weil Jesus nur Mdnner in den Kreis
der Zwolf berufen hat, kann die Kirche auch nur Minner zu Priestern weihen, so die Lo-
gik. Nach dieser Logik konnten aber Frauen nicht nur niemals Priesterinnen werden,
sondern auch niemals Jiingerinnen Jesu sein und ihm nachfolgen. Denn Jesus hat — der
damaligen patriarchalen Gesellschaft entsprechend — nur Minner aktiv und ausdriicklich in
die Nachfolge gerufen und zu Jiingern gemacht.*** Weil er aus ihrer Schar die Zwolf ausge-
wihlt hat>?, konnten es nur Minner sein, die er ,bei sich haben“und ,aussenden® wollte,
damit sie ,verkiindigen* und , Dimonen austreiben“.*** Entscheidend bei der Wahl der
Zwolf war also nicht, dass sie Manner waren, sondern dass es zwdlf waren. So konnten
sie die zwolf Stimme Israels und damit ganz Israel reprisentieren. Als ,Stammviter*
des durch Jesus erneuerten Volkes Israel hatten sie aber keine Nachfolger. Indem Lukas
auch von den ,,zwélf Aposteln® spricht, macht er sie zu Urzeugen Jesu, deren wichtigste
Aufgabe darin bestand, das Evangelium zu verkiinden.?® In diesem Sinn gehérten auch
Paulus und Barnabas oder Jakobus, der Bruder des Herrn, sowie Mitarbeiter und Mitar-
beiterinnen des Paulus, etwa Junia, zu den Aposteln.>®

Auch wenn es spiter in Ordinatio sacerdotalis heifdt: ,Wenn Christus nur Minner als
seine Apostel berief, verhielt er sich auf génzlich freie Weise und nach eigenem Recht**7,
zeugt das von einer Missachtung der konkreten geschichtlichen Situation.

,Da Apostelsein bedeutet, dffentlich fiir die Botschaft Jesu Zeugnis abzulegen, konnte
sichJesus in derjidischen Umgebung seiner Zeit nicht frei und unabhangig entschei-
den, was die Auswahl zur 6ffentlichen Zeugenschaft betrifft. Es war ja Faktum: Im da-
maligen Judentum hatten die Frauen kein 6ffentliches Zeugnisrecht. So konnte Jesus
fur die 6ffentliche Zeugenschaft keine Frauen auswihlen. Jesus warvielmehrin Abhan-

201 DH 4592 (H.d. V).

202 Mk1,16-20; 2,14; Joh 1,35-51.

203 Lk6,13.

204 Mk 3,13-19.

205 Lké6,13.

206 Apg14,4.14;/Gal1,19; / Rom16,7.
207 DH 4981 (H.d. V).

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

gigkeit von seiner soziokulturellen Situation gezwungen, wegen der Zeugnisfahigkeit
nur Manner als 6ffentliche Verkiinder zu berufen %

Die Argumentation von der Berufung der Zwolf verrit ein ungeschichtliches Denken,
das dem Verhalten Jesu nicht gerecht wird.

Wichtiger als das gesellschaftlich bedingte Verhalten Jesu®®, das sich darin ausdriicke,
dass er nur Minner zu Jungern und zu zwolf Aposteln beruft, ist im Zusammenhang
der Weihe seine Haltung gegeniiber Frauen. Denn obwohl er keine Frauen aktiv und aus-
driicklich zu Jiingerinnen beruft, nimmt er Frauen in seine Jiingerschaft auf.*° Seine fiir
die damaligen Verhiltnisse auflergewshnlich offene Haltung gegeniiber Frauen, die sich
auch bei anderen Gelegenheiten zeigte, legt den Schluss nahe, dass er heute im Zeitalter
der Gleichberechtigung nichts dagegen hitte, wenn Frauen in die Priesterschaft aufge-
nommen und auch zu Bischofen in der Nachfolge der zwolf Apostel geweiht wiirden.

2.3.2.2.2 Das mariologische Argument

In Ordinatio sacerdotalis fithrt Johannes Paul II. ein mariologisches Argument an, das den
Vorwurf einer Diskriminierung der Frauen in der rémisch-katholischen Kirche entkraf-
ten soll.

,Im Ubrigen zeigt die Tatsache, dass Maria, die heiligste Mutter Gottes und der Kir-
che, nicht das den Aposteln eigene Amt und auch nicht das Amtspriestertum erhalten
hat, klar, dass die Nichtzulassung von Frauen zur Priesterweihe keine Minderung ihrer
Wiirde und keine Diskriminierung ihnen gegeniiber bedeuten kann.*"

Die Aussage, ,dass Maria [...] nicht das Amtspriestertum erhalten hat*, ist vollig anachro-
nistisch, weil der historische Jesus zwar die zwolf Apostel erwihlt, aber noch kein Amts-

priestertum eingesetzt hat.*

,Was die Tradition in der Amterfrage betrifft, istimmer der geschichtliche Kontext der
Entstehung der Amter und die lebendige geschichtliche Veranderbarkeit zu beachten.
Eindeutig sind die Amter in der frithen Kirche im Kontext des Patriarchalismus ent-
standen, und sie haben im Lauf der Kirchengeschichte ihre Ausdrucksformen immer
wieder verandert. Diese Geschichtlichkeit der kirchlichen Amter sollte das papstliche
Lehramt ernstnehmen und in derjetzigen geschichtlichen Situation der Gleichberech-
tigung der Frauen den Zugang zur Frauenordination 6ffnen

Auch das mariologische Argument verrit einen Mangel an historischem Bewusstsein
und ist als unzutreffend zuriickzuweisen.

208 Kraus 799f.

209 DH 4592.

210 Bd.2,Kap.2.2.2.7.
211 DH 4982.

212 Kap.1.2.4u.1.3.1.2.
213 Kraus 799.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

295


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

2.3.2.2.3 Das Argument der natdirlichen Ahnlichkeit

In Inter insigniores erinnert die Glaubenskongregation an die bestindige Lehre der Kir-
che, ,dass der Bischof oder der Priester bei der Ausiibung seines jeweiligen Amtes nicht
in eigener Person handelt, sondern Christus vergegenwirtigt, der durch ihn handelt**.
Christus selbst vergegenwirtigen zu konnen, ist jedoch, so die Glaubenskongregation,
,wie Paulus betont hat, die Eigentiimlichkeit seines apostolischen Amtes**“**. Die hier
vorgenommene exklusive Deutung der angegebenen Stellen, der zufolge grundsitzlich
nur die Apostel Christus vergegenwirtigen konnen, ist nicht haltbar. 2 Kor 5,20 (,Wir sind also
Gesandte an Christi statt und Gott ist es, der durch uns mahnt*) geht beinahe unmittel-
bar die Aussage voraus: ,Wenn also jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schép-
fung“ (2 Kor 5,17). Da Frauen nicht weniger als Mdnner neue Schopfung werden kénnen
27, gilt all-
gemein von jedem Menschen: In dem Mafle, in dem er in Christus ist, ist er eine neue

und in jedem Menschen, der in Christus ist, Christus selbst gegenwirtig ist

Schopfung und vergegenwirtigt er Christus. Was die zweite Stelle angeht, sagt Paulus
im Galaterbrief: ,[...] ihr aber habt auf meine Schwiche [..] nicht mit Verachtung und
Abscheu geantwortet, sondern mich wie einen Engel Gottes aufgenommen, wie Christus
Jesus.“**® Wie Christus Jesus aufgenommen zu werden, ist ebenfalls kein Privileg der Apostel.
Wie jeder Mensch Christus vergegenwirtigen kann, kann auch jeder wie Christus auf-
genommen werden. So sagt schon Jesus: ,Wer ein solches Kind in meinem Namen auf-
nimmt, der nimmt mich auf; und wer mich aufnimmt, der nimmt nicht nur mich auf,
sondern den, der mich gesandt hat.“*”

In ihrer weiteren Begriindung bringt die Glaubenskongregation in Erinnerung, dass
die Vergegenwirtigung Christi ihren tiefsten Ausdruck und ihre ganz besondere Bestim-
mung in der Feier der Eucharistie erreicht, die Quelle und Zentrum der Einheit der Kir-
cheist. Der ihr vorstehende Priester handelt dabei in der Person Christi, ,indem er seine
Stelle einnimmyt, so dass er sogar sein Abbild ist, wenn er die Worte der Konsekration
ausspricht“**°. Der Begriff vom Abbild ist hier der Lehre des Thomas von Aquin entnom-
men, fir den die Eucharistiefeier ,das vergegenwirtigende Abbild“ des Leidens Chris-
ti ist, weshalb ,auch der Priester das Abbild Christi ist, in dessen Person und Kraft er
die Worte zur Konsekration ausspricht“.** Ganz abgesehen von der theologischen Pro-
blematik, die Eucharistie im Wesentlichen als Opfermahl und vergegenwirtigendes Ab-
bild des Leidens Christi zu verstehen, muss man in diesem Zusammenhang wissen, dass
fiir Thomas von vornherein Frauen Christus, den vollkommenen Menschen, nicht repri-
sentieren konnten, weil sie aufgrund ihrer mangelhaften biologischen Natur und ihrer
weniger festen und scharfblickenden Vernunft grundlegend unvollkommenere Menschen
als die Minner sind.?** Die Frage, ob Frauen ,in persona Christi (capitis)“ handeln kén-

214 DH 4599.

215 Vgl. 2 Kor 5,20; Gal 4,14.

216  DH 4599 (H.d. V).

217 Kap.1.2.3.2.

218 Gal 4,14.

219 Mk 9,37; vgl. Mt 10,40-42; 25,40.
220 DH 4599.

221 DH 4599 Anm. 3.

222 Sth.1g.92a.1.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

nen, eriibrigt sich, sobald , Person® nicht im Sinn des abendlindischen Menschenbildes,
sondern im urspriinglichen Sinn der Rolle, und damit funktional verstanden wird: Der
Priester handelt in der Rolle Christi.

Ebenfalls mit Bezug auf Thomas von Aquin muss laut Glaubenskongregation eine
natiirliche Ahnlichkeit zwischen der Person, die die Handlungsweise Christi in der Eu-
charistie sakramental vergegenwirtigen soll, und Christus bestehen. Diese ,natiirliche
Ahnlichkeit, die zwischen Christus und seinem Diener erfordert wird*, liegt aber nicht
vor, ,wenn (seine) Stelle nicht von einem Mann eingenommen wiirde; andernfalls wiirde
man in ebendiesem Diener schwerlich das Abbild Christi erblicken; denn Christus selbst
war und bleibt ein Mann“.*?? Als entscheidend fiir die natiirliche Ahnlichkeit wird dabei
offensichtlich nicht etwa das Alter, die Hautfarbe oder die Beschneidung als Jude, son-
dern ausschlieflich das méinnliche biologische Geschlecht angesehen. Nach heutigem
Stand der Wissenschaft lisst sich der biologische Unterschied zwischen Frau und Mann
aber anhand sehr unterschiedlicher Kriterien bestimmen: anhand der Chromosomen
(XX/XY), anhand der Keimzellen (Ei-Sperma-Unterscheidung) oder anhand der Mor-
phologie (weibliche und ménnliche Phinotypen), wobei zwischen primiren Geschlechts-
merkmalen (innere Fortpflanzungsorgane und Genitalien: Eierstocke oder Hoden; duf3e-
re Genitalien: Vagina, Schamlippen und Klitoris oder Hodensack und Penis) und sekun-
diren Geschlechtsmerkmalen (kleinere Statur und breiteres Becken, Brustentwicklung
und groflere Fetteinlagerungen an Oberschenkeln und Gesif3 oder breitere Schultern,
mehr Muskelmasse, mehr Gesichts- und andere Kérperbehaarung sowie Haarausfall) zu
unterscheiden sind. Nicht immer spiegeln die dufleren Genitalien das innere genitale
Geschlecht wider. Die sekundiren Geschlechtsmerkmale variieren innerhalb der beiden
Geschlechter und die Spektren tiberschneiden sich. So sind etwa viele Frauen grofRer als
viele Manner und manche Frauen stirker als viele Minner. Von Intersex-Varianten ganz
zu schweigen!*** Es wird auf der Stelle klar, wie absurd es wire, feststellen zu wollen,
wann ein Mensch geniigend méinnlich ist, um Abbild des uns korperlich unbekannten
Mannes Jesus von Nazaret sein zu konnen. Hilt die Kirche an diesem Argument fest,
setzt sie sich dem Vorwurf reiner Auflerlichkeit und damit einer Kritik aus, die Jesus be-
reits zu seiner Zeit an der konkret existierenden jiidischen Religion geiibt hat.”” Wenn
die Glaubenskongregation zudem in diesem Zusammenhang so sehr betont, dass Jesus
Mann bleibt, hief3e das ja, dass er in alle Ewigkeit biologisch Mann bliebe und somit auch
alle Manner in alle Ewigkeit das Privileg hitten, ihm hnlicher zu sein als die Frauen.
Dass der jetzige biologische Unterschied im Jenseits keine Rolle mehr spielt, hat Jesus in
seiner Auseinandersetzung mit den Sadduziern, die die Auferstehung leugneten, deut-
lich auf den Punkt gebracht: ,Denn nach der Auferstehung heiratet man nicht, noch wird
man geheiratet, sondern die Menschen sind wie Engel im Himmel.“?2¢

Das Argument der natiirlichen Ahnlichkeit hat Papst Johannes Paul II. denn auch in
Ordinatio sacerdotalis ginzlich fallen lassen.

223 DH 4600.

224 ,Sex bzw. die biologische Dimension des Geschlechts®, TU Wien, Internet 10.01.2025.
225 Vgl. etwa Jesu Lehrgesprach (iber Reinheit in Mk 7.

226 Mt22,30.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

297


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

2.3.2.2.4 Das Argument der Sendung
Papst Johannes Paul II. hebt in seiner Begriindung in Ordinatio sacerdotalis nicht nur auf
das Amt, sondern auch auf die Sendung der Apostel ab:

,Darum hat die Kirche bei der Zulassung zum Amtspriestertum stets als feststehende
Norm die Handlungsweise ihres Herrn bei der Erwahlung der zwolf Manner anerkannt,
die er selbst als Fundament seiner Kirche gelegt hat (vgl. Offb 21,14). Sie ilbernahmen
in der Tat nicht nur ein Amt, das danach von jedem beliebigen Clied der Kirche hatte
ausgelibt werden konnen, sondern sie wurden in besonderer Weise und eng mit der
Sendung des fleischgewordenen Wortes selbst verbunden??” %8

Was die Sendung der zwélf Apostel angeht**, hat sich gemif dem Lukasevangelium die
besondere Sendung durch Jesus Christus nicht auf die zwolf Apostel beschrinkt, sondern
ebenso eng und in besonderer Weise mit ,zweiundsiebzig anderen Jiingern“ verbunden.

,Danach suchte der Herr zweiundsiebzig andere aus und sandte sie zu zweit vor sich
herin alle Stadte und Ortschaften, in die er selbst gehen wollte. Er sagte zu ihnen: Die
Ernte ist grofs, aber es gibt nur wenig Arbeiter. Bittet also den Herrn der Ernte, Arbeiter
fiir seine Ernte auszusenden! [...] Geht! Siehe, ich sende euch wie Schafe mitten unter
die Wolfe [..]. Heilt die Kranken, die dort sind, und sagt ihnen: Das Reich Gottes ist
euch nahe!***°

Weil Jesus schon damals nicht allein den zwolf Aposteln, sondern vielen weiteren Jin-
gern aufgetragen hat, zu verkiinden (predigen) und zu heilen, kann er auch heute viele
Minner und - so miisste man im Zeitalter angestrebter Gleichberechtigung erginzen —
Frauen, die keine Bischofe und damit keine Nachfolger der Apostel sind, dazu berufen,
zu verkiinden und zu heilen.

Was den nachésterlichen Auftrag Jesu an die nunmehr elf Apostel angeht, alle Volker
31 hat Papst Franziskus und die Weltsyn-
ode einige Jahrzehnte spater klargestellt, dass mit diesem Auftrag alle Christen, Frauen

zu seinen Jiingern zu machen und sie zu taufen
wie Minner, gemeint sind.

2.3.2.2.5 Das symboltheologische Argument

Obwohl in den genannten lehramtlichen Texten nicht ausdriicklich das Bild von Briu-
tigam und Braut fiir das Verhiltnis Jesu Christi zur Kirche gebraucht wird, schwingt es
mit.** Dieses Bild geht auf den Epheserbrief zuriick, in dem es heif3t: ,denn der Mann
ist das Haupt der Frau, wie auch Christus das Haupt der Kirche ist.“*** Deshalb konne, so
das symboltheologische Argument, auch nur ein Mann Christus (als Haupt der Kirche)

227 Vgl. Mt10,1.7f; 28,16—20; Mk 3,13—16; 16,14—15.
228 DH 4981.

229 Mt10,1.7f; Mk 3,13—15.

230 Lk10,1-3.9.

231 Mt 28,16—20; vgl. Mk 16,14—15.

232 DH 4982.

233 Ephs,23.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

reprisentieren und Priester werden. Das Symbol von Braut und Briutigam als Argument
heranzuziehen, zeugt jedoch von mangelnder theologischer Reflexion. Um das Verhilt-
nis von Christus zur Kirche zu illustrieren, taugt heute in einer Gesellschaft, in der Braut
und Briutigam gleichberechtigt sind, nicht mehr, da jenes Verhiltnis eines der Uber-
und Unterordnung ist. ,Eine Ubertragung dieses Bildes auf die Beziehung von Amt und
Gemeinde fithrt zu der fatalen Konsequenz, dass die Minner, die ja als Mann nicht die
Braut symbolisieren kénnen, nur dann zur Kirche gehéren, wenn sie alle zum Briuti-
gam ordiniert werden.“”** Anders gesagt: Wenn nur Manner Christus als Haupt der Kir-
che reprisentieren konnen, kénnen auch nur Frauen die Kirche oder Gemeinde selbst
reprisentieren, haben also Minner im Kirchenvolk nichts verloren. Statt die einseitige
Unterordnung der Frau in Vers 5,24 retten zu wollen (,Wie aber die Kirche sich Chris-
tus unterordnet, so sollen sich die Frauen in allem den Minnern unterordnen®), sollte
man sich heute auf die gegenseitige Unterordnung konzentrieren, von der im Epheser-
brief ebenfalls die Rede ist: , Einer ordne sich dem anderen unter in der gemeinsamen
Furcht Christi.**® Wie die Frau dem Mann, soll sich der Mann in Ehrfurcht vor Christus
der Frau unterordnen, wenn diese ein kirchliches Leitungsamt innehat und Christus als
Haupt der Kirche reprisentiert.

2.3.2.2.6 Das Traditionsargument

Keines der bisher erdrterten Argumente konnte theologisch iiberzeugen. So bleibt noch
ein Argument, das bisher unerwihnt blieb, aber in lehramtlichen Schreiben fiir gewohn-
lich als erstes genannt wird, hiufig wiederholt wird und zunehmend an Bedeutung ge-
winnt: das Traditionsargument. So beginnt etwa Inter insigniores mit dem Hinweis: , Nie-
mals ist die katholische Kirche der Auffassung gewesen, man kénne Frauen, die Priester-
oder Bischofsweihe giiltig spenden®, und fihrt fort:,, Die Uberlieferung der Kirche ist also
in diesem Punkt durch die Jahrhunderte hindurch [...] bestindig gewesen®.?*® In Ordina-
tio sacerdotalis wird das Argument gleich am Anfang wiederholt, wenn auch etwas um-
formuliert: ,Die Priesterweihe [...] wurde in der katholischen Kirche von Anfang an stets
allein Minnern vorbehalten. Diese Tradition haben auch die Ostkirchen getreu festge-
halten.*®” Ein Blick auf die lehramtlichen Dokumente seit dem II. Vatikanum zeigt: Die
Kirchenleitung, namentlich die Pipste von Paul V1. iiber Johannes Paul I1. und Benedikt
XVI. bis zu Franziskus einschlief8lich, haben die Benachteiligung und Unterdriickung
der Frauen und die Fremdbestimmung und Unterdriickung der Sexualitit vor allem mit

238

Berufung auf die Tradition in den vergangenen Jahrzehnten aufrechterhalten.”® Schon

seit der Antike gab es in der Kirche eine dem Judentum fremde Sexualfeindlichkeit und
eine von dieser Sexualfeindlichkeit gefirbte Frauenfeindlichkeit. Letztlich haben sie den

239

Pflichtzélibat sowie die hohe Homosexualitit®® und die Minnerbiindigkeit im Klerus

der romisch-katholischen Kirche begiinstig. In der gesamten Christenheit erweist sich

234 Hilberath 4.

235 Ephs,21.

236 DH 4590.

237 DH4980.

238 DH 4476 4478 4581—4584 4590 4591 4708 4709 4792 4980 4983 5041 5096 5100.
239 Um die 30 % der katholischen Priester diirften homosexuell sein.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

299


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

die rémisch-katholische Kirche als die frauenfeindlichste, insofern in ihr, sieht man von
der Frithzeit ab, bis heute noch keine Frau zur Diakonin geweiht ist, wihrend die Dia-
koninnenweihe selbst in orthodoxen Kirchen heute vollzogen wird, und seit Einfithrung
des Pflichtzolibats im 12. Jahrhundert bisher kein Priester heiraten darf oder verheiratet
sein darf (ausgenommen etwa frithere evangelische Pfarrer), wihrend auch in orthodo-
xen Kirchen Priestern die Ehe offensteht. Ihre traditionellen Lehren iiber die Frau und
iiber die Sexualitit erachtet die rémisch-katholische Kirche nicht nur als bestindig**°,
sondern im Wesentlichen auch als unverinderlich und irrtumsfrei. 1975 hief es in einer
Erklirung der Glaubenskongregation zu einigen Fragen der Sexualethik Persona Huma-
na:

,Es kommt hinzu, dass die Kirche von Christus als ,Saule und Feste‘ der Wahrheit ein-
gerichtet worden ist. Mit der Hilfe des Heiligen Geistes hiitet sie ohne Unterlass und
Uberliefert sie ohne Irrtum die Wahrheiten der sittlichen Ordnung und interpretiert au-
thentisch nicht nur das geoffenbarte positive Gesetz, sondern ,auch die Prinzipien der
sittlichen Ordnung, die aus der Natur des Menschen selbst hervorgehen* und auf das
umfassende Fortschreiten des Menschen und aufseine Heiligung zielen. Die Kirche hat
in der Tat im gesamten Verlauf ihrer Geschichte immer festgehalten, dass bestimmte
Cebote des Naturgesetzes unbedingte und unverinderliche Celtung haben, und sie war
der Ansicht, dass deren Verletzung der Lehre und dem Geist des Evangeliums wider-
spricht.*#

Indem die Kirche fiir ihr iiberliefertes Verbot der Frauenweihe und aller aufSerehelichen
Sexualakte Unverdnderlichkeit und Irrtumsfreiheit beansprucht, verweigert sie sich
dem Fortschritt der menschlichen Vernunft, der Gesellschaft und der Wissenschaften
auf diesem Gebiet. Wird das Traditionsargument nicht durch sachliche Griinde ge-
stittzt, wird es zur Ideologie, wenn nicht zum Gétzen, auf dessen Altar das Wohl von
Menschen geopfert wird. Die Begriindung: Alles muss so bleiben, weil es immer schon
so war, lisst sich weder faktisch noch normativ aufrechterhalten. Denn ein Blick in die
Kirchengeschichte lehrt, dass sich auch die kirchliche Lehrtradition im Laufe der Zeit

242 Weil weder das Verbot der Frauenordination noch die

immer wieder verindert hat.
sexualethischen Verbote zu den hochsten Wahrheiten und damit zum irreformablen
Kernbestand des christlichen Glaubens gehoéren, sind sie grundsitzlich verinderlich.
Sie konnen nicht nur, sondern miissen geindert werden, wenn sie aufgrund der verin-
derten Zeitumstinde und positiver menschlicher und gesellschaftlicher Entwicklungen
die Wahrheit der Botschaft Jesu verdunkeln, statt sie zu erhellen, die Freude des Evan-
geliums triiben, statt sie zu verstirken und die Freiheit der Kinder Gottes einschrinken,
statt sie zu fordern. Das ist in westlichen Gesellschaften schon lingst der Fall, wird aber
auch in anderen Gesellschaften unaufhaltsam eintreten.

Die Weltsynode konnte die Leitung der rémisch-katholischen Kirche aus dieser Sack-
gasse, in die sie sich selbst mangvriert hat, heraushelfen. Denn sie enthilt bei aller ge-
wollten Doppeldeutigkeit geniigend theologische Ansitze fir die Weihe von Frauen. Weil

240 Z.B.DH 4584.
241 DH 4581 (H.d. V).
242 Kap.1.3.4.5.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

Papst Franziskus ihr Schlussdokument sogleich in Kraft gesetzt hat, besitzt sie verbindli-
chen, lehramtlichen Charakter. Um alle Zweifel diesbeziiglich auszurdumen, hat der Papst
in einer Ende November 2024 veroftentlichten Begleitnotiz zum Schlussdokument noch
einmal unmissverstindlich klagemacht: ,Das Schlussdokument ist Teil des ordentlichen
Lehramts des Nachfolgers Petri [...]. Es ist eine Form der Ausiibung der Lehrtitigkeit des
Bischofs von Rom.“**® Entsprechend sollte es ernst genommen und aufgenommen wer-
den.

Literatur

Georg Kraus: Frauenordination. Ein driingendes Desiderat in der katholischen Kirche, Stimmen
der Zeit136 (2011) 795-803.

Bernd Jochen Hilberath: Die Kirche ist ermiichtigt, Frauen die Priesterweihe zu spenden, fein-
schwarz.net 26. Februar 2021.

2.3.2.3 Griinde zugunsten der Weihe von Frauen

In vielen christlichen Kirchen haben Frauen mittlerweile Zugang zu allen Weihe-Am-
tern. Nicht nur in evangelischen Kirchen, sondern auch in Kirchen, die der katholischen
Tradition niherstehen, wie der altkatholischen, methodistischen, anglikanischen und
episkopalen Kirche, werden sie zu Diakoninnen, Priesterinnen und Bischéfinnen ordi-
niert. In der ganzen Welt gibt es inzwischen katholische Frauen, die sich zum Priester-
tum berufen fithlen. In Treue zu ihrem Herrn sollte sich die romisch-katholische Kirche
fragen, was Christus heute von ihr will, ob nicht auch fiir sie die gesellschaftliche Ent-
wicklung hin zur vollen Gleichberechtigung als , Zeichen der Zeit“ zu deuten ist und ihr
die Entwicklung in anderen christlichen Kirchen als Vorbild dienen kann, zumal sie sich
auf dem II. Vatikanischen Konzil ins Stammbuch geschrieben hat, dass sie von Christus
zur ,dauernden Reform® berufen ist.**

Es gibt keine stichhaltigen Argumente, die gegen die Frauenordination sprechen,
sehr wohl aber gute theologische Griinde, die fiir sie sprechen. Sechs dieser Griinde sol-
lenim Folgenden dargelegt werden: 1. das schopfungs- und erlésungstheologische Argu-
ment, 2. das tauftheologische Argument des Priestertums aller, 3. das tauftheologische
Argument der Reprisentationsfihigkeit aller; 4. das apostolische Argument, 5. das pneu-
matologische Argument und 6. das eschatologische Argument.

2.3.2.3.1 Das schépfungs- und erlésungstheologische Argument
Mehrfach und nachdriicklich betont das Schlussdokument der Weltsynode, dass Mdnner
und Frauen dieselbe Taufwiirde haben.** So heifit es etwa in Nr. 21:

243 Vatican News, 25.11. 24.
244 URG.
245 Weltsynode [= WS] 21; 52; 60.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

301


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

302

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

,Die Taufe ist das Fundament des christlichen Lebens. Dennssie fithrtjeden in die grofs-
te Gabe ein: Kinder Gottes zu sein, d. h., an der Beziehung Jesu zum Vater im Geist teil-
zuhaben. Es gibt nichts Hoheres als diese Taufwiirde, die jeder Person gleichermafien
verliehen wird [...] “24¢

Die Gleichheit der Taufwiirde griindet wiederum in der gemeinsamen Gottabbildlich-
keit, wie die Weltsynode mit Bezug auf den Schépfungsbericht hervorhebt:

,,Gott erschuf den Menschen als sein Abbild [...] Mannlich und weiblich erschuf er sie‘
(Gen 1,27). Die Ungleichheit zwischen Mdnnern und Frauen ist nicht Teil von Gottes
Plan.?#

Mann und Frau sind zusammen Bild Gottes. Weil die Frau nicht weniger Abbild Gottes
ist als der Mann, ist sie ihm auch ,nicht nachgeordnet, sondern gleichgeordnet; als Ab-
bild Gottes haben beide, Mann und Frau, etwas Gottliches in sich“**®. Die verschiedenen
Geschlechter erginzen sich und stellen gemeinsam die Fiille des Menschseins dar. Dass
der Unterschied der Geschlechter nicht Ungleichheit bedeuten darf und als Geschlech-
terungerechtigkeit nicht Teil von Gottes Heilsplan ist, bringt die Weltsynode mit Bezug
auf den Galaterbrief des Paulus deutlich zum Ausdruck, verbunden mit einem Schuld-
eingestindnis:

,In der neuen Schopfung wird dieser Unterschied im Licht der Wiirde der Taufe neu
betrachtet: Ihralle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus (als Gewand) ange-
zogen. Es gibt nicht mehrJuden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht méannlich
und weiblich; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus‘ (Gal 3,27—28). [..] Wir geben
Zeugnis vom Evangelium, wenn wir danach streben, in Beziehungen zu leben, die die
gleiche Wiirde und Gegenseitigkeit von Mdnnern und Frauen respektieren. Das wih-
rend des synodalen Prozesses vielfach zum Ausdruck gebrachte Leid und der Schmerz
vieler Frauen aus allen Regionen und Kontinenten, sowohl von Laiinnen als auch von

Ordensfrauen, zeigen, wie oft uns dies nicht gelingt.*#

Die Uberzeugung in den christlichen Urgemeinden und bei Paulus, dass es in Chris-
tus nicht mehr Mann und Frau gibt, kann sich auf Jesus selbst berufen, der in seiner
Verkiindigung und in seinem Verhalten die gleiche Wiirde von Mann und Frau vertritt.
Ganz selbstverstindlich bezieht er ,,sowohl Minner als auch Frauen in sein heilbringen-
des Handeln ein. Als Auferstandener erscheint Jesus zuerst Frauen und bestellt sie zu
Verkiinderinnen des zentralen Heilsereignisses seiner Auferstehung.“**°

Sind Mann und Frau gleichwertig als Abbild Gottes geschaffen und ,durch das Heils-
werk Jesu Christi in gleicher Weise erlost“, dann haben sie auch ,eine gleichwertige Teil-
habe an der Weitervermittlung des Heilswerkes Jesu Christi“.*' Diese Gleichwertigkeit

246 WS 21 (H.d. V).
247 WS52.

248 Kraus 800.

249 WS52.

250 Kraus 800.

251 Ebd. 801.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

ist aber nur gewihrleistet, wenn die Frauen zu allen kirchlichen Leitungsimtern zuge-
lassen werden und an ihnen voll und ganz teilhaben, so dass der Mann nicht iber die

Frau herrscht, sondern ,Mann und Frau gemeinsam die Kirche fithren**.

2.3.2.3.2 Das tauftheologische Argument des Priestertums aller

Als Getaufte haben alle Gliubigen gemif dem Zweiten Vatikanischen Konzil am dreifa-
chen Amt Christi teil: an seinem ,priesterlichen, prophetischen und kéniglichen***>. Die
Weltsynode erinnert daran, indem es aus Lumen gentium zitiert:

,Durch die Taufe nimmt das Heilige Gottesvolk teil an dem prophetischen Amt Christi,
inder Verbreitung seines lebendigen Zeugnisses vor allem durch ein Leben im Glauben
und Liebe* (LG 12) .“*>*

Weil alle Christen durch die Taufe in die Kirche als Leib Christi eingegliedert sind®*, er-
halten auch alle Anteil am Priestertum Christi, dem wahren und einzigartigen Priester
des Neuen Bundes. Alle Getauften bilden, wie es im ersten Petrusbrief heifit, eine ,hei-
lige Priesterschaft“ beziehungsweise eine ,kénigliche Priesterschaft“.?* Sie alle haben
damit nicht nur irgendwie am Priestertum Christi teil, sondern empfangen von ihm die
grundlegende geistliche Befihigung zu heiligen und die grundlegende geistliche Befihi-
gung, konigliche Herrschaft auszuiiben, das heift, zu leiten. In diesem so verstandenen
gemeinsamen Priestertum sind Frauen nicht weniger zum priesterlichen Dienst berufen
als Méinner.

JWenn nun alle Getauften die priesterliche Wiirde und Berufung haben, dann gilt das
in gleicher Weise fiir die Manner wie fir die Frauen. Das Priestertum allerist kein leerer
Titel, sondern eine wirkliche Befahigung zum Heilsdienst. Darum sind auch die Frauen
vom allgemeinen Priestertum her ordinationsfihig.**

Auf der Basis des durch die Taufe erworbenen heiligen und kéniglichen Priestertums al-
ler konnten Frauen, die sich berufen fithlen und die nétigen Gaben mitbringen, durch die
Kirche ohne weiteres zum besonderen priesterlichen Dienst, zum Presbyterat ordiniert
werden.

2.3.2.3.3 Das tauftheologische Argument der Repréasentationsfahigkeit aller
Wiederholt greift die Weltsynode das Bild von Gal 3,27 auf, dass in der Taufe Christus die
Glaubigen ,mit sich selbst bekleidet* hat beziehungsweise die Glaubigen ,Christus (als

Gewand) angezogen® haben.?*® Alle Gliubigen werden durch die Taufe Christus inner-

252 Ebd. 800.

253 LC31.

254 WS 22.

255 Vgl. LG 31; WS 21.
256 1Petr2,5;/1Petr2,9.
257 Kraus 801.

258 WS15; /WS 52,

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

303


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

lich gleichgestaltet und sind in ihm ,eine neue Schépfung***?. Darum haben alle Getauf-
ten durch ihr Christus-Ahnlichsein und ihr Sein in Christus auch die Eignung, Christus
zu reprisentieren. ,Im Licht dieser seinsmifRig grundgelegten Christusreprasentation®ist
nun aber auch die traditionelle katholische Formel zu interpretieren, dass der Priester
,»in persona Christi“ handelt.>® Bei diesem Personsein geht es ,,um die spezifische mensch-

n“*®! nicht um ihr duleres Erschei-

liche Wiirde, die Frauen und Manner gemeinsam habe
nungsbild, wie es auch beim Personsein Jesu Christi um sein Menschsein und nicht um
seine Mannlichkeit geht. Im Johannesprolog heif3t es nicht, dass das ewige Wort Gottes
Mann geworden ist, sondern dass es ,Fleisch, das heift Mensch geworden ist.*** Wire
entscheidend gewesen, dass es Mann wird, wiren durch ihn auch nur die Mdnner, nicht
aber die Frauen mit Gott verséhnt. Nicht die Mannwerdung Gottes ist das theologisch
Entscheidende, sondern seine Menschwerdung.

Indem die Weltsynode die Leitungskompetenz der Frauen lobt, wird auch die Unter-
scheidung zwischen einem Handeln in persona Christi (in der Person Christi) und einem
Handeln in persona Christi capitis (in der Person Christi als Haupt der Kirche) hinfillig.
Beharrt jemand mit Berufung auf die Typologie des Epheserbriefs und die natiirliche
Ahnlichkeit darauf, dass in der Eucharistiefeier der ihr vorstehende Priester wenigstens
bei den Wandlungsworten Christus (als Briutigam) gegeniiber der feiernden Gemeinde/
Kirche (als Braut) reprisentiere, weshalb er nur ein Mann sein kénne, kénnte und miiss-
te man auf demselben Niveau kontern: Er reprdsentiert in der Eucharistiefeier nicht nur
bei der Wandlung Christus gegeniiber der Gemeinde/Kirche, sondern bei der Epiklese
(Herabrufung des Heiligen Geistes), die nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil wieder

in ihrer Bedeutung erkannt und anerkannt wurde®®

, auch die Gemeinde/Kirche gegen-
iiber Gott, weshalb er eine Frau sein miisse.
In der Nr. 60 rithmt die Weltsynode die grofle Verantwortung und hohe Leitungs-

kompetenz der Frauen:

,Entscheidende Wendepunkte in der Kirchengeschichte bestitigen den wesentlichen
Beitrag von Frauen, die vom Geist bewegt wurden. Frauen stellen die Mehrheit der
Kirchganger dar und sind oft die ersten Glaubenszeugen in den Familien. Sie sind aktiv
am Leben kleiner christlicher Gemeinschaften und Pfarreien beteiligt. Sie leiten Schu-
len, Krankenhduser und Unterkiinfte. Sie fiihren Initiativen zur Verséhnung, zur Férde-
rung der Menschenwiirde und der sozialen Gerechtigkeit an. Frauen tragen zur theo-
logischen Forschung bei und sind in verantwortlichen Positionen in kirchlichen Insti-
tutionen, in Didzesankurien und in der Rdmischen Kurie vertreten. Es gibt Frauen, die
Autoritdtspositionen innehaben und ihre Gemeinschaften leiten 2%+

Auch Papst Franziskus ist nicht miide geworden, bei verschiedenen Gelegenheiten her-
vorzuheben, wie sehr sich Frauen in Fithrungspositionen bewihren. Die Weltsynode er-

259 2 Kors,17.

260 Kraus 801.

261 Ebd.

262 Joh1,14.

263 Kap.1.3.7.3.

264 WS 60;vgl. 77 c; 102 d.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

innert wiederum daran, dass Frauen nach dem Kirchenrecht (CIC) beim Spenden von
Sakramenten bereits priesterliche Funktionen iitbernehmen kénnen:

,Die kanonische Ordnung des lateinischen und 6stlichen Ritus sieht bereits vor, dass
in bestimmten Féllen auch Laien, Mdnner oder Frauen, auflerordentliche Taufspender
sein kdnnen. In der lateinischen kanonischen Ordnung kann der Bischof (mit Geneh-
migung des Heiligen Stuhls) die Assistenz bei EheschlieRungen an Laien, Mdnner oder
Frauen, delegieren >

Aus all dem folgt, dass Frauen nicht nur die geistliche, sondern auch die natiirliche Fa-
higkeit besitzen, hochste Leitungsdmter in der Kirche innezuhaben. Da sie nicht weniger
als Mianner dazu befihigt sind, Christus zu reprisentieren und in seiner Person zu han-
deln, kénnten und sollten sie als geweihte Diakoninnen, Priesterinnen und Bischofinnen
dauerhaft und gleichberechtigt Gemeinden, Di6zesen, ja die Weltkirche mitleiten. Mit
den Worten des Dogmatikers Georg Kraus:

,Insofern also auch die Frauen als Cetaufte in ihrem Personsein die Person Christi re-
prasentieren, ist das eine tiefste Begriindung dafiir, dass die Frauen eine fundamenta-
le Befdhigung zum priesterlichen Reprasentieren Christi haben. Darum muss auch in
dieser Perspektive den Frauen der Zugang zum ordinierten priesterlichen Dienst offen
stehen ¢

2.3.2.3.4 Das apostolische Argument

Laut Weltsynode betrifft die Synodalitit der Kirche alle Gliubigen, Minner wie Frau-
en.*” Vor dem Hintergrund, dass es alte und bestindige kirchliche Praxis war, sich in
Synoden zu versammeln, wird sie folgendermafen bestimmt:

,Synodalitat ist das gemeinsame Gehen der Christen mit Christus und auf das Reich
Cottes zu, in Einheit mit der ganzen Menschheit. Die Synodalitit ist auf die Sendung
ausgerichtet und beinhaltet das Zusammenkommen auf allen Ebenen der Kirche
zum gegenseitigen Zuhoren, zum Dialog und zur gemeinschaftlichen Entschei-
dungsfindung. [..] In einfachen und prignanten Worten ist die Synodalitit ein Weg
der geistlichen Erneuerung und der Strukturreform, der es der Kirche erméglicht,
partizipativer und missionarischer zu sein, damit sie mit jedem Mann und jeder Frau
gehen und das Licht Christi ausstrahlen kann %

Neben dem Empfang des Heiligen Geistes*® beruht die Synodalitit auf dem Sendungsauf-
trag, den Jesus nach seiner Auferstehung den elf Aposteln erteilt: ,Geht und macht alle
Volker zu meinen Jiingern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des

«270

Heiligen Geistes und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe.“*”® Diese

265 WS 76.

266 Kraus 801.

267 WS1; 4;15; 21-23; 52; 58; 60; 65; 66; 140; 141 etc.
268 WS 28.

269 Joh20,19-23.

270 Mt 28,19f.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

305


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

306

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Sendung gilt gemafd Weltsynode uneingeschrinke fiir alle Glaubige. Nicht nur Bischéfe
und Priester, jeder Christ und jede Christin ist in die Welt gesandt, um das Evangelium
zu verkiinden und zu bezeugen. Diese uneingeschrinkte Geltung des Sendungsauftrags
spricht dann allerdings dafiir, auch den Erinnerungsaufirag, den Jesus denselben Aposteln
bei der Einsetzung der Eucharistie beim letzten Abendmahl erteilt hatte*”, prinzipiell
uneingeschrinkt zu verstehen. Die Worte Jesu ,Tut dies zu meinem Gedachtnis!“ rich-
ten sich nicht nur an die zw6lf Apostel, sondern grundsitzlich an alle, zumal nicht auszu-
schliefien ist, dass aufder den Zwolf auch andere Jiinger und Frauen bei der Paschafeier
im Abendmahlsaal zugegen waren. Gilt der apostolische Sendungsauftrag fir alle, gilt
auch der apostolische Erinnerungsauftrag fiir alle. Das Argument, dass bei der Einset-
zung der Eucharistie und dem Erinnerungsauftrag Jesu im Abendmahlsaal laut Text des
Evangeliums nur die zwdlf Apostel anwesend waren, kann jedenfalls nicht mehr als Ar-
gument gegen die Frauenweihe herhalten, wenn der Sendungsauftrag nach Ostern, bei
dem laut Text des Evangeliums ebenfalls nur die elf Apostel anwesend waren, auch fir
Frauen gilt. Positiv formuliert: Wenn, wie die Weltsynode unmissverstindlich erklart,
Frauen legitimiert sind, dem an die elf Apostel gerichteten Sendungsauftrag Jesu nach-
zukommen und der Welt das Evangelium zu verkiinden, sind sie prinzipiell auch dazu
legitimiert, dem an die zwolf Apostel gerichteten Erinnerungsauftrag Jesu nachzukom-
men und als geweihte Priesterinnen die Eucharistie zu leiten und beim Hochgebet die
Einsetzungsworte Jesu zu sprechen: ,Das ist mein Leib ..., das ist mein Blut.

2.3.2.3.5 Das pneumatologische Argument

Die Weltsynode erinnert nachdriicklich daran, dass Frauen wie Minner bei der Taufe
und der Firmung den Heiligen Geist empfangen.*”* Fiir sie entspringt die synodal-mis-
sionarische Gemeinde der Taufe, in der Christus ,,uns befihigt, aus dem Geist wiederge-
boren zu werden (vgl. Joh 3,5-6) als Kinder Gottes“*”. Es war der Geist Gottes, der durch
sein Wirken am Pfingstfest die konkrete Kirche ins Leben gerufen hat.””* Als die zwolf
Apostel ,,zusammen mit den Frauen und mit Maria, der Mutter Jesu“in einem Haus ein-
miitig im Gebet verharrten, kam der Geist Gottes mit Brausen vom Himmel daher und
lieR sich im Zeichen von Feuerzungen ,auf jeden von ihnen* nieder.””” , Und alle wurden

«276

vom Heiligen Geist erfiillt.“*”° Da trat Petrus, zusammen mit den Elf als Zeuge auf und

deutete das Ereignis als Endzeitgeschehen nach Joel 3,1: ,Ich werde von meinem Geist

ausgieflen iiber alles Fleisch. Eure Séhne und eure Tochter werden prophetisch reden.“*”

,Demnach waren Frauen unmittelbar bei der Criindung der Kirche dabei, und sie
wurden mit dem Heiligen Geist erfiillt; in der Deutung des Petrus wurde auch Frauen
(,;Tochtern) ein prophetischer Dienst zugeschrieben. Damals konnten die Frauen aber
nicht in der Offentlichkeit reden, da sie kein dffentliches Zeugnisrecht besaften. Das

271 Lk 22,19; vgl. Mt 26,20—29.

272 WS 22; 25; 57; 58; 60; 65; 81;154.
273 WS1s.

274 Kap.1.2.2.1.

275 Apg1,14;/Apg2,3.

276 Apg23f

277 Apg2,7.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

offentliche Zeugnis konnte also nur ein Mann, eben Petrus als Sprecher der Apostel
ablegen. In der Gegenwart besteht eine ganz neue gesellschaftliche Situation, indem
die Frauen die Gleichberechtigung besitzen und in allen Bereichen der Offentlichkeit
wirken kénnen ¥’

Im Geistempfang der Taufe und der Firmung liegt also eine starke pneumatologische
Begrindung ,fir die gleichberechtigte Teilhabe der Frauen an allen Diensten, oder, tra-
ditionell gesagt, an allen Amtern in der Kirche**”. Beriicksichtigt man obendrein, dass
es in der Eucharistiefeier nicht so sehr darum geht, dass der Priester durch die Wand-
lung Jesus Christus mit seinem materiellen Kérper von einst, sondern den im Heiligen
Geist auferweckten und zur Rechten des Vaters erhohten Jesus Christus mit seinem pneu-
matischen Auferstehungsleib (seiner Geistgestalt) vergegenwirtigt®®, scheinen Frauen
symboltheologisch betrachtet sogar eher als Manner geeignet zu sein, Christus zu re-
prisentieren, insofern mit dem Heiligen Geist im Hebriischen wie im frithen, vor allem
syrischen Christentum eher weibliche und miitterliche als minnliche Eigenschaften ver-
bunden wurden. Kurzum: Insbesondere aufgrund ihres Geistbesitzes miissten Frauen
zu allen ordinierten Amtern zugelassen werden.

2.3.2.3.6 Das eschatologische Argument
Laut Weltsynode ist in der Kirche das Reich Gottes als ,,Same und Anfang“ gegenwirtig,
ist das Volk Gottes auf dem ,Weg zum Reich Gottes*, ist Synodalitit ,das gemeinsame
Gehen der Christen mit Christus und auf das Reich Gottes zu, in Einheit mit der ganzen
Menschheit“.?® Fiir die Kirche ist demnach die Ausrichtung auf das Reich Gottes we-
sentlich. Daher kann und wird die Kirche auch nur in dem MafRe glaubwiirdig sein, als sie
dieses Reich in den eigenen Reihen verwirklicht. Dieses Reich zeichnet sich aber, wie das
Schlussdokument durch ein Zitat aus dem Rémerbrief®* hervorhebt, durch ,Gerechtig-
keit, Friede und Freude im Heiligen Geist“aus.*® Mit Ersterem kann nur eine umfassende
Gerechtigkeit gemeint sein, die alle Formen in sich einschief3t, auch und gerade die zwi-
schen den Geschlechtern. Im Reich Gottes gibt es sicher keine Diskriminierung mehr,
in ihm herrscht vollkommene Geschlechtergerechtigkeit und vollkommene Verséhnung zwi-
schen den Geschlechtern. Je mutiger sich die rémisch-katholische Kirche an der Zukunft des
Reiches Gottes und nicht blof} an der Vergangenheit der Tradition orientiert, desto deutli-
cher wird sie erkennen, dass die Weihe von Frauen keine theologische Unmoglichkeit,
sondern ein theologisches Muss ist.

Zusammenfassend lisst sich sagen: Frauen besitzen die gleiche menschliche und
geistliche Qualifikation fiir eine Ordination zu allen kirchlichen Amtern.

,Das Entscheidende in der Frage der Frauenordination ist nicht das Faktum einer sehr
langen Tradition, sondern die Priifung, ob diese Tradition in der gegenwdrtigen ge-

278 Kraus 802.

279 Ebd.

280 Kap.3.3.2.2.

281 WS 88;/16;vgl.120; / WS 28 (H.d. V.).
282 Rom14,17.

283 WS 39.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

307


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

308

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

schichtlichen Situation das Heil der Menschen fordert. Nach dem Willen Jesuist—analog
zum Sabbatwort von Mk 2,27 — der Mensch nicht fiir die Tradition da, sondern die Tra-
dition flir den Menschen. So entspricht es dem Willen Jesu, der ,Herr (iber den Sabbat’
(Mk 2,28) und damit auch Herr tber die Tradition ist, dass eine Tradition, die in ih-
rem Heilsdienst sehr umstritten ist, gedndert werden kann. Wenn sich die katholische
Kirchenleitung am Heilswillen des Herrn orientiert, hat sie eindeutig die Vollmacht,
Frauen die Priesterweihe zu spenden 2%

Keine ernsthaften Griinde sprechen gegen die Weihe von Frauen, aber sehr ernstzuneh-
mende theologische Griinde fir sie. So kann man nur mit der Weltsynode hoffen:

,Es gibt keine Grinde, die Frauen daran hindern sollten, Fihrungsrollen in der Kirche
zu ibernehmen: Was vom Heiligen Geist kommt, kann nicht aufgehalten werden %

Literatur

Papst Franziskus: XVI. Ordentliche GeneralversammIlung der Bischofssynode. Fiir eine synodale
Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe und Sendung, Schlussdokument [= WS], 2024.

2.3.3 Die Option in kirchlichen Dokumenten

Bereits Mitte des vergangenen Jahrhunderts sah Papst Johannes XXIII. in der Armut vor
allem in den Lindern der Dritten Welt sehr deutlich ein besonderes ,Zeichen der Zeit*,
durch das Gott selbst die Kirche anruft. , Er wiinschte, dass die weltweite Herausforde-
rung der Armut auch ein zentrales Thema auf dem Konzil sein sollte. Dem hat das Konzil
so nicht entsprochen. Doch an einzelnen Stellen der Konzilstexte finden sich dennoch
deutliche Spuren dieses besonderen Anliegens von Johannes XXII1.“** So heifit es in der

Konstitution Lumen Gentium iiber das Wesen der Kirche®:

JWie aber Christus das Werk der Erlésung in Armut und Verfolgung vollbrachte, so ist
auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzuschlagen [...]. Christus wurde vom Va-
ter gesandt, ,den Armen frohe Botschaft zu bringen, zu heilen, die bedriickten Herzen
sind‘ (Lk 4,18), ,zusuchen und zu retten, was verloren war‘ (Lk 19,10). In &hnlicher Weise
umgibt die Kirche alle mitihrer Liebe, die von menschlicher Schwachheit angefochten
sind, ja, in den Armen und Leidenden erkennt sie das Bild dessen, der sie gegriindet
hat und selbst ein Armer und Leidender war*%

284 Kraus 803.

285 WS é60.

286 Maier 2001, 115.
287 Vgl. Kap.1.3.4.1.
288 LGs8.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

289

Weil Christus um der Menschen willen arm geworden ist**®, ist auch die Kirche nicht

gegriindet, ,um irdische Herrlichkeit zu suchen, sondern um Demut und Selbstverleug-

n‘**°. Wie er soll sie besonders den Armen und

nung auch durch ihr Beispiel auszubreite
Leidenden das Evangelium verkiinden und in ihnen Christus selbst erkennen.*"
Auch die Pastoralkonstitution Gaudium et Spes betont, dass Christus selbst die Kirche

durch die Armen zum Aufbau einer gerechteren Weltordnung aufruft:

,Zum Aufbau einer internationalen Ordnung, in der die rechtmafigen Freiheiten al-
ler wirklich geachtet werden und wahre Briiderlichkeit bei allen herrscht, sollen die
Christen gern und von Herzen mitarbeiten, und das um so mehr, als der grofiere Teil
der Welt noch unter solcher Not leidet, dass Christus selbst in den Armen mit lauter
Stimme seine Jiinger zur Liebe aufruft. Das Argernis soll vermieden werden, dass ei-
nige Nationen, deren Biirger in (iberwiltigender Mehrheit den Ehrennamen ,Christen’
tragen, Giter in Fllle besitzen, wihrend andere nicht genug zum Leben haben und von
Hunger, Krankheit und Elend aller Art gepeinigt werden.*%*

Auch wenn das Konzilsdokument in dem Zusammenhang freiwillige Entwicklungshel-
fer besonders lobt, macht es deutlich, dass damit alle Christen gemeint sind und es sich
um eine wesentliche Aufgabe der Kirche handelt: , Es ist jedoch Sache des ganzen Volkes
Gottes, wobei die Bischéfe mit Wort und Beispiel vorangehen miissen, die Note unserer
Zeit nach Kriften zulindern, und zwar nach alter Tradition der Kirche nicht nur aus dem
Uberfluss, sondern auch von der Substanz.**

Papst Paul VI. griff 1967 diese Herausforderung in seiner Enzyklika Populorum Pro-

gressio auf:

,Johannes XXIII. hat dies deutlich ausgesprochen, und das Konzil hat es in der pasto-
ralen Konstitution iiber Die Kirche in der Welt von heute bestatigt. Die darin enthaltene
Lehre ist gewichtig, ihre Verwirklichung driangt. Die Volker, die Hunger leiden, bitten
die Volker, die im Wohlstand leben, dringend und instindig um Hilfe. Die Kirche er-
zittert vor diesem Schrei der Angst und wendet sich an jeden einzelnen, dem Hilferuf
seines Bruders in Liebe zu antworten.***

Auch die lateinamerikanischen Bischoéfe stellten im Jahr 1968 diesen Schrei in den Mittel-
punkt ihrer zweiten Generalversammlung im kolumbianischen Medellin. So lauten die
ersten Sitze ihres Schlussdokuments iitber Gerechtigkeit:

,Uber die Situation des lateinamerikanischen Menschen gibt es viele Studien. In allen
wird das Elend beschrieben, das groRe Menschengruppen marginalisiert. Dieses Elend
als Massenerscheinung ist eine Ungerechtigkeit, die zum Himmel schreit*®

289 Phil 2,6; 2 Kor 8,9.

290 LCs.

291 Vgl. Mt 25,31-46.

292 GS 88.

293  Ebd.

294 Einleitung 3.

295 Schlussdokument von Medellin, 1. (Gerechtigkeit), 1.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

309


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

310

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Die Bischéfe erkennen im zum Himmel schreienden Elend der Mehrheit der Menschen
in Lateinamerika und ihrer Sehnsucht nach Befreiung das wichtigste Zeichen der Zeit.
Sie verstehen das ungerechte Leiden so vieler Menschen als die zentrale pastorale Her-
ausforderung fiir die lateinamerikanische Kirche, die einen radikalen Strukturwandel
notig macht:

~Wenn der Christ an die Fruchtbarkeit des Friedens glaubt, um zur Gerechtigkeit zu
gelangen, glaubt er auch, dass die Gerechtigkeit eine unumgéngliche Bedingung fiir
den Frieden ist. Er Gbersieht nicht, dass sich Lateinamerika in vielen Gebieten in ei-
ner Situation der Ungerechtigkeit befindet, die man institutionalisierte Gewalt nen-
nen kann. Namlich dann, wenn durch Unzulinglichkeit der Strukturen der industriel-
len und landwirtschaftlichen Unternehmen, der nationalen und internationalen Wirt-
schaft, des kulturellen und politischen Lebens ,ganze Vélker das Notwendigste ent-
behren und in einer Abhangigkeit leben, die sie an der Initiative und Verantwortung
sowie am kulturellen Aufstieg hindert’, und auf diese Weise fundamentale Rechte ver-
letzt werden.*%

Neben der Gegenwart Christi in der Liturgie und in den Glaubensgemeinden unterstrei-
chen die Bischéfe zumindest indirekt die Gegenwart Christi in den Armen und Unter-
driickten, wenn sie wiederum im Kapitel iiber den Frieden schreiben:

,Der Friede mit Gott ist das tiefste Fundament des inneren Friedens und des sozialen
Friedens. Darum wird iiberall dort, wo dieser soziale Friede nicht existiert, iiberall dort,
wo man ungerechte soziale, politische, wirtschaftliche und kulturelle Ungleichheiten
findet, die Friedensgabe des Herrn, mehr noch, der Herr selbst zuriickgewiesen ¥’

Wenn der Herr in den Situationen von Ungerechtigkeit und Unterdriickung zuriickge-
wiesen wird, dann muss er in ihnen auch anwesend sein. , Der Verweis auf Matthius 25
an dieser Stelle des Dokuments macht ganz klar, dass diese Gegenwart Christi als sei-
ne verborgene Gegenwart in den Armen und Unterdriickten selbst verstanden wird.“*®
Auch wenn der Ausdruck ,vorrangige Option fir die Armen“ noch nicht wortlich im Ab-
schlussdokumenten von Medellin auftaucht, ist die Option der Sache nach bereits klar
vorhanden.

Die dritte Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats in Puebla
(Mexiko) im Jahr 1979 brachte dann den Begrift der ,vorrangigen® (span. preferencial)
Option fir die Armen ausdriicklich in die Diskussion ein. Im Abschlussdokument heif3t
es unter anderem:

,Die vorrangige Option fir die Armen hat als Ziel die Verkiindigung Christi, des Erl6-
sers, der sie Uber ihre Wiirde aufklaren, ihnen in ihren Bemithungen um Befreiung von
allen ihren Noten helfen und sie durch das Erleben der evangelischen Armut zur Ge-
meinschaft mit dem Vater und den Bridern fithren wird. [...] Diese Option, die durch

296 Ebd. 2. (Frieden), 16.
297 Ebd. 2. (Frieden), 14.
298 Maier 2015, 125.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

die argerniserregende Realitdt des wirtschaftlichen Ungleichgewichts in Lateinameri-
ka erfordert wird, muss dazu fiihren, ein wiirdiges und briiderliches Zusammenleben
zu begriinden und eine gerechte und freie Gesellschaft aufzubauen.**°

Auch den Gedanken der Identifikation Christi mit den Armen bringt das Dokument von
Puebla so deutlich wie noch kein kirchliches Dokument zuvor zum Ausdruck. Wieder-
um unter Verweis auf das Gleichnis vom Weltgericht in Mt 25 heiflt es zur Gegenwart
Christi in der Geschichte, dass er sich mit besonderer Zuneigung mit den Schwichsten und
Armsten identifizieren wollte. , Diese Identifikation kommt*, so der Theologe Martin Mai-
er, ,auch im vielleicht schonsten Abschnitt des gesamten Dokuments zum Ausdruck, wo
die Leidensgesichter Lateinamerikas mit dem Leidensantlitz Christi in Verbindung ge-

bracht werden*°:

,Diese dufierste allgemeine Armut nimmt im taglichen Leben sehr konkrete Ziige an,
indenenwirdas Leidensantlitz Christi unseres Herrn erkennen sollten, der uns fragend
und fordernd anspricht in:

— den Gesichtern der Kinder, die schon vor ihrer Geburt mit Armut geschlagen sind,
diein den Moglichkeitenihrer Selbstverwirklichung durch irreparable geistige und
korperliche Schaden behindert werden und die in unseren Stadten, oftmals ausge-
beutet, als Produkt der Armut und des moralischen Zerfalls der Familie ein Vaga-
bundendasein fristen;

— denGesichtern derjungen Menschen ohne Orientierung, da sie keinen Platzin der
Gesellschaft finden und frustriert sind, insbesondere in ldndlichen Gebieten und
den Randzonen der Stadte, da sie weder Ausbildung noch Beschiftigung finden;

— den Gesichtern der Indios und haufig auch der Afroamerikaner, die am Rand der
Gesellschaftin unmenschlichen Situationen leben und somit als die Armsten unter
den Armen betrachtet werden kénnen;

— inden Gesichtern der Landbevdlkerung, die als gesellschaftliche Gruppe fast auf
dem ganzen Kontinent in der Verbannung lebt, die manchmal des Grund und Bo-
dens beraubt ist, sich in innerer und dufRerer Abhdngigkeit befindet und Vermark-
tungssystemen unterworfen ist, die sie ausbeuten;

— den Gesichtern der Arbeiter, die hiaufig schlecht bezahlt sind und Schwierigkeiten
haben, sich zu organisieren und ihre Rechte zu verteidigen;

— den Gesichtern der Unterbeschiftigten und Arbeitslosen, die aufgrund der harten
Bedingungen von Wirtschaftskrisen und Entwicklungsmodellen entlassen wur-
den, welche die Arbeiter und ihre Familien von kaltem wirtschaftlichem Kalkul
abhingig machen;

— denGesichtern der Randgruppen der Gesellschaft und derer, die auf viel zu engem
Raum leben, die unter dem doppelten Druck des Mangels an materiellen Giitern
und dem sichtbaren Reichtum anderer Cesellschaftsschichten leiden;

299 DH 4632 4633.
300 Maier 2015, 125.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

an


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

312

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

— den Gesichtern der Alten, deren Zahl stindig zunimmt, und die oft von der Fort-
schrittsgesellschaft ausgeschlossen werden, da man unproduktive Individuen
nicht brauchen kann°",

Unschwer lisst sich aus den jiingeren Lehramtsdokumenten der lateinamerikanischen
Bischofe herauslesen, dass Christus fiir sie in den Armen sakramental gegenwirtig ist.
In Anlehnung an die Befreiungstheologie ergibt sich daraus fir Medard Kehl eine ent-
scheidende Konsequenz fiir die Kirche: Die Armen kénnen ,nicht mehr als ,Objekteeiner
paternalistisch sich zu ihnen herablassenden Kirche behandelt werden. In einer Kirche
mit den Armen, die sich in die Welt der Armen hineinbegibt und deren Bedingungen
freundschaftlich-solidarisch teilt, werden die Armen selbst zu tragenden Subjekten der
Kirche und ihres gemeinsamen Glaubens.“*°* Die Armen sind nicht nur ,die bevorzug-
ten Adressaten des Evangeliums, sondern auch seine Triger und Kiinder®, so dass ,wir,
die vermeintlich Klugen und Weisen, in ihre Schule gehen miissen, um von ihnen in das
Geheimnis des Reiches Gottes eingefithrt zu werden (vgl. Mt 11,25{f)“.>

Auf weltkirchlicher Ebene wurde die Option fiir die Armen von Johannes Paul II.
schon in den ersten Jahren seiner Amtszeit in Predigten und Ansprachen bekriftigt und
ihre biblische und kirchliche Verwurzelung in rémischen Dokumenten hervorgeho-
ben.*** Auf regionaler Ebene haben sich beispielsweise die deutschen Bischéfe im Jahr
1997 die Sonderoption zu eigen gemacht. Im Wort des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen
Lage in Deutschland Fiir eine Zukunft in Solidaritit und Gerechtigkeit formulieren sie unter
der Uberschrift Vorrangige Option fiir die Armen, Schwachen und Benachteiligten:

,Die christliche Nachstenliebe wendet sich vorrangig den Armen, Schwachen und Be-
nachteiligten zu. So wird die Option fiir die Armen zum verpflichtenden Kriterium des
Handelns. Die Erfahrung der Befreiung aus der Knechtschaft, in der sich Gottes vorran-
gige Option fiir sein armes, geknechtetes Volk bezeugt, wird in der Ethik des Volkes Is-
rael zum verbindlichen Leitmotiv und zum zentralen Argument fiir die Gerechtigkeits-
forderung im Umgang mit den schwichsten Gliedern der Gesellschaft [...]. In der Ge-
richtsrede des Matthdusevangeliums gewinnt der Zusammenhang zwischen der Op-
tion Gottes fiir die Armen und dem gerechten Tun der Menschen sehr konkreten Aus-
druck. Jesus Christus macht die Entscheidung tiber die endgiiltige Cottesgemeinschaft
der Menschen abhingig von der gelebten Solidaritidt mit den Geringsten. [..] Die ver-
s6hnliche Begegnung mit den Armen, die Solidaritit mitihnen, wird zu einem Ort der
Gottesbegegnung.

Fur die Bischofe konkretisiert sich in der vorrangigen Option fir die Armen als Leit-
motiv gesellschaftlichen Handelns die Einheit von Gottes- und Nichstenliebe. Deshalb

301 Zit. nach Maier 2015, 125f.

302 Medard Kehl: Die Kirche, 244f.

303 Ebd. 245.

304 Vgl. Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 70,1986, Nr. 66—70.
305 Nr.3.3.2.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

muss aus christlich-ethischer Sicht ,alles Handeln und Entscheiden in Gesellschaft, Po-
litik und Wirtschaft an der Frage gemessen werden, inwiefern es die Armen betrifft, ih-
nen niitzt und sie zu eigenverantwortlichem Handeln befihigt.“ Die Option zielt darauf,
Ausgrenzungen zu iiberwinden und alle am gesellschaftlichen Leben zu beteiligen.

,Sie hilt an, die Perspektive der Menschen einzunehmen, die im Schatten des Wohl-
stands leben und weder sich selbst als gesellschaftliche Gruppe bemerkbar machen
kénnen noch eine Lobby haben. Sie lenkt den Blick auf die Empfindungen der Men-
schen, auf Krankungen und Demiitigungen von Benachteiligten, auf das Unzumut-
bare, das Menschenunwiirdige, auf strukturelle Ungerechtigkeit. Sie verpflichtet die
Wohlhabenden zum Teilen und zu wirkungsvollen Allianzen der Solidaritat°¢

Bei der biblisch begriindeten vorrangigen Option fiir die Armen geht es nicht zuletzt dar-
um, die Perspektive zu wechseln, indem man versucht, die Perspektive der Armen selbst
einzunehmen.

In seinem ersten Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium (iiber die Freude des
Evangeliums) vom 24. November 2013 biindelte Papst Franziskus etliche Aspekte der Op-
tion fiir die Armen. Ihm zufolge ist fiir die Kirche die Sonderoption ,in erster Linie eine
theologische Kategorie und erst an zweiter Stelle eine kulturelle, soziologische, politische
oder philosophische Frage®”. Aus dem ,Glauben an Christus, der arm geworden und
den Armen und Ausgeschlossenen immer nahe ist, ergibt sich die Sorge um die ganz-
heitliche Entwicklung der am stirksten vernachlissigten Mitglieder der Gesellschaft“*°%.
Weil Gott den Armen seine erste Barmherzigkeit gewdhrt, weil es in seinem Herzen einen so

399 sollen sich Christen,

bevorzugten Platz fur die Armen gibt, dass er selbst ,,arm wurde
,dieja dazuberufen sind, so gesinnt zu sein wie Jesus Christus (vgl. Phil 2,5), diese gottli-
che Vorliebe zu eigen machen.** Dabei ist die bevorzugte Option fiir die Armen kein Auf-

31 Niemand

trag, ,der nur einigen vorbehalten ist“, sondern die Aufgabe aller Christen.
darfsich ,von der Sorge um die Armen und um die soziale Gerechtigkeit freigestellt fith-
len*®?. Jeder Christ und jede Gemeinschaft ist berufen, Werkzeug Gottes fiir die Befrei-
ung und die Férderung der Armen zu sein, so dass sie sich vollkommen in die Gesellschaft
einfiigen kénnen. [...] An jedem Ort und bei jeder Gelegenheit sind die Christen, ermu-
tigt von ihren Hirten, aufgerufen, den Schrei der Armen zu horen.*”® Wer diesem Schrei
gegeniiber taub bleibt, entfernt sich ,dem Willen des himmlischen Vaters und seinem
Plan, zumal dieser Arme ,den Herrn gegen dich anruft und Strafe fiir diese Siinde iiber
dich kommt* (Dtn 15,9). Daher beeinflusst der Mangel an Solidaritit gegeniiber den

Noten des Armen unmittelbar und negativ die Beziehung eines jeden zu Gott.

306 Ebd.

307 Franziskus: Evangelii Gaudium [= EG],198 (H.d. V.).
308 EG186.

309 2 Kor 8,9.

310 EG197f.

311 EG188.

312 EG201.

313  EG187;191.

314 EG187.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

313


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

314

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Die Option ,beinhaltet sowohl die Mitarbeit, um die strukturellen Ursachen der Ar-
mut zu beheben und die ganzheitliche Entwicklung der Armen zu fordern, als auch die
einfachsten und tiglichen Gesten der Solidaritit angesichts des ganz konkreten Elends,
dem wir begegnen®”. Sie macht es erforderlich, ,eine neue Mentalitit zu schaffen, die
in den Begriffen der Gemeinschaft und des Vorrangs des Lebens aller gegeniiber der An-
eignung der Giiter durch einige wenige denkt*, und Solidaritit als die Entscheidung zu
leben, ,dem Armen das zuriickzugeben, was ihm zusteht“.*® Eine Anderung der Struk-
turen, die ,keine neuen Einsichten und Verhaltensweisen hervorbringt, wird dazu fiih-
ren, dass eben diese Strukturen frither oder spater korrupt, driickend und unwirksam
werden".

Der Einsatz fiir die Armen besteht deshalb auch nicht ausschlieflich ,in Taten oder
in Férderungs- und Hilfsprogrammen‘®®. Denn was der Heilige Geist bei der Option in
Gang setzt, ,ist nicht ein itbertriebener Aktivismus, sondern vor allem eine aufmerksame
Zuwendung zum anderen, indem man ihn ,als eines Wesens mit sich selbst betrachtet'.
Diese liebevolle Zuwendung ist der Anfang einer wahren Sorge um seine Person.*” Von
dieser Basis aus, bemiiht sich der Christ dann wirklich um sein Wohl. ,Das schliefst ein,
den Armen in seinem besonderen Wert zu schitzen, mit seiner Wesensart, mit seiner
Kultur und mit seiner Art, den Glauben zu leben.“**° Die bevorzugte Option fiir die Ar-
men muss sich aber iiber die persénliche Zuwendung hinaus auch, und laut Franziskus
sogar hauptsichlich, in einer auflerordentlichen und vorrangigen geistlichen und reli-
giésen Zuwendung zeigen.>*

Weil die Option fiir die Armen als ,besonderer Vorrang in der Weise, wie die christ-
liche Liebe ausgeiibt wird*, zu verstehen ist, witnscht sich Franziskus ,eine arme Kirche
fiir die Armen“und eine Evangelisierung durch die Armen®**:

,Sie haben uns vieles zu lehren. Sie haben nicht nur Teil am sensus fidei [am Glaubens-
sinn aller], sondern kennen auferdem dank ihrer eigenen Leiden den leidenden Chris-
tus. Esist notig, dasswiralle unsvonihnen evangelisieren lassen. Die neue Evangelisie-
rungisteine Einladung, die heilbringende Kraftihrer Leben zu erkennen undsie in den
Mittelpunkt des Weges der Kirche zu stellen. Wir sind aufgerufen, Christus in ihnen zu
entdecken, uns zu Wortfiihrern ihrer Interessen zu machen, aber auch ihre Freunde zu
sein, sie anzuhoren, sie zu verstehen und die geheimnisvolle Weisheit anzunehmen,
die Gott uns durch sie mitteilen will 33

Beidieser besonderen Liebe zu den Armen ist es fiir Christen heute unerlisslich, die Auf-
merksamkeit neuen Formen von Armut und Hinfélligkeit zu widmen:,den Obdachlosen,

315 EG188.

316 EG188;189.
317 EG189.

318  EG199.

319  Ebd.

320 Ebd.

321 EG200.
322 EG198.

323 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

den Drogenabhingigen, den Fliichtlingen, den eingeborenen Bevélkerungen, den im-
mer mehr vereinsamten und verlassenen alten Menschen usw. [...]. Wir sind berufen, in
ihnen den leidenden Christus zu erkennen und ihm nahe zu sein, auch wenn uns das au-
genscheinlich keine greifbaren und unmittelbaren Vorteile bringt.“*** Zu den Armen, mit
denen sich Christen heute besonders identifizieren sollen, weil sich Christus mit ihnen
in besonderer Weise identifiziert, zahlt Franziskus dartiber hinaus die Migranten, die
Opfer von Menschenhandel, die doppelt armen Frauen, ,die Situationen der Ausschlie-
Bung, der Misshandlung und der Gewalt erleiden®, und die ungeborenen Kinder.?* Dar-
iiber hinaus verdienen gemaf3 Franziskus noch andere ,, schwache und schutzlose Wesen,
die wirtschaftlichen Interessen oder einer wahllosen Ausnutzung auf Verderb ausgelie-
fert sind“, unsere besondere Zuwendung, da wir ,als Menschen nicht blofR Nutznief3er,
sondern Hilter der anderen Geschdpfe sind“: die Tiere und Pflanzen, die infolge unserer
Umweltzerstdrung vom Aussterben bedroht sind.>*

Die Option fiir die Armen wurde vielfach missverstanden. So wurde etwa filschlich
behauptet, sie richte sich gegen die Reichen. Die Parteilichkeit zugunsten der Armen
zielt jedoch auf eine umfassende Gerechtigkeit fiir alle und ist insofern universal. Sie be-
inhaltet keine Entscheidung gegen die Reichen, wohl aber gegen die Wirklichkeit der
sozialen Siinde und unterdriickerischer Strukturen. Auch hat die Theologie der Befrei-
ung mit dem Begriff der Kirche der Armen nichts Neues in die Welt gesetzt, sondern nur
eine alte Tradition aufgegriffen, die sie dann theologisch ausformuliert hat. Mit ihr ist
kein Teil der Kirche gemeint, der sich vorrangig den Armen widmet, sondern eine kon-
stitutive Eigenschaft der gesamten Kirche, die entweder eine Kirche der Armen ist oder
aufhort, wahre und heilige Kirche zu sein.**’

Statt jedoch an dieser Stelle damit fortzufahren, Missverstindnisse beziiglich der
Option fiir die Armen zu kliren, sollen nun noch zwei ihrer Themen vertieft werden: die
Solidaritit und die Freundschaft mit ihnen.

Literatur

Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopates: Die Kirche in der gegenwir-
tigen Umwandlung Lateinamerikas im Lichte des Konzils, Medellin 1968

Apostolisches Schreiben Evangelii Caudium des Heiligen Vaters Papst Franziskus iiber die
Verkiindigung des Evangeliums in der Welt von heute [= EC], 24. November 2013.

Martin Maier: Oscar Romero. Prophet einer Kirche der Armen, 2015.

Martin Maier: Die Option fiir die Armen, in IKaZ (Internationale katholische Zeitschrift
Communio) 44 (2015) 453—478.

Martin Maier: Oscar Romero, 2001.

324 EGC210.

325 EG210;/211;/212;/ 213.

326 EG 215.

327 Vgl. Maier: Die Option fiir die Armen, 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

315


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

316

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI
2.3.4 Die Option als solidarisches Handeln (Johannes Miiller)

Mit seinen Uberlegungen zur Entwicklung aus christlicher Perspektive kniipft Johannes
Miller in seinem Buch Solidaritit ohne Grenzen an seine ethisch-philosophische Begriin-
dung der Option fiir die Leidenden und Armen an.*?® Fiir ihn lisst sich die Botschaft des
Evangeliums und der christliche Glaube in die Grundaussage zusammenfassen, ,dass
Gott selbst in der Person Jesu mit den Menschen in ihren vielfiltigen Leiden solidarisch
geworden ist, um sie auf diese Weise von ihren Leiden zu erlésen®?. Indem der Sohn
Gottes, die zweite gottliche Person der Trinitit, Mensch wird, solidarisiert und identi-

fiziert er sich mit uns Menschen.*°

Wie sein gesamtes irdisches Leben zeigt, gilt dies
besonders fiir die Armen. , Diese Botschaft der Solidaritit, welche die gesamte Verkiindi-
gung wie das Leben Jesu bestimmte, unterstreicht die allen Menschen gemeinsame Wiir-
de als Ebenbilder Gottes.** Wie jeder religiose Glaube schenkt so der christliche Glau-
be dem menschlichen Dasein einen Sinn und weist zugleich seinem Handeln eine Rich-
tung. Weil sich Gott mit allen Menschen, besonders aber den Armen solidarisiert hat,
sollen auch wir Menschen uns mit allen anderen Menschen, besonders aber den Armen
solidarisieren. ,Das Gebot einer alle Menschen umfassenden Solidaritit ist also nicht
nur und nicht primir ein ethischer Appell, sondern ein Geschenk Gottes an die Men-

schen.®*

Aus dem Indikativ der Zuwendung Gottes zu den Menschen in ihrer Bediirf-
tigkeit, folgt der ethische Imperativ zur Solidaritit, die immer eine ,vorrangige Option
fiir die Armen* beziehungsweise eine ,Option fiir die Ausgeschlossenenist.**® Darum
sollten Christen besonders motiviert sein, ,sich um Menschen, die Opfer von grofiem
Leid sind, zu kiimmern und sich fiir sie einzusetzen‘***.

Nach Miiller gibt es dabei aus der Sicht des Glaubens ,, auch dort noch Solidaritit und
Hoffnung, wo man - jedenfalls menschlich gesprochen — am Ende ist und anderen Men-
schen nur noch durch Anwesenheit oder aufmunternde Worte helfen kann, etwa im Fall

einer unheilbaren Krankheit**

. Weil es um eine Solidaritit geht, die das iibersteigt, was
Menschen aus eigener Kraft leisten konnen, um ,eine Solidaritit, die den Menschen nie
und nirgends allein lasst“, geht das christliche Verstindnis der Solidaritit auch weit itber
das hinaus, ,was eine philosophische Ethik des Leides leisten kann“.?*

Weil Gottes Solidaritit mit uns Menschen vor allem ein Handeln war, sollte auch fiir
Christen die Solidaritit insbesondere im Handeln bestehen. Dabei weist eine so verstan-

dene christliche Solidaritit wie jede echte Solidaritit Miiller zufolge bestimmte Kennzei-

chen auf.
328 Kap.2.1.2.
329 Miller 59.

330 Bd.2,Kap.2.2.53.
331 Millers9 (H.d. V).
332 Ebd. 60.

333 Ebd.78.

334 Ebd. 60.

335 Ebd.

336 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

,Sie gibt die eigene Sicherheit und Geborgenheit auf, um sich von der Not und den
Sorgen anderer treffen und beriihren zu lassen. Sie ist getragen von dem Mut, dorthin
zu gehen und dort zu bleiben, wo die dunklen Seiten des Lebens iberwiegen. Genau
darin besteht die Nachfolge Jesu.*¥”

Christliche Solidaritit bedeutet daher, sich entschieden zu engagieren und zu handeln,
um Armut und Not nach Moglichkeit zu tberwinden und das Leid der betroffenen Men-
schen nach Kriften zu verringern. ,Sie bedeutet Einsatz fiir Gerechtigkeit im Interesse
derer, die weniger privilegiert sind, auch wenn dieses Bemithen auf Widerstinde st6f3t
und nicht selten teuer zu bezahlen ist. Andernfalls wire sie nicht glaubwiirdig.**® Eine
solche Solidaritit bedeutet aber in einem noch viel tieferen Sinn ein Handeln.

,Sie ist Anwesendsein und Aushalten, selbst dort, wo sie nichts mehr zu dndern ver-
mag, wo sie nur noch an der Ohnmacht der Opfer teilhaben und ihnen stumm zur Seite
stehen kann. [...] Echte Solidaritdt macht sich verwundbar und ist in einem sehr realen
Sinn Mit-Leiden.*

Wie sich am Leben und Wirken Jesu zeigt, hat sich Gottes Solidaritit mit uns Menschen
zunichst und primir in seiner Menschwerdung und Parteinahme fiir die Armen offen-
bart.**° Erst in zweiter Linie war sie ein Sprechen von der Giite und Liebe Gottes. ,So-
lidaritit bedeutet von daher immer einen Vorrang des Handels. [...] Man kann daher zu
Recht von einem Primat der Praxis beziehungsweise Orthopraxie sprechen.**

Wie am Leiden und Sterben Jesu deutlich wird, schlieft Gottes Solidaritit mit uns
Menschen nicht zuletzt die Gewaltlosigkeit ein. Gott lisst sich aus der Welt hinausdrin-
gen ans Kreuz. Er wird ohnmichtig und schwach in der Welt, um gerade so bei uns Men-
schen zu sein und uns zu helfen.>** In diesem solidarischen Handeln Gottes in Schwiche
und Ohnmachtliegt ,der tiefste Grund fiir die christliche Option der Gewaltlosigkeit***.

Schlielich bedeutet christliche Solidaritit, sich Armen und Bediirftigen zuzuwen-
den im Bewusstsein, selbst ein Armer und Bediirftiger zu sein.

,Solidaritdt geschieht immer in eine Situation der Bedrftigkeit hinein. Nur wer sich
bediirftigweifs, kann sie wirklich erfahren. [...] Bediirftigabersind die Armen und Kran-
ken, jene, die noch Fragen haben, die sich mit der Ungerechtigkeit und dem Leid der
Welt nicht einfach abfinden kénnen, sondern sich davon treffen und erschiittern las-
sen. 344

337 Ebd. 66.

338 Ebd. 67.

339 Ebd.

340 Joh1,14.

341 Miiller 67f.

342 Bd.2,Kap.2.2.2.8.
343 Miiller 68.

344 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

317


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

318

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Wie Miiller mutmaft, kann wohl ,nur derjenige den Sinn und die Kraft solidarischen
Handelns begreifen, der selbst einmal bediirftig war und Ohnmacht erfahren hat**. Zu
christlicher Solidaritit gehort eine ,Haltung der Offenheit, die nach dem Evangelium
das Kommen des Reiches Gottes erst moglich macht. Eben dies ist wohl der Grund, war-
um die Armen fiir die Botschaft Jesu besonders empfinglich sind.**¢

Menschen in ihrem Alleinsein Gemeinschaft erfahren zu lassen und in ihrer Hoft-
nungslosigkeit Hoffnung zu geben, macht den tiefsten Sinn christlicher Solidaritit aus,
der sich gerade dort bekundet, wo diese scheinbar nichts mehr bewegen und bewirken,
nichts mehr verindern kann.

,[Denn] sie lasst den Menschen etwas erfahren, was er nicht selbst leisten oder zu-
rechtdenken kann. Es ist die Erfahrung, dass sein Los anderen nicht gleichgiiltig ist. Es
ist die Erfahrung, dass er seinen oft mithsamen Lebensweg nicht allein gehen muss,
sondern andere Menschen mit ihm gehen und ihm zur Seite stehen. Es ist letztlich die
Erfahrung, dass es inmitten aller Ohnmacht und Dunkelheit etwas gibt, was man fast
nicht zu hoffen wagt, ndmlich die bedingungslose Liebe zum Nachsten, was auch im-
mer seine Situation und sein Schicksal ist. Aus dieser Erfahrung aber erwachsen Mut
und Hoffnung wider alle Hoffnungslosigkeit*+’

Wenn dies schon fiir die mitmenschliche Solidaritit gilt, um wieviel mehr gilt sie fur die
gottliche, wenn Gott selbst mit uns solidarisch geworden ist und unser Los geteilt hat.
Im Unterschied zu unserer Solidaritit ist seine unbegrenzt und unwiderruflich.

,Die Garantie hierfiir ist die Zusage Cottes, dass sein Geist, das Unterpfand unserer
Hoffnung, immer gegenwartig sein wird. So hat auch die Solidaritit Cottes wenig ge-
dndert, und doch ist sie der Grund fiir eine Hoffnung, wie sie grofier nicht sein kdnnte,
die Hoffnung ndmlich, dass das menschliche Leid nicht das letzte Wort sein kann, son-
dern es einmal fiir alle Menschen Cerechtigkeit geben wird, auch wenn diese noch im
Dunkeln und Verborgenen liegt*®

Solidaritat brauchen vorrangig jene Menschen, die besonders zu leiden haben. ,Gerade
vom Evangelium her lisst sich gut aufzeigen und begriinden, dass die Armen bzw. lei-
denden Menschen in besonderer Weise der Solidaritit bediirfen und sie darum auch in
besonderer Weise durch Gott erfahren.** Fiir Christen, die das solidarische Handeln
Gottes verstanden und vielleicht schon selbst erfahren haben, steht daher, so lisst sich
zusammenfassen, die vorrangige Option fiir die Armen aufler Frage.

Fir wie viele Christen solidarisches Handeln in der Tat selbstverstandlich ist, moge ein
Beispiel illustrieren: die Arbeit der Diakonie und der Caritas in Deutschland. Die Diakonie
ist der Wohlfahrtsverband der evangelischen Kirchen innerhalb der Evangelischen Kir-
che in Deutschland (EKD), altkonfessioneller Kirchen und zahlreicher Freikirchen. Sie

345 Ebd. 69.
346 Ebd.

347 Ebd.71.
348 Ebd.74.
349 Ebd.78.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

handelt dem Selbstverstindnis der Diakonie entsprechend als soziale Arbeit der evange-
lischen Kirchen an Menschen aller Altersgruppen unabhingig von Geschlecht und Religi-
onszugehorigkeit. Unter ihrem Dach und den rechtlich selbststindig agierenden 17 Dia-
konischen Werken arbeiten tiber 627.000 hauptamtliche Mitarbeiter und weitere rund
700.000 ehrenamtliche Mitarbeiter.?*® Mit ihren iiber 33.000 Angeboten und einer Ka-
pazitit von 1,18 Millionen Betten/Plitzen bundesweit gehort sie zu den grofiten Trigern
von Einrichtungen fiir die Pflege, Betreuung und Begleitung von Menschen.

Die Entsprechung zur Diakonie Deutschland ist der deutsche Caritasverband. ,Der
Name Caritas bezeichnet jenen Arm der katholischen Kirche, der weltweit auf der
Grundlage christlicher Nichstenliebe alle Menschen unterstiitzt, die Hilfe benétigen.
Thre Ziele sind der Schutz der Menschen, die Stirkung der gesellschaftlichen Teilhabe

3! Als Zusammenschluss von

und die Forderung des solidarischen Zusammenlebens.
rund 6.200 rechtlich eigenstindigen Trigern mit rund 700.000 hauptberuflichen Mit-
arbeitern gilt der deutsche Caritasverband als der grofite privatrechtliche Arbeitgeber
Deutschlands.®** Zusitzlich engagieren sich rund 500.000 ehrenamtliche Helfer in
seinen etwa 25.000 Einrichtungen und Diensten, in denen sie jihrlich mehr als zwolf

Millionen Menschen betreuen, pflegen und beraten.

Literatur

Johannes Miiller: Solidaritit ohne Grenzen. Ethik und Theologie der Entwicklung, 2023.

2.3.5 Die Option als Freundschaft mit den Armen (Michael Hainz)

Nach dem bereits versucht worden ist, zu kliren, wer die Armen sind*3, gilt es beim
Stichwort , Freundschaft mit Armen“ vorab zu erkliren, was in dem Zusammenhang
unter Freundschaft zu verstehen ist. Dem Sozialwissenschaftler Michael Hainz zufolge
baut Freundschaft auf zumindest einigen der folgenden Haltungen und Handlungen
auf:

LAchtsamkeit fiir Menschen, die leiden; eine —zumindest gewisse — Einfithlung in ihre
Not; ein langerfristiges Interesse an ihnen, das sich in der schrittweise besseren Kennt-
nis und Erforschung ihrer Lage und nach Méglichkeit in Begegnungen mit ihnen be-
kundet; der Einsatz fiir sie, durch den man ihnen fiir das zu Diensten steht, was sie
brauchen; das Eintreten fiir ihre Wiirde und Rechte auch gegentber Dritten und in der
Offentlichkeit; das Bemiihen um strukturelle und politische Abhilfe ihrer Note 354

350 Stand:1.Januar 2022.

351  Arbeitshilfe Zahlen und Fakten 2022/23 der Katholischen Kirche in Deutschland, 37.
352 Stand 31. Dezember 2020.

353 Kap.2.1.1.

354 Hainz8.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

319


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

320

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Freundschaft mit Armen erschépft sich freilich nicht darin, etwas Sachhaftes fir sie zu
tun. Sie treibt vielmehr dazu an, etwas von sich selbst zu geben. ,Sie dringt mich dazu,
etwas von mir selbst, ja letztlich mich selbst zu geben, also von dem mitzuteilen, was mir
wertvoll ist und was ich habe oder kann.*> Aber auch damit ist noch nicht das Letzte
iber die Freundschaft mit Armen gesagt:

,Bei allem bleibend notwendigen sachlichen Engagement nimmt Freundschaft mit Ar-
men ernst, dass es um eine wechselseitige Beziehung zwischen Personen gleicher Wiirde
geht. Denn auch Arme wollen und sollen gefragt werden, geh6rt werden, entscheiden.
Sie haben Wertvolles mitzuteilen und sollen ihren Beitrag leisten ‘3%

Fiir die freundschaftliche Liebe mit ihnen gilt, was Ignatius von Loyola in den Geistli-
chen Ubungen, seinem Exerzitienbuch, allgemein iiber die Liebe geschrieben hat: ,Die
Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten her; das heiflt, dass der Liebende dem Ge-
liebten gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er hat oder kann, und als Er-
widerung ebenso der Geliebte dem Liebenden.®”” Liebende beschenken einander mit
ihrem Besitz und mit ihrem Kénnen, letztlich mit ihrem Sein. Wenn Arme auch weni-
ger oder nichts von dem geben kénnen, was sie materiell besitzen, konnen sie viel von
dem mitteilen, was sie konnen, vor allem aber von dem, wer sie selbst sind. Im gegensei-
tigen Sich-selbst-Schenken liegt das tiefste menschliche und geistliche Geheimnis der
Freundschaft mit Armen.

Gemif dem Johannesevangelium hat Jesus seine Jiinger nicht mehr Knechte, son-
dern Freunde genannt, weil er ihnen alles, was er selbst vom Vater empfangen hat, mit-
geteilt hat, so dass sie in alles eingeweiht sind.**® Nicht sie haben ihn erwihlt, sondern
er hat sie erwihlt, damit sie sich aufmachen und Frucht bringen und ihre Frucht bleibt.
Diese Stelle aus dem Neuen Testament mag der Hintergrund dafiir gewesen sein, dass
Ignatius von Loyola (1491-1556) die Gruppe seiner ersten Gefihrten gern als , Freunde im
Herrn“bezeichnet hat. ,Aus dieser Freundesgruppe ist der Jesuitenorden entstanden.***

In einem Brief, den Ignatius am 7. August 1547 an die Jesuiten in Padua geschrieben
hat, entwickelt der Ordensgriinder eine Theologie der Freundschaft in Verbindung mit
den Armen. Er setzt voraus, dass seine Mitbriider dem Christus nachfolgen wollen, der
durch seine Menschwerdung und durch seine irdische Lebensform freiwillig die Armut
auf sich genommen hat, dass sie also die Armut aus Liebe zum armen Christus erwihlt
haben. Die freiwillig gewdhlte Armut ist fiir ihn eine Gnade und Gabe Gottes, was sich
besonders daran zeigt, dass die ,erwihltesten Freunde“ Gottes, ,vor allem im Neuen Tes-
tament, angefangen von seiner heiligsten Mutter und den Aposteln und durch so lange
Zeiten bis zu den unseren hindurch gewshnlich arm gewesen sind“.>*® Die Armen neh-
men einen zentralen Platz bei Gott ein, wie Ignatius im Brief ausfiihrt.

355 Ebd.

356 Ebd. 8f.

357 EBNr.231(H.d. V).

358 Joh15,13-17.

359 Maier 2015, 109.

360 Zit. nach Maier 2015, 113.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

,50 grofd sind die Armen vor Gottes Angesicht, dass besonders fiir sie Jesus Christus
auf die Erde gesandt worden ist: Wegen des Elends der Bediirftigen und des Stéhnens
der Armen will ich nun aufstehen’, spricht der Herr, und an einer anderen Stelle: ,Den
Armen die frohe Botschaft zu verkiinden, hat er mich gesandt’. Daran erinnert Jesus
Christus, als er dem heiligen Johannes antworten lasst: ,Den Armen wird die Frohe Bot-

schaft verkiindet '

Im Sinn der neutestamentlichen Umkehrung der Verhiltnisse*** fahrt Ignatius fort:

,und sie [die Armen] werden so sehr den Reichen vorgezogen, dass Jesus Christus je-
nes ganze heiligste Kollegium der Apostel aus Armen erwéhlen und mit ihnen leben
und umgehen und sie als Fiirsten seiner Kirche hinterlassen und sie als Richter (iber
die zwolf Stamme Israels, das heifdt iiber alle Glaubigen, einsetzen wollte; und ihre
Beisitzer werden die Armen sein. So erhoben ist ihr Stand 3%

Schliefilich folgt der hier fiir die vorrangige Option fir die Armen entscheidende Ab-
schnitt:

,Die Freundschaft mit den Armen macht zu Freunden des ewigen Konigs. Die Liebe
zu dieser Armut macht zu Konigen, auch auf Erden, und Konigen nicht nur der Erde,
sondern des Himmels. Das sieht man daran, dass das Himmelreich den anderen fiir die
Zukunft versprochen wird, den Armen und denen, die Bedringnisse erleiden, wird es
von der unveranderlichen Wahrheit fir die Gegenwart versprochen; sie sagt ja: ,Selig,
die Armen im Geist, denn ihrer ist das Himmelreich’, denn sie haben bereits jetzt das
Anrecht auf das Reich.%%*

Arme und Christen, die sich freiwillig auf sie und ihre Armut einlassen, kdnnen jetzt
schon das Reich Gottes auf Erden erfahren. Dabei war sich Ignatius dessen bewusst, dass
unfreiwillige Armut duflerst bittere Aspekte hat und weder romantisiert noch idealisiert
werden darf. ,Armut, die das Ausmafd von Elend annimmt, muss bekimpft und ausge-
merzt werden, >

Um dem armen und verachteten Jesus nachzufolgen, hatte Ignatius selbst nach sei-
ner inneren Umkehr 1521 absichtlich eine Karriere nach unten eingeschlagen, indem er
gut dotierte Posten ablehnte, ein drmliches Erscheinungsbild wihlte, bettelte, in Armen-
spitilern abstieg und Beschimpfung, Verdichtigung und Kerker auf sich nahm.**¢ Bei
ihm ging ,das Armwerden im Sinne der zwar selbst entschiedenen, aber doch eher all-
mihlich geschehenden, seinsmifligen Teilhabe am Schicksal der Armen, dem aktiven
Helfen und Geben voraus. Vor einem Tun fiir die Armen, vor dem aktiven Dienst an den

Armen steht ein Werden-wie-die-Armen, ein Sein-mit-den-Armen %

361 Zit. nach ebd.

362 Kap.2.2.2.

363 Zit. nach Maier 2015, 113f.
364 Zit. nachebd.114.

365 Maier 2015, 114.

366 Vgl. Hainz 35—40.

367 Hainz 42f.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

3


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

322

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Schon bald nach der Entscheidung, dem armen Christus nahe zu sein und mit den
Armen und wie die Armen zu leben, begannen Ignatius und seine Gefihrten, Arme auf
verschiedene Weisen und in verschiedenen , Intensititen‘ zu unterstiitzen. So bettelten
sie auch fiir andere, taten Dienst in den Spitilern, traten fiir Verséhnung von Zerstritte-
nen ein und brachten Arme im eigenen Haus unter. Als im Jahr 1538 eine Hungersnot ein-
setzte, welche die Landarbeiter in die Stadt trieb, und obendrein noch ein beiflend kalter
Winter folgte, richteten die ersten Jesuiten in Rom ,in ihrem schmalen Haus Essriume
fir die Hungrigen und warme Aufenthalts- und Schlafriume fiir die durchgefrorenen
Obdachlosen ein, sammelten Almosen fiir sie und stirkten sie auch durch geistlichen
Zuspruch. Bis zu 400 Personen wurden gleichzeitig ins Haus aufgenommen. Insgesamt
halfen die Jesuiten mehr als 3000 Armen in diesen langen Monaten - eine enorme Zahl,
wenn man bedenkt, dass Rom damals etwa 60.000 Einwohner hatte.“*%

Bemerkten Ignatius und seine Gefihrten bei ihren Begegnungen mit Armen, ,dass
sie es nicht nur mit individuellen Notfillen zu tun hatten, sondern dass die Armut vie-
le betraf, sich regelmiRig wiederholte und verfestigte, also struktureller Natur war, [...]
beliefRen sie es nicht bei Einzelfallhilfen, sondern suchten nach systematischer und dau-
erhafter Abhilfe. Sie griitndeten Werke gegen die Armut oder passten bestehende Werke
denverinderten Umstinden an.*® So hatte Ignatius schon frither in seiner Heimatstadt
Azpeitia die politisch Verantwortlichen veranlasst, eine 6ffentliche Armenordnung auf-
zustellen. Spiter setzte er in Rom eine Regelung des Bettelns durch und beteiligte sich
1541 an der Griindung zweier Waisenhiuser, eines fiir Jungen, eines fiir Midchen, ,um
zu verhindern, dass Kinder, die ohne Elternhaus, Erziehung und Ausbildung aufwuch-
sen, zu Bettlern wurden®’®. Auch griindete er in der Stadt, als sich immer mehr Frauen
aus sozialer Not prostituierten und dies im Stadtbild auffilliger wurde, 1543 ein Frauen-
haus: ,die Casa Santa Marta fiir alleinstehende Frauen, die sich von ihrem Lebenswandel
abkehren wollten, und fiir verheiratete Frauen, die mit dem Vorwurf des Ehebruchs ver-
stoflen worden waren”".

Als ein pépstlicher Erlass im Jahr 1550 die Griitndung der ,Gesellschaft Jesu“ bestitig-
te, wurden als ihre Ziele die ,Verteidigung und Verbreitung des Glaubens und der Fort-
schritt der Seelen im Leben und christlicher Lehre“ genannt. Es wurde dann aber hinzu-
gefiigt: ,Und um nichts weniger soll sie sich zur Versshnung von Zerstrittenen und zur
frommen Unterstiitzung zum Dienst fiir die, die sich in Kerkern oder Spitilern befinden,
und zur Ausfithrung der iibrigen Liebeswerke [..] als niitzlich erweisen.”

Im Geist der Nachfolge Jesu und dem Beispiel seines Ordensgriinders und seiner ers-
ten Gefihrten folgend hat sich der Jesuitenorden neuerdings die Zuwendung zu den Ar-
men wieder ins Stammbuch geschrieben. Maf8geblich fiir seine Neupositionierung ge-
geniiber den Armen war die 32. Generalkongregation (GK) in den Jahren 1974/75. ,Es er-
regte viel Aufsehen und mancherorts Argwohn, als das Ordensparlament neben der Ver-
teidigung und Verbreitung des Glaubens‘ auch den ,Einsatz fir die Gerechtigkeit' zum

368 Ebd. 46.

369 Ebd.

370 Ebd. 48.

371 Ebd.

372 Zit. nach Hainz 52.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

Charakeeristikum der Sendung der Jesuiten erklirte: ,Der Auftrag der Gesellschaft Jesu
heute besteht im Dienst am Glauben, zu dem die Forderung der Gerechtigkeit notwen-
dig dazugehért (Dekret, 4,2).*” Zu dieser Vision von der einen Sendung fiir ,Glaube und
Gerechtigkeit“ gelangten die Jesuitendelegierten, ,indem sie sich sowohl das Charisma
des heiligen Ignatius wie die aktuelle Weltlage im Licht des Glaubens vor Augen fiihr-
ten“.’”* Dass Glaube und Gerechtigkeit untrennbar zusammengehéren, lisst sich von
beiden Polen her begriinden. Denn zum einen leiden ,,Millionen von Menschen mit Na-
men und Gesicht [...] heute unter Armut und Hunger, unter der ungleichen und unge-
rechten Verteilung der Giiter und des Reichtums, unter den Folgen sozialer, rassischer
und politischer Diskriminierung. Uberall ist das Leben des Menschen und seine Wiirde
Tag fiir Tag bedroht.®”” Genau wegen dieses Leids und Unrechts fillt es ihnen schwer,
an einen giitigen Gott zu glauben. Zum anderen laufen viele Menschen, die aus ande-
ren Griinden nicht mehr an Jesus Christus oder itberhaupt an einen Gott und liebevollen
Vater aller Menschen glauben konnen, Gefahr, dass sich ihr Herz verhirtet und , Struk-
turen der Siinde* hervorbringt. Diese Strukturen sind ,hartnickige Mechanismen z. B.
im Welthandel oder in der Weltfinanzordnung, die, aus egoistischen Verhaltensweisen
entstanden, Ungerechtigkeit verfestigen und fortpflanzen. Ohne einen fiir soziales Un-
recht wachen Glauben fehlt den religios und sozial ,Blinden‘ die Einsicht und die Kraft,
sich von ihren Egoismen zu l6sen und die Strukturen der Siinde zu bekimpfen.*7

Wie diese doppelte Sendung fiir Glaube und Gerechtigkeit religids zu verstehen ist,
erliutert die 32. Generalkongregation:

,Die Sendung der Cesellschaft)esu heuteistein priesterlicher Dienstam Glauben, eine
apostolische Aufgabe, die darauf abzielt, den Menschen zu helfen, sich Gott zu 6ffnen
und nach dem Anruf und den Forderungen des Evangeliums zu leben. Nun ist aber das
Leben nach dem Evangelium frei von jedem Egoismus, von jeder Suche nach eigenem
Vorteil, wie auch von jeder Form der Ausbeutung des Nachsten. Esistein Leben, in dem
die vollkommene Gerechtigkeit des Evangeliums aufscheint — eine Gerechtigkeit, die
bereitist, die Rechte und die Wiirde aller, besonders der Kleinen und Schwachen, nicht
blofd anzuerkennen und zu respektieren, sondern auch positiv zu férdern; eine Gerech-
tigkeit, die bereit ist, sich fiir jedes Elend zu 6ffnen, selbst das des Fremden und des
Feindes, bereit sogar, zugefligtes Unrecht zu verzeihen und Feindschaft und Versoh-
nung zu (iberwinden. Eine solche Bereitschaft des Herzens liegt nicht in der Kraft des
Menschen allein; sie ist eine Frucht des Geistes. Er verwandelt die Herzen und fiillt sie
mit der Barmherzigkeit und der Kraft Gottes.*””

Die folgende 33. Generalkongregation im Jahr 1983 bestitigte die getroffene Grundent-

scheidung des Ordens, ndmlich ,die Einheit des Dienstes am Glauben und der Férderung

(378

der Gerechtigkeit in einer unteilbaren Sendung®”®. Sie begriindet dies mit den mittler-

373 Hainz 56f.

374 Ebd.58.

375 32.CK, Dekret 4,20.
376 Hainzs7.

377 32.GK, 4,18.

378 33.CK, D.1,38.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

323


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

324

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

weile gemachten Erfahrungen: , Unser geistliches Leben wurde dadurch bereichert, dass
wir uns ,zusammen mit‘Jesus ,abmithen‘ konnten im grofieren Dienst fiir das Reich Got-
tes. Diese Nihe zu unserem Herrn [...] brachte uns den Armen niher, mit denen sich Jesus
identifiziert hat.*”® Die Fufinote zu diesem Abschnitt zitiert dabei einen wichtigen Satz
aus dem Armutsbrief des Ignatius an die Patres und Briider zu Padua: , Die Freundschaft
mit Armen macht zu Freunden des ewigen Konigs.*

Bezogen auf die Sendung der Jesuiten, aber im Bewusstsein, dass diese Sendung fiir
alle Ordensleute, ja, fiir alle Christen gilt, formuliert die Generalkongregation:

,Unsere Sendung wird in dem Mafie iiberzeugen, als wir solidarisch werden mit den
Armen. Der Gehorsam gibt uns die Sendung; aber erst die Armut macht diese Sendung
glaubwiirdig. Zusammen mit vielen anderen Ordensleuten wollen wir uns darum die
vorrangige Option fiir die Armen zu eigen machen, wie sie uns von der Kirche vorge-
legt wird. Diese Option bedeutet den Willen, die Armen bevorzugt zu lieben, weil die
Heilung der ganzen Menschheitsfamilie noch aussteht. %%

Auch die 34. Generalkongregation im Jahr 1995 bestitigt die vorrangige Option fiir die Ar-
men, wenn sie schreibt:, In der Pidagogik der Geistlichen Ubungen lidt Jesus uns ein, in
seinem irdischen Leben das Muster der Sendung der Gesellschaft“, besonders aber seine
Gegenwart als Auferstandener in den Armen zu erkennen: ,Als der auferstandene Herr
ist er nun gegenwartig in allen, die leiden, in allen, die unterdriickt sind, in allen, deren
Leben durch die Siinde zerbrochen ist. So wie er zugegen ist, wollen auch wir in Soli-
daritit und Mitgefithl zugegen sein, wo die menschliche Familie am meisten verwundet
ist.*® Die Kongregation pladiert ,fiir ein entschiedenes Leben aus dem Glauben, das in
der Forderung der Gerechtigkeit fiir alle zum Ausdruck kommt“ und bekennt sich klar
ihrer Sendung zu den Armen: ,Wir haben fiir unsere Sendung heute die zentrale Bedeu-
tung wiederentdeckt, die im Einklang mit unserem ignatianischen Charisma, unseren
Arbeiten in Solidaritit mit den Armen zukommt.“*** Dazu zitiert sie aus dem erwihn-
ten Brief des Ignatius vom August 1547 nach Padua einen Abschnitt und kommentiert:
,Freunde des Herrn“ zu sein, bedeutet also, , Freunde der Armen*“ zu sein, ,,und wir kén-
nen uns nicht abwenden, wenn unsere Freunde in Not sind. Wir sind eine Gemeinschaft
in Solidaritit mit ihnen, weil Christus sie bevorzugt liebt“.>® Je nach Situation kann die
Freundschaft mit Armen zu unterschiedlichen Priorititen fithren: ,Weltweit betrachtet
sind dies nach Auffassung der GK die solidarische Gestaltung der Globalisierung, der
gewaltlose Einsatz fiir Frieden, Verséhnung und gegen Diskriminierung, die Férderung
der verschiedenen Generationen, der Menschenrechte und eines verantwortlichen Um-
gangs mit der Umwelt sowie das aktive Eintreten gegen Aids, Euthanasie, Abtreibung
und Waffenhandel.“** Dariiber hinaus hebt die 34. Generalkongregation zwei im kirch-
lichen Bereich eher ungewodhnliche Aspekte des Einsatzes fiir Benachteiligte und mit

379 Ebd.D.1,31.
380 Ebd.D.1,48.
381 34.CK,D.2,4.
382 Ebd.D.2,8.
383 Ebd.

384 Hainz 63f.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Option fiir die Armen

ihnen hervor: die ,Entwicklung von solidarischen Gemeinschaften an der Basis“, da dies
die ,volle menschliche Befreiung fiir die Armen und fiir uns alle erfordert*®, und den
Kampf fir neue, gerechtere Beziehungen zwischen Ménnern und Frauen. Letzteres bewerten

die versammelten Jesuiten sogar als ,ein zentrales Element jeder heutigen Sendung [...],

«386

die Glauben und Gerechtigkeit zu verbinden sucht**®, und widmen ihm ein eigenes Do-

kument (Dekret 14). Darin bekennen sie sich als ,Teil einer biirgerlichen und kirchlichen

«387

Tradition, die sich an den Frauen versiindigt hat**’, und rufen zur Umkehr auf und zu

einer mit vielen Hinweisen konkretisierten ,Solidaritit mit Frauen®, die damit beginnt,

,mit Sorgfalt und Mut auf die Erfahrung von Frauen zu horen*.>*®

Literatur

Michael Hainz: Freundschaft mit Armen, 2006.

2.4 Die Armenabgabe im Islam

Als ein herausragendes Beispiel fiir religiés motivierten Einsatz fiir die Armen mag hier
im religionswissenschaftlichen Teil der Hinweis auf die Armenabgabe im Islam geniigen.
Sie gehort neben dem islamischen Glaubensbekenntnis, dem tiglichen rituellen Gebet,
dem Fasten im Monat Ramadan und der Pilgerfahrt nach Mekka zu den Fiinf Siulen®®’,
das heifdt grundlegenden Pflichten der Muslime. Von Anfang an wurde im Koran und
im vorbildhaften Verhalten des Propheten (Sunna) auf die Verantwortung des Gliubigen
gegeniiber dem Nachsten hingewiesen. Aus dieser ,Solidaritit“ der Glaubigen unterein-
ander entwickelte sich einerseits das freiwillige Almosen (Sadaqa) und andererseits die
obligatorische Armensteuer (Zakat).

Schon vor der Hidjra, der Ubersiedlung des Propheten Muhammad von seiner Va-
terstadt Mekka nach Medina im Jahr 622, hat der Koran die Muslime aufgefordert, den
Reichtum mit den Armen zu teilen. ,Da jedoch die Mehrzahl der Anhinger des Prophe-
ten in Mekka arm war, konnten sich nur wenige Muslime davon angesprochen fiihlen.
Nachdem sich die Muslime in Medina etabliert hatten, bekam die Aufforderung zum Al-
mosen einen aktuelleren Sinn. Es entstand nun ein muslimisches Fiirsorgesystem, bei
dem die Gliubigen, denen es wirtschaftlich gut ging, den drmeren Glaubensgenossen
von ihrem Wohlstand etwas abgaben.“*° Den Umfang der Gabe legt der Koran nicht ge-
nau fest. Nur vom Uberfliissigen oder Entbehrlichen ist die Rede: ,Und sie werden dich
befragen, was sie ausgeben sollen (als Almosen). Sprich: ,Den Uberfluss*.*>*

385 34.GK, D.3,10.

386 Ebd.D.14,1.

387 Ebd.D.14,9.

388 Ebd. D.14,13;/14,12.
389 Arab. Arkan.

390 Heine 21f.

391 Koran 2,219.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 0B:29:44.

325


https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

