
2. Die Option für die Armen 275 

Idealisierungen des Lk. Auf der Basis nicht mehr genau zu rekonstruierender Nachrich
ten über die Urgemeinde entwirft Lk hier das Bild einer christlichen Gemeinde, wie er 
sie sich vorstellt.“92 

In der frühen Christenheit, so lässt sich zusammenfassen, entwickelt sich damit die 
Liebestätigkeit zu einer Art „Markenkern“ und es wird die „Option für die Armen”, die im 
Neuen Testament grundgelegt ist, sachgemäß weitergeführt.93 

Literatur 

Christfried Böttrich: Art. Armut/Arme (NT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im In
ternet (www.wibilex.de), 2023. 

Luise Schottroff/Wolfgang Stegemann: Jesus von Nazaret – Hoffnung der Armen, 2016. 

2.3 Die vorrangige Option für die Armen 

In diesem systematischen Teil soll dargelegt werden, wie die vorrangige Option für die 
Armen in der Befreiungstheologie (Kap. 2.3.1), in der feministischen Theologie (Kap. 
2.3.2) und in kirchlichen Dokumenten (Kap. 2.3.3) Ausdruck gefunden hat. Außerdem 
wird beleuchtet, was sie als solidarisches Handeln (Kap. 2.3.4) und als Freundschaft mit 
den Armen (Kap. 2.3.5) bedeutet oder bedeuten könnte. 

2.3.1 Die Option in der Theologie der Befreiung 

In diesem Kapitel werden zunächst die Anfänge der Befreiungstheologie skizziert (Kap. 
2.3.1.1), bevor ihre weitere Entwicklung bis zum Jahr 2025 bilanziert wird (Kap. 2.3.1.2). 

2.3.1.1 Die Anfänge der Befreiungstheologie in Lateinamerika 
Die Theologie der Befreiung begann mit einer Bekehrung. Im 16. Jahrhundert hatte bei 
Bartolomé de las Casas (1484–1566), der zunächst als spanischer Eroberer, Kolonist und 
Kleriker an der conquista (Eroberung und Unterwerfung) Mittel- und Südamerikas betei
ligt war, ein Wort aus der Bibel eine Bekehrung ausgelöst.94 Dort heißt es, dass derjenige, 
der Arme unterdrückt und ausbeutet, ein Mörder und Blutsauger ist. Im Licht der heili
gen Schrift entdeckte der spätere Dominikaner und Bischof den unterdrückten, elenden 
Anderen. Konkret erkannte er, dass alles, was man den Indianern bis dahin angetan hat
te, „ungerecht und tyrannisch“ war.95 Von da an kämpfte er für die Menschenwürde der 
Eingeborenen. 

92 Schottroff/Stegemann 222. 
93 Böttrich 4 u. 8. 
94 Sir 34,21–27. 
95 Sievernich 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wibilex.de/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.wibilex.de/


276 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Neben Las Casas gab es auch andere Bischöfe, die sich, wie es das III. Provinzialkon
zil von Lima (1582/1583) formulierte, als „Väter der Armen“ verstanden und für den Schutz 
der einheimischen Bevölkerung eintraten.96 In ihnen und in den Männern und Frauen, 
die sich wie sie von den Indianern herausfordern ließen, sieht die zeitgenössische Theo

logie der Befreiung in Lateinamerika ihre Vorläufer, wobei der faktischen Option eines 
Las Casas für die Unterdrückten heute die programmatische „Option für die Armen“ ent
spricht. Diese Option hat der brasilianische Erzbischof Dom Hélder Câmara (1909–1999) 
Ende der siebziger Jahre auf folgende narrative Weise erklärt: 

„Wenn man unseren Kontinent betrachtet, wo mehr als zwei Drittel der Menschen 
infolge von Ungerechtigkeiten in untermenschlichen Verhältnissen leben; und wenn 
man sieht, dass sich die gleiche Situation auf Weltebene wiederholt; wie kann man 
dann nicht auf den Gedanken kommen, an der Befreiung dieser Menschen mitarbei

ten zu müssen? – Genauso wie der Vater, der Schöpfer, uns als Mit-Schöpfer will, so will 
der Sohn, der Erlöser, uns als Mit-Erlöser. Es ist also an uns, die vom Sohn begonnene 
Befreiung fortzusetzen: die Befreiung von der Sünde und ihren Folgen, die Befreiung 
vom Egoismus und seinen Folgen. Das ist für uns die Theologie der Befreiung […].“97 

Die Befreiungstheologie beruht also auf einer theologischen Bekehrung. Diese besteht 
darin, das Elend der Armen nicht nur mit den eigenen Sinnen wahrzunehmen, sondern 
sich davon zutiefst betreffen zu lassen, die Armen mit den Augen Gottes zu sehen und dem 
Evangelium gemäß befreiend zu handeln. Câmaras Gedanke, dass der Mensch dann am 
göttlichen Schöpfungs- und Erlösungswerk teilnimmt, lässt sich auf das Zweite Vatika
nische Konzil (1962–1965) zurückführen98, wie überhaupt die entscheidenden Anregun
gen der lateinamerikanischen Befreiungstheologie von den theologischen und pastora
len Anregungen des Konzils ausgingen. Auch wenn dieser Theologie zweifellos das Ver
dienst zukommt, der gesamtkirchlichen Rezeption der „Option für die Armen“ den Weg 
bereitet zu haben, „hat sie ihrerseits nur – kontextuell – den vom Konzil initiierten Pro
zess einer wachsenden Hochschätzung der Armen fortgeführt“99. Bereits kurz vor dem 
Konzil hatte Papst Johannes XXIII. im Blick auf die unterentwickelten Länder von der 
„Kirche aller, vornehmlich der Kirche der Armen“ gesprochen und damit ein Thema ange
schlagen, das vom Konzil aufgegriffen, vom lateinamerikanischen Episkopat in Medellín 
(1968) und in Puebla (1979) verdeutlicht und von mehreren Päpsten bestätigt wurde.100 

Laut dem uruguayischen Jesuiten Juan Luis Segundo (1925–1996) hat sich die Theolo

gie der Befreiung schon vor dem II. Vatikanum abgezeichnet. Entgegen einer weit ver
breiteten Ansicht hob sie nicht erst mit dem Erscheinen des bekannten Buches Teología 
de la liberación (Theologie der Befreiung) des peruanischen Priesters und späteren Domi
nikaners Gustavo Gutiérrez (1928–2024) im Jahr 1971 an. Vielmehr war ihr wahrer Beginn 
„das Werk einer Anzahl lateinamerikanischer Theologen vor der ersten Sitzung des Zwei
ten Vatikanischen Konzils (1962) und sogar mehrere Jahre vor der Konstitution von Gau

96 Ebd. 23. 
97 Zit. nach Sievernich 31f. 
98 GS 34 u. 67. 
99 Sievernich 33. 
100 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 277 

dium et Spes (1965), die in der Folge weithin als offizielle Basis für die wichtigsten Ideen 
dieser Befreiungstheologie diente“101. 

Wie Segundo schildert, fand eine erste Welle theologischer Bekehrungen statt, als 
man an den Universitäten anfing, dem christlichen Glauben neu zu begegnen. Es han
delte sich insofern um „eine Art Bekehrung“, als die Studenten anfingen, „die sozialen 
Konsequenzen des Glaubens“ deutlicher zu sehen und die herrschende Ideologie zu hin
terfragen.102 Der ideologische Argwohn half herauszufinden, „wie ein Theologe vorgehen 
musste, um die antichristlichen Elemente in einer sogenannten christlichen Gesellschaft 
zu demaskieren“103. Die Ideologiekritik beschränkte sich jedoch nicht auf die unterdrü
ckerischen Verhältnisse in der Gesellschaft. Sie bezog sich auch auf die Kirche selbst, 
genauer gesagt, ihre Frömmigkeit und ihre Theologie. Auch sie sollten von allem Ideo
logischen befreit werden, beispielsweise dem „Dolorismus“, dem zufolge alles Unrecht 
zu erleiden ist, oder dem „Fatalismus“, dem zufolge alles Unrecht gottergeben hinzu
nehmen ist.104 In der Christologie galt es, von einer Fixierung auf das Leiden Jesu weg
zukommen, denn „ein Jesus, der nur leidet, befreit nicht“, wie der brasilianische Fran
ziskaner Leonardo Boff (geb. 1938) sagte. „Er erzeugt den Kult des Leidens und des Fa
talismus“, statt den Menschen umfassend zu befreien. „Man muss das Kreuz an seinen 
wahren Platz setzen im Geist dieser Leute aus dem Volk.“105 

Neben diesem Typ von Befreiungstheologie als Kritik der herrschenden Ideologie entwi
ckelte sich seit Beginn der 70er Jahre noch ein weiterer Typ von Befreiungstheologie in 
Lateinamerika, weshalb Segundo von mindestens zwei Theologien dieser Art spricht.106 Die 
zweite Befreiungstheologie lässt sich als eine Theologie in der Schule der Armen charak
terisieren. Während die Intellektuellen und Theologen der ersten Befreiungstheologie 
meinten, für das einfache Volk, das sie für unfähig hielten, sein wahres Wohl zu erken
nen, denken und sprechen zu sollen, bekehrten sie sich in der neuen Theologie zu einer 
echten Wertschätzung des Volkes als eines eigenen theologischen Akteurs. Für viele von ih
nen „bedeutete diese Bekehrung eine Art Verzicht auf sich selbst. Statt zu lehren, muss
ten sie lernen.“107 Wollten sie ihre eigentliche Rolle als Theologen gegenüber dem Volk 
spielen, „mussten sie verstehen lernen, wie die Unterdrückten ihren Glauben lebten“108. 
Der Argentinier Enrique Dussel (1934–2023) schuf dafür die Formel „in der Schule der 
Armen“, während Leonardo Boff den Begriff einer Kirche prägte, die aus den Armen geboren 
ist, und Gutiérrez „von der historischen Macht der Armen“ redete. Die Theologen began
nen, sich von den Armen evangelisieren zu lassen und sie, mit Yves Congar gesprochen, 
als „eine Art Sakrament der Gottesbegegnung“ zu begreifen.109 Aus der Bekehrung zu den 
Armen wurde mehr und mehr eine Bekehrung durch die Armen. 

101 Ebd. 104. 
102 Ebd. 
103 Ebd. 105. 
104 Ebd. 107. 
105 Zit. nach Sievernich 106. 
106 Sievernich 103. 
107 Ebd. 110. 
108 Ebd. 111. 
109 Ebd. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Einige Befreiungstheologen von der ersten Bewegung öffneten sich für die zweite 
oder wechselten ganz von der ersten zur zweiten. So verrät Leonardo Boff mit seinen 
Worten, als Theologe „das Kreuz an seinen rechten Platz im Geiste des Volkes stellen“ zu 
müssen110, seine das einfache Volk und dessen Frömmigkeit nicht ausnehmende ideolo
giekritische Haltung des ersten Typs von Befreiungstheologie, während er sich gleichzeitig 
für die Evangelisierung der Theologen durch das Volk und damit für den zweiten Typ aus
spricht: 

„In einer Kirche, die für das Volk, die Armen und ihre Befreiung gestimmt hat, ge
schieht das Hauptstudium der Theologie im Kontakt mit der Basis. Wer evangelisiert 
denn den Theologen? Die Gläubigen, die ihren Glauben bezeugen, und zwar mit ihrer 
Fähigkeit, Gott in alle ihre Kämpfe einzubeziehen, mit ihrem Widerstand gegen die 
Unterdrückung, unter der sie gewöhnlich zu leiden haben.“111 

Zwischen der kritischen Haltung der ersten und der unkritischen Haltung der zweiten 
Befreiungstheologie bezüglich des einfachen Volkes bestand eine Spannung, von der Se
gundo überzeugt war, dass sie sich nicht lösen lässt, so dass man sich für die eine oder 
die andere zu entscheiden hätte. Hier wäre gegenüber Segundo einzuwenden, dass zu
mindest theoretisch eine Befreiungstheologie denkbar ist, die die Stärken beider Befrei
ungstheologien in sich vereint. In einer solchen Theologie würden sich die Theologen 
mit den Armen solidarisieren, ohne zu meinen, sich mit dem einfachen Volk in jeder Hin
sicht identifizieren und daher jeden Glaubensinhalt der Volksfrömmigkeit übernehmen 
zu müssen. 

Auch der in El Salvador lebende spanische Jesuit Jon Sobrino (geb. 1938) hielt zu
nächst in den siebziger Jahren das Problem der Ideologie für zentral, weshalb er den So
zialwissenschaften eine ähnliche Rolle zusprach, wie sie früher der Philosophie gegenüber 
der Theologie zukam. Später machte er jedoch in den Armen selbst eine theologische Er
kenntnisquelle aus und ging damit zum zweiten Typ der Befreiungstheologie über. 1981 
schrieb er: „So entdeckt die Kirche der Armen den historischen Punkt der Bekehrung, 
den Platz des Anderen und die Kraft, der Andere zu werden. Am wichtigsten […] ist, dass sich 
dieses tatsächlich weithin ereignet.“112 

Sobrino begrüßt in diesem Abschnitt die Tatsache, dass die Bekehrung zu den Ar
men schon voll im Gange ist, und verweist mit seiner Formulierung, in der Kirche „der 
Andere zu werden“, auf die Philosophie.113 In der zweiten Bewegung der Befreiungstheolo
gie diente die Philosophie bis zu einem gewissen Punkt wieder wie ehedem als rationale 
Basis für die Theologie und nahm den Platz ein, den die erste Bewegung der Befreiungs
theologie den Sozialwissenschaften zugeteilt hatte, um sich von der Ideologie zu lösen. 
So kann man gemäß Segundo zum Beispiel „den tiefen Einfluss des Philosophen Emma
nuel Lévinas auf Enrique Dussel und auch auf Juan Carlos Scannone“ feststellen, „zwei 
bekannte Theologen der zweiten Bewegung“114. In der Befreiungstheologie ging es philo

110 Ebd. 106. 
111 Zit. nach Sievernich 111. 
112 Zit. nach Sievernich 111. 
113 Bd. 2, Kap. 1.1.5.2. 
114 Sievernich 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 279 

sophisch ausgedrückt darum, sich vom armen Anderen in seinem Elend herausfordern 
und in Anspruch nehmen zu lassen, und theologisch darum, „aus dem Geist spiritueller 
Armut vor Gott in solidarischer Armut mit den Armen den Kampf gegen die materielle 
Armut aufzunehmen“115. 

In seiner Theologie der Befreiung bettet Gutiérrez die Bekehrung zu den Armen in 
den Rahmen der Bekehrung zum Nächsten ein.116 Ihm zufolge ist im Alten Testament mit 
dem Nächsten noch im Wesentlichen „ein Mitglied der Gemeinschaft des israelitischen 
Volkes“ gemeint.117 „Dagegen bringt die Menschwerdung des Wortes einen realen Um
schwung in das Verhältnis zwischen Gott und dem Nächsten. Die Beziehung zwischen 
beiden wird vertieft und ins Universale erweitert.“118 Das berühmte Gleichnis vom Welt
gericht bietet den besten Beleg für diesen doppelten Prozess, denn es macht, wie kaum 
ein anderer Text, deutlich, dass Gott nicht am Nächsten, besonders am Ärmsten vorbei 
geliebt werden kann und dass dementsprechend alle Menschen nach ihrer Liebe zu den 
Geringsten beurteilt werden.119 Im Einzelnen stellt Gutiérrez am Gleichnis drei Punkte 
heraus: 

„1. die Betonung von Gemeinschaft und Brüderlichkeit als dem letzten Sinn der mensch

lichen Existenz, 2. den Nachdruck auf der Liebe, die sich in konkreten Hilfsmaßnahmen 
manifestiert und dem ,Tun‘ den Vorrang einräumt gegenüber dem bloßen ,Wissen‘, und 
3. die menschliche Vermittlung, derer es bedarf, um zum Herrn zu gelangen“120. 

Die Parabel besagt, dass der Mensch zur ganzheitlichen Gemeinschaft mit Gott und zur 
umfassenden Geschwisterlichkeit mit den Mitmenschen gerufen ist. Christus ist gekom
men, um die Identität zwischen Liebe und Gott zu offenbaren. „Erlösung besteht so
mit darin, die Fülle der Liebe zu erlangen, d. h. in den Liebesfluss hineingenommen 
zu werden, der die trinitarischen Personen miteinander eint.“121 Diese Liebe, zu der der 
Mensch berufen ist, vollzieht sich jedoch nur, wie das Gleichnis hervorkehrt, in konkre
ten Initiativen: Hungrige und Durstige speisen, Fremde aufnehmen, Nackte bekleiden, 
Kranke und Gefangene besuchen. Die wahre Gotteserkenntnis ist „praktizierte Gerech
tigkeit“122. Wer weiß, dass Gott gerecht ist, erkennt nach dem Verfasser des ersten Johan
nesbriefes auch, „dass jeder, der die Gerechtigkeit tut, von Gott stammt“123. Die mensch
liche Gottesliebe besteht daher nicht „neben oder jenseits von anderen menschlichen 
Liebesbindungen“124. Um echt zu sein und nicht in der Luft zu schweben, muss sie durch 
eine reale Annäherung an die Menschen vermittelt sein. So nähert sich der barmherzige 
Samariter im Gleichnis dem schwer Verletzten am Rande der Straße „nicht aus kühlem 

115 Ebd. 33f. 
116 Gutiérrez: Theologie der Befreiung, 179–190. 
117 Ebd. 181. 
118 Ebd. 
119 Mt 25,31–46; / Vers 25,45. 
120 Gutiérrez 183 (H. d. V.). 
121 Ebd., siehe dazu Bd. 2, Kap. 3.3.8. 
122 Ebd. 184. 
123 1 Joh 2,29. 
124 Gutiérrez 184f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

religiösem Pflichtbewusstsein“, sondern weil sich ihm „das Innerste umdrehte“125 und 
„weil seine Liebe zu diesem Menschen Fleisch wird in ihm“126. Umgekehrt nimmt die Lie
be Gottes zu den Menschen „in menschlicher Liebe, in der Liebe von Mann und Frau, von 
Kindern und Freunden, Gestalt an und führt sie zur Vollendung“127. 

Für Gutiérrez ist die Liebe zu Gott nicht nur untrennbar mit der Liebe zum Nächsten 
verbunden, sondern kann nicht anders, „als sich in der Liebe zum Nächsten ausdrücken. 
Mehr noch: Gott wird im Nächsten geliebt.“128 Das geht im Umkehrschluss aus dem ers
ten Johannesbrief hervor: Wenn gilt, dass einer, der seinen Bruder (den er sieht) nicht 
liebt, Gott (den er nicht sieht) nicht lieben kann129, heißt das eben auch, dass jeder, der 
seinen Bruder liebt, Gott selbst liebt. „Liebe zum Bruder, d. h. zu jedem Menschen, ist 
eine notwendige und unaufgebbare Vermittlung für die Liebe zu Gott, ja ist Liebe zu 
Gott selbst.“130 Der Menschensohn, der im Gleichnis vom Weltgericht in seiner göttlichen 
Herrlichkeit mit allen Engeln kommt, sagt denn auch als königlicher, göttlicher Richter 
und damit als Gott zu denen zu seiner Rechten: „Amen, ich sage euch: Was ihr für einen 
meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.“131 Daher begegnen wir 
wirklich Gott „in unseren Kontakten mit den Menschen, besonders aber mit den Ärmsten 
und denen, die von anderen Menschen ausgebeutet und an den Rand der Gesellschaft ge
drängt werden. Eine Liebesinitiative zu ihren Gunsten ist eine Tat Gott gegenüber.“132 Je
der, der sich wirklich auf den Nächsten, besonders den Armen einlässt, kann das „große 
Los“ der Begegnung mit Gott ziehen, „der im Innersten eines jeden Menschen steckt“.133 
Der Nächste muss jedoch um seiner selbst willen, nicht um der Liebe Gottes willen geliebt 
werden. „Nur so gibt es echte Begegnung mit Gott.“134 

Bei all dem darf, wie Gutiérrez warnt, die Liebe zum Nächsten nicht „individualis
tisch“, das heißt „nur im Sinn des jeweiligen Individuums“ missverstanden werden.135 

„Denn der Mensch muss im Gewebe seiner sozialen Beziehungen und in den Koordi
naten von Wirtschaft, Gesellschaft, Kultur und Rasse gesehen werden. Der Nächste ist 
somit auch die ausgebeutete soziale Klasse, das unterdrückte Volk und die an den Rand 
der Gesellschaft gedrängte Klasse. […] Liebe ist einem Ausspruch Pius’ XII. zufolge ,poli
tische Liebe‘. Tatsächlich nimmt zu essen oder zu trinken geben heute die Gestalt einer 
politischen Initiative an und bedeutet Veränderung einer Gesellschaft, deren Struktur 
grundsätzlich einige wenige bevorzugt, die sich den Mehrwert aus der Arbeit der an
deren aneignen. Dabei muss diese Umstrukturierung an den Wurzeln des Missstan

125 Lk 10,33. 
126 Gutiérrez 185. 
127 Ebd. 
128 Ebd. 186; vgl. Bd. 2, Kap. 1.3.3.6. 
129 1 Joh 4,20. 
130 Gutiérrez 187. 
131 Mt 25,40. 
132 Gutiérrez 188. 
133 Ebd.; siehe dazu Bd. 2, Kap. 1.3.3.4. 
134 Ebd. 189. 
135 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 281 

des ansetzen und die Gesellschaft radikal von ihrem Fundament her umgestalten, d. h. 
vom Privateigentum an Produktionsmitteln her.“136 

Individuelle Fürsorge reicht bei der Nächstenliebe nicht aus. Die Ungerechtigkeit muss 
strukturell überwunden werden.137 

Nach Gutiérrez begegnen wir Jesus Christus, dem Herrn, also hauptsächlich dann, 
wenn wir uns für Menschen öffnen, „denen Unterdrückung, Ausbeutung und Entfrem
dung ihr menschliches Gesicht entstellt haben“138, die deshalb „keine schöne und ed
le Gestalt“ mehr haben, sodass wir sie anschauen wollen, die „verachtet und von den 
Menschen gemieden“ werden, die mit Schmerz und Leid, Krankheit und Elend vertraut 
sind.139 

„Als Randexistenzen der Gesellschaft haben sie eine wirkliche Kultur geschaffen, in 
deren Werte man einsteigen muss, wenn man sie als Menschen erreichen will. Durch 
sie kommt das Heil der Menschheit; denn sie sind Träger des Sinns der Geschichte und 
,Erben des Reiches‘ (Jak 2,5). Unsere Haltung ihnen gegenüber oder – besser – unser 
Engagement für sie entscheidet darüber, ob sich unsere Existenz in Übereinstimmung 
mit dem Willen des Vaters befindet. Das ist der Inhalt der Offenbarung, die Christus 
uns gibt, indem er sich mit den Armen des Matthäus-Textes identifiziert.“140 

Wie sich diesen Ausführungen von Gutiérrez, der die Befreiungstheologie mitbegründet 
und mit seinem Bestseller zum Begriff gemacht hat, entnehmen lässt, macht die Chris
tusbegegnung im Nächsten „das spirituelle Herzstück“ dieser Theologie und die Opti
on für die Armen den „Kern befreiungstheologischen Denkens“ aus.141 Allerdings macht 
Gutiérrez am Ende seines Hauptwerkes auch deutlich, dass „wir im Grunde nie zu einer 
echten Theologie der Befreiung kommen, wenn die Unterdrückten nicht selbst frei ihre 
Stimme erheben und sich unmittelbar und in schöpferischer Weise in Gesellschaft und 
Kirche äußern können. Sie selbst haben ,Rechenschaft zu geben von der Hoffnung‘, die 
in ihnen ist, und ihre Befreiung aus eigener Kraft zu erwirken.“142 

Die vorrangige Option für die Armen stellt für Leonardo Boff eine „kopernikanische 
Revolution“ der Kirche dar, die auch deshalb „nicht als Sonderlehre einiger Theologen 
abgeschwächt oder gar abgetan werden kann, weil sie lehramtlichen Rang besitzt und 
im konziliaren Erneuerungsprozess wurzelt“.143 

136 Ebd. 
137 Bd. 2, Kap. 1.3.1.5. 
138 Gutiérrez 190. 
139 Jes 53,2f. 
140 Gutiérrez 190. 
141 Sievernich 10; 22. 
142 Gutiérrez 287. 
143 Sievernich 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Literatur 

Gustavo Gutiérrez: Theologie der Befreiung, 1973. 
Michael Sievernich (Hg.): Impulse der Befreiungstheologie für Europa. Ein Lesebuch, 1988. 

2.3.1.2 Die weitere Entwicklung der Befreiungstheologie 
Auf die weitere Entwicklung der lateinamerikanischen Befreiungstheologie blickt Josef 
Estermann in seinem 2025 erschienenen Buch Herrschaft und Befreiung. Fünfzig Jahre 
Befreiungstheologie – eine Bestandsaufnahme zurück. Darin hält er vier Generationen von 
Theologen und Theologinnen auseinander. Die bisher geschilderten Anfänge gehören 
ihm zufolge zur Generation der klassischen Befreiungstheologie (1968–1985) in Latein
amerika. „Sie entwickelte sich im Kontext wachsender struktureller Armut, brutaler 
Militärdiktaturen, der vielen Strukturanpassungen von Weltbank und Währungsfonds 
sowie einer immer größer werdenden Kluft zwischen einer reichen Oberschicht und 
der großen Mehrheit von Armen und Mittellosen.“144 Theologisch und methodisch ging 
es ihr um den grundsätzlichen Primat der Praxis und der konkreten sozio-politischen 
Erfahrung, die hermeneutische Bedeutung von „Befreiung“ statt Erlösung, eine konse
quente Volk-Gottes-Theologie (im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil), den 
methodischen Dreischritt von Sehen – Urteilen – Handeln und die vorrangige Option 
für die Armen. Prägnant und zugleich ausführlich entfaltet sind diese Themen im 1990 
erschienenen zweibändigen Standardwerk Mysterium Liberationis – „gleichsam einem 
Kompendium der klassischen lateinamerikanischen Befreiungstheologie“145. Vor allem 
von afrikanischen und asiatischen Theologen, die sich durch das selbstbewusste Auf
treten ihrer lateinamerikanischen Kollegen marginalisiert und unverstanden fühlten, 
wurde dieser Theologie „Ökonomismus“ vorgeworfen, also der Vorwurf gemacht, der 
wirtschaftlichen Armut bei der Analyse von Staat und Gesellschaft alleinigen oder zu 
großen Stellenwert beigemessen zu haben. 

In der Generation der feministischen und geographischen Ausdifferenzierung (1976–1995) 
machte sich das „Hereinbrechen“ der Frauen in die Theologie Lateinamerikas bemerk
bar. Die androzentrische (männerzentrierte) Weise, Theologie zu treiben, wurde radikal 
infrage gestellt. 

„Zu Beginn waren es vor allem weibliche Ordensangehörige wie Ivone Gebara oder Ma

ría Pilar Aquino, die sich als Befreiungstheologinnen hervortaten, aber schon früher als 
bei den Männern meldeten sich auch engagierte Laiinnen zu Wort, wie das Beispiel von 
María Clara Lucchetti Bingemer zeigt […]. In der Folge fächerte sich die lateinamerika

nische feministische Theologie weiter auf und brachte je nach Kontext eine Schwar
ze Theologie Süd- und Zentralamerikas (Teología Negra), eine Womanist-Theology oder 

144 Estermann 39. 
145 Ebd. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 283 

Mujerista-Theologie der Latinas in den USA oder eine indigene feministische Theologie 
hervor.“146 

Nahezu gleichzeitig mit der feministischen „Diversifizierung“ (Verbreiterung, Auswei
tung) erfolgte auch eine „Globalisierung“ oder „Interkontinentalisierung“ der lateiname
rikanischen Befreiungstheologie. Diese bedeutete „nicht nur deren Kontextualisierung 
in Afrika, Asien, Ozeanien und Europa, sondern auch eine Bereicherung der lateiname
rikanischen klassischen Variante und die Auseinandersetzung mit anderen theologi
schen Aufbrüchen“147. Im Zuge der geographischen Ausweitung entstand beispielsweise 
die Black Theology in Südafrika, die Dalit-Theologie in Indien, die Theology of Struggle auf 
den Philippinen und die Minjung-Theologie in Südkorea. 

Die Generation der ökospirituellen, ökofeministischen, queer-theologischen, afroamerikani
schen und indigenen Befreiungstheologie (seit 1992) trat mit der sogenannten „kulturellen 
Wende“ in Erscheinung. 

„Im Gleichschritt mit der ,inkulturierten lateinamerikanischen Philosophie‘ (Juan Car
los Scannone, Rodolfo Kusch, Arturo Andrés Roig) begann sich die Befreiungstheologie 
in der zweiten Hälfte der 1980er Jahre auf die kulturellen und ethnischen Bedingun
gen von Unterdrückung und Marginalisierung, aber auch der Evangelisierung und Be
freiung selbst zu besinnen. Die Armen gehören nicht nur einer (gesellschaftlichen und 
ökonomischen) Klasse an und werden vom internationalen Kapital ausgebeutet, son
dern haben auch eine Hautfarbe, ein Geschlecht und eine ganz bestimmte Kultur und 
Religiosität.“148 

In der Folge wurden seit den 1990er Jahren die „Indigenisierung“ und „Afroamerikani
sierung“ immer intensiver und radikaler. In Lateinamerika bildete sich eine Teología India 
(indigene Theologie) heraus und wuchs die Sensibilisierung für „anatopische“ (kultur
fremde), hier konkret europäische Elemente in der Befreiungstheologie. Fast gleichzei
tig entstand, wie oben beim Feminismus bereits erwähnt, eine afroamerikanische Teo
logía Negra für die afroamerikanische Minderheit in Lateinamerika – als Pendant zur 
US-amerikanischen Black Theology. 

„Nach dem Lehr- und Redeverbot, das die Glaubenskongregation Leonardo Boff 1981 
auferlegt und 1991 wiederholt hatte, nahm dieser Abstand von seiner theologischen 
Kirchenkritik und ließ sich 1992 in den Laienstand versetzen. Für die Befreiungstheo
logie hatte dies indirekt zur Folge, dass der ökospirituelle Aspekt immer bedeutsamer 
werden sollte. Angestoßen durch die Publikationen von Boff zu diesem Thema entwi
ckelte sich in Lateinamerika eine eigentliche ökospirituelle und kosmospirituelle Be
freiungstheologie (Marcelo Barros, Simón Pedro Arnold, Diego Irrarázaval), die sich 
immer stärker mit der ökofeministischen Bewegung verband.“149 

146 Ebd. 43. 
147 Ebd. 44. 
148 Ebd. 45. 
149 Ebd. 46f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Schließlich entwickelte sich im Zuge der Diversifizierung der klassischen Befreiungs
theologie auch eine Queer-Theologie, für die etwa die argentinische feministische Theo

login Marcella Althaus-Reid oder der brasilianische Theologe André Musskopf steht. 
Die Generation der dekolonialen, interreligiösen, transmodernen und globalisierungskriti

schen Befreiungstheologie (seit 2005) verdankt sich dem gewachsenen Bewusstsein, „dass 
nicht nur Asien und Afrika, sondern auch Lateinamerika ein multireligiöser Kontinent 
ist. Ansätze eines interreligiösen Dialogs und einer pluralistischen Religionstheologie im 
Rahmen der Befreiungstheologie sind nicht mehr zu übersehen (Paul Knitter, María José 
Vigil, Diego Irrarázaval).“150 Dabei geht es insbesondere um einen konstruktiven und kri
tischen Dialog zwischen den autochthonen (einheimischen) Religionen Lateinamerikas 
und den unterschiedlichen christlichen Traditionen, die im Windschatten der Conquista 
und des Neokolonialismus (das heißt der neuen Beherrschung von Ländern des globa
len Südens durch Staaten und Konzerne der Industrienationen) den Kontinent als Raum 
fremder Religionen evangelisiert haben. 

„Die größte Herausforderung erwächst der lateinamerikanischen Theologie heute 
vonseiten der verschiedenen Strategien der Globalisierung der Wirtschaft, der Mas

senmedien und der Kultur. Sie muss neuen Formen des Ausschlusses, der Ausgrenzung 
und der Unterdrückung begegnen, die sich aus der weltweiten Arbeitsteilung, Mobili

tät und Kapitalverschiebung ergeben. Dazu gehört auch die Reflexion zu ökologischen 
Fragen, die allerdings im Kontext Lateinamerikas eng mit den Fragen von Armut, Pa
triarchat und Rassismus gekoppelt sind.“151 

Schließlich gehören zur vierten und jüngsten Generation der Befreiungstheologie auch 
die Ansätze einer „dekolonialen Theologie“. Wie der klassischen Befreiungstheologie 
geht es dieser Theologie der Entkolonialisierung „um ein theologisches Nachdenken 
über Strukturen von Unterdrückung, Ausgrenzung und Armut“, wobei die dekoloniale 
Theologie „Fragen der epistemischen Gewalt, kolonial bestimmter Universalismen und 
Essenzialismen, kultureller Zentrismen wie Euro- und Okzidentozentrismus, sowie 
neuer Formen von Hybridität [Mischformen vorher getrennter Systeme]“ in den Fokus 
nimmt.152 Weil es nicht nur wirtschaftlich bedingte, sondern auch geschlechtlich, eth
nisch, religiös und kulturell bedingte Unterdrückung und Ausbeutung gibt, hat sich die 
klassische Befreiungstheologie im Laufe von fünf Jahrzenten immer mehr verbreitet 
und verbreitert, ohne dabei ihr ursprüngliches Anliegen aufzugeben, Arme bei ihrem 
Bemühen um Befreiung theologisch zu unterstützen.153 

150 Ebd. 47. 
151 Ebd. 48. 
152 Ebd. 49. 
153 Am Ende dieses Kapitels zur Befreiungstheologie sei noch auf das Institut für Theologie und Politik 

(ITP) in Münster hingewiesen, das seit 2024 an einer Rekonstruktion der Befreiungstheologie und 
Politischen Theologie mit der Fragestellung arbeitet, ob und inwiefern die Theologie etwas zu den 
drängenden Fragen der Zeit beizutragen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 285 

Literatur 

Ignacio Ellacuría/Jon Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis, 2 Bände, (deutsch) 1995. 
Josef Estermann: Herrschaft und Befreiung. Fünfzig Jahre Befreiungstheologie – eine Bestan

desaufnahme, 2025. 

2.3.2 Die Option in der feministischen Theologie 

In diesem Kapitel sollen zunächst einige Grundzüge der feministischen Theologie skiz
ziert werden (Kap. 2.3.2.1), bevor traditionelle Argumente gegen die Weihe von Frauen 
entkräftet (Kap. 2.3.2.2) und anhand der Weltsynode Argumente für sie vorgetragen wer
den (Kap. 2.3.2.3). 

2.3.2.1 Anliegen und Themen feministischer Theologinnen 
Die feministische Theologie stellt einen Teil oder eine Variante der Befreiungstheolo
gie dar, insofern sie „Glaubens- und Lebenserfahrungen von Unterdrückung, Verschwiegen
werden und Marginalisierung, aber auch von Befreiung und gelungener Menschwerdung“, die 
Frauen gemacht haben, sichtbar machen und „theologisch zur Geltung“ bringen will.154 
Wie bei der lateinamerikanischen Befreiungstheologie lässt sich ihr Beginn in die frü
hen sechziger Jahre zurückverfolgen, als nämlich die US-amerikanische Theologin Vale
rie Saiving Goldstein (1921–1992) mit ihrem Artikel The Human Situation: A Feminine View 
(1962) „in der christlichen Theologie so etwas wie eine revolutionäre Entwicklung ein
läutete“155. In ihrem Essay macht Saiving darauf aufmerksam, dass die Konzentration 
auf den Stolz, die für die traditionelle christliche Deutung der Sünde charakteristisch ist, 
die männliche Erfahrung in einer Weise widerspiegelt, die der Erfahrung der meisten, 
wenn nicht aller Frauen unangemessen ist. Denn diese neigen laut Saiving viel eher da
zu, sich abzulenken und zu zerstreuen sowie weniger zentriert und fokussiert zu sein, in 
ihrer Selbstdefinition von anderen abzuhängen und ihr eigenes Selbst nicht voll zu ent
wickeln oder sogar zu negieren. Somit ist die weibliche Schwäche im Grunde das genaue 
Gegenteil der männlichen. Während Männer tendenziell ihr eigenes Selbst überbewerten 
und stolz oder überheblich sind, haben Frauen die Neigung, es zu wenig zu entfalten und 
sich minderwertig vorzukommen. Die christliche Auffassung, Erlösung sei das Ergebnis 
von Selbstlosigkeit, schreibt den Frauen jedoch vor, selbstlos zu sein. Daher sollte das, was 
„Sünde“ ist, neu bestimmt werden, und zwar so, dass darin auch die weibliche Erfahrung 
angemessen berücksichtig ist. Statt Frauen zur Selbstlosigkeit anzuhalten und auf die
se Weise zu entmutigen, sollte man sie ermutigen, ein individuelles Selbst aufzubauen 

154 Strahm 2012, 2 (H. d. V.). Von Erfahrungen von Frauen auszugehen und diesen Erfahrungen ver
pflichtet zu bleiben, ist nach wie vor der Anspruch des Wörterbuchs der Feministischen Theologie, das 
Elisabeth Gössmann, Helga Kuhlmann, Elisabeth Moltmann-Wendel, Ina Praetorius, Luise Schot
troff, Helen Schüngel-Straumann, Doris Strahm und Agnes Wuckelt im Jahr 2002 in zweiter, voll
ständig überarbeiteter und grundlegend erweiterter Auflage herausgegeben haben. 

155 Ebd. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

und sich als Individuum zu behaupten. Da Frauen in einer Gesellschaft, in der sie in allen 
Belangen gegenüber den Männern benachteiligt sind, aufgrund ihrer Geschlechtsrolle 
andere Erfahrungen machen, müssen diese nicht nur im Bereich der Sünde, sondern auch 
in allen anderen Bereichen im Sinne Saivings Eingang in die Theologie finden. „Sonst bleibe 
die Theologie, das Nachdenken über Gott, weiterhin auf die eine Hälfte des menschlichen 
Geschlechts beschränkt und damit unvollständig und verzerrt.“156 

Mit der Forderung, die Erfahrung von Frauen in der Theologie ernst zu nehmen, war 
die Bewegung christlicher Frauen geboren, die unter der Bezeichnung „feministische 
Theologie“ inzwischen weltweit verbreitet ist und sich, wie der Name sagt, historisch 
dem westlichen Feminismus verdankt. Zu ihrem Erstarken haben Ende der 1960er und in 
den 1970er Jahren auch die nachkonziliare Lainnenbewegung und die ökumenische Be
wegung beigetragen. Für viele christliche Frauen ist feministische Theologie dann in den 
1980er und 1990er Jahren zu einer „religiösen Quelle ihres Aufbruchs zu einem selbstbe
stimmten Frausein und einer befreienden Theologie geworden“157. 

Auch wenn in den letzten Jahrzehnten bezüglich der formalen Gleichstellung der Ge
schlechter besonders in westlichen Gesellschaften und in den Kirchen, zumindest in den 
evangelischen, vieles erreicht worden ist, ist man von der Gleichberechtigung noch weit 
entfernt. Frauen verdienen immer noch deutlich weniger als Männer. 

„Sie sind in Führungspositionen – auch in kirchlichen – nur marginal vertreten und leis
ten auch als Berufstätige wesentlich mehr Familienarbeit als Männer. Und was die Rol
lenbilder und Geschlechterkonzepte in den Köpfen und Herzen vieler Menschen be
trifft, so sind diese noch immer erschreckend traditionell. Auch die Kirchen haben in 
ihrer theologischen Verkündigung und liturgischen Praxis noch kaum eine geschlech
tersensible und geschlechtergerechte Theologie umgesetzt.“158 

Darum ist die feministische Theologie, wie Doris Strahm richtig bilanziert, nach wie vor 
aktuell. 

Zu den ursprünglichen Anliegen feministischer Theologinnen gehört es zum einen, 
die gesamte christliche Theologie mit ihren Lehren von Gott und von Jesus Christus, von 
Sünde und Erlösung aus der Sicht ihrer Erfahrungen als Frauen neu zu deuten. 

„Zum anderen untersuchen feministische Theologinnen kritisch die Folgen, die eine 
einseitig von Männern formulierte Theologie für die kirchliche und gesellschaftliche 
Situation von Frauen und Männern und für ihr Selbstbild hatte. Denn die von Män

nern formulierte Theologie hat nicht nur jahrhundertelang die Erfahrungen von Frau
en übergangen. Sie hat auch festgelegt, was das Wesen des Mannes und das Wesen 
der Frau ist, welche Aufgaben und Rechte dem Mann und welche der Frau zukommen 
oder nicht. Dabei hat sie den Mann als Norm des Menschseins verstanden und die Frau 
als zweitrangig und dem Mann untergeordnet definiert.“159 

156 Ebd. (siehe Saiving Goldstein 152–173). 
157 Strahm 1. 
158 Ebd. 
159 Ebd. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 287 

Die Überordnung der Männer und die Unterordnung der Frauen wurde aus der Bibel ab
geleitet und als von Gott gewollte Schöpfungsordnung religiös legitimiert. Eine besonde
re Rolle spielte dabei die als historischer Bericht missverstandene Geschichte von Adam 
und Eva und ihrem Sündenfall in Genesis 2 und 3.160 Sie hat in der Theologie des Paulus 
krassen Niederschlag gefunden, wenn dieser im ersten Brief an Timotheus schreibt: 

„Dass eine Frau lehrt, erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie über ihren Mann herrscht; 
sie soll sich still verhalten. Denn zuerst wurde Adam erschaffen, danach Eva. Und nicht 
Adam wurde verführt, sondern die Frau ließ sich verführen und übertrat das Gebot. 
Sie wird aber dadurch gerettet werden, dass sie Kinder zur Welt bringt, wenn diese in 
Glaube, Liebe und Heiligkeit ein besonnenes Leben führen.“161 

Die Frau hat sich dem Mann unterzuordnen, weil er als erstes von Gott geschaffen wurde 
und sie als erstes gesündigt hat. Deshalb ist er auch „Abbild und Abglanz Gottes“, wäh
rend sie nur „Abglanz des Mannes“ ist.162 An solch einer fehlgeleiteten Theologie zeigt 
sich noch einmal, wie wichtig es auch im Sinn feministischer Theologie ist, die traditio
nelle Ur- und Erbsündenlehre mit all ihren fatalen Folgen zu revidieren.163 

Die patriarchale Geschlechterordnung prägt bis in die Gegenwart hinein das Ge
schlechterverhältnis in christlichen Kirchen. Sie hat viele Frauen daran gehindert und 
hindert sie immer noch daran, sich als vollwertige Menschen und als Ebenbild Gottes 
zu begreifen. 

„Gegen eine solche frauenunterdrückende Tradition setzt sich feministische Theologie 
zur Wehr. Sie ist eine Theologie von feministisch orientierten Frauen, die das Patri
archat in Gesellschaft und Kirche erkennen, es kritisieren und überwinden wollen. 
Sie ist eine fundamentale Theologiekritik, die dem Zusammenhang von christlicher 
Theologie und Frauenunterdrückung nachgeht. Gleichzeitig sucht sie in der bibli
schen und christlichen Glaubenstradition nach dem verschütteten Erbe von Frauen 
und den emanzipatorischen, befreienden Impulsen der christlichen Religion, um eine 
geschlechtergerechte und frauenbefreiende Theologie zu entwickeln, die die Sub
jektwerdung der stumm gemachten Frauen und die Wiedergewinnung ihrer Würde 
als Ebenbild Gottes befördern will.“164 

Feministische Theologie ist also, so lässt sich mit Strahm zusammenfassen, nicht einfach 
eine Theologie der Frau, sondern eine frauenbefreiende Theologie, in deren Zentrum die 
Erfahrungen von Frauen stehen. Ihr Ziel besteht darin, traditionelle Weiblichkeitskon
zepte und Rollenzuschreibungen als kulturelle und theologische Konstrukte zu entlar
ven und eine Veränderung patriarchaler Strukturen, Geschlechterkonzepte und religiö
ser Symbolsysteme herbeizuführen. 

160 Gen 2,4–3,24. 
161 1 Tim 2,12–15. 
162 1 Kor 11,7. 
163 Bd. 2, Kap. 1.3.2. 
164 Strahm 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Von Anfang an haben sich feministische Theologinnen mit der Bibel auseinander
gesetzt und sie intensiv erforscht. Dabei haben sie unter anderem die aktive Rolle von 
Frauen in der Jesusbewegung und der frühchristlichen Kirche wiederentdeckt und her
ausgefunden, dass es neben dem Kreis der zwölf Apostel vermutlich eine ähnliche feste 
Gruppe von Frauen um Jesus gab. 

„Dies lassen die Listen mit Frauennamen vermuten, wie sie z. B. im Lukasevangelium 
überliefert werden (Lk 8,2–3): Maria Magdalena, Johanna und Susanna, sowie die Frau
ennamen, die in den Passions- und Ostererzählungen genannt werden, nämlich Maria 
Magdalena, Maria, die Mutter des Jakobus, Salome, Johanna, Susanna u. a. In den Os
tererzählungen wird überliefert, dass diese Jüngerinnen bei der Kreuzigung Jesu an
wesend waren und nach der Flucht der Jünger die ersten waren, die die Botschaft von 
Jesu Auferweckung vernommen und sie verkündet haben (Mk 16,1–8). Der Neubeginn 
der Jesusbewegung nach Jesu Tod wurde anfangs also ausschließlich von Frauen ge
tragen. Sie wurden vom Auferstandenen durch eine Erscheinung dazu beauftragt.“165 

Unter diesen Frauen dürfte Maria Magdalena eine ähnlich zentrale Stellung eingenom
men haben wie Simon Petrus im Zwölferkreis.166 Nach den Evangelien war sie eine enge 
Jüngerin Jesu und die erste Zeugin seiner Auferstehung.167 Ihre Bedeutung war in der 
frühen Kirche so groß, dass ihr Kirchenväter ab dem 4. Jahrhundert den Ehrennamen 
„Apostelin der Apostel“ gaben. 

Frauen waren demnach Jüngerinnen und Nachfolgerinnen Jesu und begleiteten ihn 
bis zum Tod. 

Auch gab es Frauen, die die Jesusbewegung finanziell unterstützten. „Die inklu
siven, herrschaftskritischen und egalitären Elemente der Reich-Gottes-Botschaft, die 
Jesus verkündet hat, schufen eine Nachfolgegemeinschaft, eine Familie Gottes, in der 
patriarchale Herrschaftsstrukturen aufgebrochen wurden und auch Frauen als Töchter 
Gottes neue Lebensmöglichkeiten außerhalb der patriarchalen Familienstrukturen 
fanden.“168 Das Verbot, irgendjemanden auf Erden Vater zu nennen, da es nur den einen 
Vater im Himmel gebe169, macht deutlich, dass die Familie Gottes eine geschwisterliche 
Gemeinschaft von Söhnen und Töchtern Gottes war und sein sollte, in der die Herrschaft 
der irdischen Väter abgeschafft ist und allein Gott die Vaterrolle zukommt. 

Im 1. Korintherbrief fragt Paulus, ob nicht auch er das Recht habe, eine Schwester im 
Glauben als Frau mitzunehmen.170 Das lässt erkennen, dass auch nach Jesu Tod etliche 
Jesusanhängerinnen als Wanderpredigerinnen tätig waren. „Einige missionierten ge
meinsam mit ihren Ehemännern im palästinisch-syrischen Raum, wie etwa Priska und 
Aquila (Röm 16,3) sowie Junia und Andronikus (16,7).“171 In seinen Briefen an die Gemein
den in Rom und in Philippi nennt Paulus Frauen, die lehren und missionieren für die Ver

165 Ebd. 3. 
166 Vgl. Bd. 2, Kap. 2.2.2.7. 
167 Joh 20,11–18. 
168 Strahm 4; vgl. Mk 3,33–35; 10,28–30. 
169 Mt 23,9. 
170 1 Kor 9,5. 
171 Strahm 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 289 

breitung des Evangeliums: Priska, Maria, Tryphäna, Tryphosa, Persis und andere.172 Im 
Römerbrief erwähnt er zudem eine Apostelin namens Junia.173 „Diese Wanderpredige
rinnen und Prophetinnen waren offenbar so bedrohlich für die männlichen Brüder, dass 
mit großem theologischem Aufwand versucht wurde, sie zu disziplinieren.“174 Warum 
sonst schärfte Paulus der Gemeinde in Korinth ein, die Frauen sollten den Anstand und 
die Ordnung wahren und in der Versammlung schweigen und sich unterordnen, obwohl 
es für sie legitim war, nach prophetischem Reden zu streben? 

„Wie es in allen Gemeinden der Heiligen üblich ist, sollen die Frauen in den Versamm

lungen schweigen; es ist ihnen nicht gestattet zu reden: Sie sollen sich unterordnen, 
wie auch das Gesetz sagt. Wenn sie etwas lernen wollen, dann sollen sie zu Hause ih
re Männer fragen; denn es gehört sich nicht für eine Frau, in der Versammlung zu re
den. […] Strebt also nach dem prophetischen Reden, meine Brüder und Schwestern, 
und verhindert nicht das Reden in Zungen! Doch alles soll in Anstand und Ordnung 
geschehen.“175 

In der Zeit nach Jesu Tod gab es nicht nur Frauen, die als Wanderpredigerinnen und Pro
phetinnen auftraten, sondern auch solche, die Leiterinnen und Vorsteherinnen christli
cher Hausgemeinden waren: 

„So Lydia in Philippi (Apg 16,14ff), Priska in Korinth (Apg 18,2.26), Nympha in Laodizea 
(Kol 4,15). Phöbe, die Vorsteherin der Gemeinschaft in Kenchreä war, wird Diakonin 
genannt (Röm 16,1). Studien zeigen, dass es noch bis ins 5./6. Jh. Frauen gab, die als 
Diakoninnen tätig waren (Liturgie, Katechese und Taufe) und den gleichen Rang wie 
die Diakone hatten.“176 

Die Jesusbewegung war also keine reine Männerschar. Sie war vielmehr in ihren An
fängen eine Nachfolgegemeinschaft von Gleichgestellten, wie Elisabeth Schüssler Fiorenza 
hervorgehoben hat.177 Männer und Frauen trugen gemeinsam die Botschaft Jesu weiter 
und waren gleichermaßen am Aufbau der christlichen Gemeinden beteiligt. „Leitungs-, 
Lehr- und Verwaltungsfunktionen waren nicht an das Geschlecht gebunden, sondern an 
die von Gott geschenkten Charismen.“178 

In den späteren Briefen des Neuen Testaments, den sogenannten Pastoralbriefen, 
wurde dann versucht, diese machtvollen Aktivitäten der Frauen, mit denen sie die tra
ditionelle weibliche Geschlechtsrolle überwanden, einzuschränken. Unter der Leitmeta
pher des „Hauses Gottes“ wurde eine hierarchisch gegliederte Kirche unter der Leitung 
von Episkopen, Presbytern und Diakonen entwickelt.179 Das kirchliche Amt orientierte 

172 Vgl. Röm 16,3, 12; Phil 4,2f. 
173 Röm 16,7. 
174 Strahm 4. 
175 1 Kor 14, 33–35.39f. 
176 Strahm 4. 
177 Vgl. Schüssler Fiorenza: Zu ihrem Gedächtnis …, 1988. 
178 Strahm 4. 
179 1 Tim 3,15. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

sich am römischen Modell des Familienoberhaupts. Das führte zu einer „harschen Zu
rückdrängung der Frauen aus den Lehr- und Leitungsämtern […]. Mit der Entwicklung 
einer hierarchisch strukturierten, priesterlichen Amtskirche im 4./5. Jahrhundert wur
den Frauen schließlich ganz aus den kirchlichen Ämtern ausgeschlossen.“180 

In der römisch-katholischen Kirche werden bis heute keine Frauen ordiniert. Dort 
sind sämtliche geistlichen (Leitungs-)Ämter Männern vorbehalten. 

Feministische Theologinnen der ersten Generation haben darüber hinaus das einsei
tig männliche Gottesbild kritisiert181 und die Auslegung der Menschwerdung Gottes in 
Jesus Christus als Mannwerdung problematisiert. 

„[Denn] die Männlichkeit des Erlösers wurde immer wieder dazu missbraucht, die Un
terordnung der Frau unter den Mann theologisch zu rechtfertigen und Frauen die vol
le Gottebenbildlichkeit und die Fähigkeit zur Christus-Repräsentation abzusprechen – 
oder wie in der römisch-katholischen Kirche, um die Macht eines rein männlichen Kle
rus zu sichern. Die Frage, ob die Christologie, die Lehre von Jesus als Christus, als Erlö
ser, so reinterpretiert werden kann, dass sie auch Frauen heil werden lässt und frei, ist 
für viele feministische Theologinnen daher zu einer Schlüsselfrage für ihren Glauben 
geworden.“182 

In dieser Frage erweist sich die neutestamentliche Weisheitschristologie als hilfreich.183 
Sie war eng verbunden mit einer Weisheitstheologie, die Gott in weiblicher Gestalt als 
göttliche Weisheit verstanden hat. 

„Die grenzenlose Güte Gottes, die Jesus verkündet, ist die göttliche Sophia [Weisheit], 
die über Gerechte und SünderInnen in gleicher Weise die Sonne scheinen und Regen 
fallen lässt, deren Joch leicht ist, die den Armen und Schwerbeladenen, den Ausge
stoßenen und Unterdrückten eine Zukunft öffnen will, wie es bei Matthäus 5, Vers 45 
heißt. Das Verständnis von Jesus als Verkörperung der universalen und alle einschlie
ßenden Liebe der weiblichen Sophia hat zur Vorstellung einer radikalen Gleichheit al
ler Menschen geführt.“184 

Dies hat vor allem die Bibelwissenschaftlerin Elisabeth Schüssler Fiorenza herausge
stellt185, die damit nicht nur das patriarchale System in Kirche und Gesellschaft in Frage 
gestellt, sondern auch Frauen zu neuem Selbstbewusstsein und eigenständiger Aktivi
tät ermutigt und ermächtig hat. „Die Sophia-Christologie bietet zudem eine Möglich
keit, die Androzentrik der herrschenden Theologie und Christologie auf ein umfassen
deres Gottesbild hin zu durchbrechen, da sie die männliche Rede von Gottvater und Sohn 

180 Strahm 4. 
181 Bd. 1, Kap. 2.3.3. 
182 Strahm 6. 
183 Bd. 2, Kap. 2.2.5.3. 
184 Strahm 8. 
185 Vgl. Schüssler Fiorenza: Jesus – Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische Anfragen feministischer Chris

tologie, 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 291 

aufbricht und die erlösende Bedeutung Jesu auch mit weiblichen Metaphern interpre
tiert.“186 

Die feministische Theologie hat sich im Laufe der Jahre in mehreren Wellen weiter
entwickelt und verändert. Vor allem dadurch, dass in den 1990er Jahren neben die Frau
enforschung die Genderforschung trat, hat sich das Interesse, besonders von jüngeren 
Theologinnen, von der Theologie zur Geschlechterforschung verschoben. Diese kann je
doch, so Strahm, „eine parteiliche, auf Veränderung der gesellschaftlichen Machtver
hältnisse zielende feministische Theologie“ sowie „den Feminismus als politische Bewe
gung“ nicht ersetzen, „dem es um die Überwindung der gesellschaftlichen Ungleichheit 
der Geschlechter und um den Aufbau einer geschlechtergerechten Gesellschaft und Kir
che geht“.187 

Besonders in der römisch-katholischen Kirche führt eine neue Generation von fe
ministischen Theologinnen in neuem Stil den Kampf gegen die strukturelle Diskrimi
nierung der Frauen und für die Geschlechtergerechtigkeit fort. Das geht unter anderem 
aus einem Kongress hervor, der unter der Überschrift „Gottes starke Töchter“ am 18./19. 
September 2023 stattgefunden hat und an dem bis zu 600 Katholikinnen und Katholiken 
aus aller Welt teilgenommen haben.188 Unter Ergänzung durch weitere Beiträge sind die 
Referate der Tagung in einer Sonderpublikation Herder Thema aus dem Verlag Herder do
kumentiert worden. „Sie reflektieren Geschlechtergerechtigkeit als unerledigte Aufgabe 
der katholischen Kirche“ und „formulieren die Konsequenz daraus: die Öffnung aller sa
kramentalen Ämter für Frauen“.189 Denn Frauen bleiben auch im 21. Jahrhundert in der 
katholischen Kirche nicht nur von wesentlichen Entscheidungen und von höheren Lei
tungsämtern ausgeschlossen. 

„[Auch] ihre Berufungen werden nicht anerkannt. Die sakramentale Ordination wird 
ihnen vorenthalten. Gottesdienste dürfen sie nur ausnahmsweise halten. In der Pasto
ral treffen sie auf große Widerstände. Viele erleiden Gewalt, auch durch Männer der 
Kirche.“190 

Die offenkundige geschlechtsspezifische Diskriminierung und strukturelle Benachtei
ligung der Frauen in der katholischen Kirche ist, auch wenn dies unter Berufung auf 
den Willen Gottes oder eine natürliche Ordnung der Geschlechter geschieht, „theolo
gisch nicht haltbar, institutionell anachronistisch und spirituell eine Zumutung“191. 

Wer für Geschlechtergerechtigkeit in Kirche und Gesellschaft eintritt, passt sich da
her nicht an den „Zeitgeist“ an und macht sich nicht eines „Neokolonialismus“ gegen
über Kulturen schuldig, „denen die Gleichstellung der Frau vermeintlich nicht zugemu
tet werden dürfte“.192 Vielmehr heißt sich für Geschlechtergerechtigkeit einzusetzen, 

186 Strahm 8. 
187 Ebd. 9. 
188 Vgl. Herder Thema [= HT]: Gottes starke Töchter, Editorial, 1. 
189 Ebd. 
190 HT Einführung, 4. 
191 Ebd. 
192 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„das Evangelium zu verkünden und die gottgeschenkte Würde aller Menschen zu ver
teidigen“193. 

Inzwischen ist die „Frauenfrage“, die keineswegs nur in westlichen Gesellschaften, 
sondern in der ganzen katholischen Welt virulent ist, zur Zukunftsfrage der katholischen 
Kirche geworden. Denn wie die Weltsynode 2021 bis 2024 ergeben hat, wird „auf allen 
Kontinenten die mangelnde Beteiligung der Frauen beklagt“, die „traditionelle katholi
sche Verbindung von Macht, Weihe und männlichem Geschlecht […] weltweit infrage ge
stellt“.194 Auch haben mittlerweile viele andere christliche Kirchen schrittweise die Frau
enordination eingeführt, „auch Kirchen, die das Amt sakramental verstehen und in der 
apostolischen Sukzession verankert sehen“195. 

„Auf Leitungsebene der römisch-katholischen Kirche scheint man jedoch dieser öku
menischen Entwicklung bewusst entgegentreten zu wollen. Der explizite Ausschluss 
der Frauenordination scheint immer deutlicher zum konfessionellen Profil gezählt zu 
werden. Dabei werden allerdings zentrale Weichenstellungen des Zweiten Vatikani
schen Konzils übergangen, namentlich die pneumatologische Fundierung der Ekkle
siologie und der Amtstheologie.“196 

Für das „Wesen“ der Kirche und für das „Wesen“ des Amtes ist das Wirken des Heiligen 
Geistes wichtiger als die althergebrachte Tradition. „Nötig ist daher eine fundierte Re
vision der überkommenen Amtstheologie, die die Reformen des Konzils endlich konse
quent aufnimmt und die Kirche im Sinne des Evangeliums verwandelt.“197 Obwohl in 
der katholischen Kirche die gleiche Würde aller seit langem offiziell anerkannt wird, „er
halten“, wie die italienische Theologin Serena Noceti feststellt, „weder in der Gesellschaft 
noch in der Kirche Frauen auch tatsächlich gleiche Chancen auf Führungspositionen“198. 
Besonders der kirchliche Gender-Gap ist riesig. 

„Dafür ist viel mehr Sensibilität nötig. Geschlechtsspezifische Stereotypen müssen er
kannt und angeprangert werden. Die patriarchalisch-klerikale Struktur, die in der […] 
Kirche vorherrscht, könnte so schrittweise überwunden werden, ebenso die weitver
breitete, auf Hans Urs von Balthasar zurückgehende Idee eines marianisch-weiblichen 
und petrinisch-männlichen Prinzips. Es ist biblisch nicht begründet, aber zum Dreh- 
und Angelpunkt der Unterscheidung geschlechtsspezifischer Rollen in der Kirche ge
worden.“199 

Bei der Lehre von dem petrinischen Dienst, der nur Männern vorbehalten ist, und dem 
marianischen Dienst (zu denen bei Balthasar noch der johanneische Dienst bzw. die jo
hanneische Kirche kommt) handelt es sich um ein theologisch unhaltbares Konstrukt, das 
letztlich auf der Annahme beruht, dass Schöpfung und Kirche an sich weiblich und Gott 

193 Ebd. 
194 Ebd. 5. 
195 Ebd. 
196 Ebd. 
197 Serena Noceti: Gläserne Decken und klerikale Allianzen, in HT 56–57, hier 56. 
198 Ebd. 
199 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 293 

und Sohn Gottes an sich männlich sind – alles durchaus in einem biologischen Sinn! Mit 
dieser Annahme dekonstruiert sich das Konstrukt selbst, und es erübrigt sich eine wei
tere theologische Auseinandersetzung. Nicht überflüssig ist es im Zusammenhang der 
„Frauenfrage“ hingegen, sich mit jenen Argumenten gegen die Frauenweihe kritisch aus
einanderzusetzen, die in der lehramtlichen Tradition seit dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil von Päpsten vorgebracht wurden. 

Literatur 

Valerie Saiving Goldstein: Die menschliche Situation: ein weiblicher Standpunkt, in: Elisa
beth Moltmann-Wendel (Hg.), Frauenbefreiung. Biblische und theologische Argumente, 
1978. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza: Zu ihrem Gedächtnis… Eine feministisch-theologische Rekon
struktion der christlichen Ursprünge, 1988. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza: Jesus – Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische Anfragen femi
nistischer Christologie, 1997. 

Elisabeth Gössmann/Helga Kuhlmann/Elisabeth Moltmann-Wendel/Ina Praetorius/ 
Luise Schottroff/Helen Schüngel-Straumann/Doris Strahm/Agnes Wuckelt (Hg.): 
Wörterbuch der Feministischen Theologie, 2., vollständig überarbeitete und grundle
gend erweiterte Auflage 2002. 

Doris Strahm: Heil werden und frei – Perspektiven Feministischer Theologie, 2012, www.doris 
-strahm.ch. 

Herder Thema: Gottes starke Töchter. Frauen und Ämter im Katholizismus weltweit [= HT], 
2024. 

2.3.2.2 Die Ideologie von der Unveränderlichkeit der Tradition 
in der römisch-katholischen Kirche 

Bereits 1976 hatte die Kongregation für die Glaubenslehre in ihrer Erklärung Inter insi
gniores (zur Frage der Zulassung von Frauen zum Priestertum) im Auftrag von Papst Paul 
VI. in der Einleitung festgestellt: „Die Kirche hält sich aus Treue zum Vorbild ihres Herrn 
nicht dazu berechtigt, die Frauen zur Priesterweihe zuzulassen.“ Ein strenges Denk- und 
Diskussionsverbot in dieser Frage erließ dann im Jahr 1994 Papst Johannes Paul II. in sei
nem Apostolischen Schreiben (über die nur Männern vorbehaltene Priesterweihe) Ordi
natio sacerdotalis, in dem er am Schluss kraft seines Petrusamtes erklärt, „dass die Kirche 
in keiner Weise die Vollmacht hat, Frauen die Priesterweihe zu spenden und dass diese 
Lehrmeinung von allen Gläubigen der Kirche definitiv festzuhalten ist“200. Schließlich 
veröffentlichte 1995 der Präfekt der Glaubenskongregation, Kardinal Joseph Ratzinger, 
mit Billigung des Papstes eine „Antwort auf den Zweifel bezüglich der im Apostolischen 
Schreiben Ordinatio sacerdotalis vorgelegten Lehre“. Darin führt er aus, dass diese Lehre 
als zum Glaubensgut gehörend zu betrachten sei, eine endgültige Zustimmung fordere und 
vom ordentlichen und universalen Lehramt unfehlbar und förmlich vorgetragen worden 

200 DH 4983. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.doris-strahm.ch/
http://www.doris-strahm.ch/
https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.doris-strahm.ch/
http://www.doris-strahm.ch/


294 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

sei. Trotz dieser Erklärungen verstummte die Kritik am Verbot der Frauenordination in 
der Kirche nie. Die Diskussion ging unentwegt weiter. Der sensus fidelium (Glaubenssinn 
des Volkes Gottes), der laut II. Vatikanum (LG 12) und Weltsynode (Nr. 22) in Fragen des 
Glaubens nicht irren kann, widersprach der Lehre und die wissenschaftliche Theologie 
erhob argumentative Einwände gegen sie. 

Lehramtlich wurden insbesondere sechs Gründe für das Verbot, Frauen zur Priester
weihe zuzulassen, angeführt, die im Folgenden kurz vorgestellt und entkräftet werden 
sollen: 1. das Argument von der Berufung der Zwölf, 2. das mariologische Argument, 3. 
das Argument der natürlichen Ähnlichkeit, 4. das Argument der Sendung, 5. das sym
boltheologische Argument und 6. das Traditionsargument. 

2.3.2.2.1 Das Argument von der Berufung der Zwölf 
In Inter insigniores beruft sich das Lehramt auf das Verhalten Jesu Christi: „Christus Je
sus hat keine Frau unter die Zwölf aufgenommen.“201 Weil Jesus nur Männer in den Kreis 
der Zwölf berufen hat, kann die Kirche auch nur Männer zu Priestern weihen, so die Lo
gik. Nach dieser Logik könnten aber Frauen nicht nur niemals Priesterinnen werden, 
sondern auch niemals Jüngerinnen Jesu sein und ihm nachfolgen. Denn Jesus hat – der 
damaligen patriarchalen Gesellschaft entsprechend – nur Männer aktiv und ausdrücklich in 
die Nachfolge gerufen und zu Jüngern gemacht.202 Weil er aus ihrer Schar die Zwölf ausge
wählt hat203, konnten es nur Männer sein, die er „bei sich haben“ und „aussenden“ wollte, 
damit sie „verkündigen“ und „Dämonen austreiben“.204 Entscheidend bei der Wahl der 
Zwölf war also nicht, dass sie Männer waren, sondern dass es zwölf waren. So konnten 
sie die zwölf Stämme Israels und damit ganz Israel repräsentieren. Als „Stammväter“ 
des durch Jesus erneuerten Volkes Israel hatten sie aber keine Nachfolger. Indem Lukas 
auch von den „zwölf Aposteln“ spricht, macht er sie zu Urzeugen Jesu, deren wichtigste 
Aufgabe darin bestand, das Evangelium zu verkünden.205 In diesem Sinn gehörten auch 
Paulus und Barnabas oder Jakobus, der Bruder des Herrn, sowie Mitarbeiter und Mitar
beiterinnen des Paulus, etwa Junia, zu den Aposteln.206 

Auch wenn es später in Ordinatio sacerdotalis heißt: „Wenn Christus nur Männer als 
seine Apostel berief, verhielt er sich auf gänzlich freie Weise und nach eigenem Recht“207, 
zeugt das von einer Missachtung der konkreten geschichtlichen Situation. 

„Da Apostelsein bedeutet, öffentlich für die Botschaft Jesu Zeugnis abzulegen, konnte 
sich Jesus in der jüdischen Umgebung seiner Zeit nicht frei und unabhängig entschei
den, was die Auswahl zur öffentlichen Zeugenschaft betrifft. Es war ja Faktum: Im da
maligen Judentum hatten die Frauen kein öffentliches Zeugnisrecht. So konnte Jesus 
für die öffentliche Zeugenschaft keine Frauen auswählen. Jesus war vielmehr in Abhän

201 DH 4592 (H. d. V.). 
202 Mk 1,16–20; 2,14; Joh 1,35–51. 
203 Lk 6,13. 
204 Mk 3,13–19. 
205 Lk 6,13. 
206 Apg 14,4.14; / Gal 1,19; / Röm 16,7. 
207 DH 4981 (H. d. V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 295 

gigkeit von seiner soziokulturellen Situation gezwungen, wegen der Zeugnisfähigkeit 
nur Männer als öffentliche Verkünder zu berufen.“208 

Die Argumentation von der Berufung der Zwölf verrät ein ungeschichtliches Denken, 
das dem Verhalten Jesu nicht gerecht wird. 

Wichtiger als das gesellschaftlich bedingte Verhalten Jesu209, das sich darin ausdrückt, 
dass er nur Männer zu Jüngern und zu zwölf Aposteln beruft, ist im Zusammenhang 
der Weihe seine Haltung gegenüber Frauen. Denn obwohl er keine Frauen aktiv und aus
drücklich zu Jüngerinnen beruft, nimmt er Frauen in seine Jüngerschaft auf.210 Seine für 
die damaligen Verhältnisse außergewöhnlich offene Haltung gegenüber Frauen, die sich 
auch bei anderen Gelegenheiten zeigte, legt den Schluss nahe, dass er heute im Zeitalter 
der Gleichberechtigung nichts dagegen hätte, wenn Frauen in die Priesterschaft aufge
nommen und auch zu Bischöfen in der Nachfolge der zwölf Apostel geweiht würden. 

2.3.2.2.2 Das mariologische Argument 
In Ordinatio sacerdotalis führt Johannes Paul II. ein mariologisches Argument an, das den 
Vorwurf einer Diskriminierung der Frauen in der römisch-katholischen Kirche entkräf
ten soll. 

„Im Übrigen zeigt die Tatsache, dass Maria, die heiligste Mutter Gottes und der Kir
che, nicht das den Aposteln eigene Amt und auch nicht das Amtspriestertum erhalten 
hat, klar, dass die Nichtzulassung von Frauen zur Priesterweihe keine Minderung ihrer 
Würde und keine Diskriminierung ihnen gegenüber bedeuten kann.“211 

Die Aussage, „dass Maria […] nicht das Amtspriestertum erhalten hat“, ist völlig anachro
nistisch, weil der historische Jesus zwar die zwölf Apostel erwählt, aber noch kein Amts
priestertum eingesetzt hat.212 

„Was die Tradition in der Ämterfrage betrifft, ist immer der geschichtliche Kontext der 
Entstehung der Ämter und die lebendige geschichtliche Veränderbarkeit zu beachten. 
Eindeutig sind die Ämter in der frühen Kirche im Kontext des Patriarchalismus ent
standen, und sie haben im Lauf der Kirchengeschichte ihre Ausdrucksformen immer 
wieder verändert. Diese Geschichtlichkeit der kirchlichen Ämter sollte das päpstliche 
Lehramt ernstnehmen und in der jetzigen geschichtlichen Situation der Gleichberech
tigung der Frauen den Zugang zur Frauenordination öffnen.“213 

Auch das mariologische Argument verrät einen Mangel an historischem Bewusstsein 
und ist als unzutreffend zurückzuweisen. 

208 Kraus 799f. 
209 DH 4592. 
210 Bd. 2, Kap. 2.2.2.7. 
211 DH 4982. 
212 Kap. 1.2.4 u. 1.3.1.2. 
213 Kraus 799. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

2.3.2.2.3 Das Argument der natürlichen Ähnlichkeit 
In Inter insigniores erinnert die Glaubenskongregation an die beständige Lehre der Kir
che, „dass der Bischof oder der Priester bei der Ausübung seines jeweiligen Amtes nicht 
in eigener Person handelt, sondern Christus vergegenwärtigt, der durch ihn handelt“214. 
Christus selbst vergegenwärtigen zu können, ist jedoch, so die Glaubenskongregation, 
„wie Paulus betont hat, die Eigentümlichkeit seines apostolischen Amtes215“216. Die hier 
vorgenommene exklusive Deutung der angegebenen Stellen, der zufolge grundsätzlich 
nur die Apostel Christus vergegenwärtigen können, ist nicht haltbar. 2 Kor 5,20 („Wir sind also 
Gesandte an Christi statt und Gott ist es, der durch uns mahnt“) geht beinahe unmittel
bar die Aussage voraus: „Wenn also jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schöp
fung“ (2 Kor 5,17). Da Frauen nicht weniger als Männer neue Schöpfung werden können 
und in jedem Menschen, der in Christus ist, Christus selbst gegenwärtig ist217, gilt all
gemein von jedem Menschen: In dem Maße, in dem er in Christus ist, ist er eine neue 
Schöpfung und vergegenwärtigt er Christus. Was die zweite Stelle angeht, sagt Paulus 
im Galaterbrief: „[…] ihr aber habt auf meine Schwäche […] nicht mit Verachtung und 
Abscheu geantwortet, sondern mich wie einen Engel Gottes aufgenommen, wie Christus 
Jesus.“218 Wie Christus Jesus aufgenommen zu werden, ist ebenfalls kein Privileg der Apostel. 
Wie jeder Mensch Christus vergegenwärtigen kann, kann auch jeder wie Christus auf
genommen werden. So sagt schon Jesus: „Wer ein solches Kind in meinem Namen auf
nimmt, der nimmt mich auf; und wer mich aufnimmt, der nimmt nicht nur mich auf, 
sondern den, der mich gesandt hat.“219 

In ihrer weiteren Begründung bringt die Glaubenskongregation in Erinnerung, dass 
die Vergegenwärtigung Christi ihren tiefsten Ausdruck und ihre ganz besondere Bestim
mung in der Feier der Eucharistie erreicht, die Quelle und Zentrum der Einheit der Kir
che ist. Der ihr vorstehende Priester handelt dabei in der Person Christi, „indem er seine 
Stelle einnimmt, so dass er sogar sein Abbild ist, wenn er die Worte der Konsekration 
ausspricht“220. Der Begriff vom Abbild ist hier der Lehre des Thomas von Aquin entnom
men, für den die Eucharistiefeier „das vergegenwärtigende Abbild“ des Leidens Chris
ti ist, weshalb „auch der Priester das Abbild Christi ist, in dessen Person und Kraft er 
die Worte zur Konsekration ausspricht“.221 Ganz abgesehen von der theologischen Pro
blematik, die Eucharistie im Wesentlichen als Opfermahl und vergegenwärtigendes Ab
bild des Leidens Christi zu verstehen, muss man in diesem Zusammenhang wissen, dass 
für Thomas von vornherein Frauen Christus, den vollkommenen Menschen, nicht reprä
sentieren konnten, weil sie aufgrund ihrer mangelhaften biologischen Natur und ihrer 
weniger festen und scharfblickenden Vernunft grundlegend unvollkommenere Menschen 
als die Männer sind.222 Die Frage, ob Frauen „in persona Christi (capitis)“ handeln kön

214 DH 4599. 
215 Vgl. 2 Kor 5,20; Gal 4,14. 
216 DH 4599 (H. d. V.). 
217 Kap. 1.2.3.2. 
218 Gal 4,14. 
219 Mk 9,37; vgl. Mt 10,40–42; 25,40. 
220 DH 4599. 
221 DH 4599 Anm. 3. 
222 S.th. I q.92 a.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 297 

nen, erübrigt sich, sobald „Person“ nicht im Sinn des abendländischen Menschenbildes, 
sondern im ursprünglichen Sinn der Rolle, und damit funktional verstanden wird: Der 
Priester handelt in der Rolle Christi. 

Ebenfalls mit Bezug auf Thomas von Aquin muss laut Glaubenskongregation eine 
natürliche Ähnlichkeit zwischen der Person, die die Handlungsweise Christi in der Eu
charistie sakramental vergegenwärtigen soll, und Christus bestehen. Diese „natürliche 
Ähnlichkeit, die zwischen Christus und seinem Diener erfordert wird“, liegt aber nicht 
vor, „wenn (seine) Stelle nicht von einem Mann eingenommen würde; andernfalls würde 
man in ebendiesem Diener schwerlich das Abbild Christi erblicken; denn Christus selbst 
war und bleibt ein Mann“.223 Als entscheidend für die natürliche Ähnlichkeit wird dabei 
offensichtlich nicht etwa das Alter, die Hautfarbe oder die Beschneidung als Jude, son
dern ausschließlich das männliche biologische Geschlecht angesehen. Nach heutigem 
Stand der Wissenschaft lässt sich der biologische Unterschied zwischen Frau und Mann 
aber anhand sehr unterschiedlicher Kriterien bestimmen: anhand der Chromosomen 
(XX/XY), anhand der Keimzellen (Ei-Sperma-Unterscheidung) oder anhand der Mor
phologie (weibliche und männliche Phänotypen), wobei zwischen primären Geschlechts
merkmalen (innere Fortpflanzungsorgane und Genitalien: Eierstöcke oder Hoden; äuße
re Genitalien: Vagina, Schamlippen und Klitoris oder Hodensack und Penis) und sekun
dären Geschlechtsmerkmalen (kleinere Statur und breiteres Becken, Brustentwicklung 
und größere Fetteinlagerungen an Oberschenkeln und Gesäß oder breitere Schultern, 
mehr Muskelmasse, mehr Gesichts- und andere Körperbehaarung sowie Haarausfall) zu 
unterscheiden sind. Nicht immer spiegeln die äußeren Genitalien das innere genitale 
Geschlecht wider. Die sekundären Geschlechtsmerkmale variieren innerhalb der beiden 
Geschlechter und die Spektren überschneiden sich. So sind etwa viele Frauen größer als 
viele Männer und manche Frauen stärker als viele Männer. Von Intersex-Varianten ganz 
zu schweigen!224 Es wird auf der Stelle klar, wie absurd es wäre, feststellen zu wollen, 
wann ein Mensch genügend männlich ist, um Abbild des uns körperlich unbekannten 
Mannes Jesus von Nazaret sein zu können. Hält die Kirche an diesem Argument fest, 
setzt sie sich dem Vorwurf reiner Äußerlichkeit und damit einer Kritik aus, die Jesus be
reits zu seiner Zeit an der konkret existierenden jüdischen Religion geübt hat.225 Wenn 
die Glaubenskongregation zudem in diesem Zusammenhang so sehr betont, dass Jesus 
Mann bleibt, hieße das ja, dass er in alle Ewigkeit biologisch Mann bliebe und somit auch 
alle Männer in alle Ewigkeit das Privileg hätten, ihm ähnlicher zu sein als die Frauen. 
Dass der jetzige biologische Unterschied im Jenseits keine Rolle mehr spielt, hat Jesus in 
seiner Auseinandersetzung mit den Sadduzäern, die die Auferstehung leugneten, deut
lich auf den Punkt gebracht: „Denn nach der Auferstehung heiratet man nicht, noch wird 
man geheiratet, sondern die Menschen sind wie Engel im Himmel.“226 

Das Argument der natürlichen Ähnlichkeit hat Papst Johannes Paul II. denn auch in 
Ordinatio sacerdotalis gänzlich fallen lassen. 

223 DH 4600. 
224 „Sex bzw. die biologische Dimension des Geschlechts“, TU Wien, Internet 10.01.2025. 
225 Vgl. etwa Jesu Lehrgespräch über Reinheit in Mk 7. 
226 Mt 22,30. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

2.3.2.2.4 Das Argument der Sendung 
Papst Johannes Paul II. hebt in seiner Begründung in Ordinatio sacerdotalis nicht nur auf 
das Amt, sondern auch auf die Sendung der Apostel ab: 

„Darum hat die Kirche bei der Zulassung zum Amtspriestertum stets als feststehende 
Norm die Handlungsweise ihres Herrn bei der Erwählung der zwölf Männer anerkannt, 
die er selbst als Fundament seiner Kirche gelegt hat (vgl. Offb 21,14). Sie übernahmen 
in der Tat nicht nur ein Amt, das danach von jedem beliebigen Glied der Kirche hätte 
ausgeübt werden können, sondern sie wurden in besonderer Weise und eng mit der 
Sendung des fleischgewordenen Wortes selbst verbunden227.“228 

Was die Sendung der zwölf Apostel angeht229, hat sich gemäß dem Lukasevangelium die 
besondere Sendung durch Jesus Christus nicht auf die zwölf Apostel beschränkt, sondern 
ebenso eng und in besonderer Weise mit „zweiundsiebzig anderen Jüngern“ verbunden. 

„Danach suchte der Herr zweiundsiebzig andere aus und sandte sie zu zweit vor sich 
her in alle Städte und Ortschaften, in die er selbst gehen wollte. Er sagte zu ihnen: Die 
Ernte ist groß, aber es gibt nur wenig Arbeiter. Bittet also den Herrn der Ernte, Arbeiter 
für seine Ernte auszusenden! […] Geht! Siehe, ich sende euch wie Schafe mitten unter 
die Wölfe […]. Heilt die Kranken, die dort sind, und sagt ihnen: Das Reich Gottes ist 
euch nahe!“230 

Weil Jesus schon damals nicht allein den zwölf Aposteln, sondern vielen weiteren Jün
gern aufgetragen hat, zu verkünden (predigen) und zu heilen, kann er auch heute viele 
Männer und – so müsste man im Zeitalter angestrebter Gleichberechtigung ergänzen – 
Frauen, die keine Bischöfe und damit keine Nachfolger der Apostel sind, dazu berufen, 
zu verkünden und zu heilen. 

Was den nachösterlichen Auftrag Jesu an die nunmehr elf Apostel angeht, alle Völker 
zu seinen Jüngern zu machen und sie zu taufen231, hat Papst Franziskus und die Weltsyn
ode einige Jahrzehnte später klargestellt, dass mit diesem Auftrag alle Christen, Frauen 
wie Männer, gemeint sind. 

2.3.2.2.5 Das symboltheologische Argument 
Obwohl in den genannten lehramtlichen Texten nicht ausdrücklich das Bild von Bräu
tigam und Braut für das Verhältnis Jesu Christi zur Kirche gebraucht wird, schwingt es 
mit.232 Dieses Bild geht auf den Epheserbrief zurück, in dem es heißt: „denn der Mann 
ist das Haupt der Frau, wie auch Christus das Haupt der Kirche ist.“233 Deshalb könne, so 
das symboltheologische Argument, auch nur ein Mann Christus (als Haupt der Kirche) 

227 Vgl. Mt 10,1.7f; 28,16–20; Mk 3,13–16; 16,14–15. 
228 DH 4981. 
229 Mt 10,1.7f; Mk 3,13–15. 
230 Lk 10,1–3.9. 
231 Mt 28,16–20; vgl. Mk 16,14–15. 
232 DH 4982. 
233 Eph 5,23. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 299 

repräsentieren und Priester werden. Das Symbol von Braut und Bräutigam als Argument 
heranzuziehen, zeugt jedoch von mangelnder theologischer Reflexion. Um das Verhält
nis von Christus zur Kirche zu illustrieren, taugt heute in einer Gesellschaft, in der Braut 
und Bräutigam gleichberechtigt sind, nicht mehr, da jenes Verhältnis eines der Über- 
und Unterordnung ist. „Eine Übertragung dieses Bildes auf die Beziehung von Amt und 
Gemeinde führt zu der fatalen Konsequenz, dass die Männer, die ja als Mann nicht die 
Braut symbolisieren können, nur dann zur Kirche gehören, wenn sie alle zum Bräuti
gam ordiniert werden.“234 Anders gesagt: Wenn nur Männer Christus als Haupt der Kir
che repräsentieren können, können auch nur Frauen die Kirche oder Gemeinde selbst 
repräsentieren, haben also Männer im Kirchenvolk nichts verloren. Statt die einseitige 
Unterordnung der Frau in Vers 5,24 retten zu wollen („Wie aber die Kirche sich Chris
tus unterordnet, so sollen sich die Frauen in allem den Männern unterordnen“), sollte 
man sich heute auf die gegenseitige Unterordnung konzentrieren, von der im Epheser
brief ebenfalls die Rede ist: „Einer ordne sich dem anderen unter in der gemeinsamen 
Furcht Christi.“235 Wie die Frau dem Mann, soll sich der Mann in Ehrfurcht vor Christus 
der Frau unterordnen, wenn diese ein kirchliches Leitungsamt innehat und Christus als 
Haupt der Kirche repräsentiert. 

2.3.2.2.6 Das Traditionsargument 
Keines der bisher erörterten Argumente konnte theologisch überzeugen. So bleibt noch 
ein Argument, das bisher unerwähnt blieb, aber in lehramtlichen Schreiben für gewöhn
lich als erstes genannt wird, häufig wiederholt wird und zunehmend an Bedeutung ge
winnt: das Traditionsargument. So beginnt etwa Inter insigniores mit dem Hinweis: „Nie
mals ist die katholische Kirche der Auffassung gewesen, man könne Frauen, die Priester- 
oder Bischofsweihe gültig spenden“, und fährt fort: „Die Überlieferung der Kirche ist also 
in diesem Punkt durch die Jahrhunderte hindurch […] beständig gewesen“.236 In Ordina
tio sacerdotalis wird das Argument gleich am Anfang wiederholt, wenn auch etwas um
formuliert: „Die Priesterweihe […] wurde in der katholischen Kirche von Anfang an stets 
allein Männern vorbehalten. Diese Tradition haben auch die Ostkirchen getreu festge
halten.“237 Ein Blick auf die lehramtlichen Dokumente seit dem II. Vatikanum zeigt: Die 
Kirchenleitung, namentlich die Päpste von Paul VI. über Johannes Paul II. und Benedikt 
XVI. bis zu Franziskus einschließlich, haben die Benachteiligung und Unterdrückung 
der Frauen und die Fremdbestimmung und Unterdrückung der Sexualität vor allem mit 
Berufung auf die Tradition in den vergangenen Jahrzehnten aufrechterhalten.238 Schon 
seit der Antike gab es in der Kirche eine dem Judentum fremde Sexualfeindlichkeit und 
eine von dieser Sexualfeindlichkeit gefärbte Frauenfeindlichkeit. Letztlich haben sie den 
Pflichtzölibat sowie die hohe Homosexualität239 und die Männerbündigkeit im Klerus 
der römisch-katholischen Kirche begünstig. In der gesamten Christenheit erweist sich 

234 Hilberath 4. 
235 Eph 5,21. 
236 DH 4590. 
237 DH 4980. 
238 DH 4476 4478 4581–4584 4590 4591 4708 4709 4792 4980 4983 5041 5096 5100. 
239 Um die 30 % der katholischen Priester dürften homosexuell sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

die römisch-katholische Kirche als die frauenfeindlichste, insofern in ihr, sieht man von 
der Frühzeit ab, bis heute noch keine Frau zur Diakonin geweiht ist, während die Dia
koninnenweihe selbst in orthodoxen Kirchen heute vollzogen wird, und seit Einführung 
des Pflichtzölibats im 12. Jahrhundert bisher kein Priester heiraten darf oder verheiratet 
sein darf (ausgenommen etwa frühere evangelische Pfarrer), während auch in orthodo
xen Kirchen Priestern die Ehe offensteht. Ihre traditionellen Lehren über die Frau und 
über die Sexualität erachtet die römisch-katholische Kirche nicht nur als beständig240, 
sondern im Wesentlichen auch als unveränderlich und irrtumsfrei. 1975 hieß es in einer 
Erklärung der Glaubenskongregation zu einigen Fragen der Sexualethik Persona Huma
na: 

„Es kommt hinzu, dass die Kirche von Christus als ,Säule und Feste‘ der Wahrheit ein
gerichtet worden ist. Mit der Hilfe des Heiligen Geistes hütet sie ohne Unterlass und 
überliefert sie ohne Irrtum die Wahrheiten der sittlichen Ordnung und interpretiert au
thentisch nicht nur das geoffenbarte positive Gesetz, sondern ,auch die Prinzipien der 
sittlichen Ordnung, die aus der Natur des Menschen selbst hervorgehen‘ und auf das 
umfassende Fortschreiten des Menschen und auf seine Heiligung zielen. Die Kirche hat 
in der Tat im gesamten Verlauf ihrer Geschichte immer festgehalten, dass bestimmte 
Gebote des Naturgesetzes unbedingte und unveränderliche Geltung haben, und sie war 
der Ansicht, dass deren Verletzung der Lehre und dem Geist des Evangeliums wider
spricht.“241 

Indem die Kirche für ihr überliefertes Verbot der Frauenweihe und aller außerehelichen 
Sexualakte Unveränderlichkeit und Irrtumsfreiheit beansprucht, verweigert sie sich 
dem Fortschritt der menschlichen Vernunft, der Gesellschaft und der Wissenschaften 
auf diesem Gebiet. Wird das Traditionsargument nicht durch sachliche Gründe ge
stützt, wird es zur Ideologie, wenn nicht zum Götzen, auf dessen Altar das Wohl von 
Menschen geopfert wird. Die Begründung: Alles muss so bleiben, weil es immer schon 
so war, lässt sich weder faktisch noch normativ aufrechterhalten. Denn ein Blick in die 
Kirchengeschichte lehrt, dass sich auch die kirchliche Lehrtradition im Laufe der Zeit 
immer wieder verändert hat.242 Weil weder das Verbot der Frauenordination noch die 
sexualethischen Verbote zu den höchsten Wahrheiten und damit zum irreformablen 
Kernbestand des christlichen Glaubens gehören, sind sie grundsätzlich veränderlich. 
Sie können nicht nur, sondern müssen geändert werden, wenn sie aufgrund der verän
derten Zeitumstände und positiver menschlicher und gesellschaftlicher Entwicklungen 
die Wahrheit der Botschaft Jesu verdunkeln, statt sie zu erhellen, die Freude des Evan
geliums trüben, statt sie zu verstärken und die Freiheit der Kinder Gottes einschränken, 
statt sie zu fördern. Das ist in westlichen Gesellschaften schon längst der Fall, wird aber 
auch in anderen Gesellschaften unaufhaltsam eintreten. 

Die Weltsynode könnte die Leitung der römisch-katholischen Kirche aus dieser Sack
gasse, in die sie sich selbst manövriert hat, heraushelfen. Denn sie enthält bei aller ge
wollten Doppeldeutigkeit genügend theologische Ansätze für die Weihe von Frauen. Weil 

240 Z. B. DH 4584. 
241 DH 4581 (H. d. V.). 
242 Kap. 1.3.4.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 301 

Papst Franziskus ihr Schlussdokument sogleich in Kraft gesetzt hat, besitzt sie verbindli
chen, lehramtlichen Charakter. Um alle Zweifel diesbezüglich auszuräumen, hat der Papst 
in einer Ende November 2024 veröffentlichten Begleitnotiz zum Schlussdokument noch 
einmal unmissverständlich klagemacht: „Das Schlussdokument ist Teil des ordentlichen 
Lehramts des Nachfolgers Petri […]. Es ist eine Form der Ausübung der Lehrtätigkeit des 
Bischofs von Rom.“243 Entsprechend sollte es ernst genommen und aufgenommen wer
den. 

Literatur 

Georg Kraus: Frauenordination. Ein drängendes Desiderat in der katholischen Kirche, Stimmen 
der Zeit 136 (2011) 795–803. 

Bernd Jochen Hilberath: Die Kirche ist ermächtigt, Frauen die Priesterweihe zu spenden, fein
schwarz.net 26. Februar 2021. 

2.3.2.3 Gründe zugunsten der Weihe von Frauen 
In vielen christlichen Kirchen haben Frauen mittlerweile Zugang zu allen Weihe-Äm
tern. Nicht nur in evangelischen Kirchen, sondern auch in Kirchen, die der katholischen 
Tradition näherstehen, wie der altkatholischen, methodistischen, anglikanischen und 
episkopalen Kirche, werden sie zu Diakoninnen, Priesterinnen und Bischöfinnen ordi
niert. In der ganzen Welt gibt es inzwischen katholische Frauen, die sich zum Priester
tum berufen fühlen. In Treue zu ihrem Herrn sollte sich die römisch-katholische Kirche 
fragen, was Christus heute von ihr will, ob nicht auch für sie die gesellschaftliche Ent
wicklung hin zur vollen Gleichberechtigung als „Zeichen der Zeit“ zu deuten ist und ihr 
die Entwicklung in anderen christlichen Kirchen als Vorbild dienen kann, zumal sie sich 
auf dem II. Vatikanischen Konzil ins Stammbuch geschrieben hat, dass sie von Christus 
zur „dauernden Reform“ berufen ist.244 

Es gibt keine stichhaltigen Argumente, die gegen die Frauenordination sprechen, 
sehr wohl aber gute theologische Gründe, die für sie sprechen. Sechs dieser Gründe sol
len im Folgenden dargelegt werden: 1. das schöpfungs- und erlösungstheologische Argu
ment, 2. das tauftheologische Argument des Priestertums aller, 3. das tauftheologische 
Argument der Repräsentationsfähigkeit aller; 4. das apostolische Argument, 5. das pneu
matologische Argument und 6. das eschatologische Argument. 

2.3.2.3.1 Das schöpfungs- und erlösungstheologische Argument 
Mehrfach und nachdrücklich betont das Schlussdokument der Weltsynode, dass Männer 
und Frauen dieselbe Taufwürde haben.245 So heißt es etwa in Nr. 21: 

243 Vatican News, 25. 11. 24. 
244 UR 6. 
245 Weltsynode [= WS] 21; 52; 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

„Die Taufe ist das Fundament des christlichen Lebens. Denn sie führt jeden in die größ
te Gabe ein: Kinder Gottes zu sein, d. h., an der Beziehung Jesu zum Vater im Geist teil
zuhaben. Es gibt nichts Höheres als diese Taufwürde, die jeder Person gleichermaßen 
verliehen wird […].“246 

Die Gleichheit der Taufwürde gründet wiederum in der gemeinsamen Gottabbildlich
keit, wie die Weltsynode mit Bezug auf den Schöpfungsbericht hervorhebt: 

„,Gott erschuf den Menschen als sein Abbild […] Männlich und weiblich erschuf er sie‘ 
(Gen 1,27). Die Ungleichheit zwischen Männern und Frauen ist nicht Teil von Gottes 
Plan.“247 

Mann und Frau sind zusammen Bild Gottes. Weil die Frau nicht weniger Abbild Gottes 
ist als der Mann, ist sie ihm auch „nicht nachgeordnet, sondern gleichgeordnet; als Ab
bild Gottes haben beide, Mann und Frau, etwas Göttliches in sich“248. Die verschiedenen 
Geschlechter ergänzen sich und stellen gemeinsam die Fülle des Menschseins dar. Dass 
der Unterschied der Geschlechter nicht Ungleichheit bedeuten darf und als Geschlech
terungerechtigkeit nicht Teil von Gottes Heilsplan ist, bringt die Weltsynode mit Bezug 
auf den Galaterbrief des Paulus deutlich zum Ausdruck, verbunden mit einem Schuld
eingeständnis: 

„In der neuen Schöpfung wird dieser Unterschied im Licht der Würde der Taufe neu 
betrachtet: ,Ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus (als Gewand) ange
zogen. Es gibt nicht mehr Juden und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht männlich 
und weiblich; denn ihr alle seid einer in Christus Jesus‘ (Gal 3,27–28). […] Wir geben 
Zeugnis vom Evangelium, wenn wir danach streben, in Beziehungen zu leben, die die 
gleiche Würde und Gegenseitigkeit von Männern und Frauen respektieren. Das wäh
rend des synodalen Prozesses vielfach zum Ausdruck gebrachte Leid und der Schmerz 
vieler Frauen aus allen Regionen und Kontinenten, sowohl von Laiinnen als auch von 
Ordensfrauen, zeigen, wie oft uns dies nicht gelingt.“249 

Die Überzeugung in den christlichen Urgemeinden und bei Paulus, dass es in Chris
tus nicht mehr Mann und Frau gibt, kann sich auf Jesus selbst berufen, der in seiner 
Verkündigung und in seinem Verhalten die gleiche Würde von Mann und Frau vertritt. 
Ganz selbstverständlich bezieht er „sowohl Männer als auch Frauen in sein heilbringen
des Handeln ein. Als Auferstandener erscheint Jesus zuerst Frauen und bestellt sie zu 
Verkünderinnen des zentralen Heilsereignisses seiner Auferstehung.“250 

Sind Mann und Frau gleichwertig als Abbild Gottes geschaffen und „durch das Heils
werk Jesu Christi in gleicher Weise erlöst“, dann haben sie auch „eine gleichwertige Teil
habe an der Weitervermittlung des Heilswerkes Jesu Christi“.251 Diese Gleichwertigkeit 

246 WS 21 (H. d. V.). 
247 WS 52. 
248 Kraus 800. 
249 WS 52. 
250 Kraus 800. 
251 Ebd. 801. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 303 

ist aber nur gewährleistet, wenn die Frauen zu allen kirchlichen Leitungsämtern zuge
lassen werden und an ihnen voll und ganz teilhaben, so dass der Mann nicht über die 
Frau herrscht, sondern „Mann und Frau gemeinsam die Kirche führen“252. 

2.3.2.3.2 Das tauftheologische Argument des Priestertums aller 
Als Getaufte haben alle Gläubigen gemäß dem Zweiten Vatikanischen Konzil am dreifa
chen Amt Christi teil: an seinem „priesterlichen, prophetischen und königlichen“253. Die 
Weltsynode erinnert daran, indem es aus Lumen gentium zitiert: 

„Durch die Taufe nimmt das Heilige Gottesvolk ,teil an dem prophetischen Amt Christi, 
in der Verbreitung seines lebendigen Zeugnisses vor allem durch ein Leben im Glauben 
und Liebe‘ (LG 12).“254 

Weil alle Christen durch die Taufe in die Kirche als Leib Christi eingegliedert sind255, er
halten auch alle Anteil am Priestertum Christi, dem wahren und einzigartigen Priester 
des Neuen Bundes. Alle Getauften bilden, wie es im ersten Petrusbrief heißt, eine „hei
lige Priesterschaft“ beziehungsweise eine „königliche Priesterschaft“.256 Sie alle haben 
damit nicht nur irgendwie am Priestertum Christi teil, sondern empfangen von ihm die 
grundlegende geistliche Befähigung zu heiligen und die grundlegende geistliche Befähi
gung, königliche Herrschaft auszuüben, das heißt, zu leiten. In diesem so verstandenen 
gemeinsamen Priestertum sind Frauen nicht weniger zum priesterlichen Dienst berufen 
als Männer. 

„Wenn nun alle Getauften die priesterliche Würde und Berufung haben, dann gilt das 
in gleicher Weise für die Männer wie für die Frauen. Das Priestertum aller ist kein leerer 
Titel, sondern eine wirkliche Befähigung zum Heilsdienst. Darum sind auch die Frauen 
vom allgemeinen Priestertum her ordinationsfähig.“257 

Auf der Basis des durch die Taufe erworbenen heiligen und königlichen Priestertums al
ler könnten Frauen, die sich berufen fühlen und die nötigen Gaben mitbringen, durch die 
Kirche ohne weiteres zum besonderen priesterlichen Dienst, zum Presbyterat ordiniert 
werden. 

2.3.2.3.3 Das tauftheologische Argument der Repräsentationsfähigkeit aller 
Wiederholt greift die Weltsynode das Bild von Gal 3,27 auf, dass in der Taufe Christus die 
Gläubigen „mit sich selbst bekleidet“ hat beziehungsweise die Gläubigen „Christus (als 
Gewand) angezogen“ haben.258 Alle Gläubigen werden durch die Taufe Christus inner

252 Ebd. 800. 
253 LG 31. 
254 WS 22. 
255 Vgl. LG 31; WS 21. 
256 1 Petr 2,5; / 1 Petr 2,9. 
257 Kraus 801. 
258 WS 15; / WS 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

lich gleichgestaltet und sind in ihm „eine neue Schöpfung“259. Darum haben alle Getauf
ten durch ihr Christus-Ähnlichsein und ihr Sein in Christus auch die Eignung, Christus 
zu repräsentieren. „Im Licht dieser seinsmäßig grundgelegten Christusrepräsentation“ ist 
nun aber auch die traditionelle katholische Formel zu interpretieren, dass der Priester 
„in persona Christi“ handelt.260 Bei diesem Personsein geht es „um die spezifische mensch
liche Würde, die Frauen und Männer gemeinsam haben“261, nicht um ihr äußeres Erschei
nungsbild, wie es auch beim Personsein Jesu Christi um sein Menschsein und nicht um 
seine Männlichkeit geht. Im Johannesprolog heißt es nicht, dass das ewige Wort Gottes 
Mann geworden ist, sondern dass es „Fleisch“, das heißt Mensch geworden ist.262 Wäre 
entscheidend gewesen, dass es Mann wird, wären durch ihn auch nur die Männer, nicht 
aber die Frauen mit Gott versöhnt. Nicht die Mannwerdung Gottes ist das theologisch 
Entscheidende, sondern seine Menschwerdung. 

Indem die Weltsynode die Leitungskompetenz der Frauen lobt, wird auch die Unter
scheidung zwischen einem Handeln in persona Christi (in der Person Christi) und einem 
Handeln in persona Christi capitis (in der Person Christi als Haupt der Kirche) hinfällig. 
Beharrt jemand mit Berufung auf die Typologie des Epheserbriefs und die natürliche 
Ähnlichkeit darauf, dass in der Eucharistiefeier der ihr vorstehende Priester wenigstens 
bei den Wandlungsworten Christus (als Bräutigam) gegenüber der feiernden Gemeinde/ 
Kirche (als Braut) repräsentiere, weshalb er nur ein Mann sein könne, könnte und müss
te man auf demselben Niveau kontern: Er repräsentiert in der Eucharistiefeier nicht nur 
bei der Wandlung Christus gegenüber der Gemeinde/Kirche, sondern bei der Epiklese 
(Herabrufung des Heiligen Geistes), die nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil wieder 
in ihrer Bedeutung erkannt und anerkannt wurde263, auch die Gemeinde/Kirche gegen
über Gott, weshalb er eine Frau sein müsse. 

In der Nr. 60 rühmt die Weltsynode die große Verantwortung und hohe Leitungs
kompetenz der Frauen: 

„Entscheidende Wendepunkte in der Kirchengeschichte bestätigen den wesentlichen 
Beitrag von Frauen, die vom Geist bewegt wurden. Frauen stellen die Mehrheit der 
Kirchgänger dar und sind oft die ersten Glaubenszeugen in den Familien. Sie sind aktiv 
am Leben kleiner christlicher Gemeinschaften und Pfarreien beteiligt. Sie leiten Schu
len, Krankenhäuser und Unterkünfte. Sie führen Initiativen zur Versöhnung, zur Förde
rung der Menschenwürde und der sozialen Gerechtigkeit an. Frauen tragen zur theo
logischen Forschung bei und sind in verantwortlichen Positionen in kirchlichen Insti
tutionen, in Diözesankurien und in der Römischen Kurie vertreten. Es gibt Frauen, die 
Autoritätspositionen innehaben und ihre Gemeinschaften leiten.“264 

Auch Papst Franziskus ist nicht müde geworden, bei verschiedenen Gelegenheiten her
vorzuheben, wie sehr sich Frauen in Führungspositionen bewähren. Die Weltsynode er

259 2 Kor 5,17. 
260 Kraus 801. 
261 Ebd. 
262 Joh 1,14. 
263 Kap. 1.3.7.3. 
264 WS 60; vgl. 77 c; 102 d. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 305 

innert wiederum daran, dass Frauen nach dem Kirchenrecht (CIC) beim Spenden von 
Sakramenten bereits priesterliche Funktionen übernehmen können: 

„Die kanonische Ordnung des lateinischen und östlichen Ritus sieht bereits vor, dass 
in bestimmten Fällen auch Laien, Männer oder Frauen, außerordentliche Taufspender 
sein können. In der lateinischen kanonischen Ordnung kann der Bischof (mit Geneh
migung des Heiligen Stuhls) die Assistenz bei Eheschließungen an Laien, Männer oder 
Frauen, delegieren.“265 

Aus all dem folgt, dass Frauen nicht nur die geistliche, sondern auch die natürliche Fä
higkeit besitzen, höchste Leitungsämter in der Kirche innezuhaben. Da sie nicht weniger 
als Männer dazu befähigt sind, Christus zu repräsentieren und in seiner Person zu han
deln, könnten und sollten sie als geweihte Diakoninnen, Priesterinnen und Bischöfinnen 
dauerhaft und gleichberechtigt Gemeinden, Diözesen, ja die Weltkirche mitleiten. Mit 
den Worten des Dogmatikers Georg Kraus: 

„Insofern also auch die Frauen als Getaufte in ihrem Personsein die Person Christi re
präsentieren, ist das eine tiefste Begründung dafür, dass die Frauen eine fundamenta

le Befähigung zum priesterlichen Repräsentieren Christi haben. Darum muss auch in 
dieser Perspektive den Frauen der Zugang zum ordinierten priesterlichen Dienst offen 
stehen.“266 

2.3.2.3.4 Das apostolische Argument 
Laut Weltsynode betrifft die Synodalität der Kirche alle Gläubigen, Männer wie Frau
en.267 Vor dem Hintergrund, dass es alte und beständige kirchliche Praxis war, sich in 
Synoden zu versammeln, wird sie folgendermaßen bestimmt: 

„Synodalität ist das gemeinsame Gehen der Christen mit Christus und auf das Reich 
Gottes zu, in Einheit mit der ganzen Menschheit. Die Synodalität ist auf die Sendung 
ausgerichtet und beinhaltet das Zusammenkommen auf allen Ebenen der Kirche 
zum gegenseitigen Zuhören, zum Dialog und zur gemeinschaftlichen Entschei
dungsfindung. […] In einfachen und prägnanten Worten ist die Synodalität ein Weg 
der geistlichen Erneuerung und der Strukturreform, der es der Kirche ermöglicht, 
partizipativer und missionarischer zu sein, damit sie mit jedem Mann und jeder Frau 
gehen und das Licht Christi ausstrahlen kann.“268 

Neben dem Empfang des Heiligen Geistes269 beruht die Synodalität auf dem Sendungsauf
trag, den Jesus nach seiner Auferstehung den elf Aposteln erteilt: „Geht und macht alle 
Völker zu meinen Jüngern; tauft sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des 
Heiligen Geistes und lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe.“270 Diese 

265 WS 76. 
266 Kraus 801. 
267 WS 1; 4; 15; 21–23; 52; 58; 60; 65; 66; 140; 141 etc. 
268 WS 28. 
269 Joh 20,19–23. 
270 Mt 28,19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Sendung gilt gemäß Weltsynode uneingeschränkt für alle Gläubige. Nicht nur Bischöfe 
und Priester, jeder Christ und jede Christin ist in die Welt gesandt, um das Evangelium 
zu verkünden und zu bezeugen. Diese uneingeschränkte Geltung des Sendungsauftrags 
spricht dann allerdings dafür, auch den Erinnerungsauftrag, den Jesus denselben Aposteln 
bei der Einsetzung der Eucharistie beim letzten Abendmahl erteilt hatte271, prinzipiell 
uneingeschränkt zu verstehen. Die Worte Jesu „Tut dies zu meinem Gedächtnis!“ rich
ten sich nicht nur an die zwölf Apostel, sondern grundsätzlich an alle, zumal nicht auszu
schließen ist, dass außer den Zwölf auch andere Jünger und Frauen bei der Paschafeier 
im Abendmahlsaal zugegen waren. Gilt der apostolische Sendungsauftrag für alle, gilt 
auch der apostolische Erinnerungsauftrag für alle. Das Argument, dass bei der Einset
zung der Eucharistie und dem Erinnerungsauftrag Jesu im Abendmahlsaal laut Text des 
Evangeliums nur die zwölf Apostel anwesend waren, kann jedenfalls nicht mehr als Ar
gument gegen die Frauenweihe herhalten, wenn der Sendungsauftrag nach Ostern, bei 
dem laut Text des Evangeliums ebenfalls nur die elf Apostel anwesend waren, auch für 
Frauen gilt. Positiv formuliert: Wenn, wie die Weltsynode unmissverständlich erklärt, 
Frauen legitimiert sind, dem an die elf Apostel gerichteten Sendungsauftrag Jesu nach
zukommen und der Welt das Evangelium zu verkünden, sind sie prinzipiell auch dazu 
legitimiert, dem an die zwölf Apostel gerichteten Erinnerungsauftrag Jesu nachzukom
men und als geweihte Priesterinnen die Eucharistie zu leiten und beim Hochgebet die 
Einsetzungsworte Jesu zu sprechen: „Das ist mein Leib …, das ist mein Blut.“ 

2.3.2.3.5 Das pneumatologische Argument 
Die Weltsynode erinnert nachdrücklich daran, dass Frauen wie Männer bei der Taufe 
und der Firmung den Heiligen Geist empfangen.272 Für sie entspringt die synodal-mis
sionarische Gemeinde der Taufe, in der Christus „uns befähigt, aus dem Geist wiederge
boren zu werden (vgl. Joh 3,5–6) als Kinder Gottes“273. Es war der Geist Gottes, der durch 
sein Wirken am Pfingstfest die konkrete Kirche ins Leben gerufen hat.274 Als die zwölf 
Apostel „zusammen mit den Frauen und mit Maria, der Mutter Jesu“ in einem Haus ein
mütig im Gebet verharrten, kam der Geist Gottes mit Brausen vom Himmel daher und 
ließ sich im Zeichen von Feuerzungen „auf jeden von ihnen“ nieder.275 „Und alle wurden 
vom Heiligen Geist erfüllt.“276 Da trat Petrus, zusammen mit den Elf als Zeuge auf und 
deutete das Ereignis als Endzeitgeschehen nach Joel 3,1: „Ich werde von meinem Geist 
ausgießen über alles Fleisch. Eure Söhne und eure Töchter werden prophetisch reden.“277 

„Demnach waren Frauen unmittelbar bei der Gründung der Kirche dabei, und sie 
wurden mit dem Heiligen Geist erfüllt; in der Deutung des Petrus wurde auch Frauen 
(,Töchtern‘) ein prophetischer Dienst zugeschrieben. Damals konnten die Frauen aber 
nicht in der Öffentlichkeit reden, da sie kein öffentliches Zeugnisrecht besaßen. Das 

271 Lk 22,19; vgl. Mt 26,20–29. 
272 WS 22; 25; 57; 58; 60; 65; 81; 154. 
273 WS 15. 
274 Kap. 1.2.2.1. 
275 Apg 1,14; / Apg 2,3. 
276 Apg 2,3 f. 
277 Apg 2,17. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 307 

öffentliche Zeugnis konnte also nur ein Mann, eben Petrus als Sprecher der Apostel 
ablegen. In der Gegenwart besteht eine ganz neue gesellschaftliche Situation, indem 
die Frauen die Gleichberechtigung besitzen und in allen Bereichen der Öffentlichkeit 
wirken können.“278 

Im Geistempfang der Taufe und der Firmung liegt also eine starke pneumatologische 
Begründung „für die gleichberechtigte Teilhabe der Frauen an allen Diensten, oder, tra
ditionell gesagt, an allen Ämtern in der Kirche“279. Berücksichtigt man obendrein, dass 
es in der Eucharistiefeier nicht so sehr darum geht, dass der Priester durch die Wand
lung Jesus Christus mit seinem materiellen Körper von einst, sondern den im Heiligen 
Geist auferweckten und zur Rechten des Vaters erhöhten Jesus Christus mit seinem pneu
matischen Auferstehungsleib (seiner Geistgestalt) vergegenwärtigt280, scheinen Frauen 
symboltheologisch betrachtet sogar eher als Männer geeignet zu sein, Christus zu re
präsentieren, insofern mit dem Heiligen Geist im Hebräischen wie im frühen, vor allem 
syrischen Christentum eher weibliche und mütterliche als männliche Eigenschaften ver
bunden wurden. Kurzum: Insbesondere aufgrund ihres Geistbesitzes müssten Frauen 
zu allen ordinierten Ämtern zugelassen werden. 

2.3.2.3.6 Das eschatologische Argument 
Laut Weltsynode ist in der Kirche das Reich Gottes als „Same und Anfang“ gegenwärtig, 
ist das Volk Gottes auf dem „Weg zum Reich Gottes“, ist Synodalität „das gemeinsame 
Gehen der Christen mit Christus und auf das Reich Gottes zu, in Einheit mit der ganzen 
Menschheit“.281 Für die Kirche ist demnach die Ausrichtung auf das Reich Gottes we- 
sentlich. Daher kann und wird die Kirche auch nur in dem Maße glaubwürdig sein, als sie 
dieses Reich in den eigenen Reihen verwirklicht. Dieses Reich zeichnet sich aber, wie das 
Schlussdokument durch ein Zitat aus dem Römerbrief282 hervorhebt, durch „Gerechtig- 
keit, Friede und Freude im Heiligen Geist“ aus.283 Mit Ersterem kann nur eine umfassende 
Gerechtigkeit gemeint sein, die alle Formen in sich einschießt, auch und gerade die zwi
schen den Geschlechtern. Im Reich Gottes gibt es sicher keine Diskriminierung mehr, 
in ihm herrscht vollkommene Geschlechtergerechtigkeit und vollkommene Versöhnung zwi
schen den Geschlechtern. Je mutiger sich die römisch-katholische Kirche an der Zukunft des 
Reiches Gottes und nicht bloß an der Vergangenheit der Tradition orientiert, desto deutli
cher wird sie erkennen, dass die Weihe von Frauen keine theologische Unmöglichkeit, 
sondern ein theologisches Muss ist. 

Zusammenfassend lässt sich sagen: Frauen besitzen die gleiche menschliche und 
geistliche Qualifikation für eine Ordination zu allen kirchlichen Ämtern. 

„Das Entscheidende in der Frage der Frauenordination ist nicht das Faktum einer sehr 
langen Tradition, sondern die Prüfung, ob diese Tradition in der gegenwärtigen ge

278 Kraus 802. 
279 Ebd. 
280 Kap. 3.3.2.2. 
281 WS 88; / 16; vgl. 120; / WS 28 (H. d. V.). 
282 Röm 14,17. 
283 WS 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

schichtlichen Situation das Heil der Menschen fördert. Nach dem Willen Jesu ist – analog 
zum Sabbatwort von Mk 2,27 – der Mensch nicht für die Tradition da, sondern die Tra
dition für den Menschen. So entspricht es dem Willen Jesu, der ,Herr über den Sabbat‘ 
(Mk 2,28) und damit auch Herr über die Tradition ist, dass eine Tradition, die in ih
rem Heilsdienst sehr umstritten ist, geändert werden kann. Wenn sich die katholische 
Kirchenleitung am Heilswillen des Herrn orientiert, hat sie eindeutig die Vollmacht, 
Frauen die Priesterweihe zu spenden.“284 

Keine ernsthaften Gründe sprechen gegen die Weihe von Frauen, aber sehr ernstzuneh
mende theologische Gründe für sie. So kann man nur mit der Weltsynode hoffen: 

„Es gibt keine Gründe, die Frauen daran hindern sollten, Führungsrollen in der Kirche 
zu übernehmen: Was vom Heiligen Geist kommt, kann nicht aufgehalten werden.“285 

Literatur 

Papst Franziskus: XVI. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode. Für eine synodale 
Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe und Sendung, Schlussdokument [= WS], 2024. 

2.3.3 Die Option in kirchlichen Dokumenten 

Bereits Mitte des vergangenen Jahrhunderts sah Papst Johannes XXIII. in der Armut vor 
allem in den Ländern der Dritten Welt sehr deutlich ein besonderes „Zeichen der Zeit“, 
durch das Gott selbst die Kirche anruft. „Er wünschte, dass die weltweite Herausforde
rung der Armut auch ein zentrales Thema auf dem Konzil sein sollte. Dem hat das Konzil 
so nicht entsprochen. Doch an einzelnen Stellen der Konzilstexte finden sich dennoch 
deutliche Spuren dieses besonderen Anliegens von Johannes XXIII.“286 So heißt es in der 
Konstitution Lumen Gentium über das Wesen der Kirche287: 

„Wie aber Christus das Werk der Erlösung in Armut und Verfolgung vollbrachte, so ist 
auch die Kirche berufen, den gleichen Weg einzuschlagen […]. Christus wurde vom Va
ter gesandt, ,den Armen frohe Botschaft zu bringen, zu heilen, die bedrückten Herzen 
sind‘ (Lk 4,18), ,zu suchen und zu retten, was verloren war‘ (Lk 19,10). In ähnlicher Weise 
umgibt die Kirche alle mit ihrer Liebe, die von menschlicher Schwachheit angefochten 
sind, ja, in den Armen und Leidenden erkennt sie das Bild dessen, der sie gegründet 
hat und selbst ein Armer und Leidender war.“288 

284 Kraus 803. 
285 WS 60. 
286 Maier 2001, 115. 
287 Vgl. Kap. 1.3.4.1. 
288 LG 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 309 

Weil Christus um der Menschen willen arm geworden ist289, ist auch die Kirche nicht 
gegründet, „um irdische Herrlichkeit zu suchen, sondern um Demut und Selbstverleug
nung auch durch ihr Beispiel auszubreiten“290. Wie er soll sie besonders den Armen und 
Leidenden das Evangelium verkünden und in ihnen Christus selbst erkennen.291 

Auch die Pastoralkonstitution Gaudium et Spes betont, dass Christus selbst die Kirche 
durch die Armen zum Aufbau einer gerechteren Weltordnung aufruft: 

„Zum Aufbau einer internationalen Ordnung, in der die rechtmäßigen Freiheiten al
ler wirklich geachtet werden und wahre Brüderlichkeit bei allen herrscht, sollen die 
Christen gern und von Herzen mitarbeiten, und das um so mehr, als der größere Teil 
der Welt noch unter solcher Not leidet, dass Christus selbst in den Armen mit lauter 
Stimme seine Jünger zur Liebe aufruft. Das Ärgernis soll vermieden werden, dass ei
nige Nationen, deren Bürger in überwältigender Mehrheit den Ehrennamen ,Christen‘ 
tragen, Güter in Fülle besitzen, während andere nicht genug zum Leben haben und von 
Hunger, Krankheit und Elend aller Art gepeinigt werden.“292 

Auch wenn das Konzilsdokument in dem Zusammenhang freiwillige Entwicklungshel
fer besonders lobt, macht es deutlich, dass damit alle Christen gemeint sind und es sich 
um eine wesentliche Aufgabe der Kirche handelt: „Es ist jedoch Sache des ganzen Volkes 
Gottes, wobei die Bischöfe mit Wort und Beispiel vorangehen müssen, die Nöte unserer 
Zeit nach Kräften zu lindern, und zwar nach alter Tradition der Kirche nicht nur aus dem 
Überfluss, sondern auch von der Substanz.“293 

Papst Paul VI. griff 1967 diese Herausforderung in seiner Enzyklika Populorum Pro
gressio auf: 

„Johannes XXIII. hat dies deutlich ausgesprochen, und das Konzil hat es in der pasto
ralen Konstitution über Die Kirche in der Welt von heute bestätigt. Die darin enthaltene 
Lehre ist gewichtig, ihre Verwirklichung drängt. Die Völker, die Hunger leiden, bitten 
die Völker, die im Wohlstand leben, dringend und inständig um Hilfe. Die Kirche er
zittert vor diesem Schrei der Angst und wendet sich an jeden einzelnen, dem Hilferuf 
seines Bruders in Liebe zu antworten.“294 

Auch die lateinamerikanischen Bischöfe stellten im Jahr 1968 diesen Schrei in den Mittel
punkt ihrer zweiten Generalversammlung im kolumbianischen Medellín. So lauten die 
ersten Sätze ihres Schlussdokuments über Gerechtigkeit: 

„Über die Situation des lateinamerikanischen Menschen gibt es viele Studien. In allen 
wird das Elend beschrieben, das große Menschengruppen marginalisiert. Dieses Elend 
als Massenerscheinung ist eine Ungerechtigkeit, die zum Himmel schreit.“295 

289 Phil 2,6; 2 Kor 8,9. 
290 LG 8. 
291 Vgl. Mt 25,31–46. 
292 GS 88. 
293 Ebd. 
294 Einleitung 3. 
295 Schlussdokument von Medellin, 1. (Gerechtigkeit), 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Die Bischöfe erkennen im zum Himmel schreienden Elend der Mehrheit der Menschen 
in Lateinamerika und ihrer Sehnsucht nach Befreiung das wichtigste Zeichen der Zeit. 
Sie verstehen das ungerechte Leiden so vieler Menschen als die zentrale pastorale Her
ausforderung für die lateinamerikanische Kirche, die einen radikalen Strukturwandel 
nötig macht: 

„Wenn der Christ an die Fruchtbarkeit des Friedens glaubt, um zur Gerechtigkeit zu 
gelangen, glaubt er auch, dass die Gerechtigkeit eine unumgängliche Bedingung für 
den Frieden ist. Er übersieht nicht, dass sich Lateinamerika in vielen Gebieten in ei
ner Situation der Ungerechtigkeit befindet, die man institutionalisierte Gewalt nen
nen kann. Nämlich dann, wenn durch Unzulänglichkeit der Strukturen der industriel
len und landwirtschaftlichen Unternehmen, der nationalen und internationalen Wirt

schaft, des kulturellen und politischen Lebens ,ganze Völker das Notwendigste ent
behren und in einer Abhängigkeit leben, die sie an der Initiative und Verantwortung 
sowie am kulturellen Aufstieg hindert‘, und auf diese Weise fundamentale Rechte ver
letzt werden.“296 

Neben der Gegenwart Christi in der Liturgie und in den Glaubensgemeinden unterstrei
chen die Bischöfe zumindest indirekt die Gegenwart Christi in den Armen und Unter
drückten, wenn sie wiederum im Kapitel über den Frieden schreiben: 

„Der Friede mit Gott ist das tiefste Fundament des inneren Friedens und des sozialen 
Friedens. Darum wird überall dort, wo dieser soziale Friede nicht existiert, überall dort, 
wo man ungerechte soziale, politische, wirtschaftliche und kulturelle Ungleichheiten 
findet, die Friedensgabe des Herrn, mehr noch, der Herr selbst zurückgewiesen.“297 

Wenn der Herr in den Situationen von Ungerechtigkeit und Unterdrückung zurückge
wiesen wird, dann muss er in ihnen auch anwesend sein. „Der Verweis auf Matthäus 25 
an dieser Stelle des Dokuments macht ganz klar, dass diese Gegenwart Christi als sei
ne verborgene Gegenwart in den Armen und Unterdrückten selbst verstanden wird.“298 
Auch wenn der Ausdruck „vorrangige Option für die Armen“ noch nicht wörtlich im Ab
schlussdokumenten von Medellín auftaucht, ist die Option der Sache nach bereits klar 
vorhanden. 

Die dritte Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats in Puebla 
(Mexiko) im Jahr 1979 brachte dann den Begriff der „vorrangigen“ (span. preferencial) 
Option für die Armen ausdrücklich in die Diskussion ein. Im Abschlussdokument heißt 
es unter anderem: 

„Die vorrangige Option für die Armen hat als Ziel die Verkündigung Christi, des Erlö
sers, der sie über ihre Würde aufklären, ihnen in ihren Bemühungen um Befreiung von 
allen ihren Nöten helfen und sie durch das Erleben der evangelischen Armut zur Ge
meinschaft mit dem Vater und den Brüdern führen wird. […] Diese Option, die durch 

296 Ebd. 2. (Frieden), 16. 
297 Ebd. 2. (Frieden), 14. 
298 Maier 2015, 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 311 

die ärgerniserregende Realität des wirtschaftlichen Ungleichgewichts in Lateinameri

ka erfordert wird, muss dazu führen, ein würdiges und brüderliches Zusammenleben 
zu begründen und eine gerechte und freie Gesellschaft aufzubauen.“299 

Auch den Gedanken der Identifikation Christi mit den Armen bringt das Dokument von 
Puebla so deutlich wie noch kein kirchliches Dokument zuvor zum Ausdruck. Wieder
um unter Verweis auf das Gleichnis vom Weltgericht in Mt 25 heißt es zur Gegenwart 
Christi in der Geschichte, dass er sich mit besonderer Zuneigung mit den Schwächsten und 
Ärmsten identifizieren wollte. „Diese Identifikation kommt“, so der Theologe Martin Mai
er, „auch im vielleicht schönsten Abschnitt des gesamten Dokuments zum Ausdruck, wo 
die Leidensgesichter Lateinamerikas mit dem Leidensantlitz Christi in Verbindung ge
bracht werden“300: 

„Diese äußerste allgemeine Armut nimmt im täglichen Leben sehr konkrete Züge an, 
in denen wir das Leidensantlitz Christi unseres Herrn erkennen sollten, der uns fragend 
und fordernd anspricht in: 

– den Gesichtern der Kinder, die schon vor ihrer Geburt mit Armut geschlagen sind, 
die in den Möglichkeiten ihrer Selbstverwirklichung durch irreparable geistige und 
körperliche Schäden behindert werden und die in unseren Städten, oftmals ausge
beutet, als Produkt der Armut und des moralischen Zerfalls der Familie ein Vaga
bundendasein fristen; 

– den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, da sie keinen Platz in der 
Gesellschaft finden und frustriert sind, insbesondere in ländlichen Gebieten und 
den Randzonen der Städte, da sie weder Ausbildung noch Beschäftigung finden; 

– den Gesichtern der Indios und häufig auch der Afroamerikaner, die am Rand der 
Gesellschaft in unmenschlichen Situationen leben und somit als die Ärmsten unter 
den Armen betrachtet werden können; 

– in den Gesichtern der Landbevölkerung, die als gesellschaftliche Gruppe fast auf 
dem ganzen Kontinent in der Verbannung lebt, die manchmal des Grund und Bo
dens beraubt ist, sich in innerer und äußerer Abhängigkeit befindet und Vermark

tungssystemen unterworfen ist, die sie ausbeuten; 
– den Gesichtern der Arbeiter, die häufig schlecht bezahlt sind und Schwierigkeiten 

haben, sich zu organisieren und ihre Rechte zu verteidigen; 
– den Gesichtern der Unterbeschäftigten und Arbeitslosen, die aufgrund der harten 

Bedingungen von Wirtschaftskrisen und Entwicklungsmodellen entlassen wur
den, welche die Arbeiter und ihre Familien von kaltem wirtschaftlichem Kalkül 
abhängig machen; 

– den Gesichtern der Randgruppen der Gesellschaft und derer, die auf viel zu engem 
Raum leben, die unter dem doppelten Druck des Mangels an materiellen Gütern 
und dem sichtbaren Reichtum anderer Gesellschaftsschichten leiden; 

299 DH 4632 4633. 
300 Maier 2015, 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

– den Gesichtern der Alten, deren Zahl ständig zunimmt, und die oft von der Fort
schrittsgesellschaft ausgeschlossen werden, da man unproduktive Individuen 
nicht brauchen kann“301. 

Unschwer lässt sich aus den jüngeren Lehramtsdokumenten der lateinamerikanischen 
Bischöfe herauslesen, dass Christus für sie in den Armen sakramental gegenwärtig ist. 
In Anlehnung an die Befreiungstheologie ergibt sich daraus für Medard Kehl eine ent
scheidende Konsequenz für die Kirche: Die Armen können „nicht mehr als ,Objekte‘ einer 
paternalistisch sich zu ihnen herablassenden Kirche behandelt werden. In einer Kirche 
mit den Armen, die sich in die Welt der Armen hineinbegibt und deren Bedingungen 
freundschaftlich-solidarisch teilt, werden die Armen selbst zu tragenden Subjekten der 
Kirche und ihres gemeinsamen Glaubens.“302 Die Armen sind nicht nur „die bevorzug
ten Adressaten des Evangeliums, sondern auch seine Träger und Künder“, so dass „wir, 
die vermeintlich Klugen und Weisen, in ihre Schule gehen müssen, um von ihnen in das 
Geheimnis des Reiches Gottes eingeführt zu werden (vgl. Mt 11,25ff)“.303 

Auf weltkirchlicher Ebene wurde die Option für die Armen von Johannes Paul II. 
schon in den ersten Jahren seiner Amtszeit in Predigten und Ansprachen bekräftigt und 
ihre biblische und kirchliche Verwurzelung in römischen Dokumenten hervorgeho
ben.304 Auf regionaler Ebene haben sich beispielsweise die deutschen Bischöfe im Jahr 
1997 die Sonderoption zu eigen gemacht. Im Wort des Rates der Evangelischen Kirche in 
Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur wirtschaftlichen und sozialen 
Lage in Deutschland Für eine Zukunft in Solidarität und Gerechtigkeit formulieren sie unter 
der Überschrift Vorrangige Option für die Armen, Schwachen und Benachteiligten: 

„Die christliche Nächstenliebe wendet sich vorrangig den Armen, Schwachen und Be
nachteiligten zu. So wird die Option für die Armen zum verpflichtenden Kriterium des 
Handelns. Die Erfahrung der Befreiung aus der Knechtschaft, in der sich Gottes vorran
gige Option für sein armes, geknechtetes Volk bezeugt, wird in der Ethik des Volkes Is
rael zum verbindlichen Leitmotiv und zum zentralen Argument für die Gerechtigkeits
forderung im Umgang mit den schwächsten Gliedern der Gesellschaft […]. In der Ge
richtsrede des Matthäusevangeliums gewinnt der Zusammenhang zwischen der Op
tion Gottes für die Armen und dem gerechten Tun der Menschen sehr konkreten Aus
druck. Jesus Christus macht die Entscheidung über die endgültige Gottesgemeinschaft 
der Menschen abhängig von der gelebten Solidarität mit den Geringsten. […] Die ver
söhnliche Begegnung mit den Armen, die Solidarität mit ihnen, wird zu einem Ort der 
Gottesbegegnung.“305 

Für die Bischöfe konkretisiert sich in der vorrangigen Option für die Armen als Leit
motiv gesellschaftlichen Handelns die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe. Deshalb 

301 Zit. nach Maier 2015, 125f. 
302 Medard Kehl: Die Kirche, 244f. 
303 Ebd. 245. 
304 Vgl. Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 70, 1986, Nr. 66–70. 
305 Nr. 3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 313 

muss aus christlich-ethischer Sicht „alles Handeln und Entscheiden in Gesellschaft, Po
litik und Wirtschaft an der Frage gemessen werden, inwiefern es die Armen betrifft, ih
nen nützt und sie zu eigenverantwortlichem Handeln befähigt.“ Die Option zielt darauf, 
Ausgrenzungen zu überwinden und alle am gesellschaftlichen Leben zu beteiligen. 

„Sie hält an, die Perspektive der Menschen einzunehmen, die im Schatten des Wohl

stands leben und weder sich selbst als gesellschaftliche Gruppe bemerkbar machen 
können noch eine Lobby haben. Sie lenkt den Blick auf die Empfindungen der Men

schen, auf Kränkungen und Demütigungen von Benachteiligten, auf das Unzumut

bare, das Menschenunwürdige, auf strukturelle Ungerechtigkeit. Sie verpflichtet die 
Wohlhabenden zum Teilen und zu wirkungsvollen Allianzen der Solidarität.“306 

Bei der biblisch begründeten vorrangigen Option für die Armen geht es nicht zuletzt dar
um, die Perspektive zu wechseln, indem man versucht, die Perspektive der Armen selbst 
einzunehmen. 

In seinem ersten Apostolischen Schreiben Evangelii Gaudium (über die Freude des 
Evangeliums) vom 24. November 2013 bündelte Papst Franziskus etliche Aspekte der Op
tion für die Armen. Ihm zufolge ist für die Kirche die Sonderoption „in erster Linie eine 
theologische Kategorie und erst an zweiter Stelle eine kulturelle, soziologische, politische 
oder philosophische Frage“307. Aus dem „Glauben an Christus, der arm geworden und 
den Armen und Ausgeschlossenen immer nahe ist, ergibt sich die Sorge um die ganz
heitliche Entwicklung der am stärksten vernachlässigten Mitglieder der Gesellschaft“308. 
Weil Gott den Armen seine erste Barmherzigkeit gewährt, weil es in seinem Herzen einen so 
bevorzugten Platz für die Armen gibt, dass er selbst „arm wurde“309, sollen sich Christen, 
„die ja dazu berufen sind, so gesinnt zu sein wie Jesus Christus (vgl. Phil 2,5)“, diese göttli
che Vorliebe zu eigen machen.310 Dabei ist die bevorzugte Option für die Armen kein Auf
trag, „der nur einigen vorbehalten ist“, sondern die Aufgabe aller Christen.311 Niemand 
darf sich „von der Sorge um die Armen und um die soziale Gerechtigkeit freigestellt füh
len“312. „Jeder Christ und jede Gemeinschaft ist berufen, Werkzeug Gottes für die Befrei
ung und die Förderung der Armen zu sein, so dass sie sich vollkommen in die Gesellschaft 
einfügen können. […] An jedem Ort und bei jeder Gelegenheit sind die Christen, ermu
tigt von ihren Hirten, aufgerufen, den Schrei der Armen zu hören.“313 Wer diesem Schrei 
gegenüber taub bleibt, entfernt sich „dem Willen des himmlischen Vaters und seinem 
Plan, zumal dieser Arme ,den Herrn gegen dich anruft und Strafe für diese Sünde über 
dich kommt‘ (Dtn 15,9)“314. Daher beeinflusst der Mangel an Solidarität gegenüber den 
Nöten des Armen unmittelbar und negativ die Beziehung eines jeden zu Gott. 

306 Ebd. 
307 Franziskus: Evangelii Gaudium [= EG], 198 (H. d. V.). 
308 EG 186. 
309 2 Kor 8,9. 
310 EG 197f. 
311 EG 188. 
312 EG 201. 
313 EG 187; 191. 
314 EG 187. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Die Option „beinhaltet sowohl die Mitarbeit, um die strukturellen Ursachen der Ar
mut zu beheben und die ganzheitliche Entwicklung der Armen zu fördern, als auch die 
einfachsten und täglichen Gesten der Solidarität angesichts des ganz konkreten Elends, 
dem wir begegnen“315. Sie macht es erforderlich, „eine neue Mentalität zu schaffen, die 
in den Begriffen der Gemeinschaft und des Vorrangs des Lebens aller gegenüber der An
eignung der Güter durch einige wenige denkt“, und Solidarität als die Entscheidung zu 
leben, „dem Armen das zurückzugeben, was ihm zusteht“.316 Eine Änderung der Struk
turen, die „keine neuen Einsichten und Verhaltensweisen hervorbringt, wird dazu füh
ren, dass eben diese Strukturen früher oder später korrupt, drückend und unwirksam 
werden“317. 

Der Einsatz für die Armen besteht deshalb auch nicht ausschließlich „in Taten oder 
in Förderungs- und Hilfsprogrammen“318. Denn was der Heilige Geist bei der Option in 
Gang setzt, „ist nicht ein übertriebener Aktivismus, sondern vor allem eine aufmerksame 
Zuwendung zum anderen, indem man ihn ,als eines Wesens mit sich selbst betrachtet‘. 
Diese liebevolle Zuwendung ist der Anfang einer wahren Sorge um seine Person.“319 Von 
dieser Basis aus, bemüht sich der Christ dann wirklich um sein Wohl. „Das schließt ein, 
den Armen in seinem besonderen Wert zu schätzen, mit seiner Wesensart, mit seiner 
Kultur und mit seiner Art, den Glauben zu leben.“320 Die bevorzugte Option für die Ar
men muss sich aber über die persönliche Zuwendung hinaus auch, und laut Franziskus 
sogar „hauptsächlich“, in einer außerordentlichen und vorrangigen geistlichen und reli
giösen Zuwendung zeigen.321 

Weil die Option für die Armen als „besonderer Vorrang in der Weise, wie die christ
liche Liebe ausgeübt wird“, zu verstehen ist, wünscht sich Franziskus „eine arme Kirche 
für die Armen“ und eine Evangelisierung durch die Armen322: 

„Sie haben uns vieles zu lehren. Sie haben nicht nur Teil am sensus fidei [am Glaubens
sinn aller], sondern kennen außerdem dank ihrer eigenen Leiden den leidenden Chris
tus. Es ist nötig, dass wir alle uns von ihnen evangelisieren lassen. Die neue Evangelisie
rung ist eine Einladung, die heilbringende Kraft ihrer Leben zu erkennen und sie in den 
Mittelpunkt des Weges der Kirche zu stellen. Wir sind aufgerufen, Christus in ihnen zu 
entdecken, uns zu Wortführern ihrer Interessen zu machen, aber auch ihre Freunde zu 
sein, sie anzuhören, sie zu verstehen und die geheimnisvolle Weisheit anzunehmen, 
die Gott uns durch sie mitteilen will.“323 

Bei dieser besonderen Liebe zu den Armen ist es für Christen heute unerlässlich, die Auf
merksamkeit neuen Formen von Armut und Hinfälligkeit zu widmen: „den Obdachlosen, 

315 EG 188. 
316 EG 188; 189. 
317 EG 189. 
318 EG 199. 
319 Ebd. 
320 Ebd. 
321 EG 200. 
322 EG 198. 
323 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 315 

den Drogenabhängigen, den Flüchtlingen, den eingeborenen Bevölkerungen, den im
mer mehr vereinsamten und verlassenen alten Menschen usw. […]. Wir sind berufen, in 
ihnen den leidenden Christus zu erkennen und ihm nahe zu sein, auch wenn uns das au
genscheinlich keine greifbaren und unmittelbaren Vorteile bringt.“324 Zu den Armen, mit 
denen sich Christen heute besonders identifizieren sollen, weil sich Christus mit ihnen 
in besonderer Weise identifiziert, zählt Franziskus darüber hinaus die Migranten, die 
Opfer von Menschenhandel, die doppelt armen Frauen, „die Situationen der Ausschlie
ßung, der Misshandlung und der Gewalt erleiden“, und die ungeborenen Kinder.325 Dar
über hinaus verdienen gemäß Franziskus noch andere „schwache und schutzlose Wesen, 
die wirtschaftlichen Interessen oder einer wahllosen Ausnutzung auf Verderb ausgelie
fert sind“, unsere besondere Zuwendung, da wir „als Menschen nicht bloß Nutznießer, 
sondern Hüter der anderen Geschöpfe sind“: die Tiere und Pflanzen, die infolge unserer 
Umweltzerstörung vom Aussterben bedroht sind.326 

Die Option für die Armen wurde vielfach missverstanden. So wurde etwa fälschlich 
behauptet, sie richte sich gegen die Reichen. Die Parteilichkeit zugunsten der Armen 
zielt jedoch auf eine umfassende Gerechtigkeit für alle und ist insofern universal. Sie be
inhaltet keine Entscheidung gegen die Reichen, wohl aber gegen die Wirklichkeit der 
sozialen Sünde und unterdrückerischer Strukturen. Auch hat die Theologie der Befrei
ung mit dem Begriff der Kirche der Armen nichts Neues in die Welt gesetzt, sondern nur 
eine alte Tradition aufgegriffen, die sie dann theologisch ausformuliert hat. Mit ihr ist 
kein Teil der Kirche gemeint, der sich vorrangig den Armen widmet, sondern eine kon
stitutive Eigenschaft der gesamten Kirche, die entweder eine Kirche der Armen ist oder 
aufhört, wahre und heilige Kirche zu sein.327 

Statt jedoch an dieser Stelle damit fortzufahren, Missverständnisse bezüglich der 
Option für die Armen zu klären, sollen nun noch zwei ihrer Themen vertieft werden: die 
Solidarität und die Freundschaft mit ihnen. 

Literatur 

Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopates: Die Kirche in der gegenwär
tigen Umwandlung Lateinamerikas im Lichte des Konzils, Medellin 1968 

Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium des Heiligen Vaters Papst Franziskus über die 
Verkündigung des Evangeliums in der Welt von heute [= EG], 24. November 2013. 

Martin Maier: Oscar Romero. Prophet einer Kirche der Armen, 2015. 
Martin Maier: Die Option für die Armen, in IKaZ (Internationale katholische Zeitschrift 

Communio) 44 (2015) 453–478. 
Martin Maier: Oscar Romero, 2001. 

324 EG 210. 
325 EG 210; / 211; / 212; / 213. 
326 EG 215. 
327 Vgl. Maier: Die Option für die Armen, 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

2.3.4 Die Option als solidarisches Handeln (Johannes Müller) 

Mit seinen Überlegungen zur Entwicklung aus christlicher Perspektive knüpft Johannes 
Müller in seinem Buch Solidarität ohne Grenzen an seine ethisch-philosophische Begrün
dung der Option für die Leidenden und Armen an.328 Für ihn lässt sich die Botschaft des 
Evangeliums und der christliche Glaube in die Grundaussage zusammenfassen, „dass 
Gott selbst in der Person Jesu mit den Menschen in ihren vielfältigen Leiden solidarisch 
geworden ist, um sie auf diese Weise von ihren Leiden zu erlösen“329. Indem der Sohn 
Gottes, die zweite göttliche Person der Trinität, Mensch wird, solidarisiert und identi
fiziert er sich mit uns Menschen.330 Wie sein gesamtes irdisches Leben zeigt, gilt dies 
besonders für die Armen. „Diese Botschaft der Solidarität, welche die gesamte Verkündi
gung wie das Leben Jesu bestimmte, unterstreicht die allen Menschen gemeinsame Wür
de als Ebenbilder Gottes.“331 Wie jeder religiöse Glaube schenkt so der christliche Glau
be dem menschlichen Dasein einen Sinn und weist zugleich seinem Handeln eine Rich
tung. Weil sich Gott mit allen Menschen, besonders aber den Armen solidarisiert hat, 
sollen auch wir Menschen uns mit allen anderen Menschen, besonders aber den Armen 
solidarisieren. „Das Gebot einer alle Menschen umfassenden Solidarität ist also nicht 
nur und nicht primär ein ethischer Appell, sondern ein Geschenk Gottes an die Men
schen.“332 Aus dem Indikativ der Zuwendung Gottes zu den Menschen in ihrer Bedürf
tigkeit, folgt der ethische Imperativ zur Solidarität, die immer eine „vorrangige Option 
für die Armen“ beziehungsweise eine „Option für die Ausgeschlossenen“ ist.333 Darum 
sollten Christen besonders motiviert sein, „sich um Menschen, die Opfer von großem 
Leid sind, zu kümmern und sich für sie einzusetzen“334. 

Nach Müller gibt es dabei aus der Sicht des Glaubens „auch dort noch Solidarität und 
Hoffnung, wo man – jedenfalls menschlich gesprochen – am Ende ist und anderen Men
schen nur noch durch Anwesenheit oder aufmunternde Worte helfen kann, etwa im Fall 
einer unheilbaren Krankheit“335. Weil es um eine Solidarität geht, die das übersteigt, was 
Menschen aus eigener Kraft leisten können, um „eine Solidarität, die den Menschen nie 
und nirgends allein lässt“, geht das christliche Verständnis der Solidarität auch weit über 
das hinaus, „was eine philosophische Ethik des Leides leisten kann“.336 

Weil Gottes Solidarität mit uns Menschen vor allem ein Handeln war, sollte auch für 
Christen die Solidarität insbesondere im Handeln bestehen. Dabei weist eine so verstan
dene christliche Solidarität wie jede echte Solidarität Müller zufolge bestimmte Kennzei
chen auf. 

328 Kap. 2.1.2. 
329 Müller 59. 
330 Bd. 2, Kap. 2.2.5.3. 
331 Müller 59 (H. d. V.). 
332 Ebd. 60. 
333 Ebd. 78. 
334 Ebd. 60. 
335 Ebd. 
336 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 317 

„Sie gibt die eigene Sicherheit und Geborgenheit auf, um sich von der Not und den 
Sorgen anderer treffen und berühren zu lassen. Sie ist getragen von dem Mut, dorthin 
zu gehen und dort zu bleiben, wo die dunklen Seiten des Lebens überwiegen. Genau 
darin besteht die Nachfolge Jesu.“337 

Christliche Solidarität bedeutet daher, sich entschieden zu engagieren und zu handeln, 
um Armut und Not nach Möglichkeit zu überwinden und das Leid der betroffenen Men
schen nach Kräften zu verringern. „Sie bedeutet Einsatz für Gerechtigkeit im Interesse 
derer, die weniger privilegiert sind, auch wenn dieses Bemühen auf Widerstände stößt 
und nicht selten teuer zu bezahlen ist. Andernfalls wäre sie nicht glaubwürdig.“338 Eine 
solche Solidarität bedeutet aber in einem noch viel tieferen Sinn ein Handeln. 

„Sie ist Anwesendsein und Aushalten, selbst dort, wo sie nichts mehr zu ändern ver
mag, wo sie nur noch an der Ohnmacht der Opfer teilhaben und ihnen stumm zur Seite 
stehen kann. […] Echte Solidarität macht sich verwundbar und ist in einem sehr realen 
Sinn Mit-Leiden.“339 

Wie sich am Leben und Wirken Jesu zeigt, hat sich Gottes Solidarität mit uns Menschen 
zunächst und primär in seiner Menschwerdung und Parteinahme für die Armen offen
bart.340 Erst in zweiter Linie war sie ein Sprechen von der Güte und Liebe Gottes. „So
lidarität bedeutet von daher immer einen Vorrang des Handels. […] Man kann daher zu 
Recht von einem Primat der Praxis beziehungsweise Orthopraxie sprechen.“341 

Wie am Leiden und Sterben Jesu deutlich wird, schließt Gottes Solidarität mit uns 
Menschen nicht zuletzt die Gewaltlosigkeit ein. Gott lässt sich aus der Welt hinausdrän
gen ans Kreuz. Er wird ohnmächtig und schwach in der Welt, um gerade so bei uns Men
schen zu sein und uns zu helfen.342 In diesem solidarischen Handeln Gottes in Schwäche 
und Ohnmacht liegt „der tiefste Grund für die christliche Option der Gewaltlosigkeit“343. 

Schließlich bedeutet christliche Solidarität, sich Armen und Bedürftigen zuzuwen
den im Bewusstsein, selbst ein Armer und Bedürftiger zu sein. 

„Solidarität geschieht immer in eine Situation der Bedürftigkeit hinein. Nur wer sich 
bedürftig weiß, kann sie wirklich erfahren. […] Bedürftig aber sind die Armen und Kran
ken, jene, die noch Fragen haben, die sich mit der Ungerechtigkeit und dem Leid der 
Welt nicht einfach abfinden können, sondern sich davon treffen und erschüttern las
sen.“344 

337 Ebd. 66. 
338 Ebd. 67. 
339 Ebd. 
340 Joh 1,14. 
341 Müller 67f. 
342 Bd. 2, Kap. 2.2.2.8. 
343 Müller 68. 
344 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Wie Müller mutmaßt, kann wohl „nur derjenige den Sinn und die Kraft solidarischen 
Handelns begreifen, der selbst einmal bedürftig war und Ohnmacht erfahren hat“345. Zu 
christlicher Solidarität gehört eine „Haltung der Offenheit, die nach dem Evangelium 
das Kommen des Reiches Gottes erst möglich macht. Eben dies ist wohl der Grund, war
um die Armen für die Botschaft Jesu besonders empfänglich sind.“346 

Menschen in ihrem Alleinsein Gemeinschaft erfahren zu lassen und in ihrer Hoff
nungslosigkeit Hoffnung zu geben, macht den tiefsten Sinn christlicher Solidarität aus, 
der sich gerade dort bekundet, wo diese scheinbar nichts mehr bewegen und bewirken, 
nichts mehr verändern kann. 

„[Denn] sie lässt den Menschen etwas erfahren, was er nicht selbst leisten oder zu
rechtdenken kann. Es ist die Erfahrung, dass sein Los anderen nicht gleichgültig ist. Es 
ist die Erfahrung, dass er seinen oft mühsamen Lebensweg nicht allein gehen muss, 
sondern andere Menschen mit ihm gehen und ihm zur Seite stehen. Es ist letztlich die 
Erfahrung, dass es inmitten aller Ohnmacht und Dunkelheit etwas gibt, was man fast 
nicht zu hoffen wagt, nämlich die bedingungslose Liebe zum Nächsten, was auch im

mer seine Situation und sein Schicksal ist. Aus dieser Erfahrung aber erwachsen Mut 
und Hoffnung wider alle Hoffnungslosigkeit.“347 

Wenn dies schon für die mitmenschliche Solidarität gilt, um wieviel mehr gilt sie für die 
göttliche, wenn Gott selbst mit uns solidarisch geworden ist und unser Los geteilt hat. 
Im Unterschied zu unserer Solidarität ist seine unbegrenzt und unwiderruflich. 

„Die Garantie hierfür ist die Zusage Gottes, dass sein Geist, das Unterpfand unserer 
Hoffnung, immer gegenwärtig sein wird. So hat auch die Solidarität Gottes wenig ge
ändert, und doch ist sie der Grund für eine Hoffnung, wie sie größer nicht sein könnte, 
die Hoffnung nämlich, dass das menschliche Leid nicht das letzte Wort sein kann, son
dern es einmal für alle Menschen Gerechtigkeit geben wird, auch wenn diese noch im 
Dunkeln und Verborgenen liegt.“348 

Solidarität brauchen vorrangig jene Menschen, die besonders zu leiden haben. „Gerade 
vom Evangelium her lässt sich gut aufzeigen und begründen, dass die Armen bzw. lei
denden Menschen in besonderer Weise der Solidarität bedürfen und sie darum auch in 
besonderer Weise durch Gott erfahren.“349 Für Christen, die das solidarische Handeln 
Gottes verstanden und vielleicht schon selbst erfahren haben, steht daher, so lässt sich 
zusammenfassen, die vorrangige Option für die Armen außer Frage. 

Für wie viele Christen solidarisches Handeln in der Tat selbstverständlich ist, möge ein 
Beispiel illustrieren: die Arbeit der Diakonie und der Caritas in Deutschland. Die Diakonie 
ist der Wohlfahrtsverband der evangelischen Kirchen innerhalb der Evangelischen Kir
che in Deutschland (EKD), altkonfessioneller Kirchen und zahlreicher Freikirchen. Sie 

345 Ebd. 69. 
346 Ebd. 
347 Ebd. 71. 
348 Ebd. 74. 
349 Ebd. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 319 

handelt dem Selbstverständnis der Diakonie entsprechend als soziale Arbeit der evange
lischen Kirchen an Menschen aller Altersgruppen unabhängig von Geschlecht und Religi
onszugehörigkeit. Unter ihrem Dach und den rechtlich selbstständig agierenden 17 Dia
konischen Werken arbeiten über 627.000 hauptamtliche Mitarbeiter und weitere rund 
700.000 ehrenamtliche Mitarbeiter.350 Mit ihren über 33.000 Angeboten und einer Ka
pazität von 1,18 Millionen Betten/Plätzen bundesweit gehört sie zu den größten Trägern 
von Einrichtungen für die Pflege, Betreuung und Begleitung von Menschen. 

Die Entsprechung zur Diakonie Deutschland ist der deutsche Caritasverband. „Der 
Name Caritas bezeichnet jenen Arm der katholischen Kirche, der weltweit auf der 
Grundlage christlicher Nächstenliebe alle Menschen unterstützt, die Hilfe benötigen. 
Ihre Ziele sind der Schutz der Menschen, die Stärkung der gesellschaftlichen Teilhabe 
und die Förderung des solidarischen Zusammenlebens.“351 Als Zusammenschluss von 
rund 6.200 rechtlich eigenständigen Trägern mit rund 700.000 hauptberuflichen Mit
arbeitern gilt der deutsche Caritasverband als der größte privatrechtliche Arbeitgeber 
Deutschlands.352 Zusätzlich engagieren sich rund 500.000 ehrenamtliche Helfer in 
seinen etwa 25.000 Einrichtungen und Diensten, in denen sie jährlich mehr als zwölf 
Millionen Menschen betreuen, pflegen und beraten. 

Literatur 

Johannes Müller: Solidarität ohne Grenzen. Ethik und Theologie der Entwicklung, 2023. 

2.3.5 Die Option als Freundschaft mit den Armen (Michael Hainz) 

Nach dem bereits versucht worden ist, zu klären, wer die Armen sind353, gilt es beim 
Stichwort „Freundschaft mit Armen“ vorab zu erklären, was in dem Zusammenhang 
unter Freundschaft zu verstehen ist. Dem Sozialwissenschaftler Michael Hainz zufolge 
baut Freundschaft auf zumindest einigen der folgenden Haltungen und Handlungen 
auf: 

„Achtsamkeit für Menschen, die leiden; eine – zumindest gewisse – Einfühlung in ihre 
Not; ein längerfristiges Interesse an ihnen, das sich in der schrittweise besseren Kennt
nis und Erforschung ihrer Lage und nach Möglichkeit in Begegnungen mit ihnen be
kundet; der Einsatz für sie, durch den man ihnen für das zu Diensten steht, was sie 
brauchen; das Eintreten für ihre Würde und Rechte auch gegenüber Dritten und in der 
Öffentlichkeit; das Bemühen um strukturelle und politische Abhilfe ihrer Nöte.“354 

350 Stand: 1. Januar 2022. 
351 Arbeitshilfe Zahlen und Fakten 2022/23 der Katholischen Kirche in Deutschland, 37. 
352 Stand 31. Dezember 2020. 
353 Kap. 2.1.1. 
354 Hainz 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Freundschaft mit Armen erschöpft sich freilich nicht darin, etwas Sachhaftes für sie zu 
tun. Sie treibt vielmehr dazu an, etwas von sich selbst zu geben. „Sie drängt mich dazu, 
etwas von mir selbst, ja letztlich mich selbst zu geben, also von dem mitzuteilen, was mir 
wertvoll ist und was ich habe oder kann.“355 Aber auch damit ist noch nicht das Letzte 
über die Freundschaft mit Armen gesagt: 

„Bei allem bleibend notwendigen sachlichen Engagement nimmt Freundschaft mit Ar
men ernst, dass es um eine wechselseitige Beziehung zwischen Personen gleicher Würde 
geht. Denn auch Arme wollen und sollen gefragt werden, gehört werden, entscheiden. 
Sie haben Wertvolles mitzuteilen und sollen ihren Beitrag leisten.“356 

Für die freundschaftliche Liebe mit ihnen gilt, was Ignatius von Loyola in den Geistli
chen Übungen, seinem Exerzitienbuch, allgemein über die Liebe geschrieben hat: „Die 
Liebe besteht in der Mitteilung von beiden Seiten her; das heißt, dass der Liebende dem Ge
liebten gibt und mitteilt, was er hat, oder von dem, was er hat oder kann, und als Er
widerung ebenso der Geliebte dem Liebenden.“357 Liebende beschenken einander mit 
ihrem Besitz und mit ihrem Können, letztlich mit ihrem Sein. Wenn Arme auch weni
ger oder nichts von dem geben können, was sie materiell besitzen, können sie viel von 
dem mitteilen, was sie können, vor allem aber von dem, wer sie selbst sind. Im gegensei
tigen Sich-selbst-Schenken liegt das tiefste menschliche und geistliche Geheimnis der 
Freundschaft mit Armen. 

Gemäß dem Johannesevangelium hat Jesus seine Jünger nicht mehr Knechte, son
dern Freunde genannt, weil er ihnen alles, was er selbst vom Vater empfangen hat, mit
geteilt hat, so dass sie in alles eingeweiht sind.358 Nicht sie haben ihn erwählt, sondern 
er hat sie erwählt, damit sie sich aufmachen und Frucht bringen und ihre Frucht bleibt. 
Diese Stelle aus dem Neuen Testament mag der Hintergrund dafür gewesen sein, dass 
Ignatius von Loyola (1491–1556) die Gruppe seiner ersten Gefährten gern als „Freunde im 
Herrn“ bezeichnet hat. „Aus dieser Freundesgruppe ist der Jesuitenorden entstanden.“359 

In einem Brief, den Ignatius am 7. August 1547 an die Jesuiten in Padua geschrieben 
hat, entwickelt der Ordensgründer eine Theologie der Freundschaft in Verbindung mit 
den Armen. Er setzt voraus, dass seine Mitbrüder dem Christus nachfolgen wollen, der 
durch seine Menschwerdung und durch seine irdische Lebensform freiwillig die Armut 
auf sich genommen hat, dass sie also die Armut aus Liebe zum armen Christus erwählt 
haben. Die freiwillig gewählte Armut ist für ihn eine Gnade und Gabe Gottes, was sich 
besonders daran zeigt, dass die „erwähltesten Freunde“ Gottes, „vor allem im Neuen Tes
tament, angefangen von seiner heiligsten Mutter und den Aposteln und durch so lange 
Zeiten bis zu den unseren hindurch gewöhnlich arm gewesen sind“.360 Die Armen neh
men einen zentralen Platz bei Gott ein, wie Ignatius im Brief ausführt. 

355 Ebd. 
356 Ebd. 8f. 
357 EB Nr. 231 (H. d. V.). 
358 Joh 15,13–17. 
359 Maier 2015, 109. 
360 Zit. nach Maier 2015, 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 321 

„So groß sind die Armen vor Gottes Angesicht, dass besonders für sie Jesus Christus 
auf die Erde gesandt worden ist: ,Wegen des Elends der Bedürftigen und des Stöhnens 
der Armen will ich nun aufstehen‘, spricht der Herr, und an einer anderen Stelle: ,Den 
Armen die frohe Botschaft zu verkünden, hat er mich gesandt‘. Daran erinnert Jesus 
Christus, als er dem heiligen Johannes antworten lässt: ,Den Armen wird die Frohe Bot
schaft verkündet‘.“361 

Im Sinn der neutestamentlichen Umkehrung der Verhältnisse362 fährt Ignatius fort: 

„Und sie [die Armen] werden so sehr den Reichen vorgezogen, dass Jesus Christus je
nes ganze heiligste Kollegium der Apostel aus Armen erwählen und mit ihnen leben 
und umgehen und sie als Fürsten seiner Kirche hinterlassen und sie als Richter über 
die zwölf Stämme Israels, das heißt über alle Gläubigen, einsetzen wollte; und ihre 
Beisitzer werden die Armen sein. So erhoben ist ihr Stand.“363 

Schließlich folgt der hier für die vorrangige Option für die Armen entscheidende Ab
schnitt: 

„Die Freundschaft mit den Armen macht zu Freunden des ewigen Königs. Die Liebe 
zu dieser Armut macht zu Königen, auch auf Erden, und Königen nicht nur der Erde, 
sondern des Himmels. Das sieht man daran, dass das Himmelreich den anderen für die 
Zukunft versprochen wird, den Armen und denen, die Bedrängnisse erleiden, wird es 
von der unveränderlichen Wahrheit für die Gegenwart versprochen; sie sagt ja: ,Selig, 
die Armen im Geist, denn ihrer ist das Himmelreich‘, denn sie haben bereits jetzt das 
Anrecht auf das Reich.“364 

Arme und Christen, die sich freiwillig auf sie und ihre Armut einlassen, können jetzt 
schon das Reich Gottes auf Erden erfahren. Dabei war sich Ignatius dessen bewusst, dass 
unfreiwillige Armut äußerst bittere Aspekte hat und weder romantisiert noch idealisiert 
werden darf. „Armut, die das Ausmaß von Elend annimmt, muss bekämpft und ausge
merzt werden.“365 

Um dem armen und verachteten Jesus nachzufolgen, hatte Ignatius selbst nach sei
ner inneren Umkehr 1521 absichtlich eine Karriere nach unten eingeschlagen, indem er 
gut dotierte Posten ablehnte, ein ärmliches Erscheinungsbild wählte, bettelte, in Armen
spitälern abstieg und Beschimpfung, Verdächtigung und Kerker auf sich nahm.366 Bei 
ihm ging „das Armwerden im Sinne der zwar selbst entschiedenen, aber doch eher all
mählich geschehenden, seinsmäßigen Teilhabe am Schicksal der Armen, dem aktiven 
Helfen und Geben voraus. Vor einem Tun für die Armen, vor dem aktiven Dienst an den 
Armen steht ein Werden-wie-die-Armen, ein Sein-mit-den-Armen.“367 

361 Zit. nach ebd. 
362 Kap. 2.2.2. 
363 Zit. nach Maier 2015, 113f. 
364 Zit. nach ebd. 114. 
365 Maier 2015, 114. 
366 Vgl. Hainz 35–40. 
367 Hainz 42f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Schon bald nach der Entscheidung, dem armen Christus nahe zu sein und mit den 
Armen und wie die Armen zu leben, begannen Ignatius und seine Gefährten, Arme auf 
verschiedene Weisen und in verschiedenen „Intensitäten“ zu unterstützen. So bettelten 
sie auch für andere, taten Dienst in den Spitälern, traten für Versöhnung von Zerstritte
nen ein und brachten Arme im eigenen Haus unter. Als im Jahr 1538 eine Hungersnot ein
setzte, welche die Landarbeiter in die Stadt trieb, und obendrein noch ein beißend kalter 
Winter folgte, richteten die ersten Jesuiten in Rom „in ihrem schmalen Haus Essräume 
für die Hungrigen und warme Aufenthalts- und Schlafräume für die durchgefrorenen 
Obdachlosen ein, sammelten Almosen für sie und stärkten sie auch durch geistlichen 
Zuspruch. Bis zu 400 Personen wurden gleichzeitig ins Haus aufgenommen. Insgesamt 
halfen die Jesuiten mehr als 3000 Armen in diesen langen Monaten – eine enorme Zahl, 
wenn man bedenkt, dass Rom damals etwa 60.000 Einwohner hatte.“368 

Bemerkten Ignatius und seine Gefährten bei ihren Begegnungen mit Armen, „dass 
sie es nicht nur mit individuellen Notfällen zu tun hatten, sondern dass die Armut vie
le betraf, sich regelmäßig wiederholte und verfestigte, also struktureller Natur war, […] 
beließen sie es nicht bei Einzelfallhilfen, sondern suchten nach systematischer und dau
erhafter Abhilfe. Sie gründeten Werke gegen die Armut oder passten bestehende Werke 
den veränderten Umständen an.“369 So hatte Ignatius schon früher in seiner Heimatstadt 
Azpeitia die politisch Verantwortlichen veranlasst, eine öffentliche Armenordnung auf
zustellen. Später setzte er in Rom eine Regelung des Bettelns durch und beteiligte sich 
1541 an der Gründung zweier Waisenhäuser, eines für Jungen, eines für Mädchen, „um 
zu verhindern, dass Kinder, die ohne Elternhaus, Erziehung und Ausbildung aufwuch
sen, zu Bettlern wurden“370. Auch gründete er in der Stadt, als sich immer mehr Frauen 
aus sozialer Not prostituierten und dies im Stadtbild auffälliger wurde, 1543 ein Frauen
haus: „die Casa Santa Marta für alleinstehende Frauen, die sich von ihrem Lebenswandel 
abkehren wollten, und für verheiratete Frauen, die mit dem Vorwurf des Ehebruchs ver
stoßen worden waren“371. 

Als ein päpstlicher Erlass im Jahr 1550 die Gründung der „Gesellschaft Jesu“ bestätig
te, wurden als ihre Ziele die „Verteidigung und Verbreitung des Glaubens und der Fort
schritt der Seelen im Leben und christlicher Lehre“ genannt. Es wurde dann aber hinzu
gefügt: „Und um nichts weniger soll sie sich zur Versöhnung von Zerstrittenen und zur 
frommen Unterstützung zum Dienst für die, die sich in Kerkern oder Spitälern befinden, 
und zur Ausführung der übrigen Liebeswerke […] als nützlich erweisen.“372 

Im Geist der Nachfolge Jesu und dem Beispiel seines Ordensgründers und seiner ers
ten Gefährten folgend hat sich der Jesuitenorden neuerdings die Zuwendung zu den Ar
men wieder ins Stammbuch geschrieben. Maßgeblich für seine Neupositionierung ge
genüber den Armen war die 32. Generalkongregation (GK) in den Jahren 1974/75. „Es er
regte viel Aufsehen und mancherorts Argwohn, als das Ordensparlament neben der ,Ver
teidigung und Verbreitung des Glaubens‘ auch den ,Einsatz für die Gerechtigkeit‘ zum 

368 Ebd. 46. 
369 Ebd. 
370 Ebd. 48. 
371 Ebd. 
372 Zit. nach Hainz 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 323 

Charakteristikum der Sendung der Jesuiten erklärte: ,Der Auftrag der Gesellschaft Jesu 
heute besteht im Dienst am Glauben, zu dem die Förderung der Gerechtigkeit notwen
dig dazugehört (Dekret, 4,2).“373 Zu dieser Vision von der einen Sendung für „Glaube und 
Gerechtigkeit“ gelangten die Jesuitendelegierten, „indem sie sich sowohl das Charisma 
des heiligen Ignatius wie die aktuelle Weltlage im Licht des Glaubens vor Augen führ
ten“.374 Dass Glaube und Gerechtigkeit untrennbar zusammengehören, lässt sich von 
beiden Polen her begründen. Denn zum einen leiden „Millionen von Menschen mit Na
men und Gesicht […] heute unter Armut und Hunger, unter der ungleichen und unge
rechten Verteilung der Güter und des Reichtums, unter den Folgen sozialer, rassischer 
und politischer Diskriminierung. Überall ist das Leben des Menschen und seine Würde 
Tag für Tag bedroht.“375 Genau wegen dieses Leids und Unrechts fällt es ihnen schwer, 
an einen gütigen Gott zu glauben. Zum anderen laufen viele Menschen, die aus ande
ren Gründen nicht mehr an Jesus Christus oder überhaupt an einen Gott und liebevollen 
Vater aller Menschen glauben können, Gefahr, dass sich ihr Herz verhärtet und „Struk
turen der Sünde“ hervorbringt. Diese Strukturen sind „hartnäckige Mechanismen z. B. 
im Welthandel oder in der Weltfinanzordnung, die, aus egoistischen Verhaltensweisen 
entstanden, Ungerechtigkeit verfestigen und fortpflanzen. Ohne einen für soziales Un
recht wachen Glauben fehlt den religiös und sozial ,Blinden‘ die Einsicht und die Kraft, 
sich von ihren Egoismen zu lösen und die Strukturen der Sünde zu bekämpfen.“376 

Wie diese doppelte Sendung für Glaube und Gerechtigkeit religiös zu verstehen ist, 
erläutert die 32. Generalkongregation: 

„Die Sendung der Gesellschaft Jesu heute ist ein priesterlicher Dienst am Glauben, eine 
apostolische Aufgabe, die darauf abzielt, den Menschen zu helfen, sich Gott zu öffnen 
und nach dem Anruf und den Forderungen des Evangeliums zu leben. Nun ist aber das 
Leben nach dem Evangelium frei von jedem Egoismus, von jeder Suche nach eigenem 
Vorteil, wie auch von jeder Form der Ausbeutung des Nächsten. Es ist ein Leben, in dem 
die vollkommene Gerechtigkeit des Evangeliums aufscheint – eine Gerechtigkeit, die 
bereit ist, die Rechte und die Würde aller, besonders der Kleinen und Schwachen, nicht 
bloß anzuerkennen und zu respektieren, sondern auch positiv zu fördern; eine Gerech
tigkeit, die bereit ist, sich für jedes Elend zu öffnen, selbst das des Fremden und des 
Feindes, bereit sogar, zugefügtes Unrecht zu verzeihen und Feindschaft und Versöh
nung zu überwinden. Eine solche Bereitschaft des Herzens liegt nicht in der Kraft des 
Menschen allein; sie ist eine Frucht des Geistes. Er verwandelt die Herzen und füllt sie 
mit der Barmherzigkeit und der Kraft Gottes.“377 

Die folgende 33. Generalkongregation im Jahr 1983 bestätigte die getroffene Grundent
scheidung des Ordens, nämlich „die Einheit des Dienstes am Glauben und der Förderung 
der Gerechtigkeit in einer unteilbaren Sendung“378. Sie begründet dies mit den mittler

373 Hainz 56f. 
374 Ebd. 58. 
375 32. GK, Dekret 4,20. 
376 Hainz 57. 
377 32. GK, 4,18. 
378 33. GK, D. 1,38. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

weile gemachten Erfahrungen: „Unser geistliches Leben wurde dadurch bereichert, dass 
wir uns ,zusammen mit‘ Jesus ,abmühen‘ konnten im größeren Dienst für das Reich Got
tes. Diese Nähe zu unserem Herrn […] brachte uns den Armen näher, mit denen sich Jesus 
identifiziert hat.“379 Die Fußnote zu diesem Abschnitt zitiert dabei einen wichtigen Satz 
aus dem Armutsbrief des Ignatius an die Patres und Brüder zu Padua: „Die Freundschaft 
mit Armen macht zu Freunden des ewigen Königs.“ 

Bezogen auf die Sendung der Jesuiten, aber im Bewusstsein, dass diese Sendung für 
alle Ordensleute, ja, für alle Christen gilt, formuliert die Generalkongregation: 

„Unsere Sendung wird in dem Maße überzeugen, als wir solidarisch werden mit den 
Armen. Der Gehorsam gibt uns die Sendung; aber erst die Armut macht diese Sendung 
glaubwürdig. Zusammen mit vielen anderen Ordensleuten wollen wir uns darum die 
vorrangige Option für die Armen zu eigen machen, wie sie uns von der Kirche vorge
legt wird. Diese Option bedeutet den Willen, die Armen bevorzugt zu lieben, weil die 
Heilung der ganzen Menschheitsfamilie noch aussteht.“380 

Auch die 34. Generalkongregation im Jahr 1995 bestätigt die vorrangige Option für die Ar
men, wenn sie schreibt: „In der Pädagogik der Geistlichen Übungen lädt Jesus uns ein, in 
seinem irdischen Leben das Muster der Sendung der Gesellschaft“, besonders aber seine 
Gegenwart als Auferstandener in den Armen zu erkennen: „Als der auferstandene Herr 
ist er nun gegenwärtig in allen, die leiden, in allen, die unterdrückt sind, in allen, deren 
Leben durch die Sünde zerbrochen ist. So wie er zugegen ist, wollen auch wir in Soli
darität und Mitgefühl zugegen sein, wo die menschliche Familie am meisten verwundet 
ist.“381 Die Kongregation plädiert „für ein entschiedenes Leben aus dem Glauben, das in 
der Förderung der Gerechtigkeit für alle zum Ausdruck kommt“ und bekennt sich klar 
ihrer Sendung zu den Armen: „Wir haben für unsere Sendung heute die zentrale Bedeu
tung wiederentdeckt, die im Einklang mit unserem ignatianischen Charisma, unseren 
Arbeiten in Solidarität mit den Armen zukommt.“382 Dazu zitiert sie aus dem erwähn
ten Brief des Ignatius vom August 1547 nach Padua einen Abschnitt und kommentiert: 
„Freunde des Herrn“ zu sein, bedeutet also, „Freunde der Armen“ zu sein, „und wir kön
nen uns nicht abwenden, wenn unsere Freunde in Not sind. Wir sind eine Gemeinschaft 
in Solidarität mit ihnen, weil Christus sie bevorzugt liebt“.383 Je nach Situation kann die 
Freundschaft mit Armen zu unterschiedlichen Prioritäten führen: „Weltweit betrachtet 
sind dies nach Auffassung der GK die solidarische Gestaltung der Globalisierung, der 
gewaltlose Einsatz für Frieden, Versöhnung und gegen Diskriminierung, die Förderung 
der verschiedenen Generationen, der Menschenrechte und eines verantwortlichen Um
gangs mit der Umwelt sowie das aktive Eintreten gegen Aids, Euthanasie, Abtreibung 
und Waffenhandel.“384 Darüber hinaus hebt die 34. Generalkongregation zwei im kirch
lichen Bereich eher ungewöhnliche Aspekte des Einsatzes für Benachteiligte und mit 

379 Ebd. D. 1,31. 
380 Ebd. D. 1,48. 
381 34. GK, D. 2,4. 
382 Ebd. D. 2,8. 
383 Ebd. 
384 Hainz 63f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Die Option für die Armen 325 

ihnen hervor: die „Entwicklung von solidarischen Gemeinschaften an der Basis“, da dies 
die „volle menschliche Befreiung für die Armen und für uns alle erfordert“385, und den 
Kampf für neue, gerechtere Beziehungen zwischen Männern und Frauen. Letzteres bewerten 
die versammelten Jesuiten sogar als „ein zentrales Element jeder heutigen Sendung […], 
die Glauben und Gerechtigkeit zu verbinden sucht“386, und widmen ihm ein eigenes Do
kument (Dekret 14). Darin bekennen sie sich als „Teil einer bürgerlichen und kirchlichen 
Tradition, die sich an den Frauen versündigt hat“387, und rufen zur Umkehr auf und zu 
einer mit vielen Hinweisen konkretisierten „Solidarität mit Frauen“, die damit beginnt, 
„mit Sorgfalt und Mut auf die Erfahrung von Frauen zu hören“.388 

Literatur 

Michael Hainz: Freundschaft mit Armen, 2006. 

2.4 Die Armenabgabe im Islam 

Als ein herausragendes Beispiel für religiös motivierten Einsatz für die Armen mag hier 
im religionswissenschaftlichen Teil der Hinweis auf die Armenabgabe im Islam genügen. 
Sie gehört neben dem islamischen Glaubensbekenntnis, dem täglichen rituellen Gebet, 
dem Fasten im Monat Ramadan und der Pilgerfahrt nach Mekka zu den Fünf Säulen389, 
das heißt grundlegenden Pflichten der Muslime. Von Anfang an wurde im Koran und 
im vorbildhaften Verhalten des Propheten (Sunna) auf die Verantwortung des Gläubigen 
gegenüber dem Nächsten hingewiesen. Aus dieser „Solidarität“ der Gläubigen unterein
ander entwickelte sich einerseits das freiwillige Almosen (Sadaqa) und andererseits die 
obligatorische Armensteuer (Zakat). 

Schon vor der Hidjra, der Übersiedlung des Propheten Muhammad von seiner Va
terstadt Mekka nach Medina im Jahr 622, hat der Koran die Muslime aufgefordert, den 
Reichtum mit den Armen zu teilen. „Da jedoch die Mehrzahl der Anhänger des Prophe
ten in Mekka arm war, konnten sich nur wenige Muslime davon angesprochen fühlen. 
Nachdem sich die Muslime in Medina etabliert hatten, bekam die Aufforderung zum Al
mosen einen aktuelleren Sinn. Es entstand nun ein muslimisches Fürsorgesystem, bei 
dem die Gläubigen, denen es wirtschaftlich gut ging, den ärmeren Glaubensgenossen 
von ihrem Wohlstand etwas abgaben.“390 Den Umfang der Gabe legt der Koran nicht ge
nau fest. Nur vom Überflüssigen oder Entbehrlichen ist die Rede: „Und sie werden dich 
befragen, was sie ausgeben sollen (als Almosen). Sprich: ,Den Überfluss‘.“391 

385 34. GK, D. 3,10. 
386 Ebd. D. 14,1. 
387 Ebd. D. 14,9. 
388 Ebd. D. 14,13; / 14,12. 
389 Arab. Arkan. 
390 Heine 21f. 
391 Koran 2,219. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010 - am 14.02.2026, 06:29:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

