
Christian Krijnen

Der >Formalismus< in der materialen Wertethik
Max Scheiers*

I. Formalismus überall

Die Rede vom >Formalismus< ist in vieler Munde! Sie tritt auf in 
erkenntnislogischen Kontexten ebenso wie in mathematisch-logi­
schen, im Bereich der Ästhetik nicht weniger wie im Gebiet der 
Ethik: In der mathematischen Grundlagenforschung meint Formalis­
mus eine axiomatische oder konstruktive Theorie, deren Aussagen 
und Sätze durch einen sog. >Kalkül< gewonnen werden können. Ins­
besondere wird Formalismus hier assoziiert mit dem formal-axioma­
tischen Programm D. Hilberts, das dann so stark von K. Gödel (wie 
auch von G. Frege)1 kritisiert wurde. Ästhetischer Formalismus be­
deutet wiederum eine ästhetische Theorie, die den ästhetischen Wert 
eines Kunstwerks ausschließlich an dessen Form heftet. Innerhalb 
der Ethik ist die Unterscheidung zwischen einer formalen Ethik und 
einer materialen Ethik wirkungsmächtig und systemtragend von
I. Kant eingeführt worden. Seither bricht die Debatte über die For­
malität der Ethik in den verschiedensten Traditionen und an den ver­
schiedensten systematischen Stellen immer wieder auf; insbesondere 
M. Scheier hat in einer exemplarischen Kritik (wie etwa Hegel oder
J. S. Mill vor ihm) Kant des Formalismus' bezichtigt - und dabei so­
wohl wichtige Mitstreiter (beispielsweise N. Hartmann)* 1 2 als auch be­
deutende Kritiker gefunden.

* Diese Studie wurde unterstützt von der »Niederländischen Organisation für wis­
senschaftliche Forschung« (NWO) sowie dem »Zentrum für Ethik der Universität 
Nijmegen« (CEKUN); beiden danke ich herzlich für ihre großzügige finanzielle Förde­
rung.
1 Vgl. dazu etwa E Kambartel, Zur Formalismuskritik und zum Logikbegriff Freges, in: 
Theorie und Begründung. Studien zum Philosophie- und Wissenschaftsverständnis, 
Frankfurt/M. 1976, S. 111-121 sowie: ders., Erfahrung und Struktur. Bausteine zu einer 
Kritik des Empirismus und Formalismus, Frankfurt/M.21976.
2 Vgl. N. Hartmann, Ethik (1926), Berlin/Leipzig, S. Vf. und Kapitel 11-13. Hartmann

120 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Dem Phänomenologen Scheier zufolge, der sich allgemein ge­
gen Rationalismus und Intellektualismus in der Ethik wendet, 
gründet eine formale Ethik auf dem transzendentalen Apriorismus 
der Vernunft. Insofern das darin enthaltene ethische Apriori jedoch 
rein formal ist, vermag es Scheier zufolge keinen materialen Gehalt 
aufzuweisen: als formale Ethik bleibe die Ethik notwendig ohne In­
halt, also leer.3 Ethik sei vielmehr nur als eine materiale Ethik 
möglich, d.h. jetzt: als eine Ethik, die den Begriff des Moralischen 
am intendierten Inhalt festmacht - und daher nicht, wie Kant, den 
moralischen Geltungsgrund bloß in der vernünftigen Form des Wol­
lens findet. Genauer besehen wittert Scheier in Kants kategorischem 
Imperativ (»Sittengesetz«) qua Inhaltlichkeit bestenfalls die Forde­
rung, »den Widerspruch in der Zwecksetzung zu vermeiden« sowie 
die »Konsequenz des Wollens zu wahren« (GW II, 101).4 Aus diesen 
»>formalen< Gesetzen« lasse sich aber die »Idee des Guten« (selbst­
verständlich!) nicht gewinnen, sondern nur - unbegründet voraus­
setzen (GW II, 101).

Nicht zuletzt wegen der Herausforderung durch Scheiers Kant­
kritik und der damit verlangten Klärung des Sinnes der Kantischen 
Lehre sind die Kantforschung sowie der kantischen Tradition ver­
pflichtete Ethiker indes zur Meinung gelangt: (auch) Scheiers Forma­
lismusvorwurf verfehle den sachlichen Gehalt der Kantischen Ethik 
in grundlegenden Momenten:5 Eine formale Ethik kantischer Prä­

ist hinsichtlich Scheiers Interpretation von Kants Formalismus bisweilen auch kritisch - 
vgl. ders., Kants Metaphysik der Sitten und die Ethik unserer Tage (1924), in: Kleinere 
Schriften, Bd. 3, Berlin 1958, S. 345-350, hier: S. 348.
3 Scheier beurteilt Kants »Formalismus« als »leer und unfruchtbar« (GW II, 159); 
Kants Ethik sei ein »Koloß aus Stahl und Bronze«, deren »furchtbar erhabene Formel 
in ihrer Leere« der Philosophie »alle Sicht auf die Fülle der sittlichen Welt« raube 
(GW II, 30). Da Scheier von Kants formal bestimmtem Wollen behauptet, es sei ein 
Wollen ohne Inhalt, scheint er sogar zu meinen, eine formale Ethik sei ihrem Begriff 
nach ohne Materie (Inhalt) - letztlich ebenso unmöglich, wie ein Wille »der das nicht 
will, was er will« (GW II, 136; vgl. zur Sache auch noch GW II, 81).
4 Dem Konsequenzgedanken zufolge könne nach Scheiers Kant »jede beliebige Hand­
lung sowohl aus guter wie aus schlechter Gesinnung fließen« (GW II, 130). Da sich die 
»Bedeutung der Worte >gut< oder >böse<« nur in der »gesetzmäßigen oder gesetzwid­
rigen Form« erschöpfe, könne man qua Ethizität etwa die »Zwecke des Teufels« nicht 
von den Zwecken Gottes unterscheiden; beide seien gleichermaßen »systematisch« 
(GW II, 46 f.).
5 Vgl. etwa J. Schmucker, Der Formalismus und die materialen Zweckprinzipien in der 
Ethik Kants (1955), in: H. Oberer (Hg.), Kant. Analysen, Probleme, Kritik, Bd. 3, 
Würzburg, S. 99-157 (ursprünglich in: J. B. Lotz (Hg.), Kant und die Scholastik heute,

Person und Wert Ar- 121

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

gung ermögliche nicht nur eine materiale Ausgestaltung der Ethik, 
sondern fordere sie geradezu. (Kant hat die inhaltliche Pflichtenlehre 
vor allem in seiner auf die Kritik der praktischen Vernunft (1788) 
aufbauenden Metaphysik der Sitten (1797) entwickelt;* 6 schon die 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) enthält jedoch eine 
>Ableitung< konkreter Pflichten aus dem Sittengesetz.)

Zu einem ganz und gar anderen Schluß kommen gegenwärtige 
Schelerforscher. Sie urteilen: Scheiers Kritik der Leerheit des Kanti- 
schen kategorischen Imperativs sei vom Anfang seines Denkens an 
»subtil, leistungsstark und akkurat«.7 Zwar meine Scheier nicht, 

Pullach/M. 1955, S. 155-205); J. Ebbinghaus, Die Formeln des kategorischen Imperativs 
und die Ableitung inhaltlich bestimmter Pflichten (1959), in: Gesammelte Schriften, 
Bd. 2, hg.v. G. Geismann, H. Oberer, Bonn 1988, S. 209-229; H. Wagner, Moralität 
und Religion bei Kant (1975), in: Kritische Philosophie. Systematische und historische 
Abhandlungen, hg.v. K. Bärthlein, W. Flach, Würzburg 1980, S. 339-348; R. Wimmer, 
Universalisierung in der ethischen Analyse. Kritik und Rekonstruktion ethischer Ratio­
nalitätsansprüche, Frankfurt/M. 1980, §1.3.7; K. Alpheus, Kant und Scheier, hg.v. 
B. Wolandt, Bonn 1981; O. O'Neill, Constructions of reason. Explorations of Kant's 
practical philosophy, Cambridge 1989; O. Höffe, Immanuel Kant, München 31992. - 
Das herausragende Werk über >Kant und Scheler< (nicht nur bezüglich des Formalis­
mus') ist zweifelsohne die Studie von Alpheus. Diesem, der Phänomenologie Husserls 
systematisch und methodisch durchaus verpflichtet (aber auch den Interpretationen Eb­
binghaus'), setzte sich ein Leben lang mit Scheiers Ethik und Kantkritik auseinander. 
Seine Dissertation Kant und Scheier (Freiburg 1930, erschienen 1936) macht etwa ein 
Viertel des 1981 von B. Wolandt herausgegebenen Buches Kant und Scheier aus - es 
handelt sich deshalb nicht um eine bloße Neuauflage, wie bisweilen angenommen wird.
6 P. H. Spader weist daraufhin, daß die anglophone Welt erst seit 1964 durch M. Gre­
gors The Doctrine of Virtue über eine Teilübersetzung von Kants Metaphysik der Sitten 
verfügt - vgl. P. H. Spader, Scheler's Criticism of the Emptiness of Kant's Formal Ethics, 
in: Ch. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hg.), Denken des Ursprungs - Ursprung 
des Denkens. Scheiers Philosophie und ihre Anfänge in Jena, Würzburg 1998, S. 121- 
136, hier: S. 133. Aber auch wenn man ganz absieht von den systematischen Zusam­
menhängen zwischen den Grundlegungsschriften und der Metaphysik, scheinen die 
vorliegenden Übersetzungen nur bedingt brauchbar - vgl. dazu G. Geismanns kritische 
Qualitätsbeurteilung anglophoner Übersetzungen von Kants rechts- und staatsphiloso­
phischen Schriften (M. Gregor, W. Schwarz, W. Hastie, J. Ladd, H. B. Nisbett) in: ders., 
World Peace. Rational Idea and Reality. On the Principles of Kant's Political Philosophy, 
in: H. Oberer (Hg.), Kant. Analysen, Probleme, Kritik, Bd. 2, Würzburg 1996, S. 265- 
319.
7 So P. H. Spader, Scheler's Criticism, a.a.O., S. 121. Auch P. Blosser, Scheler's Critique 
of Kant's Ethics, Athens, Ohio 1995, S. 69 ff., 139, 172 f., 176, unternahm unlängst eine 
Verteidigung der Formalismuskritik Scheiers; Blosser kommt trotz aller Vorsicht zum 
Schluß: Scheiers Kritik sei »in effect« triftig und Kants Notion der Pflicht ebenso blind 
wie sein Sittengesetz leer. Aber auch außerhalb der direkten Konfrontation Kant - Sche­
ier taucht der Formalismusvorwurf immer wieder auf: Der neu-aristoteliker A. Mac- 

122 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Kants kategorischer Imperativ sei »vollständig« leer und bar jeglicher 
Materialität, aber Kant schließe alle nicht-formalen Werte aus der 
Grundlegung aus und behalte nur den formalen Wert der Gesetz­
mäßigkeit übrig. Damit entbehre Kants Ethik genau das, was eine 
»adäquate Ethik« brauche und worauf es für sie ankomme: »nicht­
formale Werte«.8 Transzendentale Prinzipien seien eben, wie es 
heißt, »zu arm an Gehalt«.9

Woher diese Diskrepanzen in der Wertschätzung des Formalis­
mus'? Ich meine, sie gründen in den differierenden Auffassungen 
über die Formalität von Prinzipien. Dabei geht es im folgenden nicht 
um die einzelnen Aufstellungen Scheiers, sondern um das Prinzipiel­
le; nicht um Kantinterpretation oder Scheiers Kantinterpretation, 
sondern um das Problem des Formalismus' in der Philosophie. Im 
übrigen ergab sich auch für Scheier selbst der Anschluß an Kant 
durch die historische Lage, und die Kantkritik war ihm nur »Neben­
ziel« des Formalismusbuches; es kam Scheier in seiner Kritik viel­
mehr auf die »Idee einer formalen Ethik überhaupt« an (GW II, 
7, 30).

II. Die Inhaltslogizität des kategorischen Imperativs

Der philosophische Formalismus läßt sich zu Beginn allerdings sehr 
wohl durch eine Betrachtung der inhaltslogischen Bedeutung von 
Kants kategorischem Imperativ erhellen; denn der Formalismus der 

Intyre etwa hält in seinem einflußreichen After Virtue. A Study in Moral Theory, Lon­
don 1981, S. 48 ff., Kant Formalismus vor; Hegels Vorwurf der fehlenden substantiellen 
Sittlichkeit bei Kant folgend, moniert auch der Hermeneutiker R. Bubner Formalismus: 
ders., Rationalität, Lebensform und Geschichte, in: H. Schnädelbach (Hg.), Rationalität. 
Philosophische Beiträge, Frankfurt/M. 1984, S. 198-217, hier S. 202 ff.
8 So bei P. H. Spader, Scheler's Criticism, a.a.O., S. 121 f. u.ö. Spader versucht das For­
malismusproblem bei Kant (in Scheiers Deutung) zu klären durch eine Reflexion auf das 
Verhältnis von Form und Inhalt. Spader setzt jedoch an mit der Feststellung, bei Kant sei 
die Unterscheidung zwischen formal und nicht-formal die zwischen a priori und a po­
steriori: Durch diese Gleichsetzung aber verliert Spader - wie Scheier in seinen Aus­
führungen über Apriorität bei Kant (vgl. GW II, insb. 65-99) - die Bedeutung der sehr 
wichtigen Unterscheidung von analytischen und synthetischen Urteilen a priori; damit 
verliert er zugleich die notwendige Einsicht in die Ermöglichungsfunktion (Transzen- 
dentalität) des Apriorischen und infolgedessen in die problemgeschichtlich eigentüm­
liche begründungstheoretische Tat Kants (>Kopernikanische Wende<).
9 Vgl. P. H. Spader, Scheler's Criticism, a.a.O., S. 126.

Person und Wert A- 123

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

Kantischen Ethik hat mirabile dictu den Sinn, den Inhalt des Sitten­
gesetzes bestimmbar zu machen und damit das schlechthinnige in­
haltliche (materiale) Problem der Ethik zu lösen. Die Aufgabe dieses 
Formalismus' ist es, ein allgemeingültiges Kriterium (die >Idee des 
Gutem) zu finden, um den Inhalt des Sittengesetzes zu erkennen. 
Anders aber als eine materiale Ethik, die das Begehren einer be­
stimmten Materie zum obersten Grundsatz macht, präsentiert Kants 
formale Ethik die unbedingte Vernünftigkeit des Begehrens selbst als 
obersten Grundsatz. Dieser Grundsatz gebietet die Verwirklichung 
jener Materien, die Gegenstände eines unbedingt-vernünftigen Be­
gehrens (ethischen Wollens) sind.

Überhaupt zeichnet sich jedes, wodurch auch immer bestimmtes 
Wollen (vernünftiges Begehren) dadurch aus, daß es als solches nie 
inhaltslos ist, sondern eben Etwas will: es hat als Wollen notwendig 
einen Gegenstand, eine >Materie< - ein Wille, der nichts will, ist kein 
Wille, sondern eine Absurdität. Für Kants ethische Überlegung ist nun 
zunächst entscheidend, daß dieser Gegenstand des Wollens nicht zu­
gleich auch als Bestimmungsgrund des Wollens fungiert. Vernünf­
tiges Begehren ist vielmehr ein Begehren auf Grund von >Begriffem, 
>Grundsätzen< oder >Zweckem. Als Bestimmungsgrund vernünftigen 
Begehrens ist im Begehren daher etwas Allgemeines als Handlungs­
motiv, eine >Regel< für unsere Handlungen wirksam. Neben der mate­
rialen Bestimmtheit des Willens durch den Gegenstand bestimmt sich 
der jeweilige Wille auch durch eine subjektive Handlungsregel - ganz 
allgemein: durch sog. >Maximem. Freilich gibt es eine unendliche 
Fülle derartiger Maximen. Sie variieren in jedem Menschen, für jeden 
Bereich menschlichen Handelns oder Lebenszusammenhang; jeder 
Mensch lebt und verhält sich nach einer Unmenge solcher Maximen.

Aber nur deshalb weil wir, als die endlichen Vernunftwesen, die 
wir sind, Maximen besitzen, sind diese Maximen noch nicht zugleich 
ethisch gültig. Offensichtlich gibt es ethisch gültige und ethisch 
ungültige Maximen. Kants >kategorischer< (bedingungslos gebieten­
der) Imperativ fungiert nun trotz, oder besser: wegen seiner Forma­
lität, als Prinzip, als für den Willen eines jeden Vernunftwesens 
gültiges Kriterium, um aus der unendlichen Menge möglicher 
menschlicher Maximen jederzeit und unter beliebigen Lebens­
umständen die (de facto immer offen bleibende) Teilmenge moralisch 
gültiger Maximen auszusondern: der kategorische Imperativ ermög­
licht nichts weniger als den Inhalt des Sittengesetzes zu finden und 
zu erkennen.

124 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonard/ (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Dadurch wird der kategorische Imperativ allerdings nicht zu 
einem moralischen Algorithmus utilitaristischer Prägung oder zu 
einer Art Prämisse für aus ihm >abzuleitende< ethische Konklusio­
nen. Als Kriterium des Ethischen ermöglicht er vielmehr die Selekti­
on jener Maximen, die Inhalte des Sittengesetzes sind.10 11 Und eben­
sowenig, wie das konkrete Wollen ohne Materie ist, ist es als 
vernünftiges Begehren (Begehren nach begrifflichen Vorstellungen) 
>außerhalb< des Sittengesetzes, dieser >Form< irgendwie >äußerlich< 
und >abstrakt< entgegengesetzt: Gerade die Vernünftigkeit des Wol­
lens zeichnet dieses doch als Wollen aus und unterscheidet es vom 
bloß sinnlichen Begehren (Begehren nach sinnlichen Vorstellungen). 
Insofern ist das Sittengesetz zugleich Prinzip aller möglichen >mate- 
rialen< kategorischen Imperative, d.i. aller besonderen »Imperative 
der Pflicht«.11

10 Es ist natürlich nicht nur möglich, die Inhalte des Sittengesetzes zu erkennen, son­
dern auch dieses selbst: Kant gewinnt die Formel des Sittengesetzes als eines synthe­
tisch-praktischen Satzes a priori aus dem Begriff des reinen Willens und damit aus der 
reinen praktischen Vernunft (vgl. etwa GMS BA 51). Wie bei den »reinen theoretischen 
Grundsätzen« erkennen wir »reine praktische Gesetze« dadurch, daß wir auf die »Not­
wendigkeit« achten, »womit sie uns die Vernunft vorschreibt« (KpV A 53) - I. Kants 
Werke werden nach der von W Weischedel besorgten Ausgabe wie folgt zitiert: KrV = 
Kritik der reinen Vernunft; KpV = Kritik der praktischen Vernunft; GMS = Grund­
legung zur Metaphysik der Sitten. Scheier dagegen verkennt die Eigenart transzenden­
talphilosophischer Begründungen und damit die hier waltenden systematischen Zusam­
menhänge: Ihm zufolge fehlt Kants Ethik eine »selbständige Erkenntnisquelle« für das 
»A priori des Wollens« (GW II, 89). In diesem Zusammenhang wundert es weiter nicht, 
daß Scheier auch im Kontext der theoretischen Erfahrung nicht versteht, wie unter 
Kants Voraussetzungen noch Begriffe wie »Ding, Wirklich, Kraft, Gleichheit, Ähnlich­
keit [...], ja auch Raum, Zeit, Zahl« zur »Erfüllung« gebracht werden können (GW II, 
82, 72). Genau auf diese Frage aber soll das transzendentale Verfahren und die damit 
verbundene Rede von Bedingungen der Möglichkeit und synthetischen Urteilen a 
priori< zumindest eine Antwort sein.
11 Vgl. I. Kant (GMS BA 52). Die inhaltliche Pflichtenlehre - sie ist also nicht mehr 
>Kritik<, sondern >Metaphysik< - liefert Kant in seiner Metaphysik der Sitten. Vgl. zu 
den Begründungsverhältnissen zwischen den praktischen Grundlegungsschriften und 
der Metaphysik der Sitten H. Oberer, Sittengesetz und Rechtsgesetze a priori, in: 
H. Oberer (Hg.), Kant. Analysen, Probleme, Kritik, Bd. 3, Würzburg 1997, 157-200. 
Auch in gegenwärtigen transzendentalphilosophischen Systematiken von H. Wagner, 
Philosophie und Reflexion, München/Basel 31980, S. 247f. und W. Flach, Grundzüge 
der Ideenlehre. Die Themen der Selbstgestaltung des Menschen und seiner Welt, der 
Kultur, Würzburg 1997, S. 76 ff., zeigt sich das >formale Prinzip< durchaus inhaltlich 
explizierbar: Es erweist sich hier als Inbegriff ethischer Werte; eine ausgeführte formale 
Ethik ist daher inhaltlich eine Wertethik.

Person und Wert A- 125

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

III. Die erkenntnislogische Formalität des Prinzips

Damit werden wir auf den anfangs erwähnten erkenntnislogischen 
Formalismus zurückgeführt: Was soeben unter dem Stichpunkt For­
malismus in der Ethik diskutiert wurde, ist nur eine Spezifikation 
dessen, was es mit der Formalität des Logischen, allgemeiner: mit 
der Formalität von Prinzipien auf sich hat - und zwar, wie sie in der 
Moderne, bei Kant, insb. aber bei Hegel sowie im Neukantianismus 
und der gegenwärtigen Transzendentalphilosophie zum Durchbruch 
gekommen und entwickelt worden ist.

Zunächst: Unter Einfluß von Aristoteles' Bestimmung der for­
malen Logik als Organon beweisenden (>apodeiktischer<) Wissen­
schaft hat sich problemgeschichtlich eine Vereinseitigung des Be­
gründungsbegriffs durchgesetzt. Begründung gilt es hiernach vor 
allem am Muster des formallogisch-mathematischen Beweises zu ori­
entieren; entsprechend gestaltete sich die philosophische Begründung 
zu einem axiomatisch-deduktiven System, so etwa im neuzeitlichen 
Rationalismus oder in der neueren mathematischen Logik<.

Ein derartiger Begründungsbegriff vermag allerdings den An­
spruch einer philosophischen Begründung nicht zu erfüllen. Der An­
satz des Formalismus' verbietet es nämlich, die Voraussetzungen sei­
ner selbst auszuweisen: Versteht man unter Begründung nur die 
Ableitung von bzw. Rückführung auf andere Sätze, dann muß es er­
ste Grundsätze (>Atome der Wahrheit<) geben, die sich aus rein 
begriffslogischen Gründen nicht mehr begründen lassen. Wäre phi­
losophische Begründung nur als Deduktion aus gegebenen Prämis­
sen möglich - der >ist-Anspruch<, die Geltungsprätention der am 
Ausgang gesetzten Prämissen müßte für immer unbegründet blei­
ben. Die Einschätzung der philosophischen Logik als einer formal­
deduktiven Wissenschaft krankt prinzipientheoretisch ganz all­
gemein daran, daß eine derartige Wissenschaft die Aufstellung der 
Gesetze des deduktiven Verfahrens und deren Geltungsnachweis 
selbst nicht mehr deduktiv leisten kann: Dazu müßte das Verfahren 
der Deduktion schon als aufgestellt und legitimiert vorausgesetzt 
sein; wegen der Axiomatik des Formalismus' läßt sich die theoreti­
sche Geltung (>Idee der Wahrheit< u. dgl.) in ihrem absoluten Sinn 
also nicht mehr inhaltlich bestimmen, sondern nur unbegründbar 
präsupponieren.12 Der erkenntnislogische Formalismus vermag da­

12 Eine knappe Strukturanalyse der formalen Deduktion und ihrer logischen Grenze 

126 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

mit das philosophische Problem des Prinzips alles Wissens und aller 
Wahrheit genausowenig zu bewältigen, wie bloßer Formalismus im 
Bereich des Ethischen das Prinzip des Ethischen (die >Idee des Gutem) 
rechtfertigen kann.13

Prinzipien gilt es daher nicht - wie in der klassischen Logik oder 
in den neueren formalistischen (>mathematischen<, symbolischem) 
Logiken - formalistisch als bloß >abstrakte< (abstrakt-allgemeine) 
Formen unserer Gedanken zu begreifen, die dem konkreten Inhalt 
irgendwie >äußerlich< entgegengesetzt sind; als Konstituenten oder 
geltungslogische Voraussetzungen konkreter Gegenstände kann aus 
ihnen auch weniger etwas im tradierten Verständnis >abgeleitet< oder 
unter ihnen >subsumiert< werden -14 sie sind vielmehr auf jeder Ebe­
ne der Bestimmung von Gegenständen immer schon wirksam und 
werden (samt ihren Beziehungen) in dieser Bestimmung notwendig 
in Anspruch genommen.

Prinzipien, Grundsätze, ja Begriffe überhaupt zeichnen sich 
demnach keineswegs durch ihre abstrakte Allgemeinheit aus,15 son­

findet sich bei W. Cramer, Das Absolute und das Kontingente, Frankfurt/M. 21976, 
S. 60 ff. Daß eine bloße Formallogik das Noema nur seiner fertigen Gestalt, nicht aber 
seiner Konstituiertheit nach zu fassen vermag und deshalb die Eigenbestimmtheit des 
Noemas nicht hinreichend versteht, ist eine Einsicht, die bei Kant wie im deutschen 
Idealismus, bei den Neukantianern wie in Husserls Phänomenologie, Heideggers Fun­
damentalontologie oder der Transzendentalphilosophie H. Wagners und W. Flachs zur 
Geltung gebracht worden ist.
13 Ethischer Formalismus meint hier vor allem die sog. >deontische Logik< (>Normenlo- 
gik<) - eine von J. Bentham begründete, utilitaristisch motivierte ethische Disziplin, die 
versucht, normative Sätze formallogisch zu analysieren. Analog der formallogischen 
Reduktion philosophischer Begründungen liefert sie daher prinzipiell kein hinreichen­
des ethisches Begründungstheorem: Die >Idee des Gutem muß von ihrer formallogi­
schen Betrachtung unbegründet und unbegründbar in Anspruch genommen werden. 
Vgl. für eine Übersicht der deontischen Logik: P. Geach (Hg.), Deontic Logic. Introduc- 
tory and Systematic Readings Dordrecht 1971 sowie P. Geach (Hg.), New Studies in 
Deontic Logic. Norms. Actions and the Foundations of Ethics, Dordrecht/Boston/Lon- 
don 1981.
14 Der geläufigen Rede von >Ableitung< und >Subsumtion< liegt vor allem die wirkungs­
mächtige Aristotelische Konzeption von Logik und Wissenschaft zugrunde. Wie im 
wissenschaftlichen Beweis das Besondere aus dem Allgemeinen abgeleitet oder dedu­
ziert wird und die Syllogistik (Schlußlehre) als Zentrum der Aristotelischen Logik fun­
giert, so werden der Aristotelischen Forschungslogik (Topik) zufolge Begriffe aus einem 
allgemeineren Begriff abgeleitet durch Hinzufügen eines besonderen Merkmals (diffe- 
rentia specifica). Dieses ist im Genus als abstrakte Allgemeinheit, als abstrahiertes Pro­
dukt des Gegebenen nicht enthalten; es tritt vielmehr >von äußern hinzu.
15 Nach G. W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grund-

Person und Wert A- 127

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

dern durch ihre eminent gegenstandsermöglichende Funktion. Diese 
Funktion ist von einer philosophischen Logik auf ihren Begriff zu 
bringen. Das Denken oder die >Vernunft< als Prinzip möglicher Ge­
genstandsbeziehung ist sowohl im Theoretischen als auch im Ethi­
schen oder in sonstigen Kulturbereichen alles andere als >bloß for- 
mal<, >leer< oder >abstrakt<. Die Formalität des recht verstandenen 
Formalen besteht geradezu in dessen Funktion, Bestimmungsbedin­
gung des Konkreten zu sein. Die angeblich >bloß< formalen Prinzi­
pien enthalten als logisches Prius die Bestimmungen des Konkreten 
in seiner Konkretheit - ob des Konkret-Wahren, Konkret-Guten oder 
Konkret-Schönen. Als Konkreta, d. h. >Zusammengewachsene<, eig­
net ihnen nichts von den Prinzipien Abgelöstes und Äußerliches; sie 
sind vielmehr immer nur aus Prinzipien >Zusammengewachsenes<.* 16

risse (1830), hg. v. F. Nicolin/O. Pöggeler, Hamburg 81991, S. 6, ist die »Idee überhaupt, 
die konkrete, geistige Einheit«; der »Verstand« aber faßt die »Begriffsbestimmungen« 
nur in ihrer »Abstraktion, und damit in ihrer Einseitigkeit und Endlichkeit«; er macht 
sie so zur »abstrakten, geistlosen Identität«. (Wohin abstraktes Denken führt, zeigt in 
eher polemischer Weise übrigens Hegels Wer denkt abstrakt? von 1807.)
16 Diese intrinsische, wechselseitige und wohlgeordnete Beziehung von Prinzip und 
Konkretum ist im Neukantianismus klar gesehen und prägnant herausgearbeitet wor­
den. Vgl. dazu etwa: Windelbands Auffassung der Synthetizität des Bewußtseins; ders., 
Immanuel Kant (1881), in: Präludien. Aufsätze und Reden zur Philosophie und ihrer 
Geschichte, Tübingen 51915, Bd. I, S. 112-146; ders., Kulturphilosophie und transzen­
dentaler Idealismus (1910), in: Präludien, a. a. O.; Bd. 2, S. 279-294; ders., Die Prinzipien 
der Logik, in: A. Rüge (Hg.), Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften, Bd. 1: 
Logik, Tübingen 1912, S. 1-60. Rickerts >Gegenstandsmodell<, in dem Inhalt als logisch 
äquivalenter >formaler< Faktor innerhalb der noematischen Geltungsstruktur aufge­
nommen ist - ders., Das Eine, die Einheit und die Eins. Bemerkungen zur Logik des 
Zahlbegriffs, Tübingen 21924, S. 8 ff.; ders., System der Philosophie. Erster Teil: All­
gemeine Grundlegung der Philosophie, Tübingen 1921, S. 50 ff.; bzw. Rickerts Ableh­
nung einer abstrakt-allgemeinen Fassung des >Wertes< oder der >Form<, ders. Das Eine, 
a. a. O., S. 51 f.; ders., Die Probleme der Geschichtsphilosophie. Eine Einführung, Heidel­
berg 31924, S. VIII; ders., Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, Tübingen 
6u 71926, S. 170 f. Anm. 2; ders., Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbil­
dung. Eine logische Einleitung in die historischen Wissenschaften, Tübingen 61929, 
S. 702 ff.; ders., Grundprobleme der Philosophie. Methodologie. Ontologie. Anthropolo­
gie, Tübingen 1934, S. 175. B. Bauchs Bestimmung des Logischen als >abstrahent< und 
>konkreszent<; ders., Über den Begriff des Naturgesetzes, in: Kant-Studien 19 (1914), 
S. 303-337, hier: S. 325 f.; ders., Wahrheit, Wert und Wirklichkeit, Leipzig 1923, 
S. 283 f.; ders., Die Idee, Leipzig 1926, S. 133 f.; bzw. des Begriffs als »allgemeiner Bedin­
gung des Besonderen«; ders., Wahrheit, Wert und Wirklichkeit, a.a.O., S. 276 ff.; ders., 
Die Idee, a.a.O., S. 131. E. Cassirers Unterscheidung des >Substanzbegriffs< vom >Funk- 
tionsbegriff<, ders., Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die 
Grundfragen der Erkenntnistheorie (1910), Darmstadt 41976. Jene Beziehung ist freilich 

128 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Das Logische heißt also nicht deshalb formal, weil es einen Inbegriff 
irgendwelcher >leeren Hülsen< darstellt, sondern deshalb, weil es die 
prinzipielle, konkret-allgemeine Struktur gegenständlichen Sinnes 
ausmacht.

IV. Vernünftige Begründung

Der soeben eruierte inhaltslogische Formalismus erfüllt (zumindest 
prinzipiell) die mit dem menschlichen Selbst- und Weltverständnis 
immanent verbundene Forderung nach Geltungsbegründung seiner 
Leistungen.17 Die Begründungsforderung besteht darin, die Eigen­
bestimmtheit der in jenem Selbst- und Weltverständnis voraus­
gesetzten letztbestimmenden Begriffe wie etwa >wahr<, >gut< oder 
>schön< geltungsfunktional zu bestimmen. Schon der Wissenschafts­
anspruch wissenschaftlicher Erkenntnis in direkter Gegenstands­
zuwendung macht deutlich, daß mit dem Begriff wissenschaftlicher 
Erkenntnis der Begriff des Grundes und der Begründung verbunden 
ist. Wissenschaftliche Erkenntnis ist begründetes Wissen - Wissen, 
das in methodisch geregelter und gerechtfertigter Weise die Warum- 
Frage beantwortet hat. Die Methode der Wissenschaft ist insofern 
geradezu die wissenschaftliche Begründung selbst. Da die wissen­
schaftliche Erkenntnis die Begründungstendenz wesentlich in sich 
trägt, läßt sich das direkt-intentionale wissenschaftliche Erkennen 
von Weltstücken in einer endlichen Zahl an Schritten zu einer Er­
kenntnis der Erkenntnis und der Wahrheit selbst drängen: Nicht 
nur läßt sich die Geltung eines Urteils ausschließlich durch den 

auch über den Neukantianismus hinaus festgehalten worden. Vgl. dazu etwa: N. Hart­
mann, Der Aufbau der realen Welt. Grundriss einer allgemeinen Kategorienlehre, Ber­
lin 31964, S. 2 f., 39, 71, 247 f., 383 ff.; ders., Systematische Methode (1912), in: Kleinere 
Schriften, a.a.O., S. 22-60, hier S. 28, 38 ff.; H. Wagner, Philosophie und Reflexion, 
a.a.O., S. 252, 257 f., 323, 353, 368; ders., Die Würde des Menschen. Wesen und Norm­
funktion, Würzburg 1992, S. 232 ff.; W. Flach, Grundzüge der Erkenntnislehre. Er­
kenntniskritik, Logik, Methodologie, Würzburg 1994, S. 181; O. Höffe, Kategorische 
Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne, Frankfurt/M. 1994, S. 122.
17 Vgl. zur Notwendigkeit dieser Forderung ausführlicher meine Aufsätze: Das philoso­
phische Problem ethischer Grundlagen und das Grundproblem der Evolutionären Ethik, 
in: Zeitschrift für philosophische Forschung 53 (1999), S. 77-100, sowie: Begründung 
als Aufgabe, in: M. Düwell (Hg.), Moralbegründung und angewandte Ethik. Die Bei­
träge des dritten Treffens der Ethikzentren in Nijmegen und Tübingen, Tübingen o.J. 
(1999), S. 21-29.

Person und Wert A- 129

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

Nachweis seiner zureichenden Begründung in anderen Urteilen er­
bringen; zugleich führt dieser Begründungsregreß als Movens wis­
senschaftlicher Forschung letztlich auf die Voraussetzungen und 
Grundlagen der Geltung des konkreten wissenschaftlichen Wissens 
selbst. Er führt damit auf seine Geltungsprinzipien. Die Thematik der 
Erkenntnisbegründung ist also prinzipientheoretische Thematik der 
Geltung. Analoges gilt beispielsweise für die Ethik: Die Ethik liefert 
die Bestimmung der Eigenbestimmtheit des >Guten< als die in allem 
Konkret-Guten implizit oder explizit vorausgesetzte Bestimmtheit.

Prinzipientheoretisch betrachtet, liefert die philosophische Tra­
dition drei Paradigmen, um die Frage nach der Geltung unserer Lei­
stungen (>Objektivationen<) zu bewältigen: (1) das metaphysische, 
(2) das empiristische und (3) das transzendentalphilosophische Be­
gründungstheorem:

Dem metaphysischen Begründungstheorem zufolge verbürgt 
ein jenseits des empirisch Seienden liegendes >metaphysisch< oder 
>transzendent< seiendes Prinzip den Grund der Geltung; exempla­
risch sei dazu auf Platons Lehre der Idee als übersinnlich seiender 
Entität verwiesen. Dem empiristischen Begründungstheorem zufol­
ge sichert die Rückführung auf das empirisch oder immanent Seiende 
(>Tatsachen<) die Geltung des Geltenden: durch >sensations< (Locke), 
>impressions< (Hume), >Beobachtungssätze< (Schlick) oder >Basissät- 
ze< (Popper). Das Denken (>Verstand^ >Geist<) wiederum wird im em­
piristischen Theorem nur in seiner formallogischen Funktionalität 
anerkannt: Dem Denken kommt es zu, die Erkenntnisinhalte gemäß 
formal-logischen Bedingungen zu komplexeren Erkenntnisgebilden 
zu verarbeiten, ohne das diese methodische Verarbeitung der rezep­
tiven Basis gegenüber Neues erschafft.

Das jiqgjtov tpEÜÖog dieser beiden Begründungsansätze ist: Sie 
setzen ein empirisches oder metaphysisches Prinzip außerhalb der 
Zuständigkeit des Denkens voraus, um die Geltung unserer Erkennt­
nisse zu begründen. Gründe aber, die der Objektseite des zu be­
gründenden Wissens angehören, können nur dann als Geltungs­
gründe in Anspruch genommen werden, wenn das Wissen um sie 
selbst bereits gesichert ist. Nun hat keine Form empirischer oder me­
taphysischer Erkenntnis das Denken selbst als Prinzip möglichen 
Gegenstandsbezugs zum Gegenstand; folglich fehlt den skizzierten 
Begründungstheoremen prinzipientheoretisch gesehen die erforder­
liche >Reflexivität<: Sie vermögen es nicht, die Geltungsprinzipien, 
denen sie ihre eigene Geltung verdanken, reflexiv einzuholen und 

130 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

zu begründen (was etwa die früh-neuzeitliche Diskussion zwischen 
Rationalisten und Empiristen um die angeborenen Ideen< ebenso 
dokumentiert wie die sog. >Protokollsatzdebatte< innerhalb des neue­
ren Empirismus).

Dagegen soll gerade das transzendentale Begründungsverfahren 
diese Geltungsbegründung mitleisten. Das (in sich gestufte und ge­
gliederte) Transzendentale ist wesentlich der Inbegriff dieser Grün­
de.18 Es wird nicht mehr durch einen Rückgang auf ein Seiendes ex­
pliziert, sondern durch einen reflexiven Rückgang auf das Denken, 
auf die >reine Vernunft< (Kant) als Grund aller Geltung. Die objektive 
Gültigkeit konkreter Sinnleistungen findet ihren Grund in einem 
Inbegriff von Geltungsprinzipien (>Bedingungen der Möglichkeit/); 
die objektive Gültigkeit dieser Geltungsprinzipien ist aber nicht 
mehr in einem Seienden außerhalb der Erkenntnisrelation fundiert: 
Sie liegt darin, daß jene Prinzipien sich funktional als Bedingungen 
möglicher kultureller Leistungen >deduzieren< lassen. Transzenden­
talphilosophische (Letzt-)Begründung etwa der Erkenntnis heißt 
eben dies: eine Prinzipienlehre der Erkenntnis, die den Geltungs­
grund jeglicher Erkenntnis nicht in einem konkret-inhaltlichen 
Wissen von empirisch oder metaphysisch Seiendem findet, sondern 
einzig und allein in der allumfassenden, strukturalen, geltungsfunk­
tionalen Bestimmtheit der Erkenntnis. Die theoretische Geltung fin­
det damit ihren Geltungsgrund in der geltungsfunktional bestimm­
ten Eigenbestimmtheit des theoretischen Denkens - gänzlich in und 
aus >Vernunft<.

Ist damit nicht jedwede bloß formale Fassung der Prinzipien 
völlig überwunden? Tatsächlich versucht eine transzendentalphilo­
sophische Begründung gerade das Verhältnis von Prinzip und Kon­

18 Kants Frage nach und Neubestimmung von >a priori< und >a posteriori in der Kritik 
der reinen Vernunft steht unter dem Duktus einer transzendental gemodelten Erkennt­
nisbegründung. Synthetische Urteile a priori dienen Kant als Bedingungen der Mög­
lichkeit der Erfahrung und der Gegenstände der Erfahrung<. A priorische Erkenntnis 
ermöglicht damit a posteriorische Erkenntnis. Die Bedeutung von a priori wird also 
durch die des Transzendentalen überformt. Hier kommt es auf die Funktion an, die a 
priorische Erkenntnisse für die Erkenntnis überhaupt innehaben: Die Aprioritäten 
Kants figurieren als spezifische Gesetzlichkeiten, die andere Erkenntnisse (insb. empiri­
sche Erkenntnisse) ermöglichen (fundieren) - vgl. etwa die »Anmerkung« Kants, »die 
sich auf alle nachfolgenden Betrachtungen erstreckt« (KrV B 80). Vgl. zum transzen­
dentalen Gedanken Kants ausführlicher die nach wie vor lesenswerte Studie R. Zochers, 
Kants Grundlehre. Ihr Sinn, ihre Problematik, ihre Aktualität, Erlangen 1959.

Person und Wert A- 131

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

kretum (Prinzipiatum) nicht als äußerliches Verhältnis von Abstrak­
ta zu durchschauen und zu bestimmen, sondern als ein Verhältnis 
innerhalb des Denkens zu begreifen - eben als Prinzipiationsverhält- 
nis.™ Die geltungsreflexive Bestimmung der Eigenbestimmtheit des 
Denkens umfaßt daher die Bestimmung des Denkens: (1) als Prinzip; 
(2) als Konkretum (Prinzipiatum, gegenständlicher Sinn); (3) als Be­
ziehung zwischen Prinzip und Prinzipiatum, näherhin als wechsel­
seitiges Implikations- und einseitiges Begründungsverhältnis des 
Konkreten durch das Prinzip.

Blickt man auf das bislang Erreichte zurück, so ergibt sich: Der 
Formalismusvorwurf verhält sich dem transzendentalphilosophi­
schen Begründungsprogramm gegenüber selbst >konstruktivistisch< 
und >formalistisch<, denn es wird eine äußerliche Entgegensetzung 
von Form und Inhalt bloß ausgedacht, die gerade von der Idee der 
transzendentalphilosophischen Begründung aufgehoben werden soll.

V. Die Evidenz des Wertes und der Wert der Evidenz

Um deutlich zu machen, inwiefern die inhaltslogische Funktion des 
transzendentalphilosophischen Formalismus' in Scheiers Phänome­
nologie systematisch verkannt wird, gibt es vielleicht kein illustrati­
veres Lehrstück als das programmatisch wichtige Theorem der Evi­
denz. Zweifelsohne ist es ein entscheidendes Merkmal der von 
Husserl begründeten Phänomenologie, daß gemäß ihrem »Prinzip 
aller Prinzipien« nur das unmittelbare Sehen, die »originär gebende 
Anschauung«, die originäre >Evidenz< als Geltungs- oder »Rechts­
quelle« der Erkenntnis fungiert.19 20 Die Phänomenologie beschreibt 
sodann das originär Gegebene in Wesensbegriffen, wobei auch das 
Wesen als das Gegebene der Wesensanschauung ein >Gegenstand<, 

19 Deshalb muß der transzendentale Idealismus notwendig jedweden >hyletischen Sen- 
sualismus< zurückweisen. Das Schema formloser Stoff - Form - geformtes Gebilde< ist 
ein Residuum der direkt-gegenständlichen Betrachtung. Gegen dieses Hypostasieren 
und diesen Ontizismus von Momenten innerhalb der Objektivationsbeziehung gilt es 
den transzendentalen Status und damit den >rein semantischem (R. Zocher) oder funk­
tionalem (B. Bauch, E. Cassirer) Sinn der Form-Inhalt-Korrelation anzuerkennen. Als 
Ganzes geltungsfunktionaler Strukturmomente liegt in dieser Korrelation der Idee nach 
weder eine einseitig rationalistische Beschränkung auf die Form noch eine einseitig 
empiristische Favorisierung des selbständigen Inhalts.
20 Vgl. die berühmte Stelle bei E. Husserl, Hua III, S. 52. E. Husserls Werke werden 
falls nicht anders vermerkt nach der Husserliana-Ausgabe wie folgt zitiert: Hua Band, S.

132 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

eben ein eidetischer Gegenstand ist.21 Das alles gilt für Scheiers22 
Auffassung von Phänomenologie nicht weniger als etwa für diejeni­
ge Heideggers23. Dennoch ist die Kritik am Evidenztheorem der Phä­
nomenologie bis heute nicht verstummt.24 Zwar propagiert die evi­
denzmetaphysische Tradition von Aristoteles25 bis Descartes über 
Brentano bis Husserl Evidenz als Erfahrungs- bzw. Begründungswei­
se der Geltung von Grundsätzen; aber trotz seiner ehrwürdigen Ab­
stammung haften gerade am phänomenologischen Evidenztheorem 
schwerwiegende prinzipientheoretische Mängel:

Erstens widerstreitet das Evidenztheorem der das wissenschaft­
liche Wissen auszeichnenden Begründungstendenz; denn offensicht­
lich fungieren nicht weiter begründbare, aber unmittelbar geltende 
Einsichten als Grundlage für dadurch begründete, mittelbare Ein­
sichten. Aber auch von diesen sog. >unableitbaren< Einsichten muß 
die Wissenschaft qua Wissenschaft eine Begründung fordern - und 
zwar nicht durch Berufung auf Evidenz, sondern durch Anerkennung 
des >akroamatischen< (diskursiven) Charakters philosophischer Ar­
gumente:26 Sie müssen als Grundlagen (>Möglichkeitsbedingungen<) 
aller Begründung aufgedeckt und nachgewiesen werden. Mit dieser 

21 Vgl. E. Husserl, Hua III, 14; vgl. 47; Hua V, 142 ff. oder ders., Erfahrung und Urteil. 
Untersuchungen zur Genealogie der Logik, hg. v. L. Landgrebe, Hamburg 1948, S. 421.
22 Vgl. z. B. den richtungweisenden Aufsatz Phänomenologie und Erkenntnistheorie 
(GW X, 381 ff.) sowie die nicht weniger programmatischen Ausführungen am Anfang 
des Kapitels über Formalismus und Apriorismus im Formalismusbuch (GW II, 66-72; 
vgl. speziell zum Wert noch 37, 41, 259ff.).
23 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit (1927), Tübingen 161986, §7.
24 Neuerdings hat W. Röd, Metaphysik ohne Evidenz, in: J. Brandl, A. Hieke (Hg.), 
Metaphysik. Neue Zugänge zu alten Fragen, St. Augustin 1995, S. 33-43, das Evidenz­
theorem in der rationalistischen Metaphysik und der Transzendentalphilosophie analy­
siert und sich bemüht klar zu stellen, daß Brentano sowie die von ihm abhängigen Ver­
treter der Evidenzlehre ein längst überholtes Ideal zu erneuern versuchen.
25 Vgl. Aristoteles, Organon, Bd. 3/4: Erste Analytik; Zweite Analytik, hg.v. G. Zeki, 
Hamburg 1998., S. 71 b 20 ff.: Von der Metaphysik als apodiktischer Wissenschaft heißt 
es: Sie ruhe auf Prämissen, die wahr, die ersten, unmittelbar sowie bekannter und früher 
als der Schlußsatz sind und dessen Grund bilden - also auf, wie man später sagt: evi­
dentem Sätzen.
26 I. Kant beispielsweise unterscheidet diskursive Grundsätze von intuitiven, d.i. von 
Axiomen des mathematischen Denkens; der Philosophie spricht er die Möglichkeit von 
intuitiven und evidenten Grundsätzen ab: Philosophie als »Vernunfterkenntnis nach 
Begriffen« (KrV B 760) erfordert sog. >Deduktionen< (KrV B 761). Insofern die Philoso­
phie das Allgemeine durch Begriffe (>in abstracto<) denkt, sind ihre Beweise »akroama- 
tische (diskursive)« (KrV B 763) - und damit unanschauliche Gedanken.

Person und Wert A- 133

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

Forderung oder Idee von Wissenschaftlichkeit hängt der jetzt folgen­
de zweite Punkt eng zusammen:

Wenn jene höchsten Prämissen also den Grund ihrer Geltung in 
sich selbst finden, aber weder grundlos (evident) gelten sollen, noch 
ihre Begründung durch Rückführung auf oder Ableitung von ande­
ren Prämissen erhalten dürfen, dann kann das nur heißen: Die ober­
sten Bestimmungen erhalten ihre Bestimmtheit gegeneinander; sie 
stellen ein sich wechselseitig bedingendes, bestimmendes und be­
gründendes Geflecht von (in sich gestuften) Prinzipien dar, die zu­
sammen die Möglichkeit der >Erfahrung< (ob als theoretische oder als 
atheoretische) begreiflich machen. Gemäß diesem Grundsatz der Re- 
lationalität der Prinzipien erhalten Prinzipien nur durch ihren Zu­
sammenhang ihre begründete Bestimmtheit, ebenso wie sie nur 
durch ihren Zusammenhang das Konkretum ermöglichen: Die bei 
Scheier wie beim frühen Husserl wirksame Isolation von Prinzipien 
muß damit als >abstrakt< und bloß >formal< zurückgewiesen werden:27 
Weder die Sphäre der theoretischen noch die Sphäre der atheoreti- 
schen Geltungen ist ein Gefüge von selbständigen, nicht-relationalen 
Einheiten; immer handelt es sich um prinzipiell nicht erfahrbare Im- 
plikationsver/zä/fmsse und Begründungszusammenhänge.

Drittens gilt es den entscheidenden und den beiden skizzierten 
Punkten gleichsam nochmals fundierenden Aspekt in der Begrün- 

27 Für Scheier gibt die phänomenologische Erfahrung die Tatsachen »selber« und »un­
mittelbar«, und zwar als »Tatbestand der Anschauung«, als das »was im jeweiligen Akte 
des Erfahrens selbst anschaulich ist« (GW II, 70). Die Erkenntnis dieser Tatsachen er­
fordert Scheier zufolge nicht, wie im Feld der Beobachtung und der Induktion^ eine 
»(prinzipiell unabschließbare) Reihe von Beobachtungen«: Die Tatsachen sind samt 
ihren Zusammenhängen »>einsichtig< oder >evident<«, werden >rein und unmittelbar 
erfahren (GW II, 71, vgl. auch 116 über die im Fühlen unmittelbar gegebene Absolut­
heit des Wertes). So »blitzen« nach Scheiers Auffassung im >Vollzug< der »intentionalen 
Funktionen und Akte« auch die »Werte und ihre Ordnungen« auf. Das gilt beispiels­
weise nicht weniger vom Höhersein eines Wertes: es ist in der »unmittelbaren Intuiti­
on« gegeben (GW II, 115). Die Selbstgegebenheit eines Gemeinten ist für Scheier eine 
in »unmittelbarer Anschauungsevidenz« (GW X, 382). Husserl dagegen versucht seit 
den Ideen I gerade die Erlebnistatsächlichkeit der Evidenz durch ihren beständigen Re- 
lations- bzw. Synthesischarakter zu überformen. Vgl. dazu vor allem, was Husserl über 
die Grenzenlosigkeit im Fortgang< der Bestimmung (nach einer Regel des Fortschrei­
tens) schreibt (Hua III, S. 366-370). Evidenz kann jetzt nicht mehr, wie bei Scheier, als 
bloße »Erlebnistatsache« (Hua I, 96) verstanden werden, sondern nur als Bewährungs­
zusammenhang aller Erfahrung (Hua I, 97): Sie schließt sich zu einer unendlichen »To­
talevidenz« zusammen (Hua I, 98); vgl. auch Husserls Ausführungen über den Synthe­
sischarakter des Bewußtseins (Hua I, §17).

134 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

düng durch Evidenz hervorzukehren. Er betrifft vor allem die die 
Phänomenologie insgesamt auszeichnende Anschaulichkeit oder Er- 
fahrbarkeit von Prinzipien und damit die Gegenständlichkeit des Ei­
detischen: Wie bei Husserl führt auch bei Scheier die phänomeno­
logische Reduktion zu einer Erfahrungssphäre mit Gegenständen 
eigener Art - zu eidetischen Gegenständen. Die phänomenologische 
Reduktion, die bei Scheier die Realitätsdimension aller erfahrbaren 
Dinge neutralisieren soll, öffnet den Blick auf »reine Tatsachen« oder 
auch: »Phänomene«, die in »reiner Intuition« »anschaubar« sind.28

Damit weist die phänomenologische Reduktion zwar eine 
grundsätzliche Differenz auf zwischen dem Reich der Wesenheiten 
als Grund und dem Reich der Realität als Begründetem - bei beiden 
Reichen jedoch handelt es sich um Gegenstände, stets betrifft es an­
schauliche Größen, erfahrbare Entitäten. Also: Das Implikationsver­
hältnis von Prinzip und Prinzipiatum (Konkretum), von Grund und 
Begründetem ist lädiert; die Gegebenheitsweise des Konkreten läßt 
sich nicht mehr unterscheiden von derjenigen des Prinzips; denn 
jeder Art von Gegenständen eignet ihre eigene Art der Gegebenheit 
und jeder Region möglicher Gegenstände eine ihr zukommende 
Grundart von originär gebender Anschauung und originärer Evidenz 
(Selbstgebung).29 Das intuitionistische Evidenztheorem selbst ist es, 
das gerade im Geltungsgrund den Unterschied annihiliert zwischen 
Grund und Begründetem, zwischen Prinzip und Konkretum, zwi­
schen Bedingung und Bedingtem, zwischen Konstituiertem und 
Konstituierendem.30 Die Erfahrungsstruktur übergreift sowohl das 

28 Vgl. etwa die in Anm. T7 genannten Stellen oder GW X, 443 ff. Eine auf Phänome­
nologie gegründete Philosophie hat nach Scheier als »Grundcharakter« den »lebendig­
sten, intensivsten und unmittelbarsten Erlebnisverkehr mit der Welt selbst« (GW X, 
380). Sofern »selbstgegeben« nur heißen kann, was nicht durch ein »Symbol«, d.i. als 
>Erfüllung< eines vorher definierten >Zeichens< gemeint ist, intendiere die Phänomeno­
logie geradezu eine fortwährende »Entsymbolisierung der Welt« (GW X, 384); erst 
durch sie werde alles »Transzendente und nur Gemeinte einem Er-leben und Anschauen 
>immanent< - [...] Materie der Anschauung« (GW X, 386).
29 Nach Husserl entspricht jeder Region und Kategorie prätendierter Gegenstände 
einem »Grundtypus von originärer Evidenz« (Hua III, S. 340; 1948 a.a.O., S. 12 u.ö.). 
Auch Scheier unterscheidet für verschiedene Gegenstände verschiedene Evidenzarten 
(GW X, 216 f.; V, 18).
30 R. Zocher trifft daher genau den Punkt wenn er hinsichtlich der Phänomenologie 
schreibt, daß durch die gemeinsame eidetische Struktur die »methodisch disparaten 
Sphären der Fundierung und des Fundierten wieder nivelliert werden«; ders., Die phi­
losophische Grundlehre. Eine Studie zur Kritik der Ontologie, Tübingen 1939, S. 21 
Anm. 1, vgl. S. 20 f. Zum Schluß des Nivellierens kommt auch H. Wagner, Kritische 

Person und Wert A- 135

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

Fundierte als auch das Fundierende. Im letzten Grund kontaminieren 
daher das Eine und das Andere; sie werden anstatt durch ihr Verhält­
nis zum letzten Grund unterscheidbar - ununterscheidbar. Entspre­
chend verliert durch diese >Abstraktion< der Grund sein Grundsein 
für das Begründete nicht weniger wie das Begründete sein Be­
gründetsein. Derselbe Rechtsgrund kommt dem Prinzip und dem 
Konkreten, dem Grund und dem Begründeten als den Gegenständen, 
die sie sind, zu: originäre, anschauliche, erfahrbare Selbstgegebenheit 
(Evidenz).

Durch diese Nivellierung wird zugleich das Phänomen des Sin­
nes und dessen Geltungsdifferenz illegitimerweise auf Sein oder 
Nichtsein (von Gegebenem) reduziert. Selbstverständlich fungiert 
auch für Scheier Evidenz nicht als bloß subjektive Gewißheit, gar als 
psychische Größe, sondern als objektives Erkenntniskriterium der 
Einsichtigkeit von Sach- bzw. Wertverhalten. Aber Scheier bestimmt 
beispielsweise Werte als »unreduzierbare Phänomene der fühlenden 
Anschauung« (GW II, 270)31 und faßt das intentionale Fühlen als 
spezifisches Erkenntnisvermögen der Werterkenntnis auf; damit 
provoziert er geradezu die Frage: Liegt denn in der Anschauung als 
solcher ein hinreichender Grund für die Unterscheidung des Gülti­
gen vom Ungültigen und damit ein Maßstab für die Kritik des Gelei­
steten?32 Beweist nicht gerade die auch von Scheier anerkannte 

Betrachtungen zu Husserls Nachlass (1953), in: ders., Kritische Philosophie. Systemati­
sche und historische Abhandlungen, a.a.O., S. 362-396, hier S. 393.
31 Vgl. auch Scheiers Rede von den Werttatsachen als >nicht weiter erklärbaren Urphä- 
nomenem (GW II, 258); »definierbar«, so Scheier, sei hier natürlich »nichts« (GW II, 47).
32 Scheier freilich versucht den objektiven Charakter der Evidenz als »Erkenntnisprin­
zip des unmittelbaren Hineinleuchten von Sachverhalten [in den Geist]« aufrechtzuer­
halten und als das »letzte und entscheidendste Erkenntniskriterium« zu propagieren 
(GW V, 17). Zwar erkennt Scheier Evidenztäuschungen an, aber, so lautet sein Argu­
ment in formalisierter Form: nur unter Rekurs auf Evidenz lasse sich eine Evidenztäu­
schung als Täuschung erkennen (GW V, 18f.). Gerade in dieser Argumentationsfigur 
tritt jedoch die Dogmatik einer nicht-transzendentalphilosophischen Begründung deut­
lich hervor. Ganz im Sinne des viel diskutierten >Münchhausen-Trilemmas< (vgl. H. Al­
bert, Traktat über kritische Vernunft, Tübingen. 51991, S. 9-18 u.ö.) vermag Scheier 
den drohenden infiniten Begründungsregreß nur durch einen dogmatischen Abbruch 
des Begründungsverfahrens zu umgehen - und zwar: durch die Absolutsetzung einer 
anderen konkreten, doch prinzipiell nicht weniger täuschbaren Evidenzerfahrung. Dabei 
läßt sich genau genommen die Geltungsvalenz der einen von der anderen Evidenz gar 
nicht phänomenologisch unterscheiden: beide sind in derselben Weise gegeben. Der 
Neukantianer H. Rickert, Kennen und Erkennen. Kritische Bemerkungen zum theoreti­
schen Intuitionismus, in: Kant-Studien 39 (1934), S. 139-155, hier S. 143, hat übrigens 

136 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der >Formalismus< in der materialen Wertethik Max Scheiers

Täuschbarkeit des unmittelbaren Wertbewußtseins, daß die unmit­
telbare, fühlend-anschauende Wertgewißheit keinesfalls das leistet, 
was begründungstheoretisch von ihr erwartet wird?33 Umfaßt die 
Täuschbarkeit nicht die sittliche Geltungsbestimmtheit sowohl des 
konkreten Wollens als auch des unmittelbaren Wertbewußtseins 
selbst? Spottet Begründung durch unmittelbare fühlend-anschauen­
de Wertgewißheit nicht vielmehr der (Selbst-)Erfahrung endlicher 
Vernunftwesen, nämlich der Erfahrung der Geltungsdifferenz ihrer 
Leistungen ebenso, wie sie gerade wegen ihrer Unmittelbarkeit un­
fähig ist, die intersubjektive Verbindlichkeit (Vernünftigkeit) des 
Wertes darzutun?34

Unmittelbare Vergewisserung der Geltungsbestimmtheit des 
konkreten Wollens und des Wertes in aktualen Evidenzerfahrungen 
kann allenfalls ein Ansatz für das reflexive Wissen um die Geltungs­
bestimmtheit des Einen wie des Anderen bilden - am Ende aber steht 
notwendig das in aller prätendierten Wertbestimmtheit voraus­
gesetzte Wissen um die Werte in ihrer Geltung. Eben darin gründet 
z. B. die Aufgabe einer philosophischen Ethik als Wissenschaft: Sie ist 
ein völlig dem begründenden theoretischen Erkennen des Guten (des 
Systems der sittlichen Werte) verpflichtetes Wissen.35 In der Ethik 
kulminiert der jedwedem konkreten sittlichen Agieren immanente 

ganz in diesem Sinne gegen Heideggers intuitionistische Wahrheitstheorie bemerkt, 
daß in dieser Konzeption implizite »zwei ganz verschiedene Arten der Anschauung« 
wirksam sind: die »verhüllende und die wahre«; die Differenz beider aber vermag die 
bloße Anschauung oder das bloße Vernehmen selbst niemals zu zeigen.
33 Scheier sieht sehr wohl, daß Werte nicht von Anfang der Menschheitsgeschichte an 
und bei allen Völkern und Individuen in gleicher Weise gegeben sind, so daß sich auch 
hier induktiv keine absolut gültigen Werte gewinnen lassen (GW II, 308, 300-331; I, 
385 ff.). Schon dadurch müßte sich erneut die Frage nach dem Erkenntniswert unseres 
unmittelbaren Wertbewußtseins stellen. Das gilt abermals, wenn man bedenkt, daß et­
wa unsere Gesinnung Scheier zufolge einerseits eine »aktuelle anschauliche Gegeben­
heit« ist (GW II, 133); Scheier aber anderseits akzeptiert, daß es auch »Gesinnungstäu­
schungen« gibt und sich die Gesinnung eben nicht immer >bewährt< (GW II, 135). 
Genau dasselbe läßt sich z. B. auch hinsichtlich unserer »Tugend« anführen; denn auch 
von dieser »tatbereiten und tatkräftigen Gesinnung einer bestimmten Art« (GW II, 144 
Anm. 2) gibt es Scheier zufolge ein »unmittelbares Bewußtsein« (GW II, 244).
34 Auch Kant hat in seiner vorkritischen Ethik das >moralische Gefühl< als Organon 
sittlicher Erkenntnis aufgefaßt - diesen Gedanken aber dann aufgegeben wegen seiner 
Unfähigkeit, ein allgemeinverbindliches >Sollen< zu begründen. Vgl. zu Kants früher 
Ethik insb. J. Schmucker, Die Ursprünge der Ethik Kants, Meisenheim 1961.
35 Scheiers formalistischer Ethikauffassung zufolge kommt einer wissenschaftlichen 
Ethik allerdings »keinerlei Wert« zu, der über die »intuitiven Evidenzen des Ethos« 
hinausgeht; sie besitzt keinen »Erkenntniswert«, der mehr ist als »ökonomische Formu­

Person und Wert A- 137

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Krijnen

Wertbezug und die ihm immanente Aufgabe der Vergewisserung 
seiner Geltungsprätention. Anstatt den Wert bloß formal als in sich 
selbständige, unreduzierbare evidente Gegebenheit anzuerkennen, 
gilt es auch im Wertbegriff das inhaltslogische Prinzipiationsverhält- 
nis zur Geltung zu bringen.36 Es kommt also auch hier nicht so sehr 
auf die Apriorität als vielmehr auf die Transzendentalität des Wertes 
an.37

lierung (aufgrund der formalen Logik und ihrer Gesetze)«; die wissenschaftliche Ethik 
formuliere nur das Bestehende ohne Fähigkeit zur Kritik (GW II, 312).
36 Bekanntlich hat W. Wundt Husserl vorgeworfen, er sage zunächst bloß, was die Din­
ge nicht seien, um am Ende mit einer leeren Tautologie abzuschließen. Scheier hat 
darauf eine Antwort gegeben, die das Begründungsproblem seiner Phänomenologie ver­
anschaulicht: Der Sinn einer phänomenologischen Untersuchung liege darin, etwas zur 
»Er-Schauung« zu bringen, das seinem »Wesen« nach nur zur Er-Schauung gebracht 
werden könne; theoretische Abhandlungen erfüllten nur die Funktion eines hinweisen­
den »Zeigestabes« auf das nicht-definierbare »es selbst« (GW X, 391 f.).
37 Transzendentale Werttheorien sind vor allem bei den Neukantianern, insb. den sog. 
Südwestdeutschen (W. Windelband, H. Rickert, E. Lask, B. Bauch, J. Cohn) zu finden. 
Ebenso wie Scheier versuchen sie den Sinn und die Sinneinheit der Kultur darzulegen; 
vgl. dazu auch meinen Aufsatz: Philosophieren im Schatten des Nihilismus. Eine 
Hinführung zum neukantianischen Beitrag, in: Ch. Krijnen, E. W. Orth (Hg.), Sinn, 
Geltung, Wert. Neukantianische Motive in der modernen Kulturphilosophie, Würzburg 
1998, S. 11-34. Transzendentale Werttheorien finden sich des weiteren bei H. Wagner, 
Philosophie und Reflexion, a. a. O. sowie bei W. Flach, Grundzüge der Ideenlehre, a. a. O. 
Wenn ich recht sehe, muten sie der Philosophie jedoch ebensowenig wie die Neukantia­
ner oder auch wie Husserl - aber anders als Scheier (VI, 20 ff.) - eine »positive Setzung 
von Weltanschauung« zu.

138 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE C. Bermes, W. Henckmann, H. Leonardy (Hrsg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993613-120
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

