V. Versionen des Naturrechts

Halten wir zunéchst zwei Selbstverstdndlichkeiten fest. Die erste ist
die Tatsache, dass die Debatte um Naturrechtsfragen von Anfang an
mit der Suche nach dem gleich bleibend Verbindlichen angesichts der
kulturellen Vielfalt positiver Rechtstraditionen verbunden ist, und dass
die Losung dieses Problems ontologisch in der Vernunftnatur des
Menschen gefunden wird. Seit in der ionischen Naturphilosophie der
homerische Rekurs auf die dike-Ordnung des Zeus als kosmische
Letztbegriindung geltenden (Adels-)Rechts abgelost wurde durch die
Entgegensetzung von Natur (physis) als der allgemein verbindlichen
Wirklichkeit und von menschlichem Gesetz (nomos), das von Staat zu
Staat wechselt und dessen Giiltigkeit auf bloBBer Konvention beruht,
wurde Natur immer wieder in doppelter Hinsicht zum mafgeblichen
Orientierungs- und Rechtsprinzip. Auf der einen Seite wurde die Na-
tur als der kosmische Gesamtzusammenhang dessen, was ist und sein
kann, als die mafigebliche Ordnung verstanden, die allem Einzelnen
und Besonderen seinen ihm zustehenden Ort vor- und zuschreibt. Auf
der anderen Seite wurde in der Natur jeder einzelnen Sache und insbe-
sondere in der Natur des Menschen in fragwiirdiger Nichtun-
terscheidung biologischer Entelechie und moralischer Teleologie
normativ das gesehen, was flir Entitéiten der entsprechenden Art fest-
schreibt, was diese sein konnen und sollen. In der stoischen Zu-
spitzung dieser Zugangsweise durch die Verkniipfung und Korrespon-
denz makrokosmischer und mikrokosmischer Ordnungen wird das
kosmische Vernunftprinzip zugleich als Grundprinzip menschlicher
Lebensfiihrung und als Basisprinzip konventioneller Gesetzgebung
verstanden, insofern es in allen Bereichen menschlichen Lebens um
nichts anderes gehe als um das dporoyovpévag ™ evcel (v (homo-
logoumenos te physei zen) bzw. naturae convenienter vivere. Aber
eben das gilt fiir alle Lebewesen im Kosmos, und in diesem Sinn
konstatiert Ulpian im 3. Jahrhundert. nach Christus als verbindliche

25

17.01.2028, 10:50:17.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundeinsicht: «Ius naturae est, quod natura omnia animalia docet».®®
Fiir den Menschen besagt das, dass man in dem fiir ihn Spezifischen,
namlich seiner ratio, das suchen und finden muss, was fiir ihn ver-
bindliches Recht ist. Nicht erst in der Neuzeit, sondern schon seit der
Antike kann man auf die Natur des Menschen nur rekurrieren, indem
man zugleich und wesentlich von seiner Vernunft spricht: Naturrecht
ist fir den Menschen das, was jeder aufgrund seiner Vernunft als
verbindlich fiir sich und alle anderen erkennen kann, denn die Ver-
nunft des Menschen ist der Ort, an dem die Vernunft des Kosmos zur
Einsicht ihrer selbst kommt.

Die zweite Selbstverstindlichkeit ist, dass es «Naturrechtsdenken»
und «Naturrechtstradition» nicht im Singular, sondern nur im Plural
gibt.” Was wir aus der Geschichte kennen, sind verschiedene Natur-
rechtsversionen, die unter (Naturrechty das im Wesen bzw. der Ver-
nunft des Menschen fundierte Recht verstehen, «das als hochstrangige
Rechtsquelle zur Legitimierung des positiven Rechts dient«.” Fiir
hochstrangig wird es gehalten, weil es unwandelbar und universal
giiltig sei, und fiir unwandelbar und universal giiltig, weil die Natur
bzw. die Vernunft des Menschen so sei.

Beides, wir wissen es, ist nicht nur fragwiirdig, sondern falsch. Weder
die Natur (wenn es sie denn gibt) noch die Vernunft des Menschen
(wenn er sie denn hat) ist unwandelbar, allgemein und tberall iden-
tisch. Das zeigt sich von den Geschlechterdifferenzen iiber die biolo-
gischen Variationen des Menschseins bis zur Geschichts- und Kultur-

68  Vgl. Ph. Delhaye, Naturrecht, 2LThK (Lexikon fiir Theologie und Kirche) VII,
821-825. In Ubereinstimmung damit konstatiert das Decretum Gratiani fiir den
Menschen: «Humanum genus duobus regitur, naturali videlicet iure, et moribus.
Ius naturale est, quod in lege et Evangelio continetur, quo quisque iubetur, alii
facere, quod sibi vult fieri, et prohibetur, alii inferre, quod sibi nolit fieri.»

69  Vgl. E. Wolf, Das Problem der Naturrechtslehre. Versuch einer Orientierung,
Karlsruhe 31964, 27 ff., 125 ff., der zwolf Begriffe von Natur und zehn Begriffe
von Recht in den Naturrechtstraditionen identifiziert. Vgl. auch den materialrei-
chen Uberblick iiber die vielfiltigen Verstindnisse von Naturrecht im Art. Natur-
recht, HWP (Historisches Worterbuch der Philosophie) 6, 1984, 560-623.

70  Art. Naturrecht, Bibliographisches Institut & F. A. Brockhaus AG, Mannheim
2001.

26

17.01.2028, 10:50:17. A



https://doi.org/10.5771/9783845207247-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abhéngigkeit aller charakteristischen Ziige des menschlichen Lebens.
Der Rekurs auf Unverédnderliches ist der Rekurs auf nichts Lebendi-
ges, sondern Idealisiertes. Denn nur von dem gilt, was Leibniz als
Identitétsprinzip formuliert hat: dass es ist, was es ist, und nichts ande-
res. Doch eine idealisierte Vernunft ist ebenso unzureichend zur Be-
griindung der Rechtheit positiven Rechts wie eine idealisierte Natur
des Menschen. Wer daran zweifelt, ob ein bestimmtes positives Recht
nicht nur rechtméBig gesetzt (also legal), sondern gerecht und richtig
(also legitimiert) ist, der wird aufgrund solcher Idealisierungen seine
Zweifel kaum verlieren.

Doch auch hier muss man differenziert urteilen. Die Idee eines iiber-
positiven Rechts zur Legitimierung des positiven Rechts ist nicht
schon dadurch widerlegt, dass die dafiir gebotene Begriindung sich als
hinfillig erweist. Briichig oder unhaltbar gewordene Begriindungen
konnen durch andere ersetzt werden, ohne dass das zu Begriindende
aufgegeben werden miisste. Das ist in der Geschichte des Naturrecht-
denkens immer wieder geschehen, besonders deutlich beim Umbau
des Naturrechts zum Vernunfirecht in der (frithen) Neuzeit, als man
im Rahmen einer neuen philosophischen Grundorientierung nicht
mehr ontologisch auf die Natur, sondern epistemologisch auf die Ver-
nunft des Menschen als universale Begriindungsinstanz zu rekurrieren
begann.

Doch weder die (durchaus berechtigte) Kritik des Naturbegriffs in sei-
nen vorsokratischen, aristotelischen, stoischen oder sonstigen Versio-
nen, noch die (nicht weniger berechtigte) Kritik des Vernunftbegriffs in
seinen vormodernen, modernen und postmodernen Auspragungen muss
notwendig zur Verabschiedung der Idee dessen fithren, was unter dem
Begriff <Naturrechty bzw. «Vernunftrechts zu denken versucht wird. Es
geht vielmehr um eine rechtstheoretische Denkfigur, die unter ver-
schiedenen Signaturen schematisiert wird — als der Gegensatz physei/
thesei; physis/nomos,; natiirlich/positiv, unverdnderlich/verdnderlich;
universal/lokal;, geworden/gemacht,; sein/gesetztsein usf. Diese Unter-
scheidungen sind der Sache nach keineswegs identisch, sondern markie-
ren verschiedene Arten von Differenzen, die sich nicht ineinander auf-
heben lassen.

27

17.01.2028, 10:50:17. A



https://doi.org/10.5771/9783845207247-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man muss die Naturrechtssemantik daher von der Naturrechts-

problematik unterscheiden und die Irrmeinung vermeiden, mit der

Kritik einer bestimmten semantischen Version des Prinzips sei auch

die Problematik erledigt, zu deren Losung es aufgestellt wird. In jeder

dieser semantischen Schematisierungen besteht das Kernproblem
vielmehr darin, das, was als Recht gilt oder gelten soll, mittels eines
davon verschiedenen und fiir alle verbindlichen Prinzips auf seine

Rechtheit (rectitudo) hin beurteilbar zu machen.”" Dieses Prinzip kann

seine Funktion nur erfiillen, wenn es unabhdngig und uneingeschrdnkt

gilt. Das heift,

1. es darf selbst nicht nur so gelten, wie das, dessen Rechtheit es
erweisen soll: Seine Geltung muss unabhdngig von der Geltung
sein, die es als recht erweisen soll;

2. es muss eine fiir alle, oder wenigstens alle Betroffenen, verbindli-
che Geltung besitzen: Seine Geltung muss uneingeschrdnkt sein,
und zwar sowohl in Hinsicht auf das, dessen Geltung es erweisen
soll (Geltung von ...), als auch in Hinsicht auf die, fiir die es diese
Geltung erweisen soll (Geltung fiir ...).

Formuliert man die Problematik so, dann stellen sich folgende Fragen:

(1) Gibt es ein solches Prinzip? (2) Gibt es mehr als ein solches Prin-

zip? (3) Ist dieses Prinzip begriindungsbediirftig? (4) Ist es begriin-

dungsféahig? (5) Ist es auf nur eine oder auf verschiedene Weise be-
griindbar? Naturrechtsvertreter miissen sich all diesen Fragen stellen.

Wer dagegen schon die erste Frage verneint, fiir den erledigen sich

auch alle anderen. Aber auch wer sie verneint, muss nicht das Problem

bestreiten, das zur Aufstellung eines solchen Prinzips Anlass gibt, und
die Losung dieses Problems fiir unmdglich halten. In diesem Sinn hat

71  Das ist nicht einzuschranken auf den Fall der Begriindung positiven Rechts durch
iiberpositives Natur- oder Vernunftrecht. Auch wenn man mit guten Griinden das
theoretische Begriindungspostulat zuriickweist, weil eine solche Forderung nach
Letztbegriindung auf einen Regress, eine zirkuldre Scheinbegriindung oder einen
willkiirlichen Begriindungsabbruch hinauszulaufen droht, bleibt die pragmatisch
berechtigte Frage, wie und auf welche Weise im Streitfall zu entscheiden ist, ob
gesetztes Recht gerecht ist oder nicht.

28

17.01.2028, 10:50:17. A



https://doi.org/10.5771/9783845207247-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

