
Dinglers Religionsphilosophie  |  219

 
 
 
 
 
 
 
 

1Dinglers Religionsphilosophie

Harald Schwaetzer
 
 
 
Hugo Dingler hat in seinem Werk um eine Letztbegründung des Wissens
gerungen. Er hat diese im Willen verankern wollen. Dabei unternahm er es
auch, der Relation des Willens zum Gottesbegriff in seiner Metaphysik und

2Religionsphilosophie nachzugehen. Diese Verhältnisbestimmung wird
im folgenden untersucht, da der Gottesbegriff in Werk Dinglers auf drei je
unterschiedliche Arten gedeutet wird, deren Bezug zueinander klärungsbe-
dürftig ist.

1. Ein erster Gottesbegriff findet sich in Der Zusammenbruch der Wissen-
schaften, später ähnlich wiederholt in Von der Tierseele zur Menschenseele.
Hier diskutiert Dingler zwei Facetten desselben, den »inneren Gott«
(»Mystik«), der dem reinen Willen, und den »All-Gott« (»Pantheis-

3mus«) , welcher dem Gegebenen überhaupt entspricht. Dingler merkt
an, daß der letztere den ersteren »mit in sich begreifen« müsse (Dingler
1926: 390). Zusammengebunden sieht er sie durch den Begriff der Art-
erhaltung – ein Band, daß er im Grundriß aufgeben wird (Dingler 1949:

4121) Er fügt an, daß Gott (unser Urziel) sowohl das Geschehen in der

               
       1 | Für Anregungen und Hinweise zu diesem Aufsatz danke ich Prof. Dr.

Henrieke Stahl und vor allem Frau Dr. Kirstin Zeyer.

       2 | Vgl. zur Diskussion um diesen Teil des Dinglerschen Werkes Weiß (1991),

ferner Willer (1984: 49), der zu Recht darauf verweist, daß die philosophische Aporie,

die Dingler umtrieb, nur zu verstehen ist, wenn man auch diese vernachlässigte Sei-

te, nämlich die metaphysische, mit in den Blick nimmt.

        3 | Die Klammerbegriffe geben die Terminologie von Dingler (1941: 356f.) an.

       4 | Er will dort die Harmoniethese, wie Weiß sie nennt, also den Ausgleich

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220  |  Harald Schwaetzer

 
Menschheit wie unsere eigenen Zielsetzungen lenke (Dingler 1926:
392). Dieser Gottesbegriff ist insofern interessant, als die beiden verei-
nigten Aspekte kontradiktorisch sind – zumindest aus der Sicht des spä-
teren Werkes. Im Grundriß wird die »Gesamtheit des Gegenstehenden«
kontradiktorisch gegen den »reinen Willen« oder das »Kern-Ich« ge-
setzt; dabei gehört zur »Gesamtheit des Gegenstehenden« auch alles,
was wir als »innen« zu bezeichnen gewohnt sind und was nicht unmit-
telbar zum aktiven Willen gehört. Von dorther relativiert sich ferner der
Versuch Dinglers, in Von der Tierseele zur Menschenseele Pantheismus
und Mystik deswegen als eins zu erweisen, weil die Grenze zwischen
Innen und Außen beim Menschen eine Scheingrenze sei (vgl. Dingler
1941: 359). Auch der Hinweis, daß in der »Metaphysik« erwiesen sei,
daß der Wille zum Urgrund gehöre (vgl. Dingler 1941: 360), ist nur
dann hilfreich, wenn das Verhältnis desselben zur »Gesamtheit des Ge-
genstehenden« geklärt wäre, was die Schrift aber nicht leistet. So bleibt
das Problem, wie die beiden Seiten des Gottesbegriffs vereint sein kön-
nen.

2. Der zweite Gottesbegriff findet sich in der Metaphysik als Wissenschaft
vom Letzten (Dingler 1929: 185ff.). Darin behandelt Dingler ausschließ-
lich die Willensseite als göttlich. Laut Ulrich Weiß verficht Dingler hier
eine Identitätsthese zwischen dem Willen und dem Göttlichen. Dadurch
komme Dingler auch im Rahmen dieser These in Schwierigkeiten, so
Weiß, weil die formale Analogie zwischen dem religiös-mystischen Er-
lebnis und dem Willenserlebnis nicht die Aktualität derselben Realität
garantieren kann (Weiß 1991: 430) und weil die absolute Prädikatslosig-
keit des Urgrundes der Mystik im Widerspruch steht zur Festschreibung
auf den Willen.

3. Zudem widerstreitet die Identitätsthese zwischen Gott und Wille dem
im Grundriß der methodischen Philosophie formulierten dritten Gottesbe-
griff, einer Identitätsthese von Gott und der »Gesamtheit alles Gegen-

5stehenden« (Dingler 1949: 106ff.). Dabei war dieselbe kontradikto-
risch als das bestimmt worden, was nicht unser Kern-Ich ist (Dingler

               
zwischen dem Willen und der Gesamtheit des Gegenstehenden als oberstes Ziel an-

setzen.

       5 | Diese These erinnert an die Identifizierung von Gottheit und Universum,

wie sie Herbert Spencer verfochten hat; Thesen dieser Art hatten eine gewisse Kon-

junktur im ausgehenden 19. Jahrhundert. Kritisch dazu hat sich bereits Gideon Spik-

ker geäußert; auf seine Nähe zu Dingler verweist die in Kürze erscheinende Mono-

graphie von Kirstin Zeyer; zu Spickers Kritik an Spencer vgl. Spicker (2004), ferner

Schwaetzer (2004a: 30-38) sowie Hoffmann (2005).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  221

61949: 96ff.). Dingler hebt hervor, daß es dem Kern-Ich um einen
»Ausgleich«, einen »Frieden« mit der Gesamtheit des Gegenstehenden

7zu tun ist (Dingler 1949: 101f.). Das Kern-Ich, der Wille, und Gott
sind in dieser Konzeption dezidiert getrennt.

Insgesamt scheint es also, daß der zweite und dritte Ansatz Einseitigkeiten
des ersten darstellen, die mit den Identitätspostulaten zu weit gehen. Damit
ist folgendes zu klären:

a) Lassen sich die von Ulrich Weiß gerügten innersystematischen Schwie-
rigkeiten des zweiten Ansatzes ausräumen?

b) Kann auf diese Weise auch der Widerspruch zwischen dem zweiten und
dritten Ansatz vermieden werden, so daß sich eine befriedigende Lö-
sung im Sinne des ersten Ansatzes ergibt?

Der Vortrag wird zu erweisen suchen, daß Dingler weniger eine Identität
als vielmehr eine Gleichheit vorschwebte. Zur Verdeutlichung wird eine
Spur aufgenommen, welche Dingler vor allem in der Metaphysik gelegt hat:
den Rückbezug auf die Mystik. Um die auf den ersten Blick vielleicht un-

8gewöhnlich erscheinende These präzise zu formulieren: Die von Dingler
übergangene Voraussetzung der Mystik, daß der Mensch Bild Gottes ist,
erlaubt es, die ihm angelasteten Schwierigkeiten auszuräumen und Ding-

9lers eigene Position deutlicher zu profilieren.
               
       6 | Vgl. dazu Krampf (1955: 60f.). Krampf insistiert sogar mit Nachdruck dar-

auf, daß nicht der Wille in Dinglers Sinne das Absolute sei! Vgl. Weiß (1991: 402),

welcher die Gesamtheit des Gegenstehenden mit dem Augustinischen Bild des Kna-

ben, der das Meer ausschöpfen will, vergleicht. Was hier Identitätsthese von Gott und

Gegenstehendem genannt wird, lautet bei Weiß »Gottesthese«.

       7 | Bei Weiß (1991: 405f.) wird dieser Sachverhalt als Harmoniethese verhan-

delt.

       8 | Man kann freilich darauf hinweisen, daß Krampf (1955: 60) gemeint hat,

eine Beziehung zwischen der scholastischen analogia entis und der methodischen

Philosophie Dinglers entdecken zu können. Insofern fällt der nachfolgende Versuch

zumindest nicht völlig aus dem Rahmen. Zu Krampfs Idee vgl. Dingler (1926: 142),

wo Dingler zwar vom Scheitern der christlich-mittelalterlichen Weltanschauung

spricht, aber dies doch mit großer Hochachtung und mit Sympathie tut. Ferner

Dingler (1926: 146), wo der Scholastik zugestanden wird, den »grandiosen Versuch«

»auf logisch-konstruktivem Wege ein logisch-konstruktives Gesamtweltbild« errichtet

zu haben.

       9 | Dabei ist die Kritik, die Dingler etwa in Dingler (1941: 364ff.) am Christen-

tum übt, durchaus präsent. Indes trifft sie, wie er selbst zugibt, die Mystik in geringe-

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222  |  Harald Schwaetzer

 
       Diese These wird in drei Schritten entfaltet und am Schluß resümiert.
Im ersten Schritt werden knapp die Dinglerschen Charakteristika des Wil-
lens vorgeführt; dabei wird sich ergeben, daß seine Konzeption systema-
tisch der Anthropologie des Augustinus verwandt ist. Das ternarische Men-
schenbild Augustins ist aber dasjenige, welches noch die mystische Tradi-
tion bestimmt. Dadurch ist gezeigt, daß die Vorstellung des Menschen als
eines Bildes Gottes grundsätzlich in Dinglers Denken integrierbar ist.
       Im zweiten Schritt wird die philosophische Reichweite der Bestimmung
des Menschen als eines Bildes Gottes zur Erfassung des mystischen Erleb-
nisses skizziert. An Meister Eckhart wird deutlich, daß sich dieses Verhält-
nis ebenso systematisch stimmig wie fruchtbar in Dinglers Konzept inte-
grieren läßt, so daß die Identitätsthese von Gott und Wille innersystema-
tisch in Hinsicht auf Gleichheit zu modifizieren ist (Beantwortung von a)).
       In einem dritten Schritt soll die Verbindung von Mystik und Wissen-
schaft, wie sie im Denken des Nikolaus von Kues gegeben ist, als ein Bei-
spiel vorgeführt werden, wie Dinglers Auffassung in den systematischen
Grundzügen zu Beginn der Neuzeit einen Vorläufer hat, um den Wider-
spruch zwischen den beiden Identitätsthesen von Gott und Wille einerseits
sowie Gott und »Gesamtheit des Gegenstehenden« andererseits aufzuhe-
ben (Beantwortung von b)).

Dingler und Augustinus – zur Struktur des Willens

In Dinglers ganzem Werk scheint mir das Prinzip des Willens konstant
durch drei Charakteristika bestimmt zu sein.
       Erstens ist der Wille letzte Grundlage aller Wissenschaft und Ethik. Als

10solcher ist er inhaltlich bestimmt. Es ist die Forderung der Eindeutigkeit
in der Wissenschaft oder die Formulierung eines letzten Zieles in der Ethik.
An der Ethik wird die Bedeutung der Inhaltlichkeit des Willens besonders
klar. Unmittelbar bevor Dingler über den Willen und das religiöse Zentral-
erlebnis diskutiert, kritisiert er an der Kantischen Ethik, daß sie rein formal
               
rem Maße; darüber hinaus laufen manche seiner Argumente ins Leere, weil sie

längst bedacht sind, etwa Fragen der Allmacht oder Nicht-Allmacht Gottes, Fragen

des Anthropomorphismus etc. All dies ist spätestens seit der negativen Theologie

eines Dionysios und seiner Rezipienten durchaus reflektiert. Aber Dinglers Kritik ist,

wie am Beispiel Augustins gezeigt wird, durchaus auch da, wo sie fundamental die

Seelenlehre des Christentums angreift, nicht haltbar, vgl. Dingler (1941: 374).

       10 | Vgl. Dingler (1949: 98): »Ein völlig leerer Wille, ein reiner Willenspunkt

wäre jedoch sozusagen ein Widerspruch in sich. Denn um Wille zu sein, muß der

Wille etwas wollen. Ein völlig leerer Wille kann also auch nicht existieren.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  223

bleibe (Dingler 1929: 181-184). Immer wieder entwickelt er eine Hierarchie
der Werte und Zwecke, um etwa die Artdauerhaltung als höchstes Ziel zu

11formulieren, insofern sie dem Willensprinzip ethischen Ausdruck verleiht.
Mit dem letzten Inhaltsprinzip liegt eine Grundlage vor, aus der alle ande-
ren Ziele entfaltet werden können gemäß einer logischen und eindeutigen
Struktur (vgl. Dingler 1929: 86ff.). Die Grundlage dafür liefert das Sich-
selbst-Erfassen des Willens. In diesem Sinne ist der Wille als ethisches
Prinzip eine Art Reservoir oder Gedächtnis für alle Handlungsbestimmun-
gen.
       Zweitens stellt der Wille spezieller das Letzte aller Erkenntnis dar. Bei

12aller Kritik an der Evidenzlehre scheut sich Dingler nicht, den Willen als
causa sui anzuerkennen und von der Evidenz eines sich selbst tragenden

13 14Grundes zu sprechen. Es ist der Denkwille, welcher allem zugrunde liegt.
Nicht von ungefähr ist Dinglers Ansatz ein Dezernismus, nicht nur ein rei-

15ner Voluntarismus. Es geht um Entscheidungen, besser: um den Vorgang
des Entscheidens als Denkakt. Das ist ein Vorgang des Willens im Intellekt.
       Drittens schließlich muß aber auch betont werden, daß der reine Wille
als solcher die eigentliche Grundlage bildet. Dingler versieht ihn regelmä-
ßig mit Prädikaten wie »aktiv«, »rein« oder »lebendig« (vgl. Dingler 1929:
186).
               
       11 | Vgl. z.B. Dingler (1929: 76ff.), Dingler (1926: 375ff.). Vgl. aber auch die kri-

tische Relativierung dieses Ansatzes in Dingler (1949: 120-122), vgl. dazu auch Weiß

(1991: 406).

       12 | Vgl. etwa Dingler (1926: 37ff.).

       13 | Vgl. Dingler (1926: 272): »Dieser letzte Wille ist hier zugleich sich selbst

evident.«

       14 | Vgl. etwa Dingler (1926: 272): »Dieser letzte Wille ist hier zugleich sich

selbst evident, er ist verborgen hinter des Cartesius’ Satz ›cogito ergo sum‹ (denn die-

ses ›Denken‹ ist wollendes Denken).« Ferner Dingler (1926: 159f., 271), wo Dingler

von der »logischen Funktion« des Willens spricht. Auch wenn Dingler den Willen als

das Prinzip bestimmt, an dem die Skepsis und der Relativismus enden, so kann die-

ser Wille nur als Denkwille verstanden werden, vgl. etwa Dingler (1929: 186f.). Vom

Willen heißt es: »In ihm erfaßt das Denken sich selbst und wird zugleich Realität.«

Die Aussagen des Selbsterfassens des Denkens und des Willens sind also ein Stück

weit identisch gemeint. Es ist der denkende Wille, der sich selbst erfaßt. Sehr auf-

schlußreich ist auch Dingler (1929: 186): Im Willen haben wir »den festen archime-

dischen Punkt gefunden, der selbst unaufhebbar, allem anderen Denken seine feste

Basis liefert.« (Hervor. v. Verf.). »Dieser mein lebendiger Wille ist in allem meinen

Denken das absolut Letzte« (Dingler 1929: 90). Ferner Dingler (1926: 278): »Denken«

ist »wollendes Vorstellen«.

       15 | Vgl. Dingler (1926: 73-75). Ferner Weiß (1991: 219ff.).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224  |  Harald Schwaetzer

 
       Aus diesen drei Charakteristika setzt sich Dinglers Idee eines selbst be-
gründenden bewußten Willens zusammen. Nun weisen diese Charakteri-
stika eine überraschende Übereinstimmung auf mit Augustins Versuch,
Bewußtsein auf sich selbst zu gründen. Es ist das Verdienst der neueren
Augustinus-Forschung (Brachtendorf 2000, Kreuzer 2001), dasjenige luzi-
de vorgestellt zu haben, was zum ersten Mal Heinrich Barth zur Zeit Hugo
Dinglers in einer Analyse des Willensbegriffs bei Augustinus erkannte: daß
Augustinus aus einem existentiell verstandenen Willensbegriff heraus Be-
wußtsein auf sich selbst zu gründen versucht, ohne den Transzendenz-

16aspekt aufzugeben (Barth 1935). Der Ansatz Augustins, der damit ganz
anders aussieht als das, was Dingler als christliche Seelenlehre glaubte kri-
tisieren zu können (Dingler 1941: 374), sei hier nur unter den für die vorlie-

17genden Überlegungen relevanten Hinsichten kurz charakterisiert.
       Augustinus stellt fest, daß man mit Hilfe der Philosophie niemals zu
einem angemessenen Gottesbegriff komme. Was der Philosoph allein errei-
che, sei – etwa im Sinne des Aristoteles – ein unbewegter Beweger als letz-
ter Grund. Da der christliche Gott aber dreifaltig sei, werde eine solche, von
den natürlichen Dingen kausal zu Gott aufsteigende Philosophie demselben
nicht gerecht. Aus diesem Grunde setzt Augustinus anders an: Wenn Gott
dreifaltig ist und wenn der Mensch Bild Gottes ist, dann muß derselbe er-
stens auch dreifaltig strukturiert sein und zweitens eben aufgrund dieser
Struktur eine relative Selbständigkeit besitzen. Was auf den ersten Blick
vielleicht ein wenig naiv anmutet, gewinnt an Bedeutung, wenn man sich
klar macht, was Augustinus damit aussagt: daß es nämlich philosophisch
möglich ist, auf diese Weise ein endliches Bewußtsein als auf sich selbst
begründet zu verstehen. Augustinus ist der erste Theoretiker des endlichen
Bewußtseins in diesem Sinne. Damit wird aber eine erste Strukturparallele
deutlich: Augustinus will wie Dingler endliches Bewußtsein aus seinen letz-
ten Wurzeln heraus als in sich selbst begründet erweisen.
       Wie begründet Augustinus das Bewußtsein auf sich selbst? Bekanntlich
unternimmt es die systematische Hauptschrift De trinitate, dieses Unter-
nehmen im Rückgriff auf den Ternar »Memoria, intellectus, voluntas«

               
       16 | Vgl. dazu Schwaetzer (2003). Einführend zu Heinrich Barth vgl. Graf

(2004), vgl. ferner Zeyer (2004).

       17 | Dingler selbst erwähnt die Nähe Augustins zu Descartes’ »cogito ergo sum«

in Dingler (1926: 27) beiläufig; die Tragweite des Augustinischen Versuchs war aber

zu seiner Zeit kaum bekannt, sieht man einmal von Heinrich Barth ab. Gerade die so

verwandte Rolle des Willens konnte Dingler noch nicht kennen, es sei denn aus eige-

nen Studien zu Augustinus.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  225

18durchzuführen. Diese drei Begriffe stellen Wechselbegriffe einer reflexi-
ven Struktur der mens dar. Wenn der menschliche Geist sich seiner erin-

19nert, so vollzieht er dies als einen willentlichen Denkakt. Wenn er denkt,
dann ist das ein willentlicher Akt, der auf der Selbsterfassung (Erinnerung)
fußt. Wenn er will, dann will er ein Etwas (und auch sich als einen Wollen-
den), welches inhaltlich bestimmt und damit auch intellektuell ist. Der
menschliche Geist ist für Augustinus also durch die Momente von Selbster-
fassen (Erinnerung), von denkerischer Tätigkeit (Intellekt) und von reiner
Willensausübung (Wille) gekennzeichnet. Dabei ist besonders der dritte
Aspekt bemerkenswert. Denn wie bereits Heinrich Barth hervorhob, ver-
steht Augustinus den Willen anders als die Antike vor ihm nicht mehr als
gegebenes Strebevermögen, sondern in einem existentiellen Sinne.
       Vergleicht man also Dingler und Augustinus, so weisen beide Denker
eine Parallelität in der Konzeption ihrer Anthropologie auf, wenngleich der
Bischof von Hippo seine Ideen von der Grundidee des Menschen als eines

20Bildes Gottes her gewinnt. Damit ist gezeigt, daß es eine grundsätzliche
Vereinbarkeit der anthropologischen Konzepte von Dingler und Augustinus
gibt.

Dingler und Eckhart: das religiöse Zentralerlebnis

Ein innerlogisches Problem der Identitätsthese liegt darin, daß Dingler auf
der einen Seite das Willenserlebnis als Sich-selbst-Erfassen des »bewußten
Ichs«, des »lebendigen aktiven Willens« spricht (Dingler 1929: 196), auf der
anderen Seite aber sagt, daß in diesem Erleben eine »Unanwendbarkeit der
Kategorien« herrsche und eine »völlige Ausschaltung« »allen Denkens«
               
       18 | Ein weiterer Ternar ist auch »esse, scire, velle«; in ihm liegt ebenfalls Ge-

wicht auf dem Willen.

       19 | Erinnerung ist dabei anders als bei Dingler, eher im Sinne Platos gefaßt; sie

ist eine Fähigkeit, welche Erkenntnisvollzüge ermöglicht, indem sie die Eindeutigkeit

des Gesamten, um es in eher Dinglerschen Termini zu sagen, ermöglicht. Vgl. bei

Dingler zur Erinnerung Dingler (1926: 226ff.). Eher wäre in diesem Sinne der »an-

geborene Seelenhintergrund« zu vergleichen, der als vorrationale Grundlage allen

Zielen des Menschen voraus liegt, vgl. Dingler(1941: 352f.).

       20 | Man stoße sich nicht an dem Bildbegriff. Richtig bemerkt Kreuzer (Einlei-

tung zu De trinitate, XI): »Worin besteht – was zeigt die Semantik eines Bildes? Es ist

nicht das ›Abbild‹ eines daneben verfügbaren ›Urbildes‹, sondern die erscheinende

Wirklichkeit eben dieses gedachten ›Urbildes‹. Für die Geiststruktur des menschli-

chen Bewußtseins heißt das, daß es als Erscheinung eben jenes Grundes (›göttliche

Trinität‹) zu begreifen ist, bezüglich dem es sich als Erscheinung (als ›Bild‹) denkt.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226  |  Harald Schwaetzer

 
(Dingler 1929: 202). Beide Aussagen bilden offenkundig einen Wider-
spruch.
       Neben systematischen Erwägungen stützt sich Dingler, um seine Iden-
titätsthese von Willen und Gott zu verdeutlichen, auf die Mystik, insbeson-
dere auf Angelus Silesius und Tauler, den Schüler Eckharts. So zitiert Ding-
ler folgenden Spruch von Angelus Silesius als Beleg für seine Identitätsthe-
se:

»Gott wohnet in sich selbst, sein Wesen ist sein Haus: Drum gehet Er auch nie aus

seiner Gottheit aus.« (Dingler 1929: 189)

Dingler kommentiert diesen Gedanken wie folgt:

»Dieses damit geschilderte Erleben ist also so beschaffen, daß es in sich selbst ruht,

sich selbst erfaßt, zugleich sich selbst Objekt und Subjekt ist […] | Es fällt sofort auf,

daß dies wörtlich die gleichen Bestimmungen sind, die wir oben bezüglich des ›Letz-

ten‹ fanden.« (Dingler 1929: 190)

Dingler hätte aber an dieser Stelle vorsichtiger sein müssen. Die Aussage,
daß Gott immer bei sich bleibt, ist eine typische Aussage, die gerne gegen
die andere gestellt wird, daß sich Gott ganz und gar mit dem Menschen
vereine. Denn auch wenn Gott sich ganz und gar verbindet, bleibt er doch
der eine Gott. In dem Spruch von Angelus Silesius ist – anders als Dingler
meint – gar kein menschliches Erleben geschildert, sondern es wird eine
Aussage über die Vorgängigkeit Gottes gegenüber allem Erleben – auch
dem Dinglerschen Willenserleben – getroffen. Diese Aussage ist wichtig,
weil der Einheit Gottes in seinem Beisichsein die Einheit des Menschen
korrespondiert, und in dieser Einheit kann dann eine »unio mystica« sich
vollziehen. Folgerichtig denkt auch Angelus Silesius das Verhältnis zwi-
schen Gott und Mensch von der Bildnatur und ihrer Spannung her:

»Gott ist in mir das Feuer und ich in ihm der Schein; Sind wir einander nicht ganz
21inniglich gemein?«

Wenn Schelling im »Bruno« als Beispiel für absolut Gegensätzliches das
Urbild und sein Spiegelbild angibt, welche beiden immer nur zusammen
auftreten können, aber niemals relativ vereint sind, sondern höchstens ab-
solut, so gilt dies in gleicher Weise für das Bild, welches Angelus Silesius

               

       21 | Angelus Silesius (2002: II, 8 [Cherubinischer Wandersmann I, 11 mit Titel:

Gott ist in mir und ich in ihm]).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  227

hier verwendet. Wo Feuer ist, gibt es seinen Schein, aber beide sind immer
getrennt.
       Der inhaltlichen Unschärfe von Dinglers Interpretation korrespondiert
eine zweite, methodische. In den Passagen zur Identitätsthese wird diese
Identität, wie Ulrich Weiß schon festgestellt hat (Weiß 1991: 421ff.), an kei-
ner Stelle bewiesen. Überraschenderweise erfolgt der Übergang von der

22Analogie zur Identität in einem Sprung. Dingler sagt nur, daß »die Art,
wie die Mystiker ihre religiöses Zentralerlebnis […] beschreiben« »wörtlich
gilt« für dasjenige, was zum Willenserlebnis festgestellt ist (Dingler 1929:
192), um dann recht unvermittelt zu behaupten, daß im religiösen Zentral-

23erlebnis der reine Wille sich selbst ergreife. Daß ein Beweis fehlt, wird
schon an dem oben festgestellten Befund deutlich, daß sich bewußter Wille
und völliges Aufhören des Denkens nicht miteinander vertragen. Unter der
Perspektive der Mystik wird man sagen müssen, daß deren Zentralproblem
von Dingler gar nicht diskutiert wird. Bekanntlich ist Meister Eckhart für
Aussagen kirchlich verurteilt worden, welche diese Identifikation von
Mensch und Gott nahe zu legen schienen. Genauso bekanntermaßen indes
war dies nicht sein Bestreben, sondern es kam ihm darauf an, gerade den
von Dingler übersprungenen Übergang zu klären. Der größte Verteidiger
Meister Eckharts, Nikolaus von Kues, hat sich immer wieder bemüht, dieses
Problem vorgeblicher Identität zu entschärfen zugunsten einer Gleichheit.

24Die Gleichheit gilt seit dem Mittelalter bis hin zu Angelus Silesius und
darüber hinaus, vor allem in dem von der Schule von Chartres her über-
nommenen Ternar unitas, aequalitas, connexio als Ausdruck des Sohnes der
               
       22 | Aufgrund der gleichen formalen Eigenschaften behauptet Dingler anhand

der Zitate von Angelus Silesius zunächst eine ›genaue Übereinstimmung‹ »in allen

formalen Eigenschaften« (Dingler 1929: 190). Dann wird die Differenz zwischen

dem wirklichen Erleben des Mystikers und dem persönlichen religiösen Erlebnis

konstatiert. Vor diesem Hintergrund scheine eine direkte Identität »ziemlich un-

wahrscheinlich«. Aber Dingler hält als weitere formale Übereinstimmung fest, daß

beiden Erlebnissen eine Tendenz innewohne, gereinigt zu werden. Daraus schließt er,

»daß schon dieser innere Prozeß die beiden Erlebnisse nach und nach zur Konvergenz

führen muß« (Dingler 1929: 192).

       23 | »In diesem religiösen Zentralerlebnis, das wir im Sinne der Religionsphilo-

sophie jetzt auch direkt als Gotteserlebnis bezeichnen dürfen, ergreift das Letzte in

uns, ergreift der reine Wille sich selbst und ist frei von irgendwelchen konkreten aus

der äußeren oder sonstigen inneren Welt stammenden Vorstellungen. Wollen wir im

Sinne der sensualistischen Auffassungen letztere Gebiete als Sinnenwelt bezeichnen,

so stehen wir hier vor dem Übersinnlichen.« (Dingler 1929: 195)

       24 | Vgl. z.B. Cherubinischer Wandersmann II, 28 (Bd II, 46): »Die Gleichheit

ist ein Schatz: hast du sie in der Zeit / So hast du Himmelreich und volle Seligkeit.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228  |  Harald Schwaetzer

 
25Trinität. In diesem Sinne ist die Gleichheit, nicht die Identität der zentra-

26le Begriff, um das Verhältnis des Menschen zu Gott zu bestimmen.
       Wenn Dingler zwar zwischen dem leiblichen, äußeren Menschen und
dem seelischen, inneren Menschen unterscheidet, doch den eigentlichen
Schnitt innerhalb des seelischen Menschen ansetzt, nämlich zwischen der
Seele, insofern sie der aktive Wille, das eigentliche Kern-Ich, ist, und dem

27passiven Willen als der zum Objekt gemachten Innerlichkeit, dann steht
er mit dieser Unterscheidung ganz auf traditionellem Grunde. Man findet
sie schon bei Augustinus mit seiner Unterscheidung von »äußerem, inne-

28rem und innersten Menschen« Diese Unterscheidung wird nun aber
               
       25 | Dingler war mit einem der Denker der Schule von Chartres, nämlich Ala-

nus ab Insulis, zumindest ansatzweise vertraut, vgl. (Dingler 1926: 146). Cusanus

entlehnt den Ternar freilich vor allem von Thierry von Chartres.

       26 | Vgl. dazu Schwaetzer (2004).

       27 | Vgl. Dingler (1949: 97f.): »Denken wir z.B. an den Fall, daß uns ein Ge-

danke kommt, eine Vorstellung in uns aufsteigt. Offenbar sind das auch Dinge, die

nicht wir selbst veranlassen, sondern die an uns herantreten. Also müssen sie auch

zur Welt gerechnet werden. Der Gegenpol dieser Welt aber ist das Ich. […] Wir wer-

den daher vom ›Gegenstehenden‹ sprechen, dem auf der anderen Seite unser Wille

oder das Kern-Ich gegenübersteht. So liegt jetzt für uns der Schnitt, der unsere Ge-

samtwelt teilt, ganz anders als im gewöhnlichen Sprachgebrauch, dafür aber haben

wir einen bedeutenden Vorteil erreicht. Unsere Teilung enthält nämlich nichts Kon-

struiertes mehr, sie ist reine Gegebenheit.« Demgegenüber sei die normale Tren-

nung in innen und außen völlig »falsch«, vgl. Dingler (1949: 99). Vgl. ferner die aus-

führliche Darlegung in Dingler (1926: 218ff.), wo zunächst erwiesen wird, daß, was

innen und was außen liegt, durchaus undeutlich ist. Erst die synthetische Konstruk-

tion schaffe hier Eindeutigkeiten (in Abhängigkeit vom Zeitpunkt) (Dingler 1926:

225). Ferner ausführlich Dingler (1941: 358ff.). Natürlich ist diese Trennung dieselbe,

wie sie Dingler in der Erkenntnistheorie unternimmt, um das Gegebene rein auszu-

sondern. Vgl. etwa Dingler (1913: 81): »Das Grundproblem alles philosophischen und

erkenntnistheoretischen Fragens ist der Gegensatz, den man kurz als den zwischen

›Ich‹ und ›Welt‹ bezeichnen kann, resp. die Frage, wie und wo der Trennungsschnitt

zwischen beiden zu führen sei.« Auf dem Voreindeutigkeitsstandpunkt ist der

Schnitt gar nicht zu führen; danach eben zwischen dem Willen und allem anderen,

vgl. dazu u.a. Dingler (1929: 32ff.). Ferner Dingler (1929: 111).

       28 | Augustinus: De natura et origine animae IV, c.14, § 20 (CSEL 60, p. 400):

»ita fit, ut quemadmodum corpus per interiora caua sua recipit aliud corpus, quod est

anima, sicut putas, sic et anima credenda sit habere interiora inania, qua corpus terti-

um receperit spiritum, atque ita totus homo constet ex tribus: exteriore, interiore, in-

timo.: ita fit, ut quemadmodum corpus per interiora caua sua recipit aliud corpus,

quod est anima, sicut putas, sic et anima credenda sit habere interiora inania, qua

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  229

auch für die Mystiker wichtig. In einer von Pfeiffer und Quint Meister Eck-
29hart zugeschriebenen Predigt erscheint sie beispielsweise. Doch über die

Terminologie hinaus hat diese Unterscheidung einen zentralen Stellenwert.
Gerade der von Dingler gemachte und in der Mystik gleichfalls vollzogene
Schnitt erlaubt es, die Identitätsfrage exakt zu klären. Blicken wir dazu auf

30Eckharts deutsche Predigt »Intravit Jesus in quoddam castellum«.
       Mit Bürglein bzw. castellum ist in Eckharts Auslegung das Innerste des
Menschen gemeint. Die Aussage, daß Jesus dieses betreten habe, bedeutet
für Eckhart, daß Gott in der menschlichen Natur Mensch geworden ist. Da-
durch aber ist zweierlei gegeben: erstens eine Einheit von Gott und Mensch,
zweitens die Göttlichkeit des Menschen und damit seine Souveränität ge-
genüber Gott. Darum heißt es von diesem Bürglein, daß es »so völlig eins
und einfaltig ist, wie Gott eins und einfaltig ist«. Wenn man dieses »Bürg-
lein«, das Höchste des Menschen in der Vereinigung mit Gott, erfährt, so
schließt dies für Eckhart aber auch folgendes ein:

»so ganz eins und einfaltig ist die Bürglein und so erhaben über alle Weise und alle

Kräfte ist dies einige Eine, daß niemals eine Kraft oder eine Weise hineinzulugen

vermag noch Gott selbst. In voller Wahrheit und so wahr Gott lebt: Gott selbst wird

niemals nur einen Augenblick da hineinlugen.« (Largier 1992: I.35)

Eckhart schränkt ein, daß diese Aussage von Gott, insofern er Person ist,
gilt, nicht von der Gottheit vor aller Person. Und dann fügt er hinzu: »Mit
dem Teil ist die Seele Gott gleich und sonst nicht«. Damit wird das kompli-
zierte Verhältnis deutlich: Die Seele muß auf der einen Seite Gott sein, da-
mit sie in sich auf etwas in sich selbst Gegründetes stößt. Sie muß aber zu-
gleich von Gott verschieden sein, denn sonst wäre sie auf Gott gegründet
und nicht auf sich selbst. Wenn sie eine göttliche Unabhängigkeit haben
will, so muß sie auch von Gott selbst unabhängig sein. Mit der Unterschei-
dung von Gott als Person und Gott als Grund gelingt Eckhart eine solche
Differenzierung, die es erlaubt, die Seele in dieser Weise zu fassen. Da-
durch wird aber auch deutlich, daß es mehr ist, Gott gleich zu sein als mit
ihm identisch. Denn im Falle der Identität ginge die Eigenindividualität als
in sich selbst gegründet verloren. Zwischen dem letzten Grund Gottes als
Bedingung der Möglichkeit von allem und dem Grund der Seele als Bedin-
gung der Möglichkeit ihrer selbst besteht also ein genau angebbares Ver-
               
corpus tertium receperit spiritum, atque ita totus homo constet ex tribus: exteriore,

interiore, intimo.«

       29 | Pfeiffer, Predigt 56 = Quint, Predigt 26, S. 272.

       30 | Predigt 2 in der kritischen Ausgabe, hier zitiert nach der Ausgabe von Lar-

gier (1992).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230  |  Harald Schwaetzer

 
hältnis der Gleichheit, welches die christliche Mystik durch die Inkarnation
Christi erklärt.
       Appliziert man diese Überlegungen auf Dinglers Ansatz, so ist damit
folgendes gewonnen: Die festgestellte Übereinstimmung in Charakter und
Art von Willenserlebnis und religiösem Zentralerlebnis muß nicht auf eine
Identität der gemeinten Sachverhalte hinauslaufen, um die Dinglerschen
Implikationen halten zu können. Dadurch ist auch eine Prädizierung des
letzten Grundes im strengen Sinne nicht gegeben. Der Wille ist nicht göttli-
cher Grund, sondern Bild desselben in Gleichheit. Dabei schließt Bild Reali-
tät ein, da der Mensch in seinem Sein ein Bild-Sein ist. Wer sagt, die Gött-
lichkeit der Seele setze voraus, daß die Seele Gott sei und daß sie zugleich
nicht Gott sei, damit eben Göttlichkeit und Selbständigkeit von Gott ge-
währleistet sei, benutzt paradoxe Formulierungen, doch der gemeinte Sach-
verhalt ist nicht paradox, sondern noch immer eindeutig beschreibbar. Die
Ausdifferenzierung der Mystik bietet für Dinglers Systemdenken demnach
die Möglichkeit, Schritte in Richtung auf Eindeutigkeit des Willenserlebens
vorzunehmen, so daß die These der Metaphysik widerspruchsfrei möglich
ist. Denn das Willenserlebnis läßt sich mystisch verstehen, ohne daß Gott
und Wille identifiziert werden müssen. Dadurch eröffnet sich auch ein Weg
zur Versöhnung der beiden Thesen der Metaphysik und des Grundriß im
Sinne des Zusammenbruchs der Wissenschaften.

Dingler und Cusanus: die Willensfreiheit des Bildes
Gottes als Grundlage der Wissenschaft

Was Dingler intendierte, das hat Nikolaus von Kues mit seiner Grundle-
gung der neuzeitlichen Wissenschaften gleichfalls angestrebt. Cusanus
führt der Versuch, Eckharts Anthropologie zu rechtfertigen, auf seinen Ge-
danken, daß der Mensch ein »lebendiges Bild Gottes« sei. Er illustriert es
am sogenannten Spiegel-Gleichnis im 3. Kapitel der Schrift Über Gotteskind-
schaft von 1545. Gott selbst sei in seinem Ansich unsichtbar, aber es gebe
einen vollkommen Spiegel seiner selbst und der Welt: den Gottessohn. Um
diesen herum stünden alle anderen Spiegel, die Geschöpfe. Diese seien un-
vollkommene, getrübte und verzerrte Spiegel. Unter diesen gebe es solche
Spiegel, welche die Fähigkeit hätten, sich selbst reinigen und begradigen zu
können. Das seien die Menschen. Der Mensch hat also die Fähigkeit, sich
selbst so zu reinigen, daß sein Spiegelbild so perfekt werden kann, daß es
das Bild des einen Mittelspiegels exakt widerspiegelt. Dadurch kommt es zu
einer Gleichheit von Gott und Mensch, die aber niemals eine Identität ist.
       Diesen Gedanken entwickelt Cusanus im Blick auf eine Wissenschaft
von der Welt weiter. Er unterscheidet in der Schrift De mente von 1450 in

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  231

diesem Sinne, die Welt als eine »explicatio« Gottes, eine Entfaltung, die sich
nach einer bestimmten Gesetzmäßigkeit vollzieht, und dem Menschen als
einer »imago«, einem Bild. Während die Welt ein totes, fertiges Bild Gottes
ist, stellt der Mensch ein lebendiges Bild Gottes dar, weil er nicht als Pro-
dukt Bild ist, sondern weil auf ihn etwas von der schöpferischen Kraft des
Menschen übergegangen ist. Cusanus gibt folgendes prägnante Bild, wel-
ches Dinglers Diktion eines lebendigen und toten Willens antizipiert (vgl.
Dingler 1941):

»Das ist so, wie wenn ein Maler zwei Bilder malte, von denen das eine, tote, ihm in

Wirklichkeit ähnlicher schiene, das andere aber, das weniger ähnliche, lebendig wäre,

nämlich ein solches, das, durch seinen Gegenstand in Bewegung gesetzt, sich selbst

immer gleichförmiger machen könnte. Niemand zweifelt daran, daß das zweite voll-

kommener ist, weil es gleichsam die Malerkunst mehr nachahmt.« (De mente n. 149)

Es ist auf sich selbst gegründete Kreativität als selbstgetragene Willensakti-
vität, welche die Göttlichkeit des Menschen auszeichnet. Ihre anthropologi-
sche Spitze findet sie in einem Satz, welchen Cusanus Gott zum Menschen

31sprechen läßt: »Sei du das, was Du willst«. Diesen Willenscharakter ver-
wertet Cusanus, ganz in Dinglers Sinne, auch zur Begründung der Wissen-
schaften. Der Mensch als Wissenschaftler ist derjenige, der Eindeutigkeiten
schafft durch mathematisch-wissenschaftliche Unterscheidung. Zu trennen
ist nun exakt zwischen dem, der Eindeutigkeiten setzt und will, und den ge-
setzten Eindeutigkeiten. In dieser Hinsicht faßt Cusanus den Menschen als
»lebendige Zahl«, genauer stellt er fest,

»daß der Geist aus sich Begriffe bildet und sich so bewegt, wie wenn eine lebendige,

der Unterscheidung fähige Zahl von sich aus daran ginge, Unterscheidungen zu ma-
32chen, und daß er wiederum hierin zusammenfassend und einteilend vorgeht«.

Ohne behaupten zu wollen, daß Cusanus die Dinglerschen Ansichten be-
reits 500 Jahre früher vorweggenommen habe, soll hiermit nur gezeigt sein,
daß beide Denker einen systematisch verwandten Ansatz haben.
       Beide trennen zwischen innerstem Kern-Ich, innerem und äußerem
Menschen. Beide halten die Wissenschaft für einen Dezernismus des Kern-
Ichs, das aus sich Begriffe schafft und in rationaler Einteilung Eindeutig-
               
       31 | Die Aussage findet sich in Sermo CCXXXIX (h XIX,3) des Cusanus. Vgl.

Schwaetzer (2001).
2       32 | De mente c.7: h V n.97: »[…] mentemque ex se notiones fabricare et sic se

movere, quasi vivus numerus discretivus per se ad faciendum discretiones procedere-

tet iterum in hoc collective ac distributive procedere.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232  |  Harald Schwaetzer

 
keiten schafft. Beide versuchen auf diese Weise, Naturwissenschaft zu be-
gründen, wobei Dingler hierbei unvergleichlich weit über die allgemeinen
Ideen des Cusanus hinausgeht. Cusanus seinerseits hat es aber nicht nötig,
für sein Modell auf eine Identitätsthese zu rekurrieren. Das sich selbst in
einem reflexiven Zirkel setzende Kern-Ich mit »Memoria, inellectus, volun-
tas« als Bild Gottes ist Ausweis der Möglichkeit göttlicher Kreativität, wie sie
sich in der »lebendigen Zahl« als wissenschaftsetzender Größe zeigt.
       Aus dieser Position heraus findet sich bei Cusanus auch eine Lösung
für das zweite eingangs festgehaltene Problem bei Dingler: den Wider-
spruch zwischen den beiden Identitätsthesen. Man muß den Gedanken
Dinglers gar nicht aufgeben, daß sowohl der Wille wie sein kontradiktori-
sches Gegenteil göttlich seien. Man kann ganz im Gegenteil die Idee aus
dem Zusammenbruch der Wissenschaften, daß Gott den Willen wie das Ge-
samt des Gegenstehenden umgreift, mit Hilfe der Cusanischen Koinzidenz
eindeutig bestimmbar machen. Daß beide, Wille und Gegenstehendes, in

33Gott identisch sind oder daß in Gott eine »coincidentia contradictoriorum«
stattfinde, ist eine in jeder Hinsicht spezifisch Cusanische Formulierung.
Die gebrauchte Wendung »in Gott« setzt voraus, daß Gott mehr ist als die

34beiden Seiten der Gleichung, insofern er sie umfaßt. Dieses »mehr« kann
die Identitätsthese Dinglers nicht abdecken; sie paßt hingegen zu den For-
mulierungen aus dem Zusammenbruch der Wissenschaften. Die Bildnatur des
Menschen mit ihrer Gottgleichheit sichert die Göttlichkeit des Willens; der
Gedanke der Koinzidenz erlaubt es darüber hinaus, in Dinglers Sinne ein
die beiden kontradiktorischen Felder umgreifendes Göttliches anzuneh-
men.

Resümee

Zusammenfassend läßt sich also folgendes sagen: Dingler kommt mit sei-
ner Identifizierung von Willen und religiösem Zentralerlebnis in immanen-
te logische Schwierigkeiten. Außerdem ergeben sich Widersprüche zu der
zweiten Identitätsthese der Gesamtheit des Gegebenen und des Göttlichen.
Diese Schwierigkeiten lassen sich beheben, wenn man statt der Identitäts-
these die der Gleichheit einführt. Die Gleichheitsthese stützt sich auf die
Tatsache, daß der Mensch Bild Gottes ist, wobei der reale Charakter der
               
       33 | Vgl. z.B. De visione Dei: h VI, n.53. Im übrigen ist der Begriff der Koinzi-

denz durch den der Gleichheit abgestützt, vgl. dazu Schwaetzer (2002).

       34 | Auch für Angelus Silesius ließe sich ein ähnlicher Gedanke nachweisen:

Cherubinischer Wandersmann II, 206 (Bd II, 65): »Ein Mann ist nicht ein Kind;

doch wisse, daß ein Mann, / So du nur willst, in dir, mein Kind, wohl leben kann.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  233

Göttlichkeit für das Christentum durch die Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus vermittelt ist.
       Unbeschadet der spezifisch christlichen Konnotation, hat sich zeigen
lassen, daß Dingler mit seinem Verweis auf die christliche Mystik philoso-
phiegeschichtlich richtig lag, wenn er auch diesen entscheidenden Punkt
nicht integriert hat.
       Bereits Augustinus liefert ein Modell, den Menschen, wie Dingler es
will, als auf sich selbst gegründetes Willensbewußtsein im Vollzug zu fas-
sen. Diese von der Trinität her inspirierte Vorstellung nimmt Taulers Leh-
rer Eckhart auf. Bei ihm wird die Notwendigkeit der Aufgabe der Identitäts-
these einsichtig, da die Eigenständigkeit des Willens sonst aufgehoben wä-
re. Zugleich insistiert Eckhart auf dem Charakter der Göttlichkeit, um der
Tatsache des Sich-auf-sich-selbst-Gründen Rechnung zu tragen. Auf diese
Weise lassen sich die Schwierigkeiten der Identität der gemeinten Realität,
Gott und Wille, aber auch die logischen Fragen der Prädikate eines prädikat-
losen Ursprungs, wie sie bei Dingler auftreten, vermeiden, ohne daß die
Einsichten Dinglers zu modifizieren wären. Das Erleben des aktiven Wil-
lens im menschlichen Geist zeigt diesem, daß er sich auf sich selbst grün-
den kann und daß sich damit der Geist als sich selbst schaffender und als
geschaffener in sich dasselbe Verhältnis aufweist, wie es das Verhältnis Got-
tes zur Welt ist. Insofern begreift er sich notwendig als freies, selbst seien-
des Bild Gottes.
       Der Blick auf den Verteidiger Eckharts, Nicolaus Cusanus, hat ergeben,
daß auf dieser Grundlage ein Ausbau einer Wissenschaft im Dinglerschen
Sinne möglich ist. Zugleich vermag sie, den logischen Abgrund der einan-
der ausschließenden Identitätsthesen von Gott mit dem Willen und der Ge-
samtheit des Gegenstehenden im Sinne der »coincidentia oppositorum« zu
lösen.
       Der Rückgriff Dinglers auf die mystische Tradition kann also über
Dingler hinaus fruchtbar gemacht werden, indem gerade die christologische
Mystik in ihrer intellekttheoretischen Spielart zur Eindeutigkeit des Gottes-
begriffs im Werk Dinglers beitragen kann.

Literatur

Angelus Silesius (2002): Werke in zwei Bänden, H. L. Held (Hrsg.), Wiesba-
den.

Barth, H. (1935): Die Freiheit der Entscheidung im Denken Augustinus, Basel.
Brachtendorf, J. (2000): Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augusi-

nus, Hamburg.
Dingler, H. (1913): Die Grundlagen der Naturphilosophie, München.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234  |  Harald Schwaetzer

 
Dingler, H. (1926): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der

Philosophie, München.
Dingler, H. (1929): Metaphysik als Wissenschaft vom Letzten, München.
Dingler, H. (1941): Von der Tierseele zur Menschenseele, Leipzig.
Dingler, H. (1949): Grundriß der methodischen Philosophie, Füssen.
Graf, Chr. (2004): Heinrich Barths Erkenntnis der Existenz im Kontext heuti-

gen Denkens, Regensburg.
Hoffmann, M. (2005): »Form und Funktion. Zu Gideon Spickers Kritik an

Herbert Spencers Religionsbegriff«, in: Chr. Schweizer/H. Schwaetzer
(Hrsg.), Geschichte, Entwicklung, Offenbarung. Gideon Spickers Geschichts-
philosophie, Regensburg, S. 29-40.

Krampf, W. (1955): Die Philosophie Hugo Dinglers, München.
Kreuzer, J. (2001): Augustinis: De Trinitate, lat.-dt. übers. u. eingel. von J.

Kreuzer, Hamburg.
Largier, N. (Hrsg.) (1992): Meister Eckhart. Werke in zwei Bänden, Frank-

furt a.M.
Schwaetzer, H. (2001): »›Sei Du das, was Du willst‹. Die christozentrische

Anthropologie der Freiheit in: Sermo CCXXXIX des Nikolaus von
Kues«, in: Trierer Theologische Zeitschrift 110, S. 319-332.

Schwaetzer, H. (2002): »Das Verhältnis von ›coincidentia‹ und ›aequalitas‹
bei Nikolaus von Kues«, in: M. Alvarez-Gómez/J. M. Andre (Hrsg.), Co-
incidentia de Opuestos y Concordia. Los Caminos del Pensamiento en Nicolás
de Cuso. Tomo II, Salamanca, S. 149-162.

Schwaetzer, H. (2003): »Geschenkte Schuld. Zeit und Zukunft in der Exi-
stenzphilosophie Heinrich Barths«, in: Aneignung und Auslegung. Bulle-
tin der Heinrich Barth-Gesellschaft 10, S. 4-20.

Schwaetzer, H. (2004): Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implika-
tionen eines christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues, Hildesheim u.a.

Schwaetzer, H. (2004a) (Hrsg.): Religion und Wissenschaft. Gideon Spickers
kleine Schriften, hrsg. u. eingel. v. H. Schwaetzer in Verbindung mit A.
M. Gehlen, Regensburg.

Spicker, G. (2004): »Spencer’s Ansicht über das Verhältnis von Religion
und Wissenschaft«, in: Religion und Wissenschaft. Gideon Spickers kleine
Schriften, hrsg. u. eingel. v. H. Schwaetzer in Verbindung mit A. M.
Gehlen, Regensburg, S. 103-142.

Weiß, U. (1991): Hugo Dinglers methodische Philosophie, Mannheim u.a.
Willer, J. (1984): »Vermuten ist vom Wissen weit entfernt«, in P. Janich

(Hrsg.), Methodische Philosophie. Beiträge zum Begründungsproblem der
exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit Hugo Dingler, Mann-
heim u.a., S. 42-54.

Zeyer, K. (2004): »Heinrich Barths Grundlegung der praktischen Philoso-
phie«, in: Bulletin der Heinrich Barth Gesellschaft 11, S. 6-30.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012 - am 14.02.2026, 14:31:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

