
3 Mission und Kolonialismus

3.1 Die Position der Missionar*innen. Eine Vorbemerkung

Missionar*innen reisten nach Außereuropa, um dort das Christentum zu verbreiten.

Dabei wurden sie konfrontiert mit den Realitäten vor Ort. Sie agierten in unterschiedli-

chen politischen undwirtschaftlichen Kontexten, bemüht für ihre eigene Arbeit die bes-

ten Voraussetzungen zu schaffen. Welche Position aber nahmen die Missionar*innen

ein, im politischen System der Missionsgebiete? Die Anfänge der wissenschaftlichen

Beschäftigung mit diesem Thema lassen sich mit der Veröffentlichung der Arbeit von

Karl Hammer »Weltmission und Kolonialismus. Sendungsideen des 19. Jahrhunderts

im Vergleich« 1978 ausmachen. Mittlerweile liegen eine Vielzahl Veröffentlichungen zu

diesem Thema vor. Nachdem die Missionar*innen lange als »willige Helfer« des Kolo-

nialismus gesehen wurden, rückten seit den 1990er Jahren vermehrt religiöse Motive in

den Fokus der Untersuchungen und brachten eine Neuinterpretation von Mission im

Kontext von Kolonialismus.1 Neue Begriffe wie »Wahlverwandtschaft«2 oder »lose Ko-

operation«3 ermöglichten es Aushandlungsprozesse und Ambivalenzen ebenso sichtbar

zu machen, wie Übereinstimmungen und Zusammenarbeit. Hartmann Tyrell begrün-

det die Beschreibung als »lose Koppelung« dadurch, dass die protestantische Missi-

onsbewegung unabhängig und staatsfern entstanden sei. Außerdem verwies er auf das

unterschiedliche Gewaltverständnis und die verschiedenen räumlichen Netzwerke.

Auch wenn sich die Missionar*innen eigentlich, gemäß der Zwei-Reiche-Lehre, von

der Politik eines Landes distanzieren sollten, mischten sie sich durchaus immer wie-

der ein.4 Zum einen wurde die weltliche Regierung als Garant der Ordnung gesehen

und schon deshalb signalisierte die protestantischeMission generell Bereitschaft für ei-

ne Zusammenarbeit mit Kolonialregierungen. Kritik ließ sie nur systemimmanent zu.

Vorbehalte und Kritiken äußerten sie nur an bestimmten Phänomenen.5 Hinzu kam,

1 Vgl. hierzu insbesondere auch die Reihe des Missionsgeschichtlichen Archivs.

2 Klein 2010.

3 Vgl. Tyrell 2004, S. 57. Ähnlich argumentiert Porter 2004.

4 Die Zwei-Reiche-Lehre forderte eine Trennung von Religion und Politik. Vgl. hierzu Beutel 2006,

S. 16.

5 Moritzen 1982, S. 51-67.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Gender und christliche Mission

dass sich die Interessen der Missionar*innen vor Ort nicht immer mit den Interessen

und der Haltung der Missionsleitung zuhause deckten.6 So wurden bspw. Missionare

in der Hereromission mit Hinweis auf Römer 13,1 darauf hingewiesen, dass sie sich an

die Regeln der Kolonialverwaltung zu halten hatten, auch wenn sie nicht die Meinung

des Staates vertraten. Denn es galt Konflikte möglichst zu vermeiden:

»Es will uns scheinen, als ob es Euch im allgemeinen noch immer nicht ganz gelungen

sei, in dieser Beziehung die ganz richtige innere Stellung zu gewinnen, wie sie einer-

seits durch das klare Schriftwort: Jedermann sei Unterthan der Obrigkeit, die Gewalt

über ihn hat – NB. ohne darüber zu urteilen oder darnach zu fragen, wie es mit de-

ren Berechtigung steht! – und andererseits durch die Weisheit und die Rücksicht auf

das Beste der uns anvertrauten Arbeit geboten erscheint. Wir verstehen es vollkom-

men, dass Ihr in Eurer gegenwärtigen Lage oft viel Weisheit nötig haben werdet, um

zwischen den beiden, so oft in Conflict geratenden politischen Mächten, den Häupt-

lingen und der deutschen Regierung, richtig Euren Weg zu finden. Aber es wird für

Euch doch gelten, der Regierung unter allen Umständen zu gehorchen und auch den

Eingeborenen zu raten, unter allen Umständen sich den Anordnungen derselben so

viel als möglich7 zu fügen, was auch in allen Fällen für sie das Klügere sein wird.«8

Das heißt, auch innerhalb einer Mission gab es nicht immer nur eine einheitliche Hal-

tung gegenüber dem Kolonialregime.9 Auch wenn die Missionsleitung zu Einigkeit un-

ter den Missionar*innen aufrief, interpretierten diese politischen Verhältnisse und Er-

eignisse auf unterschiedliche Weise und vertraten ihre Meinungen auch öffentlich. Au-

ßerdem veränderten sich Meinungen und Haltung über die Jahre. Zudem kamen Mis-

sionar*innen der Anfangszeit aus einer anderen Gesellschaft als jene Anfang des 20.

Jahrhunderts und waren von anderen Werten geprägt.10 In dieser Zeit hatte sich viel

verändert: »attitudes had shifted considerably, and in particular the exposure of some

missionaries to the new discipline of anthropology had moderated some of the ethno-

centric assumptions manifested by the pioneer missionaries.«11

Sehr positiv bewertet wurde allerdings das steigende Interesse an derMission durch

die steigende Kolonialbegeisterung ab etwa den 1890er Jahren. Die Mission wurde als

Kulturvermittlerin wahrgenommen. Der Missionstheoretiker Gustav Warneck sprach

euphorisch von einem »Missionsjahrhundert«. Das führte andererseits dazu, dass die

6 Paul Jenkins spricht in diesem Zusammenhang von einem systemimmanenten Problem, das her-

vorgerufen wurde durch Zentralismus, Hierarchie und Disziplinierungskompetenz der Missions-

leitung. Jenkins 1994, S. 444.

7 Die kursiven Worte wurden nachträglich eingefügt.

8 Streichung im Original. Antwortschreiben der Deputation auf das Konferenzprotokoll 1892, Bl.

73, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland. Siehe auch: Konferenzprotokoll 1920, RMG

2.618 Missionarskonferenzen im Hereroland.

9 Beispielsweise rügte die Missionsleitung ihre Missionare in Namibia, nachdem sich Beschwerden

von Kolonialbeamten gesammelt hatten, und forderten sie auf sich mit ihrer Kritik an Deutschen

zurückzuhalten. Engel 1982, S. 150.

10 Oermann 1999, S. 54ff.

11 Langmore 1989, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 95

Meinung der Missionar*innen und deren Berichterstattung über die Missionspublika-

tionen immer stärkeren Einfluss in der deutschenHeimat nahmen.12 Sehr treffend um-

schreibt die Formulierung »ambigious position […] caught between imperial and reli-

gious interests«13 die Position der Missionar*innen, denn sie verkomplizierten kolonia-

le Kategorien durch ihre Interventionen und ihr Bestreben, Teil beider Gesellschaften zu

sein. Missionen beschränkten sich in ihrer Arbeitstätigkeit nicht auf koloniale Gebiete

der eigenen Regierung, sondern betonten vielmehr mit ihrem grenzüberschreitenden

Ansatz die Universalität ihrer Absicht. Diese Tatsache zeigt, dass sie – zumindest nicht

a priori – einen nationalen Impetus verfolgten.14 Nicht der nationale Gedanke und die

Ausweitung der Kolonialherrschaft waren der Mission im 19. Jahrhundert wichtig, son-

dern die Ausbreitung des Christentums. Angetrieben waren die Missionare nicht nur

von dem Aufruf »Gehet hin in alle Welt«, sondern auch von der biblischen Aussage »Vor

Gott sind alle Menschen gleich«. Allerdings unterlagen auch die Missionstheologie und

ihre Umsetzung Veränderungen.15

Man kann festhalten: Missionar*innen waren Akteure im Prozess des Kolonia-

lismus, aber nicht immer Agent*innen dessen.16 Wie einige von ihnen sicherlich als

»evangelists of empire« bezeichnet werden können, gab es zahlreiche, auf die dies

nicht zutraf. Sie handelten nicht immer im Interesse der imperialen Macht in deren

Kolonie sie tätig waren. Folglich waren sowohl Widerstand als auch Anpassung mög-

liche Handlungsweisen. Interessiert waren Missionar*innen daran, dass friedliche

oder, wie sie es formulierten, »geordnete Verhältnisse« herrschten. Denn erst so war

es ihnen überhaupt möglich zu missionieren. Aus diesem Grund mischten sie sich in

lokale Konflikte ein und brachten Anführer zu Friedenverhandlungen an einen Tisch.

Gleichzeitig wandten sie sich auch an europäische Kolonialmächte, um die für die

Mission notwendigen friedlichen Zustände zu gewährleisten, wie wir im Weiteren

noch sehen werden. Aus diesen Gründen arbeiteten sie auf Sumatra mit Vertretern

der niederländischen Kolonialregierung zusammen und förderten, ebenso wie die

Missionar*innen in Namibia, schlussendlich die Ausbreitung der jeweiligen kolonia-

len Herrschaft, auch wenn sie dies zunächst nicht unbedingt beabsichtig hatten.17

Schließlich machte die Mission die Menschen im Missionsgebiet zwangsläufig mit

Wertvorstellungen vertraut, die in Europa als Tugenden galten. Und davon profitierte

12 Vgl. hierzu die Analyse von Clemens Pfeffer am Beispiel von Namibia. Pfeffer 2012.

13 Johnston 2003.

14 Tyrell 2004. Sehr skeptisch äußerte sich bspw. Johann Irle zur deutschen Schutzherrschaft in Süd-

westafrika. Johann Irle. Die Lage der RheinischenMission inHereroland seit demBeginn der deut-

schen Schutzherrschaft. In: AMZ 1890, S. 158-170.

15 Noch 1898 betonten Missionare in der Hereromission, dass Weiße und Schwarze bezüglich Kir-

chenzucht gleich zu behandeln sind. Die Missionsleitung war damit nicht einverstanden. Kon-

ferenzprotokoll 1898, Bl. 26bf, RMG 2.614 Missionarskonferenzen im Hereroland. Hanns Lessing

zeigt gerade diese Veränderungen anhand der Rekonstruktion der Rolle der RMG während des

Kolonialkrieges in Namibia 1904-1908 detailliert auf. Lessing 2011.

16 Sherlock 2008, S. 19.

17 Helmut Gründer betont daher, dass der Erfolg derMission in der Regelmit der Etablierung des Ko-

lonialismus und damit der Schaffung einer »situation coloniale« einhergeht, in der der (kolonial-

)systemimmanente Anpassungsprozess die einzige Chance sozialen Überlebens und sozialen Auf-

stiegs bot. Gründer 1983, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Gender und christliche Mission

nicht nur die Mission, sondern indirekt auch die Kolonialregierung. Auch auf mentaler

Ebene trug die Mission zur Konsolidierung der kolonialen Machtverhältnisse bei.18

Ihre eigene Position und ihre Beziehung zu der jeweiligen Kolonialregierung wur-

den von den Missionar*innen immer wieder neu ausgerichtet. Ein zu großer Einfluss

auf die eigene Arbeit sollte ebenso vermieden werden, wie zu große finanzielle Abhän-

gigkeit.19 Auf der anderen Seite war die Mission auf finanzielle Unterstützung ebenso

angewiesen, wie sie auch die Zusammenarbeit bei der Durchsetzung bestimmter Re-

gulierungen (u.a. Alkoholverbot, Schulbesuch) suchte. Außerdem verlangte die Koloni-

alverwaltung, wie auch die Missionsleitung selbst, dass die Missionar*innen sich nicht

zu sehr in die jeweilige Politik einmischte, nach dem Motto: »Jeder Geistliche tue am

besten, wenn er sich von Politik möglichst fernhalte.«20

In den Niederlanden wie auch in Deutschland war Ende des 19. Jahrhunderts die

Meinung weit verbreitet, die Mission sei, da sie keinen sichtbaren kulturellen Erfolg

habe, eine Geldverschwendung. Um ihre Nützlichkeit zu beweisen, hob die Mission

deshalb ihren positiven Einfluss auf die kulturelle Entwicklung in der jeweiligen Kolo-

nie hervor. Sie betonte die gute Zusammenarbeit mit der jeweiligen Kolonialregierung

und den fördernden Einfluss der Mission auf den Aufbau der Kolonialverwaltung.21

In diesem Kontext wurde die Zivilisierung stärker betont. Schließlich war die Missi-

on nicht nur von der Unterstützung des Heimatlands abhängig, sondern auch von der

Duldung ihrer Arbeit durch die jeweilige Kolonialregierung und den in den Koloni-

en lebenden Europäern.22 Insbesondere die deutschen Siedler*innen in der Kolonie

Deutsch-Südwestafrika standen der Mission sehr kritisch bis ablehnend gegenüber.

Aber schauen wir nun auf die Entwicklung der beiden Missionsgebiete.

3.2 Die Hereromission in Namibia. Von den Anfängen bis zur Entstehung
der Evangelisch-Lutherischen Kirche

Aufgefordert durch Johann Heinrich Schmelen, Missionar der Londoner Missionsge-

sellschaft (LMG), sandte die Rheinische Missionsgesellschaft 1842 die Missionare Carl

Hugo Hahn und Heinrich Knudsen zur Verstärkung des bereits 1840 ausgesandten

Heinrich Kleinschmidts nach Südafrika, um eineMission im sogenannten Groß-Nama-

18 Altena 2003, S. 185.

19 Namibia: Peter Heinrich Brincker. Unsere Lage in Bezug auf d[er] Politik dieses Landes und N.N.

Einspruch gegen Handel mit Spirituosen, 1891, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

Sumatra: August Lombeck. Stellung derMissionare zur Kolonialregierung, 1910 undHenry Guillau-

me: Regierung und Mission, 1908 und Karl Meis. Der Missionar und weltliche Streitsachen 1905,

RMG 2.899Missionarskonferenzen. Emil Ellinghaus. DerMissionar und die Selbständigkeitsbewe-

gung 1935, RMG 2.901 Missionarskonferenzen.

20 Spiecker 2013, S. 57 (29.10.1905).

21 Hierzu u.a. BdRM 1891, S. 164ff. Sehr eindrücklich schilderte Johann Irle die Vorteile derMission für

den Aufbau von Kolonien. Sein Beitrag war eine Entgegnung auf einen missionskritischen Artikel.

Johann Irle.Die zivilisatorischeArbeit der RheinischenMission inDeutsch Südwest-Afrika. In: AMZ

1903, S. 122-131.

22 DieBedeutungdieserAbhängigkeit vonderKolonialregierung für dieArbeit derMissionarebetont

Norman Etherington. Etherington 2010, S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 97

Abbildung 5: Karte von Namibia mit eingezeichneten Missionsstatio-

nen

Quelle: Drießler 1932

und Damaraland zu beginnen.23 (Zur Ausbreitung der Mission vgl. Abb. 5. Zu den Mis-

sionaren vgl. Abb. 6.) Am 31.Oktober 1844 errichtetenHeinrich Kleinschmidt,Carl Hugo

23 Menzel 1978, S. 55. Siehe zudem: Irle 1906a, 227ff, BdRM 1854, S. 151 und 225ff. Die LMS hatte 1805

ihre ersteMissionsstation –Warmbad – nördlich des Oranje gegründet. DemdeutschenMissionar

Johann Heinrich Schmelen (1776-1848) gelang es im Dienst der LMG 1814 die Station Bethanien zu

gründen und sich niederzulassen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Gender und christliche Mission

Hahn und Jan Bam, der Gehilfe von Heinrich Kleinschmidt, die neue Missionsstation

Otjikango und nannten diese Neubarmen. »Das war der Anfang der Hereromission.«24

Der Erfolg der Mission unter den Herero25 ließ allerdings lange auf sich warten. Erst

im Jahr 1858, und damit 15 Jahre nach Beginn der Mission, konnten die Missionare die

ersten Herero taufen.26 Carl Hugo Hahn taufte seine langjährige Dienstmagd Urie-

ta (Taufname: Johanna), die damit zur »Erstlingsfrucht dieser Mission […]«27 wurde.

Mehrere Male stand die Mission kurz vor ihrem Ende.28 1852 waren die kleinen An-

fänge durch Kriegshandlungen zwischen Nama und Herero fast gänzlich zerstört und

1854 zeitweise kein Missionar mehr im Land.29 Die Missionsleitung in Barmen hatte

das Gebiet schon aufgegeben.30 Dass die Hereromission nicht wirklich beendet wurde,

war insbesondere der Beharrlichkeit des Ehepaares Emma und Carl Hugo Hahn, ihrer

Überzeugungsarbeit und der sprachlichen Fortschritte zu verdanken.31 Allein hielt Da-

niel Cloete, ein Gehilfe von Carl Hugo Hahn, weiterhin die Missionsarbeit am Laufen.

Erfolg erhoffte sich Carl Hugo Hahn durch den Aufbau einer Missionskolonie. Damit

24 Irle 1906a, S. 228. Im Jahr 1849 gründete Johannes RathOtjimbingue und Friedrich Kolbe 1850Oka-

handja. 1872 wurde Otjosazu und 1873 Otjiseva gegründet. Vor der RMG waren schon Missionare

der LMS und der Wesleyan Methodist Missionary Society (WMMS) in Namibia aktiv. Mit Missio-

naren der WMMS kam es zu mehreren Konflikten. Vgl. hierzu u.a. Buys und Nambala 2003, S. 9f.

25 Die BezeichnungHerero oder auch Ovaherero war eine soziale Kategorie und bedeutete »jemand,

dem Rinder gehören«. Arme Leute, die keine Rinder besaßen, wurden Ovatjimba genannt. Erst

unter europäischem Einfluss hat sich diese soziale Kategorie zu einer Bezeichnung einer ethni-

schen Gruppe gewandelt. Vgl. hierzu: Strommer 2015; Bollig und Gewald 2000; Hayes et al. 1998,

S. 43ff. Eine ähnliche Entwicklung lässt sich für Ruanda nachweisen. Auch dort waren die Bezeich-

nungen Hutu und Tutsi keine ethnische Zuschreibung, dies hatte sich erst durch den Einfluss der

europäischen Mächte zu solchen gewandelt.

26 Erst 1865 taufte Hahn die nächsten vier Herero, die dann zusammen mit den ersten getauften

Herero den Anfang der Gemeinde bildeten. Irle 1906a, S. 245.

27 Lau 1985, S. 1103 (25. 7.1858). Zwei Jahre später wurde auch ihre Schwester Kandese in der Missi-

onskirche in Stellenbosch (Südafrika) getauft und erhielt den NamenMaria Magdalena 18.3.1860.

Lau 1985, S. 1186.

28 Zwischen Carl HugoHahn und derMissionsleitung kames zu Kontroversen. Vgl. hierzu: Hartmann

2002, S. 59ff.

29 Heinrich Schöneberg und Johannes Rathwaren 1854 nach Kapstadt gereist. UnsereNamaqua- und

Hereromission. In: BdRM 1854, S. 154-152, Irle 1906a, S. 235f.

30 BdRM 1858, S. 113-114. Weitere Diskussion, ob die Hereromission nicht beendet werden sollte sie-

he BdRM 1859, S. 99ff. Hier ging es vor allem um die Bedrohung der Mission durch europäische

Minenarbeiter. Diese wurden von denMissionaren als große Bedrohung wahrgenommen, weil sie

alles was die Missionare predigen durch ihr Auftreten widerlegen. U.a. BdRM 1859, S. 102f, aber

auch BdRM 1858, S. 175. Darin beschrieb Kolonist Barnabas Hörnemann die Minenarbeiter als »ein

wahrer Ausbund nicht nur der Christenheit, sondern auch der Menschheit überhaupt sind«. Gus-

tav Viehe schrieb: »Es ist gar kein Zweifel, daß das größte Hinderniß der Mission unserer Tage

überall die unmoralischen und meistens antichristlichen Europäer sind. Hier und anderswo, wo

die Schranken des Anstandes nicht zu beobachten sind, zeigen sie sich wie sie sind in ihrer ganzen

Gottesentfremdung und ihrem Schmutz.« In BdRM 1872, S. 356.

31 »Ich und meine Emma fühlen natürlich für dieses Volk ganz anders wie irgend jemand (sic!). Mit

ihnen, durch sie und für sie haben wir viel gelitten; unser ganzes Leben ist so zu sagen ein Opfer

für sie gewesen und nun fragt man sich: war nicht alles umsonst?« In: BdRM 1869, S. 15. Zu den

Gründen für die Weiterführung der Hereromission siehe Strommer 2012, 103f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 99

sollten Arbeitsmöglichkeiten und gleichzeitig Anreize zur Sesshaftwerdung geschaffen

werden. So reiste er 1864 mit den Kolonisten Eduard Hälbich (Schmied), Franz Tamm

(Wagenbauer) und Johann Redecker (Landwirt) nach Namibia.32 Bis 1870 gab es zwei

Missionsstationen mit drei Missionaren. Mit dem Friedensschluss von 1870 besserte

sich die Lage und doch verließ Carl Gotthilf Büttner 1878 den Missionsdienst, nachdem

die Missionsleitung aus Barmen mitteilte, dass noch mehr Geld gespart werden sollte

und an Ausdehnung der Mission und Aussendung weiterer Missionare nicht zu den-

ken sei.33 Bereits Mitte der 1860er Jahre hatten die Ovahona34 den Nutzen der Bildung

entdeckt und ihre Kinder in Missionsschulen geschickt. Das dort erlernte Wissen und

die zusätzlichen Sprachkenntnisse öffneten Tore zu einer neuen Welt. In Otjimbingue

gingen 1865 100 Kinder in die Schule, von denen einige eine Weiterbildung als Lehrer

absolvierten. Auch sammelten sich viele im Missionshaus der Familie Hahn. Etwa 40-

50 Personen hatte Emma Hahn täglich mit Essen zu versorgen und die Witwe Hanna

Kleinschmidt auf der benachbarten Station hatte 22 Tischgäste.35

Zwar siedelten verschiedene Hererogruppen bei Missionsstationen, doch diese wa-

ren weniger am christlichen Glauben interessiert, sondern vielmehr an den eher welt-

lichen Angeboten wie Bildung, Kleidung, Handelskontakte etc. die sich ihnen durch

die Mission eröffneten.36 Dies blieb auch den Missionaren nicht verborgen. So schrieb

Peter Heinrich Brincker, dass: »die Herero im Allgemeinden ein Verlangen nach Unter-

richt – ich will nicht gleich sagen nach Gottes Wort zeigen […].«37 Gefragt, warum sie

sich zum Taufunterricht melde, antwortete eine Frau: »Ich habe gesehen, daß alle ge-

tauften Leute Kittel oder Kleider kriegen und ichmöchte auch gern eins haben.«38 Auch

Johannes Rath berichtete darüber, dass nur wenige sich wirklich für den Glauben inter-

essierten: »manchmal kommen sehr wenige in den Gottesdienst und die Leute müssen

fast gezwungen werden.«39

32 Johann Redeckers Tagebuch. BAB, PA. 23 Johann Wilhelm Redecker.

33 Menzel 1992, S. 102ff.

34 Der Ethnologe Rudolf Lehmann vertrat die These von der Herausbildung eines sogenannten »räu-

berischenHäuptlingtums« unter Herero seit dem frühen 19. Jahrhundert. Nach dieser Theorie gab

es wenige »Häuptlinge von Geburt«, sondern »vielmehr wagemutige, tapfere Männer […] die als

Omapenda bezeichnet wurden und als »Helden« verschiedene Machtpositionen bekleiden konn-

ten. Er betont, dass jeder mutige Herero unabhängig von seiner Herkunft zum Omuhona aufstei-

gen konnte. Lehmann 1955, 32,34. Die Macht und den Einfluss bauten sich Omuhona durch die

Heirat aus. Außerdem galt: je grösser der Kinderreichtum, desto grösser das Ansehen. Denn mit

der Heirat der Töchter vergrößerten sich die Viehherdenmit der Bezahlung derMorgengabe. Söh-

ne waren vor allem in Streitfällen wichtig. Irle 1906a, S. 100f; Büttner 1885, S. 48.

35 Drießler 1932, S. 71.

36 Beispiele hierzu finden sich zahlreich in den Tagebüchern von Carl Hugo Hahn, Johannes Rath,

Barnabas Hörnemann und Heinrich Schöneberg. Vgl. zudem Tsisani 1992, S. 66 und 79. Carl Gott-

hilf Büttner veröffentlichte 1885 eine ausführliche Beschreibung der Station Otjimbingue. Büttner

1885.

37 BdRM 1873, S. 232.

38 BdRM 1853, S. 57f.

39 BdRM 1852, S. 106f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Gender und christliche Mission

Offensichtlich amüsierten sich Herero im Gottesdienst vielmehr über christliche

Rituale und nahmen die Missionare nicht wirklich ernst.40 Peter Heinrich Brincker

kritisierte, dass »die meisten [zwar] äußerlich mit dem Heidenthum gebrochen [ha-

ben], aber nur Einzelne« »wirklich zum Christenthum«41 übertreten. Auf seiner Stati-

on Otjikango lebten bspw. etwa 500 Menschen, nur 60 Kinder besuchten die Schule.42

Allerdings war die Konversion in der Anfangszeit mit Nachteilen verbunden und war

daher ein sehr wohl überlegter Schritt. »Es ist bezeichnend, wie die Herero, sobald sie

sich zur Taufe melden, sich zum Missionare und zu seinem Hause halten, obschon es

oft mit äußerlichen Nachtheil verbunden ist. […] Nein, das Christsein fordert in diesem

Lande häufig nicht geringe Opfer […].43

Missionsstationen entwickelten sich zu neuen Machtzentren mit unterschiedlichen

Funktionen: sie dienten als Umschlagplatz von Konsumgütern, Waffen, Pferden, Rin-

dern und Jagdprodukten und gleichzeitig als Drehscheibe für Kommunikation.44 Mis-

sionare vermittelten wichtige Kenntnisse wie Lesen und Schreiben undwaren geschätzt

aufgrund ihrer medizinischen Kenntnisse, insbesondere um bisher unbekannte Krank-

heiten, die die Europäer und damit auch die Missionare mitgebracht hatten, zu behan-

deln.45 Die neue Religion und die damit verknüpfte Weltanschauung waren zunächst

wenig attraktiv für Herero und das sorgte für wachsenden Frust unter den Missio-

naren, deren Berichterstattung an Kritik und negativen Zuschreibungen überquoll, wie

auch der folgende Quellenausschnitt zeigt: »Aber die Herero, wie stumpf und gleichgül-

tig gegenüber allen diesen Anstrengungen. Kein Ohr und kein Herz erschloss sich der

Heilsbotschaft; Stumpfheit, Unfläthigkeit, ja mehr als thierische Fleischlichkeit stand

den Brüdern täglich vor Augen. Auch das allergeringste Gefühl einer Bedürftigkeit und

Elendigkeit des Menschen schien nicht vorhanden zu sein. Die Schule versprach et-

was mehr Erfolg. Die Kinder kamen gerne zur Schule, lernten singen, lesen, bibl[ische]

Geschichten etc.«46

Bei neu angelegten Stationen wurden die Missionare als Ovahona und damit

als Vorsteher der Stationen gesehen. Durch Überfälle verarmte Herero, Ovatjimba

genannt, sammelten sich um die Missionare, wie sie dies auch bei allen anderen

40 U.a. Carl Hugo Hahn in BdRM 1852, S. 227.

41 BdRM 1873, S. 240.

42 Drießler 1932, S. 75. Eine ausführliche Diskussion zum Schulwesen findet sich in Kapitel VIII.

43 N.N. Eine Untersuchungsreise im Hereroland. In: BdRM 1872, S. 357. Vgl. hierzu auch Johann Ir-

le aus Otjosazu in: BdRM 1872, S. 357. Christen waren teilweise der Stigmatisierung als »Nicht-

Herero« ausgesetzt. Ihnenwurde die Teilnahme an Festlichkeiten untersagt. Vgl. Henrichsen 2011,

S. 236.Missionare berichteten auch vonVergiftungen, wenn die Verwandtschaft gegen die Konver-

sion war. Vgl. Jahresbericht von Missionar Beiderbecke in: Mossolow 1993, S. 10.

44 Henrichsen 2011; Krüger 2003a; Engel 1976; Engel 1972. Zur Bedeutung von Missionsstationen im

vorkolonialen Namibia siehe Lau 1987, 76ff. Chronik von Omaruru, S. 2. ELCIN, Chronicles, V. 23,

Omaruru. Maharero wollte nicht, dass eine neue Missionsstation für andere Herero in Omaruru

eröffnet wurde.

45 BdRM 1854, S. 236. Dabei wurden Missionare als Kolonialagenten und auch als Gegner wahrge-

nommen und von Chiefs abgelehnt. Lau 1987, S. 82f und 107ff, Lau 1985, S. 424, 433, 511f, 602.

46 Heinrich Brincker. DieOvaherero unddieMission. 1876, Bl. 67b, RMG2.635a. Vorträge undAufsätze

zu Südwestafrika.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 101

mächtigen Herero machten, um Schutz und Unterstützung zu suchen.47 »In due

course the missionary Ovahona come to provide an alternative to the authority of

Jonker Afrikaner.48 Missionare sammelten nicht nur interessierte Herero auf ihren

Missionsstationen und boten diesen neuen Lebens- und Arbeitsmöglichkeiten. Die

Missionare mischten sich aktiv in die kriegerischen Auseinandersetzungen ein, da sich

diese negativ auf ihre Missionsarbeit auswirkten. Weil sich die Missionare sehr mit

»ihren« Schützlingen identifizierten, nahmen die kriegerischen Auseinandersetzungen

zwischen Herero und Nama auch Auswirkungen auf das Verhältnis der Missionar*in-

nen untereinander.49 Insbesondere der Friedensvertrag von 1862 stärkte die Position

der Missionare im Land.50 Nun waren es nicht mehr nur die verarmten Herero, die

sich auf denMissionsstationen sammelten, sondern es siedelten auch reiche Herero. Es

entstand eine neue christliche Elite, die die Mission ganz gezielt zur Machterhaltung

nutzte. Dabei spielten Missionsschulen als Institutionen formeller Erziehung und Bil-

dung eine große Rolle und nahmen Einfluss auf die Hererogesellschaft. Die Hereroelite

der 1860er Jahre war daran interessiert ihre Kinder in den Missionsschulen ausbilden

zu lassen, um sich damit einen Zugang zu neuem Wissen zu schaffen. Im Gegenzug

wollte die Mission vor allem durch Erziehung und Bildung einen Zugang zu dieser

Elite finden, um das Christentum in der Gesellschaft verankern zu können. So gelang

es der Mission innerhalb kurzer Zeit aus einigen bedeutenden Familien Söhne und

Töchter als Christ*innen zu gewinnen. Oft zählten sie zu den ersten Mitgliedern einer

sich etablierenden Stationsgemeinde. So war bspw. der Ovahona Willem Zeraua selbst

zwar nicht zum Christentum übergetreten, aber er hatte seine Söhne und Töchter

in die Missionsschule geschickt. Alle Kinder ließ er taufen. Cornelius und Albertina

unterrichteten an einer Missionsschule und Zecharias war Gemeindeältester in Otj-

imbingue.51 Eine Tochter war jahrelang in verschiedenen Missionshaushalten tätig.52

Auch Kambasembi, Ovahona am Waterberg, stand der Mission selbst kritisch gegen-

über, ließ aber seine zwei Söhne auf deren Wunsch hin zum Christentum bekehren,

47 Rudolf Lehmann schrieb, dass die Missionare als neue Schutzmacht gegen Jonker Afrikaner wahr-

genommen wurden. Sie boten offensichtlich einen Schutz, den die Omuhona zu geben in dieser

Zeit nicht mehr in der Lage waren. Lehmann 1962, S. 409. Neu-Barmen. In: BdRM 1848/49, S. 58.

Otjimbingue. In: BdRM 1852. S. 97-111. Otjikango. In: BdRM 1853, S. 241-256, Irle 1906a, S. 233. Carl

Hugo Hahn erließ Gesetzte über Schulbesuch, gegen Diebstahl, Mord und dergleichen und setz-

te zwei Unterhäuptlinge ein, die die weniger wichtigen Angelegenheiten unter den Stationsbe-

wohner*innen schlichten mussten. Beschreibung der Missionsstation Otjimbingue in den 1880er

Jahren: Büttner 1884.

48 Gewald 1996, S. 17. Insofern erstaunt es auch nicht, dass Jonker Afrikaner von den Missionaren

forderte, dass sie sich ihm unterordneten, worüber sich die Missionare wiederum beklagten. vgl.

u.a. BdRM 1871, S. 99.

49 Es kamzuwahren Platzkämpfen zwischen denMissionaren. Vgl. hierzu FriedrichHeinrich Vollmer.

Schreiben an die Väter vom 26.7.1854 in: Moritz 2000b, S. 24.

50 Ausführlich zur Entwicklung von einer relativ dezentral organisierten Gesellschaft zur Herausbil-

dung einer zentral organisierten Gesellschaft mit einigen städtischen Zentren siehe Gewald 1999

und Henrichsen 2011.

51 BdRM 1874, S. 141f.

52 Irle 1906a, S. 268.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Gender und christliche Mission

dass sie die Missionsschule besuchen und so lesen und schreiben lernen konnten.53 Es

kam folglich zu einer ganz gezielte Christianisierung.54 Dadurch schufen sich Herero

Zugang zu modernen Kenntnissen und neuen Lebensformen, wie auch die Missionare

beobachteten: Dabei bestimmten die Ovahona »wer von [ihren] Leuten Christen wer-

den darf u[nd] wer nicht, ebenso, wer die Schule besuchen darf u[nd]. wer nicht.«55

Da die Mehrheit der Täuflinge zwischen 18 und 35 Jahre war, ging diese Entwicklung

Hand in Hand mit einem Generationenkonflikt.56 Die jüngere Generation hatte die

Möglichkeiten erkannt, die für sie mit dem Christentum verbunden waren. Nicht

primär der Glaube an sich, sondern die Möglichkeit darüber eine neue Machtstruktur

zu etablieren, machte das Christentum für sie interessant. Auch Frauen und Mädchen

forderten nach Ausbildungsmöglichkeiten. Eine der ersten Forderungen war oft, dass

Missionarsfrauen Nähstunden für Frauen anbieten sollten. Denn so konnten diese die

teure westliche Kleidung selbst herstellen und sich durch den Verkauf einen guten

Verdienst sichern.

Dag Henrichsen hat gezeigt, dass die Verbindung mit der Mission zu einer gewis-

sen Reproduktion von sozialem Status führte.57 Die Ovahona konnten es sich leisten

ihre Söhne für eine moderne Ausbildung freizustellen, weil sie ausreichend Anhänger

hatten, die ihr Vieh hüteten.58 Ihre Söhne wiederum trugen als Evangelisten zur Aus-

breitung des Evangeliums bei.Wilhelm und Samuel Maharero, Söhne von Kamaherero,

Manasse Tjisieta (später Ovahona von Omaruru) und Söhne von Zeraua waren unter

den ersten Schülern der missionarischen Gehilfenschule, dem Augustineum.59 Sie wa-

ren später häufig Gemeindeälteste oder Lehrer tätig.60 Dabei entwickelten sich von

beiden Seiten – Mission und Herero – engere Beziehungen, die auf eine soziale Eli-

53 Seiner 1904, S. 184. Zur Missionsstation Waterberg (Otjozondjupa) siehe Mossolow 1993.

54 Darauf hat Dag Henrichsen hingewiesen. Henrichsen 2011.

55 Philipp Diehl. Schreiben an Inspektor, 18.7.1890, RMG 1.606 Diehl, Philipp. Wilhelm Eich. Schrei-

ben an Inspektor, 23.9.1878, RMG 1.540 Eich, Wilhelm.

56 Dies betont August Schreiber im Lebensbild von Wilhelm Maharero. In der Zeit um 1870 versuch-

ten die »heidnischen Zauberer« ihren Einfluss wieder zu erlangen und erklärten die Verluste der

Herero dadurch, dass die »Geister der Ahnen ihnen zürnen« und forderten sie auf nach Okahandja

zu ziehen und Opfer zu bringen. Diesem Aufruf folgte vor allem die ältere Generation, während

die jüngeren von den Missionaren angezogen wurden. Schreiber 1884, S. 9.

57 Henrichsen 2011, S. 264f.

58 Zu Beginn der Missionszeit waren es vor allem arme Kinder, welche die Missionsschulen besuch-

ten, da diese nicht zum Rinderhüten eingespannt wurden. Vgl. u.a. BdRM 1852, S. 2-15 und BdRM

1852, S. 97-111. BdRM 1871, S. 366-377.

59 Philipp Diehl. Schreiben an Inspektor, Ende Dezember 1887, RMG 1.606 Diehl, Philipp. Vgl. hierzu

auch das Kapitel VII.

60 Für Otjimbingue waren bspw. Zacharias Zeraua (Sohn des Wilhelm Zeraua) und Lucas Kamatoto

Gemeindeälteste, Cornelius Zerauawar Schulmeister und Albertina Zeraua (Tochter von Cornelius

Zeraua) war Lehrerin. BdRM 1874, S. 142. Zeraua aus Zemburuka war erster christlicher Ovahona

im 19. Jahrhundert. Sein Urenkel Christian Zeraua wuchs im Haus von Missionar Kuhlmann auf

und war später Ovahona der imWesten gelegenen Reservate. Henrichsen 1991, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 103

tebildung innerhalb der Christengemeinde zielte.61 Hererochrist*innen übernahmen

Patenschaften von Missionskindern und umgekehrt.62

In den 1870er Jahre gewann der Christianisierungsprozess eine gewisse Breiten-

dynamik (vgl. Tab. 3).63 Schon 1871 berichtete Carl Hugo Hahn, dass »der regelmäßige

Kirchen- und Schulbesuch […] auf allen Stationen […] bedeutend zugenommen [hat].«64

Gottlieb Viehe beobachtete, dass »die heidnischen Religionsgebräuche […] in Willem

Zeraua’s Stamme zum großen Theil abgeschafft« sind.65

Tabelle 3: Entwicklung der Hereromission

Henrichsen 2011, S. 264, weitere Zahlen aus: Jahresberichte. *1 | Drießler 1932, S. 99. *2 | Annual

Report 1941, NAN, SWAA 474, A50, 188 5.

Außerdem begannen die ersten Hererochristen, die im Augustineum ausgebildeten

worden waren, in den Gemeinden selbständig zu missionieren. Bereits in den 1870er

Jahren waren die ersten sogenannten Nationalgehilfen unterwegs, um ihre Landsleute

zu missionieren: Josua, Elias, Salomo, Paul, Lucas, Zacharias von Otjimbingue, Johan-

nes von Barmen, Paul Shepherd.66 So breitete sich das Christentum weiter aus und die

Anzahl getaufter Herero stieg. Das lässt sich auch anhand der Zahlen in Tabelle 3 gut

sehen. Und doch berichteten Missionare auch davon, dass viele Herero vielmehr an Ta-

61 Henrichsen 2011, S. 265.

62 Taufpaten wurden Vater und Mutter genannt. Dies verweist auf die neuen hierarchischen Bezie-

hungen, die dadurch aufgebaut wurden. BdRM 1873, S. 233f. Unter anderem wurde auch Eduard

Dannerts Tochter gemeinsam mit einheimischen Christen getauft. BdRM 1878, S. 317. Heinrich

Vedder bspw. übernahm das Patenamt von Ferdinand Gertse, Enkel von Johanna Gertse. Vedder

1936, S. 31.

63 Henrichsen 2011, S. 265.

64 BdRM 1871, S. 368.

65 BdRM 1874, S. 147.

66 BdRM 1870, S. 368.

Jahr Mitglieder derHererogemeinde

1858 Erste Taufen

1869 150

1873 800*1

1883 1 448

1892 2 687

1905 6 092

1914 19 825

1923 33 661

1934 31 757

1942 18 821*2

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Gender und christliche Mission

bak und Pferden67 interessiert seien als an GottesWort.68 Das Interesse an der Mission

stieg, auch wenn ihre Machtbasis weniger auf religiöse Bekehrung als vielmehr auf ihre

politische undwirtschaftliche Rolle im Zentralisierungsprozess derHerero-Gesellschaft

lag.69 Bis 1880 legten die Missionare vier weitere Stationen an, so dass neun Stationen

mit neun Missionaren bestanden. Die Zahl der Taufbewerber stieg und immer mehr

Evangelisten missionierten unter ihren Landsleuten.70

Die Trockenheit nach der Dürre von 1879-81 und die Zunahme deutscher Kolonial-

herrschaft übten in den 1880er Jahren einen immer stärkeren Druck auf Herero aus.

Viele zogen von den Missionsstationen weg, weil das Weideland knapp wurde. Und

obwohl zahlreiche Christ*innen mehrheitlich aus wirtschaftlichen Gründen von den

Missionsstationen wegzogen, deuteten die Missionare den Wegzug vor allem als Ab-

kehr vom Glauben.71 »Viele ziehen von der Station fort auf die Außenplätze, nur um

sich der Zucht des Wortes Gottes zu entziehen.«72 Um die Christ*innen auf den Sta-

tionen – und damit unter ihrem Einfluss – zu halten, bemühte sich die Mission so gut

es ging ihre Gemeindeglieder auch wirtschaftlich zu unterstützen. Unter anderem er-

hielten Stationsbewohner*innen Vieh aus den Gemeindeherden. Es entwickelten sich

an manchen Orten eigenständige Subsistenz- und Unterstützungsnetzwerke. Für vie-

le Christ*innen der ersten Generation bildeten Missionsfamilien einen wichtigen so-

zialen und wirtschaftlichen Bezugsrahmen.73 Einige junge Männer und Frauen lebten

oft jahrelang innerhalb der ausgedehnten Hauswirtschaft der Missionsfamilie. Denn

christliche Eltern gaben ihre Kinder nicht selten als

Kostkinder zur Erziehung in denMissionshaushalt ab und daraus entwickelten sich

enge familiäre Beziehungen.74 Für das Entstehen einer wachsenden Identifikation als

eigene soziale Gruppe spricht auch, dass die neuen Christ*innen nicht länger Omuhere-

ro genannt werden wollten, sondern sich Omundu Nombongo – Mensch der Gemeinde

nannten.75

67 Der Wert eines Pferdes war hoch. Es mussten etwa 12 bis 20 dreijährige Ochsen für ein Pferd be-

zahlt werden. Denkschrift, betreffend das südwestafrikanische Schutzgebiet. Aktenstück Nr. 89.

Verhandlungen des Reichstages. Berlin 1895.

68 BdRM 1874, S. 130f

69 Krüger 1999, S. 39.

70 Ausführlich zu den einzelnen Stationen, siehe Irle 1906a, S. 257ff. Auch der Forscher Hans Schinz

1885 beobachtete, wie sich auf denMissionsstationen immermehr christliche Herero sammelten.

Schinz 2012, S. 57.

71 Peter Heinrich Brincker. Schreiben an Deputation, 6.10.1886, RMG 1.594 Brincker, Peter Heinrich.

72 JB 1884, S. 22.

73 Henrichsen 2011, S. 270.

74 Oft hielten die Missionarsfamilien auch später noch enge Briefkontakte zu den in ihremHaushalt

gelebten Christen. Missionarsfrauen und Missionare wurden Paten von Kindern der neuen Chris-

ten und auch neue Christen übernahmen Patenschaften von Missionarskindern. Vgl. hierzu auch

Kapitel VI.3.

75 Peter Heinrich Brincker. Die Ovaherero, 1876, Bl. 54a, RMG 2.635a Vorträge und Aufsätze zu Süd-

westafrika. Auch die Distanzierung vom Christentum in den 1930er Jahre wurde von einemWech-

sel der Bezeichnungbegleitet. Friedrich Pönnighaus berichtete davon, dassHerero von sich sagten,

dass sie »nur Ovaherero« seien und ihren Gott wiederverehrten. Friedrich Pönnighaus. Der Kampf

mit demheiligen Feuer. Beilage zum 2. Halbjahresberichte 1934. RMG 2.635a Vorträge und Aufsät-

ze zu Südwestafrika. Anhänger des katholischenGlaubens hatten sich – nach Berichten vonGustav

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 105

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts und damit zu Beginn der deutschen Kolonial-

administration existierten fünf zentrale Gruppierungen unter Herero: Maharero76 im

Gebiet umOkahandja,Manasse Tjisiseta77 vonOmaruru,Maharero Tjamuaha vonOka-

handja, Kambazembi78 von Otjozondjupa und Kahimemua Nguvauva (Ovambanderu)

in Otjihaenena. Sie basierten zum größten Teil auf dem Handel mit der Kapkolonie.

Der steigendeWohlstand führte nun zu inneren Spannungen zwischen Gewinnern und

Verlierern, die sich immer höher verschuldeten. Hinzu kamen Konflikte mit den Na-

ma, unter HendrikWitbooi umWasserstellen undWeideland, die der Dürre von 1879-81

folgten.79 Dem Aufbau der deutschen Kolonialherrschaft kamen die herrschenden Un-

einigkeiten entgegen, die die deutschen Kolonialbeamten für ihre eigenen Ziele nutz-

bar machten.80 Auch der Tod vonMaharero Tjamuaha 1890 und das damit entstandene

politische Vakuum spielte ihnen zu. Sein Sohn Samuel Maharero war nicht der eigent-

liche Nachfolger, doch es gelang ihm, die Missionare und deutschen Kolonialbeamten

von der Rechtmäßigkeit seiner Nachfolge zu überzeugen. Im Gegenzug half Maharero

beim Aufbau der deutschen Kolonialadministration.81 Die Mission diente als wichtige

Vermittlerin beim Aufbau der kolonialen Strukturen.82 Die Funktion der Missionare

als Diplomaten, Händler und Dolmetscher sei kaum zu überschätzen, betont Gesine

Krüger.83 Horst Gründer weist darauf hin, dass die Mission zu einem ganz beträcht-

Viehe – Ovamaria genannt. Moritz 2005, S. 38. Dies verweist darauf, dass es sich zunächst bei der

Bezeichnung Ovaherero um eine soziale Kategorie und keine ethnische Bezeichnung handelte.

76 Diesem folgte nach seinem Tod Samuel Maharero 1890.

77 Nach dessen Tod 1898 folgte sein Sohn Michael.

78 1903 folgten auf seinen Tod seine Söhne Salatiel und Davied.

79 Brigitte Lau verweist darauf, dass es sich hier um »ein sehr komplexes Muster aus sich verändern-

den Allianzen zwischen [verschiedenen] Ethnien handelte.« Lau und Heywood 1995, S. x.

80 Jan-Bart Gewalt spricht von einem symbiotischen Verhältnis zwischen Maharero und Leutwein.

Gewald 2000a, S. 188. Vgl. hierzu auch Gewald 1996; Wallace 2015. Wolfram Hartmann verweist

darauf, dass Herero die deutschen Schutzverträge auch in der Hoffnung schlossen, damit die se-

xuelle Gewalt gegen ihre Frauen eindämmen zu können. Hartmann 2002, S. 136. Leutwein nutz-

te interne Rivalitäten und intensivierte diese durch die Bevorzugung von Samuel Maharero und

nahm dabei auch den Aufstand der sogenannten Ost-Herero unter der Führung von Nikodemus

in Kauf. Bley 1968, S. 89f.

81 Deutschen Kolonialsoldaten erreichten zunächst die Zustimmung zu Protektoratsverträgen da-

durch, indem sie ein strategisch wichtiges Wasserloch bei Tsaobis besetzten und den Import von

Waffen undMunition zu kontrollieren begannen. Stationierung einer Garnison in Okahandja. Ge-

wald 2000a, S. 189ff. Gesine Krüger verweist darauf, dass die deutschen Kolonialherren bis 1890

die Schutzherrschaft nur nominell ausübten. Ausführlich zumAufbau der Kolonie bei Krüger 1999,

S. 32f. Hierzu auchBley 1968, 1996, und Gründer 1983.

82 Die Missionare allerdings als »willige Helfer« der deutschen Kolonie zu sehen, ist laut Nils Oer-

mann eine Simplifizierung der Realität. Schließlich hatten diese auch sehr engen Kontakt zu den

Engländern. Die RMG hatte auch versucht, die Briten als politische Macht in Namibia zu etablie-

ren. ZumVerhältnis derMissionare undder deutschenKolonialregierung sieheu.a.Oermann 1999,

S. 54ff.

83 Krüger 2003b, S. 21. Zur Sicht derMission auf die Etablierung der deutschenKolonialherrschaft vgl.

Irle 1890. Darin beschrieb Johann Irle die Position der Missionare in diesen Aushandlungsprozes-

sen als eine unfreiwillige: »Schon auf jener Versammlung [deutsche Kolonialbeamte undMahare-

reo] waren die Missionare in so unerquicklicher Weise in die Debatte mit hineingezogen worden,

daß sie sich veranlaßt gesehen hatten, dieselbe zu verlassen […].« Irle 1890, S. 166. Über die ersten

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Gender und christliche Mission

lichen Teil dazu beigetragen hat, dass aus der losen Schutzherrschaft ein weitgehend

stabilisiertes Kolonialregime wurde.84 Über die enormen Veränderungen innerhalb der

Hererogesellschaft im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts schreibt Jan-Bart Gewald:

»During the last third of the nineteenth century Herero society transformed itself

from a strongly decentralized transhumant society into a strongly centralized society

centred on specific urban centres independent of outside control. In doing this, the

Herero appropriated terms, concepts and material goods from outside sources and

transformed and applied them to their own ends. Far from remaining unaffected by

the advance of the world system’s frontier, Herero society transformed itself to be bet-

ter equipped to reap its benefits, and thereby established societies hitherto unseen

in central Namibia.«85

Abbildung 6: Gruppenfoto der Missionare der Nama- und Hereromission 1891. Vorn, v.l.n.r.:

Johannes Böhm (Namamission), Gottlieb Viehe, Friedrich Heidmann (Namamission), Phil-

ipp Diehl, Jakob Irle, Peter Bernsmann. Hinten, v.l.n.r.: Wilhelm Schaar, Friedrich Meisenholl

(Namamission), Eduard Dannert, Freek Meyer, Heinrich Riechmann (Namaission), August

Wulfhorst.

Quelle: Archiv- und Museumsstiftung der VEM 913-437

Die Rinderpest von 1896 und die darauffolgende Seuche hatte weitreichende Folgen

für die Herero: Sie zerstörten die Wirtschaft und zogen eine politische und morali-

Kontakte in Namibia und den Versuch Verhandlungen mit Ovahona zu führen, die sich zunächst

weigerten Verträge und Minenkonzessionen zu unterschreiben, berichtete Dr. Höpfner, Reisebe-

richt von Dr. Höpfner über die Verhältnisse in Südwestafrika und ein Schreiben vom 25.1.1885,

BArch/R 1001/1470, KA II. 6 Expeditionen. Sehr aufschlussreich zur Situation sind auch die Briefe

von Hans Schinz aus jener Zeit. Schinz 2012.

84 Gründer 1982, S. 115.

85 Gewald 1999, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 107

sche Krise nach sich.86 Denn Herero verloren durch die Rinderpest nicht nur ihre wirt-

schaftliche, sondern zudem ihre religiöse Grundlage. Land verlor für sie an Bedeutung.

Die Rinderpest, die folgenden Seuchen87 und die Trockenheit ließ die Leute an ihrem

traditionellen Glaubenssystem zweifeln. Als eine Folge kehrte sich ein Großteil der He-

rerogruppen vom Ahnenkult ab, und wandte sich der Mission zu.88 Dies auch, weil

die christliche Religion neue Erklärungsmuster bot. Die Zahl der Taufbewerber stieg,

die Ovahona baten um Lehrer und Evangelisten. Die Missionare berichteten in dieser

Zeit von einer wahren Erweckung unter Herero: »Die Erweckung hatte überall um sich

gegriffen; die Gottesdienste wurden besucht wie nie zuvor, die Schulen zählen 150-200

Schulkinder.«89 UndEduardDannert schrieb imStationsbericht über Omaruru 1890/91:

»[…] es gab eine bewußte geistliche Bewegung von 16 Gliedern.«90 Auch in Otjosazu

entwickelte sich 1892/93 eine Gebetsgemeinschaft.91 Auf der Konferenz 1898 wurde die

wachsende Zahl an Taufbewerbern und die Bitte um Evangelisten wieder betont. »Viele

Häuptlinge, ganze Werften bitten dringend um Lehrer und Evangelisten.«92 Die Mis-

sionare blieben allerdings skeptisch93

Auch die Titel der Referate in den Konferenzen zeugen von dieser Skepsis: Johann

Irle. 1897: »In welchem Umfang hat d[ie] Mission unter Herero u[nd] Bergdamra sich

d[ie] Willigkeit d[er] Getauften am Werk d[es] Herrn mitzuarbeiten, erworben?«, Phil-

ipp Diehl. 1899: »In welcher charakteristischen Weise ändert sich bei unsern Christen

d[as] neue Leben in ihrem Verhalten nach seinen Licht- und Schattenseiten?«, Heinrich

Riechmann. 1901: »In wie weit kann bei unseren Christen von einer wahren Herzensbe-

kehrung die Rede sein?« Mit dem Tod der Rinder und dem Zusammenbruch der Wirt-

schaft fand auch eine soziale Umschichtung innerhalb der Herero statt. Bisher existie-

rende Patronage-Verbindungen zerbrachen, denn ohne Rinder konnten die Omuhona

86 Als Zeichen für die Krise sieht Helmut Bley das Verhalten von Herero bei Mord und Vergewalti-

gung auch vonMitgliedern der Chief-Familien, die ungesühnt hingenommen und nicht wie früher

mit einer Kriegserklärung gerächt wurden. Bley 1968, S. 127. Dass Händler ohne Probleme zur Auf-

lösung von Krediten Rinder und Ochsen, auch heilige, abführen konnten, ohne mit großem Wi-

derstand rechnen zu müssen, führt er als Grund an. Bley 1968, S. 168. Situationsbericht aus Sicht

der Missionare in BdRM 1898, S. 114ff. Siehe hierzu auch BdRM 1898, S. 235-242.

87 Chronik Otjimbingue 1897, Chronik Omaruru 1898, ELCIN, Chronicles, V. 23, Omaruru. Bei der Fie-

berepidemie 1898 starb wohl etwa ein Viertel der Herero. Die große Not im Ovahereroland. In:

BdRM 1898, S. 235ff. Vgl. Mossolow 1993, S. 41, Gewald 1996, S. 148.

88 Ein Höhepunkt der Mission und Sieg des Kampfes gegen das Heidentum galt die Konversion des

Ovahona Andreas Kukuri 1902. Irle 1906a, S. 303. Allerdings gab es bereits Ende der 1880er Jahre

erste Hinweise auf Frömmigkeitsbewegungen. Friedrich Bernsmann Jahresbericht über die Sta-

tion Otjikango, Sept. 1888 – A pril 1890, 11.4.1890, RMG 2. 613 Missionarskonferenzen. Friedrich

Bernsmann. Schreiben an Heinrich Brincker, 15.1.1890, RMG 2.613 Missionarskonferenzen.

89 Irle 1906a, S. 304. Er sprach auch von Erweckungen in Otjizeva zwischen 1899 und 1903. 1890 gab

es in Okahandja so viele Taufbewerber wie noch nie. BdRM 1891, S. 43. Dazu auch: Geistliche Er-

weckung im Hereroland in: Collectenblatt der RMG 1890, S. 128ff.

90 BdRM 1891, S. 248.

91 Irle 1909, S. 299.

92 BdRM 1898, S. 40. Siehe auch: BdRM 1891, S. 43.

93 Johann Irle. 1897. »In welchem Umfang hat d[ie] Mission unter Herero u[nd] Bergdamra sich d[ie]

Willigkeit d[er] Getauften amWerk d[es] Herrnmitzuarbeiten, erworben?, RMG 2.620Missionars-

konferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Gender und christliche Mission

ihre Anhänger nicht länger an sich binden. Herero suchten alternative Beschäftigungs-

möglichkeiten, die sie zum ersten Mal in großem Stil auch bei der deutschen Kolonial-

regierung (Bau der Eisenbahn, die durch den Tod der Ochsen an Bedeutung gewonnen

hatte) und im Missionskontext als Lehrer und Evangelisten fanden. Einige dieser neu-

en Beschäftigungsmöglichkeiten warenmit neuem Prestige verbunden.94 Auch einigen

der in Missionsschulen und oft in Missionsfamilien ausgebildeten Frauen gelang es

bei der deutschen Kolonialregierung eine Stelle als Übersetzerin oder als Handarbeits-

lehrerin zu finden.95 Auch diese neuen Verdienstmöglichkeiten beförderten allerdings

den weiteren Zerfall der Hererogesellschaft. Denn nun war es jungen Männer möglich,

Rinder, Macht und Wohlstand unabhängig von den Älteren anzuhäufen. Auch (jungen)

Frauen suchten sich neue Beschäftigungs- und Einkunftsmöglichkeiten. Diese Verän-

derungen rüttelten an existierenden patriarchalen Strukturen und lösten Generatio-

nenkonflikte aus bzw. verschärften schon schwelende Konflikte.96 Diese Dynamik war

nicht einzigartig in Namibia, sie zeigte sich in verschiedenen Regionen der Welt, wie

ChristophMarx betont: »DieMission bewirkte vielerorts tiefgehende Spaltungen in den

afrikanischen Gesellschaften, weil sie traditionelle Legitimationsmuster in Frage stell-

te, überkommene Formen ritualisierter Konfliktaustragung delegitimierte und soziale

Außenseiter in Aufsteiger verwandelte.«97 Auch die fehlende Bestrafung der Weißen

durch die Götter der Herero, nachdem diese afrikanische Tabus verletzten, führte nach

Christoph Marx dazu, dass das eigene Weltbild bröckelte.98 Eine faktische und symbo-

lische Entmachtung der Herero hatte stattgefunden. In Folge der Kreditverordnung,99

des Eisenbahnbaus und der damit einhergehenden Landnahme, der Reservatspläne so-

wie zahlreicher Übergriffe100 auf Herero, bauten sich Spannungen und Mistrauen zwi-

schen deutschen Siedlern und Herero auf.101 Es kam zu einer Machtverschiebung. Die

94 Bley 1968, S. 167f.

95 Kurt Nowack. Schreiben von Kurt Nowack 10.2.1912, RMG 2.618 Missionarskonferenzen im Here-

roland.

96 Bley 1968, S. 167f.

97 Marx 2008, S. 98f.

98 Ebd.

99 Schulden durften nicht mehr durch den Stammes-, sondern nur noch durch Individualbesitz ab-

gedeckt werden. Die Verjährungsfrist wurde auf ein Jahr festgesetzt.

100 Anfang des 20. Jahrhunderts erregten mehrere Gerichtsverfahren öffentliches Aufsehen, in de-

nen Deutsche milde Strafen für Morde und Vergewaltigungen erhielten. Diese juristischen Un-

gleichbehandlungen untergruben die Autorität der Ovahona, mussten sie von ihnen einfach hin-

genommen werden. Das änderte sich mit der Kriegserklärung von 1904. Gründer 1982. Beispiele

unterschiedlicher gerichtlicher Behandlung Weißer und Herero bei: Leutwein 1907, S. 428-432.

101 Nach Marion Wallace hatte der Deutsch-Namibische Krieg seine Wurzeln in der Ausweitung der

Kolonialherrschaft mittels Landraubes, Entwaffnung, Gewinnmitnahme und körperlicher Über-

griffe. Wallace 2015, S. 250f. Vgl. auch Krüger 1999, S. 56-59. Wolfram Hartmann nannte die se-

xuelle Gewalt Deutscher gegenüber den Frauen der Herero als ein Motiv. Hartmann 2002. Dies

deckt sich mit den Aussagen von u.a. Daniel Kariko (Under-Chief von Omaruru), Grossman Moses

M. Buanjo von Omaruru und Hosea Mungunda, Grossmann von Windhuk, Samuel Kariko (Sohn

von Daniel Kariko, Evangelist und Lehrer der RMG). Ergänzend nannten diese noch die Ungerech-

tigkeiten, die ihnenwiderfahrenwarenmit Verweis auf die (Nicht-)Verurteilung deutscherMörder

im Fall des Todes von Louisa Kamana, Tochter von Zacharias, Ovahona von Otjimbingue. Vgl. hier-

zu: Silvester und Gewald 2003, S. 83f und 90f. Inwieweit die Landverkäufe Kriegsursache waren, ist

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 109

Gesellschaft der Herero wurde abhängig vom Kolonialstaat und dieser gewann seine

Stärke aus der Schwäche der Herero.

Ein wichtiges Ziel der RMG war es gewesen, die als Nomaden lebenden Herero auf

feste Wohngebiete zu konzentrieren und dort durch Landwirtschaft sesshaft zu ma-

chen. Daher sahen sie sich durch die steigenden Landverkäufe Ende des 19. Jahrhun-

derts zunehmend in ihrer Arbeit gefährdet.102Während sich dieMissionare, die sich als

»Anwalt der unterdrückten Rasse«103 verstanden, für eine Verbesserung der Situation

der Herero einsetzten, indem sie die Ausbeutung durch die Händler kritisierten und

eine weniger harte Behandlung durch Verwaltungsbeamte, Soldaten und Siedler for-

derten, lehnten sie Widerstand der Herero104 gegen die Kolonialregierung ab.105 Den

Aufstand der Herero 1904 verurteilten sie folglich auch als »widergesetzlich«106 und

»unchristlich.«107 Auch wenn es den Missionaren nur an wenigen Orten gelang ein-

zelne Gemeindemitglieder vom Kampf zurückzuhalten, existieren zahlreiche Berichte

über Christ*innen, die sich schützend vor die Missionare und ihre Familien stellten.108

umstritten. Helmut Bley und Jan-Bart Gewald gehen davon aus, dass der Landverlust nicht unmit-

telbar Kriegsursache war, während Marion Wallace, Gesine Krüger den Verlust des Hererolandes

(Ehi rOvahereo) als eine der Hauptursachen für den Ausbruch des Krieges sehen.

102 Sie richteten sich mit der Forderung nach der Errichtung von Reservaten an die Regierung, die

sie allerdings in dieser Forderung nicht wirklich unterstützte, da diese befürchteten, dass diese

Gebiete in die Hand der Mission übergingen. Hierzu Gründer 1982, S. 121ff.

103 Zitiert nachHabermas 2016, S. 186. Rebekka Habermas verweist auf die Brüchigkeit diesesmissio-

narischen Selbstverständnisses.

104 Herero bildeten keine einheitlicheGruppe.Nicht alle Anführer traten sofort demAufstand bei. Zu-

dem verfolgten die verschiedenen Gruppen unterschiedliche Ziele. Vgl. hierzu ausführlich: Wal-

lace 2015, S. 251f.

105 Der Grund für den Ausbruch des Krieges ist in der Forschung umstritten. Jan-Bart Gewald argu-

mentiert, dass der Deutsch-Namibische Krieg als Folge von Missverständnissen bzw. Provokatio-

nen des Bezirksleutnant Ralph Zürn in Okahandja ausbrach und von den Herero weder geplant

noch gewollt war. Vielmehr sei der Krieg ausgebrochen, als Folge der Paranoia der Siedler und der

Inkompetenz und Panik deutscher Offiziere. Gewald 1999, S. 141-191. Diese These wird gestützt

durch den Hinweis, dass Samuel Maharero von »ovita ovia Zürn« – Zürn’s Krieg gesprochen hat.

Erichsen 2008, S. 47 und Spiecker 2013, S. 223 (3.4.1906). Aus Sicht derHerero haben dieDeutschen

denKrieg begonnen. Erichsen 2008, S. 48. Horst Gründer sprichtmit Verweis auf dieUntersuchung

von Sundermeier 1977, 98ff, dass der Krieg zwar »in der Luft lag«, aber nicht geplant war, sondern

eine »Spontanaktion.« Gründer 1982, S. 125, FN8. AuchHelmut Bley spricht von einemunvorherge-

sehenen Krieg. Dagegen argumentiert MarionWallace mit Hinweis auf die von Samuel Maharero

geschriebenen Briefe an Hermanus van Wyk und Henrik Witbooi mit der Bitte um militärische

Unterstützung, dass der Aufstand geplant gewesen sei. Diese These sieht sie gestützt durch die

schnellen und effektiven Militäraktionen. Wallace 2015, S. 248 und 282f. Joachim Zimmerer dage-

gen schreibt, dass der Krieg in einer »Phase relativer Ruhe« ausgebrochen sei. Zeller 2003a, 47ff.

Zu den Gründen, Verlauf und Deutung des Deutsch-Namibischen Kriegs vgl. u.a. Zimmerer und

Zeller 2003 und Oermann 1999, S. 94ff, Krüger 1999 (besonders auch zur Rolle der Frauen im Krieg,

S. 116ff).

106 Gründer 1982, S. 124ff; Engel 1982, S. 151f. Zur Stellung der RMG zum Krieg vgl. Glocke 1997.

107 Ebd.

108 Erfahrungen des Krieges aus Sicht der Missionare u.a. bei Johann Heinrich Brockmann. Schreiben

an seine Eltern undGeschwister,Windhuk 8.02.1904 in: NAN, Personal Files, A 497 J. H. Brockmann

Lebenserinnerungen, S. 38ff. Er berichtete davon, dass Herero deutsche Frauen und Kinder zu ihm

brachten, nachdem ihreMänner getötet wordenwaren. (S. 40) Er betonte in seinen Briefen die un-

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Gender und christliche Mission

Nach der Schlacht am Waterberg im August 1904 begann die Flucht der Herero in

die Omaheke, das Wüstengebiet östlich des Waterbergs, die für viele im Tod endete,

da die deutschen Truppen die Wasserstellen am Rande der Wüste besetzt hielten und

damit Herero vom Wasser abschnitten. General von Trotha weigerte sich Friedensbe-

dingungen auszuhandeln. Zahlreiche Männer, Frauen und Kinder wurden kurzerhand

erschossen.109 Es wurden keine Gefangenen gemacht. Die meisten Herero starben in

der Omaheke oder in Konzentrationslagern110, in denen sie bis April 1908 gefangen ge-

haltenwurden.Die Bedingungen in den Lagernwaren erbärmlich.111 Insgesamt starben

etwa 65 000 – 100 000 Herero im Krieg und der Nachkriegszeit.112 Überlebende Here-

ro wurden als Zwangsarbeiterinnen und Zwangsarbeiter eingesetzt. Frauen wurden als

Waschfrauen, Haushaltshilfen und sonstige Arbeiterinnen täglich in die Städte gefah-

ren. Dabei war es nicht ungewöhnlich, wenn sie zu sexuellen Handlungen gezwungen

wurden:113 »Many of our in this way deported wives and daughters later returned either

pregnant or with a child from a white man.This obligation to go and work for the white

glückliche Lage der Missionare zwischen Herero und Deutschen und verwies auf Verleumdungen,

die über Missionare verbreitet wurden. Er nannte die Landfrage und die zahlreichen Ungerech-

tigkeiten durch Deutsche gegenüber Herero als Hauptgründe Vgl. Johann Heinrich Brockmann.

Schreiben an die Eltern und Geschwister, Okahandja, 29.2.1904, S. 44. In den Briefen wurde auch

die missionsfeindliche Stimmung innerhalb der deutschen Siedler deutlich. Offensichtlich wur-

denMissionare vorgeworfen, dass siemit denHerero gemeinsame Sache gemacht hätten und sich

selbst bei Gefechten beteiligten. Johann Heinrich Brockmann. Schreiben an Eltern und Geschwis-

ter Karibib 1. Juli 1904, S. 48. Auch aus den Berichten der Siedlerin Else Sonnenberg wird deutlich,

dass einige Herero sich nicht von ihren – in diesem Falle – deutschen Arbeitgebern trennten, son-

dern diese vielmehr vor kämpfenden Gruppen retteten und regelmäßig mit wichtigen Informa-

tionen versorgten. Sonnenberg 2004.

109 Der Status von Hererofrauen schien im Krieg höchst uneindeutig. Sie galten nicht als Teil der

kämpfenden Truppen, aber auch nicht als Zivilbevölkerung. Das ambivalente Verhältnis gegen-

über Herero-Kriegern spiegelte sich auch in den Äußerungen und im Verhalten gegenüber Frauen

wider. Einerseits wurden sie als »wilde Bestien« und andererseits als »unschuldige Opfer« bezeich-

net. Zum Schicksal der Frauen: Krüger 1999, S. 116ff, Krüger 2003a; Krüger und Henrichsen 1998.

Zeitzeugenberichte vonManuel Timbu (Bambuse von General von Trotha), Johannes Kruger (Gui-

de der deutschen Truppen), Jan Kubas (Guide der deutschen Truppe) und Jan Cloete (Guide der

deutschen Truppe) berichteten wie Frauen und Kinder ohne Gnade erschossen und Frauen verge-

waltigt wurden. Silvester und Gewald 2003, S. 115f.

110 In den Konzentrationslagern wurden die Gefangenen ungeachtet von Alter, Geschlecht und Ge-

sundheitszustand zu unbezahlter Arbeit gezwungen. Das Resultat war eine extrem hohe Sterb-

lichkeitsrate: 2/3 der Kriegstoten der Herero und Nama starben nicht in den Gefechten, sondern

in der Zeit danach. Vgl. hierzu: Erichsen 2005, S. 1; Drechsler 1980, S. 214. Konzentrationslager wur-

den seit Januar 1905 errichtet. Im Dezember 1905 versprach Lindequist eine faire Behandlung der

Herero in den Konzentrationslagern. Im April 1908 wurde der POW-Status der Herero aufgeho-

ben. Erichsen 2005, S. 12-13. Viele litten unter Skorbut, wie Johannes Spiecker schrieb. Spiecker

2013, S. 171 (4.2.1906).

111 Zu den Konzentrationslagern siehe insbesondere Erichsen 2005, Zeller 2003b; Krüger 1999, S. 126-

137, Drechsler 1980, S. 204-214.

112 Shigwedha 2016. Vilho Amukwaya Shigwedha beschrieb den Prozess der Aufarbeitung des Geno-

zids und die Rückführung der Schädelknochen.

113 Siehe hierzu u.a. Erichsen 2005. Zur Situation der Frauen im Krieg vgl. Krüger 2003a; Cleaver und

Wallace 1990.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 111

man was not a government ordinance but white men came to the kraals and just gave

the order – take your blanket and come; and we had no choice.«114 Frauen und Kinder

wurden ebenfalls als Kriegsgefangene und potentielle Arbeitskräfte behandelt.115 »[…]

Many people were afraid of going to the camps of the colonisers.«116 Unter anderem

kursierten Informationen darüber, dass »in den Sammellagern […] alle waffenfähigen

Männer aufgehängt, die andern oft geschlagen und getreten«117 wurden. In den Ge-

fangenenlagern selbst kam es zu einer völligen Entrechtung der Gefangenen.118 Die

Sterblichkeit in den Lagern blieb sehr hoch, wie auch Tabelle 4 deutlich zeigt.119 Na-

hezu die Hälfte der Gefangenen starb in den Konzentrationslagern.120 Die Phase nach

dem Krieg brachte für die besiegte und enteignete Bevölkerung eine »Zementierung

ihrer endgültigen Unterwerfung.«121

Tabelle 4: Bevölkerungsentwicklung der Herero

*1 | Schätzungen von Carl Hugo Hahn. Zitiert in: Familie Redecker in Südwestafrika Bd. 1,

S. 155, NAN, Personal Files, A504 Redecker. *2 | Silvester und Gewald 2003, S. 62, Mossolow 1993,

S. 40. *3 | Die Zahlen für 1908 und 1911 sind aus: Wallace 2015, S. 275.

Mit den Eingeborenenverordnungen aus dem Jahr 1907 machten die Kolonialbe-

hörden aus den Herero eine Gruppe von Arbeiterinnen und Arbeitern ohne Landbesitz.

»Dispossessed of land, cattle, and people – the tools of patriarchy –Herero elders found

114 W.P. Steenkamp. Is the South-West African Herero Committing Race Suicide?, S. 12. Zitiert in Erich-

sen 2005, S. 46f. Seit 1905 war es legal, für privaten und geschäftlichen Bedarf Gefangene aus den

Kamps zu »leihen«. Die sexuellen Übergriffe führten dazu, dass sich sexuell übertragbare Krank-

heiten häuften und als neue »Bedrohung« für die weiße Bevölkerung wahrgenommen wurde. Sa-

nitätsbericht, S. 140, zitiert in Erichsen 2005, S. 47. August Elger berichtete aus Karibib, dass sie

versuchten, eine »fieberhafte, schwere Krankheit« mit Chinin zu behandeln, bis sie herausgefun-

den hatten, dass es sich dabei um das »Unterleibstyphus« handelte, das als »Epidemie schon sehr

um sich gegriffen hatte«. August Elger. Erinnerungen von Pastor Elger, S. 28, NAN, Personal Files

A 569 August Elger.

115 Dabei waren Frauen und Kinder zweidrittel der Kriegsgefangenen. Zur Situation von Frauen und

Kindern in den verschiedenen Konzentrationslagern, siehe Erichsen 2005.

116 Erichsen 2008, S. 49f.

117 Bonn 1928, S. 228ff.

118 Gründer 1982, S. 129f, Krüger 1999, S. 121. Beispielhaft für die Zustände in den Sammellagern bei

Zeller 2003b.

119 Laut Joachim Zeller starb nahezu jeder zweite Gefangene. Vgl. Zeller 2003b, S. 76.

120 Erichsen 2008, S. 49.

121 Krüger 1999, S. 33, Gewald 1999, S. 141ff.

Jahr Herero

1874 78 5000-84 000*1

1892 70 000-80 000*2

1908 16 363*3

1911 19 423

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Gender und christliche Mission

themselves emasculated and disempowered.«122 Ihre politische Organisation und Kul-

tur wurde zerstört und Herero gezwungen für Weiße zu arbeiten.123 Die Mission be-

mühte sich darum, einen Ausgleich zwischen Herero und der deutschen Kolonialregie-

rung auszuhandeln, auch um den Vorwurf, sie würden gemeinsame Sache mit den He-

rero machen, zu entkräften.124 Nachdem durch die deutsche Kriegsführung das ganze

Hereroland verwüstet war, bot die Mission der Regierung ihre Hilfe an, Herero von der

Rückkehr zu überzeugen und zur Niederlegung der Waffen zu bewegen. Damit wollten

Missionare die Lebensumstände der Herero verbessern.125 Auch August Kuhlmann be-

teiligte sich. Dieser »Friedensdienst« – wie der Sammeldienst in der Mission genannt

wurde – verlief jedoch nicht immer so friedlich, wie die Bezeichnung erwarten lässt.126

So war u.a. Eduard Dannert in eine Massenerschießung in Omatako involviert. Auch

in Ombahaka kam es zu Massenerschießungen, obwohl sich Herero in Friedensabsicht

stellten.127 Gehilfen mussten die Missionare in dieser Arbeit unterstützen, was sie in

ganz besondere Gefahr brachte. Vier von ihnen wurden von den eigenen Leuten ermor-

det.128 Das Schicksal des GehilfenManasse Kutatura verdeutlicht die Gefährlichkeit der

Situation für Herero: Unter den Herero wurde er als »Spion« gesucht und sollte ermor-

det werden. Seitens der deutschen Kolonialregierung warf man ihm vor, dass er Herero

gegen sie aufwiegeln würde.129

Den Missionaren war sehr wohl bewusst, dass viele der gesammelten Herero zum

Sterben verurteilt waren. August Kuhlmann empfand es gar als »Hohn,«130 von den

verdurstenden Flüchtlingen zu erwarten, sich zu stellen. Es fehlte an Lebensmitteln,

um die zurückkehrenden Herero zu versorgen. »Kuhlmann ist aber das Herz schwer

122 McCullers 2011, S. 44. Indem jungeHereromänner vorkolonialeMännlichkeitsidealemit deutscher

Militärästhetik verbanden, forderten sie die ältere Generation heraus und schufen eine eigene

parallele Autoritätsstruktur. Vgl. hierzu auch: Krüger 1999; Krüger und Henrichsen 1998.

123 Wallace 2015, S. 294, Bley 1986, S. 210ff, Werner 1998, S. 47ff, Gewald 2000a, S. 212. Über die Situa-

tion der Herero vgl. August Kuhlmann. Schreiben an die Missionsleitung, Otjimbingue, 31.1. 1905,

Bl. 30a, RMG 2.615 Missionarskonferenzen im Hereroland.

124 Hierzu vgl. Oermann 1999, S. 107-109; Erichsen 2005, S. 28ff; BdRM 1904, S. 107ff und das Reichs-

tagsprotokoll vom 9.5.1904. Außerdem Spiecker 2013. Zur Aufarbeitung der Verstrickung der RMG

mit Rassismus im südlichen Afrika sind zwei Sammelbände erschienen. Lessing et al. 2011; Lessing

et al. 2016. Die beiden Bände sind das Ergebnis eines Studienprozesses, den die Evangelische Kir-

che Deutschlands (EKD) 2004 im Rahmen der Gedenkveranstaltung zum 100. Jahrestag des Völ-

kermords Kolonialkriegs in Namibia initiierte. 1990 gab es bereits ein offizielles Schuldbekenntnis

der VEM (Nachfolgeorganisation der RMG) aufgrund ihrerMitschuld amGenozid in Namibia. http

s://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html (05.03.2018).

125 Vom Friedensdienst und der Sammelarbeit der Rheinischen Missionare in Deutsch-Südwest-

Afrika. In: BdRM 1906, S. 157-169. Vgl. auch Wienecke 2005. Nach Werner Wienecke war es der

Missionsleiter Gottlob Haußleiter selbst, der den Reichskanzler von Bülow am 25.11.1904 persön-

lich darum bat, den Missionaren zu erlauben, die Aufständischen aufzusuchen und zur Aufgabe

zu bewegen.

126 ZumZusammenhang vonMission undGewalt vgl. exemplarisch van derHeyden und Becher 2000.

127 Sehr kritisch sieht Caspar Erichsen die Mitarbeit der Mission an den Sammelaktionen. Erichsen

2005, S. 28-42, Erichsen 2008, S. 49f.

128 Bonn 1928, S. 236. Z.B. der Gehilfe Nathanael. Er wurde 1904 auf einem Sammelzug erschossen.

129 Irle 1915a, 25ff.

130 August Kuhlmann nach Missionskonferenz 1906, zitiert bei Engel 1982, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html
https://www.vemission.org/news/details/article/laenderseminar-namibia-botsuana.html


3 Mission und Kolonialismus 113

im Gedanken an die Zukunft der Leute, da er sie nicht lange hier behalten kann […].

Sie werden dann nach Omaruru und von da nach Karibib und Swakopmund gesandt,

wo viele sterben werden […]. Wenn nur der Gouverneur für gute Behandlung der Leute

seinem Versprechen gemäß sorgt.«131 Ein Erfolg war deshalb, als die Kolonialregierung

vier große Sammellager unter die Leitung derMissionare stellte.DieMissionare setzten

sich nicht nur dafür ein, dass Herero ihre Waffen niederlegten und sich unterwarfen,

sondern sie wiesen auch auf Missstände in den Sammellagern hin und forderten ei-

ne Verbesserung der Zustände.132 Es gibt Hinweise darauf, dass manche Herero auch

gezielt von der Mission geführte Sammellager aufsuchten, um sich vor willkürlichen

Übergriffen von Soldaten zu schützen.133 Insbesondere die sexuelle Gewalt gegenüber

Frauen wurde seitens der Mission beanstandet und verurteilt.134 Missionare kritisier-

ten zwar die Behandlung der Gefangenen, doch die Kolonialherrschaft an sich kritisier-

ten sie, aufgrund des Festhaltens an dem Glauben der Gottgegebenheit des weltlichen

Systems, nicht. Vielmehr waren die Missionare bemüht, durch ihre Sammelarbeit zum

einen zu verhindern, dass Militärpatrouillen diese Arbeit übernahmen und zum ande-

ren versuchten sie damit ihre eigene Position im Kolonialsystem zu verbessern. »Wenn

der Gouverneur uns Zeit und die nötige Hilfe verleiht, dann wird die verachtete evan-

gelische Mission wohl noch alle Herero im Felde und in den Klüften einbringen.«135

Die Mission war darum bestrebt ihren missionarischen Einfluss, in Konkurrenz mit

der katholischen Mission, auf Herero abzusichern und ihre Arbeit wieder aufnehmen

131 Spiecker 2013, S. 25 (17.02.1906).

132 August Kuhlmann verfasste diverse Berichte über die unhaltbare Lage der Lager und setzte sich

für die Verbesserung der Lage der Gefangenen ein. Heinrich Vedder beschrieb die Lage in Swakop-

mund in einem Schreiben an den Missionsinspektor, Swakopmund 1.2.1905, RMG 1.660a Vedder,

Heinrich. Und Johannes Spiecker versucht in Gesprächen den Gouverneur Lindequist zu einer Ver-

besserung der Zustände zu überzeugen. Spiecker 2013, 46ff. (16.10.1905/7.2.1906/8.2.1906): Unter-

stützt in ihrer »Sammelarbeit« wurden dieMissionare von »loyalen« Herero. Bezahlt wurden diese

mit Nahrungsmitteln, was unter den herrschenden Umständen ein sehr verführerischer Lohn war.

Erichsen 2008, 37, FN 151. Vgl. auch Gründer 1982, S. 129, Oermann 1999, S. 107ff. Eine kritische Be-

trachtung dieser Sammeltätigkeit bei Erichsen 2005, 2008. Erweist dabei auch darauf hin, dass die

Missionaremit ihrer unterstützenden Tätigkeit nicht nur dafür sorgten, dass Herero in den Lagern

gesammelt werden konnten, sondern dass sie dadurch auch die grausameBehandlungmittrugen.

Dass den Missionaren die Situation der Lager hinreichend bekannt war, belegen ihre Berichte. So

schrieb Johannes Spiecker, dass allein im Jahr 1905 in den Gefangenenlagern ca. 800 Menschen

starben. Spiecker 2013, S. 32.

133 August Kuhlmann berichtete von drei Herero, die mit ihrer Familie im Sammellager erschienen,

nachdem sie vorher geflohen waren, um sich vor den willkürlichen Übergriffen auf ihre Frauen zu

schützen. Erichsen 2005, S. 37f.

134 Zeugenaussagen zu sexueller Gewalt bei Erichsen 2008.

135 Spiecker 2013, S. 192 (6.3.1906), Spiecker 2013, S. 222 (2.4.1906).

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Gender und christliche Mission

zu können.136 In diese Zeit fällt auch der Ausbau der Schwesternarbeit in der Mission.

Ein Grund für die Aussendung von unverheirateten Missionsschwestern war die stei-

gende Zahl katholischer Schwestern in der Nachkriegszeit. Wilhelm Diehl verwies in

seinem Bericht auf den steigenden Einfluss der Schwesternarbeit der katholischenMis-

sion und forderte ein verstärktes Engagement der RMG in diesem Punkt: »Man muss

bei diesen Nonnen bewundern, mit welchem Eifer u[nd] Hingebung sie arbeiten. Sie

sind für unsre Arbeit weit gefährlicher als die Pater. Darum sollten für solche Plätze,

wo auch die katholische Mission arbeitet von uns von der geehrten Gesellschaft Ge-

meindeschwestern erbeten werden, die sich besonders auch der sittlichen gefährdeten

weiblichen Jugend annehmen könnten.«137 Bis dahinwaren in derHereromission ledig-

lich die beiden verwitweten Missionarsfrauen Lina Stahlhut und Clara Viehe tätig. Und

obwohl die Schwestern ausgesandt wurden, um Mädchen und Frauen »zu sammeln«,

nahm die Frauenmission bis Ende der 1930er Jahre eine stiefmütterliche Position in-

nerhalb der Mission ein.138

In den Sammellagern139 nahmen tausende Herero den christlichen Glauben an.

Missionare berichteten von bisher nicht dagewesenem Interesse an der christlichen

Botschaft.140 So schrieb u.a. Philipp Diehl: »Ich stehe unter dem Eindruck, daß sich

unter den Gefangenen eine Bewegung zum Herrn hin spürbar macht.«141 Diese mas-

senhaften Konversionen stellten die wichtigste kulturelle Entwicklung der Nachkriegs-

zeit dar. Wenn auch Horst Gründer betont, dass diese »Massenkonversionen«, weniger

ein Zeichen für ein plötzlich erwachtes religiöses Gefühl unter Herero seien, sondern

vielmehr als Ausdruck einer »nationalen«142 Sammlungsbewegung, so ist die religiöse

136 Jahresberichte 1905, S. 12-34, Jahresberichte 1906, Bl. 17-38. RMG 2.615 Missionskonferenzen im

Hereroland. Wilhelm Eich. Schreiben an die Brüder, Okahandja 22.9.1905, Bl. 23b-24b, Konfe-

renzprotokoll 1905; Schreiben von den Missionaren an das kaiserliche Etappenkommando vom

14.10.1905, Bl. 27a-b, Wilhelm Eich. Schreiben an die Brüder, Okahandja 18.12.1905, Bl. 1a. Alle

Dokumente in: RMG 2.615 Missionskonferenzen im Hereroland. Um Nama und Herero weiterhin

erreichen zu können, wurde u.a. gefordert auf allen Stationenmind. zwei Missionare zu stationie-

ren, umder neuen Situation gerecht zuwerden, dass seit Kriegsendedie BewohnerNamibias nicht

mehr getrennt, sondern gemeinsam auf den Plätzen leben. Der Ruf nach einer Missionsschwester

wird in diesem Kontext vermehrt geäußert, um auch Frauen und Mädchen erreichen zu können.

Antrieb war hier vor allem die Konkurrenz durch katholische Schwestern. U.a. BdRM 1913, S. 6ff.

137 Wilhelm Diehl. Jahresbericht, Usakos, Mai 1909- Oktober 1910, Bl. 193a. RMG 2530a Usakos.

138 Vgl. zur Entwicklung der Frauenmission in der Hereromission Rempfer 2016. Eine vertiefte Diskus-

sion zur Frauenmission befindet sich in Kapitel IX.

139 Dem Sammellager in Omburu stand Missionar Kuhlmann vor. Im Feld sammelten die Missionare

mit ihren »Friedenspatrolien« verstreute Herero. BdRM 1906, S. 141; Dem Sammellager in Otjiha-

ënena, stand Missionar Diehl II vor. BdRM 1906, S. 160ff, Missionar Heinrich Vedder war Leiter des

Sammellagers in Swakopmund. Zeller 2003b, S. 65.

140 U.a. Friedrich Meier. Jahresbericht 1905, RMG 2.615 Missionarskonferenzen im Hereroland. Er be-

richtete, dass viele kurz vor ihrem Tod zum Christentum konvertierten.

141 BdRM 1907, S. 69.

142 Gründer 1982, S. 134. Siehe auch Wallace 2015, S. 302. Zu einer massiven Steigerung der Taufen

kam es auch durch die deutliche Verkürzung des Taufunterrichts. Mussten Taufkandidaten vor

dem Krieg noch ein bis zwei Jahre lang den Taufunterricht besuchen, verkürzte sich dieser auf

mehrere Monate. Vgl. Die neuen Aufgaben der Herero-Mission. In: BdRM 1907, S. 25-28.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 115

Überzeugung eines von vielen Motiven. »Christianity provided the Herero with orga-

nisation, protection, meaning – in what appeared to be a meaningless world –, and

allowed them to re-establish a society.«143 Davon schrieb auch Inspektor Gottlob Hauß-

leiter: »Ich fand im Gespräch mit Lehrern, Ältesten und Vormännern bestätigt, daß das

christliche Gemeindeleben für das Gemüt der Eingeborenen den wertvollsten Ersatz

bildete für alles, was sie verloren haben […].«144 Die Eingeborenenordnungen von 1906

und 1907 hatten mit der totalen Landenteignung, dem Verbot Großvieh zu halten und

der zwangsweisen Verteilung der Familien auf Farmen weißer Siedler soziale und reli-

giöse Bindungen zerstört.

Trotz widriger Umstände gelang es den Herero nach dem Krieg durch Schaffung

neuer Organisationsformen ihre Familien- und Verwandtschaftsverbände neu zu bele-

ben und eine neue Identität aufzubauen.145 Es fand eine Re-Konstruktion statt, die auf

denWiederaufbau sozialer, ökonomischer und kultureller Zusammenhänge abzielte.146

Hier kam den Herero der herrschende Arbeitermangel entgegen, denn die Konkurrenz

um Arbeiter trieb die Löhne in die Höhe.147 Sie nutzten die Führungs- und Gemeinde-

strukturen, um die durch den Zusammenbruch ihrer alten gesellschaftlichen und po-

litischen Ordnung entstandenen Lücken zu füllen. Zum Wiederaufbau gehörten auch

der gezielte »Ungehorsam«148 wie Viehdiebstahl, Landbesetzung, heimliche Rücksied-

lungen, der Aufbau neuer Kommunikationsnetze und symbolische Formen des Wider-

stands,wie Gesine Krüger gezeigt hat.Möglichweise war auch dieHoffnung auf bessere

Rahmenbedingungen ein Motiv für das Interesse am Christentum.149 Die männliche

143 Gewald 1996, S. 243f, Gründer 1982, S. 134.

144 Er verweist zudem auf die vollen Kirchen. Vgl.: Gottlob Haußleiter. Meine Eindrücke in SWA. In:

BdRM 1910, S. 143.

145 Eindrücklich wurde dieser Prozess der (Re-)Organisation dargestellt von Krüger 1999 und Gewald

1999. Krüger zeigt, dass die Erfindung einer »Herero-Nation« Bestandteil und Ergebnis eines krea-

tiven Prozesses der Kriegsbewältigung war. Eine wichtige Stellung nimmt dabei die Truppenspie-

lerbewegung (Ojtiserandu) ein. Jan-Bart Gewald zeigt die Lücken des Systems, dieHerero nutzten,

um über Arbeitsverhältnisse wieder zu Besitz zu gelangen.

146 Krüger 1996, S. 23.

147 Schreiben des Kaiserlichen Bezirksamt Gibeon, 6.9.1913. Erhöhung der Löhne für amtlich Einge-

borene, NANZBU 322/BVA Eingeborene Personalannahmebedingungen und Lohnverhältnis. Zum

Problem in der deutschen Kolonie wurde auch das »Entlaufen« der Arbeiter. Bericht von 1913, NAN

ZBU 322/BVB Eingeborene Bürodiener und Arbeiter.

148 Krüger 1999. Davon berichtete auch Regierungsrat Zadrow in seinem Bericht über die Herero. Er

schrieb, dass manche behaupteten, dass die Hälfte des Viehs, das im Besitz der Herero war, ge-

stohlen worden sei. Und die Engländer nicht in der Lage »fest aufzutreten«. Zadrow. Die Herero.

o.J. (nach 1. WK), Bl. 19, BArch/R 1001/4997, KA V Gr. 6 Rechtssachen. Auch das Bambusenwesen

wurde nach dem Krieg von amtlicher Seite deshalb bekämpft. Denn Männern wurde vorgewor-

fen, dass sie sich mit diesem »Vagabundenleben« als »so dringend notwendige Arbeitskräfte« der

Kolonialwirtschaft entzogen. Sie sollten deshalb registriert und falls aufgegriffen an die Polizei-

dienststellen abgegebenwerden. Diverse Schreiben des kaiserlichen Bezirksamtmann, 1907, NAN

ZBU 233/BVB Eingeborene Bürodiener und Arbeiter.

149 Missionare waren bestrebt, christliche Familien zusammenzuführen und halfen Kontakte zu Fa-

milienmitgliedern in anderen Kamps aufrechtzuerhalten. Außerdem half es Frauen, sich den re-

gelmäßigen Untersuchungen zu entziehen. Wallace 1998, Krüger 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Gender und christliche Mission

Elite nutzte christliche Führungs- und Gemeindestrukturen und berufliche Möglich-

keiten, um ihre Autoritäten neu zu begründen. Viele arbeiteten als Lehrer, Evangelist

und Gehilfe. Zu dieser Elite gehörte u.a. Gustav Kamatoto, der früher Lehrer in Otjiha-

ënena gewesen war, Erastus, ein Verwandter des dortigen Ovahona, Friedrich, der frü-

here Ovahona von Omburo, Andreas Kukuri, der in Gaub als Lehrer ausgebildet worden

war und als solcher im Dienst der RMG stand. Auch Hosea Kutako, der später obers-

ter Anführer der Herero wurde, unterrichtete auf der Missionsstation in Omaururu.

So auch Samuel Kariko und Manasse Kujatura Harenge.150 Männer nutzten also die

Anstellung bei der Mission, um sich und ihre Familien aus den Gefangenlagern und

von der Zwangsarbeit der Regierung zu befreien.151 Das Christentum gewann solche

Bedeutung, dass »[…] to be Herero it was necessary to be Christian.«152

Wie aber sah dies bei Frauen aus? Obwohl Frauen und Mädchen in der Anfangszeit

der Mission vielfach als Lehrerinnen wichtige Positionen eingenommen hatten, gelang

ihnen das im 20. Jahrhundert nicht mehr. Ein Grund dafür lag in der patriarchalen

Ausrichtung der Mission. Die oft als Lehrerinnen angestellten Frauen, waren durch

ausgebildete männliche Lehrer ersetzt worden. Ausbildungsmöglichkeiten für Frauen

als Lehrerinnen und Bibelfrauen schuf die RMG erst in den 1950er Jahre. Allerdings bo-

ten sich für Frauen Arbeitsmöglichkeiten in denMissionshaushalten. Außerdem fanden

einige Frauen im neu errichteten Waisenhaus Arbeitsmöglichkeiten.153

Über den Zustrom und das Interesse am Christentum freuten sich die Missionare

zunächst, ohne die Gründe für diese Entwicklung wirklich zu hinterfragen. Schließ-

lich gelang es ihnen nun endlich eine große Zahl von Herero unter dem Christentum

zu versammeln. Wilhelm Diehl schrieb über diese Entwicklung: »Herero halten sich

zu Gottes Wort und gehen regelm[ässig] zur Kirche«154 Und in den Monatsberichten

wurde zufrieden berichtet, dass »[d]ie Herero […] heute für das Evangelium empfäng-

lich [sind] wie wohl noch nie zuvor.«155 Doch die weitere eigenständige Entwicklung

dämpfte die anfängliche Euphorie. So war eine selbständige Auslegung der Bibel, ins-

besondere des Alten Testaments, nicht vorgesehen. 1915 bekannten sich die meisten

Herero zum Christentum und waren Mitglieder der Mission.156 Für sie bot das Chris-

150 Irle 1915a, S. 26ff. Ein Verzeichnis von Mitarbeiter*innen der Hereromission kann online unter fol-

gendem Link heruntergeladen werden: https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biogra

fischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf.

151 Johannes Spiecker berichtete davon, dass die beiden Lehrer Timotheus Elia und Daniel Ngaizu-

vare darum baten. Sie baten auch darum, dass sich die Mission für die Freistellung ihrer Frauen

einsetzenmöge, so dass diese Nama lernen und bei der Namapredigt als Übersetzerinnen dienen

könnten. Spiecker 2013, S. 146.

152 Gewald 1996, S. 243.

153 Frauen arbeiteten auch in verschiedenen Anstellungen bei der deutschen Kolonialverwaltung. Sie

tauchen als Arbeiterinnen in der Baukommission genauso auf, wie als Reinigungskräfte für Schu-

len und andere Gebäude oder als Angestellte des kaiserlichen Bezirksgerichts. Vgl. hierzu: ZBU

332/BVB Eingeborene Bürodiener und Arbeiter.

154 Wilhelm Diehl. Jahresbericht Mai 1909- Oktober 1910, Usakos, Bl. 193a, RMG 2530a Usakos.

155 N.N. Ein Gang durch unsere afrikanische Mission. In: BdRM 1909, S. 179.

156 1907 wurden 10 neue Missionare ausgesandt. Das war die höchste Zahl zwischen 1894 und 1914.

»What had been a human catastrophe for the Africans turned out to be a new and very successful

start for the RMS.« Oermann 1999, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf


3 Mission und Kolonialismus 117

tentum eine neue Kommunikationsplattform und ermöglichte Kontakte zu Freunden

und Verwandten zu erhalten. »Under the leadership of their evangelists and in line

with the teachings of Lutheran Christianity, the Herero began to re-establish them-

selves as a nation.«157 Unter anderem war es Herero nach dem Deutsch-Namibischen

Krieg nur möglich als Evangelisten, Lehrer und Älteste Führungspositionen einzuneh-

men.Das Christentum bot einen sicheren Rahmen, um eine neue afrikanische Identität

zu entwickeln, die auf eigene Interpretationen des Christentums aufbaute und damit

in Widerspruch zu missionarischen Vorgaben geriet.158 Diese Tatsache erklärt auch,

warum Missionare berichteten, dass eigentlich alle getauft seien, aber die Teilnahme

am Abendmahl – ein sehr wichtiges christliches Ritual – gesunken war.

1923 sprachen Missionare sogar von einem »Boykott der Herero gegen die Missi-

on.«159 Gottesdienste und das Abendmahl wurden nicht mehr besucht,160 Gemeinde-

beiträge nicht mehr bezahlt.161 Die Gründe für die Abkehr der Mission waren vielfältig:

Unter anderem war es der Glaube, von der Mission betrogen worden zu sein und der

Vorwurf ihrer Mitschuld am Deutsch-Namibischen Krieg. August Kuhlmann schrieb

darüber: »Gar manche, besonders die Alten und noch Ungetauften, sagten, daß das

Glück im Irdischen von ihnen gewichen sei, weil sie die Ahnen und ihre Weise verlas-

sen hätten.«162 Freek Meyer zitierte einen Herero mit folgender Aussage: »Ihr Lehrer

157 Gewald 1996, S. 261. Vgl. hierzu auch Oermann 1999, S. 117f.

158 Vgl. August Kuhlmann. Zur Psychologie des Glaubenslebens unserer afrikanischen Christen 1913,

RMG 2.621 Missionarskonferenzen im Hereroland. Karl Hendrick. »Was können wir tun, um das

Zunehmen grober Sündenfälle in unseren Gemeinden zu verhindern? RMG 2.621 Missionars-

konferenzen im Hereroland. Vgl. auch Diskussion des Referats von August Kuhlmann in: BdRM

1914, S. 57ff. Für Herero stellte es offenbar kein Widerspruch dar die alte mit der neuen Religion

zu verbinden. Siehe: Herero Clans and Customs. Narrated by Willy Njanekua and/or Kasisanda

Muuondjo. In: Heywood et al. 1992, S. 145-148. Vielmehr sahen Herero gerade in der Ablehnung

des alten Glaubens einen großen Fehler und die Ursache für den Krieg 1904. Ebd. in versch. Inter-

views.

159 BdRM 1923, S. 115ff.

160 Ein anderer Grund für das Fernbleiben vom Abendmahl war eine tiefsitzende Angst. Missionare

wiesen in verschiedenen Berichten darauf hin, dass Herero befürchteten, durch den Wein beim

Abendmahl vergiftet zu werden. Außerdem äußerteten sie die Angst, dass sie durch den Got-

tesdienst in die Kirche gelockt und dort festgenommen werden würden. BdRM 1923, S. 71ff und

S. 115ff. Siehe auch BdRM 1924, S. 65ff, BdRM 1927, S. 57ff, 86ff und 95ff. Auch Lina Stahlhut berich-

tete von fehlendem Interesse derHererofrauen anderMission und abgelehnten Einladungen. Lina

Stahlhut. Halbjahresbericht, Windhuk 9.4.1924, Bl. 4 und Halbjahresbericht, Windhuk 29.9.1925,

Bl. 10, RMG 1.742 Stahlhut, Lina geb. Rhode.

161 Gemeindebeiträgewurden boykottiert, nachdemdas Gerücht aufkamMissionarWilhelm Eich ha-

be dem deutschen Gouverneur empfohlen, die Großviehhaltung zu verbieten. Dies entsprach je-

doch nicht der Wahrheit. Allerdings haben sich die Missionare auch nicht gegen diese Regelung

der Kolonialregierung gewehrt. Sundermeier 1973, S. 88 und S. 183. Missionare unterstellten den

neuen Christen, dass sie versuchen würden, den Zahlungen zu entgehen, indem sie auf andere

Missionsstationen verzogen. BdRM 1926, S. 71.

162 BdRM1927, S. 37. Theo Sundermeier verweist in diesemZusammenhangdarauf, dass dieMissiona-

re gegenüber denHerero die Erwartungennicht erfüllt hätten, die an sie – als Führer derGemeinde

– gestellt wurden. Sundermeier 1973, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Gender und christliche Mission

seid schuld daran, daß wir heute erledigt sind. Ihr habt uns nicht nur besitzlos ge-

macht, sondern auch rechtlos. Für uns ist Gottes Wort, ein Unglück gewesen. Früher

waren wir die Besitzenden, und heute sind’s die Weißen […] wären unsere Väter doch

nie Christen geworden, es stünde heute mit uns anders.«163 Hinzu kam die Entstehung

einer Bewegung, die die Missionare als »nationales Erwachen«164 beschrieben und in

Zusammenhang mit der »Monrovialbewegung«165 stellten.

Bräuche wie das Anzünden des Heiligen Feuers166 (Okuruuo), Polygamie167, Be-

schneidungen und das Feilen der Zähne wurden bewusst in Abgrenzung zu Mission

und Kolonialstaat wieder eingeführt.168 Diese Entwicklung löste bei den Missionaren

eine Welle der Bestürzung und Kritik aus.169 Dabei darf der Rückzug aus den Kirchen

nicht mit einer Abkehr vom Christentum gleichgesetzt werden. Vielmehr entwickelten

sich in dieser Zeit verschiedene Arten von Dualismus und Synkretismus.170 Die Mis-

sionare beschrieben dies in einem nur »äußerlich angenommen Christentum.«171 Für

Herero bildete dieser Dualismus ein in sich stimmiges Ganzes: »So the holy fire and the

Word of God both belong to God. The holy fire is the fire which was burning from the

bush and spoke to Moses; and the Word is the one that God gave to Moses concerning

the ten Commandments to be given to the children of Israel. Both these things belong

to God, and both are linked together. A person must walk from the holy fire to church,

and again from the church to the holy Fire.«172

163 Halbjahresbericht von Missionar Freerk Meyer in: BdRM 1924, S. 66.

164 U.a. BdRM1922, S. 190, JB 1928, S. 14. ZurMorovialbewegung auchMissionar FriedrichMeier,Wind-

huk 1923. Dieser berichtete, dass sich Herero »hoch zu Roßmit Gewehren in der Stadt zeigen,« in:

BdRM 1923, S. 71f. Von einer »Gährung im Hereroland« sprachen die Missionare. In: BdRM 1926,

S. 71.

165 Ebd.

166 Herero begründeten ihre Rückkehr damit, dass auch das heilige Feuer von Gott sei. Vgl. hierzu

Friedrich Pönnighaus. Der Kampf mit dem heiligen Feuer. Beilage zum 2. Halbjahresbericht 1934,

RMG 2.635a Vorträge und Aufsätze zu Südwestafrika.

167 Die Wiedereinführung der Polygamie muss unter dem Aspekt der Wiederherstellung einer Here-

rogesellschaft gesehen werden. Denn Polygamie ist ein Element, das Personen und Gruppen mit-

einander verbindet und zu einer solidarischen Gemeinschaft zusammenfügt. Die Abschaffung der

Polygamie muss damit auch als strukturelle Gewalt verstanden werden, darauf verweist Elfriede

Höckner. Höckner 2000.

168 Mit der Beisetzung von Samuel Maharereo 1923 in Okahandja hat das erste große Beschneidungs-

fest unter denHerero stattgefunden.Mit der Beschneidung eng verbundenwar nachWernerWie-

necke eine Art Wiedergeburtsritus. Der junge Mann stirbt mit der Beschneidung und kehrte als

Mann wieder.

169 Missionare berichteten vermehrt in den Missionsberichten 1925 und 1927 davon. JB 1922/23, S. 13,

BdRM 1927, S. 57ff, 86ff und 95ff. Und sie diskutierten diese Entwicklungen auf ihren Konferenzen.

Vgl. hierzu auch August Kuhlmann. Die Psychologie d[es] Glaubenslebens unserer afrikanischen

Christen. 1913, RMG 2.621 Missionarskonferenzen im Hereroland.

170 Vgl. hierzu Wienecke 1992, S. 20ff.

171 Konferenzprotokoll 1926, Bl. 143ff, RMG 2.619 Missionarskonferenzen im Hereroland.

172 Herero Clans and Customs. Narrated by Willy Najanekua and/or Kasisanda Muuondjo, 28.1.1986.

In: Heywood et al. 1992, S. 146f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 119

So war es auch möglich, dass Teofilus Mujoro sonntags den Gottesdienst hielt und

gleichzeitig auch Okuruuo-Diener war.173 Friedrich Pönnighaus beobachtete, dass sich

im Sprachgebrauch der Herero durchgesetzt hatte zu sagen »wir gehen zum Orunja-

ra,«174 wenn sie zum Abendmahl gingen. Unter Orunjara verstanden sie im übertra-

genen Sinn eine Versammlung am Okuruuo (dem heiligen Feuer oder Opferaltar der

Herero). Zu dessen Teilnahme waren alle Bewohner der Werft verpflichtet.

Auch die Rückbesinnung auf die Polygamie wurde mit Verweis auf das Alte Testa-

ment in einer christlichen Tradition begründet.175 Abgelehnt wurden die Missionare.

Viele fühlten sich von ihnen im Stich gelassen, weil sie zwar behaupteten Anwalt der

Herero zu sein, sich aber schließlich doch dem Rassismus der deutschen Kolonialpoli-

tik bzw. der südafrikanischen Mandatsregierung nicht energisch genug entgegenstell-

ten.176

Ganz gut zeigt sich dieser Dualismus an der Beerdigung von Samuel Maharero in

Okahandja 1923. Heinrich Vedder hielt die Beerdigungspredigt,177 allerdings bestimm-

ten Herero den Ablauf der Festlichkeiten. Evangelisten und Ovandangere178 sprachen

gemeinsam. Das Zusammentreffen der verschiedenen Gruppierungen ermöglichte die

Entstehung eines neuen Identitätsgefühls. Theo Sundermeier plädiert dafür, diese Ab-

wendung von der Mission mehr als ein Akkulturationsproblem und weniger als Glau-

bensproblem zu verstehen.179 Auch die Ablehnung der Missionsschulen sieht er weni-

ger als Glaubensfrage als vielmehr eine Forderung nach besserer Bildung. Bevorzugt

forderten Herero Regierungsschulen in denen Englisch unterrichtet wurde »damit ihre

Söhne später als Angestellte der Regierung (Post, Polizei usw.) in gehobener Stellungen

Geld verdienen können.«180 Heinrich Vedder fasste die Veränderung folgendermaßen

zusammen: früher wurde zwischenHerero, d.h.Heide, und einemChristen unterschie-

den, und »jetzt also kannman ein Herero sein, und kann zugleich ein Christ sein, nach-

173 Friedrich Pönnighaus. Der Kampf umdas heilige Feuer. Beilage zum2. Konferenzbericht 1934, RMG

2.635a Vorträge und Aufsätze zu Südwestafrika.

174 Friedrich Pönnighaus. Abendmahl undOrunjara bei denHerero. In: BdRM1938, S. 179.Hierzu auch:

Wienecke 1992, S. 20; Sundermeier 1973.

175 Konferenzverhandlungen der Gemeindeältesten und Evangelisten imAugustineum zuOkahandja

vom 7.-13. Dezember 1930, Bl. 6b, RMG 2.631a Allgemeine Missionarskonferenzen in Südwestafri-

ka.

176 So äußerte sich Hosea Kutako gegenüber Werner Wienecke 1958. Wienecke 1992, S. 20.

177 Sundermeier 1973, S. 90. Zur Beerdigung vonMaharero vgl. insbesondere Gewald 2003, 1999; Krü-

ger 1999; Krüger und Henrichsen 1998.

178 Ovandangere ist eine Person, die versucht, durch den Kontakt zu denAhnenmit vergangenen oder

zukünftigen Problemen umzugehen. Vgl. Gewald 2003, S. 179 FN21.

179 Sundermeier 1973, S. 92.

180 BdRM 1936, S. 166. Über Forderungen nach englischem Unterricht diskutieren die Missionare be-

reits in den 1920er Jahren. Vgl. hierzu bspw. Schreiben von JohannesOlpp anHeinrichVedder, Swa-

kopmund, 21.8.1924, ELCIN, V III 1. Training and Educational Institutions of Rhen. Mission, VIII.1.

Augustineum, Otjimbingwe, Okahandja. In den 1940er Jahre wurden staatliche Schulen in Nami-

bia eröffnet, vor allem in den größtenteils Otjiherero-sprachigen Reservaten. Dies ging auf eine

von Hosea Kutako geführte Kampagne zurück. Wallace 2015, S. 392.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Gender und christliche Mission

dem die Beschneidung in der Gemeinde zugelassen ist, und sogar die christlicheWeihe

empfangen hat.«181

Schlussendlich ermöglichte die Ablehnung der Mission seit den 1920er Jahren und

der Einfluss aus der Monrovia-Bewegung – insbesondere das Erwachen eines schwar-

zen Selbstbewusstseins – die Entwicklung eines spezifischen Christentums. Der Fokus

der Mission lag in den 1920er und 1930er Jahre auf dem Aufbau stabiler Gemeinde-

pfeiler: nämlich der Ausbildung von Evangelisten und Gehilfen. Missionare waren je-

doch nicht bereit, nennenswerte Befugnisse an die Evangelisten abzugeben, geschweige

denn diese zu ordinieren. In den 1940er Jahre steigerte sich die Ablehnung der Mission

weiter und fand ihren Höhepunkt in Uneinigkeiten über die Verwendung von Spenden.

Als dann auch noch Heinrich Vedder in den südafrikanischen Senat ernannt wurde, um

dort die Interessen der schwarzen Namibier zu vertreten, und dieser darüber nach-

dachte die Hererokirche der Burenkirche zu unterstellen, verließen immer mehr He-

rero die Missionskirche und gründeten 1955 ihre eigene Oruuano-Kirche.182 Mit dieser

Kirchengründung hatte sich eine Entwicklung formalisiert, deren Anfang in den 1920er

Jahre lag. In dieser Kirche konnten Herero Gott und Jesus über das Feuer der Vorfahren

anbeten und den Glauben so auslegen, wie sie ihn für richtig hielten und wie sie ihn

aus dem Alten Testament ableiteten.183 Aus der RheinischenMission in Namibia wurde

1957 die autonome Evangelican Lutheran Church (ELC).

3.3 Die Batakmission auf Sumatra. Von den Anfängen
bis zur Unabhängigkeit

In der erstenHälfte des 19. Jahrhunderts begann eine »Neue Zeit«184 für das Batakgebiet

und die bis dahin relative Isolation185 wurde durch eine stark intensivierte Interaktion

abgelöst. In den 1820er Jahren begann die Invasion der Padri, einer islamischen Gruppe

aus der südlichen Region, in das Gebiet der Batak. Ihre Motivation war die Verbreitung

ihres Glaubens. Neben (oft erzwungener) Bekehrung bedeutete diese Zeit für Batak vor

allem Unterdrückung und Versklavung. Truppen ermordeten Menschen und brannten

Siedlungen nieder. Widerstand seitens Batak war erfolglos.186 Aber nicht nur wegen

der Invasion der Padri wurde die Bevölkerung und deren sozial-politische Ordnung

181 Heinrich Vedder. In BdRM 1935, S. 315.

182 Zusammenhang zwischen Kirche und Widerstand und Kirche und Staat und Entwicklung natio-

naler Kirche. Katjavivi 1989. Zur Entstehungsgeschichte der Oruuano Church und den Konflikten

innerhalb der Herero siehe, Kandovazu 2009.

183 Bollig und Gewald 2000, S. 52; Gewald 2000b, S. 207; Kandovazu 2009; Buys und Nambala 2003.

184 Lukas 2011, S. 416.

185 Die Bewohner des zentralen Bataklandes lebten keineswegs in völliger Isolation. Kontakte zu In-

dien und China, zu islamischen Gesellschaften, den Portugiesen und anderen Europäern lassen

sich in Kleidung, religiösen Konzepten, Sprache und verwendeten Materialien aufzeigen. Vgl. u.a.

Marsden 1966; Smith Kipp und Rodgers 1987; Lukas 2011; Niessen 1985, 1993.

186 Einzelne Batak schlossen sich, in der Hoffnung auf Beute, den Padri-Truppen an. Sie lernten dabei

die Kampfweise der Padri kennen, was nach Johann Angerler zu einem tiefgehenden Bruch mit

bestehenden Traditionen bezüglich Kriegsführung führte. Angerler 2009, S. 460f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 121

Abbildung 7: Karte von Sumatra, mit eingezeichneten Missionsstatio-

nen

Quelle: Archiv- und Museumsstiftung der VEM 6002-1

vor neue Herausforderungen gestellt. Der niederländischen Kolonialregierung gelang

die Ausbreitung ihres Herrschaftsanspruches durch Einmischung in diesen Krieg.187

Außerdem stieg in dieser Zeit die Zahl der Reisenden, die als Privatleute und Koloni-

albeamte in das bisher unerforschte Landesinnere vorstießen.188 Diese brachten bis-

her unbekannte Infektionskrankheiten, die die Bevölkerung in Wellen dezimierten.189

187 Angerler 2009, S. 456; Situmorang 1987, S. 277; Hutauruk 1980, S. 83. Zum Zusammenhang von Ko-

lonialismus und Imperialismus vgl. Kuitenbrouwer 1991.

188 Vgl. hierzu im Detail van Bemmelen 2018, S. 192ff.

189 1875wurde Sumatra von einer Choleraepidemie heimgesucht. 1877wurde von Ruhr berichtet. 1882

und 1899 von einer Fieberepidemie und 1891 herrschten Masern und Cholera.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Gender und christliche Mission

Als weitere einschneidende Veränderung kamen die europäischen Missionare. All die-

se Umwälzungen und existenziellen Bedrohungen brachten die vorherrschende Ideo-

logie und Überzeugungskraft der bisherigen Religion unter Druck. Als Folge des ent-

standenen religiösen und politischen Machtvakuums, nahm die Zahl interner Konflikte

zu. Während Robert Burton 1824 von einem friedlichen Batakland berichtete, schrieb

Franz Junghuhn nur zwanzig Jahre später (1847) von einem Land, das von kriegerischen

Handlungen gezeichnet sei.190 »Conflict between clan groups and even between villages

created insecurity and a loss of confidence in the traditional ways and values to hold

Bataksociety together […] many Batak were, consciously or unconsciously, looking for

some new and secure ground to stand on.«191 Als lokale Lösungsversuche zur Konflikt-

beseitigung scheiterten, wurden Kolonialregierung und Mission mit ihrem Angebot an

neuen Machtstrukturen interessant.192

Nachdem es im Jahr 1859 auf Borneo zu einem Aufstand und damit zum Ende der

dortigenmissionarischen Tätigkeit der RMG gekommenwar, suchteMissionsinspektor

Friedrich Fabri nach einem neuen Einsatzgebiet und hörte bei einem Besuch in den

Niederlanden von den Möglichkeiten, auf Sumatra zu missionieren.193 Die Tatsache,

dass bereits erste Sprachforschungen betrieben wurden194 und mit Gerrit van Asselt195

bereits der erste niederländische Missionar auf Sumatra war, ließen die Idee zu einem

Projekt werden.196 So kam es, dass die RMG zwei Missionare nach Sumatra aussandte.

Am 7.Oktober 1861 hielten Gerrit van Asselt,WilhelmBetz, Carl Klammer und Christian

Heine ihre erste Konferenz in Sipirok ab. Dieser Tag gilt seitdem als Gründungsdatum

190 Wobei Johann Angerler darauf verweist, dass diese Kriege als »(rituell) geregelte Kooperations-

form« verstanden werden müssen. Vgl. Angerler 2009, S. 456f.

191 Aritonang und Steenbrink 2008, S. 537.

192 Angerler 2009, S. 562.

193 Sehr ausführlich zu den Anfängen der Mission vgl. Schlunk 1922, S. 90ff, Richter 1931, 80ff. Beide

Werke sind sehr missionsapologetisch geschrieben. Vgl. auch erster Bericht über die Mission in

Sumatra in: BdRM1861, S. 9ff.

194 Der Sprachwissenschaftler Neubronner van der Tuuk erlernte im Auftrag der niederländischen

Bibelgesellschaft ab 1851 die Landessprache, publizierte innerhalb kurzer Zeit diverse Arbeiten

über Schrift und Literatur und schaffte damit eine wichtige Voraussetzung zur Missionierung. Er

selbst stand allerdings kritisch zur Bibel. Außerdem hilfreich waren die Forschungen von Franz

Junghuhn über Land und Leute. Siehe hierzu: Wagner 2015.

195 Er wurde 1856 nach kurzer Vorbereitungszeit von Pfarrer Willeven nach Sumatra ausgesandt (Er-

melomission). Auf Sumatra verwies ihn der Gouverneur auf das südliche Batakland. Missionsar-

beit war ihm nicht gestattet. Er erhielt eine Stelle als Plantagenaufseher in Regierungsdiensten.

Er überwachte den Zwangsanbau von Kaffee (Cultuurstelsel) und denWegebau (Fronarbeit), auch

»Rodi« genannt. 1859 wurde ihm aus Ermelo Friedrich Betz zur Unterstützung gesandt. Vgl. Wag-

ner 2015, S. 49f und Warneck 1912.

196 Burton undWard waren die ersten Missionare auf Sumatra, mussten aber 1824 in ihre Heimat zu-

rück, als die Engländer ihre Gebiete in Westsumatra an die Niederländer gaben. Die Missionare

Samuel Munson (1804-1834) und Henry Lyman (1809-1834) wurden, beim Versuch ins Innere des

Landes vorzudringen am 28. Juni getötet – oder wie es heißt – »verspeist«. Zur Diskussion über an-

geblichen Kannibalismus unter den Batak vgl. Lang 2010. Zu jener Zeit gab es imWuppertal auch

schonwirtschaftliche Verbindungen nach Sumatra über die Rheinisch-WestindischenKompagnie.

Vgl. hierzu: NL-HaNa, Nederlandsche Handel-Maatschappij (NHM), 2.20.01, Nr. 15297.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 123

der Batakmission.197 Auf der Konferenz beschlossen sie zu den bereits bestehenden

Stationen Sipirok und Bungabondar im Norden zwei weitere Stationen anzulegen. Ihr

Ziel war es, die Stationen so weit wie möglich in den unabhängigen Norden zu verlegen

und damit der Ausbreitung des Islams zuvorkommen.198 (Zur Ausbreitung der Mission

vgl. Abb. 7. Zu den Missionaren vgl. Abb. 8.)

Die ersten Christen taufte Gerrit van Asselt bereits am 2. April 1861.199 Sie waren

seine Haushaltsgehilfen.200 Carl Klammer taufte 1964 weitere Jünglinge im Alter von 12

bis 17. Darunter waren u.a. Samuel Siregar, Johannes, Philippus, Thomas und die Frau

von Jakobus.201 Bereits 1865 wurde die erste christliche Kirche im Batakland gebaut.202

Viele der ersten Täuflinge waren freigekaufte Sklaven und damit ortsfremd und nicht

in lokalen Strukturen integriert. Sie lebten schon einige Zeit im Haushalt eines Mis-

sionars und die Taufe änderte an ihrem sozialen Status zunächst nichts.203 Doch die

Tatsache, dass Religionszugehörigkeit bei den Batak einen Rechtsstand (sie waren Teil

der Adat204) begründete und damit die einzelnen Personen über die Religion in die Ge-

meinschaft integriert waren, wurde es zu einem Problem, als sich Batak für das Chris-

tentum entschieden. Denn mit der Konversion wurden sie aus der sozialen Gemein-

schaft ausgeschlossen.205 Viswanathan spricht in diesem Zusammenhang von »civic

death.«206 Die neuen Christ*innen verloren ihren Besitz,mussten ihre Felder aufgeben

und die Rechtsgemeinschaft verlassen. »Da sich in der gemeinsamen Bewirtschaftung

des Bodens und im Opfer an die Väter, denen das Land gehörte, die Dorfgemeinschaft

197 Zur Vorgeschichte der RMG in Sumatra vgl. u.a. Richter 1931, S. 84. Siehe auch: BdRM 1862, S. 57ff.

198 Streng 1989, S. 52. Dazu hatte Neubronner van der Tuuk bereits in den 1850er Jahren gedrängt: »If

we do not follow this plan it is my opinion that the whole society will become Islamized before

we realize it.« Pedersen 1970, S. 54. Das Motiv des Wettlaufs um die Seelen der »Heiden« ist ei-

ne gängige Darstellung in der Missionsliteratur. Es verhalf zur dramaturgischen Darstellung der

Wichtigkeit des eigenen Wirkens.

199 Samuel Siregar sprach von einem Jungen, Simon Jakobus, der bereits im Haushalt von Friedrich

Betz lebte. Samuel Siregar. Schreiben, Barmen Dec. 1872, RMG 2.946 Pandita Briefe und Berichte.

200 Die ersten Täuflinge in beiden Missionsgebieten wurden auch deshalb in den eigenen Missions-

haushalt aufgenommen, weil die Missionare Sorge hatten, dass diese wieder vom Glauben abfal-

len würden. JB 1859, S. 75.

201 Samuel Siregar kammit Friedrich Betz nach Europa. Er lebte eine Zeitlang in Barmen. Von ihmgibt

es einen selbstgeschriebenen Lebenslauf. Darin berichtete er von seiner Taufe am 6.3.1864 und

auch dass die Frau von Simon Petrus mit ihm getauft wurde. Samuel Siregar. Schreiben, Barmen

Dec. 1872, RMG 2.946 Pandita Briefe und Berichte. Die Frau wird in der sekundären Literatur meist

nicht erwähnt.

202 Warneck 1912, S. 33.

203 Warneck 1912, 33,36; BdRM 1868, S. 261.

204 Adat ist Rechtsordnung und Gesetz. Sie ist Gewohnheitsrecht und bestimmt das Zusammenleben

der Gemeinschaft und damit auch das Leben Einzelner. Eine Adatgemeinschaft war gleichzeitig

auch eine Religionsgemeinschaft. Vgl. hierzu Schreiner 1972; Tumanggor 2006; van Bemmelen

1986. Und speziell zur Situation der Frau unter der Adat vgl. Sarumpaët-Hutabarat 1955/1956. Zur

Veränderung der Adat unter dem Einfluss des Christentums vgl. Siregar 1981.

205 Zur Zeit der holländischen-ostindischen Kompanie empfingen die Christenmit der Taufe zugleich

holländisches Recht. Sie wurden juristisch und kirchlich gesprochen zu Europäern. Der Religions-

wechsel brachte einen Rechtswechsel.

206 Viswanathan 1998, S. 79. Zitiert nach van Bemmelen 2012, S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Gender und christliche Mission

als Rechtsgemeinschaft darstellt, bedeutete die Taufe für die Christ*innen zugleich das

Ausscheiden aus der Dorf- bzw. Rechtsgemeinschaft ihres Familienverbandes.«207 Um

ihr Überleben zu garantieren, kauften Missionare Reisfelder und gründeten christli-

che Dörfer.208 Ludwig Nommensen gründete Huta Dame und Peter Heinrich Johann-

sen Zoar.209 Gleichzeitig war dies allerdings auch eine Möglichkeit, wie Ludwig Nom-

mensen nach Barmen schrieb, um die Getauften aus den »ganzen battschen Sitten«210

zu entreißen. Niederlassen konnten sich die Missionare nur mit Zustimmung der lo-

kalen Herrscher. Die Verhandlungen waren anfangs zäh und der Arbeitsbeginn mit Ge-

fahren verbunden. Peter Heinrich Johannsen wurde bspw. die Niederlassung in Pan-

surnapitu erst »nach mühevollen Verhandlungen«211 zugestanden, allerdings in einem

Sombaon, einem den Geistern geweihten Platz. Dies geschah, um zu sehen, wie diese

auf die neue Religion reagierten.

Über die Zusammenstellung der ersten Gemeinden schrieb Peter Heinrich Johann-

sen 1866: »Auf unserer Station befinden sich gegenwärtig [1866] etwa 75 Personen; dar-

unter 50Getaufte.Die Übrigen sind alte, verlasseneWitwen; Frauen, die von ihrenMän-

nern verlassen sind; Kranke, die bei uns in ärztlicher Behandlung sind; ein Erzspieler,

der von seinen Eltern gleichsam bei uns in die Verbesserungsanstalt getan ist, und ver-

lassene Kinder.«212 Es zeigt sich also, dass die Mission hier wie auch unter den Herero

zunächst als Auffangbecken sozialer Randexistenzen diente. Insbesondere Witwen und

verlassene Frauen ergriffen offenbar die neuen Möglichkeiten, die die Mission für sie

eröffneten und suchten Schutz. Aber auch Menschen mit Schulden schlossen sich den

Missionaren in der Hoffnung an, dass diese die finanzielle Last für sie beglichen.213

Die medizinischen Kenntnisse, und damit die Fähigkeit bisher unbekannte Krankhei-

ten zu heilen, halfen der Mission unter den Batak Anerkennung zu finden.214 Neben-

bei bemerkt waren die Missionare selbst nicht unwesentlich daran beteiligt, diese, für

traditionelle Heiler unbekannten und deshalb oft auch für sie nicht oder schwer heilba-

ren, Krankheiten nach Sumatra zu bringen.215 Eine schwerwiegende Krise erlebte die

Batakmission, als die Missionsleitung August Schreiber als Präses einsetzte. Ludwig

207 Schreiner 1972, S. 135f.

208 Konferenzprotokoll, Silindung 28.6.1867, RMG 2.890 Missionarskonferenzen. Dieser Name wurde

von Friedrich Fabri nicht gebilligt. Er forderte die Missionare auf, bataksche Namen für die Statio-

nen auf Sumatra zu verwenden. So nannte Heinrich Peter Johannsen die Station nach dem Dorf

Pansurnapitu. Menzel 1989, S. 28.

209 Warneck 1912, S. 70 und 284.

210 Ludwig Nommensen. In: Missionsblatt 1865, No. 19.

211 Menzel 1989, 23f. Sehr eindrücklich hierzu auch die Aufzeichnungen vonWilhelmMetzler. Jahres-

berichte vonMissionarWilhelmMetzler, über die Zeit von 1847-1905, RMG 1.365Metzler,Wilhelm.

212 Peter Heinrich Johannsen in BdRM 1867, S. 164.

213 Peter Heinrich Johannsen 1867. Zitiert in Menzel 1989, S. 28.

214 Die Missionare selbst waren sich der Nützlichkeit der medizinischen Kenntnisse bewusst und be-

tonten die Notwendigkeit der medizinischen Ausbildung neuer Missionare.

215 1866 kam es zu einem Pockenausbruch. Offensichtlich wurden dieMissionare als Schuldige dieses

Ausbruchs angesehen. BdRM 1866, S. 310. 1875 kam es bspw. zu einer Choleraepidemie. 1881 wird

von Ruhr und Typhus berichtet. Von den Missionaren wurden die Krankheiten auch als positive

Ereignisse gewertet, da sich gerade in diesen Zeiten »viele Menschen dem Christentum« zuwen-

deten. BdRM 1881, S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 125

Nommensen fühlte sich von dieser Entscheidung übergangen und in seinen Leistun-

gen wenig gewürdigt und drohte mit seinem Ausstieg aus der Mission. Peter Heinrich

Johannsen stellte sich dabei hinter ihn und drohte ebenfalls mit seinem Ausstieg, was

zu einer Vertrauenskrise zwischen den Missionaren und der Missionsleitung führte.216

Wie Emma und Carl Hugo Hahn in der Hereromission, entwickelten auch Ludwig

Nommensen und seine Frau Caroline ein sehr enges Verhältnis zu den ersten Christ*in-

nen. Darüber schrieb Peter Heinrich Johannsen »Zum Glück ist unser Nommensen

sammt (sic!) seinem lieben Weibe und seinem Mitarbeiter den Battas längst ein Bat-

ta geworden, und sie leben, fast aller Bedürfnisse eines Europäers sich entschlagend,

wie die Battas, mit diesen auch den letzten Bissen theilend.«217 Ludwig Nommensen

unterstützte mit einem Teil seines Jahresgehalts christliche Familien bei der Rückzah-

lung eines Brautschatzes. Diese Tatsache verweist gleichzeitig auf ein großes Problem,

mit dem die neuen Christ*innen konfrontiert wurden. In den Augen der Batak gehör-

ten getauften Männer und Frauen nicht länger ihrer Gesellschaft an. Sie wurden nicht

länger als Batak gesehen, sondern vielmehr als Holländer und damit als Personen, mit

welchen es nicht nur unmöglich, sondern auch unattraktiv war, eine Heiratsverbindung

einzugehen.218 Schon gemachte Heiratsverbindungen wurden seitens der nichtgetauf-

ten Batak der brautnehmenden Familien (Marga Boru) deshalb aufgelöst, was die ge-

tauften Familien in die Situation brachte, schon bezahlten Brautschatz zurückzahlen

zu müssen. Aber nicht nur Ludwig Nommensen unterstütze die Christ*innen in Not-

situationen. Vielmehr erfuhr auch er und seine Familie Unterstützung durch sie u.a.

als 1868 die neugeborene Tochter Anna von einer getauften Christin gestillt wurde, weil

seine Frau nach der Geburt zu schwach dafür war.219

Die Hürden für die Konversion waren zunächst also sehr hoch. Groß war deshalb

die Erleichterung bei den Missionaren, als sich Veränderungen abzeichneten. 1869 be-

richteten sie davon, »daß von jetzt an die Getauften auf allen Stationen nicht mehr wie

früher, obdachlos werden, also auch nicht mehr gezwungen sind, Zuflucht und Lebens-

unterhalt auf demHofe desMissionars zu suchen, sondern daß überall wer Christ wird,

bleiben darf, wo er ist, daß überall christliche Dörfer in der Bildung begriffen sind, oder

auch sich schon gebildet haben.«220 Als entscheidenderWendepunkt221 für dieMission

216 Vgl. hierzu Peter Heinrich Johannsen, diverse Schreiben in den Jahren 1867 und 1868, RMG 1.927

Johannsen, Peter Heinrich.

217 BdRM 1867, S. 165.

218 Getaufte Frauen wurden als »holländische Bräute« abgelehnt und der gezahlte Brautpreis zurück-

gefordert. Vgl. hierzu van Bemmelen 2012, S. 142ff.

219 AnnaNommensen. In: Der kleineMissionsfreund 1868, S. 158. DieMissionsschwestern berichteten

in ihren Briefen Anfang des 20. Jahrhunderts mehrmals davon, wie schwer es sei, eine Amme für

verwaiste Kinder zu finden.

220 BdRM 1869, S. 241f.

221 Die überhöhte Position von LudwigNommensen im Prozess der Christianisierung unter den Batak

wird in vielen wissenschaftlichen Arbeiten immer noch unkritisch übernommen. Lothar Schreiner

plädierte bereits dazu Ludwig Nommensen in seinem historischen Kontext und seinen Abhängig-

keiten von Radja Pontas aber auch Peter Heinrich Johannsen zu verorten. Bis heute steht Peter

Heinrich Johannsen im Schatten Ludwig Nommensen. Schreiner 1987, S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Gender und christliche Mission

auf Sumatra galt die Taufe von drei Radjas 1876: Zum einen der »highly respected«222

Radja Pontas Lumbantobing (getauft: Obaja), der Radja, der 1861 Gerrit van Asselt und

Christian Heine freundlich aufgenommen hatte. Zum anderen Raja Musa und Rad-

ja Panalungkup (getauft Nikodemus). Zum einen konnte jetzt der rechtlose Zustand

der Christ*innen überwunden werden und zum anderen war damit ein erster Schritt

gemacht, um eine christliche Obrigkeit zu bilden, wie das von den Missionaren an-

gestrebt worden war. Radja Musa und Radja Panalungkup hatten sich allerdings nicht

selbstlos, sondern aufgrund klarer politischer Überlegungen dem Christentum zuge-

wandt. Sie wollten sich so als politische Führer etablieren.223 Auch Radja Pontas war

offenbar westlichen Ideen in Form der Mission und des Kolonialismus aufgeschlossen.

Bis heute wird seine prophetische Vorsehung zugunsten der Ausbreitung des Christen-

tums gepriesen. »He foresawwith asmuchwisdom as steadfastness the change that the

coming of Christianity and the colonial administration would mean for the Batak.«224

Diese Tatsache verweist auf einen ganz wichtigen Aspekt bei der Konversion, nämlich

die Bedeutung von Eigeninteresse und Handlungsspielräumen der Batak in der Um-

bruchszeit.225 Radja Pontas war als einer der ersten bereit dem Neuen eine Chance zu

geben, um sich damit auch seine eigene Machtposition abzusichern. »Christianity, to a

certain extent, was taken as an alternative to challenge the expansion of Islam and end

the chaos.«226 Doch auch andere Radjas hatten das Christentum als neue Machtoption

erkannt. So berichtete Carl Klammer bereits 1865, dass er Sutan, den Sohn von Radja

Patuan von Sipirok bei sich aufgenommen habe. »Der Zweck ist, etwas Tüchtiges aus

ihm zu machen und ihn zu einem würdigen Stellvertreter seines Vaters heranzubilden.

Letzterer hätte auch nichts dagegen, wenn Sutan getauft würde.«227 In Bungabondor

hat Friedrich Betz 1866 »den Oberhäuptling getauft.«228 Das Christentum bot eine al-

ternative Antwort auf religiöse, kulturelle und menschliche Herausforderungen und ei-

ne Möglichkeit den eigenen Machterhalt abzusichern. So war das Christentum schon

222 Folgende Geschichte ist hierzu überliefert: Sein Großvater soll gesagt haben, dass er gegen das

Christentum sei, aber wenn die Missionare die Batak lehrten, wie sie reich und glücklich würden

können, dann seien sie gern deren Schüler. Radja Pontas wurde nach seiner Taufe »Obadiah« ge-

nannt. Lehmann 1996, S. 168.

223 van Bemmelen 2012, S. 206. Mehr Informationen zu Radja Musa finden sich bei Hutauruk 1980,

S. 101. Zur Taufe von Radja Panalungkup, der ein Datu war, finden sich mehr Informationen bei

Warneck 1912, S. 56. Er starb 1898. Zwei seiner Söhne wurden Panditas.

224 Schreiner, S. 185. Siehe auch Bonn 1928, S. 55; Aritonang und Steenbrink 2008, S. 541. Paul Pedersen

widmete seine Arbeit Radja Pontas Lumbantobing »who had the courage and prophetic insight to

guide the Batak people toward the gospel.« Pedersen 1970.

225 Sehr ausführlich berichtete Peter Heinrich Johannsen über die Konkurrenzsituation der Radjas

und ihre diversen Strategien, um beim holländischen Gouverneur gut zu stehen. Peter Heinrich

Johannsen. Schreiben an die Missionsleitung, ohne Datum (ca. Mitte 1880er Jahre), RMG 1.927

Johannsen, Peter Heinrich.

226 Situmorang 1987, S. 24.

227 BdRM 1866, S. 12. 1871 berichtete Christian Schütz, dass »Häuptlinge, welche bis dahin die Haupt-

stützen des Muhamedanismus gewesen waren […]« sich jetzt zahlreich zum Gottesdienst einfan-

den und von Sutan angeführt wurden. BdRM 1871, S. 203f.

228 BdRM 1866, S. 200.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 127

Mitte der 1870er zu einer neuen Macht geworden.229 Unter den ersten Täuflingen von

Ludwig Nommensen, war nicht nur ein ehemaliger Datu (Maja, getauft Abraham), son-

dern auch ein Sibaso (Ama ni Panggomal, getauft Isak). Allerdings war – ähnlich wie

in der Hereromission – das Interesse an den Begleiterscheinungen des Christentums

höher und die Hoffnung auf Reichtum und Erfolg sehr eng mit dem Glaubenswechsel

verknüpft, wie Christian Heine in einem Schreiben auch betonte: »Leider ist es bei den

meisten Batta so, daß sie meinen, wenn sie ihre Götter fahren lassen, und zu dem all-

mächtigen Christengott kommen, dann werde der Christengott sie auch alsbald segnen

mit allerlei irdischen Gütern. Darum kommen sie wohl zu dem Missionar und wollen

eiligst von ihm getauft werden, und sind dann sehr enttäuscht, wenn der Missionar

ihnen von Sünde und Tod und Gericht und vom Erlöser, von Heil und Seligkeit redet,

statt wie sie hoffen von Reichthum, Ehre und Sieg über die Feinde.«230

Auch 30 Jahre später war der Übertritt zum Christentum offensichtlich eng ver-

knüpft mit Vorteilshoffnungen, wie im Nachruf auf August Mohri deutlich wird:

»Für die Verkündigung aber des Evangeliums hatten die Leute das verschlossenste

Ohr. Wenn [August] Mohri ihnen von Sünde, Schuld und Erlösung, von Gericht und

Ewigkeit sagte, erklärten sie das für dummes Zeug; er solle ihnen lieber das Geheimnis

verraten, wie sie klug, d.h. reich würden.«231 Religionswechsel war eng verknüpft

mit der Hoffnung auf Aufstieg, Macht und Erfolg. Die Entscheidung der Radjas zur

Zusammenarbeit mit den Missionaren bildete eine wichtige Basis für die Zukunft des

Christentums unter den Batak.232 Ihre Vorbildfunktion und die aus ihren Entschei-

dungen erwachsenden Vorteile waren es, die ihre Anhänger dazu brachten es ihnen

nachzutun. Schließlich klafften innerhalb der Dorfstruktur Lücken auf, wenn sich

bspw. ein Datu oder eine Sibaso für den neuen Glauben entschied. Sita van Bemmelen

spricht in diesem Zusammenhang von einem Trauma, das die Taufe von Personen

wichtiger Positionen auslösen konnte. Schließlich verlor das Dorf damit Personen,

die bedeutsam für die Durchführung von Ritualen und als Vertrauenspersonen in

schwierigen Zeiten und bei Krankheit waren.233

Für ihre Arbeit waren die Missionare auf die Unterstützung inländischer Führer

angewiesen, denn auch die als Autoritätspersonen eingesetzten Ältesten, Lehrer und

Evangelisten kämpften zu Beginn um den nötigen Respekt.234 In der ersten Gemein-

deordnung von 1866/67 legten Ludwig Nommensen gemeinsam mit Peter Heinrich Jo-

229 Hutauruk 1980, S. 105.

230 Christian Heine in: Der kleine Missionsfreund 1877, S. 39.

231 Nachruf für August Mohri in: BdRM 1907, S. 157.

232 Detailliert siehe hierzu van Bemmelen 2018, S. 200ff.

233 van Bemmelen 2018, S. 201.

234 Johannes Warneck schrieb noch 1908 über die Abhängigkeit der Mission von der Unterstützung

der »Häuptlinge.« Warneck 1904, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Gender und christliche Mission

hannsen und unterstützt von Radja Pontas235 die Grundsteine der Missionsarbeit.236

Darin legten sie fest, inwiefern die neuen Christ*innen in die Gemeindearbeit einbezo-

gen wurden: Älteste wurden beauftragt dafür zu sorgen, dass Gottesdienste ungestört

ablaufen konnten (sie saßen mit dem Gesicht zu den Besucher*innen). In ihrem Glau-

ben und für ihre Tätigkeit schulten dieMissionare die Ältesten bei einemwöchentlichen

Treffen. Zudemwaren drei Diakone, eine Diakonisse und eine Kindergartenlehrerin für

die Gemeindestruktur vorgesehen. Ein Diakon war beauftragt nach den Kranken zu se-

hen, einer musste das Geld einsammeln und ein dritter war Küster und Totengräber.

Das Amt des Ältesten gab es auch schon zuvor in der Dorfhierarchie.237 In den neuen

Gemeinden nahmen die Ältesten eine zentrale Bedeutung ein. Sie wurden nicht nur zu

»Kristallationspunkten des Gemeindelebens«238, sie wurden die »eigentlichen Seelsor-

ger«239 der Gemeinden.240

Trotz erster Erfolge waren die Anfänge derMission unter den Batak geprägt von Ab-

lehnung und Vertreibungen, Spott und Unverständnis.241 Ludwig Nommensen schrieb

über die eigene Arbeitsweise reflektierend: »Ich glaube, daß es mehr schadet als nützt,

wenn man sich vor die Heiden hinstellt und betet; denn sie haben von dem Beten kei-

nen Begriff und spotten dann nachher darüber.«242 Die Auseinandersetzungen zwi-

schen Befürworter*innen der Mission und ihren Gegner*innen führten immer wieder

zu erbittertem Streit, bei dem die Mission nicht nur einmal die niederländischen Kolo-

nialtruppen zu Hilfe rief.243 Zum erbittertsten Widersacher der Mission und der Kolo-

nialverwaltung wurde Si Singamangaradja.244 Die Ablehnung richtete sich aber nicht

nur gegen Missionare und die sich ausbreitende Kolonialherrschaft, sondern auch die

zum Christentum übergetretenen Batak wurden bedroht. So wurde im Dezember 1866

235 BdRM 1867, S. 169ff. Welch inniges Verhältnis Missionare zu diesem entwickelten, belegt die Aus-

sageWilhelmMetzler nach dessen Tod: »Ich persönlich habe an ihm einen Vater verloren, den ich

noch lange vermissen werde.« In: Wilhelm Metzler. Jahresbericht 1900, S. 60, RMG 2.365 Metzler,

Wilhelm. Zudem: BdRM 1900, S. 286. DiemeistenMissionare waren zu seiner Beerdigung gekom-

men und viele hielten eine Grabrede. Die Autorität und das Ansehen, das dieser unter denMissio-

naren genoss, zeigen sich insbesondere dadurch, dass er als »Vater« bezeichnet wurde und damit

in der Hierarchie über den Missionaren stand.

236 Schreiner 1987, S. 185f. In verschiedenen wissenschaftlichenWerken wird auch heute noch die Ba-

takmission als »Alleingang« Ludwig Nommensens dargestellt. So bspw. bei Simbolon 1998, S. 55ff.

237 ImDorf wurden keine Entscheidungen getroffen, die nicht zuvor in der Gemeinschaft der Ältesten

besprochen wurden. Der Radja hatte dabei den Vorsitz. Lumbantobing 1961, S. 19.

238 Schreiner 1972, S. 123.

239 Lumbantobing 1961, S. 56.

240 Zur Stellung der Gehilfen, Evangelisten und Ältesten vgl. Kapitel VII.

241 Zu Krisen und Konflikten der Missionare vgl. Warneck 1912, 27f, 51ff, 70f.

242 BdRM 1866, S. 117.

243 So forderten die Missionare bspw. im Krieg von 1868 Unterstützung durch holländische Truppen

mit dem Argument: »Dem Gesetze nach stehen alle Einwohner von Niederländisch-Indien unter

dem Schutze des Gesetzes« in: BdRM 1869, S. 20.

244 vanAsselt 1911, S. 39ff. Rudolf Lehmann erwähnt, dass Si Singamangaradja allerdings auchKontakt

mit denMissionaren suchte. DerHinweis darauf, dass er nachGeschenken und einer europäischen

Frau suchte, könnte möglicherweise darauf hindeuten, dass Si Singamangaradja eine Einigung

anstrebte, die von den Missionaren allerdings nicht als solche verstanden wurde. Lehmann 1996,

S. 161; Schreiber 1884, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 129

das christliche Mädchen Lydia vergiftet.245 Ende 1876 löste der Ausweitungsversuch

der missionarischen Tätigkeit auf das Tobahochland erneut Unruhen aus.246 Anstatt

sich zurückzuziehen, drängten die Missionare auf militärische Intervention der nie-

derländischen Kolonialregierung und trugen damit entscheidend dazu bei, den Kon-

flikt zu verschärfen.247 Um die Kolonialregierung zum Eingreifen zu bewegen, nutzten

die Missionare die Angst der Niederländer vor dem Erstarken des Islamismus geschickt

für die eigenen Zwecke. Sie beschworen die drohende Islamisierung durch eingewan-

derte Aceh-Krieger und erreichten schließlich deren Einmischung.248 Es folgte ein fast

30jähriger Krieg, indem die kolonialen Truppen mit Hilfe sogenannter Strafexpeditio-

nen die gesamte Region bekriegten und damit die Unabhängigkeit der Region been-

deten.249 Missionare waren Teil dieser Strafexpedition.250 Es waren die Missionare,

die die Radjas und Ompus (Dorfvorsteher) von den Vorteilen des »kolonialen Schutzes«

und damit der Unterordnung unter niederländische Herrschaft zu überzeugen suchten

und dadurch verhindern konnten, dass die Dörfer in Brand gesetzt wurden. Gleich-

zeitig trugen sie nicht unwesentlich zum Ausbau des Kolonialismus bei, was für die

Mission insofern wichtig war, dass endlich »Ruhe und Ordnung« einkehrte und – nach

eigenenMaßstäben – endlich eine »ordentliche Regierung«251 die politische Herrschaft

übernahm.Helmut Lukas hat die Mission daher als »Bahnbrecherin«252 des Kolonialis-

245 Lehmann 1996, S. 162.

246 Bereits 1873 reisten die Missionare Peter Heinrich Johannsen, Ludwig Nommensen und August

Mohri in Richtung Tobasee. Nur die Autorität des Radja Pontas bewahrte sie vor dem Tod. Lukas

2011, S. 420;Warneck 1925, S. 107ff. Als Fazit dieser Reise schriebWilhelmHeine: »Wir hoffen unse-

ren christlichen Rachefeldzug also bald zu beginnen und gewiß sind a l l e Brüder dafür, daß Etwas

gethan werde.« BdRM 1873, S. 202. Von holländischer Seite wurde den Missionaren vorgeworfen,

den Krieg ausgelöst zu haben. In einem Bericht dazu nahmen sie Stellung. Darin weisen sie dar-

auf hin, dass einzelneMissionare – LudwigNommensen undAugust Simoneit – die Expedition der

Kolonialregierung unterstützt und mitgetragen hätten und dafür auch entsprechende Auszeich-

nungen erhalten hatten. In: BdRM 1878, S. 193ff. Sehr ausführlich zur Beteiligung der Missionare

bei der Strafexpedition siehe BdRM 1878, S. 361-381.

247 Die Kolonialregierung hielt sich jedoch auch vor Missionare zwangsweis zu versetzen, wenn ihr

Verhalten den Frieden in Gefahr brachte. So wurde bspw. Johannes Warneck von der Regierung

abgezogen, nachdem er mit seinem Verhalten Unruhen ausgelöst hatte. Lukas 2011, S. 422. Ins-

besondere nach dem Aceh-Krieg waren die Holländer an der Haltung des Status quo interessiert.

Pedersen 1970, S. 49.

248 Elsbeth Locher-Scholten betont, dass den niederländischen Kolonialismus zwischen 1894 bis 1915

viel stärker ethische Motive als ökonomische Motive vorangetrieben haben. Gerade weil die Nie-

derländer Verantwortung für den Archipel übernommen hatten, sollte ihre Herrschaft »mild und

gerecht« sein und auf eine Modernisierung der Gesellschaft hinzielen, was in der Praxis nicht im-

mer so umgesetzt wurde. Locher-Scholten 2003, S. 198f.

249 Die Eingliederung des zentralen Bataklands in das Kolonialreich wurde 1908 mit dem Tod von

Si Singamangaradja abgeschlossen. Angerler 2009, 5f; Situmorang 1987, S. 224f; Hutauruk 1980,

S. 84; Lukas 2011, S. 420. Berichte über den Krieg aus missionarischer Sicht in: BdRM 1878, S. 361-

381.

250 ZumZusammenhang vonMission undGewalt vgl. exemplarisch van derHeyden und Becher 2000.

251 Christiansen in: BdRM 1871, S. 142. Ähnlich formuliert August Mohri aus Sigompulon: »zu wün-

schen wäre aber mehr denn je, daß eine ordentliche Regierung in’s Land käme. Die Herren Radjas

regieren ziemlich wild und wirr durcheinander und wider einander.« BdRM 1871, S. 142.

252 Lukas 2011, S. 421.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Gender und christliche Mission

mus bezeichnet. Johann Angerler dagegen verweist in diesem Kontext auf die lokalen

Kräfte, nämlich die lokalen Herrscher, die, durch die Missionare gut informiert waren

über koloniale Pläne und die Umbruchszeit gezielt für eigene Interessen nutzten. Einige

stellten bspw. vor geplanten Annexionen bewaffnete Gruppen zusammen oder unter-

nahmen gezielte Kriegszüge, umMacht zu demonstrieren und sich damit bessere Aus-

gangspositionen für Verhandlungen mit der Kolonialregierung zu verschaffen. »Wäh-

rend ein Teil der Bevölkerung der Annexion aktiv Widerstand leistete und dafür schwer

gestraft wurde, versuchten bestimmte Anführer, die antizipierte Kolonialherrschaft be-

reits vorzubereiten.«253 Schließlich war die niederländische Kolonialherrschaft im Jahr

1890 so weit gefestigt, dass sie zwei administrative Einheiten bilden konnte: Silindung

mit Zentrum Tarutung und Toba mit Zentrum Laguboti. Die letzten unabhängigen Ge-

biete (Dairi,Westküste des Tobasees und Samosir) gliederte die Kolonialregierung nach

dem Tod von Si Singamangaradja in ihr Kolonialgebiet ein.254

Mit der Ausbreitung der Kolonialverwaltung beschleunigte sich der Christianisie-

rungsprozess. Während die Missionare noch Anfang der 1870er Jahre von einem »Still-

stand auf dem Missionsgebiet«255 gesprochen hatten und sich über die »Lauheit und

Halbheit«256 ihrer Christ*innen beschwerte, stieg das Interesse an der Mission in den

1880er Jahren deutlich an.257 In diesem Kontext wurde auch die erste große Kirchen-

ordnung 1881 erlassen und die erste Synode in Pearadja abgehalten. Etwa 400 Personen

kamen zusammen. Anwesendwaren »eingeborene Lehrer, Älteste, christliche Häuptlin-

ge und andere angesehen Gemeindeglieder.«258 1884 waren bereits 17 Missionare auf

Sumatra stationiert. Damit ging die Rechnung der Missionare auf, die sich durch die

Einmischung der Holländer einen Aufschwung erhofft hatten.259 Allerdings auf Kosten

der Batak, die zahlreich zu Tode kamen.260 So schrieb bspw. August Schreiber rückbli-

ckend: »Die […] Heiden […] wurden überall geschlagen, ihre Dörfer […] wurden erobert

und verbrannt und die holländischen Truppen durchzogen siegreich fast das ganze To-

baland […].«261 Das menschliche Leid wurde hingenommen und die Entwicklung als

Gottes Fügung oder »Zucht« gesehen. Die Mission betonte vor allem die positiven Fol-

gen, die der Krieg für dieweitere Entwicklungmit sich brachte: »Daswunderbarste aber

253 Angerler 2009, S. 366.

254 Er wurde erschossen. Lukas 2011, S. 264; Streng 1989, S. 123ff. Als wichtiger Beobachter der Umbrü-

che 1890/91 gilt Elio Modigliani. Modigliani 1995.

255 BdRM 1872, S. 12f.

256 Ebd.

257 August Simoneit berichtete bspw. davon, dass 1880 die beiden »vornehmsten Häuptlinge« im

Taufunterricht seien und dass mit Ompu Pangalingkup und Guru Si Songgulon ehemalige Fein-

de der Mission getauft seien. BdRM 1880, S. 68.

258 Warneck 1912, S. 90. Er spricht von 3 500 Anwesenden.

259 BdRM 1878, S. 171.

260 Bis heute ist nicht geklärt, wie viele Opfer der niederländische Eroberungskrieg unter den Batak

gekostete hat. Johann Angerler spricht aber davon, dass die Zahl der verbrannten Dörfer im drei-

stelligen Bereich liegen müsste. Angerler 2009, S. 366. Mit ihren Dörfern hatten die Menschen

auch ihre Vorräte verloren und waren damit der Hungersnot ausgesetzt. Vgl. hierzu auch Zeitzeu-

genberichte von Marie Johannsen in ihren Briefen. RMG 86 Johannsen, Marie, geb. Sommer.

261 Schreiber 1884, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 131

war, daß dieser Krieg, der durch Singa Mangaradjas Feindschaft wider das Christen-

tum erregt worden war, unter Gottes gnädiger Führung nun sogar dazu dienen mußte,

die Sache des Evangeliums unter den Battas in mehr als einer Weise ganz bedeutend

zu fördern.«262

Erst jetzt wurde es den Missionaren möglich, auch in die Landschaft um den To-

basee vorzudringen.263 Außerdem begannen die Niederländer lokale Autoritäten in ih-

ren Dienst zu stellen.264 Bei der Besetzung dieser Posten wurden zwar auch in gewis-

ser Weise bisherige Machtsysteme berücksichtigt, aber schlussendlich wurden im Le-

sen und Schreiben gebildete und zum Christentum übergetretene Personen bevorzugt

eingesetzt. Damit wurde die Kolonialverwaltung mehr und mehr als Arbeitgeberin in-

teressant.265 1908 führten die Niederländer ein neues administratives System ein und

schufen schließlich 1914 mit dem Demangsystems neue Autoritäten. Waren sie bisher

bemüht, kulturelle Bindungen zu berücksichtigen, führten sie nun ein Verwaltungs-

system ein, das sich von den bisherigen Machtsystemen unterschied. »Finally in 1914,

other positions, Demang and Assisten Demang, were created for the Toba-Batak based

on a special training qualification instead of merely genealogy. The shift to Demang-

ship marked a change in the local political leadership that was to the disadvantage of

the leadership image and social status of the existing rajas and kepala negri.«266 Nun

zählte nicht mehr soziales Ansehen und Herkunft, sondern Bildung bei der Besetzung

dieser Posten. Damit eröffnete die Kolonialregierung mit dieser neu geschaffenen Be-

amtenlaufbahn neue Möglichkeit des sozialen Aufstiegs.267Während im Laufe der Zeit

das Ansehen der Demang stieg, sank jenes der Radja kontinuierlich.268Wilhelm Stein-

siek beobachtete die Folgen dieser Veränderung:

»Es ist jetzt eine Zeit der Gärung, wie nie zuvor. Die neu eingesetzten inländischen Be-

amten mit den unsinnig hohen Gehältern von 100 Gulden und mehr monatlich, wozu

noch Tagegelder und Wohnungsvergütung treten, sind mit ihrer großen Macht fast

zu einer Plage geworden, mit sehr wenigen Ausnahmen. Sie betragen sich fast durch-

weg so hochmütig gegen uns und gegen ihre Volksgenossen, nehmen Bestechungen

262 Schreiber 1884, S. 51 und 55. Missionare berichteten von steigendem Interesse. August Simoneit

von Simorangkir: BdRM 1880, S. 68f, Carl Klammer aus Sipirok BdRM 1881, S. 72, August Mohri aus

SipoholonBdRM1882, S. 50, Julius Christiansen aus PangaloanBdRM1884, S. 357,WilhelmMetzler

aus Pea Radja BdRM 1887, S. 132.

263 1881 besuchte eine Delegation von Radjas aus Balige Pearadja und verlangten nach einemMissio-

nar. Damit konnte dieMission sich ausdehnen und eine erste Station am bis dahin größten Ort am

Tobasee gründen. Warneck 1912, S. 125.

264 Auch forderte die Kolonialregierung die Mission auf in abgelegenen Gebieten Missionsstationen,

wie bspw. Baru, zu errichten.

265 Schon in der frühen Zeit des Kolonialismus hatten Batak als lokale Polizisten für die Kolonialre-

gierung gearbeitet und damit zum Aufbau des Kolonialwesens beigetragen. van Asselt 1911, S. 37.

266 Hutauruk 1980, S. 24-29.

267 Dadurch schufen sie nicht nur neue Hierarchien, sondern auch neue Zugänge zu Land. Simbolon

1998, S. 63.

268 Darauf verweist Hutauruk. Er betont außerdem, dass für Batak die Chance einer neuen Aufstiegs-

möglichkeit so groß war, dass sich innerhalb dieser Beamtenschicht keine antikolonialen Strö-

mungen entwickelten und auch ein Bewusstsein dafür fehlte, dass sie erst den Niederländern zu

Macht und Herrschaft verholfen hatten. Hutauruk 1980, S. 90ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Gender und christliche Mission

und plagen die Leute, daß der Haß gegen sie sich vielleicht noch einmal mit Gewalt

äußern wird.«269

Bildung wurde zum Schlüssel für den Ein- und Aufstieg, in dem von der Kolonial-

regierung neu geschaffenen Macht- und Verwaltungssystem. Da das missionarische

Bildungssystem bis zur Jahrhundertwende auf Sumatra das einzige war, das es gab,

kämpften verschiedene Regionen um die Niederlassung von Missionaren.270 Lokale

Herrscher nutzten die Umbruchszeit für den Ausbau der eigenen Macht und nahmen

dabei den Bedeutungsverlust bisher vorherrschender Strukturen in Kauf.271 Julius

Christiansen hatte bereits 1884 berichtet: »die heidnischen Sitten und Gebräuche

kommen mit jedem Jahr mehr und mehr in Verfall, weil fast alle Häuptlinge Christen

sind.«272 Einige politisch einflussreiche Männer nutzten die Konversion dazu ihren

Führungsanspruch durch die Kolonialverwaltung anerkennen zu lassen. Sie sahen in

den Missionaren Träger eines neuen, mächtigen Sahalas, was etwa mit nützlichem

und heilsamem Einfluss übersetzt werden kann.273 Dieses politische Kalkül der ein-

flussreichen Männer war für die Mission günstig, wenn es auch offiziell abgelehnt

wurde. In diesem Kontext ist auch die Schule für »Häuptlingssöhne« in Narumonda

1901 gegründet worden. Mit ihr sollte der christliche Einfluss auf die Radjas verstärkt

werden, indem den Söhnen »eine gute christliche Bildung«274 angeboten wurde.275

Unterstützendwirkte sich hier die Politik der Kolonialregierung aus, die den Radjas, die

zum Christentum konvertierten, höhere Rechte zusprach, als diesen nach vorkolonialer

Hierarchie zustanden.276 Innerhalb der Gesellschaft hatte sich damit die Bedeutung

des Christentums verändert. Brachte der Übertritt zum Christentum 1865 noch den

Ausschluss aus der sozialen Gemeinschaft, wurde dieser schon wenige Jahre später

zum Machtfaktor und das Interesse an der Niederlassung von Missionaren stieg. Die

269 BdRM 1917, S. 30.

270 Aritonang 1994. Andar Lumbantobing spricht davon, dass Christsein eine Modeerscheinung wur-

de, weil der Schulbesuch als Möglichkeit des sozialen Aufstiegs an Bedeutung gewann. Lumban-

tobing 1966, S. 132.

271 Darauf verweist auch Simbolon 1998, S. 282: »The process of de-sacralization of adat and the de-

creasing authority of rajas were not simply an imposition by external powers or a proecess of »fal-

se consciousness«. Sitor Situmorang verweist in diesem Zusammenhang auf den internen Vor-

machtsstreit, bei dem Impu Radja Naualu die Holländer im Kampf gegen Si Singamangaradja

unterstützte, der wiederum in Aceh Unterstützung suchte. Situmorang 1987, S. 229ff.

272 Schrieb Julius Christiansen aus Pangaloan in: BdRM 1884, S. 357.

273 Für Samosir zeigt dies Lukas 2011, S. 422. Vgl. hierzu auch Lumbantobing 1961, 15ff. Siehe zudem

Marie Johannsen. Schreiben an Frl. Gosche 12.1.1887, Marie Johannsen. Schreiben an Frl. Klemm

20.1.1887, Marie Johannsen. Schreiben an Frl. Klemm, o. J (ca. Mitte 1887), RMG 86 Johannsen,

Marie, geb. Sommer.

274 Warneck 1912, S. 216. Die Missionare wollten dadurch verhindern, dass sie in die Schulen der Ost-

küste gingen. BdRM 1905, S. 225. Da die Abgänger allerdings nicht per se ein einträgliches Amt

in der Kolonialregierung erhielten, war der Frust groß. So stellte die Mission die besten Abgänger

dann als Lehrer in ihren Volksschulen ein und wandelte die Schule bereits 1905 in eine Lehreraus-

bildung um.

275 Zummissionarischen Bildungssystem vgl. Kapitel VIII.

276 Agte 1979, S. 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 133

Missionare bemühten sich darum, den Anfragen nachzukommen und damit der Aus-

breitung des Christentums zu dienen. Dabei mussten sie lokale politische Strukturen

berücksichtigen, wollten sie keine neuen Unruhen auslösen. Radjas strebten offensicht-

lich eine bewusste Verklammerung von Marga und damit einer zusammenlebenden

Gruppe verwandter Familien und dem Christentum an. Über den Erfolg dieser Absicht,

schrieb Jubil Hutauruk »Ohne kollektive Entscheidung für das Christentum und ohne

kollektive Vorstellung, was dieses Christentum für ihre Gesellschaft bzw. Verbände

bringen sollte, wäre die Entwicklung des Christentums von 1864 bis 1875 in Silindung

und Sipoholon undenkbar gewesen.«277 Die Missionare nahmen diese Entwicklung

auf und festigten die Verklammerung von Marga und Kirchengemeinschaft mit der

Einführung der Gemeinde- und Kirchenordnung 1881.278 Auch die vorherrschende

Rechtsordnung wurde von denMissionaren soweit es möglich war übernommen.Dabei

verstanden die Missionare die Adat nicht primär als religiöse Lebensordnung, sondern

als Rechtsbereich, der sich von religiöser Überzeugung trennen ließ. Auch deshalb in-

tegrierten sie diese so gut es möglich war in die Kirchen- und Gemeindeordnung bzw.

entwickelten gemeinsammit einflussreichenMännern und der Kolonialregierung neue

Adatbestimmungen für »inländische Christen.«279 Wie schwierig die Aufteilung der

Adatordnung in einen weltlichen und religiösen Teil war, zeigte sich für die Missionare

unter anderem an der Frage, ob Christ*innen an rituellen Festen teilnehmen durften

oder nicht. Schlussendlich einigten sie sich darauf, dass Christ*innen die Teilnahme an

»heidnischen Festen«, vor allem an rituellen Tänzen untersagt wurde, »die allgemeinen

Ausgaben für sonstige gemeinsame Zwecke in den Dörfern tragen die Christen [aber]

mit […].«280 Die Schwierigkeit der Grenzziehung war auch unter den Missionaren

selbst umstritten. Während bspw. Ludwig Nommensen die Unterstützung und Teil-

nahme an einem Begräbnis heidnischer Verwandter gestattete, soweit Christ*innen

dabei nicht mit dem Heidentum in Berührung kamen und es »christlich zugehe«,

hielt Peter Heinrich Johannsen die Erfüllung dieser Pflicht gegenüber heidnischen

Verwandten für eine »Versündigung.«281 Bestrebt waren Missionare das Christentum

nicht neben die vorherrschende Kultur zu stellten, sondern das dieses sollte sich mit

ihr verbinden und zwar bestenfalls so, dass die alte Sitte der Adat von der neuen Sitte

des Christentums ersetzt wurde. Generell waren Missionare davon überzeugt, dass sie

beauftragt waren, die bisherige Gesellschaftsordnung durch eine »christliche Sitte« zu

ersetzen: »Gott hat die Missionare gesandt, die eine neue Sitte gebracht haben durch

sein heiliges Wort.«282

277 Hutauruk 1980, S. 105.

278 Zur Verbindung zwischen lokalen Strukturen und dem Aufbau der Mission vgl. Schreiner 1972,

119ff. Mit diesen Veränderungen hat dieMission einen Prozess der Individualisierung und schluss-

endlich Säkularisierung in Gang gesetzt.

279 Vgl. zum Verhältnis Adat und Mission Schreiner 1972, S. 135ff.

280 Begleitschreiben zum Konferenzprotokoll 1872, RMG 2.890 Missionskonferenzen.

281 Konferenzprotokoll 1890, Bl. 126 und Konferenzprotokoll 1907, Bl. 39f, RMG 2.890 Missionarskon-

ferenzen.

282 Konferenzprotokoll Synodalverhandlungen der Ältesten und Häuptlingen 1888, RMG 2.890 Mis-

sionarskonferenzen. Dies war nicht so leicht, wie sich die Missionare das anfangs vorstellten. Dies

belegen die vielen folgendenDiskussionen, in denenMissionare darüber diskutierten, anwelchen

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Gender und christliche Mission

Abbildung 8: Gruppenfoto der Missionare an der Missionskonferenz Sipoholon, 1922

Quelle: Archiv- und Museumsstiftung der VEM 6001-457

Die enge Anbindung an vorgefundene Dorf- und politische Herrschaftsstrukturen

hatte zur Folge, dass die Kirche die ethnischen und lokalen Eigenarten der Batak ver-

stärkte. Bezirksgemeinden, die sich an der Dorfstruktur orientierten, wurden bspw. zu

Kirchenkreise zusammengefasst. Jubil Hutauruk verweist in diesem Zusammenhang

darauf hin, dass das Christentum aus diesem Grund vorherrschende ethnozentrische

Strukturen der Gesellschaft nicht abgeschafft habe, sondern dazu beitrug diese zu in-

tensivieren.283 »Man will nicht mit Gliedern eines anderen Stammes in eine Kirche ge-

hen, verlangt besondere Schulen, getrennte Kirchenkassen, eigene Friedhöfe, […].«284

Dies löste eine Konkurrenz aus, die der Ausbreitung des Christentums zumindest for-

mal zugutekam: »Erbat eine Dorf- oder Marga-Gemeinschaft einen Lehrer und war sie

zum Bau einer Schule bereit, so war dies in der Regel der Beginn der Übertrittsbewe-

gung in jener Gegend. Oft ließen Stolz und Ehrgeiz eine Marga nicht ruhen, bis sie

die beste Schule hatte und möglichst viele ihrer Söhne Lehrer oder gar Pfarrer wur-

den.«285 Es waren also nicht unbedingt glaubensrelevante Bedürfnisse, die zur Nieder-

»Sitten« die neuenChrist*innenwie teilhabendürfen undwodie Teilnahmegenerell verboten sein

sollte. U.a. Konferenzprotokoll der Synodalkonferenz 1894, Bl. 102, RMG2.891Missionarskonferen-

zen.

283 Insbesondere auch die Trennung zwischen Nord und Süd. Der Norden wurde mehrheitlich christ-

lich und der Süden blieb islamisch. Vgl. hierzu Hutauruk 1980, 84ff, 100ff. Darauf verweist auch

Smith-Kipp. Smith Kipp 1983, S. 5.

284 Warneck 1925, S. 7.

285 Müller-Krüger 1968, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 135

lassung von Missionaren geführten, vielmehr sicherte das Christentum das Ansehen

einer Marga. Für dieses Ansehen waren Batak offensichtlich auch bereit Opfer in Kauf

zu nehmen. So kamen bspw. Bewohner*innen von Saitnihuta überein, ihren erblichen

Grund und Boden in Banuarea zu verkaufen, um die finanzielle Lage der Gemeinde

zu sichern und den Bau eines neuen Schul- und Kirchengebäudes zu ermöglichen.286

Dass hohe Erwartungen an das Christentum bzw. die Konversion gebunden waren,

zeigt sich auch an einem weiteren Beispiel. Carl Klammer berichtete aus Sipirok von

einem Ältesten Paulus, der ein Verwandter des »Oberhäuptlings« und seit 6 Jahren ge-

tauft war. Dessen Frau aber sagte zu ihm: »Ich werde auch zum Islam gehen, dennmein

Mann ist jetzt schon über fünf Jahre Christ und noch nicht Häuptling geworden.«287

DieMissionare waren bestrebt lokalen Forderungen – sei es bei der Niederlassung, dem

Schul- oder auch Kirchenbau – entgegenzukommen, um keine politischen Eifersüchte-

leien und Streitereien auszulösen und die »Ruhe und Ordnung« nicht zu gefährden, da

dies die Basis ihrer Arbeit war. Die Kolonialregierung bewilligte die Niederlassung ei-

nes Missionars nur, wenn der betreffende Raja sich verpflichtete für das Eigentum und

Leben der Missionare einzustehen. Später ging die Kolonialregierung darüber hinaus

und forderte zudem, dass die Rajas gleichzeitig niederländisches Militär und einen Be-

amten aufnehmenmussten, womit einmal mehr der enge Zusammenhang vonMission

und Kolonialismus deutlich hervortritt.

Auf ihrer alljährlichen Konferenz 1870 führten Missionare Diskussionen über die

Frage der »richtigen« Bekehrung. Dabei standen sich zwei Lager gegenüber: Die Volk-

christianisierung stand dabei im Gegensatz zur Idee der Einzelbekehrung, die die RMG

bis dahin vertrat.288 Diese Diskussion zeigt, dass sich die Missionare gesellschaftlichen

und kulturellen Strukturen beugten und durchaus auch bereit waren, ihreMissionsstra-

tegie anzupassen. Schließlich rechtfertigten die Missionare die Änderung ihrer Missi-

onsstrategie, als ein von Gott geleiteter Prozess und wiesen Vorwürfe von Kalkül und

Berechnung von sich: »Die ersten Missionare dachten nicht an Volkschristianisierung;

sie wollten nach dem alten herrnhutischen Ideal demHeiland einzelne rettungsbedürf-

tige Seelen zuführen. Das hat ihnen Gott auch gelingen lassen. Dann aber führte er sie

darüber hinaus.«289

286 Hutauruk 1980, S. 107.

287 BdRM 1877, S. 332. 1878 berichteten Missionare, dass in der Zwischenzeit nicht mehr Men-

schen vom Christentum zum Islam übertraten, sondern andersherum. Christian Schütz aus

Bungabondar. BdRM 1879, S. 18.

288 Ludwig Nommensen und August Schreiner befürworteten die Massenkonversion, während Chris-

tian Heine und Gerrit v. Asselt auf die Einzelbekehrung bestanden. Dies erklärt auch die unter-

schiedlichen »Missionserfolge« der jeweiligen Missionare. Hierzu Konferenzprotokoll 1870 und

Wilhelm Heine. Ueber die Taufpraxis, Referat, 1870, RMG 2.890 Missionarskonferenzen. Außer-

dem: Peter Heinrich. Johannsen. Schreiben an Missionsleitung, 23.8.1870, RMG 1.927 Johannsen,

Peter Heinrich.

289 Warneck 1912, S. 8. Vgl. hierzu auch für die Anfangszeit: Menzel 1989, S. 33ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Gender und christliche Mission

Tabelle 5: Entwicklung der Batakmission

Alle Zahlen – wenn nicht anders vermerkt – sind den Jahresberichten entnommen. *1 | BdRM

1869, S. 241. *2 | BdRM 1871, S. 45. *3 | Warneck 1912, S. 89. *4 | BdRM 1881, S. 70. *5 | Im Jahr 1893

waren es so viel Getaufte wie noch nie zuvor. BdRM 1894, S. 135.

August Schreiber erinnerte an wichtigere Aufgaben, die bei der Diskussion über

die »richtige« Bekehrung in den Hintergrund zu geraten schienen: »Zwischen der Ein-

zelbekehrung und der des ganzen Volkes liegen noch andere praktisch sehr wichtige

Aufgaben […], nämlich die Bildung von Gemeinden und die Gewinnung von christ-

lichen Familien,«290 während Gustav Warneck später eine Synthese entwickelte, die

beide Strategien rechtfertigte:

»Auf Grund der geschichtlichen Erfahrungen alter wie neuer Zeit bilden Einzelbekeh-

rung und Volkschristianisierung durchaus keinen absoluten Gegensatz: die eine ist die

Vorstufe zur andern. Nicht bloß die erste zur letzteren […] Sammlung von einzelnen

Individuen in kleine, isolierte Gemeinden ist der naturgemäße Anfang aller Missions-

arbeit, […] aber in der Mission ist sie immer nur Grundlegung für Volkskirchenbildung.

Wir stellen also nicht gegeneinander: Einzelbekehrung oder Volkschristianisierung,

sondern nach- und nebeneinander: Einzelbekehrung und Volkschristianisierung.«291

290 BdRM 1888, S. 15-16.

291 Warneck 1894, S. 235.

Jahr Mitglieder der Batakgemeinde

1869 843*1

1871 1 071*2

1876 2 056*3

1880 4 956*4

1892 24 366

1893 über 29 000*5

1897 37 546

1899 43 883

1901 47 784

1903 55 685

1905 75 795

1910 103 528

1914 159 024

1920 194 338

1925 223 069

1929 273 076

1932 329 972

1939 Keine Angaben

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 137

Die Zahlen der Getauften, die die Missionare nach Deutschland melden konnten, wa-

ren beeindruckend. Doch sie beklagten auch die Oberflächlichkeit der Konversionen

und die falsche Motivation, die zum Übertritt führte. »Das Schmerzlichste ist vielmehr

das, daß ein großer Teil der zum Christentum Uebergetretenen, wie sie weiland nur

noch lose mit demHeidentum und seinemGötzendienst zusammenhängen, das Chris-

tentum nur äußerlich angenommen haben.«292 Einen Eindruck von dieser Bewegung

vermittelt die Zahl der Personen, die Hermann Culemann allein in Sipoholon auf Bitte

des Radja Patuan Sohuturon aus Bonan Dolok in nur einem Jahr (Mai 1896 – Mai 1897)

taufte: 939 Personen.293 (Vgl. Tab. 5) Für das Wachstum und die Ausbreitung galten die

Verbindung von Marga und Missionsstation und damit der Übergang von Einzel- und

Volkchristianisierung als »Erfolgsmoment.«294

Einweiteres »Erfolgsmoment« der Batakmissionwar die enge Zusammenarbeit von

Kolonialregierung und Mission. Johannes Warneck schrieb 1911 sehr euphorisch über

das Verhältnis zwischen Mission und Kolonialismus: »So bildet die Batakmission ein

Beispiel dafür, wie eine wohlwollende und gerechte Kolonialverwaltung mit der Missi-

on Hand in Hand gehen und doch dabei Religionsfreiheit garantieren kann.«295 Und

obwohl die Kolonialregierung und Mission nicht in allen Belangen gleicher Meinung

waren, war es doch eine gegenseitige Zusammenarbeit. Gemeinsam mit der Kolonial-

regierung hatten die Mission die Marktordnung in ihrem Sinne verändert. Nun wurde

dieser nicht mehr alle vier Tage, sondern nur noch alle sieben Tage Markt abgehal-

ten und damit die Sonntagsheiligung garantiert.296 Außerdem erreichte die Mission

gemeinsam mit der Hilfe der Kolonialregierung das Verbot des größten Opferfestes

– das Büffelopfer. George Sherman stellt diesen missionarischen Erfolg in Frage und

verweist vielmehr auf die Bedeutung lokaler Rivalitäten, die schließlich wesentlich da-

zu beigetragen hatten, das Verbot durchzusetzen, um so ihre eigene Machtposition zu

verbessern: »In addition to their religious functions, these bius played important tra-

ditional roles in economic and political intercourse among territories, some of which

became superfluous with the avent of judiciary and other government agencies.«297

Denn das Verbot lähmte nicht nur die Religion, sondern schwächte religiöse Struk-

tur und ihre Vertreter. Im Gegenzug brachte es mehr Macht in die Hände weltlicher

Herrscher (der Radja). Die Mission war vor allem daran interessiert dadurch den »alten

Glauben« und die damit zusammenhängende Machtstruktur zu entmachten.298 Wie

die Mission dafür sorgte, dass neue Glaubensstrukturen alte ersetzten, sorgte sie auch

dafür, dass bisher existierende berufliche Aufstiegsmöglichkeiten durch neue – christ-

lich sanktionierte – ersetzt wurden.299 Dies betraf bspw. die Stellung des Datu und der

Sibosa/Parbarin und damit Ämter, die wichtige religiöse und medizinische Funktionen

292 BdRM 1896, S. 327.

293 BdRM 1897, S. 371.

294 Hutauruk 1980, S. 105.

295 Warneck 1912, S. 288.

296 BdRM 1879, S. 167; Konferenzprotokoll der 1890, S. 51, RMG 2.891 Missionarskonferenzen.

297 Sherman 1990, S. 89.

298 Zur Bedeutung des Biussystems in der Gesellschaft der Batak vgl. Angerler 2009.

299 1874 wurde Medizin Pflichtfach bei der Ausbildung von Evangelisten, um zu verhindern, dass die

Christ*innen in Krankheitsfällen einen Datu aufsuchten. BdRM 1873, S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Gender und christliche Mission

erfüllten.300 Diese wurden ersetzt durch neue Berufe. Damit eröffneten christliche Ge-

meinschaften neue Wege des sozialen Aufstiegs: Männer konnten als Lehrer, Priester,

Krankenpfleger und Gehilfen neu erschaffene Positionen bekleiden und an den regel-

mäßigen Versammlungen der Mission partizipieren. Frauen konnten als Lehrerinnen,

Hebammen, Krankenpflegerinnen und später Bibelfrauen bezahlte Positionen einneh-

men. Aber sie konnten auch außerhalb der Mission – und damit im kolonialen Kontext

– eine neue Position bekleiden, die zu sozialem Ansehen und Reichtum führen konn-

te. Die gut ausgebildeten Batak migrierten an die Ostküste und in Verwaltungszentren.

Männer wurden als einheimische Beamte für die Kolonialverwaltung, in Plantagen und

Privatunternehmen gesucht. Toba-Batak hatten gute Chancen, weil sie besser gebildet

waren als andere Bevölkerungsgruppen auf Sumatra.301 Doch nicht nur äußere Vortei-

le können den Erfolg der Mission auf Sumatra erklären. Wie sehr sich Batak mit dem

Christentum identifizierten, belegt zum einen die Gründung ihrer eigenenMissionsge-

sellschaft – der Kongsi Batak – 1899, die von Gemeindemitgliedern getragen wurde.302

Zum anderen zeigt dies auch die Zahl einheimischer Christ*innen und Mitarbeiter*in-

nen: 1920 bestand die Kirche aus 48 Pandita Batak, 21 Evangelisten, 824 Lehrern, 13

Lehrerinnen, 2 180 Ältesten und 73 sonstigen Gemeindehelfer*innen. Demgegenüber

standen 50 ordinierte Missionare, 6 nichtordinierte Missionare und 11 Missionsschwes-

tern.303 Batak erkannten den Vorteil, den dieModernisierung brachte und übernahmen

mit dem Christentum die westlichen Einflüsse, die sie als Hamajoun und damit als

Fortschritt verstanden.304 Hinzu kam um die Jahrhundertwende eine Neuausrichtung

der niederländischen Kolonialpolitik als Folge anhaltender Kritik im eigenen Land.305

Mit der sogenannten Ethical Policy wollten die Niederländer die Bevölkerung Indonesi-

ens bilden und materielle und spirituelle Unterstützung anbieten. Dies brachte für die

Mission einschneidende Veränderungen: Denn die Kolonialregierung unterstützte nun

missionseigene Bildungseinrichtungen und Krankenhäuser durch großzügige Finan-

zierung.306 Im Zuge dieser finanziellen Beteiligung konnten das missionarische Bil-

dungswesen und der Aufbau missionseigener Krankenhäuser enorm profitieren. Dies

wurde insbesondere in der Zeit des 1. Weltkriegs entscheidend, denn dieser und die

Nachkriegszeit brachten besondere Rahmenbedingungen für die Mission auf Sumatra.

Nicht nur war die Kommunikation nach Barmen unterbrochen, es fehlten finanzielle

300 Datu gehörten aus diesem Grund zumindest in der Anfangszeit zu den größten Gegnern der Mis-

sion.WilhelmMetzler schieb, dass Heinrich Püse vergiftet werden sollte, weil er – wie die anderen

Missionare auch – für ihre medizinischen Behandlungen kein Geld nahmen und demDatu die Ar-

beit wegnahmen. Wilhelm Metzler. Tagebuchaufzeichnungen vom 5.12.1876, RMG 1.365 Metzler,

Wilhelm. Über Bedeutung der traditionellen Heilkunst und wie dieselbe von der Mission »über-

wunen« werden sollte: Gottfried Simon. Die Heilkunst der Eingeborenen in Sumatra. In: BdRM

1892, S. 319-327.

301 van Bemmelen 1992, S. 146.

302 Schlunk 1922, S. 96.

303 Ebd., S. 98.

304 Hutauruk 1980, S. 144; Stöhr und Zoetmulder 1965, S. 45.

305 Kritik formulierte vor allem Douwes Dekker in »Max Havelaar«. »Multatuli«. Zur Diskussion über

die ethnische Politik und ihre verschiedenen Auslegungen vgl. Locher-Scholten 1981.

306 Vgl. Hierzu: NL-HaNA, Koloniën, 1850-1900/3.7.1 Oost-Indische besluiten 1850-1932.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 139

Mittel für die Arbeit.307 Das hieß: keine Besoldung und keine Unterstützung der Ein-

richtungen. Diese Situation wurde, nach Jan Aritonang und Karel Steenbrinck, zum

»turning point«308 in den Beziehungen zwischen Batak und RMG. In diese Zeit fiel

zudem der Tod von Ludwig Nommensen 1918 und das Ende der »planmässigen Aus-

breitung«309 der Mission. Gleichzeitig verstärkte sich ab dieser Zeit die Kritik am Pa-

ternalismus der Missionare. Neben ihrem Anspruch auf Leitung und Verwaltung der

»Volkskirche«, begann sich Kritik gegen die Entwurzelung der christlichen Batak von

ihrer eigenen Kultur zu regen.310

Immanuel Siregar, ein Sohn eines Pandita, forderte deshalb durch eine Rückbesin-

nung am »Erbe der Väter festzuhalten.«311 Er verwies in seinen Reden darauf, dass »die

Weißaugen (Europäer) die Errungenschaften der Väter beseitigen.«312 Aber nicht nur

diese Forderungen wurden zur Bedrohung für die Mission. Auch die Begleiterschei-

nungen der Modernisierung und die nach Reichtum und guter Anstellung strebenden

Batak wurden von Missionaren und Missionsschwestern kritisch gesehen. Überhaupt

der Wunsch an der Modernisierung teilzuhaben, seien dies Vergnügungen wie Kino

und Fußball oder Anstellungen und politische Mitsprache, lehnten sie ab. Sie befürch-

teten eine Erosion ihrer Gemeinden und hielten an eigenen Machtpositionen fest. Zum

Glück aber, so schrieb Johannes Warneck 1920, haben wir »unsere Pandita und den

größten Teil unserer Lehrer noch fest in der Hand.«313

Doch gerade dieser Führungsanspruch forderte Mangihut Hezekiel Mangullang,

ein ehemaliger Schüler der Mission, mit der Gründung der Hatopan Kristen Batak

(HKB, Batak Christian Association) bereits 1917 heraus.314 Ihre Absicht war es die sozia-

307 1921 erhielt die Mission einen Vorschuss von der Kolonialregierung und begab sich damit auch

in eine Abhängigkeit, »die unter normalen Verhältnissen unannehmbar wäre,« schrieb Johannes

Warneck. Ders. Vor welchen Aufgaben steht die Mission 1921, RMG 2.900 Missionarskonferenzen.

Finanziell erholte sich die Mission nicht mehr. 1935 klagten Missionare darüber, dass sie seit vier

Monaten kein Gehalt mehr erhalten hatten. Schreiben aus Barmen an Missionare 16.12.1935 und

Schreiben an die Missionsleitung 25.09.1935, RMG 2.898 Missionarskonferenzen. Siehe auch Kon-

ferenzprotokoll 1935, RMG 2.898Missionarskonferenzen. Darin wurden zukünftige Kürzungen be-

sprochen, um Geld einzusparen. In den 1930er Jahren kürzte die Kolonialregierung die Subventio-

nen für Schulen. Schreiben aus Barmen an Missionare 16.12.1935, RMG 2.898 Missionarskonferen-

zen.

308 Aritonang und Steenbrink 2008, S. 548.

309 Schreiner 1972, S. 20.

310 Hutauruk 1980, S. 111.

311 BdRM 1920, S. 18. Er hatte sich bereits 1915 von der RMG abgewandt. BdRM 1915, S. 51.

312 BdRM 1920, S. 18.

313 Warneck in BdRM 1920, S. 206.

314 Ende 1917 wurde in Balige die Vereinigung Hatopan Kirsten Batak (HKB) gegründet, deren offi-

zielles Ziel es war, religiösen und sozialen Missständen in den batakschen Christengemeinden

entgegenzuwirken, sowie für ökonomische Verbesserungen und die politischen Rechte der Ba-

tak einzutreten. Anfangs waren die Missionare von der Satzung beeindruckt und es wurden oh-

ne Bedenken Kirchen für Gründungsversammlung lokaler Sektionen zur Verfügung gestellt. Aber

es zeigten sich auch Vorbehalten. Insbesondere gegen den Gründer Hesekiel Manullang, einem

ehemaligen Lehrer. Ihm wurde vorgeworfen, mal bei den Methodisten mal bei den Sabbatisten

gewesen zu sein. Vorgeworfen wurde ihm vor allem sein politischer Aktivismus. Der HKB wurde

zu einem Sammelbecken ausgeschlossenen Christ*innen. Unter den Anhängern fanden sich auch

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Gender und christliche Mission

le und wirtschaftliche Unabhängigkeit der Batak auch innerhalb der Kirchen zu erlan-

gen.315 Deshalb drangen sie darauf, denMissionar*innen die Führung in religiösen An-

gelegenheiten aus den Händen zu nehmen.Wie auch in der Hereromission führten die

Verteilung der finanziellen Mittel und deren Verwaltung zu Unstimmigkeiten zwischen

Batak und Missionaren.316 Anstatt die Selbständigkeit anzustreben hatten die Mission

in den Verfassungen eine enge Bindung der Gemeinden an ihre Missionare bewirkt.317

Die in den 1880er Jahren eingesetzten Synodalkonferenzen – und damit Plattformen

der Mitbestimmung einheimischer Mitarbeiter – hatten sie, mit der Begründung, dass

sich diese nicht bewährt hatten, nach kurzer Zeit wieder aufgelöst. Damit hatte sich die

Mission aber auch eine Chance vertanMacht zu teilen, gemeinsam die Entwicklungmit

den Batak zu gestalten und »damit dieMöglichkeit für einen Zusammenschluss zu einer

Batakkirche verhindert.«318 Trotz wachsender Kritik hielt die Mission mit aller Gewalt

an ihre Macht fest und versuchte durch kleine Zugeständnisse und Reorganisationsver-

suche die Missbilligungen abzuschwächen. So konnten bspw. seit 1920 die Gemeinde-

vertreter – der Kerkraad – den Kirchengemeinderat verwalten. 1922 wurde jährlich eine

Synode eingeführt.319 Damit war zwar eine organisatorische Struktur der Mitbestim-

mung für dieMitglieder der Batakkirche geschaffen worden, gleichzeitig aber behielten

die Missionare ihren Einfluss und ihre Dominanz. Den Vorsitz des Kerkraad führte der

Gemeindeleiter und die gefassten Beschlüsse erhielten erst durch seine Unterschrift

ihre Gültigkeit.320 Da diese Position meist Missionare innehatten, wurden auch durch

diese Reformen wenige Schritte in Richtung Selbständigkeit gewagt. Es kam zu ersten

Abspaltungen.321 Das Jahr 1928 stellte den Höhepunkt in den Bestrebungen des HKB

dar, um die Unabhängigkeit der Batakkirche zu erreichen. Schließlich wurde 1929 ein

einige Lehrer und Älteste. Laut Jahresbericht der RMG von 1918 sammelte der HKB bis Ende 1918

etwa 5000 Mitglieder, v.a. in den Regionen Balige und Sipoholon. JB 1918, S. 28. Die Satzung der

HKB wurde abgedruckt in: BdRM 1918, S. 68.

315 Kritik haben vor allem die Aufrufe der Mission hervorgerufen, Gelder zu sammeln, um der RMG

in der schwierigen finanziellen Situation nach dem 1. WK direkt zu helfen. Vgl. Aritonang und

Steenbrink 2008, S. 548, Hutauruk 1980, 145f.

316 Auf Sumatra wurde den Missionaren vorgeworfen, Gemeindegelder veruntreut zu haben. BdRM

1920, S. 21.

317 Die wachsende Kritik der Missionare an den neuen Christ*innen kann auch als Ausdruck eines

»Generationenunterschieds« gesehenwerden.Während die erste Generation vonMissionaren die

Entwicklungen überwiegend positiv beurteilen, war die Kritik der jungen Missionare lauter und

stärker. Vgl. hierzu: Otto Marcks. Schreiben an die Missionsleitung vom 18./19.8.1919, RMG 1.972

Marcks, Otto. Darin grenzte er sich klar von der Beurteilung der Gemeindelage vonWilhelmMetz-

ler ab.

318 Hutauruk 1980, S. 121.

319 Johannes Warneck wurde vor diesem Hintergrund als Ephorus der Batakmission beauftragt, sich

den Forderungen nach einer Reduktion der missionarischen Führung innerhalb der Missionskir-

che zu stellen und nach Lösungsmöglichkeiten zu suchen. Dies aber war ihm nicht gelungen. Er

hatte zwar reagiert, aber es waren hauptsächlich kosmetische Korrekturen, die das wahre Macht-

verhältnis nur kaschierten, schrieb: Streng 1989, S. 189.

320 Hutauruk 1980, S. 184. Zur Entwicklung der HKBP siehe auch Nyhus 1987.

321 Als Reaktion auf die Abspaltungen formulierte JohannesWarneck einen Gemeindebrief. Johannes

Warneck. Schreiben an die Gemeinde, ohneDatum vermutl. 1927, RMG 2.897Missionarskonferen-

zen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Mission und Kolonialismus 141

Synodalvorstand (Hoofbestuur) gebildet, dessen Mitglieder zum größeren Teil einhei-

mische Christ*innen waren. Die Missionare sprachen den Battak die Fähigkeit ab, ihre

Kirche selbst zu organisieren. Dies zeigte sich auch bei der großen Synode von 1930,

die von der Batakmission einberufen wurde, und eine neue Kirchenordnung unter dem

Name Huria Kristen Batak Protestan (HKBP) entwickelte. Angestrebtes Ziel war es, die

Kirche durch Batakchrist*innen zu führen und zu leitet. Schließlich waren es äußere

Rahmenbedingungen, die auf Sumatra eine Weiterentwicklung möglich machten. Als

die deutschen Missionare, Missionsschwestern und Missionarsfrauen im Mai 1940 in-

terniert wurden, kamen Batakchrist*innen im Juli 1940 zu ihrer ersten Spezialsynode

zusammen und riefen eine unabhängige Kirche aus. Allerdings war weder die deut-

sche Mission noch die holländische Kolonialregierung bereit diese Entwicklung anzu-

erkennen. Johannes Winkler bezeichnete diese Synode abschätzig als »Räubersynode«

und verweigerte die Herausgabe allen Besitzes der Batakmission an die neue HKBP.

Auch die Kolonialverwaltung verweigerte der HKBP die Anerkennung und das Recht,

als Nachfolgerin der Missionskirche deren Einrichtungen zu übernehmen und so blieb

das Verhältnis schwierig.322 Eine schwere Zeit hatte die Kirche auch unter japanischer

Besatzung, wobei die meisten Führer der HKBP loyal zur japanischen Regierung stan-

den.323 Das Verhältnis mit der RMG blieb schwierig. Eine erste Annäherung gelang

1947.324

3.4 Zwischenfazit

Es konnte gezeigt werden, dass in der Anfangszeit nicht christliche Weltanschauung

der Missionare, sondern vielmehr weltliche Angebote wie Bildung, Kleidung, Handels-

kontakte und medizinische Kenntnisse von entscheidender Bedeutung für Herero und

Batak waren, den Kontakt mit der Mission zu suchen. Und doch war es auch die neuen

Erklärungsmodelle und das alternative Weltbild, das die Mission vor allem für sozia-

le Randgruppen interessant machte. Doch konnten sich Missionsstationen vor allem

in der Hereromission zu Machtzentren mit unterschiedlichen Funktionen entwickeln.

Dank der Begleitfaktoren konnten sich die Missionare in beiden Gesellschaften eta-

blieren. In beiden Missionsgebieten entstand im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts

eine christliche Elite. Während politisch einflussreiche Herero und Batak die Mission

und ihre Konversion gezielt zur Machterhaltung nutzten, bot die Mission zeitgleich für

soziale Randgruppen und junge Generationen eine alternative Möglichkeit sich gesell-

schaftlich zu etablieren. So war das Christentum in weniger als zehn Jahren auf Suma-

tra zu einer neuen Macht geworden, während in Namibia der Christianisierungspro-

322 Simbolon 1998, S. 61.

323 Hierzu und zur weiteren Entwicklung vgl. Aritonang und Steenbrink 2008, S. 522, 552-569.

324 Pandita Sitompoel und Dr. med. Siregar waren als Vertreter der Batakkirche an der Weltkirchen-

konferenz in Amsterdam und zu einem Missionsabend in Barmen eingeladen worden. Protokoll

einer Rede von Pandita Sitompoel vom 29.9.1948 inWuppertal, N.N. »Die jungen Kirchen undwir«

1948, RMG 2.959 Geschichte der Batakkirche. Gustav Menzel deutete allerdings erst die Bitte der

KHBP um zwei Missionare und drei Ärzte 1952 als Neubeginn der Beziehungen zwischen Barmen

und Sumatra. Menzel 1978, S. 376.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Gender und christliche Mission

zess erst dreißig Jahre nachMissionsbeginn eine gewisse Breitendynamik erreichte. Vor

allem der Zusammenbruch der bisherigen auf Viehwirtschaft basierenden soziale und

wirtschaftliche Gefüge in Folge der Rinderpest, Trockenheit und Seuchen führte in Na-

mibia zu einer Hinwendung zur Mission in den 1890er Jahren. Auf Sumatra war es die

Ausbreitung der holländische Kolonialverwaltung mit ihren neuen Partizipations- und

Aufstiegsmöglichkeiten, die westlichesWissen und insofern auch die Nähe zur Mission

attraktiv werden ließ und zu einem steigenden Interesse an der Mission führte, aber

auch der Zwang durch militärische Interventionen. Während sich die Batakmission zu

Beginn des 20. Jahrhunderts etablieren und ausbauen konnte, brach die Missionsarbeit

in Namibia durch den Deutsch-Namibischen Krieg zusammen.

Deutlich wurde die ambivalente Position der Missionare im kolonialen Kontext.

Während sie politische Distanziertheit forderten,waren dieMissionar*innen selbst im-

mer wieder – mehr oder weniger freiwillig – aktiv in politische Prozesse involviert.

Hauptsächlich war die Mission dabei angetrieben von dem Wunsch nach stabilen Ver-

hältnissen, die eine reibungslose Missionsarbeit ermöglichten. Den Frieden, für den

die Mission dabei kämpfte, wurde dabei verstanden im Sinne der Etablierung einer

gottgewollten Ordnung. Während die Mission auf Sumatra von der guten Zusammen-

arbeit mit der holländischen Kolonialverwaltung profitieren konnte, zeigen sich in Na-

mibia unter deutscher Kolonialverwaltung deutliche Interessensunterschiede, die die

Mission nötigen, sich und ihre Relevanz immer neu zu bestätigen. Finanzielle Förde-

rungen wurde nicht gewährt. Einen entscheidenden Unterschied zwischen beidenMis-

sionsgebieten zeigte sich auch im Christianisierungsprozess: Während die Missionare

der Hereromission die Bekehrung Einzelner anstrebte und oft jahrelangen Taufunter-

richt voraussetzten, bevor sie schließlich die Taufe durchführten, wurden auf Sumatra

ganze Gemeinden gleichzeitig getauft und damit eine Volkchristianisierung betrieben.

Ganz deutlich zeigten die Ausführungen, wie Herero und Batak selbstbewusst christ-

liche Elemente mit der eigenen Kultur verbanden und sie sich mit diesem Prozess von

der RMG lösten und eigene Kirchen gründeten. In beiden Missionsgebieten wurde die

Selbständigwerdung, obwohl als Missionsziel angestrebt, nur sehr widerspenstig von

den Missionar*innen mitgetragen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004 - am 15.02.2026, 02:27:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

