Einleitung

Zombies: zuriick auf dem Schirm

In der ersten Folge der franzdsischen Fernsehserie Les revenants (Fabrice Gobert,
2012, Min. 11) hat die dreizehnjihrige Camille unbandigen Hunger. Sie ist vom an-
deren Ende der Stadt in der Dimmerung eiligen Schrittes nach Hause gelaufen
und stopft sich nun in der Kiiche ihres Elternhauses ein Brot in den Mund. Im
Gesprach mit ihrer Mutter sprudelt Camille Entschuldigungen fiir die Verspatung
hervor, fragt nach ihrer Schwester und verschiebt das Aufriumen auf spiter. Eine
alltagliche Szene, wie sie in Millionen von Familien jeden Tag vorkommt, ein Schul-
kind im Gesprich mit seinen Eltern. Doch bereits in dieser Szene zeigt sich, was
Les revenants durchwegs auszeichnet: Eine kleine Verunsicherung bahnt sich ihren
Weg durch die alltigliche Routine, in der Mimik der Mutter, in der Antwort auf Ca-
milles Frage: »Alles ok Mama?«. »Ja, alles ok.«, erwidert die Mutter beildufig. Doch
ihr Gesichtsausdruck sagt das Gegenteil: Er zeigt Angst, Trauer, Ungewissheit.

In dieser Szene ahnt Camille noch nicht, dass sie Jahre zuvor bei einem Au-
tounfall ums Leben gekommen ist. Erst nach und nach, auch im schmerzhaften
Aufeinandertreffen mit ihrer — im Gegensatz zu Camille dlter gewordenen — Zwil-
lingsschwester Lena, werden sie und ihre Familie mit einer ganzen Reihe von Fra-
gen konfrontiert: Was ist passiert? Ist Camille nicht wirklich gestorben? Kann eine
Tote zuriickkehren? Woher? Warum? Was heif3t eine solche Riickkehr fiir die Trau-
er derjenigen, die noch am Leben sind? Was widerfihrt dem Kérper nach dem
Tod? Was dem Geist? In Les revenants wird all dies auf duflerst unaufgeregte Weise
erforscht. Weder bei Camilles Auftritt noch bei den anderen, im Laufe der Serie
zahlreich wiederkehrenden Untoten spielt Kunstblut eine grofde Rolle. Sie sehen
aus wie immer, wollen nur zuriick zu den Menschen, die ihnen wichtig waren,
wollen unbeantwortet gebliebene Fragen stellen oder einfach etwas essen.

Mit dieser subtilen, aber dafiir umso unheimlicheren Art, aktuelle gesellschaft-
liche Themen zu verhandeln, hat Les revenants einen Nerv der Zeit getroffen. Das
lasst sich nicht nur daran erkennen, dass der Plot selbst quasi mehrmals wie-
derbelebt wurde: Les revenants basiert auf dem gleichnamigen und ebenso bemer-
kenswerten franzosischen Spielfilm aus dem Jahr 2004, geschrieben von Robin

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untotes Gedachtnis

Campillo und Brigitte Tijou; die Serie wiederum wurde in den USA unter dem Titel
The Returned (Carlton Cuse, 2015) nachgedreht, mit dem exakt gleichen Plot und so-
gar Schauspieler*innen, die denjenigen in der franzdsischen Version sehr dhnlich
sehen. Wie der Titel der Serie bereits artikuliert — im Franzdsischen doppeldeuti-
ger als im Englischen —, ist eine schier uniiberschaubare Masse von Untoten in den
letzten Jahrzehnten zuriickgekommen.

Die Popularitit, welche die Figur des Zombie in unterschiedlichen medialen
Produktionen — besonders im US-amerikanischen Hollywood-Film, aber auch im
europdischen Autor*innenkino® — genoss, belebt damit Sigmund Freuds Begriff
des Unheimlichen neu: Unheimlich, so Freud in seinem wegweisenden Essay aus
dem Jahr 1919, sei fiir den Menschen unter anderem die ewige Wiederkehr des Glei-
chen, der Zweifel an der »Beseeltheit« eines Gegenstands oder einer Person und
schlieflich die Wiederkehr des Verdringten, das eigentlich bekannt ist.> Freuds
Diagnose lisst sich auch auf heutige, vor allem im >Norden« - eine Bezeichnung,
die hier nicht im geografischen Sinn gebraucht wird®~ bedeutsame Vorstellun-
gen des Untoten ummiinzen. »[..] through the figure of the zombie«, argumen-
tiert etwa Jennifer Rutherford, »all that is past, dead and buried looms up in a
future time that is upon us.«* Die Riickkehr dieser Untoten steht im Zeichen einer
Verhandlung von ungeldsten gesellschaftlichen Problemen. Wenn diejenigen, die
nicht mehr da sind, plotzlich wiederauftauchen, wird Zuriickliegendes prisent. Sie
verkorpern Fragmente der Vergangenheit, sind damit auch Figuren der Dokumen-
tation und Konservierung und fordern gleichzeitig eine Auseinandersetzung mit

1 Zur Spezifik der Figur im nigerianischen Nollywood-Film vgl. Wendl, Tobias (2006): »Zom-
bies: Zu Motivik und lkonografie der Lebenden Toten in Haiti, Hollywood und Nigeria, in:
Eiden, Patrick; Ghanbari, Nacim; Weber, Tobias; Zillinger, Martin (Hg.): Totenkulte. Kulturelle
und literarische Grenzgdange zwischen Leben und Tod, Frankfurt a.M.: Campus, S. 275-289.

2 Freud, Sigmund (1963 [1919]): »Das Unheimliche, in: ders.: Aufsdtze zur Literatur, Frankfurt:
Fischer, S. 45-84.

3 Entgegen eurozentrischer Vorstellungen liegt etwa Haiti, dessen Geschichte im Folgenden
ein zentrales Thema sein wird, sowohl in der nérdlichen als auch in der westlichen He-
misphdre. >Norden« und >Siiden< werden dementsprechend im Sinne von Jean und John
Comaroff als politisch-theoretische und relationale Begriffe gebraucht. Der>Siiden<bezeich-
neteine Gruppierung aus Lindern, die zu unterschiedlichen Zeitpunkten Kolonien, Protekto-
rate oder Uberseegebiete waren bzw. sind, weshalb sie eine Reihe von strukturellen Merkma-
len teilen. Im Verhiltnis zum >Norden<wird dieser>Siden< hdufig in einem >Auflencsituiert.
Esistjedoch wichtigzu betonen, dass der>Stiiden<(ebenso wie der>Norden«) ein»historisches
Konstrukt, ein gleitender Signifikant in einer Grammatik von Zeichen« ist, dessen »semioti-
scher Inhalt durch materielle, politische und kulturelle Alltagsprozesse zeitlich determiniert
wird.« Comaroff, Jean; Comaroff, John (2012): Der Siiden als Vorreiter der Globalisierung. Neue
postkoloniale Perspektiven, (ibersetzt von Thomas Laugstien, Frankfurt, New York: Campus,
S. 64f. sowie 67.

4 Rutherford, Jennifer (2013): Zombies, London, New York: Routledge, S. 23.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Geschichte in Gegenwart und Zukunft ein.’ Es geht also um das Leben mit den Un-
toten, wie in Anlehnung an Jacques Derridas einflussreichen Text Marx’ Gespenster
argumentiert werden kann.®

In einer Zeit, in der sich in vielen Teilen des >Nordens« der Umgang mit dem
Tod und mit den Toten im Alltag wandelt und die institutionelle und kulturel-
le Bedeutung mancher Kirchen, denen diese Funktion traditionellerweise zufiel,
weiter schwindet, haben die Zombie-Massen Teile dieser kulturellen Arbeit iiber-
nommen.” Sie tragen das Thema in anderen alltiglichen Riten und Gemeinschaft
stiftenden kulturellen Praktiken, die sich nun unter anderem in seriellen Formaten
vor den Bildschirmen abspielen, wieder zuriick zu den Lebenden.®

Wenn Camille in Les revenants wie selbstverstindlich am Alltag ihrer Familie
teilnimmt, wirft die Riickkehr dieser Untoten letztlich auch Fragen nach dem Raum
auf, der dem Tod und den Toten unter den Lebenden gewihrt wird. Sie weist im
Gegensatz zu einer undurchdringlichen Trennung von Leben und Tod auf die M6g-
lichkeiten einer allgegenwirtigen Verflechtung dieser beiden Sphiren hin — die an-
dernorts, etwa in vielen karibischen Kulturen, seit Langem zum Alltag gehort — da-
zu in Kiirze mehr.’

Grenzenlos untot

Auf der Website des US-amerikanischen Center for Disease Control and Preventi-
on (CDC) ist neben Informationen iiber diverse real existierende Krankheiten ein
Abschnitt zur Vorbereitung auf die Zombie-Apokalypse zu finden. Untote, das ver-
deutlicht die Website des CDC, lassen nicht nur die Grenzen zwischen Leben und

5 Del Pilar Blanco, Maria; Peeren, Esther (2013) (Hg.):The Spectralities Reader. Ghosts and Haun-
ting in Contemporary Cultural Theory, London: Bloomsbury, S.17.

6 Derrida, Jacques (1993): Spectres de Marx. Létat de la dette, le travail du deuil et la nouvelle Interna-
tionale, Paris: Galilée. In exzellenter deutscher Ubersetzung erschienen als: Derrida, Jacques
(2004 [1993]): Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue Internationale,
libersetzt von Susanne Lildemann, Frankfurta.M.: Suhrkamp. Vgl. dazu auch Del Pilar Blanco;
Peeren, The Spectralities Reader, S. 9.

7 Im Wandel von Todesriten des >Nordensc seit der Frithen Neuzeit haben Forscher*innen ei-
ne zunehmende Individualisierung kultureller Praktiken festgestellt. Auch der 6ffentliche
Charakter dieser Todesriten ist von diesen Transformationen betroffen. Vgl. dazu: Macho,
Thomas; Marek, Kristin (2011): »Die neue Sichtbarkeit des Todes, in: dies. (Hg.): Die neue
Sichtbarkeit des Todes, Paderborn: Fink, S. 9-21, hier S.14.

8 Vgl. dazu auch Rutherford, Zombies, S. 24.

9 Vgl. dazu Khan, Aisha (2018): »Life and Postlife in Caribbean Religious Traditions, in: Forde,
Marit; Hume, Yanique (Hg.): Passages and Afterworlds. Anthropological Perspectives on Death in
the Caribbean, Durham, London: Duke University Press, S. 243-260, hier S. 250 und S. 254.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untotes Gedachtnis

Tod verschwimmen. Dem haitianischen Soziologen Laénnec Hurbon folgend, ver-
deutlichen sie auch, welche Kraft Figuren des Imaginiren im alltiglichen Leben
entfalten kénnen.’® Denn auch wenn die Tipps zur Vorsorge fiir einen Zombie-
Angriff wohl mit einem Augenzwinkern gegeben werden, enthalten sie doch eine
Erklirung, die den Horror der Zombie-Apokalypse mit einem konkreten Ort as-
soziiert: Zur Geschichte von Zombies ist auf der Website zu lesen, dass diese aus
der Karibik kommen, genauer aus dem »haitianischen Voodoo«!*. Diese geliufige
Erklirung unter Verwendung einer heute als rassistisch eingestuften Schreibwei-
se der afro-karibischen Religion ist symptomatisch fir einen ahistorischen und
stereotypisierten Umgang, mit dem die Untoten gemeinhin leben miissen.'? Er-
klirungen wie diese geben einen ersten Hinweis darauf, welche Vergangenheit die
in den letzten Jahrzehnten auf die Bildschirme zuriickgekehrten Zombies im Be-
sonderen adressieren: die Kolonialgeschichte Europas und der USA im karibischen
Raum.

In Abgrenzung von simplifizierenden Erklirungsmustern wie jenen des CDC
begibt sich dieses Buch auf die vielschichtigen historischen Spuren der Figur, und
zwar vorwiegend in einem Feld, in dem diese bisher kaum gesucht wurden, nim-
lich dem der historischen Texte. Denn die Antwort auf die Frage, woher die Figur
kommt, ist viel komplexer, als es einfach abzurufende Bilder glauben machen wol-
len. Der zombi taucht bereits in einem Text aus dem Jahr 1697 auf, der dem franzo-
sischen Autor Pierre-Corneille Blessebois zugeschrieben wird und der europiische
Anteile an dem Konzept verdeutlicht. Im >langen« 19. Jahrhundert erfreute sich die

10 Hurbon, Laénnec (1988): Le barbare imaginaire. Sorciers, zombis et cannibales en Haiti, Paris: Cerf,
S. 201. Hurbon bezieht sich damit auf das Konzept des »gesellschaftlich Imagindren<von Cor-
nelius Castoriadis, das dieser in Weiterentwicklung von Konzepten Lacans, Kants und Freuds
vorlegte. Castoriadis versteht den Begriff des Imaginéren nichtim Sinn von>fiktiv,sirrational<
oder in Opposition zur Realitit, sondern konzipiert die gesellschaftliche Realitat als Produkt
der Imagination. Dadurch wird diese nicht mehr ausschlieRlich dem Bereich des subjektiven
Erlebens zugeordnet, sondern zur Gesellschaftstheorie erweitert. Vgl. dazu: Tappenbeck, In-
ka (1999): Phantasie und Gesellschaft. Zur soziologischen Relevanz der Einbildungskraft, Wirzburg:
Konigshausen und Neumann, S. 83f., hier S. 85.

1 http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm (zuletzt abgerufen am 01.12.2021). Die Schreibweise
»Voodoo«wird von Forschung und Praktizierenden heute als rassistisch eingestuft, weshalb
im Folgenden die in der Forschung etablierte Schreibweise >Vodou« eingesetzt wird. Vgl. ge-
nauer dazu weiter unten sowie die Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE und POSTSKRIP-
TUM.

12 Eine solche Erklarung findet sich etwa auch in McIntosh, Shawn (2008): »The Evolution of
the Zombie, in: McIntosh, Shawn; Leverette, Marc (Hg.): Zombie Culture: Autopsies of the Li-
ving Dead, Lanham, Maryland, Toronto, Plymouth, U.K: Scarecrow Press, S.1-17, S. 2. McIntosh
reduziert die Figur nicht nur auf einen haitianischen Ursprung, sondern iibergeht auch tex-
tuelle Prasenzen derselben vor ihrem Auftauchen im Medium Film.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm

Einleitung

Figur in verschiedenen Texten — die meisten davon in Frankreich publiziert — gro-
Rer Beliebtheit.” In diesen heute iiberwiegend in Vergessenheit geratenen Texten,
die im Folgenden Thema sein werden, tauchen die Untoten in unerwarteten Gen-
res auf und nehmen Formen und Bedeutungen an, die sich zum Teil erheblich von
heutigen, durch Hollywood reproduzierten und stereotyp gewordenen Vorstellun-
gen von auf einen Korper reduzierten, kannibalischen oder infektiésen Figuren
unterscheiden.

Doch auch wenn Frankreich und die franzgsische Kolonialgeschichte in den
Antillen im Folgenden einen zentralen Platz einnehmen, soll die Blickrichtung
nicht einfach von der Karibik auf Frankreich verschoben werden.'* Vielmehr
geht es darum, anhand einer zum Monster gemachten Figur iiber die nationalen
Parameter Haitis hinaus eine Geschichte transatlantischer Interaktionen nach-
zuzeichnen und die Frage aufzuwerfen, inwiefern diese Geschichte gegenwirtige
Vorstellungen immer noch pragt.

Zombies, das zeigt sich bereits an den historischen Texten, sind entgegen vieler
Annahmen nicht auf eine Form, eine Bedeutung, einen geografischen Raum oder
gar eine Nation fixierbar: Sie sind Figuren der Zirkulation, deren Modellierungen
sich von Text zu Text, von Autor*in zu Autor*in unterscheiden. Bereits in den his-
torischen, in Europa publizierten Texten werden sie — sei es als Randfiguren, in
einer Fufdnote oder als zentrale Akteur*innen — immer wieder aufs Neue ausge-
formt und passen sich den unterschiedlichen Genres von Reiseliteratur iiber wis-
senschaftliche Abhandlungen bis hin zu literarischen Texten an. Die Texte produzie-
ren damit eine Figur, auch wenn sie diese — wie in enzyklopadischen Genres - zu-
weilen blof? zu erkliren vorgeben. Es gibt deshalb auch nicht >den Untotens, wie
manche argumentieren, sondern unterschiedliche, zum Teil einander entgegenge-
setzte Varianten einer Figur in stindiger Transformation.’> Dies zeigt sich auch
an den diversen Formen, welche die Figur im Medium Film innehatte: Seit ihrem

13 Wahrend Eric Hobsbawm in seiner Konzeption des»>langen 19. Jahrhunderts<den Anfang mit
1789 und das Ende mit 1914 setzt, ist der Begriff hier in Anlehnung an Jiirgen Osterhammels
differenziertere Markierung zu verstehen: Osterhammel geht von einem Beginn um1770 aus,
wihrend er das Ende nicht schlagartig mit dem Ende des Ersten Weltkriegs zusammenfallen
lasst, sondern die »Phase des kolossalen Ubergangs« und der »Ausweitung von Wirkungs-
ketten« nach dem Ersten Weltkrieg miteinbezieht, wodurch sich die Epoche bis in die 1920er
Jahre ausdehnt. Vgl. Osterhammel, Jirgen (2011 [2009]): Die Verwandlung der Welt. Eine Ge-
schichte des 19. Jahrhunderts, Minchen: Beck, S. 88.

14 Vgl. zur Problematik einer einfachen Umkehr der Perspektive: Conrad, Sebastian; Randeria,
Shalini; Romhild, Regina (2013 [2002]) (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspek-
tiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt, New York: Campus, S. 36.

15 Einesolche Argumentation findet sich etwa in Metz, Markus; Seefilen, Georg (2012): Wir Un-
tote. Uber Posthumane, Zombies, Botox-Monster und andere Uber- und Unterlebensformen in Life Sci-
ence und Pulp Fiction, Berlin: Matthes & Seitz.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untotes Gedachtnis

ersten Auftritt im Hollywood-Film in White Zombie (Victor Halperin, 1932) wandeln
die Untoten als Korper ohne Bewusstsein und Sprache iiber die Leinwinde, doch
erst seit George A. Romeros zum Klassiker avancierten Horror-Film The Night of
the Living Dead aus dem Jahr 1968 kennzeichnet sie kannibalischer Appetit. Ab den
2000er Jahren, im Kontext des SARS-Virus, wurde die Figur zusitzlich mit Vorstel-
lungen von Infektion besetzt.'®

Diese Vielfalt betrifft auch die Geschichte der Figur, die nicht auf ein aus-
schliefilich >karibisches< oder »afrikanisches<>Original« reduziert werden kann. Ih-
re Anfinge speisen sich aus unterschiedlichen Bezugsorten und miindlich tradier-
ten Erzihlungen ebenso wie aus intertextuellen Referenzen. Die historischen Texte
sind ein Zeugnis dafir, dass die Figur aus der Interaktion verschiedener Kulturen
entstand und bereits seit dem 17. Jahrhundert auf beiden Seiten des Atlantiks — in
Teilen Europas und Afrikas ebenso wie im gesamten karibischen Raum - Teil ei-
nes flexiblen Netzwerks aus Bedeutungszuschreibungen war.'” Diese reichen von
(neo-)kolonialen, stigmatisierenden Abgrenzungsbewegungen bis zu herrschafts-
und rassismuskritischen Ansitzen. Auch wenn sich ihre narrativen Einsatzgebiete
dies- und jenseits des Atlantiks zum Teil erheblich unterscheiden, sind sie Figuren
einer zwar asymmetrischen, aber doch geteilten Geschichte. Zombies, so viel ist
klar, existieren nur als multiple, transatlantische Figuren.'®

Aus der Perspektive einer transatlantischen »Verflechtungsgeschichte«®® zei-
gen die historischen Texte allerdings auch, dass Zombies immer schon fir ein
Publikum in Europa und in den USA bedeutsamer waren als fiir die Karibik selbst.
Denn auch wenn gesellschaftliche Imaginationen von Untoten im karibischen
Raum durchaus existieren, so haben sie doch nie jenes Ausmaf erreicht, in dem
Zombie-Massen den >Norden« regelmifiig heimsuchen. Die aktuellen Massen von
Untoten sind deshalb, aus historischer Perspektive gesehen, auch nicht neu: Sie
kehren nur - ein weiteres Mal — zuriick.?°

16  Vgl. dazu Dominguez Leiva, Antonio (2013): Invasion Zombie, Auxonne: Le murmure (=Collec-
tion Borderline).

17 Einen dhnlichen Befund erstellt Eva Bischoff in Anlehnung an Richard King und Heike Beh-
rend fiir die Figur des Kannibalen. Bischoff, Eva (2011): Kannibale-Werden. Eine postkoloniale
Geschichte deutscher Mannlichkeit um 1900, Bielefeld: transcript, S.14; S. 69.

18 Esgreift deshalb auch zu kurz, von der Aneignung eines karibischen>Originalsc<auszugehen,
wie beispielsweise in Moreman, Christopher; Rushton, Cory (2011b) (Hg.): Race, Oppression and
the Zombie: Essays on Cross-cultural Appropriations of the Caribbean Tradition, North Carolina and
London: McFarland.

19 Zum Begriff der Verflechtungsgeschichte siehe Conrad, Randeria, Romhild, Jenseits des Euro-
zentrismus, S.19; S. 42.Vgl. auch Werner, Michael; Zimmermann, Bénédict (2002): »Vergleich,
Transfer, Verflechtung. Der Ansatz der Histoire croisée und die Herausforderung des Trans-
nationalenc, in: Geschichte und Gesellschaft 28: 4, S. 607-636.

20 »Chezla plupart des auteurs haitiens, en revanche, le probléme des sorciers et zombis sem-
ble étre réglé d’avance: il maurait été une obsession que pour des étrangers [..].« Hurbon, Le

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Karibik im Fokus

Uber die Jahrhunderte und geografischen Grenzen und auch iiber die unterschied-
lichen Einsatzgebiete hinweg lassen sich Konstanten erkennen, immer wiederkeh-
rende Erzdhlstrukturen, Autor*innen, die sich implizit oder explizit aufeinander
beziehen und sich der Faszination hingeben, die von der Figur ausgeht. Auch da-
von wird im Folgenden die Rede sein. Als ein solches wiederkehrendes Element
lisst sich die Verbindung festmachen, welche die Untoten zwischen unterschied-
lichen Orten des Atlantiks herstellen. Die Karibik fungiert in diesem Netzwerk als
Knotenpunkt.

In der europiischen Wahrnehmung tauchte der karibische Raum erstmals En-
de des 15. Jahrhunderts auf. Aktuellen Forschungen zufolge nimmt die Karibik be-
reits ab diesem frithen Zeitpunkt der Kolonisierung eine besondere Rolle als Um-
schlagplatz in der globalen Zirkulation von Konzepten, Kérpern und Waren ein.
Die mehrere Jahrhunderte dauernde Kolonialherrschaft fithrte nicht nur zu einem
Genozid an indigenen Gruppen, sondern auch zur Verschleppung und Versklavung
von geschitzten elf Millionen Menschen aus Afrika und dem Aufbau einer Planta-
gendkonomie, die heute als frithe Form des Kapitalismus und der Globalisierung
verstanden wird.*' Sie fithrte aber auch zu kontinuierlichen Formen des Wider-
stands, neuen Formen des Zusammenlebens und der Etablierung von Institutionen

barbare imaginaire, S.106. Vgl. dazu auch Cosentino, Donald (2018): »From Zonbi to Samdi:
Late Transformations in Haitian Eschatologyx, in: Foorde, Marit; Hume, Yanique (Hg.): Pas-
sages and Afterworlds. Anthropological Perspectives on Death in the Caribbean, Durham, London:
Duke University Press, S.159-175, hier S.161.

21 Zeuske, Michael (2004): Schwarze Karibik. Sklaven, Sklavereikultur und Emanzipation, Ziirich:
Rotpunkt, S.12. In Bezug auf die genaue Anzahl der verschleppten Menschen prizisiert Zeus-
ke: »Wenn man von 11 Millionen lebend in Amerika angelangter, aus Afrika verschlepp-
te [sic!] Menschen ausgeht, ergibt sich folgende Reihung: Portugal (inklusive Brasilien):
30.000 Sklavenfahrten und 4.650.000 verschleppte Menschen; England (GroRbritannien)
und USA zusammen 13500 Sklavenfahrten und 2.900.000 Menschen; Spanien (inklusive Ku-
ba) 4000 Fahrten und 1.600.000; Frankreich (inklusive der karibischen Inseln) 4200 Fahrten
und 1.250.000 Menschen und Niederlande 2000 Fahrten und 500.000 verschleppte Men-
schen aus Afrika; das sind nur die Wichtigsten, Danemark und Brandenburg oder Schweden
wollen wir hier nur erwdhnen.« Ebd., S.36. Die genaue Anzahl der deportierten Menschen
ist immer noch Gegenstand von Diskussionen. Aktuelle Forschungen sprechen etwas rela-
tivierend fiir den Zeitraum von 1492-1820 von ca. 10 Millionen (Zwangs-)Migrierten in den
Amerikas, die sich aus acht Millionen verschleppten Menschen aus Afrika und zwei Millionen
Europier*innen zusammensetzten. Ca. 25-30 % dieser Gruppe waren wiederum unfreie Ar-
beiter*innen (indentured servants bzw. engagés). Meissner, Jochen, Miicke, Ulrich, Weber Klaus
(2008): Schwarzes Amerika. Eine Geschichte der Sklaverei, Miinchen: Beck, S. 31f. Zum strukturel-
len Fortleben der Plantage vgl. McKittrick, Katherine (2013): »Plantation Futures, in: Small
Axe17:3, 42, S.1-15.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

17


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Untotes Gedachtnis

seitens der Mehrheit der »auf Sklaverei reduzierten Gefangenen, die der haitiani-
sche Historiker Jean Casimir mit dem Begriff der »counter-plantation« beschrieben
hat.*?

In der Forschung wird der karibische Raum als Laboratorium frithneuzeit-
licher, spiter auf Europa iibertragener Konzepte angesehen, als zentraler Raum
einer »modernen/kolonialen Weltordnungs, als Raum der »Beziehungen« oder als
kulturelles »Kaleidoskop«.?®> Denn ein wesentliches Kennzeichen dieses dufSerst
heterogenen Gebiets ist Diversitit: Es ist naturriumlich und nationalstaatlich frag-
mentiert und von indigenen, afrikanischen und europiischen Kulturen und Spra-
chen geprigt. Gleichzeitig verbindet dieses Gebiet die gemeinsame historische Er-
fahrung des Kolonialismus, dessen strukturelle Folgen bis heute wirksam sind und
sich unter anderem in der Abhingigkeit von anderen Staaten — Spanien, GroRbri-
tannien, Frankreich, den Niederlanden und den USA - duRerten und duflern.?*

Doch die im Folgenden behandelten Texte iiber die Karibik sind nicht nur re-
levant, weil sie Riickschliisse auf diese transatlantische Verflechtungsgeschichte
zulassen.?> Armchair travellers und andere Reisende, Missionare, Angehorige des
Militars, Politiker, Wissenschaftler*innen und Autor*innen von Unterhaltungslite-
ratur setzten mit diesen Texten die Zirkulation eines Wissens in Gang, aus dem
sich aktuelle Vorstellungen — sowohl von der Karibik als auch vom heutigen Euro-
pa — immer noch speisen. Das Interesse gilt hier dementsprechend aus einer Per-
spektive, die beide Seiten des Atlantiks umfasst, der Frage, wie Wissen auf globaler

22 Casimir, Jean (2020): The Haitians. A Decolonial History, ibersetzt von Laurent Dubois, Chapel
Hill: The University of North Carolina Press, S. 120f. Casimir liest diese Geschichte konsequent
aus der Perspektive der Menschen, die auf Sklaverei reduziert wurden: »The Haitians of the
contemporary world were born in these circumstances, in which a conquering France con-
structed a project that did not correspond to the way of life of the people it conquered or
reduced to slavery. As soon as they disembarked, these captives began to build a new world,
at the antipodes of France and the French.«Ebd., S. 5.

23 Vgl. dazu: Quijano, Anibal (1992): »Colonialidad y modernidad/racionalidads, in: Bonilla,
Heraclio (Hg.): Los conquistados: 1492 y la poblacion indigena de América, Bogota: Tercer Mun-
do Editores, S. 437-447; Glissant, Edouard (1990): Poétique de la relation: Poétique Ill, Band 3,
Paris: Gallimard; Ette, Ottmar; Miiller, Gesine (Hg.) (2010): Caleidoscopios coloniales [Koloniale
Kaleidoskope]. Transferencias culturales en el Caribe del siglo XIX [Kulturelle Transfers in der Karibik
im19. Jahrhundert] (= Bibliotheca Ibero-Americana 138), Madrid/Frankfurt: Vervuert.

24  Gewecke, Frauke (2007): Die Karibik: Zur Ceschichte, Politik und Kultur einer Region, Frankfurt,
Madrid: Iberoamericana, S. 9.

25  Im Cegensatz zur umfassenderen Definition der »gréfieren Karibik« (»Greater Caribbean«),
die auch Mexiko, Zentralamerika und die Anrainerstaaten auf dem siidamerikanischen Kon-
tinent miteinschlief’t, wird hier eine engere Definition angewandt, welche die Grofien Antil-
len (Kuba, Jamaika, Puerto Rico, Haiti, Dominikanische Republik), die Kleinen Antillen (u.a.
Martinique, Curagao und Guadeloupe), die Cayman-Inseln, die Bahamas, Turks- und Caicos-
Inseln und auf dem siidamerikanischen Kontinent Guayana, Suriname, Franzdsisch-Guayana
bezeichnet. Vgl. ebd.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Ebene produziert wird, wie es Eingang in wissenschaftliche Institutionen findet,
welcher Ausschlussmechanismen es sich bedient und wie es durch intertextuelle
Verfahren weiterverbreitet wird.2® Auch die Frage, wie es sich zu bedenkenlos ver-
wendeten, stereotypisierten Denk- und Wahrnehmungsmustern verfestigen und
zu Erinnerungskulturen beitragen kann, ist hier von Bedeutung.

In Bezug auf die Karibik im Allgemeinen und Haiti im Besonderen prigten
einseitige eurozentrische Wahrnehmungsmuster itber Jahrhunderte hinweg unter-
schiedliche und auch heute noch aktuelle Bilder: Bereits der Name der Region geht
auf europiische Vorstellungen von Kannibal*innen zuriick. In einem Brief, den
Christoph Kolumbus 1493 an Luis de Santangel, den Schatzmeister der spanischen
Krone, richtete, sprach er von der Insel >Carib< — bei Kolumbus als Synonym fiir
>canibal« verwendet —, der Insel der Menschenfresser. Obwohl er von dieser Insel
nur in Form von Geriichten gehért hatte, ging die Bezeichnung in die Kartografie
ein und wurde bald auf die gesamte Region ausgeweitet, um spanische Kolonisie-
rungsbestrebungen zu legitimieren — und damit Menschenhandel, Zwangsarbeit
und Deportation.?” Im Zuge dessen wurde die Karibik auch als Raum der iiber-
tragbaren Krankheiten oder der — vor allem fiir WeifSe gefihrlichen — >schwarzen
Magie« gezeichnet.

Die anhaltende Faszination, welche die Figur des Untoten — als kannibalische
Figur, als infektioses Monster, aber auch in fritheren Versionen, in denen sie als
Produkt >schwarzer Magie« gezeichnet wird — auf den >Nordenc« ausiibt, kann in
diesen grofReren Kontext von exotistischen Darstellungen des karibischen Raums
gestellt werden. Graham Huggan zufolge ist Exotismus ein bestimmter Modus der
Wahrnehmung, der Menschen, Dinge und Orte fremd macht und sie dadurch do-
mestiziert.?8 Der geliufigen Verwendung des Begriffs »exotisch« zum Trotz be-
schreibt dieser keine inhirente Eigenschaft des Bezeichneten, weshalb Huggan
Exotismus als den Prozess der Produktion des >Exotischens, als Kontrollmecha-
nismus der kulturellen Ubersetzung sowie als politisches und idsthetisches Verfah-
ren ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickt. Exotismus ist ein Codierungssystem,

26  Von Interesse sind hier allerdings nicht nur >wissenschaftliche« Texte, sondern auch kinst-
lerische »Poetologien des Wissens«. Vgl. Vogl, Joseph (1999): »Einleitung, in: Vogl, Joseph
(Hg.): Poetologien des Wissens um 1800, Miinchen: Fink.

27  Palencia Roth, Michael (1997): »Mapping the Caribbean. Cartography and the Cannibalizati-
on of Culture, in: Arnold, James (Hg.): A History of Literature in the Caribbean, Band 3, Cross-
Cultural Studies, Amsterdam, Philadelphia: John Benjamins, S. 3-29, hier S. 3;17; 21. Diese Le-
gitimierung erfolgte in den Leyes de Burgos von 1503, die Palencia Roth als »Cannibal Laws«
bezeichnet hat. Ebd., S.16.

28  Vgl. Huggan, Graham (2001): The Postcolonial Exotic: Marketing the Margins, London: Rout-
ledge, S.13f. Huggans Begriffsverstindnis geht damit iiber einen auf bestimmte Epochen
begrenzten literarischen Exotismus hinaus, wie er sich in Frankreich etwa in der Pragung
Victor Segalens findet.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Untotes Gedachtnis

das sowohl von Begehren als auch von Ekel bestimmt wird. Daraus resultierende
gesellschaftliche Imaginationen, die sowohl auf Anziehung als auch auf Abscheu
basieren, finden bis heute ihre Fortsetzung, etwa wenn die Karibik in der media-
len Wahrnehmung einerseits als Raum der >unberithrten Natur< oder der >sexuel-
len Freiziigigkeit« und andererseits als Katastrophen- und Krankheitsherd prisen-
tiert wird.?® Die jahrhundertelange Zuschreibung, die den karibischen Raum als
»Produktionsort« von Zombies zeichnet, lisst sich ebenso in diesen Kontext stel-
len - und zeigt, dass in exotistischen Verfahren bevorzugt Figuren auftauchen, die
kulturelle Ordnungen durchbrechen oder Grenzen in Frage stellen.

Auch die oben erwihnte Erklirung des CDC hat an solchen diskursiven Logiken
teil: Sie ruft abermals Vorstellungen vom karibischen Raum auf, die diesen als Ort
der iibertragbaren Krankheiten und der Magie imaginieren. Sie greift damit aus ei-
ner Perspektive der longue durée nicht nur zu kurz, sondern reproduziert gleichzei-
tig auch exotistische, koloniale und rassisierende Stereotype. Erneuert werden sol-
che Stereotype auch durch Schreibweisen, die nicht diskriminierende (Selbst-)Be-
zeichnungen iibergehen. Denn im Gegensatz zu der heute bei Praktizierenden und
Wissenschaftler*innen iiblichen Schreibweise >Vodou« steht die vom CDC einge-
setzte Schreibweise sVoodoo« fiir die Kontinuitit und Aktualitit rassistischer Ste-

reotype, mit denen die haitianische Religion seit Jahrhunderten konfrontiert ist.3°

Tod auf dem Meer

Die Konstanz, mit der die Anfinge der Zombie-Figur schon seit Jahrhunderten mit
der Karibik assoziiert werden, steht aus der Perspektive einer transatlantischen
Verflechtungsgeschichte in direktem Zusammenhang mit dem Unternehmen des
Kolonialismus in diesem Raum. Wie der Historiker Vincent Brown gezeigt hat, ist
die Karibik seit den ersten Kolonialisierungsbestrebungen und der darauffolgen-
den massenhaften Versklavung von Menschen aus Afrika ein Raum, in dem Tod,
Herrschaft und Widerstand auf das Engste miteinander verflochten sind.>! Das
zeigt sich nicht nur an der Tatsache, dass bereits auf der Uberfahrt aus Afrika durch
die katastrophalen Bedingungen auf den Schiffen fiir viele Versklavte der Atlantik

29 Vgl. dazu Sheller, Mimi (2003): Consuming the Caribbean: From Arawaks to Zombies, London,
New York: Routledge. Der Begriff der gesellschaftlichen Imagination bzw. des gesellschaftli-
chen Imagindren wird hier in Anlehnung an Laénnec Hurbon verwendet, der diesen wieder-
um von Cornelius Castoriadis itbernimmt und als Grundlage der gesellschaftlichen Realitat
(nicht als deren Opposition) versteht. Vgl. dazu genauer Fufnote 8.

30 Vgl. dazu die Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE sowie POSTSKRIPTUM.

31 Brown, Vincent [2010 [2008]): The Reaper’s Garden. Death and Power in the World of Atlantic
Slavery, Cambridge, Massachusetts, London: Harvard University Press.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

zu einem Grab wurde. Die demografischen Entwicklungen in der Karibik mach-
ten diese auch nach der Ankunft zu einem politisch aufgeladenen »Todesraum«>?,
der durch den allgegenwirtigen Tod und die damit in Zusammenhang stehenden
gesellschaftlichen Kimpfe und Praktiken strukturiert wurde, wie Brown argumen-
tiert: »Death served as the principal arena of social life and gave rise to its customs.
Africans and Europeans, whites and blacks, all tilled the same haunted ground, but
they planted different seeds and reaped different harvests.«*?

Denn die Akkumulation von Reichtum und die Reproduktion von familiiren
und sozialen Netzwerken hingen direkt mit der hohen Sterblichkeitsrate in den
Kolonien zusammen. Die meist tddlich endende Ansteckungsgefahr fiir die indi-
gene Bevolkerung ging von jenen Krankheiten und Virenstimmen aus, die von eu-
ropaischen Akteur*innen eingeschleppt wurden. Das Ausmaf, das diese Sterblich-
keitsrate annahm, hatte nicht nur direkte Auswirkungen auf die kleine europiische
Minderheit vor Ort, sondern machte sich riickwirkend auch in deren Beziehungen
zu Akteur*innen in Europa bemerkbar. Fiir die versklavten Menschen aus Afrika
wurde der Tod durch Krankheiten, Gewalt, Unterernihrung und die schonungs-
lose Ausbeutung durch Zwangsarbeit auf den Plantagen eine gemeinsame Erfah-
rung. Todesriten und damit verbundenen Symbolen und Zuschreibungen kamen
Gemeinschaft stiftende Funktionen zu.3* Diese beschrinkten sich nicht auf die ak-
tive Teilnahme der toten Ahnen an der Gegenwart, wie dies in vielen Religionen an
den afrikanischen Kiisten des Atlantiks der Fall war und ist. Die Toten politisierten
den sozialen Raum auch mit Blick auf die Zukunft:

»Because death is universal and the dead are universally meaningful, mortuary
ideas and customs specific to different groups can be potent sources and arenas
of momentous action. Relations with the dead, by virtue of their powerful sym-
bolism and association with things sacred, have the ability to connect private and
public concerns, by aligning individual experiences of loss and memory with the
interests of community, church, or state. This linkage makes the dead integral to
both social organization and political mobilization, and therefore vital to histori-

cal transformation.«3°

Auch Totenriten blieben von Prozessen der Kreolisierung letztlich nicht unbe-

rithre.3¢

Dies wird beispielsweise an den Auswirkungen deutlich, welche die
Versklavungsgesellschaft auf europiische Totenriten hatte: So wurde etwa der

Ablauf von Bestattungspraktiken aus Grof3britannien auf Jamaika durch versklavte

32 Ebd,S.s8.
33 Ebd,S. 59.
34 Ebd,S 4.
35 Ebd,S.6.

36  Ebd., S.90f.

- am 12.02.2026, 14:07:41.



https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Untotes Gedachtnis

Schwarze, die als Sargtriger eines weiflen Plantagenbesitzers verpflichtet worden
waren, destabilisiert, indem diese in europiische Totenriten nicht einzuord-
nende Bewegungen ausfithrten, die sich als Praktiken des Widerstands oder als
Totenriten der Versklavten lesen lassen.

Die stindige Prisenz des Todes und der Toten hatte also direkte Auswirkun-
gen auf alle Bereiche des gesellschaftlichen Lebens im karibischen Raum: Sie war
grundlegend fiir kulturelle Praktiken und Diskurse, die white supremacy, Herrschaft
und Widerstand der Versklavten ebenso wie Okonomie, Biirokratie, Reproduktion
und Religionen beeinflussten. Todesriten wurden, wie Brown argumentiert, zu den
ersten und fundamentalen Prinzipien der karibischen Gesellschaften.3”

Diese Prisenz zeigt sich bis heute in einer sich in stindiger Transformation
befindlichen Verflechtung der Sphiren von Leben und Tod und in der aktiven Rol-
le, welche die Toten nicht nur im Kontext von Todesriten in der Welt der Lebenden
einnehmen, um den noch Lebenden Orientierung zu bieten.3® In Todesriten, die
in Haiti praktiziert werden, werden die Geister der Toten etwa im ersten Begrab-
nis in ein mythisches Land >unter Wasser« geschickt (anba dlo), nach Ginen, das
einen Verweis auf die Vergangenheit der Deportation der Versklavten aus Afrika
darstellt. Die Toten bleiben zunichst ein Jahr oder linger in einem verletzlichen
Zustand der Transition sunter Wasser, bis sie in einem zweiten Begribnis aus dem
Wasser geholt werden. Bei diesem zweiten Todesritus wartet eine Schale mit Was-
ser auf den zuriickkehrenden Geist, der im Laufe der beiden Todesriten zu den
Hinterbliebenen sprechen kann. Wenn lemd, die Toten, in Zukuntft fiir Besuche zu-
riickkehren >wollens, konnen sie in einer trockenen und bequemen Vase (govi) im
Familienschrein des gemeinschaftlichen Lands (lakou) Zuflucht finden und als Ah-
nen bei Bedarf konsultiert werden.?® In einem Netzwerk aus Beziehungen (eritaj)
kommt den Toten zudem eine zentrale Rolle in der Kommunikation zwischen den
Lebenden und ihren spirituellen Geistern (lwa) zu. Dies weist iiber eine individua-
lisierte Vorstellung von Kérper, Geist und Tod hinaus, da die Toten nur im Kontext
eines solchen Netzwerkes denkbar sind.*°® Da die Verstorbenen sich kontinuier-
lich auf Durchreise befinden, ist auch der Friedhof, der ihre Kérper empfingt, ein

37 Ebd,S.ou

38  Khan, Life and Postlife in Caribbean Religious Traditions, hier S. 250, S. 254 und S. 260.

39  Richman, Karen (2018): »Mortuary Rites and Social Dramas in Léogane, Haiti, in: Forde, Ma-
rit; Hume, Yanique (Hg.): Passages and Afterworlds. Anthropological Perspectives on Death in the
Caribbean, Durham, London: Duke University Press, S.139-156, hier S. 140ff. »The attribution
of significant moral authority to the dying and the dead«, schreibt Karen Richman weiter,
»probably harks back as much to French premodern beliefs and rituals as to West and Cen-
tral African sources.« Ebd., S.143.

40  Khan, Life and Postlife in Caribbean Religious Traditions, hier S. 258. Zu den Iwa vgl. genauer das
Kapitel VODOU-GESCHICHTE.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

sehr geschiftiger Ort, dessen »spiritual traffic«* zwischen Leben und Tod Bawon
Samdi iiberwacht. Der Bawon ist es auch, der auf dem nach der Erdbebenkatastro-
phe 2010 entstandenen Bild Edouard Duval-Carriés Le baron triomphant — und auf
dem Cover dieses Buchs — den Betrachtenden den Riicken kehrt, um sich selbst auf
weitere Reisen zu begeben.**

Archive der Vergangenheit

Wenn Figuren des Untoten immer wieder Beziige zwischen unterschiedlichen Or-
ten des Atlantiks herstellen, so kann das auch als eine Verhandlung der auReror-
dentlichen Bedeutung gesehen werden, die dem Tod ausgehend vom kolonialen
Unternehmen in diesem Raum zukam. Diese Verhandlung fand in verschiedenen
gesellschaftlichen Gruppen auf unterschiedliche Weise statt und tibersetzte sich in
multiple Formen, die oftmals die Auseinandersetzung der Lebenden mit den Toten
zu einem Prozess (und nicht zu einem auf die Bestattung beschrankten Ereignis)
machten, wodurch die Welt der Toten sich mit jener der Lebenden verflocht.*?

Eine Facette davon findet sich, wie Forscher*innen in den letzten Jahrzehnten
argumentiert haben, in der Weitergabe und Transformation von Vorstellungen,
die in afro-karibischen Kulturen die Erinnerung an die Erfahrung der Versklavung
nicht iiber das Medium der Schrift, sondern in miindlichen Erzihltraditionen oder
embodied memory weiterbestehen liefden, also (ritualisierten) Erinnerungsformen,
in denen die Performanz von Kérper und gesprochener Sprache — und nicht die
der Schrift - im Zentrum steht.** Die bekannteste Variante in diesem Kontext,
die des haitianischen Zombie, ist beispielsweise immer wieder als Auseinander-
setzung mit der Geschichte der Versklavung und fremdbestimmten Arbeit gelesen
worden. Sie steht in Zusammenhang mit dem multiplen Personen-Konzept afro-
karibischer Philosophien und Religionen wie des haitianischen Vodou; ist selbst al-
lerdings nicht Teil der familienzentrierten religiosen Vodou-Praxis, Ginen, sondern
markiert eine Linie, die niemals iiberschritten werden soll.*®

Diesen Vorstellungen zufolge raubt eine michtige Person mit magischen
Kenntnissen dem Opfer einen Teil der Person (in vom Christentum geprigter

41 Cosentino, From Zonbi to Samdi, S.159.

42 Vgl.dazuebd.,, S.174.

43 Foorde, Marit (2018): »Introduction, in: Foorde, Marit; Hume, Yanick (Hg.): Passages and After-
worlds. Anthropological Perspectives on Death in the Caribbean, Durham: Duke University Press,
S.1-27, hier S.11und 13.

44 Routon, Kenneth (2008): »Conjuring the Past: Slavery and the Historical Imagination in Cu-
ba, in: American Ethnologist 35: 5, S. 632-649

45  Cosentino, From Zonbi to Samdi, S.164. Cosentino bezieht sich in seiner Argumentation auf
Laénnec Hurbon.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

23


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Untotes Gedachtnis

Terminologie ist dies mit dem Begriff >Seele« iibersetzt worden, der jedoch im
Personenkonzept des Vodou keine Entsprechung findet).*® Der bzw. die so ent-
standene Zombie muss in der Folge fiir die Person arbeiten, die den geraubten
Teil in einem Gefifd gefangen hilt, wobei zwischen koérperlosen (zombi astral)
und - den weniger hiufig vorkommenden — auf den Kérper reduzierten Varianten
(zombi corps cadavre) unterschieden wird. Die >versklavten< Untoten arbeiten fiir
einen >Herrn< und verhelfen diesem zu Reichtum, kénnen sich aber auch gegen
ihn auflehnen, ihre Sprache und Erinnerung wiedererlangen.

Der franzésische Anthropologe Franck Degoul hat iiberzeugend argumentiert,
dass solche gesellschaftlichen Imaginationen iiber Generationen hinweg ohne das
Medium der Schrift die Erinnerung an die Regelungen fiir den Umgang mit ver-
sklavten Menschen im franzésischen Imperium weitergegeben haben, die mit dem
Dekret des Code Noir 1685 etabliert wurden und bis 1848 in Kraft waren.*’ Die
Dehumanisierung von Zombies ebenso wie spezifische Vorstellungen vom Um-
gang mit diesen — von der ihnen zu verabreichenden Nahrung, ihrer Kleidung bis
hin zu Regelungen fiir die Trennung von Zombie-Minnern und -Frauen zur Kon-
trolle der Reproduktion — verweisen Degoul zufolge auf entsprechende Passagen
des Code Noir, die genaue Mafinahmen fiir den Umgang mit versklavten Menschen
vorsahen. Sie iiberfithren diese Regelungen in ein gesellschaftlich Imaginires der
Zwangsarbeit und des Verlusts der Menschlichkeit, der Akkumulation von Besitz,
aber auch des Ausbruchs aus der Fremdherrschaft.

Diese Vorstellungen sind also Teil eines — nicht ausschlieflich auf schriftliche
Quellen beschrinkten — untoten Gedichtnisses. Sie geben in diesem Fall die Erfah-
rung der Versklavung und Ausbeutung, aber auch des Widerstands und der Re-
bellion an nachfolgende Generationen weiter.*® Innerhalb der Karibik und Teilen

46  Maya Deren bemerkt dazu etwa: »The exclusive use of the word ssoul< (which has moral
and mystic connotations) would similarly misrepresent the sense of gros-bon-ange or es-
prit, which is understood, in Voudoun, as the invisible, non-material self or character of an
individual, as distinguished from his physical body: i.e. the person John, as a concept, distinct
from the physical body of John. As a matter of fact, the word spsyches, as it is used in modern
psychology, conveys some aspects of the Voudoun gros-bon-ange much more accurately than
the word>soul, which has been used in most of the literature on Haiti because of its relevant
religious associations.« Deren, Maya (1953): Divine Horsemen. The Living Gods of Haiti, London,
New York: Thames and Hudson, S. 17f. (Hervorhebung im Original).

47  Degoul, Franck (2006): »Du passé faisons table d’hote: le mode d’entretien des zombi dans
'imaginaire haitien et ses filiations historiquesc, in: Ethnologies 28:1, S. 241-278. In Ausziigen
indeutscher Ubersetzungerschienenals: ders. (2014): »Die Vergangenheitist fiiralle da. Vom
Umgang mit dem zombi im haitianischen Imaginédren und seinen historischen Urspriingenc,
Ubersetzt von Paul Maercker, in: Rath, Gudrun (Hg.): Zombies. Zeitschrift fiir Kulturwissenschaf-
ten 1/2014, Bielefeld: transcript, S. 35-47.

48  Da im Folgenden sowohl miindliche als auch schriftliche >Quellen< (sowie deren Interakti-
on) von Interesse sind, wird hier eine Erweiterung des Gedachtnisbegriffs vorgenommen,

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der Amerikas finden sich unterschiedliche Varianten derselben Figur, die unter
Begriffen wie zombi, fumbi oder jumbi Elemente in afro-karibischen religios-po-
litischen Erinnerungskulturen wie dem kubanischen Palo Monte Mayombe, dem
brasilianischen Candomblé oder dem jamaikanischen Obeah darstellen - sie sind
also keineswegs auf Haiti beschrinkt.*® Auch in Europa existieren im Ubrigen ana-
loge Diskurse, in denen eine versklavte Seele profitabel verkauft wird, meistens im
Zusammenhang mit einem Teufelspakt — auch wenn diese nicht primir der Erin-
nerung an Versklavung dienen, sondern andere gesellschaftliche Hierarchien und
Formen der Unfreiheit adressieren, wie etwa die Schuldknechtschaft.>®

Tatsichlich weist diese Parallele auf einen Aspekt in der skizzierten Debatte
hin, der in den letzten Jahren vermehrt diskutiert wurde, nimlich die Frage, inwie-
fern das semantische Feld rund um >Versklavung« und >Freiheit< aus diesen Diskur-
sen tatsichlich als Abbildung der Vergangenheit zu verstehen ist. Wie von einigen
Wissenschaftler*innen argumentiert wurde, stellen diese Begriffe vielmehr eine
Metapher gesellschaftlicher Hierarchien dar, die nicht direkt aus der Erfahrung
der Versklavung resultieren, sondern jeder Gesellschaft eigen sind, wodurch un-
ter anderem eine radikale Infragestellung eurozentrischer Konzeptionen von >Frei-
heit« gegeben wire. Wihrend aus eurozentrischer Perspektive >Freiheit« als absolu-
te Norm gilt, so das Argument, machen diese Vorstellungen deutlich, dass >Freiheit«
nur in Verbindung mit ihrem Gegenpol, der »Unfreiheit:, denkbar ist.5*

Im Einklang mit einer solchen Argumentationslinie kann die Figur des Zombie
als relationales, also verbindendes Element zwischen asymmetrischen gesellschaft-

die das kulturelle Gedéchtnis nicht auf schriftliche Kulturen beschrankt und mindlicher Tra-
dierung die Rolle des kollektiven Gedachtnisses zuweist, sondern versucht, die Zirkulationen
zwischen schriftlichen und miindlichen Aussagen mitzudenken. Vgl. zur Unterscheidung von
schriftlichen und miindlichen Kulturen in der Konzeption des kulturellen Gedachtnisses Ass-
mann, Aleida (2009): »Archive im Wandel der Mediengeschichtes, in: Ebeling, Knut; Gin-
zel, Stephan (Hg.): Archivologie. Theorien des Archivs in Wissenschaft, Medien und Kiinsten, Berlin:
Kadmos, S.165-175, hier S.170f. Unter Riickgriff auf Orlando Patterson ist der iber den Tod
hinaus versklavte Zombie deshalb als statische Figur des ssozialen Todes« gelesen worden.
Dies greift allerdings zu kurz, da Versklavten damit jegliche agency abgesprochen wird, und
auch die Moglichkeiten des Widerstands und Ausbruchs fiir Zombie-Figuren ausgeblendet
wird. Vgl. Patterson, Orlando (1982): Slavery and Social Death: A Comparative Study, Cambridge,
Mass.: Harvard University Press sowie kritisch dazu Brown, Vincent (2009): »Social Death and
Political Life in the Study of Slavery«, in: American Historical Review 114: 5, S. 1231-1249.

49  Vgl. dazu Matory, J. Lorand (2007): »Free to Be a Slave: Slavery as Metaphor in the Afro-
Atlantic Religions, in: Journal of Religion in Africa 37, S. 398-425; auch veréffentlichtin: Matory,
]. Lorand (2008): »Free to Be a Slave: Slavery as Metaphor in the Afro-Atlantic Religions, in:
Palmié, Stephan (Hg.): Africa of the Americas. Beyond the Search of Origins in the Study of Afro-
Atlantic Religions, Leiden, Boston: Brill, S. 351-380.

50  Vgl. dazu das Kapitel TROPEN, MYTHEN, NARRATIVE.

51 Vgl. Matory, Free to Be a Slave, S. 399f. Vgl. dazu genauer das Kapitel DIE LUCKEN DER ARCHI-
VE.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

25


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Untotes Gedachtnis

lichen Hierarchien begriffen werden.>* Sie verbindet nicht nur unterschiedliche
geografische Riume des Atlantiks miteinander, sondern bewohnt diese simultan.
Sie ist sowohl eine paradigmatische Figur der »intermediate spaces«>> als auch der
»atlantischen Moderne« wie sie von Stephan Palmié skizziert wurde.>* Die unter-
schiedlichen Varianten der Zombie-Figur sind also als Teil eines nicht an nationale
Grenzen gebundenen Imaginiren von untoten Personen und Kdrpern zu verste-
hen, das sowohl lokale Formen aufweist als auch in globale Strukturen interveniert.
Daraus ergibt sich auch, dass die beiden oben skizzierten Argumentationslinien zu
den zentralen Fragen von embodied memory nicht in Opposition, sondern in Ergan-
zung zueinander begriffen werden.

An dieser Stelle zeigt sich eine der Herausforderungen im Umgang mit den
Untoten. Denn vorwiegend miindlich tradierte afro-karibische Erinnerungskultu-
ren und schriftliche, meist in Europa erschienene, historische Texte bilden zusam-
men Archive der Untoten, die iiber die Jahrhunderte hinweg schwer fassbar waren.
Diese Schwierigkeit resultiert aus den Problematiken des Archivs der Versklavung
auf einer allgemeinen Ebene: Denn textuelle oder visuelle Dokumente zum The-
ma stammen in den wenigsten Fillen von versklavten Menschen. Das Archiv der
Schrift ist also in diesem Fall ein Ort einer gespenstischen Anwesenheit, wie sich
in Anlehnung an Stephen Best argumentieren lisst.> Das Fehlen von Dokumen-
ten von Versklavten selbst — die, in den spirlichen Fillen, in denen sie beispiels-
weise im Medium der Fotografie vorkommen, nur als Objekte, nicht als Subjekte

52 Dieses Argument ist an allgemeinere Theoretisierungen von Magie im atlantischen Kontext
angelehnt, die Roger Sansi und Luis Parés vorgelegt haben. Parés, Luis Nicolau; Sansi, Roger
(2011) (Hg.): Sorcery in the Black Atlantic, Chicago: University of Chicago Press, S. 9.

53 Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S. 5.

54 »What | take this concept to refer to is, in part, a set of structural linkages that, since the ear-
ly sixteenth century, transformed the Atlantic Ocean into an integrated geohistorical unit:
an expanding theater of human interaction defined by a vast and intricate web of political
and economic relations objectively implicating actors and collectivities on three continents
in each other’s histories. [..] | also intend this term to designate a no less multiply determi-
ned, heterogeneous, and historically contingent aggregate of local discourses and practices
reflecting on, engaging, and thereby both shaping and transforming this basic structural con-
stellation.« Palmié, Stephan (2002): Wizards and Scientists. Explorations in Afro-Cuban Moder-
nity and Tradition, Durham, London: Duke University Press, S. 15. Palmiés Konzept wire ohne
Paul Gilroys >Black Atlanticc undenkbar: Gilroy, Paul (1993): The Black Atlantic. Modernity and
Double Consciousness, London, New York: Verso. Vgl. dazu Palmié, Stephan (2015):»On Talking
Past Each Other, Productively: Anthropology and the Black Atlantic, Twenty Years On, in:
Kummels, Ingrid; Rauhut, Claudia; Rinke, Stefan; Timm, Birte (Hg.): Transatlantic Caribbean.
Dialogues of People, Practices, Ideas, Bielefeld: transcript, S. 57-75.

55  Best, Stephen (2011): »Neither Lost nor Found. Slavery and the Visual Archive, in: Represen-
tations 113, S.150-163, hier S.152. Vgl. dazu auch Hartman, Saidiya (2006): Lose Your Mother. A
Journey Along the Atlantic Slave Route, New York: Farrar, Straus & Giroux.

- am 12.02.2026, 14:07:41.



https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

reprisentiert werden — bringt Best mit dem Freud’schen/Lacan’schen Begriff der
Nachtriglichkeit in Verbindung. Best geht davon aus, dass das fehlende originale
Moment erst durch ein zweites, nachtrigliches Moment mit Bedeutung versehen
wird. Wissenschaft und Geschichte seien geprigt von einer Erwartung des Wie-
derfindens, die aber fiir das Archiv der Versklavung niemals erfillbar sei.5®

Fiir Figuren wie jenen des Zombie ergeben sich aus diesen Uberlegungen dhn-
liche, auch fiir das Medium Text symptomatische Schwierigkeiten. Denn es greift
zu kurz, schriftliche und miindliche Varianten der Figur in Opposition zueinander
zu verstehen oder in Denkkategorien wie >Original< und >Wirkung« einzuordnen.
Erhard Schiittpelz hat darauf hingewiesen, dass die Abgrenzung von Miindlichkeit
und Schriftlichkeit seit dem 17. Jahrhundert im Kontext von kolonialen Unterneh-
mungen dazu diente, aufer-europiische Kulturen als >schriftunkundig« zu katego-
risieren.”” Diese Klassifizierung beforderte Stereotypen iiber >schriftlosec, >miind-
liche Kulturen« und fixierte diese »medientheoretisch in einer Memorialkultur aus
Mnemotechniken und ritualisierter Erinnerunge«®®:

»Die historisch beobachteten schriftlosen Kulturen weisen allerdings keinen
starkeren Wiederholungszwang und keine geringere soziale und kulturelle Dy-
namik auf als zeitgendssische Schriftkulturen. Ebenso wenig betonen sie die
Erinnerungsfunktion aller Rituale. Es handelt sich beim Bild einer miindlichen
>Memorialkultur< um ein Faszinosum des Medienvergleichs: dass Schriftsoziali-
sierten seit der friihen Neuzeit an Schriftlosen auffallt, woran sie selbst mit Hilfe
der Schrift gewshnt werden, namlich die unablissige Ubung in Mnemotechniken

und dffentlichen Erinnerungskulten.«*®

Gleichzeitig fithrte die Uberbetonung der Besonderheiten von als >miindlich«
klassifizierten Kulturen und embodied memory dazu, dass die Wechselwirkungen

56  Best, Neither Lost nor Found, S.157.

57  Schiittpelz, Erhard (2013): »Miindlichkeit/Schriftlichkeit«, in: Binczek, Natalie; Dembeck, Till;
Schifer, Jorg (Hg.): Handbuch Medien der Literatur, Berlin, Boston: De Gruyter, S. 27-40, hier
S.29.

58  Schiittpelz, Miindlichkeit/Schriftlichkeit, S. 28f. Wie Kirsten Mahlke gezeigt hat, verhilt sich
dies im Kontext der Reformation und der Religionskriege im Frankreich des 16. Jahrhunderts
noch anders, da in den Reiseberichten, die im Zusammenhang mit den Kolonisierungsver-
suchen in Brasilien, Florida und Kanada entstanden, reformierten Autoren Schrift nicht nur
als Mittel der Abgrenzung zu aufler-europdischen »schriftlosen« Kulturen diente, sondern
auch zur katholischen Kirche. Vgl. dazu Mahlke, Kirsten (2005): Offenbarung im Westen. Friihe
Berichte aus der Neuen Welt, Frankfurt a.M.: Fischer.

59  Schittpelz, Miindlichkeit/Schriftlichkeit, S. 28f.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

27


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Untotes Gedachtnis

von miindlichen und schriftbasierten Kulturtechniken ebenso wie die Performanz
schriftlicher Texte itbersehen wurden.

In der Geschichte der Zombie-Figur zeigt sich dies bereits an jenem Text, der
nach heutigem Stand der Forschung den Begriff zum ersten Mal ins Spiel bringt.
Denn Le zombi du Grand Pérou, ou la comtesse de Cocagne wirft hinsichtlich der Her-
kunft des Begriffs Zombie mehr Fragen auf, als er beantwortet. Le zombi du Grand
Pérou setzt die Kenntnis des Begriffs voraus, woraus in der Forschung folgerichtig
der Schluss gezogen wurde, dass die miindlich tradierte Gebriuchlichkeit des Be-
griffs keine weitere Erklirung fiir Leser*innen notwendig machte.®! Das Jahr 1697
stellt also einen Anfang dar, der keiner ist. Die Geschichte der Figur zeigt sich be-
reits an dieser Stelle als eine der Leerstellen und Klammern, die umso mehr Raum
fiir — je nach Autor*in unterschiedliche — Interpretationen bietet.®> Doch auch in
diesem Fall bildet die Abwesenheit des originalen Moments den Anfang: Selbst
wenn Zombie-Diskurse auch miindlichen Erzihltraditionen zuzuordnen sind, ist
ihre schriftliche Variante nicht als Verfilschung eines soriginalen< miindlichen Dis-
kurses zu verstehen. Die Tatsache, dass die Figur des Zombie bislang zumeist ent-
weder im Medium Film untersucht oder in den Kontext von haitianischen miind-
lichen Kulturen bzw. rituellen Praktiken gestellt wurde, bestirkte einerseits das
jahrhundertealte Stereotyp iiber den vermeintlichen Riickschritt »schriftloser<« Kul-
turen, wihrend andererseits die Bedeutung, welche die Figur seit dem 17. Jahrhun-
dert im Medium Text innehatte, iibersehen wurde. Es gilt deshalb, die bis heute in
beide Richtungen stattfindenden Austauschbewegungen zwischen miindlich tra-
dierten Zombie-Erzihlungen und dem Einsatz der Figur in schriftlichen Texten zu
verstehen.

Gleichzeitig sind die Besonderheiten der Figur in schriftlichen Texten zu be-
denken: Denn in diesen ist die Figur hiufig mit einem Akt der Disziplinierung
konfrontiert, dessen politische Kontexte nicht aufler Acht gelassen werden kon-
nen. Viele jener Texte, die in Frankreich seit dem Ende des 18. Jahrhunderts pu-
bliziert wurden, folgten missionarischen, kolonialisierenden und disziplinieren-
den Imperativen seitens religiser, staatlicher oder wissenschaftlicher Institutio-
nen und Akteur*innen. Sie kénnen also nicht ohne Weiteres als >neutrales< Zeugnis
karibischer Kulturen gelesen werden, sondern stehen im Kontext stereotypisierter

60  Spillman, Lyn; Conway Brian (2007): »Texts, Bodies, and the Memory of Bloody Sundayx, in:
Symbolic Interaction 30: 1, S. 79-103, hier S. 98.

61 Vgl. Murphy, Kieran M. (2011): »White Zombie, in: Contemporary French and Francophone Stu-
dies15:1, S. 47-55, hier S. 48.

62  Lauro, Sarah Juliet (2015): The Transatlantic Zombie. Slavery, Rebellion, and Living Death, New
Brunswick, NewJersey: Rutgers, S. 34. Auch wenn der Titel einen anderen Eindruck vermittelt,
geht es Lauro hauptsidchlich um die Verbindungen zwischen Haiti und den USA.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Wahrnehmungsmuster und Herrschaftsstrukturen. Sie miissen in direktem Zu-
sammenhang mit der Gewalt gesehen werden, durch welche die Figur in vielen
Fillen mit dem Medium der Schrift verbunden ist.

In dieser Hinsicht korrelieren die Mechanismen, die in diesen Texten etabliert
werden, mit iibergeordneten Strukturen: Sie zeugen von den Ein- und Ausschliis-
sen, die Praktiken der Archivierung notwendigerweise produzieren.®®> Wenn im
Folgenden die Archive der Untoten Thema sein werden, geht es nicht nur um »die
zwei Korper des Archivs«®*, also die Unterscheidung zwischen dem Archiv als Insti-
tution und als Konzept, wie sie sich im Anschluss an Michel Foucault durchgesetzt
hat.®> Auch wenn viele der im Folgenden untersuchten Texte aus einem konkre-
ten institutionellen Archiv im engeren Sinn, der franzosischen Nationalbibliothek,
kommen, geht es vor allem um die Erweiterung des Blicks tiber die Grenzen der In-
stitution, aber auch des Konzepts hinaus.®® Denn fiir eine historische Anniaherung
an eine Figur, die sich Ordnungssystemen systematisch widersetzt und auf beiden
Seiten des Atlantiks in unterschiedlichen Formationen Spuren hinterlassen hat,
reicht es nicht, diese in einem institutionellen Archiv zu suchen. Die Vielzahl von
schriftlich, audiovisuell, miindlich und durch Korpertechniken tiberlieferten Aus-
sagen, welche sich in einer historischen Anniherung an die Figur aufierhalb des
institutionellen Rahmens finden und diesen hiufig gleichzeitig spiegeln, macht es
notwendig, Institutionen mit archivarischem Sammlungsauftrag auf die Auslas-
sungen hin zu befragen, die diese produzieren.®” Ausgehend von der Unordnung,

63  Weitin, Thomas; Wolf, Burckhart (2012):»Gewalt der Archive. Zur Kulturgeschichte der Wis-
sensspeicherungs, in: dies. (Hg.): Gewalt der Archive. Zur Kulturgeschichte der Wissensspeiche-
rung, Konstanz: Konstanz University Press, S. 9-19, hier S. of.

64  Ebeling, Knut; Giinzel, Stephan (2009): »Einleitungx, in: dies. (Hg.): Archivologie. Theorien des
Archivs in Wissenschaft, Medien und Kiinsten, Berlin: Kadmos, S. 7-26, hier S.10.

65  Foucault, Michel (1996 [1969]): LArchéologie du savoir, Paris: Gallimard. Die von Foucault vor-
genommene Unterscheidung zwischen Singular und Plural, dem franzésischen ['archive (im
Sinne des Diskurses) und archives (im Sinne der Institutionen), wird hier nicht ibernommen,
da sie im Deutschen eher zu Verwirrung als zur Klarung beitragt.

66  Im Falle der BNF ist hier also die Untersuchung von Spuren kolonialer und postkolonialer
transatlantischer Verflechtungsgeschichte in Alltagsdiskursen aus einem Archiv Thema, das
keinen spezifischen Auftrag in dieser Richtung hat, sondern alle in Frankreich erschienenen
Dokumente sammelt. Zur Geschichte der franzésischen Nationalbibliothek vgl. http://www.
bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html (zuletzt abgerufen am 01.12.2021).

67  Es geht nicht nur darum, in Foucaults Ansatz koloniale Dokumente miteinzubeziehen, wie
bei Ann Laura Stoler, sondern auch darum, nicht-materielle Formen und den Kérper im Ar-
chivbegriff mitzudenken. Versuche in diese Richtung sind vor allem in den Tanzwissenschaf-
ten unternommen worden. Vgl. Stoler, Ann Laura (2002): »Colonial Archives and the Arts of
Governancex, in: Archival Science 2, S. 87-109; Wehren, Julia (2016): Kérper als Archiv in Bewe-
gung. Choreografie als historiografische Praxis, Bielefeld: transcript sowie Cramer, Franz Anton
(2013): »Body, Archiveg, in: Brandstetter, Gabriele; Klein, Gabriele (Hg.): Dance [and] Theory,
Bielefeld: transcript, S. 219-222.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

29


http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html

30

Untotes Gedachtnis

welche die Figur durch ihre Nicht-Klassifizierbarkeit stiftet, geht es im Folgenden
nicht darum, das Archiv der Untoten zu rekonstruieren. Den Logiken von Archiven
folgend miissen die Archive der Untoten auch aus einer transatlantischen Perspek-
tive notwendigerweise fragmentarisch bleiben.

Der Archivbegriff dient hier folglich einerseits als Vektor, um die »Formation
und Transformation von Aussagen«®® zu untersuchen. Es geht andererseits aber
auch darum, die Frage aufzuwerfen, inwiefern der Blick auf die Speicherung und
Ablagerung von Wissen durch die Konfrontation mit transatlantischer Verflech-
tungsgeschichte verdndert werden kann. Und zwar insbesondere durch die Aus-
einandersetzung mit an anderen Orten gespeicherten Texten, die in Untersuchun-
gen, die auf das Nationale beschrinkt sind, keinen Platz haben, sowie mit nicht-
schriftbasierten Formen wie embodied memory und oral history.

Die Heterogenitit dieser Archive der Untoten liuft auf einer epistemologischen
Ebene analog mit den multiplen Formen, die sich die Untoten geben. Dies geht ein-
her mit der Frage, welche Wissensordnungen untote Krper und Geister transpor-
tieren und welche Vergangenheit sie adressieren, wenn sie diverse Bithnen — vom
Theater bis zum wissenschaftlichen Essay — betreten. Denn die historische Anni-
herung zeigt, ebenso wie ein Blick iiber den Tellerrand Hollywoods, dass Zombies
nicht ausschliefilich als verwesende Kadaver zu begreifen sind: Im haitianischen
kreyol bezeichnet etwa der Begriff ko kadav (auf Franzosisch: corps cadavre; wortlich:
der >Kadaverkorper<) den Kérper — unabhingig von Leben und Tod, aber immer
in Verbindung mit anderen, nicht-materiellen Bestandteilen der Person und als
Bestandteil eines sich in Transformation befindlichen Netzwerks aus Lebenden,
Ahnen und Nachfahren.®

Zombie-Amnesie

Seit dem Erfolg von William Seabrooks The Magic Island (1929), das als Vorlage
fiir den Film White Zombie (Victor Halperin, 1932) diente, haben audiovisuelle Re-
prasentationen des Hollywood-Kinos Zombies in einer vereinfachenden Variante
prasentiert, in der das Vergessen mafigeblich ist: Untot sind Zombie-Figuren
seither, wenn von ihnen nur noch die korperliche, verwesende Hillle bleibt, die
kein Bewusstsein, kein Sprachvermégen mehr trigt. Auch wenn dieser Fokus

68  Foucault, LArchéologie du savoir, S.167. Der Begriff ist hier zitiert aus der deutschen Uber-
setzung: Foucault, Michel (1981 [1969]): Archiologie des Wissens, (ibersetzt von Ulrich Képpen
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.188.

69  Bellegarde-Smith, Patrick; Michel, Claudine (2013): »Danbala/Ayida as Cosmic Prism The Lwa
as Trope for Understanding Metaphysics in Haitian Vodou and Beyondc, in: Journal of Africana
Religions 1: 4, S. 458-487, S. 469 und 465.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

auf den verwesenden Korper in der Geschichte der Figur erst zu diesem spiten
Zeitpunkt itberhandnimmt, spielen Prozesse des Vergessens in unterschiedlichen
Formen - von Zudecken iiber Uberschreiben bis zur Verleugnung - darin eine
zentrale Rolle.”®

Sie sind jedoch nur im Rahmen ihrer grofleren Kontexte zu verstehen: Die hier
behandelten Texte umfassen eine Zeitspanne, in die ein wesentlicher Einschnitt in
Frankreichs Kolonialbestrebungen fillt: die Haitianische Revolution. Deren Beginn
1791, die darauf folgenden Unabhingigkeitskimpfe und die tatsichliche Unabhin-
gigkeit der vormaligen franzdsischen Kolonie Saint-Domingue als Republik unter
dem Namen Haiti 1804 als erste ehemalige Kolonie in der Karibik und Lateiname-
rika ttberhaupt, markierte fiir Frankreich einen schweren 6konomischen wie auch
symbolischen Verlust. Denn das heutige Haiti, das sich auf dem westlichen Teil
der Insel Ayiti befindet, wie die dort wohnhaften Taino die Insel vor der Ankunft
der Spanier*innen nannten, wurde von Kolumbus kolonisiert und in Hispaniola
umbenannt. 1697 wurde dieser Teil der Insel offiziell von Spanien an Frankreich
abgetreten und durch Zuckerplantagen und Massenversklavungen zur profitabels-
ten franzoésischen Kolonie.” Haiti musste fiir seine Unabhingigkeit teuer bezah-
len - die 150 Millionen Francs an >Reparationszahlungenc fir den ékonomischen
Verlust, die Frankreich im 19. Jahrhundert zur Bedingung fiir die Anerkennung als
Nationalstaat machte, und die daraus entstehende Schuldenspirale belasteten den
haitianischen Staatshaushalt bis ins 21. Jahrhundert nachhaltig. »In other wordsx,
kommentiert Christopher Miller diesen Umstand polemisch, »Haiti is required to
pay that ruinous sum in order to end French schemes of invasion and re-enslave-
ment. Haiti buys the right to be forgotten by France.«”>

Wihrend ein Teil der ehemaligen franzésischen Kolonien fiir das Recht, ver-
gessen zu werden, bezahlen musste, wandte sich das franzésische Imperium nach
der Haitianischen Revolution vermehrt neuen, zu kolonialisierenden Territorien in
Afrika zu.” Dennoch hinterlief der spektakulire und, wie es der haitianisch-ame-
rikanische Anthropologe Michel-Rolph Trouillot formulierte, zu diesem Zeitpunkt
in Europa »undenkbare«’# Erfolg der Haitianischen Revolution in vielen Bereichen
seine Spuren. Vor allem aber wurde die Rezeption des Revolutionsprozesses in
Frankreich ebenso wie im heutigen Europa Teil einer Erinnerungskultur, die — zum

70  Assmann, Aleida (2016): Formen des Vergessens, Gottingen: Wallstein, S. 21f.

71 Buck-Morss, Susan (2011 [2009]): Hegel und Haiti. Fiir eine neue Universalgeschichte, iibersetzt
von Laurent Faasch-lbrahim, Berlin: Suhrkamp, S.58. Vgl. dazu auch Casimir, The Haitians,
S. 4f.

72 Miller, Christopher (2005): »Forget Haiti: Baron Roger and the New Africax, in: Yale French
Studies 107, The Haiti Issue: 1804 and Nineteenth Century French Studies, S. 39-69, hier S. 40.

73 Briére, Jean-Frangois (2008): Haiti et la France 1804-1848. Le réve brisé, Paris: Karthala, S. 266.

74  Trouillot, Michel-Rolph (1995): Silencing the Past. Power and the Production of History, Boston,
Massachusets: Beacon Press, S. 70.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Untotes Gedachtnis

Teil der Nicht-Zuginglichkeit von Dokumenten geschuldet — »Linien des Verges-
sens, aber auch des Nicht-Sagbaren«”® vorgab, die bis heute erkennbar sind. Sie
dufern sich vor allem in der Verdringung des Zusammenhangs zwischen Kolonial-
und Nationalgeschichte ebenso wie zwischen der Geschichte von Demokratie und
Versklavung.”® Der Umgang europiischer Akteur*innen mit dieser kolonialen Ver-
gangenheit und mit der anderer karibischer Regionen wie Guadeloupe oder Mar-
tinique, die heute als Ubersee-Départements Teil der Europaischen Union sind, ist
von Konjunkturen des Erinnerns und Vergessens geprigt.”’

Dazu zahlt die diskursive Trennung zwischen >Europac< und »aufler-europii-
schen Kulturene, welche die auch nach dem offiziellen Ende der Kolonialherrschaft
vorhandenen transatlantischen Beziehungen kaschierte. Die Abgrenzung von ei-
nem vermeintlichen >Auflen« pragt die Selbstdarstellung Europas bis heute und
bereitete den Weg zur Institutionalisierung wissenschaftlicher Disziplinen wie der
Ethnologie, die sich der Untersuchung >aufier-europiischer« Kulturen widmete.
Diese diskursive Abgrenzung hat ihre Vorliufer bereits in einer Zeit, als Ratio-
nalitit — in der Durchsetzung der aufklirerischen Ideen - zu einem grundlegen-
den europdischen Paradigma erhoben wurde. Die Abgrenzung von der Karibik
als Raum des sirrationalenc< Glaubens an Untote stellte eine Form der Diskredi-
tierung afro-karibischer Kulturen dar.”® Wihrend Vorstellungen von Untoten als
skaribische« Besonderheit markiert waren, wurden Zhnliche, in Europa vor allem
im 19. Jahrhundert zirkulierende Diskurse und Praktiken, Geistergeschichten und
Beschwodrungen von Toten nicht damit in Zusammenhang gebracht. Deren Popu-
laritit in dsthetischen und weltanschaulichen Konzepten wie der Romantik, des
Fantastischen oder der gothic literature ist auch in diesem Fall durch eine Gleich-
zeitigkeit von GenieRen, Ekel und Ablehnung geprigt. Die Auftritte von Zombies
in den in Europa publizierten Fortsetzungsgeschichten der Feuilletons fiir Kinder
oder Erwachsene, im Ballett oder in der Oper zeugen unter anderem von einem

75  Bandau, Anja (2012): »Das Ende von Saint-Domingue. Wie Unsagbares erinnert wird, in:
Comparativ. Zeitschrift fiir Globalgeschichte und vergleichende Geschichtsforschung 22: 2, S. 33-48,

hier S. 34.
76  Ebd.,S.3s.
77  Ebd.

78  Fur Haiti verschirfte sich diese exotistische Wahrnehmung besonders ab der Herrschaft
Faustin Soulouques (1849-1859). Doch auch andere Inseln des karibischen Raums, auf de-
nen Aufstinde von Versklavten weniger Erfolg gehabt hatten als auf Haiti, wie Guadelou-
pe oder Martinique, waren von solchen Diskreditierungen betroffen. Ahnlich verhilt es sich
auch mit englischen Kolonien wie Jamaika oder dem bis 1898 von Spanien kolonialisierten
Kuba, das nach der Haitianischen Revolution zum wichtigsten Zuckerproduzenten im kari-
bischen Raum avancierte. Vgl. Palmié, Wizards and Scientists, S. 80.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

»abjekten< Zusammenfallen dieser Begeisterung mit den bereits erwihnten exotis-
tischen Projektionen des karibischen Raums.”

In heutige audiovisuelle Zombie-Reprisentationen des Hollywood-Films fin-
den solche historischen Zusammenhinge duflerst selten explizit Eingang. Wih-
rend die Untoten in afro-karibischen Kulturen zum Teil als Figuren der kulturellen
Erinnerung diskutiert werden, sind viele der gedichtnislosen Untoten in aktuellen
Kinofilmen oder Serien, wie Camille in der eingangs erwihnten Serie Les revenants,
ein Ausdruck des kulturellen Vergessens, das in diesem Fall vor allem den >Nordenx
kennzeichnet.®° Dadurch wird augenscheinlich, dass Vergessen und Erinnern dia-
lektische gesellschaftliche Prozesse sind, die, ebenso wie die in der Karibik und die
in Frankreich verbreiteten Diskurse, im Sinne Fernando Ortiz’ nur kontrapunk-
tisch begriffen werden kénnen.®! Das Vergessen der historischen Kontinuitit und
Bedeutung von Zombie-Figuren in und fiir Europa — und damit das Ignorieren der
europiischen Involviertheit in transatlantische Prozesse und deren nicht nur sym-
bolische Konsequenzen - zeigt in diesem Kontext auch, dass der soziale Rahmen,
der nach Maurice Halbwachs die Auswahlkriterien fiir Erinnerungen absteckt und
somit deren Akzeptanz innerhalb einer gesellschaftlichen Gruppe markiert, noch
lange nicht erreicht wurde.%?

Aktuelle Zombie-Figuren erfiillen an erster Stelle jene Unterhaltungsfunkti-
on, die sie bereits in den historischen Texten innehaben. Dennoch kénnen die
unterschiedlichen Varianten der Figur nicht voneinander losgelost betrachtet
werden: Aktuelle und historische Zombies sind nicht einfach aufeinanderfolgende
Phasen der Transformation, die die Figur im Laufe der Geschichte durchlaufen
hat. Aus wissenschaftshistorischer Perspektive zeigt die Auseinandersetzung mit
heute grofiteils in Vergessenheit geratenen Zombie-Texten exemplarisch, wie
eine Variante eines Konzepts dominant werden kann - und wie im Gegenzug
gleichzeitig existierende multiple Ausformungen desselben Konzepts verschiittet
werden. Denn es sind gerade die Auslassungen, das Verschweigen und die Wieder-
holungen, mit denen diese Texte operieren, die einerseits immer wieder Formen
des Vergessens produzieren.®® Andererseits sind durch die Wiederholungen,
auf denen sie aufbauen, unterschiedliche Varianten des Konzepts — in einzelnen
narrativen Elementen, Plot- und Wahrnehmungsstrukturen — durch rekursive
Loops untrennbar miteinander verbunden, indem sie Bedeutungen perpetuieren,
die lingst passé schienen.

79  Zum Begriff des Abjekten vgl. Kristeva, Julia (1982): Pouvoirs de I'horreur, Paris: Seuil.

80  Fireine Typologie des Vergessens vgl. Assmann, Formen des Vergessens, S. 30ff.

81  Ortiz, Fernando (2002 [1940]): Contrapunteo cubano del tabaco y del aziicar, Madrid: Catedra.

82  ZuHalbwachs vgl. Assmann, Formen des Vergessens, S. 47.

83  Plate, Liedeke (2016): »Amnesiology: Towards the Study of Cultural Oblivion«, in: Memory Stu-
dies 9: 2, S.143-155, hier S. 148.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

33


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Untotes Gedachtnis

Aktuelle Zombie-Imaginationen iiberfithren die Geschichten von Herrschaft,
Gewalt und Aufstand, die in historischen Zombie-Texten sichtbar werden, in ei-
ne zeitgendssische Gestalt. Denn viele Zombie-Filme der letzten Jahrzehnte kon-
zentrierten sich auf einen anderen Aspekt der Angst als Les revenants, indem sie
sich nicht dem Leben mit den Untoten, sondern dem Leben gegen die Untoten,
der Zombie-Apokalypse, verschrieben.® Diese Variante spielt einen Uberlebens-
kampf durch, den nur wenige iiberstehen; sie zeichnet Weltuntergangsszenarien,
in denen die ontologische Unentscheidbarkeit des Monsters nicht mehr den Stor-
fall bestehender Ordnungen darstellt, sondern einen »Normalfall zur Bildung von
Einteilungswissen«SS. Kinofilme wie World War Z (Marc Forster, 2013) und Fern-
sehserien wie The Walking Dead (Frank Darabont, 2010) oder The Strain (Guillermo
del Toro, Chuck Hogan, 2014) zeigen also eine andere Seite der Untoten: Sie schu-
len die Betrachter*innen in ihren immergleichen Abliufen fiir die gesellschaftliche
Abschottung jenseits der Leinwinde. Die post-apokalyptischen Varianten, die im
Anschluss mit Formaten wie The Walking Dead populir wurden, nahmen mit Bil-
dern leergefegter Autobahnen reale pandemische Szenarien vorweg und fithrten
gleichzeitig das bereits in kolonial-historischen Texten prisente Muster der Angst
vor der Ansteckung durch die Massen der >Anderenc fort.%

Die Auseinandersetzung mit der Geschichte von Konzepten und Diskursen wie
jenen des Zombie ist also nicht nur im Sinne einer Auseinandersetzung mit ge-
leugneter atlantischer Geschichte notwendig.®” Auch wenn es, wie sich mit Doris
Garraway argumentieren lisst, unangenehm sein mag, die Schrinke dieses verges-
senen Archivs wieder aufzumachen — unangenehmer als etwa die Beschiftigung
mit zeitgendssischen Texten, die den Widerstand von Versklavten literarisch reim-
aginieren -, so ist die Beschiftigung mit missionarischen Berichten, kolonialen
populidren Geschichten und Gesetzestexten doch unentbehrlich, um zu verstehen,
wie die Vergangenheit noch immer die Gegenwart formt.%8

84 InAnlehnungan Derridas Diktum »Lernen, mitden Gespenstern zu leben«war das Leben mit
Cespenstern ein Leitmotiv vieler Forschungen in diesem Kontext. Derrida, Marx’ Gespenster,
S.10.

85  Robnik, Drehli (2015): Kontrollhorrorkino. Gegenwartsfilme zum prekiren Regieren, Wien, Berlin:
Turia + Kant, S. 31.

86  Vgl. zu Ansteckung im Zombie-Film: Schuck, Peter (2018): Viele untote Korper. Uber Zombies der
Literatur und des Kinos, Bielefeld: transcript.

87  Vgl. zur>geleugneten Moderne«der Haitianischen Revolution und ihrer politischen Implika-
tionen Fischer, Sibylle (2004): Modernity Disavowed: Haiti and the Cultures of Slavery in the Age
of Revolution, Durham: Duke University Press.

88  Garraway, Doris (2005): The Libertine Colony: Creolization in the Early French Caribbean, Durham:
Duke University Press, S. xii. Vgl. dazu auch allgemeiner Stoler, Colonial Archives and the Arts
of Governance.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Ablagerungen der historischen Sedimente und Funktionen, die der Figur im
Laufe der Geschichte zugeschrieben wurden, sind deshalb auch und besonders im
Hinblick auf aktuelle Diskurse des heutigen Europa - als diskursive und politische
Formation und als Produkt transnationaler Interaktionen — im Verhiltnis zu glo-
balen Bewegungen zentral.3 Eine transareale Perspektive der longue durée ist unab-
dinglich, um den Blick auf aktuelle Entwicklungen und deren historische, globale
Verzahnungen zu schirfen.®® Die »Aktualisierung von Archivgut« ist, wie mit Alei-
da Assmann argumentiert werden kann, eine zentrale gesellschaftliche Aufgabe
der historischen Geisteswissenschaften, die dadurch »scheintote Quellen zu neu-
em Leben [...] erwecken«®'. Dies kann deshalb auch als eine kulturwissenschaftli-
che Arbeit begriffen werden, die, anhand von untoten Kérpern und Geistern und
vergessenen Archiven »im Wartezustand zwischen den Zeiten<> eine Situierung
aktueller gesellschaftlicher Diskurse zum Ziel hat.

Zum Korpus

Untote sind widerspenstige Figuren. Sie widersetzen sich einer linearen histori-
schen Anniherung, leben in unterschiedlichen Genres und Medien gleicherma-
Ren. Im Einklang mit ihrer ontologischen Unkontrollierbarkeit ist dies nicht als
vollstindige Vorgeschichte eines populiren gesellschaftlichen Imaginiren zu ver-
stehen, sondern als notwendigerweise fragmentarisch bleibender Beitrag zu einer
transatlantischen Geschichte, die Momentaufnahmen der Figur, ihre Einsatzgebie-
te und Ausformungen zu unterschiedlichen historischen Zeitpunkten in den Blick
nimmt. Es geht auch nicht darum, eine vollstindige Ontologie aufzuzeigen — auch
wenn ontologische Fragen zwangsliufig Thema werden —, sondern vielmehr um
die Frage, wie eine Vielfalt an Zombie-Figuren zu unterschiedlichen Zeitpunkten

89  Randeria, Shalini; Rombhild, Regina (2013): »Das postkoloniale Europa: Verflochtene Genea-
logien der Gegenwart — Einleitung zur erweiterten Neuauflagec, in: Conrad, Sebastian; Ran-
deria, Shalini; Rombhild, Regina (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in
den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt/New York: Campus, S. 9-31, hier S. 9.

90  Zur Bewegung von den auf Regionalgeschichte fokussierten Area Studies hin zu einem tran-
sarealen Ansatz vgl. Ette, Ottmar (2011): »Discursos de los trépicos —tropos de los discursos.
Espacio transareal y movimientos literarios en las literaturas equinocciales, in: Gdmez, Lilia-
na; Miiller, Gesine (Hg.): Relaciones caribeiias. Entrecruzamientos de dos siglos/Relations caribéen-
nes. Entrecroisements de deux siécles, Frankfurt a.M., Peter-Lang, S. 313-345, hier bes. S. 338f.

91 Assmann, Formen des Vergessens, S. 41. Die Moglichkeit fiir eine solche Aktualisierung wurde in
den letzten Jahren durch die Digitalisierung von historischen Dokumenten extrem erleich-
tert. Vgl. dazu Putnam, Lara (2016): »The Transnational and the Text-Searchable: Digitized
Sources and the Shadows They Cast, in: American Historical Review 121: 2, S. 377-402.

92 Assmann, Formen des Vergessens, S. 41.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

35


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Untotes Gedachtnis

in scheinbar marginalen Genres, am Rande des Kanons und in textuellen Nischen
aktuelle Denkmuster mitgepragt hat.

Das Kapite] KADAVER UNTER DEM BETT untersucht stereotypisierte Vodou-
Vorstellungen in franzésischen Texten aus dem 19. Jahrhundert, die Vodou als eine
mit Scheintod, Vergiftungen und Kindesopfern operierende Praxis zur materiel-
len Bereicherung zeichneten und die Selbstorganisierung der Praktizierenden als
Bedrohungsszenario ausmalten. Der Fokus liegt dabei auf den politischen Aus-
wirkungen, die diese fiktionalen Texte auf beiden Seiten des Atlantiks hinterlie-
Ren - in Frankreich im Kontext des zum Laizismus fithrenden Antiklerikalismus,
in Haiti in jenem der gleichzeitig stattfindenden ersten Anti-Vodou-Kampagne
des franzosischen katholischen Klerus, der campagne anti-superstitieuse. Das Kapi-
tel fragt mit Blick auf archivarische Praktiken nach den Moglichkeiten historischer
Forschung im Umgang mit diesen Texten und erkundet abschliefiend, wie sich die-
se stereotypen Vodou-Bilder im 20. und 21. Jahrhundert in der Zombie-Figur, vor
allem in Wade Davis’ >Entdeckung« des >Zombie-Gifts, aktualisieren konnten.

Das Kapitel DIE LUCKEN DER ARCHIVE untersucht ausgehend von einem
breit rezipierten Text des ehemaligen britischen Diplomaten Spenser St. John aus
dem Jahr 1884, Hayti or the Black Republic, und den darin prisentierten Vodou-
Darstellungen - die abermals um die Topoi Scheintod, Kannibalismus und Kin-
desopfer kreisen —, zu welchen Fragen die Auslassungen des Textes fithren. Vor
diesem Hintergrund situiert das Kapitel die Angste, scheintot begraben zu werden,
im Kontext europdischer Totenriten und diskutiert die Figur des Zombie vor dem
Hintergrund afro-diasporischer Personenkonzepte. Schliefilich stellt das Kapitel
Spenser St. Johns Text in einen Resonanzraum mit heute kaum mehr bekannten,
unter anderem in Paris gefithrten Debatten, in denen haitianisch-diasporische In-
tellektuelle des 19. Jahrhunderts — darunter Louis Joseph Janvier, Hannibal Price
und Demesvar Delorme - fiir eine differenzierte Perspektive auf Haiti eintraten.

Das Kapitel TROPEN, MYTHEN, NARRATIVE untersucht wiederkehrende
Erzihlstrukturen in der Geschichte der Zombie-Figur. Das Kapitel situiert Tex-
te aus anthropologischer Forschung wie jene Alfred Métraux’ oder Zora Neale
Hurstons in einem wachsenden Interesse an Vodou wihrend bzw. nach der
US-Okkupation Haitis und zeigt auf, wie besonders einflussreiche und hiufig
wiederkehrende Handlungsstrukturen zwischen wissenschaftlichen und pseudo-
dokumentarischen Texten wie The Magic Island von William Seabrook zirkulierten.
Deren besondere Persistenz trug zur Wahrnehmung der Zombie-Figur als Teil
einer haitianischen Besonderheit bei, wihrend andere Varianten der Figur aufler-
halb Haitis nicht wahrgenommen wurden. AbschlieRend diskutiert das Kapitel
Zombie-Narrative als kollektive AufRerungen< und zeigt deren Zusammenhang
mit europdischen Erzihlmustern wie dem Teufelspakt auf. Die Zombie-Figur
erscheint dadurch nicht linger ausschlielich als lokale >Folklore<, sondern als Teil
einer »atlantischen Modernex.

- am 12.02.2026, 14:07:41.


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Das Kapite] WISSENSGESCHICHTEN begibt sich auf die Spuren von heute
in Vergessenheit geratenen Bedeutungen der Zombie-Figur, die dieser in franzo-
sischen Texten aus dem 19. Jahrhundert zugeschrieben wurden. Der Begriff be-
zeichnete zu diesem Zeitpunkt meist die Riickkehr eines korperlosen Untoten und
kam besonders hiufig in Zusammenhang mit rassifizierenden Darstellungen zum
Einsatz. Das Kapitel zeigt, wie mit der Figur in wissenschaftlichen Abhandlungen,
Enzyklopidien, Kinderliteratur und anderen literarischen Texten Wissen iiber die
Karibik produziert wurde, wihrend gleichzeitig Vorstellungen von Europa mitge-
formt wurden. Die Popularitit, die der Zombie-Figur in unterschiedlichen Feldern
im 19. Jahrhundert zukam, verdeutlicht, dass die Figur bereits zu diesem Zeitpunkt
fir Europa bedeutsamer war als fiir die Karibik selbst, wo sie bis heute nur einen
marginalen Raum bewohnt. Abschlief}end diskutiert das Kapitel, inwiefern aktu-
elle wissenschaftliche Einsitze der Zombie-Figur Kontinuititen zu vergangenen
Mustern aufweisen.

Das Kapitel KRITIK UND STRAFE untersucht den Zombie als Figur der Kri-
tik an herrschenden Verhiltnissen. Das Kapitel geht von dem 1697 erschienen Text
Le zombi du Grand Pérou, ou la comtesse de Cocagne aus und untersucht, wie Zombies
darin zur Provokation der herrschenden kolonialen Eliten eingesetzt werden. In ei-
nem zweiten Schritt diskutiert das Kapitel die turbulente Neuauflage dieses Textes
im 19. Jahrhundert, mit der sich Marc de Montifaud eine Gefingnisstrafe einhan-
delte. Montifaud, eigentlich Marie-Amélie Chartroule, lief? sich von diesen diszi-
plinierenden Mafinahmen Frankreichs in threm Kampf fiir Frauenrechte dennoch
nicht beirren. Das Kapitel stellt die Zombie-Figur so in den Kontext eines Kampfes
gegen herrschende Verhiltnisse der franzésischen Kolonialherrschaft auf Guade-
loupe und der Dritten Republik in Frankreich.

Das Kapitel DIALEKTIKEN VON UNFREIHEIT UND AUFSTAND begibt sich
auf die Spuren der Zombie-Figur im Kontext von Abolitionsdebatten in Frankreich.
Das Kapitel untersucht diese Variante im Kontext einer >Sprache der Revolutio-
nerns, die als Folge der Franzosischen und der Haitianischen Revolution Debatten
um Versklavung auf beiden Seiten des Atlantiks pragte. Innerhalb dieser Debatten
kehrten bestimmte Topoi immer wieder, die den Ausbruch aus der Versklavung als
Riickkehr von den Toten darstellten. Topoi wie die Erlangung von Freiheit und Un-
sterblichkeit durch den heldenhaften Tod der Versklavten oder die Riickkehr aus
der Versklavung in das Leben wurden in unterschiedlichen Netzwerken mit teils
widerspriichlichen Positionierungen sowohl fir solidarische, pro-abolitionistische
Argumente eingesetzt als auch fir Positionen, die Versklavung beftirworteten. Das
Kapitel diskutiert diese unterschiedlichen Einsitze in franzésischen Texten aus
dem 19. Jahrhundert und bietet abschlieflend einen Ausblick auf aktuelle kritische
Debatten um >Freiheit« und >Versklavung« sowie das mobilisierende Potenzial der
Zombie-Figur.

- am 12.02.2026, 14:07:41.

37


https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Untotes Gedachtnis

Das Kapitel ZOMBIES AUF DER BUHNE I diskutiert ausgehend von zwei fran-
zosischen Theaterstiicken bzw. Opernlibretti aus dem letzten Drittel des 19. Jahr-
hunderts die Darstellungskonventionen der Zombie-Figur auf der Bithne. In diesen
auf Kuba spielenden Stiicken des franzésischen Autors Mégret de Belligny tanzen
Zombies im Kontext von Vodou-Zusammenkiinften in genau beschriebenen Kos-
tiimen kreolische Tinze. Das Kapitel zeigt, dass es sich dabei um die Kostiime der
kubanischen politisch-religiosen Gemeinschaft der Abakud handelt. Wihrend die-
se im 19. Jahrhundert auf Kuba kriminalisiert wurde, waren sie fiir die entstehende
Anthropologie auf Kuba, aber auch fiir avantgardistische kiinstlerische Praktiken
von grofiem Interesse. Das Kapitel diskutiert, wie die Stiicke auflokaler Ebene gré-
Rere atlantische Zusammenhinge verhandelten und schlief3t mit der Frage nach
den Speicherfunktionen solcher Texte in transnationalem Rahmen.

Das Kapitel ZOMBIES AUF DER BUHNE II untersucht die Zombie-Figur im
Kontext der Entstehung eines transkulturellen Balletts im frithen 20. Jahrhundert.
Im Zentrum des Kapitels steht das Zombie-Ballett LAg’ya aus dem Jahr 1938, das
die US-amerikanische Anthropologin und Tinzerin Katherine Dunham unter an-
derem aus ihrer anthropologischen Feldforschung in Martinique entwickelte. Der
Auftritt der Zombies im Rahmen des nach den Strukturen des Mirchens kompo-
nierten Handlungsschemas dient in diesem Kontext der Entwicklung einer trans-
kulturellen Tanzsprache und der Verbreitung derselben auf den Bithnen der Welt.
Das Kapitel zeigt, wie in diesem Kontext anthropologische Forschung zu miindli-
chen Erzahltraditionen und kiinstlerischen Praktiken in Zusammenhang steht.

Das Kapitel ZIRKULATIONEN hinterfragt vor dem Hintergrund der vorange-
gangenen Kapitel die in der Forschung etablierte Sichtweise, welche die Entste-
hung der karibischen Zombie-Figur auf ein afrikanisches Konzept zuriickfithrt.
Das Kapitel situiert diese Sichtweise im Kontext anthropologischer und kulturwis-
senschaftlicher Forschung, die das Argument vertrat, karibische Kulturen hitten
den Sklavenhandel »iiberlebt< und kénnten deshalb aus einer safrikanischen Ver-
gangenheit« hergeleitet werden. Anhand des westafrikanischen Begriffs und Kon-
zepts Nzambi zeigt das Kapitel auf, dass in dieser Argumentation die Rolle Europas
in der Entstehung transkultureller atlantischer Konzepte aus dem Blickfeld gerit.
Abschliefiend situiert das Kapitel die Zombie-Figur in >intermediate spacess, die
gleichzeitig westafrikanische, europiische und karibische Anteile aufweisen. Das
POSTSKRIPTUM unternimmt schliefilich eine kurze Reflexion iiber die Bedingun-
gen von Forschung zur Karibik im deutschsprachigen Raum.

- am 12.02.2026, 14:07:41.



https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

