
Einleitung

Zombies: zurück auf dem Schirm

In der ersten Folge der französischen Fernsehserie Les revenants (Fabrice Gobert,

2012, Min. 11) hat die dreizehnjährige Camille unbändigen Hunger. Sie ist vom an-

deren Ende der Stadt in der Dämmerung eiligen Schrittes nach Hause gelaufen

und stopft sich nun in der Küche ihres Elternhauses ein Brot in den Mund. Im

Gespräch mit ihrer Mutter sprudelt Camille Entschuldigungen für die Verspätung

hervor, fragt nach ihrer Schwester und verschiebt das Aufräumen auf später. Eine

alltägliche Szene,wie sie inMillionen von Familien jeden Tag vorkommt, ein Schul-

kind im Gespräch mit seinen Eltern. Doch bereits in dieser Szene zeigt sich, was

Les revenants durchwegs auszeichnet: Eine kleine Verunsicherung bahnt sich ihren

Weg durch die alltägliche Routine, in der Mimik der Mutter, in der Antwort auf Ca-

milles Frage: »Alles ok Mama?«. »Ja, alles ok.«, erwidert die Mutter beiläufig. Doch

ihr Gesichtsausdruck sagt das Gegenteil: Er zeigt Angst, Trauer, Ungewissheit.

In dieser Szene ahnt Camille noch nicht, dass sie Jahre zuvor bei einem Au-

tounfall ums Leben gekommen ist. Erst nach und nach, auch im schmerzhaften

Aufeinandertreffen mit ihrer – im Gegensatz zu Camille älter gewordenen – Zwil-

lingsschwester Lena, werden sie und ihre Familie mit einer ganzen Reihe von Fra-

gen konfrontiert: Was ist passiert? Ist Camille nicht wirklich gestorben? Kann eine

Tote zurückkehren? Woher? Warum? Was heißt eine solche Rückkehr für die Trau-

er derjenigen, die noch am Leben sind? Was widerfährt dem Körper nach dem

Tod? Was dem Geist? In Les revenants wird all dies auf äußerst unaufgeregte Weise

erforscht. Weder bei Camilles Auftritt noch bei den anderen, im Laufe der Serie

zahlreich wiederkehrenden Untoten spielt Kunstblut eine große Rolle. Sie sehen

aus wie immer, wollen nur zurück zu den Menschen, die ihnen wichtig waren,

wollen unbeantwortet gebliebene Fragen stellen oder einfach etwas essen.

Mit dieser subtilen, aber dafür umso unheimlicheren Art, aktuelle gesellschaft-

liche Themen zu verhandeln, hat Les revenants einen Nerv der Zeit getroffen. Das

lässt sich nicht nur daran erkennen, dass der Plot selbst quasi mehrmals wie-

derbelebt wurde: Les revenants basiert auf dem gleichnamigen und ebenso bemer-

kenswerten französischen Spielfilm aus dem Jahr 2004, geschrieben von Robin

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Untotes Gedächtnis

Campillo und Brigitte Tijou; die Serie wiederumwurde in den USA unter dem Titel

TheReturned (Carlton Cuse, 2015) nachgedreht, mit dem exakt gleichen Plot und so-

gar Schauspieler*innen, die denjenigen in der französischen Version sehr ähnlich

sehen. Wie der Titel der Serie bereits artikuliert – im Französischen doppeldeuti-

ger als im Englischen –, ist eine schier unüberschaubare Masse von Untoten in den

letzten Jahrzehnten zurückgekommen.

Die Popularität, welche die Figur des Zombie in unterschiedlichen medialen

Produktionen – besonders im US-amerikanischen Hollywood-Film, aber auch im

europäischen Autor*innenkino1 – genoss, belebt damit Sigmund Freuds Begriff

des Unheimlichen neu: Unheimlich, so Freud in seinem wegweisenden Essay aus

dem Jahr 1919, sei für denMenschen unter anderem die ewigeWiederkehr des Glei-

chen, der Zweifel an der »Beseeltheit« eines Gegenstands oder einer Person und

schließlich die Wiederkehr des Verdrängten, das eigentlich bekannt ist.2 Freuds

Diagnose lässt sich auch auf heutige, vor allem im ›Norden‹ – eine Bezeichnung,

die hier nicht im geografischen Sinn gebraucht wird3– bedeutsame Vorstellun-

gen des Untoten ummünzen. »[…] through the figure of the zombie«, argumen-

tiert etwa Jennifer Rutherford, »all that is past, dead and buried looms up in a

future time that is upon us.«4 Die Rückkehr dieser Untoten steht im Zeichen einer

Verhandlung von ungelösten gesellschaftlichen Problemen. Wenn diejenigen, die

nicht mehr da sind, plötzlich wiederauftauchen, wird Zurückliegendes präsent. Sie

verkörpern Fragmente der Vergangenheit, sind damit auch Figuren der Dokumen-

tation und Konservierung und fordern gleichzeitig eine Auseinandersetzung mit

1 Zur Spezifik der Figur im nigerianischen Nollywood-Film vgl. Wendl, Tobias (2006): »Zom-

bies: Zu Motivik und Ikonografie der Lebenden Toten in Haiti, Hollywood und Nigeria«, in:

Eiden, Patrick; Ghanbari, Nacim; Weber, Tobias; Zillinger, Martin (Hg.): Totenkulte. Kulturelle

und literarische Grenzgänge zwischen Leben und Tod, Frankfurt a.M.: Campus, S. 275-289.

2 Freud, Sigmund (1963 [1919]): »Das Unheimliche«, in: ders.: Aufsätze zur Literatur, Frankfurt:

Fischer, S. 45-84.

3 Entgegen eurozentrischer Vorstellungen liegt etwa Haiti, dessen Geschichte im Folgenden

ein zentrales Thema sein wird, sowohl in der nördlichen als auch in der westlichen He-

misphäre. ›Norden‹ und ›Süden‹ werden dementsprechend im Sinne von Jean und John

Comaroff als politisch-theoretische und relationale Begriffe gebraucht. Der ›Süden‹ bezeich-

net eineGruppierung aus Ländern, die zu unterschiedlichen Zeitpunkten Kolonien, Protekto-

rate oderÜberseegebietewaren bzw. sind,weshalb sie eine Reihe von strukturellenMerkma-

len teilen. Im Verhältnis zum ›Norden‹ wird dieser ›Süden‹ häufig in einem ›Außen‹ situiert.

Es ist jedochwichtig zu betonen, dass der ›Süden‹ (ebensowie der ›Norden‹) ein »historisches

Konstrukt, ein gleitender Signifikant in einer Grammatik von Zeichen« ist, dessen »semioti-

scher Inhalt durchmaterielle, politische und kulturelle Alltagsprozesse zeitlich determiniert

wird.« Comaroff, Jean; Comaroff, John (2012): Der Süden als Vorreiter der Globalisierung. Neue

postkoloniale Perspektiven, übersetzt von Thomas Laugstien, Frankfurt, New York: Campus,

S. 64f. sowie 67.

4 Rutherford, Jennifer (2013): Zombies, London, New York: Routledge, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13

Geschichte in Gegenwart und Zukunft ein.5 Es geht also um das Lebenmit den Un-

toten, wie in Anlehnung an Jacques Derridas einflussreichen Text Marx’ Gespenster

argumentiert werden kann.6

In einer Zeit, in der sich in vielen Teilen des ›Nordens‹ der Umgang mit dem

Tod und mit den Toten im Alltag wandelt und die institutionelle und kulturel-

le Bedeutung mancher Kirchen, denen diese Funktion traditionellerweise zufiel,

weiter schwindet, haben die Zombie-Massen Teile dieser kulturellen Arbeit über-

nommen.7 Sie tragen das Thema in anderen alltäglichen Riten und Gemeinschaft

stiftenden kulturellen Praktiken, die sich nun unter anderem in seriellen Formaten

vor den Bildschirmen abspielen, wieder zurück zu den Lebenden.8

Wenn Camille in Les revenants wie selbstverständlich am Alltag ihrer Familie

teilnimmt,wirft die Rückkehr dieser Untoten letztlich auch Fragen nach demRaum

auf, der dem Tod und den Toten unter den Lebenden gewährt wird. Sie weist im

Gegensatz zu einer undurchdringlichen Trennung von Leben und Tod auf die Mög-

lichkeiten einer allgegenwärtigen Verflechtung dieser beiden Sphären hin – die an-

dernorts, etwa in vielen karibischen Kulturen, seit Langem zum Alltag gehört – da-

zu in Kürze mehr.9

Grenzenlos untot

Auf der Website des US-amerikanischen Center for Disease Control and Preventi-

on (CDC) ist neben Informationen über diverse real existierende Krankheiten ein

Abschnitt zur Vorbereitung auf die Zombie-Apokalypse zu finden. Untote, das ver-

deutlicht die Website des CDC, lassen nicht nur die Grenzen zwischen Leben und

5 Del Pilar Blanco, María; Peeren, Esther (2013) (Hg.):The Spectralities Reader. Ghosts and Haun-

ting in Contemporary Cultural Theory, London: Bloomsbury, S. 17.

6 Derrida, Jacques (1993): Spectres deMarx. L’état de la dette, le travail du deuil et la nouvelle Interna-

tionale, Paris: Galilée. In exzellenter deutscher Übersetzung erschienen als: Derrida, Jacques

(2004 [1993]):Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue Internationale,

übersetzt von Susanne Lüdemann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. Vgl. dazu auchDel Pilar Blanco;

Peeren, The Spectralities Reader, S. 9.

7 Im Wandel von Todesriten des ›Nordens‹ seit der Frühen Neuzeit haben Forscher*innen ei-

ne zunehmende Individualisierung kultureller Praktiken festgestellt. Auch der öffentliche

Charakter dieser Todesriten ist von diesen Transformationen betroffen. Vgl. dazu: Macho,

Thomas; Marek, Kristin (2011): »Die neue Sichtbarkeit des Todes«, in: dies. (Hg.): Die neue

Sichtbarkeit des Todes, Paderborn: Fink, S. 9-21, hier S. 14.

8 Vgl. dazu auch Rutherford, Zombies, S. 24.

9 Vgl. dazu Khan, Aisha (2018): »Life and Postlife in Caribbean Religious Traditions«, in: Forde,

Marit; Hume, Yanique (Hg.): Passages and Afterworlds. Anthropological Perspectives on Death in

the Caribbean, Durham, London: Duke University Press, S. 243-260, hier S. 250 und S. 254.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Untotes Gedächtnis

Tod verschwimmen. Dem haitianischen Soziologen Laënnec Hurbon folgend, ver-

deutlichen sie auch, welche Kraft Figuren des Imaginären im alltäglichen Leben

entfalten können.10 Denn auch wenn die Tipps zur Vorsorge für einen Zombie-

Angriff wohl mit einem Augenzwinkern gegeben werden, enthalten sie doch eine

Erklärung, die den Horror der Zombie-Apokalypse mit einem konkreten Ort as-

soziiert: Zur Geschichte von Zombies ist auf der Website zu lesen, dass diese aus

der Karibik kommen, genauer aus dem »haitianischen Voodoo«11. Diese geläufige

Erklärung unter Verwendung einer heute als rassistisch eingestuften Schreibwei-

se der afro-karibischen Religion ist symptomatisch für einen ahistorischen und

stereotypisierten Umgang, mit dem die Untoten gemeinhin leben müssen.12 Er-

klärungen wie diese geben einen ersten Hinweis darauf, welche Vergangenheit die

in den letzten Jahrzehnten auf die Bildschirme zurückgekehrten Zombies im Be-

sonderen adressieren: die Kolonialgeschichte Europas und der USA im karibischen

Raum.

In Abgrenzung von simplifizierenden Erklärungsmustern wie jenen des CDC

begibt sich dieses Buch auf die vielschichtigen historischen Spuren der Figur, und

zwar vorwiegend in einem Feld, in dem diese bisher kaum gesucht wurden, näm-

lich dem der historischen Texte. Denn die Antwort auf die Frage, woher die Figur

kommt, ist viel komplexer, als es einfach abzurufende Bilder glauben machen wol-

len. Der zombi taucht bereits in einem Text aus dem Jahr 1697 auf, der dem franzö-

sischen Autor Pierre-Corneille Blessebois zugeschrieben wird und der europäische

Anteile an dem Konzept verdeutlicht. Im ›langen‹ 19. Jahrhundert erfreute sich die

10 Hurbon, Laënnec (1988): Le barbare imaginaire. Sorciers, zombis et cannibales enHaïti, Paris: Cerf,

S. 201. Hurbon bezieht sich damit auf das Konzept des ›gesellschaftlich Imaginären‹ von Cor-

nelius Castoriadis, das dieser inWeiterentwicklung von Konzepten Lacans, Kants und Freuds

vorlegte. Castoriadis versteht denBegriff des Imaginärennicht imSinn von ›fiktiv‹, ›irrational‹

oder in Opposition zur Realität, sondern konzipiert die gesellschaftliche Realität als Produkt

der Imagination. Dadurch wird diese nichtmehr ausschließlich demBereich des subjektiven

Erlebens zugeordnet, sondern zur Gesellschaftstheorie erweitert. Vgl. dazu: Tappenbeck, In-

ka (1999): Phantasie undGesellschaft. Zur soziologischen Relevanz der Einbildungskraft,Würzburg:

Königshausen und Neumann, S. 83f., hier S. 85.

11 http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm (zuletzt abgerufen am 01.12.2021). Die Schreibweise

›Voodoo‹ wird von Forschung und Praktizierenden heute als rassistisch eingestuft, weshalb

im Folgenden die in der Forschung etablierte Schreibweise ›Vodou‹ eingesetzt wird. Vgl. ge-

nauer dazu weiter unten sowie die Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE und POSTSKRIP-

TUM.

12 Eine solche Erklärung findet sich etwa auch in McIntosh, Shawn (2008): »The Evolution of

the Zombie«, in: McIntosh, Shawn; Leverette, Marc (Hg.): Zombie Culture: Autopsies of the Li-

ving Dead, Lanham,Maryland, Toronto, Plymouth, U.K: Scarecrow Press, S. 1-17, S. 2. McIntosh

reduziert die Figur nicht nur auf einen haitianischen Ursprung, sondern übergeht auch tex-

tuelle Präsenzen derselben vor ihrem Auftauchen im Medium Film.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm
http://www.cdc.gov/phpr/zombies.htm


Einleitung 15

Figur in verschiedenen Texten – die meisten davon in Frankreich publiziert – gro-

ßer Beliebtheit.13 In diesen heute überwiegend in Vergessenheit geratenen Texten,

die im Folgenden Thema sein werden, tauchen die Untoten in unerwarteten Gen-

res auf und nehmen Formen und Bedeutungen an, die sich zum Teil erheblich von

heutigen, durch Hollywood reproduzierten und stereotyp gewordenen Vorstellun-

gen von auf einen Körper reduzierten, kannibalischen oder infektiösen Figuren

unterscheiden.

Doch auch wenn Frankreich und die französische Kolonialgeschichte in den

Antillen im Folgenden einen zentralen Platz einnehmen, soll die Blickrichtung

nicht einfach von der Karibik auf Frankreich verschoben werden.14 Vielmehr

geht es darum, anhand einer zum Monster gemachten Figur über die nationalen

Parameter Haitis hinaus eine Geschichte transatlantischer Interaktionen nach-

zuzeichnen und die Frage aufzuwerfen, inwiefern diese Geschichte gegenwärtige

Vorstellungen immer noch prägt.

Zombies, das zeigt sich bereits an den historischen Texten, sind entgegen vieler

Annahmen nicht auf eine Form, eine Bedeutung, einen geografischen Raum oder

gar eine Nation fixierbar: Sie sind Figuren der Zirkulation, deren Modellierungen

sich von Text zu Text, von Autor*in zu Autor*in unterscheiden. Bereits in den his-

torischen, in Europa publizierten Texten werden sie – sei es als Randfiguren, in

einer Fußnote oder als zentrale Akteur*innen – immer wieder aufs Neue ausge-

formt und passen sich den unterschiedlichen Genres von Reiseliteratur über wis-

senschaftliche Abhandlungen bis hin zu literarischen Texten an. Die Texte produzie-

ren damit eine Figur, auch wenn sie diese – wie in enzyklopädischen Genres – zu-

weilen bloß zu erklären vorgeben. Es gibt deshalb auch nicht ›den Untoten‹, wie

manche argumentieren, sondern unterschiedliche, zum Teil einander entgegenge-

setzte Varianten einer Figur in ständiger Transformation.15 Dies zeigt sich auch

an den diversen Formen, welche die Figur im Medium Film innehatte: Seit ihrem

13 Während Eric Hobsbawm in seiner Konzeption des ›langen 19. Jahrhunderts‹ den Anfangmit

1789 und das Ende mit 1914 setzt, ist der Begriff hier in Anlehnung an Jürgen Osterhammels

differenziertereMarkierung zu verstehen:Osterhammel geht von einemBeginnum1770 aus,

während er das Ende nicht schlagartigmit dem Ende des ErstenWeltkriegs zusammenfallen

lässt, sondern die »Phase des kolossalen Übergangs« und der »Ausweitung von Wirkungs-

ketten« nach dem ErstenWeltkriegmiteinbezieht, wodurch sich die Epoche bis in die 1920er

Jahre ausdehnt. Vgl. Osterhammel, Jürgen (2011 [2009]): Die Verwandlung der Welt. Eine Ge-

schichte des 19. Jahrhunderts, München: Beck, S. 88.

14 Vgl. zur Problematik einer einfachen Umkehr der Perspektive: Conrad, Sebastian; Randeria,

Shalini; Römhild, Regina (2013 [2002]) (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspek-

tiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt, New York: Campus, S. 36.

15 Eine solche Argumentation findet sich etwa in Metz, Markus; Seeßlen, Georg (2012):Wir Un-

tote.Über Posthumane, Zombies, Botox-Monster und andere Über- undUnterlebensformen in Life Sci-

ence und Pulp Fiction, Berlin: Matthes & Seitz.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Untotes Gedächtnis

ersten Auftritt im Hollywood-Film inWhite Zombie (Victor Halperin, 1932) wandeln

die Untoten als Körper ohne Bewusstsein und Sprache über die Leinwände, doch

erst seit George A. Romeros zum Klassiker avancierten Horror-Film The Night of

the Living Dead aus dem Jahr 1968 kennzeichnet sie kannibalischer Appetit. Ab den

2000er Jahren, im Kontext des SARS-Virus, wurde die Figur zusätzlich mit Vorstel-

lungen von Infektion besetzt.16

Diese Vielfalt betrifft auch die Geschichte der Figur, die nicht auf ein aus-

schließlich ›karibisches‹ oder ›afrikanisches‹ ›Original‹ reduziert werden kann. Ih-

re Anfänge speisen sich aus unterschiedlichen Bezugsorten und mündlich tradier-

ten Erzählungen ebenso wie aus intertextuellen Referenzen. Die historischen Texte

sind ein Zeugnis dafür, dass die Figur aus der Interaktion verschiedener Kulturen

entstand und bereits seit dem 17. Jahrhundert auf beiden Seiten des Atlantiks – in

Teilen Europas und Afrikas ebenso wie im gesamten karibischen Raum – Teil ei-

nes flexiblen Netzwerks aus Bedeutungszuschreibungen war.17 Diese reichen von

(neo-)kolonialen, stigmatisierenden Abgrenzungsbewegungen bis zu herrschafts-

und rassismuskritischen Ansätzen. Auch wenn sich ihre narrativen Einsatzgebiete

dies- und jenseits des Atlantiks zum Teil erheblich unterscheiden, sind sie Figuren

einer zwar asymmetrischen, aber doch geteilten Geschichte. Zombies, so viel ist

klar, existieren nur als multiple, transatlantische Figuren.18

Aus der Perspektive einer transatlantischen »Verflechtungsgeschichte«19 zei-

gen die historischen Texte allerdings auch, dass Zombies immer schon für ein

Publikum in Europa und in den USA bedeutsamer waren als für die Karibik selbst.

Denn auch wenn gesellschaftliche Imaginationen von Untoten im karibischen

Raum durchaus existieren, so haben sie doch nie jenes Ausmaß erreicht, in dem

Zombie-Massen den ›Norden‹ regelmäßig heimsuchen. Die aktuellen Massen von

Untoten sind deshalb, aus historischer Perspektive gesehen, auch nicht neu: Sie

kehren nur – ein weiteres Mal – zurück.20

16 Vgl. dazu Dominguez Leiva, Antonio (2013): Invasion Zombie, Auxonne: Le murmure (=Collec-

tion Borderline).

17 Einen ähnlichen Befund erstellt Eva Bischoff in Anlehnung an Richard King und Heike Beh-

rend für die Figur des Kannibalen. Bischoff, Eva (2011): Kannibale-Werden. Eine postkoloniale

Geschichte deutscher Männlichkeit um 1900, Bielefeld: transcript, S. 14; S. 69.

18 Es greift deshalb auch zu kurz, von der Aneignung eines karibischen ›Originals‹ auszugehen,

wie beispielsweise inMoreman, Christopher; Rushton, Cory (2011b) (Hg.):Race,Oppression and

the Zombie: Essays on Cross-cultural Appropriations of the Caribbean Tradition, North Carolina and

London: McFarland.

19 Zum Begriff der Verflechtungsgeschichte siehe Conrad, Randeria, Römhild, Jenseits des Euro-

zentrismus, S. 19; S. 42. Vgl. auchWerner,Michael; Zimmermann, Bénédict (2002): »Vergleich,

Transfer, Verflechtung. Der Ansatz der Histoire croisée und die Herausforderung des Trans-

nationalen«, in: Geschichte und Gesellschaft 28: 4, S. 607-636.

20 »Chez la plupart des auteurs haïtiens, en revanche, le problème des sorciers et zombis sem-

ble être réglé d’avance: il n’aurait été une obsession que pour des étrangers […].« Hurbon, Le

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 17

Karibik im Fokus

Über die Jahrhunderte und geografischen Grenzen und auch über die unterschied-

lichen Einsatzgebiete hinweg lassen sich Konstanten erkennen, immer wiederkeh-

rende Erzählstrukturen, Autor*innen, die sich implizit oder explizit aufeinander

beziehen und sich der Faszination hingeben, die von der Figur ausgeht. Auch da-

von wird im Folgenden die Rede sein. Als ein solches wiederkehrendes Element

lässt sich die Verbindung festmachen, welche die Untoten zwischen unterschied-

lichen Orten des Atlantiks herstellen. Die Karibik fungiert in diesem Netzwerk als

Knotenpunkt.

In der europäischen Wahrnehmung tauchte der karibische Raum erstmals En-

de des 15. Jahrhunderts auf. Aktuellen Forschungen zufolge nimmt die Karibik be-

reits ab diesem frühen Zeitpunkt der Kolonisierung eine besondere Rolle als Um-

schlagplatz in der globalen Zirkulation von Konzepten, Körpern und Waren ein.

Die mehrere Jahrhunderte dauernde Kolonialherrschaft führte nicht nur zu einem

Genozid an indigenen Gruppen, sondern auch zur Verschleppung und Versklavung

von geschätzten elf Millionen Menschen aus Afrika und dem Aufbau einer Planta-

genökonomie, die heute als frühe Form des Kapitalismus und der Globalisierung

verstanden wird.21 Sie führte aber auch zu kontinuierlichen Formen des Wider-

stands, neuen Formen des Zusammenlebens und der Etablierung von Institutionen

barbare imaginaire, S. 106. Vgl. dazu auch Cosentino, Donald (2018): »From Zonbi to Samdi:

Late Transformations in Haitian Eschatology«, in: Foorde, Marit; Hume, Yanique (Hg.): Pas-

sages and Afterworlds. Anthropological Perspectives on Death in the Caribbean, Durham, London:

Duke University Press, S. 159-175, hier S. 161.

21 Zeuske, Michael (2004): Schwarze Karibik. Sklaven, Sklavereikultur und Emanzipation, Zürich:

Rotpunkt, S. 12. In Bezug auf die genaue Anzahl der verschlepptenMenschen präzisiert Zeus-

ke: »Wenn man von 11 Millionen lebend in Amerika angelangter, aus Afrika verschlepp-

te [sic!] Menschen ausgeht, ergibt sich folgende Reihung: Portugal (inklusive Brasilien):

30.000 Sklavenfahrten und 4.650.000 verschleppte Menschen; England (Großbritannien)

und USA zusammen 13500 Sklavenfahrten und 2.900.000Menschen; Spanien (inklusive Ku-

ba) 4000 Fahrten und 1.600.000; Frankreich (inklusive der karibischen Inseln) 4200 Fahrten

und 1.250.000 Menschen und Niederlande 2000 Fahrten und 500.000 verschleppte Men-

schen aus Afrika; das sind nur die Wichtigsten, Dänemark und Brandenburg oder Schweden

wollen wir hier nur erwähnen.« Ebd., S. 36. Die genaue Anzahl der deportierten Menschen

ist immer noch Gegenstand von Diskussionen. Aktuelle Forschungen sprechen etwas rela-

tivierend für den Zeitraum von 1492-1820 von ca. 10 Millionen (Zwangs-)Migrierten in den

Amerikas, die sich aus achtMillionen verschlepptenMenschen aus Afrika und zweiMillionen

Europäer*innen zusammensetzten. Ca. 25-30 % dieser Gruppe waren wiederum unfreie Ar-

beiter*innen (indentured servants bzw. engagés).Meissner, Jochen,Mücke, Ulrich,Weber Klaus

(2008): Schwarzes Amerika. Eine Geschichte der Sklaverei, München: Beck, S. 31f. Zum strukturel-

len Fortleben der Plantage vgl. McKittrick, Katherine (2013): »Plantation Futures«, in: Small

Axe 17: 3, 42, S. 1-15.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Untotes Gedächtnis

seitens der Mehrheit der »auf Sklaverei reduzierten Gefangenen«, die der haitiani-

scheHistoriker JeanCasimirmit demBegriff der »counter-plantation« beschrieben

hat.22

In der Forschung wird der karibische Raum als Laboratorium frühneuzeit-

licher, später auf Europa übertragener Konzepte angesehen, als zentraler Raum

einer »modernen/kolonialen Weltordnung«, als Raum der »Beziehungen« oder als

kulturelles »Kaleidoskop«.23 Denn ein wesentliches Kennzeichen dieses äußerst

heterogenenGebiets ist Diversität: Es ist naturräumlich und nationalstaatlich frag-

mentiert und von indigenen, afrikanischen und europäischen Kulturen und Spra-

chen geprägt. Gleichzeitig verbindet dieses Gebiet die gemeinsame historische Er-

fahrung des Kolonialismus, dessen strukturelle Folgen bis heute wirksam sind und

sich unter anderem in der Abhängigkeit von anderen Staaten – Spanien, Großbri-

tannien, Frankreich, den Niederlanden und den USA – äußerten und äußern.24

Doch die im Folgenden behandelten Texte über die Karibik sind nicht nur re-

levant, weil sie Rückschlüsse auf diese transatlantische Verflechtungsgeschichte

zulassen.25 Armchair travellers und andere Reisende, Missionare, Angehörige des

Militärs, Politiker,Wissenschaftler*innen und Autor*innen von Unterhaltungslite-

ratur setzten mit diesen Texten die Zirkulation eines Wissens in Gang, aus dem

sich aktuelle Vorstellungen – sowohl von der Karibik als auch vom heutigen Euro-

pa – immer noch speisen. Das Interesse gilt hier dementsprechend aus einer Per-

spektive, die beide Seiten des Atlantiks umfasst, der Frage, wieWissen auf globaler

22 Casimir, Jean (2020): The Haitians. A Decolonial History, übersetzt von Laurent Dubois, Chapel

Hill: TheUniversity ofNorth Carolina Press, S. 120f. Casimir liest dieseGeschichte konsequent

aus der Perspektive der Menschen, die auf Sklaverei reduziert wurden: »The Haitians of the

contemporary world were born in these circumstances, in which a conquering France con-

structed a project that did not correspond to the way of life of the people it conquered or

reduced to slavery. As soon as they disembarked, these captives began to build a new world,

at the antipodes of France and the French.« Ebd., S. 5.

23 Vgl. dazu: Quijano, Aníbal (1992): »Colonialidad y modernidad/racionalidad«, in: Bonilla,

Heraclio (Hg.): Los conquistados: 1492 y la población indígena de América, Bogotá: Tercer Mun-

do Editores, S. 437-447; Glissant, Édouard (1990): Poétique de la relation: Poétique III, Band 3,

Paris: Gallimard; Ette, Ottmar; Müller, Gesine (Hg.) (2010): Caleidoscopios coloniales [Koloniale

Kaleidoskope]. Transferencias culturales en el Caribe del siglo XIX [Kulturelle Transfers in der Karibik

im 19. Jahrhundert] (= Bibliotheca Ibero-Americana 138), Madrid/Frankfurt: Vervuert.

24 Gewecke, Frauke (2007): Die Karibik: Zur Geschichte, Politik und Kultur einer Region, Frankfurt,

Madrid: Iberoamericana, S. 9.

25 Im Gegensatz zur umfassenderen Definition der »größeren Karibik« (»Greater Caribbean«),

die auch Mexiko, Zentralamerika und die Anrainerstaaten auf dem südamerikanischen Kon-

tinentmit einschließt, wird hier eine engere Definition angewandt, welche die Großen Antil-

len (Kuba, Jamaika, Puerto Rico, Haiti, Dominikanische Republik), die Kleinen Antillen (u.a.

Martinique, Curaçao und Guadeloupe), die Cayman-Inseln, die Bahamas, Turks- und Caicos-

Inseln und auf dem südamerikanischen Kontinent Guayana, Suriname, Französisch-Guayana

bezeichnet. Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19

Ebene produziert wird, wie es Eingang in wissenschaftliche Institutionen findet,

welcher Ausschlussmechanismen es sich bedient und wie es durch intertextuelle

Verfahren weiterverbreitet wird.26 Auch die Frage, wie es sich zu bedenkenlos ver-

wendeten, stereotypisierten Denk- und Wahrnehmungsmustern verfestigen und

zu Erinnerungskulturen beitragen kann, ist hier von Bedeutung.

In Bezug auf die Karibik im Allgemeinen und Haiti im Besonderen prägten

einseitige eurozentrischeWahrnehmungsmuster über Jahrhunderte hinweg unter-

schiedliche und auch heute noch aktuelle Bilder: Bereits der Name der Region geht

auf europäische Vorstellungen von Kannibal*innen zurück. In einem Brief, den

Christoph Kolumbus 1493 an Luis de Santangel, den Schatzmeister der spanischen

Krone, richtete, sprach er von der Insel ›Carib‹ – bei Kolumbus als Synonym für

›caníbal‹ verwendet –, der Insel der Menschenfresser. Obwohl er von dieser Insel

nur in Form von Gerüchten gehört hatte, ging die Bezeichnung in die Kartografie

ein und wurde bald auf die gesamte Region ausgeweitet, um spanische Kolonisie-

rungsbestrebungen zu legitimieren – und damit Menschenhandel, Zwangsarbeit

und Deportation.27 Im Zuge dessen wurde die Karibik auch als Raum der über-

tragbaren Krankheiten oder der – vor allem für Weiße gefährlichen – ›schwarzen

Magie‹ gezeichnet.

Die anhaltende Faszination, welche die Figur des Untoten – als kannibalische

Figur, als infektiöses Monster, aber auch in früheren Versionen, in denen sie als

Produkt ›schwarzer Magie‹ gezeichnet wird – auf den ›Norden‹ ausübt, kann in

diesen größeren Kontext von exotistischen Darstellungen des karibischen Raums

gestellt werden. GrahamHuggan zufolge ist Exotismus ein bestimmter Modus der

Wahrnehmung, der Menschen, Dinge und Orte fremd macht und sie dadurch do-

mestiziert.28 Der geläufigen Verwendung des Begriffs ›exotisch‹ zum Trotz be-

schreibt dieser keine inhärente Eigenschaft des Bezeichneten, weshalb Huggan

Exotismus als den Prozess der Produktion des ›Exotischen‹, als Kontrollmecha-

nismus der kulturellen Übersetzung sowie als politisches und ästhetisches Verfah-

ren ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückt. Exotismus ist ein Codierungssystem,

26 Von Interesse sind hier allerdings nicht nur ›wissenschaftliche‹ Texte, sondern auch künst-

lerische »Poetologien des Wissens«. Vgl. Vogl, Joseph (1999): »Einleitung«, in: Vogl, Joseph

(Hg.): Poetologien des Wissens um 1800, München: Fink.

27 Palencia Roth, Michael (1997): »Mapping the Caribbean. Cartography and the Cannibalizati-

on of Culture«, in: Arnold, James (Hg.): A History of Literature in the Caribbean, Band 3, Cross-

Cultural Studies, Amsterdam, Philadelphia: John Benjamins, S. 3-29, hier S. 3; 17; 21. Diese Le-

gitimierung erfolgte in den Leyes de Burgos von 1503, die Palencia Roth als »Cannibal Laws«

bezeichnet hat. Ebd., S. 16.

28 Vgl. Huggan, Graham (2001): The Postcolonial Exotic: Marketing the Margins, London: Rout-

ledge, S. 13f. Huggans Begriffsverständnis geht damit über einen auf bestimmte Epochen

begrenzten literarischen Exotismus hinaus, wie er sich in Frankreich etwa in der Prägung

Victor Segalens findet.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Untotes Gedächtnis

das sowohl von Begehren als auch von Ekel bestimmt wird. Daraus resultierende

gesellschaftliche Imaginationen, die sowohl auf Anziehung als auch auf Abscheu

basieren, finden bis heute ihre Fortsetzung, etwa wenn die Karibik in der media-

len Wahrnehmung einerseits als Raum der ›unberührten Natur‹ oder der ›sexuel-

len Freizügigkeit‹ und andererseits als Katastrophen- und Krankheitsherd präsen-

tiert wird.29 Die jahrhundertelange Zuschreibung, die den karibischen Raum als

›Produktionsort‹ von Zombies zeichnet, lässt sich ebenso in diesen Kontext stel-

len – und zeigt, dass in exotistischen Verfahren bevorzugt Figuren auftauchen, die

kulturelle Ordnungen durchbrechen oder Grenzen in Frage stellen.

Auch die oben erwähnte Erklärung des CDC hat an solchen diskursiven Logiken

teil: Sie ruft abermals Vorstellungen vom karibischen Raum auf, die diesen als Ort

der übertragbaren Krankheiten und derMagie imaginieren. Sie greift damit aus ei-

ner Perspektive der longue durée nicht nur zu kurz, sondern reproduziert gleichzei-

tig auch exotistische, koloniale und rassisierende Stereotype. Erneuert werden sol-

che Stereotype auch durch Schreibweisen, die nicht diskriminierende (Selbst-)Be-

zeichnungen übergehen. Denn im Gegensatz zu der heute bei Praktizierenden und

Wissenschaftler*innen üblichen Schreibweise ›Vodou‹ steht die vom CDC einge-

setzte Schreibweise ›Voodoo‹ für die Kontinuität und Aktualität rassistischer Ste-

reotype, mit denen die haitianische Religion seit Jahrhunderten konfrontiert ist.30

Tod auf dem Meer

Die Konstanz,mit der die Anfänge der Zombie-Figur schon seit Jahrhunderten mit

der Karibik assoziiert werden, steht aus der Perspektive einer transatlantischen

Verflechtungsgeschichte in direktem Zusammenhang mit dem Unternehmen des

Kolonialismus in diesem Raum. Wie der Historiker Vincent Brown gezeigt hat, ist

die Karibik seit den ersten Kolonialisierungsbestrebungen und der darauffolgen-

den massenhaften Versklavung von Menschen aus Afrika ein Raum, in dem Tod,

Herrschaft und Widerstand auf das Engste miteinander verflochten sind.31 Das

zeigt sich nicht nur an der Tatsache, dass bereits auf der Überfahrt aus Afrika durch

die katastrophalen Bedingungen auf den Schiffen für viele Versklavte der Atlantik

29 Vgl. dazu Sheller, Mimi (2003): Consuming the Caribbean: From Arawaks to Zombies, London,

New York: Routledge. Der Begriff der gesellschaftlichen Imagination bzw. des gesellschaftli-

chen Imaginären wird hier in Anlehnung an Laënnec Hurbon verwendet, der diesen wieder-

um von Cornelius Castoriadis übernimmt und als Grundlage der gesellschaftlichen Realität

(nicht als deren Opposition) versteht. Vgl. dazu genauer Fußnote 8.

30 Vgl. dazu die Kapitel TRANSATLANTISCHE ARCHIVE sowie POSTSKRIPTUM.

31 Brown, Vincent [2010 [2008]): The Reaper’s Garden. Death and Power in the World of Atlantic

Slavery, Cambridge, Massachusetts, London: Harvard University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 21

zu einem Grab wurde. Die demografischen Entwicklungen in der Karibik mach-

ten diese auch nach der Ankunft zu einem politisch aufgeladenen »Todesraum«32,

der durch den allgegenwärtigen Tod und die damit in Zusammenhang stehenden

gesellschaftlichen Kämpfe und Praktiken strukturiert wurde, wie Brown argumen-

tiert: »Death served as the principal arena of social life and gave rise to its customs.

Africans and Europeans, whites and blacks, all tilled the same haunted ground, but

they planted different seeds and reaped different harvests.«33

Denn die Akkumulation von Reichtum und die Reproduktion von familiären

und sozialen Netzwerken hingen direkt mit der hohen Sterblichkeitsrate in den

Kolonien zusammen. Die meist tödlich endende Ansteckungsgefahr für die indi-

gene Bevölkerung ging von jenen Krankheiten und Virenstämmen aus, die von eu-

ropäischen Akteur*innen eingeschleppt wurden. Das Ausmaß, das diese Sterblich-

keitsrate annahm, hatte nicht nur direkte Auswirkungen auf die kleine europäische

Minderheit vor Ort, sondern machte sich rückwirkend auch in deren Beziehungen

zu Akteur*innen in Europa bemerkbar. Für die versklavten Menschen aus Afrika

wurde der Tod durch Krankheiten, Gewalt, Unterernährung und die schonungs-

lose Ausbeutung durch Zwangsarbeit auf den Plantagen eine gemeinsame Erfah-

rung. Todesriten und damit verbundenen Symbolen und Zuschreibungen kamen

Gemeinschaft stiftende Funktionen zu.34 Diese beschränkten sich nicht auf die ak-

tive Teilnahme der toten Ahnen an der Gegenwart, wie dies in vielen Religionen an

den afrikanischen Küsten des Atlantiks der Fall war und ist. Die Toten politisierten

den sozialen Raum auch mit Blick auf die Zukunft:

»Because death is universal and the dead are universally meaningful, mortuary

ideas and customs specific to different groups can be potent sources and arenas

of momentous action. Relations with the dead, by virtue of their powerful sym-

bolism and association with things sacred, have the ability to connect private and

public concerns, by aligning individual experiences of loss and memory with the

interests of community, church, or state. This linkage makes the dead integral to

both social organization and political mobilization, and therefore vital to histori-

cal transformation.«35

Auch Totenriten blieben von Prozessen der Kreolisierung letztlich nicht unbe-

rührt.36 Dies wird beispielsweise an den Auswirkungen deutlich, welche die

Versklavungsgesellschaft auf europäische Totenriten hatte: So wurde etwa der

Ablauf von Bestattungspraktiken aus Großbritannien auf Jamaika durch versklavte

32 Ebd., S. 58.

33 Ebd., S. 59.

34 Ebd., S. 4.

35 Ebd., S. 6.

36 Ebd., S. 90f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Untotes Gedächtnis

Schwarze, die als Sargträger eines weißen Plantagenbesitzers verpflichtet worden

waren, destabilisiert, indem diese in europäische Totenriten nicht einzuord-

nende Bewegungen ausführten, die sich als Praktiken des Widerstands oder als

Totenriten der Versklavten lesen lassen.

Die ständige Präsenz des Todes und der Toten hatte also direkte Auswirkun-

gen auf alle Bereiche des gesellschaftlichen Lebens im karibischen Raum: Sie war

grundlegend für kulturelle Praktiken und Diskurse, die white supremacy, Herrschaft

und Widerstand der Versklavten ebenso wie Ökonomie, Bürokratie, Reproduktion

und Religionen beeinflussten. Todesritenwurden,wie Brown argumentiert, zu den

ersten und fundamentalen Prinzipien der karibischen Gesellschaften.37

Diese Präsenz zeigt sich bis heute in einer sich in ständiger Transformation

befindlichen Verflechtung der Sphären von Leben und Tod und in der aktiven Rol-

le, welche die Toten nicht nur im Kontext von Todesriten in der Welt der Lebenden

einnehmen, um den noch Lebenden Orientierung zu bieten.38 In Todesriten, die

in Haiti praktiziert werden, werden die Geister der Toten etwa im ersten Begräb-

nis in ein mythisches Land ›unter Wasser‹ geschickt (anba dlo), nach Ginen, das

einen Verweis auf die Vergangenheit der Deportation der Versklavten aus Afrika

darstellt. Die Toten bleiben zunächst ein Jahr oder länger in einem verletzlichen

Zustand der Transition ›unterWasser‹, bis sie in einem zweiten Begräbnis aus dem

Wasser geholt werden. Bei diesem zweiten Todesritus wartet eine Schale mit Was-

ser auf den zurückkehrenden Geist, der im Laufe der beiden Todesriten zu den

Hinterbliebenen sprechen kann.Wenn lemò, die Toten, in Zukunft für Besuche zu-

rückkehren ›wollen‹, können sie in einer trockenen und bequemen Vase (govi) im

Familienschrein des gemeinschaftlichen Lands (lakou) Zuflucht finden und als Ah-

nen bei Bedarf konsultiert werden.39 In einem Netzwerk aus Beziehungen (eritaj)

kommt den Toten zudem eine zentrale Rolle in der Kommunikation zwischen den

Lebenden und ihren spirituellen Geistern (lwa) zu. Dies weist über eine individua-

lisierte Vorstellung von Körper, Geist und Tod hinaus, da die Toten nur im Kontext

eines solchen Netzwerkes denkbar sind.40 Da die Verstorbenen sich kontinuier-

lich auf Durchreise befinden, ist auch der Friedhof, der ihre Körper empfängt, ein

37 Ebd., S. 91.

38 Khan, Life and Postlife in Caribbean Religious Traditions, hier S. 250, S. 254 und S. 260.

39 Richman, Karen (2018): »Mortuary Rites and Social Dramas in Léogâne, Haiti«, in: Forde, Ma-

rit; Hume, Yanique (Hg.): Passages and Afterworlds. Anthropological Perspectives on Death in the

Caribbean, Durham, London: Duke University Press, S. 139-156, hier S. 140ff. »The attribution

of significant moral authority to the dying and the dead«, schreibt Karen Richman weiter,

»probably harks back as much to French premodern beliefs and rituals as to West and Cen-

tral African sources.« Ebd., S. 143.

40 Khan, Life and Postlife in Caribbean Religious Traditions, hier S. 258. Zu den lwa vgl. genauer das

Kapitel VODOU-GESCHICHTE.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 23

sehr geschäftiger Ort, dessen »spiritual traffic«41 zwischen Leben und Tod Bawon

Samdi überwacht. Der Bawon ist es auch, der auf dem nach der Erdbebenkatastro-

phe 2010 entstandenen Bild Edouard Duval-Carriés Le baron triomphant – und auf

dem Cover dieses Buchs – den Betrachtenden den Rücken kehrt, um sich selbst auf

weitere Reisen zu begeben.42

Archive der Vergangenheit

Wenn Figuren des Untoten immer wieder Bezüge zwischen unterschiedlichen Or-

ten des Atlantiks herstellen, so kann das auch als eine Verhandlung der außeror-

dentlichen Bedeutung gesehen werden, die dem Tod ausgehend vom kolonialen

Unternehmen in diesem Raum zukam. Diese Verhandlung fand in verschiedenen

gesellschaftlichen Gruppen auf unterschiedliche Weise statt und übersetzte sich in

multiple Formen, die oftmals die Auseinandersetzung der Lebendenmit den Toten

zu einem Prozess (und nicht zu einem auf die Bestattung beschränkten Ereignis)

machten, wodurch die Welt der Toten sich mit jener der Lebenden verflocht.43

Eine Facette davon findet sich, wie Forscher*innen in den letzten Jahrzehnten

argumentiert haben, in der Weitergabe und Transformation von Vorstellungen,

die in afro-karibischen Kulturen die Erinnerung an die Erfahrung der Versklavung

nicht über das Medium der Schrift, sondern in mündlichen Erzähltraditionen oder

embodied memory weiterbestehen ließen, also (ritualisierten) Erinnerungsformen,

in denen die Performanz von Körper und gesprochener Sprache – und nicht die

der Schrift – im Zentrum steht.44 Die bekannteste Variante in diesem Kontext,

die des haitianischen Zombie, ist beispielsweise immer wieder als Auseinander-

setzung mit der Geschichte der Versklavung und fremdbestimmten Arbeit gelesen

worden. Sie steht in Zusammenhang mit dem multiplen Personen-Konzept afro-

karibischer Philosophien und Religionen wie des haitianischen Vodou; ist selbst al-

lerdings nicht Teil der familienzentrierten religiösen Vodou-Praxis,Ginen, sondern

markiert eine Linie, die niemals überschritten werden soll.45

Diesen Vorstellungen zufolge raubt eine mächtige Person mit magischen

Kenntnissen dem Opfer einen Teil der Person (in vom Christentum geprägter

41 Cosentino, From Zonbi to Samdi, S. 159.

42 Vgl. dazu ebd., S. 174.

43 Foorde,Marit (2018): »Introduction«, in: Foorde,Marit; Hume, Yanick (Hg.): Passages andAfter-

worlds. Anthropological Perspectives on Death in the Caribbean, Durham: Duke University Press,

S. 1-27, hier S. 11 und 13.

44 Routon, Kenneth (2008): »Conjuring the Past: Slavery and the Historical Imagination in Cu-

ba«, in: American Ethnologist 35: 5, S. 632-649

45 Cosentino, From Zonbi to Samdi, S. 164. Cosentino bezieht sich in seiner Argumentation auf

Laënnec Hurbon.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Untotes Gedächtnis

Terminologie ist dies mit dem Begriff ›Seele‹ übersetzt worden, der jedoch im

Personenkonzept des Vodou keine Entsprechung findet).46 Der bzw. die so ent-

standene Zombie muss in der Folge für die Person arbeiten, die den geraubten

Teil in einem Gefäß gefangen hält, wobei zwischen körperlosen (zombi astral)

und – den weniger häufig vorkommenden – auf den Körper reduzierten Varianten

(zombi corps cadavre) unterschieden wird. Die ›versklavten‹ Untoten arbeiten für

einen ›Herrn‹ und verhelfen diesem zu Reichtum, können sich aber auch gegen

ihn auflehnen, ihre Sprache und Erinnerung wiedererlangen.

Der französische Anthropologe Franck Degoul hat überzeugend argumentiert,

dass solche gesellschaftlichen Imaginationen über Generationen hinweg ohne das

Medium der Schrift die Erinnerung an die Regelungen für den Umgang mit ver-

sklavtenMenschen im französischen Imperiumweitergegeben haben, die mit dem

Dekret des Code Noir 1685 etabliert wurden und bis 1848 in Kraft waren.47 Die

Dehumanisierung von Zombies ebenso wie spezifische Vorstellungen vom Um-

gang mit diesen – von der ihnen zu verabreichenden Nahrung, ihrer Kleidung bis

hin zu Regelungen für die Trennung von Zombie-Männern und -Frauen zur Kon-

trolle der Reproduktion – verweisen Degoul zufolge auf entsprechende Passagen

des Code Noir, die genaue Maßnahmen für den Umgang mit versklavten Menschen

vorsahen. Sie überführen diese Regelungen in ein gesellschaftlich Imaginäres der

Zwangsarbeit und des Verlusts der Menschlichkeit, der Akkumulation von Besitz,

aber auch des Ausbruchs aus der Fremdherrschaft.

Diese Vorstellungen sind also Teil eines – nicht ausschließlich auf schriftliche

Quellen beschränkten – untoten Gedächtnisses. Sie geben in diesem Fall die Erfah-

rung der Versklavung und Ausbeutung, aber auch des Widerstands und der Re-

bellion an nachfolgende Generationen weiter.48 Innerhalb der Karibik und Teilen

46 Maya Deren bemerkt dazu etwa: »The exclusive use of the word ›soul‹ (which has moral

and mystic connotations) would similarly misrepresent the sense of gros-bon-ange or es-

prit, which is understood, in Voudoun, as the invisible, non-material self or character of an

individual, as distinguished from his physical body: i.e. the person John, as a concept, distinct

from the physical body of John. As a matter of fact, the word ›psyche‹, as it is used in modern

psychology, conveys some aspects of the Voudoun gros-bon-angemuchmore accurately than

the word ›soul‹, which has been used inmost of the literature on Haiti because of its relevant

religious associations.« Deren, Maya (1953): Divine Horsemen. The Living Gods of Haiti, London,

New York: Thames and Hudson, S. 17f. (Hervorhebung im Original).

47 Degoul, Franck (2006): »Du passé faisons table d’hôte: le mode d’entretien des zombi dans

l’imaginaire haïtien et ses filiations historiques«, in: Ethnologies 28: 1, S. 241-278. In Auszügen

indeutscherÜbersetzung erschienenals: ders. (2014): »DieVergangenheit ist für alle da. Vom

Umgang mit dem zombi im haitianischen Imaginären und seinen historischen Ursprüngen«,

übersetzt von Paul Maercker, in: Rath, Gudrun (Hg.): Zombies. Zeitschrift für Kulturwissenschaf-

ten 1/2014, Bielefeld: transcript, S. 35-47.

48 Da im Folgenden sowohl mündliche als auch schriftliche ›Quellen‹ (sowie deren Interakti-

on) von Interesse sind, wird hier eine Erweiterung des Gedächtnisbegriffs vorgenommen,

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 25

der Amerikas finden sich unterschiedliche Varianten derselben Figur, die unter

Begriffen wie zombi, fumbi oder jumbi Elemente in afro-karibischen religiös-po-

litischen Erinnerungskulturen wie dem kubanischen Palo Monte Mayombe, dem

brasilianischen Candomblé oder dem jamaikanischen Obeah darstellen – sie sind

also keineswegs auf Haiti beschränkt.49 Auch in Europa existieren imÜbrigen ana-

loge Diskurse, in denen eine versklavte Seele profitabel verkauft wird, meistens im

Zusammenhang mit einem Teufelspakt – auch wenn diese nicht primär der Erin-

nerung an Versklavung dienen, sondern andere gesellschaftliche Hierarchien und

Formen der Unfreiheit adressieren, wie etwa die Schuldknechtschaft.50

Tatsächlich weist diese Parallele auf einen Aspekt in der skizzierten Debatte

hin, der in den letzten Jahren vermehrt diskutiert wurde, nämlich die Frage, inwie-

fern das semantische Feld rund um ›Versklavung‹ und ›Freiheit‹ aus diesen Diskur-

sen tatsächlich als Abbildung der Vergangenheit zu verstehen ist. Wie von einigen

Wissenschaftler*innen argumentiert wurde, stellen diese Begriffe vielmehr eine

Metapher gesellschaftlicher Hierarchien dar, die nicht direkt aus der Erfahrung

der Versklavung resultieren, sondern jeder Gesellschaft eigen sind, wodurch un-

ter anderem eine radikale Infragestellung eurozentrischer Konzeptionen von ›Frei-

heit‹ gegeben wäre.Während aus eurozentrischer Perspektive ›Freiheit‹ als absolu-

teNormgilt, so das Argument,machen diese Vorstellungen deutlich, dass ›Freiheit‹

nur in Verbindung mit ihrem Gegenpol, der ›Unfreiheit‹, denkbar ist.51

Im Einklang mit einer solchen Argumentationslinie kann die Figur des Zombie

als relationales, also verbindendes Element zwischen asymmetrischen gesellschaft-

die das kulturelle Gedächtnis nicht auf schriftliche Kulturen beschränkt undmündlicher Tra-

dierung die Rolle des kollektiven Gedächtnisses zuweist, sondern versucht, die Zirkulationen

zwischen schriftlichen undmündlichenAussagenmitzudenken. Vgl. zur Unterscheidung von

schriftlichen undmündlichen Kulturen in der Konzeption des kulturellen Gedächtnisses Ass-

mann, Aleida (2009): »Archive im Wandel der Mediengeschichte«, in: Ebeling, Knut; Gün-

zel, Stephan (Hg.): Archivologie. Theorien des Archivs inWissenschaft,Medien und Künsten, Berlin:

Kadmos, S. 165-175, hier S. 170f. Unter Rückgriff auf Orlando Patterson ist der über den Tod

hinaus versklavte Zombie deshalb als statische Figur des ›sozialen Todes‹ gelesen worden.

Dies greift allerdings zu kurz, da Versklavten damit jegliche agency abgesprochen wird, und

auch die Möglichkeiten des Widerstands und Ausbruchs für Zombie-Figuren ausgeblendet

wird. Vgl. Patterson, Orlando (1982): Slavery and Social Death: A Comparative Study, Cambridge,

Mass.: HarvardUniversity Press sowie kritisch dazu Brown, Vincent (2009): »Social Death and

Political Life in the Study of Slavery«, in: American Historical Review 114: 5, S. 1231-1249.

49 Vgl. dazu Matory, J. Lorand (2007): »Free to Be a Slave: Slavery as Metaphor in the Afro-

Atlantic Religions«, in: Journal of Religion in Africa 37, S. 398-425; auch veröffentlicht in:Matory,

J. Lorand (2008): »Free to Be a Slave: Slavery as Metaphor in the Afro-Atlantic Religions«, in:

Palmié, Stephan (Hg.): Africa of the Americas. Beyond the Search of Origins in the Study of Afro-

Atlantic Religions, Leiden, Boston: Brill, S. 351-380.

50 Vgl. dazu das Kapitel TROPEN, MYTHEN, NARRATIVE.

51 Vgl. Matory, Free to Be a Slave, S. 399f. Vgl. dazu genauer das Kapitel DIE LÜCKEN DER ARCHI-

VE.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Untotes Gedächtnis

lichen Hierarchien begriffen werden.52 Sie verbindet nicht nur unterschiedliche

geografische Räume des Atlantiks miteinander, sondern bewohnt diese simultan.

Sie ist sowohl eine paradigmatische Figur der »intermediate spaces«53 als auch der

»atlantischen Moderne« wie sie von Stephan Palmié skizziert wurde.54 Die unter-

schiedlichen Varianten der Zombie-Figur sind also als Teil eines nicht an nationale

Grenzen gebundenen Imaginären von untoten Personen und Körpern zu verste-

hen, das sowohl lokale Formen aufweist als auch in globale Strukturen interveniert.

Daraus ergibt sich auch, dass die beiden oben skizzierten Argumentationslinien zu

den zentralen Fragen von embodied memory nicht in Opposition, sondern in Ergän-

zung zueinander begriffen werden.

An dieser Stelle zeigt sich eine der Herausforderungen im Umgang mit den

Untoten. Denn vorwiegend mündlich tradierte afro-karibische Erinnerungskultu-

ren und schriftliche, meist in Europa erschienene, historische Texte bilden zusam-

men Archive der Untoten, die über die Jahrhunderte hinweg schwer fassbar waren.

Diese Schwierigkeit resultiert aus den Problematiken des Archivs der Versklavung

auf einer allgemeinen Ebene: Denn textuelle oder visuelle Dokumente zum The-

ma stammen in den wenigsten Fällen von versklavten Menschen. Das Archiv der

Schrift ist also in diesem Fall ein Ort einer gespenstischen Anwesenheit, wie sich

in Anlehnung an Stephen Best argumentieren lässt.55 Das Fehlen von Dokumen-

ten von Versklavten selbst – die, in den spärlichen Fällen, in denen sie beispiels-

weise im Medium der Fotografie vorkommen, nur als Objekte, nicht als Subjekte

52 Dieses Argument ist an allgemeinere Theoretisierungen von Magie im atlantischen Kontext

angelehnt, die Roger Sansi und Luis Parés vorgelegt haben. Parés, Luis Nicolau; Sansi, Roger

(2011) (Hg.): Sorcery in the Black Atlantic, Chicago: University of Chicago Press, S. 9.

53 Sansi; Parés, Sorcery in the Black Atlantic, S. 5.

54 »What I take this concept to refer to is, in part, a set of structural linkages that, since the ear-

ly sixteenth century, transformed the Atlantic Ocean into an integrated geohistorical unit:

an expanding theater of human interaction defined by a vast and intricate web of political

and economic relations objectively implicating actors and collectivities on three continents

in each other’s histories. […] I also intend this term to designate a no less multiply determi-

ned, heterogeneous, and historically contingent aggregate of local discourses and practices

reflecting on, engaging, and thereby both shaping and transforming this basic structural con-

stellation.« Palmié, Stephan (2002): Wizards and Scientists. Explorations in Afro-Cuban Moder-

nity and Tradition, Durham, London: Duke University Press, S. 15. Palmiés Konzept wäre ohne

Paul Gilroys ›Black Atlantic‹ undenkbar: Gilroy, Paul (1993): The Black Atlantic. Modernity and

Double Consciousness, London, New York: Verso. Vgl. dazu Palmié, Stephan (2015): »On Talking

Past Each Other, Productively: Anthropology and the Black Atlantic, Twenty Years On«, in:

Kummels, Ingrid; Rauhut, Claudia; Rinke, Stefan; Timm, Birte (Hg.): Transatlantic Caribbean.

Dialogues of People, Practices, Ideas, Bielefeld: transcript, S. 57-75.

55 Best, Stephen (2011): »Neither Lost nor Found. Slavery and the Visual Archive«, in: Represen-

tations 113, S. 150-163, hier S. 152. Vgl. dazu auch Hartman, Saidiya (2006): Lose Your Mother. A

Journey Along the Atlantic Slave Route, New York: Farrar, Straus & Giroux.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 27

repräsentiert werden – bringt Best mit dem Freud’schen/Lacan’schen Begriff der

Nachträglichkeit in Verbindung. Best geht davon aus, dass das fehlende originale

Moment erst durch ein zweites, nachträgliches Moment mit Bedeutung versehen

wird. Wissenschaft und Geschichte seien geprägt von einer Erwartung des Wie-

derfindens, die aber für das Archiv der Versklavung niemals erfüllbar sei.56

Für Figuren wie jenen des Zombie ergeben sich aus diesen Überlegungen ähn-

liche, auch für das Medium Text symptomatische Schwierigkeiten. Denn es greift

zu kurz, schriftliche und mündliche Varianten der Figur in Opposition zueinander

zu verstehen oder in Denkkategorien wie ›Original‹ und ›Wirkung‹ einzuordnen.

Erhard Schüttpelz hat darauf hingewiesen, dass die Abgrenzung von Mündlichkeit

und Schriftlichkeit seit dem 17. Jahrhundert im Kontext von kolonialen Unterneh-

mungen dazu diente, außer-europäische Kulturen als ›schriftunkundig‹ zu katego-

risieren.57 Diese Klassifizierung beförderte Stereotypen über ›schriftlose‹, ›münd-

liche Kulturen‹ und fixierte diese »medientheoretisch in einer Memorialkultur aus

Mnemotechniken und ritualisierter Erinnerung«58:

»Die historisch beobachteten schriftlosen Kulturen weisen allerdings keinen

stärkeren Wiederholungszwang und keine geringere soziale und kulturelle Dy-

namik auf als zeitgenössische Schriftkulturen. Ebenso wenig betonen sie die

Erinnerungsfunktion aller Rituale. Es handelt sich beim Bild einer mündlichen

›Memorialkultur‹ um ein Faszinosum des Medienvergleichs: dass Schriftsoziali-

sierten seit der frühen Neuzeit an Schriftlosen auffällt, woran sie selbst mit Hilfe

der Schrift gewöhnt werden, nämlich die unablässige Übung inMnemotechniken

und öffentlichen Erinnerungskulten.«59

Gleichzeitig führte die Überbetonung der Besonderheiten von als ›mündlich‹

klassifizierten Kulturen und embodied memory dazu, dass die Wechselwirkungen

56 Best, Neither Lost nor Found, S. 157.

57 Schüttpelz, Erhard (2013): »Mündlichkeit/Schriftlichkeit«, in: Binczek, Natalie; Dembeck, Till;

Schäfer, Jörg (Hg.): Handbuch Medien der Literatur, Berlin, Boston: De Gruyter, S. 27-40, hier

S. 29.

58 Schüttpelz, Mündlichkeit/Schriftlichkeit, S. 28f. Wie Kirsten Mahlke gezeigt hat, verhält sich

dies im Kontext der Reformation und der Religionskriege im Frankreich des 16. Jahrhunderts

noch anders, da in den Reiseberichten, die im Zusammenhang mit den Kolonisierungsver-

suchen in Brasilien, Florida und Kanada entstanden, reformierten Autoren Schrift nicht nur

als Mittel der Abgrenzung zu außer-europäischen »schriftlosen« Kulturen diente, sondern

auch zur katholischen Kirche. Vgl. dazu Mahlke, Kirsten (2005): Offenbarung imWesten. Frühe

Berichte aus der NeuenWelt, Frankfurt a.M.: Fischer.

59 Schüttpelz,Mündlichkeit/Schriftlichkeit, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Untotes Gedächtnis

von mündlichen und schriftbasierten Kulturtechniken ebenso wie die Performanz

schriftlicher Texte übersehen wurden.60

In der Geschichte der Zombie-Figur zeigt sich dies bereits an jenem Text, der

nach heutigem Stand der Forschung den Begriff zum ersten Mal ins Spiel bringt.

Denn Le zombi du Grand Pérou, ou la comtesse de Cocagne wirft hinsichtlich der Her-

kunft des Begriffs Zombie mehr Fragen auf, als er beantwortet. Le zombi du Grand

Pérou setzt die Kenntnis des Begriffs voraus, woraus in der Forschung folgerichtig

der Schluss gezogen wurde, dass die mündlich tradierte Gebräuchlichkeit des Be-

griffs keine weitere Erklärung für Leser*innen notwendig machte.61 Das Jahr 1697

stellt also einen Anfang dar, der keiner ist. Die Geschichte der Figur zeigt sich be-

reits an dieser Stelle als eine der Leerstellen und Klammern, die umso mehr Raum

für – je nach Autor*in unterschiedliche – Interpretationen bietet.62 Doch auch in

diesem Fall bildet die Abwesenheit des originalen Moments den Anfang: Selbst

wenn Zombie-Diskurse auch mündlichen Erzähltraditionen zuzuordnen sind, ist

ihre schriftliche Variante nicht als Verfälschung eines ›originalen‹ mündlichen Dis-

kurses zu verstehen. Die Tatsache, dass die Figur des Zombie bislang zumeist ent-

weder im Medium Film untersucht oder in den Kontext von haitianischen münd-

lichen Kulturen bzw. rituellen Praktiken gestellt wurde, bestärkte einerseits das

jahrhundertealte Stereotyp über den vermeintlichen Rückschritt ›schriftloser‹ Kul-

turen, während andererseits die Bedeutung, welche die Figur seit dem 17. Jahrhun-

dert im Medium Text innehatte, übersehen wurde. Es gilt deshalb, die bis heute in

beide Richtungen stattfindenden Austauschbewegungen zwischen mündlich tra-

dierten Zombie-Erzählungen und dem Einsatz der Figur in schriftlichen Texten zu

verstehen.

Gleichzeitig sind die Besonderheiten der Figur in schriftlichen Texten zu be-

denken: Denn in diesen ist die Figur häufig mit einem Akt der Disziplinierung

konfrontiert, dessen politische Kontexte nicht außer Acht gelassen werden kön-

nen. Viele jener Texte, die in Frankreich seit dem Ende des 18. Jahrhunderts pu-

bliziert wurden, folgten missionarischen, kolonialisierenden und disziplinieren-

den Imperativen seitens religiöser, staatlicher oder wissenschaftlicher Institutio-

nen und Akteur*innen. Sie können also nicht ohneWeiteres als ›neutrales‹ Zeugnis

karibischer Kulturen gelesen werden, sondern stehen im Kontext stereotypisierter

60 Spillman, Lyn; Conway Brian (2007): »Texts, Bodies, and the Memory of Bloody Sunday«, in:

Symbolic Interaction 30: 1, S. 79-103, hier S. 98.

61 Vgl. Murphy, Kieran M. (2011): »White Zombie«, in: Contemporary French and Francophone Stu-

dies 15: 1, S. 47-55, hier S. 48.

62 Lauro, Sarah Juliet (2015): The Transatlantic Zombie. Slavery, Rebellion, and Living Death, New

Brunswick,New Jersey: Rutgers, S. 34. Auchwennder Titel einenanderenEindruck vermittelt,

geht es Lauro hauptsächlich um die Verbindungen zwischen Haiti und den USA.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 29

Wahrnehmungsmuster und Herrschaftsstrukturen. Sie müssen in direktem Zu-

sammenhang mit der Gewalt gesehen werden, durch welche die Figur in vielen

Fällen mit dem Medium der Schrift verbunden ist.

In dieser Hinsicht korrelieren die Mechanismen, die in diesen Texten etabliert

werden, mit übergeordneten Strukturen: Sie zeugen von den Ein- und Ausschlüs-

sen, die Praktiken der Archivierung notwendigerweise produzieren.63 Wenn im

Folgenden die Archive der Untoten Thema sein werden, geht es nicht nur um »die

zwei Körper des Archivs«64, also die Unterscheidung zwischen demArchiv als Insti-

tution und als Konzept, wie sie sich im Anschluss an Michel Foucault durchgesetzt

hat.65 Auch wenn viele der im Folgenden untersuchten Texte aus einem konkre-

ten institutionellen Archiv im engeren Sinn, der französischen Nationalbibliothek,

kommen, geht es vor allem um die Erweiterung des Blicks über die Grenzen der In-

stitution, aber auch des Konzepts hinaus.66 Denn für eine historische Annäherung

an eine Figur, die sich Ordnungssystemen systematisch widersetzt und auf beiden

Seiten des Atlantiks in unterschiedlichen Formationen Spuren hinterlassen hat,

reicht es nicht, diese in einem institutionellen Archiv zu suchen. Die Vielzahl von

schriftlich, audiovisuell, mündlich und durch Körpertechniken überlieferten Aus-

sagen, welche sich in einer historischen Annäherung an die Figur außerhalb des

institutionellen Rahmens finden und diesen häufig gleichzeitig spiegeln, macht es

notwendig, Institutionen mit archivarischem Sammlungsauftrag auf die Auslas-

sungen hin zu befragen, die diese produzieren.67 Ausgehend von der Unordnung,

63 Weitin, Thomas; Wolf, Burckhart (2012):»Gewalt der Archive. Zur Kulturgeschichte der Wis-

sensspeicherung«, in: dies. (Hg.): Gewalt der Archive. Zur Kulturgeschichte der Wissensspeiche-

rung, Konstanz: Konstanz University Press, S. 9-19, hier S. 9f.

64 Ebeling, Knut; Günzel, Stephan (2009): »Einleitung«, in: dies. (Hg.): Archivologie. Theorien des

Archivs in Wissenschaft, Medien und Künsten, Berlin: Kadmos, S. 7-26, hier S. 10.

65 Foucault, Michel (1996 [1969]): L’Archéologie du savoir, Paris: Gallimard. Die von Foucault vor-

genommene Unterscheidung zwischen Singular und Plural, dem französischen l’archive (im

Sinne des Diskurses) und archives (im Sinne der Institutionen), wird hier nicht übernommen,

da sie im Deutschen eher zu Verwirrung als zur Klärung beiträgt.

66 Im Falle der BNF ist hier also die Untersuchung von Spuren kolonialer und postkolonialer

transatlantischer Verflechtungsgeschichte in Alltagsdiskursen aus einem Archiv Thema, das

keinen spezifischen Auftrag in dieser Richtung hat, sondern alle in Frankreich erschienenen

Dokumente sammelt. Zur Geschichte der französischen Nationalbibliothek vgl. http://www.

bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html (zuletzt abgerufen am 01.12.2021).

67 Es geht nicht nur darum, in Foucaults Ansatz koloniale Dokumente miteinzubeziehen, wie

bei Ann Laura Stoler, sondern auch darum, nicht-materielle Formen und den Körper im Ar-

chivbegriff mitzudenken. Versuche in diese Richtung sind vor allem in den Tanzwissenschaf-

ten unternommen worden. Vgl. Stoler, Ann Laura (2002): »Colonial Archives and the Arts of

Governance«, in: Archival Science 2, S. 87-109; Wehren, Julia (2016): Körper als Archiv in Bewe-

gung. Choreografie als historiografische Praxis, Bielefeld: transcript sowie Cramer, Franz Anton

(2013): »Body, Archive«, in: Brandstetter, Gabriele; Klein, Gabriele (Hg.): Dance [and] Theory,

Bielefeld: transcript, S. 219-222.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html
http://www.bnf.fr/fr/la_bnf/histoire_de_la_bnf/a.sept_siecles.html


30 Untotes Gedächtnis

welche die Figur durch ihre Nicht-Klassifizierbarkeit stiftet, geht es im Folgenden

nicht darum, das Archiv der Untoten zu rekonstruieren. Den Logiken von Archiven

folgend müssen die Archive der Untoten auch aus einer transatlantischen Perspek-

tive notwendigerweise fragmentarisch bleiben.

Der Archivbegriff dient hier folglich einerseits als Vektor, um die »Formation

und Transformation von Aussagen«68 zu untersuchen. Es geht andererseits aber

auch darum, die Frage aufzuwerfen, inwiefern der Blick auf die Speicherung und

Ablagerung von Wissen durch die Konfrontation mit transatlantischer Verflech-

tungsgeschichte verändert werden kann. Und zwar insbesondere durch die Aus-

einandersetzung mit an anderen Orten gespeicherten Texten, die in Untersuchun-

gen, die auf das Nationale beschränkt sind, keinen Platz haben, sowie mit nicht-

schriftbasierten Formen wie embodied memory und oral history.

Die Heterogenität dieser Archive der Untoten läuft auf einer epistemologischen

Ebene analogmit denmultiplen Formen, die sich die Untoten geben.Dies geht ein-

her mit der Frage, welche Wissensordnungen untote Körper und Geister transpor-

tieren und welche Vergangenheit sie adressieren, wenn sie diverse Bühnen – vom

Theater bis zum wissenschaftlichen Essay – betreten. Denn die historische Annä-

herung zeigt, ebenso wie ein Blick über den Tellerrand Hollywoods, dass Zombies

nicht ausschließlich als verwesende Kadaver zu begreifen sind: Im haitianischen

kreyòl bezeichnet etwa der Begriff kò kadav (auf Französisch: corps cadavre;wörtlich:

der ›Kadaverkörper‹) den Körper – unabhängig von Leben und Tod, aber immer

in Verbindung mit anderen, nicht-materiellen Bestandteilen der Person und als

Bestandteil eines sich in Transformation befindlichen Netzwerks aus Lebenden,

Ahnen und Nachfahren.69

Zombie-Amnesie

Seit dem Erfolg von William Seabrooks The Magic Island (1929), das als Vorlage

für den Film White Zombie (Victor Halperin, 1932) diente, haben audiovisuelle Re-

präsentationen des Hollywood-Kinos Zombies in einer vereinfachenden Variante

präsentiert, in der das Vergessen maßgeblich ist: Untot sind Zombie-Figuren

seither, wenn von ihnen nur noch die körperliche, verwesende Hülle bleibt, die

kein Bewusstsein, kein Sprachvermögen mehr trägt. Auch wenn dieser Fokus

68 Foucault, L’Archéologie du savoir, S. 167. Der Begriff ist hier zitiert aus der deutschen Über-

setzung: Foucault, Michel (1981 [1969]): Archäologie des Wissens, übersetzt von Ulrich Köppen

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188.

69 Bellegarde-Smith, Patrick;Michel, Claudine (2013): »Danbala/Ayida as Cosmic Prism The Lwa

as Trope for UnderstandingMetaphysics in Haitian Vodou and Beyond«, in: Journal of Africana

Religions 1: 4, S. 458-487, S. 469 und 465.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 31

auf den verwesenden Körper in der Geschichte der Figur erst zu diesem späten

Zeitpunkt überhandnimmt, spielen Prozesse des Vergessens in unterschiedlichen

Formen – von Zudecken über Überschreiben bis zur Verleugnung – darin eine

zentrale Rolle.70

Sie sind jedoch nur im Rahmen ihrer größeren Kontexte zu verstehen: Die hier

behandelten Texte umfassen eine Zeitspanne, in die ein wesentlicher Einschnitt in

Frankreichs Kolonialbestrebungen fällt: die Haitianische Revolution. Deren Beginn

1791, die darauf folgenden Unabhängigkeitskämpfe und die tatsächliche Unabhän-

gigkeit der vormaligen französischen Kolonie Saint-Domingue als Republik unter

dem Namen Haiti 1804 als erste ehemalige Kolonie in der Karibik und Lateiname-

rika überhaupt, markierte für Frankreich einen schweren ökonomischen wie auch

symbolischen Verlust. Denn das heutige Haiti, das sich auf dem westlichen Teil

der Insel Ayiti befindet, wie die dort wohnhaften Taino die Insel vor der Ankunft

der Spanier*innen nannten, wurde von Kolumbus kolonisiert und in Hispaniola

umbenannt. 1697 wurde dieser Teil der Insel offiziell von Spanien an Frankreich

abgetreten und durch Zuckerplantagen und Massenversklavungen zur profitabels-

ten französischen Kolonie.71 Haiti musste für seine Unabhängigkeit teuer bezah-

len – die 150 Millionen Francs an ›Reparationszahlungen‹ für den ökonomischen

Verlust, die Frankreich im 19. Jahrhundert zur Bedingung für die Anerkennung als

Nationalstaat machte, und die daraus entstehende Schuldenspirale belasteten den

haitianischen Staatshaushalt bis ins 21. Jahrhundert nachhaltig. »In other words«,

kommentiert Christopher Miller diesen Umstand polemisch, »Haiti is required to

pay that ruinous sum in order to end French schemes of invasion and re-enslave-

ment. Haiti buys the right to be forgotten by France.«72

Während ein Teil der ehemaligen französischen Kolonien für das Recht, ver-

gessen zu werden, bezahlen musste, wandte sich das französische Imperium nach

der Haitianischen Revolution vermehrt neuen, zu kolonialisierenden Territorien in

Afrika zu.73 Dennoch hinterließ der spektakuläre und, wie es der haitianisch-ame-

rikanische Anthropologe Michel-Rolph Trouillot formulierte, zu diesem Zeitpunkt

in Europa »undenkbare«74 Erfolg der Haitianischen Revolution in vielen Bereichen

seine Spuren. Vor allem aber wurde die Rezeption des Revolutionsprozesses in

Frankreich ebensowie im heutigen Europa Teil einer Erinnerungskultur, die – zum

70 Assmann, Aleida (2016): Formen des Vergessens, Göttingen: Wallstein, S. 21f.

71 Buck-Morss, Susan (2011 [2009]): Hegel und Haiti. Für eine neue Universalgeschichte, übersetzt

von Laurent Faasch-Ibrahim, Berlin: Suhrkamp, S. 58. Vgl. dazu auch Casimir, The Haitians,

S. 4f.

72 Miller, Christopher (2005): »Forget Haiti: Baron Roger and the New Africa«, in: Yale French

Studies 107, The Haiti Issue: 1804 and Nineteenth Century French Studies, S. 39-69, hier S. 40.

73 Brière, Jean-François (2008): Haïti et la France 1804-1848. Le rêve brisé, Paris: Karthala, S. 266.

74 Trouillot, Michel-Rolph (1995): Silencing the Past. Power and the Production of History, Boston,

Massachusets: Beacon Press, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Untotes Gedächtnis

Teil der Nicht-Zugänglichkeit von Dokumenten geschuldet – »Linien des Verges-

sens, aber auch des Nicht-Sagbaren«75 vorgab, die bis heute erkennbar sind. Sie

äußern sich vor allem in der Verdrängung des Zusammenhangs zwischen Kolonial-

und Nationalgeschichte ebenso wie zwischen der Geschichte von Demokratie und

Versklavung.76 Der Umgang europäischer Akteur*innen mit dieser kolonialen Ver-

gangenheit und mit der anderer karibischer Regionen wie Guadeloupe oder Mar-

tinique, die heute als Übersee-Départements Teil der Europäischen Union sind, ist

von Konjunkturen des Erinnerns und Vergessens geprägt.77

Dazu zählt die diskursive Trennung zwischen ›Europa‹ und ›außer-europäi-

schen Kulturen‹, welche die auch nach dem offiziellen Ende der Kolonialherrschaft

vorhandenen transatlantischen Beziehungen kaschierte. Die Abgrenzung von ei-

nem vermeintlichen ›Außen‹ prägt die Selbstdarstellung Europas bis heute und

bereitete denWeg zur Institutionalisierung wissenschaftlicher Disziplinen wie der

Ethnologie, die sich der Untersuchung ›außer-europäischer‹ Kulturen widmete.

Diese diskursive Abgrenzung hat ihre Vorläufer bereits in einer Zeit, als Ratio-

nalität – in der Durchsetzung der aufklärerischen Ideen – zu einem grundlegen-

den europäischen Paradigma erhoben wurde. Die Abgrenzung von der Karibik

als Raum des ›irrationalen‹ Glaubens an Untote stellte eine Form der Diskredi-

tierung afro-karibischer Kulturen dar.78 Während Vorstellungen von Untoten als

›karibische‹ Besonderheit markiert waren, wurden ähnliche, in Europa vor allem

im 19. Jahrhundert zirkulierende Diskurse und Praktiken, Geistergeschichten und

Beschwörungen von Toten nicht damit in Zusammenhang gebracht. Deren Popu-

larität in ästhetischen und weltanschaulichen Konzepten wie der Romantik, des

Fantastischen oder der gothic literature ist auch in diesem Fall durch eine Gleich-

zeitigkeit von Genießen, Ekel und Ablehnung geprägt. Die Auftritte von Zombies

in den in Europa publizierten Fortsetzungsgeschichten der Feuilletons für Kinder

oder Erwachsene, im Ballett oder in der Oper zeugen unter anderem von einem

75 Bandau, Anja (2012): »Das Ende von Saint-Domingue. Wie Unsagbares erinnert wird«, in:

Comparativ. Zeitschrift für Globalgeschichte und vergleichende Geschichtsforschung 22: 2, S. 33-48,

hier S. 34.

76 Ebd., S. 35.

77 Ebd.

78 Für Haiti verschärfte sich diese exotistische Wahrnehmung besonders ab der Herrschaft

Faustin Soulouques (1849-1859). Doch auch andere Inseln des karibischen Raums, auf de-

nen Aufstände von Versklavten weniger Erfolg gehabt hatten als auf Haiti, wie Guadelou-

pe oder Martinique, waren von solchen Diskreditierungen betroffen. Ähnlich verhält es sich

auch mit englischen Kolonien wie Jamaika oder dem bis 1898 von Spanien kolonialisierten

Kuba, das nach der Haitianischen Revolution zum wichtigsten Zuckerproduzenten im kari-

bischen Raum avancierte. Vgl. Palmié,Wizards and Scientists, S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 33

›abjekten‹ Zusammenfallen dieser Begeisterung mit den bereits erwähnten exotis-

tischen Projektionen des karibischen Raums.79

In heutige audiovisuelle Zombie-Repräsentationen des Hollywood-Films fin-

den solche historischen Zusammenhänge äußerst selten explizit Eingang. Wäh-

rend die Untoten in afro-karibischen Kulturen zum Teil als Figuren der kulturellen

Erinnerung diskutiert werden, sind viele der gedächtnislosen Untoten in aktuellen

Kinofilmen oder Serien, wie Camille in der eingangs erwähnten Serie Les revenants,

ein Ausdruck des kulturellen Vergessens, das in diesem Fall vor allem den ›Norden‹

kennzeichnet.80 Dadurch wird augenscheinlich, dass Vergessen und Erinnern dia-

lektische gesellschaftliche Prozesse sind, die, ebenso wie die in der Karibik und die

in Frankreich verbreiteten Diskurse, im Sinne Fernando Ortiz’ nur kontrapunk-

tisch begriffen werden können.81 Das Vergessen der historischen Kontinuität und

Bedeutung von Zombie-Figuren in und für Europa – und damit das Ignorieren der

europäischen Involviertheit in transatlantische Prozesse und deren nicht nur sym-

bolische Konsequenzen – zeigt in diesem Kontext auch, dass der soziale Rahmen,

der nach Maurice Halbwachs die Auswahlkriterien für Erinnerungen absteckt und

somit deren Akzeptanz innerhalb einer gesellschaftlichen Gruppe markiert, noch

lange nicht erreicht wurde.82

Aktuelle Zombie-Figuren erfüllen an erster Stelle jene Unterhaltungsfunkti-

on, die sie bereits in den historischen Texten innehaben. Dennoch können die

unterschiedlichen Varianten der Figur nicht voneinander losgelöst betrachtet

werden: Aktuelle und historische Zombies sind nicht einfach aufeinanderfolgende

Phasen der Transformation, die die Figur im Laufe der Geschichte durchlaufen

hat. Aus wissenschaftshistorischer Perspektive zeigt die Auseinandersetzung mit

heute großteils in Vergessenheit geratenen Zombie-Texten exemplarisch, wie

eine Variante eines Konzepts dominant werden kann – und wie im Gegenzug

gleichzeitig existierende multiple Ausformungen desselben Konzepts verschüttet

werden. Denn es sind gerade die Auslassungen, das Verschweigen und dieWieder-

holungen, mit denen diese Texte operieren, die einerseits immer wieder Formen

des Vergessens produzieren.83 Andererseits sind durch die Wiederholungen,

auf denen sie aufbauen, unterschiedliche Varianten des Konzepts – in einzelnen

narrativen Elementen, Plot- und Wahrnehmungsstrukturen – durch rekursive

Loops untrennbar miteinander verbunden, indem sie Bedeutungen perpetuieren,

die längst passé schienen.

79 Zum Begriff des Abjekten vgl. Kristeva, Julia (1982): Pouvoirs de l’horreur, Paris: Seuil.

80 Für eine Typologie des Vergessens vgl. Assmann, Formen des Vergessens, S. 30ff.

81 Ortiz, Fernando (2002 [1940]): Contrapunteo cubano del tabaco y del azúcar,Madrid: Cátedra.

82 Zu Halbwachs vgl. Assmann, Formen des Vergessens, S. 47.

83 Plate, Liedeke (2016): »Amnesiology: Towards the Study of Cultural Oblivion«, in:Memory Stu-

dies 9: 2, S. 143-155, hier S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Untotes Gedächtnis

Aktuelle Zombie-Imaginationen überführen die Geschichten von Herrschaft,

Gewalt und Aufstand, die in historischen Zombie-Texten sichtbar werden, in ei-

ne zeitgenössische Gestalt. Denn viele Zombie-Filme der letzten Jahrzehnte kon-

zentrierten sich auf einen anderen Aspekt der Angst als Les revenants, indem sie

sich nicht dem Leben mit den Untoten, sondern dem Leben gegen die Untoten,

der Zombie-Apokalypse, verschrieben.84 Diese Variante spielt einen Überlebens-

kampf durch, den nur wenige überstehen; sie zeichnet Weltuntergangsszenarien,

in denen die ontologische Unentscheidbarkeit des Monsters nicht mehr den Stör-

fall bestehender Ordnungen darstellt, sondern einen »Normalfall zur Bildung von

Einteilungswissen«85. Kinofilme wie World War Z (Marc Forster, 2013) und Fern-

sehserien wie The Walking Dead (Frank Darabont, 2010) oder The Strain (Guillermo

del Toro, Chuck Hogan, 2014) zeigen also eine andere Seite der Untoten: Sie schu-

len die Betrachter*innen in ihren immergleichen Abläufen für die gesellschaftliche

Abschottung jenseits der Leinwände. Die post-apokalyptischen Varianten, die im

Anschluss mit Formaten wie The Walking Dead populär wurden, nahmen mit Bil-

dern leergefegter Autobahnen reale pandemische Szenarien vorweg und führten

gleichzeitig das bereits in kolonial-historischen Texten präsente Muster der Angst

vor der Ansteckung durch die Massen der ›Anderen‹ fort.86

Die Auseinandersetzungmit der Geschichte von Konzepten und Diskursen wie

jenen des Zombie ist also nicht nur im Sinne einer Auseinandersetzung mit ge-

leugneter atlantischer Geschichte notwendig.87 Auch wenn es, wie sich mit Doris

Garraway argumentieren lässt, unangenehm seinmag, die Schränke dieses verges-

senen Archivs wieder aufzumachen – unangenehmer als etwa die Beschäftigung

mit zeitgenössischen Texten, die denWiderstand von Versklavten literarisch reim-

aginieren –, so ist die Beschäftigung mit missionarischen Berichten, kolonialen

populären Geschichten und Gesetzestexten doch unentbehrlich, um zu verstehen,

wie die Vergangenheit noch immer die Gegenwart formt.88

84 In Anlehnung anDerridasDiktum »Lernen,mit denGespenstern zu leben«war das Lebenmit

Gespenstern ein Leitmotiv vieler Forschungen in diesem Kontext. Derrida, Marx’ Gespenster,

S. 10.

85 Robnik, Drehli (2015): Kontrollhorrorkino.Gegenwartsfilme zumprekären Regieren,Wien, Berlin:

Turia + Kant, S. 31.

86 Vgl. zu Ansteckung im Zombie-Film: Schuck, Peter (2018): Viele untote Körper. Über Zombies der

Literatur und des Kinos, Bielefeld: transcript.

87 Vgl. zur ›geleugneten Moderne‹ der Haitianischen Revolution und ihrer politischen Implika-

tionen Fischer, Sibylle (2004): Modernity Disavowed: Haiti and the Cultures of Slavery in the Age

of Revolution, Durham: Duke University Press.

88 Garraway, Doris (2005): The Libertine Colony: Creolization in the Early French Caribbean, Durham:

Duke University Press, S. xii. Vgl. dazu auch allgemeiner Stoler, Colonial Archives and the Arts

of Governance.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 35

Ablagerungen der historischen Sedimente und Funktionen, die der Figur im

Laufe der Geschichte zugeschrieben wurden, sind deshalb auch und besonders im

Hinblick auf aktuelle Diskurse des heutigen Europa – als diskursive und politische

Formation und als Produkt transnationaler Interaktionen – im Verhältnis zu glo-

balen Bewegungen zentral.89 Eine transareale Perspektive der longue durée ist unab-

dinglich, um den Blick auf aktuelle Entwicklungen und deren historische, globale

Verzahnungen zu schärfen.90 Die »Aktualisierung von Archivgut« ist, wie mit Alei-

da Assmann argumentiert werden kann, eine zentrale gesellschaftliche Aufgabe

der historischen Geisteswissenschaften, die dadurch »scheintote Quellen zu neu-

em Leben […] erwecken«91. Dies kann deshalb auch als eine kulturwissenschaftli-

che Arbeit begriffen werden, die, anhand von untoten Körpern und Geistern und

vergessenen Archiven »im Wartezustand zwischen den Zeiten«92 eine Situierung

aktueller gesellschaftlicher Diskurse zum Ziel hat.

Zum Korpus

Untote sind widerspenstige Figuren. Sie widersetzen sich einer linearen histori-

schen Annäherung, leben in unterschiedlichen Genres und Medien gleicherma-

ßen. Im Einklang mit ihrer ontologischen Unkontrollierbarkeit ist dies nicht als

vollständige Vorgeschichte eines populären gesellschaftlichen Imaginären zu ver-

stehen, sondern als notwendigerweise fragmentarisch bleibender Beitrag zu einer

transatlantischen Geschichte, dieMomentaufnahmen der Figur, ihre Einsatzgebie-

te und Ausformungen zu unterschiedlichen historischen Zeitpunkten in den Blick

nimmt. Es geht auch nicht darum, eine vollständige Ontologie aufzuzeigen – auch

wenn ontologische Fragen zwangsläufig Thema werden –, sondern vielmehr um

die Frage, wie eine Vielfalt an Zombie-Figuren zu unterschiedlichen Zeitpunkten

89 Randeria, Shalini; Römhild, Regina (2013): »Das postkoloniale Europa: Verflochtene Genea-

logien der Gegenwart – Einleitung zur erweiterten Neuauflage«, in: Conrad, Sebastian; Ran-

deria, Shalini; Römhild, Regina (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in

den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt/New York: Campus, S. 9-31, hier S. 9.

90 Zur Bewegung von den auf Regionalgeschichte fokussierten Area Studies hin zu einem tran-

sarealen Ansatz vgl. Ette, Ottmar (2011): »Discursos de los trópicos – tropos de los discursos.

Espacio transareal ymovimientos literarios en las literaturas equinocciales«, in: Gómez, Lilia-

na; Müller, Gesine (Hg.): Relaciones caribeñas. Entrecruzamientos de dos siglos/Relations caribéen-

nes. Entrecroisements de deux siècles, Frankfurt a.M., Peter-Lang, S. 313-345, hier bes. S. 338f.

91 Assmann, Formen des Vergessens, S. 41. DieMöglichkeit für eine solcheAktualisierungwurde in

den letzten Jahren durch die Digitalisierung von historischen Dokumenten extrem erleich-

tert. Vgl. dazu Putnam, Lara (2016): »The Transnational and the Text-Searchable: Digitized

Sources and the Shadows They Cast«, in: American Historical Review 121: 2, S. 377-402.

92 Assmann, Formen des Vergessens, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Untotes Gedächtnis

in scheinbar marginalen Genres, am Rande des Kanons und in textuellen Nischen

aktuelle Denkmuster mitgeprägt hat.

Das Kapitel KADAVER UNTER DEM BETT untersucht stereotypisierte Vodou-

Vorstellungen in französischen Texten aus dem 19. Jahrhundert, die Vodou als eine

mit Scheintod, Vergiftungen und Kindesopfern operierende Praxis zur materiel-

len Bereicherung zeichneten und die Selbstorganisierung der Praktizierenden als

Bedrohungsszenario ausmalten. Der Fokus liegt dabei auf den politischen Aus-

wirkungen, die diese fiktionalen Texte auf beiden Seiten des Atlantiks hinterlie-

ßen – in Frankreich im Kontext des zum Laizismus führenden Antiklerikalismus,

in Haiti in jenem der gleichzeitig stattfindenden ersten Anti-Vodou-Kampagne

des französischen katholischen Klerus, der campagne anti-superstitieuse. Das Kapi-

tel fragt mit Blick auf archivarische Praktiken nach den Möglichkeiten historischer

Forschung imUmgangmit diesen Texten und erkundet abschließend, wie sich die-

se stereotypen Vodou-Bilder im 20. und 21. Jahrhundert in der Zombie-Figur, vor

allem in Wade Davis’ ›Entdeckung‹ des ›Zombie-Gifts‹, aktualisieren konnten.

Das Kapitel DIE LÜCKEN DER ARCHIVE untersucht ausgehend von einem

breit rezipierten Text des ehemaligen britischen Diplomaten Spenser St. John aus

dem Jahr 1884, Hayti or the Black Republic, und den darin präsentierten Vodou-

Darstellungen – die abermals um die Topoi Scheintod, Kannibalismus und Kin-

desopfer kreisen –, zu welchen Fragen die Auslassungen des Textes führen. Vor

diesemHintergrund situiert das Kapitel die Ängste, scheintot begraben zu werden,

im Kontext europäischer Totenriten und diskutiert die Figur des Zombie vor dem

Hintergrund afro-diasporischer Personenkonzepte. Schließlich stellt das Kapitel

Spenser St. Johns Text in einen Resonanzraum mit heute kaum mehr bekannten,

unter anderem in Paris geführten Debatten, in denen haitianisch-diasporische In-

tellektuelle des 19. Jahrhunderts – darunter Louis Joseph Janvier, Hannibal Price

und Demesvar Delorme – für eine differenzierte Perspektive auf Haiti eintraten.

Das Kapitel TROPEN, MYTHEN, NARRATIVE untersucht wiederkehrende

Erzählstrukturen in der Geschichte der Zombie-Figur. Das Kapitel situiert Tex-

te aus anthropologischer Forschung wie jene Alfred Métraux’ oder Zora Neale

Hurstons in einem wachsenden Interesse an Vodou während bzw. nach der

US-Okkupation Haitis und zeigt auf, wie besonders einflussreiche und häufig

wiederkehrende Handlungsstrukturen zwischen wissenschaftlichen und pseudo-

dokumentarischen Texten wieTheMagic Island von William Seabrook zirkulierten.

Deren besondere Persistenz trug zur Wahrnehmung der Zombie-Figur als Teil

einer haitianischen Besonderheit bei, während andere Varianten der Figur außer-

halb Haitis nicht wahrgenommen wurden. Abschließend diskutiert das Kapitel

Zombie-Narrative als ›kollektive Äußerungen‹ und zeigt deren Zusammenhang

mit europäischen Erzählmustern wie dem Teufelspakt auf. Die Zombie-Figur

erscheint dadurch nicht länger ausschließlich als lokale ›Folklore‹, sondern als Teil

einer ›atlantischen Moderne‹.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 37

Das Kapitel WISSENSGESCHICHTEN begibt sich auf die Spuren von heute

in Vergessenheit geratenen Bedeutungen der Zombie-Figur, die dieser in franzö-

sischen Texten aus dem 19. Jahrhundert zugeschrieben wurden. Der Begriff be-

zeichnete zu diesem Zeitpunkt meist die Rückkehr eines körperlosen Untoten und

kam besonders häufig in Zusammenhang mit rassifizierenden Darstellungen zum

Einsatz. Das Kapitel zeigt, wie mit der Figur in wissenschaftlichen Abhandlungen,

Enzyklopädien, Kinderliteratur und anderen literarischen Texten Wissen über die

Karibik produziert wurde, während gleichzeitig Vorstellungen von Europa mitge-

formt wurden. Die Popularität, die der Zombie-Figur in unterschiedlichen Feldern

im 19. Jahrhundert zukam, verdeutlicht, dass die Figur bereits zu diesem Zeitpunkt

für Europa bedeutsamer war als für die Karibik selbst, wo sie bis heute nur einen

marginalen Raum bewohnt. Abschließend diskutiert das Kapitel, inwiefern aktu-

elle wissenschaftliche Einsätze der Zombie-Figur Kontinuitäten zu vergangenen

Mustern aufweisen.

Das Kapitel KRITIK UND STRAFE untersucht den Zombie als Figur der Kri-

tik an herrschenden Verhältnissen. Das Kapitel geht von dem 1697 erschienen Text

Le zombi du Grand Pérou, ou la comtesse de Cocagne aus und untersucht, wie Zombies

darin zur Provokation der herrschenden kolonialen Eliten eingesetzt werden. In ei-

nem zweiten Schritt diskutiert das Kapitel die turbulente Neuauflage dieses Textes

im 19. Jahrhundert, mit der sich Marc de Montifaud eine Gefängnisstrafe einhan-

delte. Montifaud, eigentlich Marie-Amélie Chartroule, ließ sich von diesen diszi-

plinierenden Maßnahmen Frankreichs in ihrem Kampf für Frauenrechte dennoch

nicht beirren. Das Kapitel stellt die Zombie-Figur so in den Kontext eines Kampfes

gegen herrschende Verhältnisse der französischen Kolonialherrschaft auf Guade-

loupe und der Dritten Republik in Frankreich.

Das Kapitel DIALEKTIKEN VON UNFREIHEIT UND AUFSTAND begibt sich

auf die Spuren der Zombie-Figur im Kontext von Abolitionsdebatten in Frankreich.

Das Kapitel untersucht diese Variante im Kontext einer ›Sprache der Revolutio-

nen‹, die als Folge der Französischen und der Haitianischen Revolution Debatten

um Versklavung auf beiden Seiten des Atlantiks prägte. Innerhalb dieser Debatten

kehrten bestimmte Topoi immer wieder, die den Ausbruch aus der Versklavung als

Rückkehr von den Toten darstellten. Topoi wie die Erlangung von Freiheit und Un-

sterblichkeit durch den heldenhaften Tod der Versklavten oder die Rückkehr aus

der Versklavung in das Leben wurden in unterschiedlichen Netzwerken mit teils

widersprüchlichen Positionierungen sowohl für solidarische, pro-abolitionistische

Argumente eingesetzt als auch für Positionen, die Versklavung befürworteten. Das

Kapitel diskutiert diese unterschiedlichen Einsätze in französischen Texten aus

dem 19. Jahrhundert und bietet abschließend einen Ausblick auf aktuelle kritische

Debatten um ›Freiheit‹ und ›Versklavung‹ sowie das mobilisierende Potenzial der

Zombie-Figur.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Untotes Gedächtnis

Das Kapitel ZOMBIES AUFDER BÜHNE I diskutiert ausgehend von zwei fran-

zösischen Theaterstücken bzw. Opernlibretti aus dem letzten Drittel des 19. Jahr-

hunderts die Darstellungskonventionen der Zombie-Figur auf der Bühne. In diesen

auf Kuba spielenden Stücken des französischen Autors Mégret de Belligny tanzen

Zombies im Kontext von Vodou-Zusammenkünften in genau beschriebenen Kos-

tümen kreolische Tänze. Das Kapitel zeigt, dass es sich dabei um die Kostüme der

kubanischen politisch-religiösen Gemeinschaft der Abakuá handelt. Während die-

se im 19. Jahrhundert auf Kuba kriminalisiert wurde, waren sie für die entstehende

Anthropologie auf Kuba, aber auch für avantgardistische künstlerische Praktiken

von großem Interesse. Das Kapitel diskutiert, wie die Stücke auf lokaler Ebene grö-

ßere atlantische Zusammenhänge verhandelten und schließt mit der Frage nach

den Speicherfunktionen solcher Texte in transnationalem Rahmen.

Das Kapitel ZOMBIES AUF DER BÜHNE II untersucht die Zombie-Figur im

Kontext der Entstehung eines transkulturellen Balletts im frühen 20. Jahrhundert.

Im Zentrum des Kapitels steht das Zombie-Ballett L’Ag’ya aus dem Jahr 1938, das

die US-amerikanische Anthropologin und Tänzerin Katherine Dunham unter an-

derem aus ihrer anthropologischen Feldforschung in Martinique entwickelte. Der

Auftritt der Zombies im Rahmen des nach den Strukturen des Märchens kompo-

nierten Handlungsschemas dient in diesem Kontext der Entwicklung einer trans-

kulturellen Tanzsprache und der Verbreitung derselben auf den Bühnen der Welt.

Das Kapitel zeigt, wie in diesem Kontext anthropologische Forschung zu mündli-

chen Erzähltraditionen und künstlerischen Praktiken in Zusammenhang steht.

Das Kapitel ZIRKULATIONEN hinterfragt vor dem Hintergrund der vorange-

gangenen Kapitel die in der Forschung etablierte Sichtweise, welche die Entste-

hung der karibischen Zombie-Figur auf ein afrikanisches Konzept zurückführt.

Das Kapitel situiert diese Sichtweise im Kontext anthropologischer und kulturwis-

senschaftlicher Forschung, die das Argument vertrat, karibische Kulturen hätten

den Sklavenhandel ›überlebt‹ und könnten deshalb aus einer ›afrikanischen Ver-

gangenheit‹ hergeleitet werden. Anhand des westafrikanischen Begriffs und Kon-

zepts Nzambi zeigt das Kapitel auf, dass in dieser Argumentation die Rolle Europas

in der Entstehung transkultureller atlantischer Konzepte aus dem Blickfeld gerät.

Abschließend situiert das Kapitel die Zombie-Figur in ›intermediate spaces‹, die

gleichzeitig westafrikanische, europäische und karibische Anteile aufweisen. Das

POSTSKRIPTUM unternimmt schließlich eine kurze Reflexion über die Bedingun-

gen von Forschung zur Karibik im deutschsprachigen Raum.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001 - am 12.02.2026, 14:07:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

