214

Kapitel IV: Constant

1. Die Rettung der Prinzipien von 1789 vor den
Phinomenen von 1793

In der Hoffnung auf eine republikanische Zukunft sieht sich Kant
durch die politischen Ereignisse in Frankreich bestirkt. Das Zeichen,
das die Franzosische Revolution in der Geschichte setzt, markiert
einen untriiglichen Rechtsfortschritt der Menschheit, der gegen den
Verdacht eines schimirischen Republikideals spricht. Freilich will
Kant das hoffnungsvolle Zeichen weniger aus dem Handeln der Ak-
teure als aus den Herzen der anteilnehmenden Zuschauer heraus-
lesen. Fir Constant, seit Mitte der neunziger Jahre Zuschauer und
Akteur der Revolution, liefern die Ereignisse von 1789 mehr als ein
Zeichen, sie markieren den geschichtlichen Beginn der modernen
Republik. Mit ithrer Ausrufung ist der Kampf zwischen Erb- und
Wahlsystem entschieden und damit die Frage des Jahrhunderts be-
antwortet.! »Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en
droits«, dieser Anspruch der Verfassung von 1791 ist mit dem gou-
vernement représentatif zur geschichtlichen Realitidt geworden. Das
Recht, das die neue Republik gegentiber dem Ancien Régime besitzt,
ist tiber jeden Zweifel erhaben.

Die unmittelbare Anteilnahme an den revolutiondren Ereignis-
sen hat Constant die Treue gegeniiber den Prinzipien der Revolution
nicht leicht gemacht. Dennoch bleibt er thnen — alles in allem — bis
zum Ende treu. Als er sich im Februar 1819 zum letzten Mal im
Streit zwischen den Alten und Modernen duflert, beginnt er seinen
Vortrag mit dem Bekenntnis zu unserer gliicklichen Revolution und
beschwort damit nebenbei deren Einklang mit der Charte. Schon

1 »Unter welchen Namen der Kampf, dessen Zeuge und zuweilen auch Opfer wir gewe-
sen sind, gefithrt und unterhalten worden ist, er war im Grunde immer der Kampf des
Wahlsystems gegen das Frbsystem. Dies ist die Grundfrage der Franzésischen Revolu-
tion und sozusagen die Frage des Jahrhunderts« (Constitution républicaine 113).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Rettung der Prinzipien von 1789 vor den Phanomenen von 1793

friith? entwickelt Constant die Grundidee seiner Revolutionshistorio-
graphie. Um die Revolution angemessen zu bewerten, ist es notwen-
dig, Prinzipien und Resultate der Revolution von ihrem Verlauf zu
unterscheiden. Versuche, die Terrorherrschaft der Jakobiner als not-
wendiges und legitimes Moment zur Festigung der jungen Republik
zu deuten, lehnt Constant grundweg ab. Dies bringt thn in Konflikt
mit Lesay-Marnesia, der den Terror bereits in den Ursachen der Re-
volution angelegt sieht und zur Substanz der Revolution selbst er-
kldrt. Constant weigert sich, in den Ereignissen von 1793 mehr als
eine Politik der Gewalt und Anarchie zu erkennen, die Ziele und
Prinzipien der Revolution verrit. Die Jakobinerherrschaft pervertiert
die Republik unter Berufung auf ithren Namen. An einem tberholten
politischen Ideal orientiert, fiihrt sie zu einem Aufschub, der die fort-
schreitende Entwicklung der Gesellschaft vortibergehend hemmt. In
thren Voraussetzungen ist Constants Kritik von 1793 freilich nicht
weniger anspruchsvoll als der Versuch, die Ereignisse aus der inneren
Logik des revolutioniren Prozesses zu rechtfertigen. Beide beanspru-
chen, die wirklichen Diktate der Geschichte zu kennen. Den Vorwurf
des Anachronismus kann nur erheben, wer um die authentische Lo-
gik des Geschichtsverlaufs weifS. Der junge Marx, bestens vertraut
mit Constants Werk und der Geschichtsschreibung der Franzosischen
Revolution, nimmt die Idee vom falschen historischen BewufStsein
der Akteure der Revolution bereitwillig auf. Dieses falsche Bewuf3t-
sein erklart Robespierres Verwechslung von antiker Demokratie und
moderner Reprisentativverfassung. Es liefert Marx auch die schliis-
sige Erkldrung fiir das zweite Auftreten des Napoleonischen Staates.’
Marx ist weit davon entfernt, an die Endgiiltigkeit der politischen
Revolution zu glauben. Dagegen ist die Geschichte fiir Constant mit
der Abschaffung der Feudalherrschaft und der Errichtung republika-
nischer Verhiltnisse im grofien und ganzen an ithr Ende gekommen.
Diese Konsequenz ergibt sich aus den Griinden und der Dynamik, die
die Revolution selbst unausweichlich gemacht haben.

? Zunichst in den Réactions politiques (1797), dann in den Effets de la Terreur (1797),
die auf die Einwinde Lesay-Marnesias in den Des causes de la révolution et ses résultats
antworten. Zum Verlauf der Kontroverse siche Frangois Furet, Une polémique thermi-
dorienne sur la Terreur. Autour de Bemjamin Constant, in: Passé Présent 2 (1983)
44-55.

* Karl Marx, Deutsche Ideologie MEW 3 221., Heilige Familie MEW 2 129, Zur Juden-
frage MEW 1 366f. Zu Marx’ Bild der Revolution in Frankreich siehe Frangois Furet,
Marx et la Révolution Frangaise, Paris 1986, 17ff., 77.

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—

215


https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Geschichte: Constant
2. Gleichheit als Gesetz der Geschichte

Constant entwickelt seine geschichtsphilosophischen Vorstellungen
in De la perfectibilité de l'éspéce humaine. Sein Begriff der perfecti-
bilité hat mit Rousseaus nur noch die Buchstaben gemein. Wihrend
die perfectibilité im II. Discours eine zutiefst zwiespiltige und ris-
kante Vergesellschaftung des Menschen erméglicht, sieht Constant
in thr die Garantie einer durchweg positiven Entwicklung der
Menschheit. Thre Zwiespiltigkeit verliert die Kunst zur Vervoll-
kommnung schon in Condorcets Esquisse d'un tableau historigue
des progrés de l'esprit humain (1794). Sie dufSert sich in erster Linie
im Fortschritt der Kiinste und Wissenschaft. Constants Optimismus
gilt der politischen Geschichte. Deren Gesetz hat einen einfachen
Namen: Gleichheit. Sie ist der Motor einer unaufhaltsamen und
unumkehrbaren Fortschrittsgeschichte. »Die Perfekeibilitit der
menschlichen Gattung ist nichts anderes als die Tendenz zur Gleich-
heit. Diese Tendenz ergibt sich daraus, daf die Gleichheit allein der
Wahrheit entspricht, das heifSt den Verhiltnissen der Dinge und der
Menschen untereinander« (Perfectibilité G 581). Diese Tendenz lafdt
keinen Verlust des Erreichten zu, ihre Wirksamkeit schligt sich in
der jingsten Geschichte deutlich nieder. »Der Mensch schreitet in
keiner Hinsicht zuriick [...] Es ist unmoglich, thm eine andere als
eine vorwirtsstrebende Bewegung zu verlethen [...] Die Gleichheit
ist die Grundidee, die man niemals ganz aus dem Herzen des Men-
schen verbannt hat [...] Der Ursprung des gesellschaftlichen Zu-
stands ist ein grofes Ritsel, sein Verlauf ist einfach und gleichmifig.
Sobald das menschliche Geschlecht aus der undurchdringlichen Wol-
ke heraustritt, die seine Geburt bedeckt, sehen wir es zur Gleichheit
voranschreiten, auf den Triimmern von Institutionen aller Art. Jeder
Schritt, den es in diese Richtung getan hat, war ohne Umkehr. Wenn
man manchmal eine riicklaufige Bewegung wahrzunehmen meint,
so deshalb, weil man den Kampf fiir eine Niederlage halt und die
Aufregung des Streits fiir eine Flucht.«*

Constants vier Phasen — Theokratie, Sklaverei, Feudalherrschaft
und das neue republikanische Zeitalter — dokumentieren den Fort-
schritt der Menschheit. Jedes neue Zeitalter verdankt seine Existenz
der Zerstorung des vorangehenden, jede Revolution baut Ungleich-

* Du polythéisme romain, Paris 1833, Bd. 2, 297; De la force du gouvernement actuel de
la France et le nécessité s’y rallier R 76.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichheit als Gesetz der Geschichte

heiten und Unterschiede zwischen Herrschern und Beherrschten ab,
vergroflert die Homogenitit zwischen den Individuen. Mit der
Franzosischen Revolution schligt Constants Histoire abrégée de
I'égalité® ihr letztes Kapitel auf. Die reprasentative Republik ist die
untiberschreitbare Herrschaftsform der biirgerlichen Gesellschaft.®
In ihr kommt die brennende Leidenschaft der Gleichheit, von der
Natur in die Herzen der Menschen gepflanzt,” zur Ruhe. Die Pro-
phetie des Riickblicks, die in Constants Naturgeschichte der Herr-
schaft wirkt, begriindet seine Kritik an den Nachahmern der Antike.
Sie wollen in seinen Augen Politik gegen den Lauf der Weltgeschich-
te treiben. »Wer heute bemiiht ist, die Menschen mit politischer Frei-
heit tiber den Verlust der biirgerlichen Freiheit hinweg zu trosten,
bewegt sich im Widerspruch zum gegenwirtigen Wesen der mensch-
lichen Gattung« (Principes de politiqgue H 435). Das Eigentiimliche
der Constantschen Fortschrittstheorie ist, dafd sie in der Reprisenta-
tivverfassung die Krénung der politischen Geschichte erkennt und
deren Status als politisches Ideal zugleich relativiert. So tberzeugt
Constant vom Vorrang der modernen Regierung und der modernen
Freiheit vor thren antiken Entsprechungen ist, hat ihr Vorrang nichts
Absolutes: er gilt nur fir die Moderne. Die Kritik an der Nach-
ahmung der antiken Freiheit 163t den Wert des antiken Ideals als
solches unangetastet. Was Constant brandmarkt, ist der Versuch, die
Freiheit der Antike unter thr unangemessenen geschichtlichen Be-
dingungen zur Geltung zu bringen. Eine geringere Entsprechung
der antiken Freiheit gegentiber dem Wesen des Menschen kann er
in der antiken Freiheit nicht erkennen. Der Mensch kommt nicht erst
in der Moderne zu sich selbst. Moderne und antike Freiheit haben
beide ihr gleiches — relatives — Recht.?

Constant {ibersieht offenbar, wie sehr er sich mit dieser ge-

° Diese Homogenitit steigert sich in einer fiinften Phase, die Constant in einer spateren
Schrift beginnen laf8t. Hier wird die Herrschaft des Grundeigentums durch die der pro-
priété industrielle abgel6st. Siehe Du moment actuel de I'espéce humaine ou histoire
abrégée de I'égalité, in: Béatrice Fink (Ed.), Un inédit de B. Constant, in: Dix-huitiéme
sivcle 14 (1982) 205.

¢ Kelly sieht darin einen entscheidenden Unterschied zwischen Constant und Tocque-
ville (The Humane Comedy: Constant, Tocqueville and French Liberalism, Cambridge
u.a. 1992, 41).

7 Cf. Histoire abrégée de I'égalité 216.

¢ Dies aber ist, wie Manent zeigt, die Uberzeugung, die Montesquieus Vergleich von
moderner und antiker Freiheit zugrundeliegt (Histoire intellectuelle du libéralisme. Dix
lecons, Paris 1987, 192).

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—

217


https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Geschichte: Constant

schichtsphilosophischen Einordnung dem Rousseauschen Denken
nihert. Selbst Skeptiker, ist ihm die Skepsis, die Rousseau seinem
Ideal der Republik eingeschrieben hat, entgangen. So tiberhért er
Rousseaus Eingestindnis des anachronistischen Charakters der poli-
tischen Prinzipien genauso wie die von thm gescholtenen Rousseau-
Schiiler. Freilich zieht Rousseau aus dem Befund des Anachronismus
Konsequenzen, die Constants Uberzeugungen vollkommen zuwider-
laufen. Er kritisiert die Moderne mit threm Reprisentativsystem und
den von der Politik entlasteten Biirger vom Standpunkt der Antike
aus. »Das Zeitalter des Patriotismus ist voriiber«, bemerkt Constant
einig mit Rousseau, doch ohne Bedauern: »Es gibt nur noch Indivi-
duen auf der Welt« (ebd. 616). Deutlicher hitte die Absage an Rous-
seaus republikanische Zeitkritik aus dem Emile kaum ausfallen
konnen. Mit der These von der Relativitit des politischen Ideals stellt
sich auch das Verhaltnis von Ideal und Geschichte unter anderen Vor-
aussetzungen. Fiir Kant muf8 die Geschichte der Staaten so gedacht
werden, daf$ thr Verlauf mit den Forderungen der Vernunft zu ver-
einbaren ist. Constant schiebt die Beweislast auf die Seite des politi-
schen Ideals. Die Relativitit des gouvernement représentatif wird
hier zur Stirke: es allein entspricht dem Regelungsbedarf der moder-
nen Gesellschaft und den Freiheitsanspriichen des modernen Biir-
gers. Diese Idee eines geschichtsphilosophisch begriindeten Anpas-
sungsvorteils der modernen Republik a3t Kants Staatsphilosophie
nicht einmal ahnen. Die alten sogenannten Republiken (VIII 3511.)
sind fiir Kant despotisch, weil sie das reprisentative System nicht
kennen: sie widersprechen dem Vernunftideal der Republik. Das Ide-
al selbst widerstrebt jeder historischen Relativierung. Die gewalten-
teilige Gestalt der Republik ergibt sich aus der privatrechtlichen Ab-
leitung nach Mafigabe des praktischen Syllogismus: Erfahrung,
Geschichte und britische Muster sind hier als Argumente fehl am
Platze. Dasselbe gilt fir die Begriindung der Représentation. In sei-
nen Anfangsgriinden will sich das Kantische Staatsrecht durch die
politische Geschichte weder erschiittern noch stirken lassen.

3. Das Recht des Bestehenden
Wie Hobbes, Rousseau und Kant schitzt Constant den Wert beste-
hender Rechtsverhiltnisse, wenn er sich auch des Abstandes zu den

Forderungen des politischen Ideals bewufSt ist. Grund dieser Wert-

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Recht des Bestehenden

schitzung ist aber weniger die vertragstheoretische Angst vor dem
Naturzustand wie bei Hobbes und Kant oder Rousseaus Furcht vor
Degeneration. Constants vorsichtiger Reformismus hat in den Zwi-
schenprinzipien ihr theoretisches Fundament. Respekt gegeniiber
den bestehenden Institutionen heifst der Imperativ, zu dem die prin-
cipes intermédiaires vor der Konkurrenz zwischen den Anspriichen
abstrakter Prinzipien und der Geschichte aufrufen. Wenn fiir die jun-
ge franzosische Republik allein der Umstand spricht, daf3 sie exi-
stiert,’ dann sind alle notwendigen Neuerungen mit grofier Umsicht
und Langsamkeit zu vollziehen. »Man scheint geglaubt zu haben,
daB ich, als ich zum Respekt vor der Vergangenheit riet, alle Neue-
rungen mifsbilligte und weder den Fortschritt der Ideen gelten lief3
noch die Notwendigkeit der Verdnderungen anerkannte, welche die
Zeit in den Meinungen einfiihrt und folglich auch in den mensch-
lichen Einrichtungen einfithren mufi [...] aber ich bin durchaus der
Meinung, daf3 dort, wo es sich nur um Unvollkommenheiten handelt
und die geforderten Verdinderungen nicht aus strenger Billigkeit,
sondern lediglich aus mutmafllicher Niitzlichkeit fordert werden,
Neuerungen sehr langsam und zurtickhaltend eingefiihrt werden
sollten« (Conguéte G 243). Das Grundproblem des revolutioniren
Zeitalters — Comment terminer la révolution? — will Constant mit
einem moderaten Reformismus l6sen. »Gehorcht der Zeit; tut jeden
Tag, was der Tag fordert; seid weder eigensinnig im Festhalten des-
sen, was zusammenstiirzt, noch allzu eilig im Einsetzen dessen, was
sich anzukiindigen scheint« (ebd. 252). Mit diesem Programm nahert
sich Constant zuweilen den Uberlegungen, mit denen Burke die
préjugés vor den Prinzipien schiitzen will. Die zugrunde liegenden
Motive sind jedoch anderer Art. Constants Achtung gegenwirtiger
Verhiltnisse griindet in dem uneingeschrinkten Bekenntnis zur
Revolution. Die konterrevolutiondre Sehnsucht nach dem Ancien
Régime liegt thm fern. Wo er nostalgisch wird, gilt sein diskreter
Blick zuriick nicht der nahen, sondern der fernen Vergangenheit —
der Antike.

° »Diese Republik hat fiir sich einen ersten Vorteil, den man nicht geniigend wiirdigt,

namlich eine Realitit zu sein. Eine Frau von Geist sagte einmal zum Lob auf das Leben:
Ist es nicht schon etwas, einfach da zu sein? Dieses Wort gilt vor allem fiir die Regie-
rungen« (Gouvernement actuel 38).

Biirgerliche Freiheit A

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—

219


https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Geschichte: Constant
4. Fortschritt durch biirgerliche Offentlichkeit

Trotz aller Unterschiede in der philosophischen Grundlegung des Re-
publikanismus sind sich Kant und Constant tiber die enge Verbin-
dung von Republik und Offentlichkeit einig. Beide erkennen in ihm
das entscheidende Medium fiir einen — nicht durch die Natur garan-
tierten, sondern vernunftbewirkten® — Rechtsfortschritt. Kant sieht
die Offentlichkeit auflerhalb der Staatsgewalt, ihr zugleich kritisch
und wohlgesonnen, in der Universitit institutionell verankert. Con-
stant will der opinion in der Republik sogar ein doppeltes Heimat-
recht verschaffen: sie soll vierte Gewalt im Staat und erste in der
biirgerlichen Gesellschaft sein. Die volonté générale erhilt damit
eine doppelte Gestalt: sie existiert in der Republik als konstitutionelle
und auflerkonstituionelle Gewalt. Daf8 die 6ffentliche Meinung in-
nerhalb der Republik in Distanz zur Staatsgewalt existieren muf,
machen Constants Analysen des franzdsischen Weges zur Republik
deutlich. Spielt sie doch beim Untergang des Ancien Régime eine
entscheidende Rolle. Diese Bedeutung verdankt sich gerade der Tat-
sache, dafs die 6ffentliche Meinung dort noch keinen institutionellen
Ort hat. Sie dufert sich lediglich in den Urteilen einzelner Individuen
und ist als solche nur einem begrenzten Zugriff des Staates aus-
gesetzt. In der Verfassung der Republik findet die Offentlichkeit di-
rekten Zugang zur Gewalt. Pouvoir représentatif de ['opinion, nennt
Constant die Institution, die dem Volk politische Mitbestimmung
unter der Herrschaft des konstitutionellen Monarchen verschafft.
Daneben pocht er auf den Fortbestand der informellen Offentlichkeit
der Philosophen. Sie bildet das Korrektiv und die Ergénzung zur
staatlichen Gewalt als Ganzer: sie zdhlt gleichermafien zu den
Hiitern der Verfassung (gardiens de la constitution) und den Garan-
ten der Freiheit. Pressefreiheit ist in diesem Sinne eine Selbstver-
standlichkeit republikanischer Rechtspolitik. »Keine Verfassung hat
Bestand ohne 6ffentliche Meinung, sowie es keine offentliche Mei-
nung gibt ohne Pressefretheit« (Sur la liberté de la presse P 1261).
Die exponierte Stellung der opinion formuliert Constant bereits
in den Grundbestimmungen des Staatsrechts. Sie ist bei der vehe-

19 Auch Constant kennt eine Art Naturgarantie, die in der Geschichte im Riicken der
Individuen wirksam ist. »Die menschlichen Dinge haben eine Bewegung nach vorn,
unabhingig von den Menschen, die ihr gehorchen, ohne sie zu kennen. Darin ist selbst
ihr Wille inbegriffen« (Du polythéisme romain 168).

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fortschritt durch biirgerliche Offentlichkeit

ment geforderten Begrenzung der Souverinitit das erste Prinzip:
Die force der 6ffentlichen Meinung rangiert vor allen Vorkehrungen
institutioneller Freiheitssicherung (Principes de politique G 278).
Uber die Grenzen des Staatsrechts hinaus zeigt die Freiheit der
offentlichen Meinung ihre positiven Wirkungen: sie trigt auf lange
Sicht zur allgemeinen Verbesserung der Moral bei.* Mit dem dop-
pelten Ort der Meinung bestitigt Constant Kants Forderung, die
Austibung politischer Gewalt vom offentlichen Vernunftgebrauch
zu trennen. Auch in Frankreich verdirbt die Macht das freie Urteil
der Vernunft. » Aber sobald die Gewalt sich auf die Seite der Philoso-
phen schlug und zu ithren Gunsten ausgetibt wurde, war die 6ffent-
liche Meinung nicht mehr unabhingig und das Denken nicht mehr
frei« (Principes de politigue H 365). Constant a3t neben dem Ideal-
typus einer kritischen Offentlichkeit das andere Gesicht der Offent-
lichkeit sichtbar werden. Damit ruft er beim Leser nicht von unge-
fahr Erinnerungen an Rousseaus Discours sur l'inégalité wach, der
die offentliche Meinung als Schattenseite der Vergesellschaftung
thematisiert. Bei Constant trigt diese andere Offentlichkeit nicht
die Ziige von Aufklérung und Reflexion, sondern steht fiir eine dif-
fuse Mischung aus Vorurteilen, unreflektierten Befiirchtungen und
Erwartung der Massen.” In dieser Gestalt ist die 6ffentliche Mei-
nung kein Garant der Republik mehr, sondern, in der Hand geschick-
ter Manipulateure, einer ihrer drgsten Feinde. Constants Analyse
der Napoleonischen Herrschaft zeigt, wie sich die Diktatur des simu-
lacre de l'opinion bedient, um ihre Gewalt zu kaschieren. Diese
Zweideutigkeit der Meinung tritt in seinem literarischen Werk noch
stirker hervor. Im Adolphe wird die Meinung der anderen bereits als
Bedrohung des Einzelnen erkennbar. Sie fithrt zur Entzweiung des

" »Die Freiheit ist insbesondere deshalb wertvoll, weil sie die Priifung und Schitzung

der dffentlichen Meinung sichert und auf diesem Wege zur Liuterung der Ideen, zur
Reform des Mifsbrauchs und zur Verbesserung der Moral beitrigt« (Constitution répu-
blicaine 417).

2 Cf. hierzu Biancamaria Fontana, Publicity and the »res publica«: The concept of pu-
blic opinion in B. Constant’s writings, in: Annales Benjamin Constant 12 (1991) 53-63.
Erste skeptische Uberlegungen zur opinion finden sich in G. de Staels Des circonstances
actuelles qui peuvent terminer la révolution. »Indessen gibt es in der Nation eine stets
regungs- und bewegungslose Masse, die in unruhigen Zeiten keine andere Sorge hat, als
die stirkste Partei auszumachen, um sich ihr anzuschlieflen. Diese Masse [...] drangt auf
die Dauer in ein und dieselbe Richtung und murmelt, sobald es Ruhe gibt und jede
Gefahr vorbei ist, eine Art 6ffentlicher Meinung« (1061.).

Biirgerliche Freiheit A 221

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Geschichte: Constant

modernen Individuums. Damit nidhert sich Constant erneut Rousse-
aus Vorstellungen, wie dies von seinem Fortschrittsoptimismus her
kaum zu erwarten war.

5. Unbehagen in der Moderne

Die offentliche Meinung ist nicht der einzige Fall, in dem Constant
die GewifSheiten seiner Geschichtsphilosophie und politischen Theo-
rie anzweifelt.’® Auch der Begriff des Individualismus, den er so
selbstverstindlich als Errungenschaft der Moderne beansprucht und
verteidigt, kann seinen positiven Inhalt aufs Ganze gesehen nicht
uneingeschrinkt wahren. Uber weite Strecken beteuert Constant
den Sieg der modernen Freiheit und den Triumph der Individualitit.
»Statt der Unterwerfung des Individuums durch die Familie, die
threrseits im Staat begriindet ist, lebt jedes Individuum sein eigenes
Leben und fordert seine Freiheit ein [...] In der Individualitat, die
man beklagt, sehe ich die Vervollkommnung der Gattung, denn die
Gattung ist im Grunde nichts anderes als eine Anhdufung von Indi-
viduen, sie nimmt den moralischen Wert an, zu dem jeder einzelne
von ihnen gelangt.«** Doch gibt es Aussagen, die eine andere Sprache
sprechen und Rechenschaft tiber den Preis des Individualismus ge-
ben. Hier wird bezeichnenderweise wieder der Mensch der Antike
als ein Wesen anderer Art bemiht, das noch nicht Opfer der
Kiinstlichkeit und der mauvaise foi der modernen Gesellschaft ge-
worden ist. »Die Alten sind anders als wir. Es ist vollkommen richtig,
dafl die Individualitit die Kinstlichkeit (le factice) hervorgebracht
hat. Auch sind die Alten um so weniger gekiinstelt als sie weniger
Individualitit besitzen.«'® Bemiiht man Constants Vergleich zwi-
schen Antike und Moderne, zeigt sich, daf3 er zuweilen einen Blick
auf die Antike wirft, der sich nicht mit seinen Selbstgewifsheiten li-
beraler Moderne zusammenbringen ldfit. »Was wir an Erkenntnis
gewannen, haben wir an Vorstellungskraft verloren; eben dies macht
uns unfihig zu einer dauernden Begeisterung: Die Alten waren ganz

% Siehe Markus Winkler, Décadence actuelle. Benjamin Constants Kritik der franzosi-
schen Aufklirung, Frankfurt a. M. 1984, 340 {f.

“ Mémoires sur les Cent Jours (1829), Ed. Pozzo di Borgo, Paris 1961, 15.

* Lettres de Benjamin Constant & Prosper de Barante, in: Revue des deux mondes 34
(1906) 241-272, 528-567, 558.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbehagen in der Moderne

in der Jugend des moralischen Lebens, wir sind in der Zeit der Reife,
vielleicht gar der des Alters. Wir schleppen stets irgendeinen Hin-
tergedanken mit uns, der der Erfahrung entspringt und jeden En-
thusiasmus dampft. Erste Voraussetzung fiir den Enthusiasmus ist,
sich selbst nicht allzu genau zu beobachten. Wir fiirchten derart
betrogen zu werden und vor allem es zu scheinen, daf8 wir uns un-
abldssig auch in unseren aufregendsten Empfindungen beobachten.
Die Alten hatten von allen Dingen eine ganzheitliche Auffassung;
wir haben lediglich eine nachgiebige und schwankende Auffassung,
tber deren Unvollstindigkeit wir uns vergeblich hinweg zu tiu-
schen suchen. Das Wort Illusion findet sich in keiner alten Sprache,
denn das Wort entsteht erst, wenn es die Sache nicht mehr gibt«
(Usurpation G 185).

Die Rede von der Moderne als Reife oder Alter der Menschheit
fehlt im Vortrag von 1819. Es wiire moglich, daf$ Constant der Wider-
spruch mit der linearen Fortschrittsgeschichte der Perfektibilitits-
schrift zu eklatant erschien. Umso deutlicher werden die Selbstzwei-
fel an der liberalen Abwertung der politischen Freiheit. Was sich
zunichst als Errungenschaft der Moderne erweist, die obscurité, jene
freiheitsbegiinstigende Anonymitit, die der moderne Staat seinen
Biirgern ermoglicht, fithrt nun zur Indifferenz gegentiber den 6ffent-
lichen Angelegenheiten des Staates. Sie wird als Gefahr ftir den frei-
heitlichen Bestand von Staat und Gesellschaft registriert. Indes lafst
die verspitete Rehabilitierung der liberté-participation kaum nach-
vollziehen, wie die politische Freiheit von einem inferioren Mittel
der Politik gleichsam ins Reich der Zwecke aufsteigen und zum
»machtvollsten und wirksamsten Mittel zur Vervollkommnung, das
uns der Himmel geschenkt hat« (Liberté des modernes G 513), wer-
den kann. Schliefllich griindet Constant seine Argumentation nach
wie vor auf die Vorstellung eines bloffen Zweck-Mittel-Verhiltnisses
von biirgerlicher und politischer Freiheit. Ebenso ist schwer ver-
standlich, wie es dem Staat gelingen kann, bei seinen Biirgern einen
reinen, tiefgriindigen und echten Patriotismus wachzurufen, nach-
dem Constant diesen so vorbehaltlos dem System der Bediirfnisse
und der Logik der commercial society verschrieben hat.

Die unerwartete Begeisterung fiir die politische Freiheit zeigt
andererseits tiberaus deutlich, dafl die Aufgabenbestimmung des li-
beralen Staates vom Standpunkt der Freiheit der Modernen allein
ithre Selbstverstindlichkeit verliert. Die Gefahr der antiken Freiheit
fir die Moderne ist hinlanglich bekannt. Sie ist mit Rousseaus Ver-

Biirgerliche Freiheit A 223

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Geschichte: Constant

such einer theoretischen und Robespierres Versuch einer praktischen
Wiederherstellung manifest geworden. Neu ist die Kritik am eigenen
Begriff der modernen Freiheit. »Die Gefahr der modernen Freiheit
besteht hingegen darin, daf8 wir, allzu sehr von dem Genuf$ unserer
privaten Unabhingigkeit und der Verfolgung unserer Privatinter-
essen in Beschlag genommen, zu leichtfertig auf unser Recht zur
Teilhabe an der politischen Gewalt verzichten« (ebd. 513). Man mag
dieses Bediirfnis nach Teilhabe am Gemeinwesen fiir ein spites Ver-
standnis fiir Rousseaus Vorbehalte gegeniiber der modernen Freiheit
halten und in der Erinnerung an die schonen Seiten der Antike eine
Hinwendung zur Romantik erkennen,* sicher ist, daf8 Constant dies
weder zur Revision seiner Rousseau-Kritik fihrt noch zur Nostalgie
eines Chateaubriand verleitet. Bei ihm steht der moderne Mensch
vor keinem Dilemma, das ihn zur Wahl zwischen zwei Unmoglich-
keiten zwingt: der Unmoglichkeit der verlorenen Vergangenheit und
einer unzuginglichen Zukunft. Die zaghafte Modernititskritik ist
Kritik der Moderne in eigener Sache. Zur modernen Demokratie,
die bei thm noch den Namen der Republik trigt, gibt es keine Alter-
native. Die Zukunft ist demokratisch.

Der problematische Ausgang, den die querelle des anciens et des
modernes bei Constant findet, zeigt allerdings, daf8 diese Zukunft
nicht als einfache Einlosung der Versprechen gedacht werden kann,
die ihr Constant mit seiner optimistischen Geschichtsphilosophie
macht. Folgt die Geschichte auch einem Plan, den ihr die Natur ein-
geschrieben hat, so kiindigen sich mit der Gleichheit und Homogeni-
tit der Individuen neue Herausforderungen an die Herrschaft der
Modernen an. Mit der Gleichheit als Gesetz der Geschichte nimmt
Constant die Idee Tocquevilles von der égalisation croissante des
conditions vorweg: Wenn er die problematische Gestalt dieses Pro-
zesses auch nur in Umrissen sichtbar werden ldf3t, so formuliert er
doch bereits das Krisenbewuftsein des nachrevolutioniren Liberalis-
mus in Frankreich. Er deutet die Paradoxie an, daf3 der Fortschritt
demokratischer Institutionen die politische Existenz des Biirgers stil-
legt und das demokratische Gemeinwesen gefihrdet. Constants Kri-
senanalyse rehabilitiert damit Einsichten des Rousseauschen Repu-
blikanismus, ohne dessen Zurtickweisung der Moderne zu teilen. Das

s Cf. Philippe Raynaud, Un romantique libéral. Benjamin Constant, in: Esprit 3 (1983)
49-66.

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unbehagen in der Moderne
Unternehmen der modernen Demokratie griindet in der vorbehaltlo-
sen Anerkennung der Trennung von Mensch und Biirger. Die Span-

nung zwischen Antike und Moderne bleibt aber auch im modernen
Biirgersein erhalten.

Biirgerliche Freiheit A 225

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

SchluB

Mit der politischen Moderne riicken Freiheit und Selbstbestimmung
ins Zentrum philosophischer Reflexion tiber Recht und Herrschaft.
Wie sich allerdings Freiheit duflert — ob als individuelle Unabhingig-
keit oder als aktive Teilhabe des Biirgers am Gemeinwesen-, daran
scheiden sich die Geister in der politischen Querelle des anciens et
des modernes. Fiir Constant hingegen ist die Streitfrage nach den
Erfahrungen der Franzosischen Revolution endgiiltig entschieden.
Es ist die Freiheit der Modernen, die den Einzelnen im Gehege repu-
blikanischer Institutionen private Existenz genieflen lafst. Die Ablo-
sung der politischen durch die biirgerliche Freiheit entspricht der ei-
gentiimlichen Entwicklung der politischen Moderne. Dieser ProzefS
verbietet jeden Versuch einer Nachahmung der Alten. Im Pladoyer
fir die moderne Freiheit biindeln sich systematische Argumentation,
geschichtsphilosophische Reflexion und polemische Ideengeschichts-
schreibung. Constants kategoriale Unterscheidung zwischen biirger-
licher und politischer Freiheit sowie die Fixierung der Vertragstheo-
rie auf das Muster der Antike ist der Ausgangspunkt fir die
Rekonstruktion des Freiheitsbegriffes bei Hobbes, Rousseau und
Kant, zugleich das analytische Raster fiir die Anatomie ihrer Theo-
rien. An den Begriffen Freiheit, Herrschaft, Geschichte lassen sich
der Wandel von birgerlicher und politischer Freiheit, die Be-
griindung fir die Institutionen und die Reflexionen iiber den ge-
schichtlichen Ort des politischen Ideals rekonstruieren.

Es gehort zu den vielen unerwarteten Allianzen im Streit um die
moderne Freiheit, daff Hobbes zunichst die liberalen Forderungen
Constants teilt. Die Vorstellung von der Freiheit im Schweigen der
Gesetze macht thn zum vertragstheoretischen Denker der negativen
Freiheit. Die Teilhabe des Biirgers am Staat reduziert sich auf den
Vertragsakt. Wie Hobbes denkt auch Rousseau das Verhiltnis von
politischer und biirgerlicher Freiheit als Konflikt, [6st thn aber zu-
gunsten der politischen Teilhabe. Im Zentrum seines Biirgerbegriffs
steht die politische Freiheit, die private Freiheit des Individuums hin-
gegen fristet ein theoretisches Schattendasein: erweist sie sich doch

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchluB

in der Welt des citoyen als kontraproduktiv. Erst vom Standpunkt der
republikanischen Entzauberung aus wird das Recht auf Privatheit
und Identitét jenseits des Gemeinwesens einsichtig. Demgegentiber
sucht Kant den Ausgleich zwischen politischer und biirgerlicher Frei-
heit. Er tibernimmt Rousseaus Forderung nach politischer Auto-
nomie, deutet sie aber so, daf§ auch die Anspriiche des Privaten Raum
haben und politische Reprisentation moglich wird.

In der Frage der Herrschaftsordnung steht die Rousseausche
Antwort aufler Konkurrenz. Wihrend Hobbes, Kant und Constant
Reprasentation und Republik in Einklang bringen, ergreift Rousseau
die Partei der Alten: er fordert unmittelbare Volksherrschaft und er-
klirt Teilhabe zum Lebensprinzip des Gemeinwesens. Hobbes wen-
det das Verdikt, indem er die Demokratie im Namen staatlicher
Reprisentation verwirft. Zum Proprium des modernen Republika-
nismus wird das gouvernement représentatif allerdings erst bei Kant
und Constant — auch bei Sieyes, der Constants Position wesentlich
vorbereitet. Die Reprisentation entdeckt sich als anti-rousseausches
Projekt zu Rousseauschen Zwecken. Sie soll die Herrschaft der vo-
lonté générale operabel machen. Freilich folgen die Autoren dabei
unterschiedlichen Begriindungsstrategien. Kant argumentiert ver-
nunftrechtlich und rekurriert auf die politische Fretheit des Biirgers.
Sieyes und Constant kombinieren rechts- und gesellschaftstheoreti-
sche Argumente: zum einen leistet Reprisentation staatliche Ein-
heitsstiftung, zum anderen entlastet sie das System der Bediirfnisse.

Wie sich die normative Kraft des Faktischen gegen das politische
Ideal behauptet, zeigt die geschichtliche Einordnung. Hobbes erklart
die geschichtlichen Griinde staatlicher Herrschaft fir irrelevant und
setzt sich in ein entspanntes Verhiltnis zur Gegenwart der Staaten,
die biirgerlichen Gehorsam mit staatlichem Schutz vergelten. Sein
karges Ideal [t weder romantisch in die Vergangenheit noch hoff-
nungsvoll auf die Zukunft blicken. Im Wissen um das Ende der Re-
publik sieht sich Rousseau gezwungen, sich mit den bestehenden
Verhiltnissen zu arrangieren. Dafl diese dem republikanischen
Biirger keine Heimat mehr bieten konnen, versteht sich von selbst.
Solcher Skepsis begegnen Kant und Constant mit dem Vertrauen in
das republikanische Ende der Geschichte.

Hilt man die verschiedenen Entwiirfe gegeneinander, wird
deutlich, daf3 sich der Wandel des Verhaltnisses von politischer und
biirgerlicher Freiheit nicht als lineare Fortschrittsgeschichte philoso-
phischer Reflexion interpretieren laf3t. Dies belegt auch die aktuelle

Biirgerliche Freiheit A 227

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

SchluB

Kommunitarismus-Debatte, in der eine Vielfalt von Motiven der
Querelle des 18. Jahrhunderts wiederkehrt. Die Stirken und die
Schwiichen der Tradition sind hier ungleich verteilt, je nach dem, ob
das Augenmerk der rechtsphilosophischen Begriindung oder der Em-
pirie des demokratischen lien social gilt. Hobbes’ Freiheits- und
Herrschaftstheorie vermittelt wenig Neugier fiir die Bindekraft ge-
meinsamer Lebensformen. Dies ist keineswegs zufillig. Die Herr-
schaft des individuellen Interessenkalkiils und des staatlichen terror
of punishment lat den Leviathan-Staat nicht zum Objekt republika-
nischer Leidenschaft werden. Auferlich bleibt die Herrschaft des Le-
viathan allemal. Einerseits entbindet sie das Individuum von innerer
Anteilnahme am Staat, andererseits enthebt sie den Staat der Verant-
wortung fiir personale Identitit. Identititsstiftende Funktion hat der
Souverin nur fir den politischen Kérper, nicht fiir seine Glieder.
Hobbes bleibt dem verpflichtungstheoretischen Externalismus des
Vertragsrechts treu. Die Vertragsgesellschaft soll ohne Biirgertugend
und gemeinsame Werte auskommen. Selbst im drastischen Wandel
von der Wolfsnatur zur Gottahnlichkeit des Mitbiirgers ist keine Me-
tamorphose des Menschen auszumachen. Der Vertrag verdndert
zwar die naturall condition of mankind von Grund auf, a3t aber die
Natur des Individuums unberihrt. Der interessengeleitete und ratio-
nalititsfahige Einzelne bildet das unauswechselbare Paradigma in
Hobbes’ Politischer Anthropologie. Mit ihrem Individualismus und
sozialen Atomismus ist sie einzig auf die Begriindungsabsichten der
Rechtstheorie zugeschnitten. Infolge muf sie jeden enttiduschen, der
Antworten auf Probleme der gesellschaftlichen Konstitution des
Biirgers erwartet. Hier jedenfalls gehort Hobbes in die Ideen-
geschichte des Liberalismus.

Ebensowenig wie Hobbes gelangt Kant von den philosophischen
Rechtsgriinden der Republik zu einer politischen Theorie ihrer le-
bensweltlichen Voraussetzungen. Insofern erstaunt es kaum, daf3
schon Kants Zeitgenossen die Abstraktheit seines vernunftrecht-
lichen Republikanismus kritisieren. Ahnlich ergeht es dem Vertrags-
theoretiker von heute, der keine Bedenklichkeit gegeniiber den Iden-
titatsproblemen des freischwebenden Selbst hegt. Kant widersteht
einer historischen Situierung der Vertragssubjekte. Er mifStraut den
Einwinden des Kommunitaristen Rousseau gegentiber Hobbes und
Locke und dringt auf eine Republik der blof3 dufSeren Freiheit. Diese
mufs schlimmstenfalls auch fiir ein Volk von Teufeln taugen. Anthro-
pologischer Minimalismus und die strenge Trennung von Innen und

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SchluB

AufSen begriinden die Universalitit der republikanischen Rechts-
form. Mit ihr wird die Innenwelt der Biirger tabu. Gerade diesen
Riickzug aus der Gesinnungssphire der Biirger vermerkt der
Kommunitarismus kritisch. Unsensibel fiir empirische Fragen indivi-
dueller und kollektiver Identititsbildung gelange Kant zu einem
kognitivistisch halbierten Biirgersinn'. Die kommunitaristische Ent-
tauschung erscheint verstiandlich. Sie rihrt jedoch aus Erwartungen,
die Kants Rechtslehre weder erfiillen kann noch will. Wer in ihr ein
kommunitaristisch geschérftes ProblembewufStsein fiir die Lebens-
welt der Republik sucht, wird kaum fiindig. Ob man diesen Befund
als reflexives Manko oder theoretische Tugend der reinen Rechtsleh-
re wertet, hingt von dem Erkenntnisinteresse ab, mit dem man der
Kantischen Theorie begegnet. Fiir Kant hat solche Enthaltsamkeit
durchaus Methode.? Deshalb ist es fraglich, inwieweit sich der Kan-
tische Republikanismus um die lebensweltliche Dimension eines
Kommunitarismus erweitern a3t und zu einer vollstindigen politi-
schen Philosophie beitragen kann®. Feststeht, daf8 Kant fir die rechts-
theoretische Grundlegung des Republikanismus eine solche Vereini-
gung liberaler und kommunitaristischer Interessen ausschlieft. Uber
den Vorrang des Rechten vor dem Guten ldfit sich mit ihm nicht
streiten. Die Forderung nach der »Erhaltung der bloflen gesetzlichen
Form einer biirgerlichen Gesellschaft« (AA XTI 10) erlaubt keine ma-
teriale oder ethische Definition des republikanischen bonum commau-
ne. Indifferenz gegeniiber den Gliicksvisionen der Biirger prigt das
Selbstverstindnis des liberalem Republikanismus.

Rousseau rechnet eine derartige Gleichgiiltigkeit zur Pathologie
der Republik. Fiir ihn ist die Frage nach dem Gerechten und Guten,
nach Recht und Sitte, nach Zwang und Gesinnung auf Dauer nicht zu
trennen. Der Gesellschaftsvertrag verbindet die Legitimation politi-
scher Herrschaft mit dem Problem, wie die Republik in der Gesin-
nung und den Gewohnheiten der Biirger zu verankern ist. Daf8 die

! So Wolfgang Kersting, der fiir eine kommunitaristische Erganzung der Kantischen
Rechtslehre wirbt (Verfassung und kommunitire Demokratie, in: Giinter Frankenberg
(Ed.), Auf der Suche nach der gerechten Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1994, 84102, 95).
2 Ahnliches gilt auch fiir die institutionelle Gestalt der Republik: Kant liefert alles an-
dere als einen empirisch gesittigten politiktheoretischen Begriff der Institution. Bemer-
kenswert ist immerhin, dafl Kant die verfahrensrechtliche Republik (Sandel) fest an ihre
Institutionen kniipft und sich — iiber deren privatrechtliche Fundierung hinaus — wenig
iiber sie dufert.

® Siehe hierzu die Ausfilhrungen Kerstings, Verfassung und kommunitire Demokratie.

Biirgerliche Freiheit A 229

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

SchluB

Prinzipien des Staatsrechts auf beides antworten miissen, ist gewifs.
Schliellich ist die Republik nur moglich, wenn die Vertragsgesell-
schaft zur substantiellen Lebensgemeinschaft mutiert. Damit ver-
stofdt sie allerdings gegen die urspriingliche Logik des Vertrages:
dem Birgersein folgt das Menschsein. Rousseaus communitarian
turn stiftet zwischen den liberalen und gemeinschaftlichen Werten
kein einvernehmliches Verhiltnis. Die Reflexion auf die lebenswelt-
lichen Voraussetzungen der Republik endet aporetisch. In allzu gro-
em Widerspruch zu der Legitimationstheorie des Kontraktualisten
stehen die Analysen des Kommunitaristen Rousseau, als daf3 sich
beide zu einer vollstindigen politischen Philosophie vereinigen lie-
en. Das kommunitaristische Feingefiihl fir die moralischen Grund-
lagen der demokratischen Gesellschaft zerstort die Ambitionen des
Gesellschaftsvertrages. Im herrschenden System der Bediirfnisse
wird die Republik zum Hirngespinst und der republikanische Biirger
zum Fossil. Die biirgerliche Freiheit entpuppt sich als Freiheit des
bourgeois. Damit wird auch fiir Rousseau der Individualismus der
negativen Freiheit zum — zwiespiltigen — Signum der Moderne. Ga-
rantie de I’obscurité und Intimitit sind nicht Sache des Biirgers, son-
dern des modernen Menschen. Sie setzen den Verlust einer gemein-
samen Offentlichen Welt voraus. Und das Unternehmen, diese
verlorene Welt wiederherzustellen, erweist sich als illusorisch.

Auch Constant kennt diese Sehnsucht und weifs um ihre Ver-
geblichkeit. Wihrend Rousseaus Philosophie das BewufStsein um
das Scheitern des republikanischen Projekts von Anfang an einge-
schrieben ist, lé3t sich Constants skeptische Sicht der Moderne nur
aus der Konkurrenz zu den Prinzipien seines politischen Liberalis-
mus verstehen. Um diese tragische Dimension zu begreifen, sind die
Erfahrungen des Individuums in Constants literarischem und auto-
biographischem Werk zu bemiihen. Nicht der politische, sondern der
private Mensch erwirkt die Aufgabe des Fortschrittsoptimismus.
Constants politische Theorie stellt sich von vornherein in ein affir-
matives Verhiltnis zur modernen biirgerlichen Gesellschaft. Signifi-
kant dafiir ist Reprasentation, die politische Institution der Moderne
schlechthin. Sie gehorcht den Anspriichen des modernen Biirgers
und der liberalen raison d’Etat: dem Einzelnen garantiert sie Ent-
lastung von politischer Existenz und der depotentierten Staatsgewalt
rechtliche Identitit und Einheit. Aus solcher Idee spricht nicht nur
die Skepsis gegeniiber unbegrenzter Souverinitit, sondern auch das
Bediirfnis nach einer neuen politischen Theorie. Die Lehre von den

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE Karlfriedrich Herb

https://dol.org/10.5771/9783495006942-214 - am 17.01.2026, 13:02413. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495996942-214
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die Rettung der Prinzipien von 1789 vor den Phänomen von 1793
	2.  Gleichheit als Gesetz der Geschichte
	3.  Das Recht des Bestehenden
	4.  Fortschritt durch bürgerliche Öffentlichkeit
	5.  Unbehagen in der Moderne

