4 Religion bei Nussbaum

Religion kommt im Kontext von Menschenrechten und der Begriindung univer-
saler Normen eine wichtige Rolle zu. Die Herausforderung von Pluralitit zeigt
sich ndmlich nicht nur an interkultureller Differenz, sondern gerade auch im
Umgang mit der Verschiedenheit religioser sowie nicht-religioser Lehren. Eine
Auseinandersetzung mit der Bedeutung von Religion bei Nussbaum ist daher
nicht nur mit Blick auf die Rahmenkontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit notwendig, sie ist auch grundsitzlich fiir die Debatte um Universalitét
sinnvoll. Im Folgenden sollen zunichst Nussbaums Position zum Umgang mit
religioser Pluralitit und ihre religionspolitischen Forderungen erortert werden.
Im Anschluss daran werde ich dies dann vor dem Hintergrund der Siakularis-
musdebatte, die auch als Spezialfall der Universalismusdebatte betrachtet wer-
den kann (Taylor 2010, 8), kritisch priifen und diskutieren (Kap. 5).

Nussbaum beschiftigt sich in einer Reihe von Texten unter verschiedenen Fra-
gestellungen mit Religion. So geht sie im Kontext des Fihigkeitenansatzes zu-
nidchst einmal grundsitzlich auf die Bedeutung von Religion und insbesondere
auf ihre ambivalente Rolle mit Blick auf die universale Geltung der Grundbefi-
higung ein (v.a. WHD).1 Dariiber hinaus stellt sie aber auch weitergehende
Uberlegungen dazu an, welche Voraussetzungen gewihrleistet werden miissen,
damit der notwendige Respekt gegeniiber Religion verwirklicht werden kann. In
einigen jlingeren Texten wird dies zum Hauptgegenstand der Argumentation.
Dabei geht sie zum einen von gesellschaftspolitischen Debatten zu religioser (In-
)Toleranz in Europa aus, dies geschieht insbesondere in The New Religious Into-
lerance. Overcoming the Politics of Fear in an Anxious Age (NRI). Zum anderen

1 Obwohl sie in WHD von der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit aus-
geht, konnen ihre Uberlegungen zunichst auch davon losgelost betrachtet werden,

siehe ausfiihrlich zu der Frauenrechtskontroverse Kap. 6.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | MENSCHENRECHTE, GESGHLECHT, RELIGION

setzt sie sich, vor allem in Liberty of Conscience. In Defense of America's Tradi-
tion of Religious Equality (LC), detailliert mit verschiedenen Auslegungstraditi-
onen zur US-Verfassung und entsprechenden Gerichtsurteilen auseinander. In
The Clash Within. Democracy, Religious Violence, and India’s Future (CW)
analysiert sie zudem die religionspolitische Bedeutung des Gujarat-Konflikts in
Indien. In allen diesen Texten pladiert sie letztlich fiir ein bestimmtes religions-
politisches Modell, welches neben dem Respekt der individuellen Gewissens-
freiheit, den man als Grundnorm betrachten kann, vor allem die religionspoliti-
schen Prinzipien von Neutralitit, Trennung von Religion und Staat, Nicht-
Etablierung und Ausgleichsregelungen ins Zentrum stellt. Diese religionspoliti-
schen Uberlegungen sind als Anwendung des Fihigkeitenansatzes in Bezug auf
den Aspekt der Religion zu deuten. Nussbaum selbst spricht davon, dass die
Ausfiithrungen zur Religionspolitik der USA ein gutes Beispiel dafiir seien, ,,wie
eine zentrale menschliche Fahigkeit, die am Anfang abstrakt festgelegt wird, im
Laufe der Zeit verfassungsrechtlich umgesetzt werden kann und wie das Ver-
standnis von den dafiir notwendigen Anforderungen dabei wichst und zuneh-
mend spezifisch wird“ (CC, 170). Es wird in der folgenden Erorterung sowie in
der Diskussion (Kap. 5.3) noch genauer abzuwigen sein, inwiefern dies auch
bedeutet, dass der Geltungsanspruch auf den exemplarischen Kontext beschréankt
ist und wo universale Implikationen bestehen.

Zu Beginn dieses Kapitels muss eine Darstellung von Nussbaums grundle-
gender Verhiltnisbestimmung von Religion und Grundbefihigung bzw. gutem
Leben sowie der daraus hervorgehenden Grundnorm des gleichen Respekts der
individuellen Gewissensfreiheit stehen (4.1). Daraus ergibt sich zweitens eine
Kritik an Positionen, die die individuelle Gewissensfreiheit bedrohen und die
Nussbaum mit einer Analyse von Angst und Narzissmus als tiefer liegende
Griinde fiir solche Bedrohungen verkniipft (4.2). Ausgehend von diesen grundle-
genden Annahmen werde ich dann auf die von ihr als notwendig erachteten
MaBnahmen zum Schutz des Respekts der Gewissensfreiheit eingehen, die sie
als drei Sdulen beschreibt. Sie umfassen gute politische Prinzipien, eine kritische
Selbstreflexion sowie die ,Kultivierung® der inneren Augen (4.3). Um Nuss-
baums spezifisch religionspolitische Position besser fassen zu konnen, ist es
sinnvoll, die erste Sdule genauer zu beleuchten und dafiir ihre auf die USA be-
zogene Argumentation fiir ein konkretes religionspolitisches Modell im Detail
aufzugreifen. Deutlich wird hier, dass sie vor allem die Prinzipien Neutralitit,
Trennung von Religion und Staat, Nicht-Etablierung und Ausgleichsregelungen
als zentral fiir ein gutes religionspolitisches Modell erachtet (4.4). AbschlieBend
werde ich dariiber hinaus noch einen Blick auf Nussbaums personliche Religio-
sitét, ihr Selbstverstindnis als liberale Jiidin, werfen und darauf eingehen, wel-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUssBAUM | 173

che Bedeutung den Verweisen auf ihre eigenen religiosen Erfahrungen fiir die
Plausibilitit ihrer politischen Argumente und auch fiir die These der freistehen-
den Konzeption zukommt (4.5).

Die Erorterung richtet sich damit in ihren Schwerpunkten zum einen nach
den Fragestellungen der Sékularismusdebatte, und zwar insofern sie auf die Be-
deutung von Religion fiir das gute Leben und fiir politische Erwégungen sowohl
allgemein als auch anhand spezifischer religionspolitischer Prinzipien abhebt. Zu
bedenken ist dabei schon hier der Vorwurf, Nussbaum setze sich zu einseitig ne-
gativ mit Religion auseinander und weise eine Nihe zu sikularistischen Positio-
nen auf (Bader 2003, 277f., Reilly 2011, 9). Zum anderen finden sich eine Reihe
von Ankniipfungspunkten an wesentliche Uberlegungen der vorangegangenen
Kapitel, insbesondere was die Frage der kontextspezifischen Anwendung der
allgemeinen politischen Konzeption betrifft sowie das Verhiltnis dieser als frei-
stehend 2Verstandenen Konzeption zu Nussbaums eigenen umfassenden Uberzeu-
gungen.

4.1 DIE GRUNDLEGENDE BEDEUTUNG VON RELIGION
UND INDIVIDUELLER GEWISSENSFREIHEIT

Nussbaum setzt sich im Rahmen ihrer politischen Erwégungen ausfiihrlich mit
Religion auseinander und erdrtert nicht zuletzt das Verhiltnis zur Grundbefihi-
gung. Dabei geht sie sowohl auf die mogliche religits begriindete Einschrinkung
von Grundfihigkeiten ein, aber insbesondere auch darauf, dass und inwiefern
Religionen zum guten Leben vieler Menschen beitragen. Sie plddiert daher
grundsitzlich fiir den Respekt von Religionen und der Entscheidungsfreiheit von
Menschen, ihr Leben an religiosen umfassenden Lehren auszurichten. Als grund-
legende Norm fordert sie gleichen Respekt gegeniiber der individuellen Gewis-
sensfreiheit — die sowohl religiose als auch nicht-religiose Lebensmodelle be-
trifft. Im Folgenden werde ich zunéchst auf ihre Thesen zur Bedeutung von Re-
ligion fiir das gute Leben und die Grundbefihigung (4.1.1) und im Anschluss auf
die Grundnorm in ihren Einzelaspekten genauer eingehen (4.1.2).

2 Die fiir die vorangegangenen Kapitel zentralen Aspekte Geschlecht und Kultur kom-
men allerdings nur am Rande vor, ihre Zusammenfiihrung findet vor allem in der De-

batte zu Frauenrechten und Religionsfreiheit statt, sieche dazu Kapitel 6.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

4.1.1 Religion und das gute Leben

In Nussbaums Auseinandersetzung mit Religion besteht ein wesentliches Anlie-
gen darin, die Bedeutung von Religion fiir das gute Leben vieler Menschen her-
vorzuheben. Dieses Anliegen wird von ihr iiber die Abgrenzung zu pauschaler
Religionskritik eingefiihrt, es ist seiner Idee nach aber bereits in dem grundle-
genden Ziel verwurzelt, jedem und jeder ein gutes Leben gemil ihrer Vorstel-
lungen vom Guten zu ermdglichen (Kap. 2.5). Das impliziert ndmlich, die indi-
viduelle Entscheidung, gemif} einer bestimmten Vorstellung vom Guten zu le-
ben, zu respektieren, und zwar unabhingig davon, ob sie religids oder nicht-
religios ist. Eine Person aufgrund ihrer Religion zu diskriminieren, ihre Religion
fiir falsch zu erkldren oder gar ihr abzusprechen, selbst diese Religion fiir wahr
zu halten, wiirde bedeuten, die Entscheidung dieser Person und damit auch sie
selbst nicht zu respektieren (WHD, 180f.). Es ist also zunédchst einmal der Res-
pekt der Person und ihrer Entscheidung fiir einen bestimmten Lebensweg
(WHD, 188), der es erfordert, Religionen als Lebensmodelle anzuerkennen und
sie auch selbst zu respektieren (zumindest insoweit sie die Grundbefihigung res-
pektieren, worauf ich noch zuriickzukommen werde).

Zudem miisse man davon ausgehen, dass religiosen Fihigkeiten intrinsischer
Wert zukomme (WHD, 179f.). Im Zentrum sieht Nussbaum hier die Suche nach
letztem (ultimate) Sinn, die hédufig in Religionen vollzogen werde. Sinnsuche
aber sei ein wesentliches Element guten menschlichen Lebens und sie nimmt sie
als solches auch in ihrer Liste auf, ndmlich als einen Aspekt der Fihigkeit der
praktischen Vernunft. Insofern sie diese Fihigkeit insgesamt als duflerst wichtig
fiir das Entwerfen eines Lebensplans und die Struktur der Gesamtheit der Grund-
fahigkeiten charakterisiert (vgl. Kap. 2.2 fiir die besondere Rolle der Fihigkeit
der praktischen Vernunft als architektonisch), kommt letztlich auch der Sinnsu-
che mehr noch eine besondere, eben strukturierende Funktion fiir das gute Leben
zu:

,,To be able to search for an understanding of the ultimate meaning of life in one’s own
way is among the most important aspects of life that is truly human. One of the ways in
which this has most frequently been done historically is through religious belief and prac-
tice [...].* (WHD, 179)

Dariiber hinaus beforderten Religionen andere zentrale Fihigkeiten, ndmlich
Sinne, Vorstellungskraft und Denken (4. Fiahigkeit) sowie Zugehorigkeit (7.
Fahigkeit): ,,[R]eligion is one of the ways in which people use thought and imag-
ination in pursuit of an understanding of what is most important in life; it is also

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSsSBAUM | 175

among the ways in which people pursue community and affiliation.” (WHD,
206) Das Argument vom intrinsischen Wert religioser Fahigkeiten zielt darauf,
dass in Religionen eine Reihe von Grundfihigkeiten auf bestimmte (religidse)
Weise gefordert wird und sie mit Blick darauf respektiert werden sollten. Es be-
deutet nicht, dass es fiir das gute Leben grundlegende Fihigkeiten gibe, die nur
religios entwickelt und verwirklicht werden kbnnten,3 sondern es geht darum,
anzuerkennen, dass dies auch religios geschehen kann (WHD, 180). Religion
diirfe nicht als einziger Weg betrachtet werden, diese Fihigkeiten zu erlangen,
durchaus aber als ,,ein extrem wichtiger Weg* (WHD, 179)4. Geht man davon
aus, dass Religion so eng an grundlegende Fihigkeiten gekniipft ist, ldsst sich
weiter schliefen, dass sie (fiir religiose Menschen) eine ,,wesentliche Quelle der
Identitat™ ist (WHD, 180): ,,Religion is central to people’s sense of themselves.*
(NRI, 102)

Man konnte nun fragen, ob Religion wirklich intrinsischer Wert zukommt,
da sich ihr Wert gewissermaf3en doch aus einer eher funktionalen Wichtigkeit fiir
das gute Leben und den Respekt der Person ergibt. Was die Bezeichnung als
intrinsischer Wert hier aber signalisiert, ist, dass es sich bei Religion um einen
Aspekt besonders tiefgehender Bedeutung fiir das gute Leben handelt. Wihrend
bloB instrumentelle Werte relativ einfach ausgetauscht werden konnen, gilt dies
in Bezug auf die eng mit dem Selbstverstdndnis von Menschen verwobene Vor-
stellung vom Guten und also fiir Religion nicht:’

,,Of course it remains the case that respect is for persons, not for their doctrines. But these
doctrines are so deeply a part of people’s search for the meaning of life that public gov-
ernmental denigration of those doctrines puts those people at a disadvantage, suggesting
that they are less worthy than other citizens, and, in effect, not treating them as fully equal
ends in themselves.” (PLP, 22)

3 Ebenso wenig geht es darum, dass sie iiberhaupt verwirklicht werden miissten. Vgl.
die Unterscheidung von Fiahigkeiten und Tétigkeiten (Kap. 2.4.2) sowie die Erorte-
rung zu Gewissen als Sinnsuche in Kap. 4.1.2.

4 Wie in der Einleitung angesprochen iibersetze ich englischsprachige Zitate immer
dann, wenn ich sie in eigene Sétze integriere. Vgl. Kap. 1.

5 Man konnte iiberlegen, ob die Annahme eines intrinsischen Werts religioser Fahigkei-
ten mit Blick auf Nicht-Religiose bereits eine zu weitgehende Annahme ist, die nicht
zur Grundlage einer politischen Konzeption gemacht werden darf. Nussbaum verwen-
det diesen Begriff tatsdchlich spéter selbst nicht mehr, was man als einen Wandel in

diesem Sinn deuten konnte.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Die hauptsichliche Stofrichtung dieser Uberlegungen scheint letztlich die For-
derung des Respekts von Menschen als religiosen Menschen zu sein. Wichtig ist
der Respekt von Religion demnach nicht nur, damit Wahlfreiheit gewéhrt ist,
sondern auch, weil man tatsédchlich annehmen sollte, dass Religionen fiir das gu-
te Leben wichtig sind und zur Befdhigung beitragen (konnen).

Der Respekt gegeniiber Religion hat Nussbaum zufolge aber dort eine Grenze,
wo Religionen Einschrinkungen der Grundbefihigung begriinden (WHD, 188).
In solchen Fillen plddiert sie klar fiir die Kritik an und Einschriankung von reli-
giosen Anspriichen. Auffillig ist, dass solche Fille in Texten, in denen es nicht
um die Grundbefihigung geht, nur am Rande vorkommen (wie in LC und NRI),
wihrend religids begriindete Bedrohungen der Grundbefidhigung im Zusammen-
hang der Begriindung des Fihigkeitenansatzes eine durchaus wichtige Rolle
spielen (wie in WHD, aber auch JOC; deutlich zeigt sich das an ihrer Auseinan-
dersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit, siehe ausfiihrlich: Kap. 6).

Immer jedoch weist Nussbaum sogleich darauf hin, dass aus der Moglichkeit
der Bedrohung der Grundbefihigung durch Religion keine pauschalen negativen
Urteile tiber Religion als Bedrohung von Moral und als Quelle von Gewalt abge-
leitet werden diirfen. Gegen eine solche starke Religionskritik hebt sie hervor,
dass das Verhiltnis von Moral und Religion vielschichtig sei. So komme Religi-
onen gerade auch eine positive Funktion dafiir zu, ,,moralische Ansichten zur
Lebensfiithrung zu vermitteln und zu férdern” (WHD, 190). Das veranschauliche
beispielsweise die zentrale Bedeutung von Gerechtigkeitsvorstellungen und Mo-
ral im Judentum, die Nussbaum u.a. mit ihrer eigenen religiosen Erfahrung be-
legt (PD, 107, siehe dazu Kap. 4.5). Grundsitzlich verweise das Verhiltnis zu
Moral darauf, dass Religionen in sich divers sind, sie konnen moralische
Grundsitze zwar mitunter bedrohen, oftmals aber auch unterstiitzen (besonders
deutlich wird dies am Verhiltnis von Religion und Frauenrechten, Kap. 6.1). Re-
ligionen seien also dhnlich wie Kulturen durch eine interne Diversitit gekenn-
zeichnet.

Dariiber hinaus seien Religionen, ebenfalls wie Kulturen, dynamisch (vgl.
Kap. 2.7). Sie veridnderten sie sich im Laufe der Zeit, was man sowohl im Chris-
tentum als auch im Judentum, Islam usw. beobachten konne: ,,[B]ecause they in-
volve a committed search for ultimate meaning, they shift in at least some ways
in response to participant’s changing views of meaning* (WHD, 182). Thre Fest-
stellung, dass solche Entwicklungen in engem Zusammenhang mit gesellschaft-
lichen Verinderungen stehen, ist ein weiterer fiir die Beurteilung von Religion
relevanter Aspekt: Insofern nidmlich von einer Verwebung und gegenseitigen
Beeinflussung religioser, kultureller und politischer Interessen auszugehen ist

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUssBAUM | 177

(RW, 103), ist es auch duBerst schwierig, zu entscheiden, welche als religios for-
mulierten Anspriiche tatsdchlich auf religiosen und welche auf anderen Interes-
sen beruhen:

,One of our greatest problems, in talking about the prerogatives of religious actors and
groups, is to decide when there is a legitimate religious issue on the table, and when the is-
sue is, instead, cultural or political. Religions are intertwined in complex ways with poli-
tics and culture.” (WHD, 193)

Aufgrund dieser Diversitidt und Dynamik von Religionen diirfe man keine ho-
mogenisierenden Annahmen iiber Religion machen, insbesondere nicht solche,
die ,Religion‘ einen genuinen Zusammenhang mit Gewalt und der Verletzung
von Moral unterstellen. Gewalt beruhe auf einer Vielzahl von Motiven. Und man
diirfe auch nicht vergessen, dass sie hdufig nicht-religios begriindet wird, wie das
beispielsweise in marxistischen Gewaltregimen oder in dem ,,im Grunde atheis-
tischen Nazideutschland* geschehen sei (LC, 326).6 (Diese These unterstreicht
sie auch in ihrer Analyse des Gujarat-Konflikts in Indien — dieser sei keineswegs
nur oder vor allem religios motiviert gewesen, wie viele behauptet haben; er sei
vielmehr Ausdruck einer gesellschaftlichen Gesamtproblematik von Angst vor
dem Fremden und dem Wunsch nach Homogenitit: CW.) Es sei daher falsch,
aus der notwendigen Kritik an religios motivierten Einschrinkungen der Grund-
befiahigung verallgemeinernde Schlussfolgerungen iiber Religion zu ziehen, die
dazu fiihren, religiose Vorstellungen nicht als Lebensmodelle zu respektieren.

Es liele sich abschlieBend die Frage stellen, was Nussbaum iiberhaupt unter ,Re-
ligion* versteht und ob sie dies genauer bestimmt. Jedoch bestimmt sie ausdriick-
lich kein Spezifikum von Religion. Vielmehr problematisiert sie eine Reihe von
Versuchen der Definition. Sie alle scheiterten an der (inter- und intra-)religisen
Diversitit und seien entweder zu weit oder zu eng gefasst, oder sogar beides zu-
gleich (LC, 167f). Etwa sei das Kriterium von ,,als stark empfundenen Verpflich-
tungen* (strongly felt commitments, LC, 167) zu weit gefasst, da es unter ande-
rem auch auf Familienbeziehungen zutreffe. Demgegeniiber sei ,,die Beziehung
einer Person zu Gott“ (ebd.) zu eng, weil es manche Lehren, wie den Buddhis-
mus oder den Konfuzianismus, ausschliefe. Als einzig aussichtsreiches Kriteri-
um, das alle Religionen zu umfassen scheint, wertet sie den Bezug auf ,letzte
Fragen® (ultimate questions, LC, 168). Damit kommt sie letztlich aber auf einen

6 Dieses Argument formuliert dhnlich auch z.B. José Casanova (Casanova 2010, siche
Kap. 5.1.1).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Aspekt zuriick, den sie selbst nicht als spezifisch religios charakterisiert hat (sie-
he oben) und der insofern selbst zu weit gefasst ist, um ein Spezifikum von Reli-
gion darstellen zu konnen. Tatsdchlich geht es ihr nicht darum, ein Spezifikum
zu bestimmen, sondern nur einen fiir politisches Handeln sinnvollen Bezugs-
punkt zu benennen — und dies scheint ihr der inklusive Aspekt der Gewissens-
freiheit bzw. der Sinnsuche zu sein. In diesem Zusammenhang wird deutlich,
dass sie ihre Uberlegungen bewusst auf das Politische beschrinkt: Annahmen zu
Religion werden soweit als sinnvoll betrachtet, wie sie als Grundlage politischen
Handelns notwendig sind, sie sind aber darauf zu begrenzen. Weitergehende
Spekulationen iiber ein Wesen von Religion haben hier keinen Platz.’

Diese Uberlegung erscheint in Bezug auf die Pluralitit von Vorstellungen
vom Guten zunichst plausibel. Es ist jedoch zum einen zu fragen, wie konse-
quent Nussbaum darin ist, keine weiteren Bestimmungen zu Religion vorauszu-
setzen. Zum anderen stellt sich die Frage, ob der Fokus auf individuelle Sinnsu-
che tatsdchlich so inklusiv ist, wie sie nahelegt, oder ob er, wie einige einwen-
den, das Relevante von Religion nicht erfasst und Religion daher auch nicht an-
gemessen in die politischen Uberlegungen einbeziehen kann. Diesen Fragen
werde ich an spiterer Stelle noch genauer nachgehen (Kap. 5.1).

Nussbaums zentrales Anliegen mit Blick auf Religion besteht also darin, Men-
schen zu ermdoglichen, gemdf ihrer — oftmals religiosen — Vorstellungen vom
Guten zu leben. Dafiir sei es (trotz der notwendigen Kritik an religiosen Ansprii-
chen, die den Respekt bedrohen) wichtig, religiose Lebensmodelle grundsitzlich
zu respektieren und auch den Wert von Religion an sich fiir das gute Leben vie-
ler Menschen anzuerkennen. Fiir die Formulierung von Normen riickt angesichts
der Pluralitit von religiosen und nicht-religiosen Vorstellungen vom Guten letzt-
lich dennoch die nicht spezifisch auf Religion bezogene Sinnsuche in der Instanz
des Gewissens ins Zentrum. Dies fiihrt zu der Norm des gleichen Respekts der
Gewissensfreiheit.

7 Religionsphilosophisch konnte man ihren Religionsbegriff wohl am ehesten als funk-
tionalistisch bezeichnen, da im Zentrum die Funktion von Religion fiir die Grundbe-
fahigung bzw. das gute Leben der Menschen steht — wobei seine Besonderheit, wie

dargestellt, darin besteht, dass er einen intrinsischen Aspekt von Religion impliziert.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 179

4.1.2 Der gleiche Respekt der individuellen Gewissensfreiheit
als zentrale Norm

Als zentrale Norm fiir die Ermoglichung religioser und nicht-religidser Vorstel-
lungen vom Guten betrachtet Nussbaum den gleichen Respekt der individuellen
Gewissensfreiheit. Damit verbindet sie im Wesentlichen fiinf Aspekte: Men-
schenwiirde, Respekt, Gewissen und Verletzlichkeit — die sie auch als Grund-
pramissen bezeichnet — sowie das Prinzip der Freiheit, welches sich aus der
Kombination der Priamissen ergebe.8

Spezifisch religionspolitisch ist vor allem die Priamisse zur Suche nach letztem
(ultimate) Sinn bzw. Gewissen. Sinnsuche, so die Annahme, ist ein zentraler As-
pekt guten menschlichen Lebens, weswegen sie, ebenso wie die interne Fihig-
keit, mittels derer Menschen zur Sinnsuche in der Lage sind und die meist Ge-
wissen genannt wird (NRI, 65), Respekt verdient: ,,[A]nyone who has it (and all
humans do) is worthy of boundless respect” (LC, 19). Dabei handelt es sich hier
um eine Fahigkeit, der Nussbaum als Aspekt der praktischen Vernunft eine be-
sondere Funktion in der Anordnung und Sinngebung der Gesamtheit der Fihig-
keiten zuschreibt (vgl. Kap. 4.1.1). Wenn sie nun die enge Verbindung dieser
Fahigkeit mit Wiirde betont und davon spricht, das Gewissen sei ,,ein sehr wich-
tiger Teil des Menschen, der eng mit der Wiirde verbunden oder sogar ein As-
pekt davon ist“ (NRI, 65), ist dies folglich nicht nur darauf zuriickzufiihren, dass
alle in ihrer Liste als zentral benannten Féhigkeiten mit Wiirde verkniipft sind
(vgl. Kap. 2.2), sondern es wird auch diese besondere Bedeutung von Sinnsuche
nahegelegt. Mit Gewissen und Wiirde verbunden ist weiterhin die Idee der
Gleichheit. Diese stellt in diesem Zusammenhang zwar keine eigenstindige
Prémisse dar, sie ist doch aber grundlegend mit Wiirde und der Grundbefihigung
verbunden (Kap 2.2). Insofern wird sie von Nussbaum auch gewissermalen als
Vorzeichen der gesamten Norm des Respekts der individuellen Gewissensfrei-
heit verstanden: Es geht darum, dass alle Menschen gleichermafien in ihrer Sinn-
suche respektiert werden miissen (LC, 21).

Aufgrund ihrer Bedeutung fiir das gute Leben miissen Sinnsuche und Gewis-
sen unbedingt respektiert werden. Der Respekt gebiihre dabei zuallererst dem

8 Ich stiitze mich vor allem auf die Rede von fiinf Primissen in NRI Kap. 3. In LC
kommen diese dhnlich vor, Nussbaum ordnet sie aber in eine gréfere Zahl von ,,Kon-
zepten® (acht) und ,,Prinzipien* (sechs) ein (LC Kap. 1.III und IV), wozu auch kon-
kretere religionspolitische Annahmen zéhlen (siche Kap. 4.4). Die hier herauskristalli-

sierte Grundnorm kommt dhnlich auch in anderen Texten vor (WHD, PLP u.a.).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Gewissen der einzelnen Personen, das heifit den Individuen und nicht den religi-
osen Gruppen oder den Religionen als solchen: ,,[TThe relevant unit theoretically
is the conscience of the individual.* (NRI, 79) Politische Entscheidungen sollen
demnach nicht anhand der von einzelnen Religionsvertreterinnen und -vertretern
proklamierten Ansichten entschieden werden (auch nicht, wenn es sich dabei um
religiose Autorititen handelt), sondern das entscheidende Kriterium miisse das
einzelne Individuum sein (vgl. Kap. 2.2): ,,[A]ny solution that appears good for a
religious group will have to be tested to see whether it does indeed promote the
religious capabilities (and other capabilities) of the group’s members, taken one
by one.“ (WHD, 188) Das Ziel miisse sein, nicht nur bestimmte dominante reli-
giose Vorstellungen zu schiitzen, sondern auch die vielen unterschiedlichen und
teilweise sehr individuellen Formen (LC, 170).

Man konnte dies so verstehen, dass Nussbaum bei Gewissensfreiheit ein sehr
starkes Autonomieverstindnis voraussetzt und den Respekt ausschlieflich auf
Individuen bezieht. Ausdriicklich schliet sie aber erstens nicht die Moglichkeit
aus, dass sich Menschen religiosen Autorititen unterordnen wollen, sondern for-
dert, Unterordnung aus religiosen Griinden zu respektieren (vgl. Kap. 2.5.2), so-
fern, so kann man prizisieren, von einer individuellen Entscheidung zu einer
solchen Unterordnung ausgegangen werden kann (anschaulich wird das in Kap.
6.2.1).9 Zweitens miisse man wie bereits erortert auch die Religionen selbst als
Raum, in dem Sinnsuche geschieht, in gewissem Maf3e respektieren, wenn man
die Personen respektieren mochte: It is because we respect persons that we
think that their comprehensive doctrines deserve space to unfold themselves, and
deserve respectful, nonderogatory treatment from government* (PLP, 33, vgl.
Kap. 4.1.1). Dariiber hinaus hilt sie es drittens schlielich auch fiir die praktisch-
politische Abwigung, ob ein Anspruch als Ausdruck einer Gewissensiiberzeu-
gung zu beriicksichtigen ist oder nicht, fiir hilfreich, Uberzeugungen religioser
Gemeinschaften zur Orientierung heranzuziehen (siehe dazu Kap. 4.4.2). Trotz
des ,theoretischen® Fokus auf die individuelle Gewissensfreiheit (vgl. NRI, 79)
spielen somit auf verschiedene Weise auch Religionen und religiose Gemein-
schaften eine wichtige Rolle. Das ist, wie sich noch zeigen wird, fiir die Diskus-
sion der Plausibilitit ihres Konzepts von grof3er Bedeutung.

9 Dies spielt auch in der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit eine wich-
tige Rolle: Kap. 6.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 181

Eine weitere Priamisse religionspolitischen Handelns ist Nussbaum zufolge die
Annahme der Verletzlichkeit (NRI, 65-68).10 In Fortfithrung der allgemeinen
These des Fihigkeitenansatzes, dass Menschen nicht nur durch Fihigkeiten,
sondern auch durch Bediirftigkeit und Verletzlichkeit charakterisiert sind und
daher politische MaBBnahmen zum Schutz ihrer Wiirde notwendig sind (Kap.
2.2), nimmt sie an, dass es auch in Bezug auf Gewissensfreiheit notwendig ist,
eine Reihe von Voraussetzungen zu schaffen. Nur so sei Gewissensfreiheit mog-
lich: ,,The vulnerabilty premise, then, means that giving equal respect to con-
science requires tailoring worldly conditions so as to protect both freedom of be-
lief and freedom of expression and practice.” (NRI, 67)

Dementsprechend ist Freiheit auch in Bezug auf Religion und Gewissen im
Sinne der Befihigungsidee zu verstehen (vgl. Kap. 2.4.1). Das heifit, jeder und
jede soll in der Lage sein, sich fiir eine bestimmte Sinnsuche anstelle einer ande-
ren zu entscheiden, und niemand darf in dieser Entscheidung eingeschrénkt wer-
den, sofern die Entscheidung nicht selbst eine Einschrinkung der Freiheit Ande-
rer bedeutet:

,Liberty, or the free exercise of religion, means being able to follow one’s own conscience
in matters of religious belief and — within limits set by the demands of public order and the

rights of others — religious conduct.” (LC, 19)

Um dies zu erreichen, diirfe man sich nicht auf negative Freiheit und einen mi-
nimalen Staat beschrinken, wie dies einige Theorien nahelegen. Vielmehr seien
angesichts der Verletzlichkeit staatliche Ma3nahmen notwendig, die jeden Men-
schen tatsdchlich in die Lage versetzen, nach Sinn zu suchen, sich fiir eine Vor-
stellung vom Guten zu entscheiden und dementsprechend zu leben (LC, 24). Die
staatlichen Mafinahmen sollen jedoch zugleich auf eine ermdglichende Funktion
beschrinkt bleiben. Gemi$ der Idee des politischen Liberalismus darf es zum ei-
nen nicht darum gehen, eine bestimmte Sinngebung zu forcieren, da sich Freiheit
gerade auch auf die Wahl der Vorstellung vom Guten beziehen soll (vgl. Kap.
2.5). Zum anderen geht es Nussbaum nicht einmal tiberhaupt um Sinngebung,
sondern um das Gewissen als Instanz der Sinnsuche: ,It is the faculty, not its
goal, that is the basis of political respect” (LC, 169). Die Frage, ob tatsdchlich
Sinn gefunden wird und worin er besteht, klammert sie aus. Damit zielt sie nicht

10 Auch diese Priamisse findet keine explizite Entsprechung auf der Liste in LC, sie
kommt aber im Zusammenhang mit anderen Punkten vor, etwa mit Blick auf das Ge-
wissen: ,,Conscience is precious, worthy of respect, but it is also vulnerable, capable

of being wounded and imprisoned.” (LC, 19)

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

zuletzt auf die Inklusion von Menschen, die einen letzten Sinn grundsitzlich in
Frage stellen. Der Fokus auf Sinnsuche soll es ermoglichen, auch ihnen und ih-
ren Lebensentwiirfen gleichen Respekt zu zollen: ,,[A]nd thus we can agree to
respect the faculty without prejudging the question whether there is a meaning to
be found, or what it might be like.” (LC, 169) Damit scheint Nussbaum letztlich
belegen zu wollen, dass die Orientierung an der Gewissensfreiheit nur die not-
wendigen minimalen Voraussetzungen macht und dadurch tatséchlich plurale
Vorstellungen vom guten Leben ermoglicht, was die These der weltanschaulich
neutralen Konzeption bestitigen wiirde (Kap. 2.5). Wie iiberzeugend diese Be-
hauptung der groBtmoglichen Inklusion und der damit verbundenen Idee der
Neutralitit tatsidchlich ist, muss allerdings, trotz der plausiblen Intention, Sinnsu-
che als inklusiven Orientierungsmafstab zu setzen, noch genauer diskutiert wer-
den. Man konnte ndmlich z.B. bezweifeln, ob ein so stark an Entscheidungsfrei-
heit orientiertes Konzept Religion wirklich gut erfassen kann (vgl. Kap. 4.1.1,
zur Diskussion siehe Kap. 5.1).

Aufmerksamkeit verdient schlieBlich noch die Primisse des Respekts (vgl. all-
gemein dazu Kap. 2.2.1). Nussbaum verbindet sie hier mit einer Abgrenzung zu
der oft in anderen Theorien vertretenen Idee von Toleranz, die sie aber fiir ,,zu
missgiinstig und schwach® hilt (LC, 24). Toleranz sei ndmlich oft mit einem hie-
rarchischen Denken verbunden, ,,[s]o als ob die eine Gruppe von Menschen eine
andere gnadigerweise in ihrer Art zu leben gewihren lésst, sie aber auch jeder-
zeit daran hindern kénnte* (ITW).11 Was man benotige, sei dagegen ein starkes
Verstindnis von Anerkennung, das von einer Gleichheit zwischen Menschen
und ihren Anspriichen in Gewissensfragen ausgeht. Thre Argumentation legt da-
bei mitunter eine Ablehnung des Toleranzkonzepts an sich nahe, tatsdchlich geht
es ihr aber vor allem um die Ablehnung eines bestimmten Verstindnisses und
um die Spezifikation von Toleranz hin zu einem umfassenderen Konzept im
Sinne von Respekt: ,,[W]e must ground toleration in a view of equal respect for
persons.“ [PLP, 37]12 Dementsprechend gebraucht sie den Begriff der Toleranz
mitunter selbst affirmativ.

11 In LC steht dies im Zusammenhang mit Nussbaums Erorterung der amerikanischen
Verfassungstradition und sie bezieht sich hier affirmativ auf James Madison, der fiir
seine kritische Haltung gegeniiber Toleranz dieses Argument angefiihrt habe (LC,
Kap. 3.3).

12 Vgl. die Unterscheidung in verschiedene Verstidndnisse von Toleranz bei Rainer Forst.

Nussbaums Respektidee ist wohl dem zuzurechnen, was er (als eine Form von Tole-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSsBAUM | 183

Diese Uberlegung ruft einige Fragen hervor. So lieBe sich einwenden, dass
eine solche Forderung nach Respekt zu stark ist und mehr noch, dass sie hohere
Anforderungen an religiose Menschen stellt als an andere (De Dijn 2008) — was
gegen ihre Neutralitdt und womdglich auch gegen ihren universalen Anspruch
spriache. Nussbaums Argument, es gehe auch bei Respekt (nur) um einen politi-
schen und nicht um einen umfassenden Wert (PLP, 18f.), kann dies nicht unbe-
dingt entkriften. Auf diese Problematik, die letztlich die gesamte Konzeption be-
trifft, muss daher in der Diskussion noch genauer eingegangen werden (Kap.
5.2). Zu iiberlegen ist zudem, ob Nussbaum selbst ihrem Anspruch des Respekts
gerecht wird. Bedenkenswert ist hier der Gedanke von Wendy Brown, dass Kon-
zepte wie Toleranz hiufig dazu genutzt wiirden, sich iiber als intolerant klassifi-
zierte Andere zu stellen und damit eigene Intoleranz und sogar Gewalt ihnen ge-
geniiber zu rechtfertigen (Brown 2006). Toleranz als Selbstbezeichnung ist dann
problematisch, insofern sie Uberlegenheit und Unangreifbarkeit signalisiert.
Nussbaums Konzept von Respekt diirfte diese Schwierigkeiten nur teilweise ent-
kriften, denn sie kritisiert Toleranz zwar als herablassende Weltsicht und zielt
dagegen auf ,,Respekt unter Gleichen* (ITW), es scheint aber, dass es ihr in ih-
rem Bemiihen um eine freistehende Konzeption letztlich ebenfalls um eine in
gewisser Hinsicht unangreifbare und iiberlegene Konzeption geht (nicht zuletzt
mit Blick auf die Diskussion zu Geschlecht und Kultur: Kap. 3). Auch dies wer-
de ich in der Diskussion weiterverfolgen (Kap. 5).

Fazit

Nussbaum plédiert in Fortfithrung ihrer Grundideen des Fihigkeitenansatzes da-
fiir, dass Menschen ermoglicht werden soll, ein Leben gemif3 ihrer Vorstellun-
gen vom Guten zu wihlen und zu fithren. Zu respektieren seien sowohl die indi-
viduellen Entscheidungen als auch zu einem gewissen Grad die umfassenden
Lehren selbst. Insbesondere diirfe kein Unterschied zwischen religiosen und
nicht-religiosen Vorstellungen gemacht werden. Das setzt zum einen voraus, Re-
ligion nicht als per se problematisch zu verurteilen, da dies zu einer Diskriminie-
rung religioser Lebensmodelle fithre und zudem aufgrund der Diversitit von Re-
ligionen und der potenziell positiven Bedeutung von Religion fiir die Grundbe-
fahigung schlicht unzutreffend sei. Zum anderen erfordert dies, den Fokus politi-
schen Handelns auf das Gewissen als Instanz der Sinnsuche zu richten, was ne-
ben religiosen auch nicht-religiose Lehren erfasst.

ranz) ,,Respekt-Konzeption” nennt, und zwar in der Variante, die auf qualitativer
Gleichheit beruht (Forst 2000). Er selbst hilt diese auch fiir die iiberzeugendste (ebd.).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Die Forderung gleichen Respekts individueller Gewissensfreiheit, die Nuss-
baum ausgehend davon als zentrale Norm formuliert, erscheint grundsitzlich
iberzeugend. Es muss jedoch noch genauer diskutiert werden, ob sie tatsichlich
als universale Grundlage allgemein plausibel ist (Kap 5.1). Dabei miissen vor al-
lem jene Zweifel aufgegriffen werden, die sich darauf richten, ob die Fokussie-
rung auf Entscheidungsfreiheit Religion sinnvoll erfassen kann und ob sie als
freistehende, weltanschaulich neutrale Norm gelten kann (in diesem Punkt
dridngt sich nicht zuletzt der Vergleich zu der Diskussion um Geschlecht und
Kultur auf, vgl. Kap. 3.2).

4.2 DiE BEDROHUNG DER GEWISSENSFREIHEIT DURCH
SAKULARISTISCHE UND TRADITIONALISTISCHE
POSITIONEN

Fiir Nussbaums Auseinandersetzung mit Religion spielt die Analyse der Bedro-
hung von Gewissensfreiheit eine wesentliche motivierende Rolle. Den analysier-
ten Bedrohungen gegeniiber gilt es deutlich zu machen, wie wichtig der gleiche
Respekt der individuellen Gewissensfreiheit ist. Im Folgenden werde ich daher
ihre Argumente gegen die beiden hauptsichlichen Gegner, traditionalistische
und sikularistische Positionen, in den Blick nehmen (4.2.1). Daran anschlieend
gehe ich kurz auf die damit verbundene, weitergehende Annahme ein, dass sol-
che Positionen in einer grundlegenden menschlichen Neigung zu Angst und
Narzissmus begriindet liegen (4.2.2).

4.2.1 Nussbaums Kritik an traditionalistischen und
sdkularistischen Positionen

Nussbaum setzt sich im Wesentlichen mit zwei Bedrohungen der Gewissensfrei-
heit auseinander, die sie in ihren verschiedenen Texten mit unterschiedlichen
Schwerpunkten diskutiert. Dies sind erstens so genannte traditionalistische und
zweitens sidkularistische Positionen.

Als traditionalistische Positionen bezeichnet Nussbaum solche, die eine reli-
giose bzw. kulturelle Tradition iiber die Geltung der Grundbefidhigung im All-
gemeinen und die individuelle Gewissensfreiheit im Besonderen stellen (WHD,
176f.). Darunter fasst sie in WHD zunichst einmal sowohl (mehr oder weniger)
kulturrelativistische AuB3enperspektiven als auch bestimmte religiose (und kultu-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 185

relle) Innenperspektiven.13 Im Kontext ihrer Auseinandersetzung mit den USA
und deren Verfassungstradition in LC hingegen geht es ausschlieSlich um die
Innenperspektive eines konservativen evangelikalen Christentums — ein Unter-
schied, der sich auch auf den Inhalt ihrer Kritik auswirkt: Wihrend in WHD das
Verhiltnis zwischen Einzelnen und der Gemeinschaft im Vordergrund der Prob-
lematisierung steht, geht es in LC vor allem um das Streben nach einer gesell-
schaftlichen Vorrangstellung einer Religion.14

Der zentrale Einwand ist in beiden Kontexten aber der gleiche. Er richtet sich
gegen die Behauptung einer richtigen religiosen Position. Dagegen fiihrt Nuss-
baum zum einen das Argument der internen Diversitit von Religionen an (vgl.
Kap. 4.1.1) und verweist darauf, dass traditionalistische Positionen die Gewis-
sensfreiheit derjenigen verletzten, die innerhalb einer Religion alternative Sicht-
weisen vertreten (WHD, 185). Zum anderen macht sie darauf aufmerksam, dass
in dem Anspruch auf gesellschaftlichen Vorrang einer Religion andere Religio-
nen und nicht-religiose Vorstellungen nicht respektiert werden (LC, 4f.). Beson-
ders problematisch sei es, wenn eine bestimmte religiose Vorstellung zur Verfas-
sungsgrundlage gemacht werden soll (siehe ausfiihrlich zum Prinzip der Nicht-
Etablierung: Kap. 4.4.1). '> Anhand von AuBerungen einiger bekannter US-
Politiker illustriert sie, wie der gleiche Respekt verletzt wird, wenn der Vorrang
einer Weltsicht propagiert wird (das prominenteste Beispiel darunter ist der
friihere US-Prisident George W. Bush: LC, 5f.). Ahnliche Entwicklungen stellt
sie auch auflerhalb der USA fest, etwa in Indien im politischen Machtanspruch
eines konservativen ,rechten‘ Hinduismus, der andere religiose Ansichten nicht
ausreichend respektiert. (In CW kommt sie zu dem Schluss, dass in den polari-
sierenden exklusivistischen Positionen des konservativen Hinduismus eine we-

13 Die Subsumierung dieser beiden doch sehr unterschiedlichen Perspektiven unter eine
Position ist problematisch, da sie zu Vereinfachungen fiihrt, die sich auch auf die
Plausibilitét ihrer Beurteilung auswirken. Siehe dazu Kap. 6.1.

14 Es sei darauf hingewiesen, dass Nussbaum in LC nicht selbst von einer traditionalisti-
schen Position spricht; es erscheint angesichts der Parallelen in der Argumentation zu
WHD aber sinnvoll, die konservative religiose Position als eine Form dessen zu deu-
ten.

15 In LCA spricht Nussbaum diesbeziiglich auch von ,,Establishmentarians”. Diese Be-
zeichnung ist jedoch nicht prizise, da, wie sich im Folgenden zeigen wird, die sékula-
ristische Position das Problem des Etablierungsstrebens teilt und daher genauso be-

nannt werden konnte.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sentliche Grundlage fiir die Eskalation des Konflikts zwischen Hindus und Mus-
limen 2002 im indischen Bundesstaat Gujarat zu sehen sei.lﬁ)

Gewissensfreiheit werde aber auch von sidkularistischen Positionen bedroht. Die-
se verletzten die Gewissensfreiheit dadurch, dass sie religiose Lebensmodelle
insgesamt nicht anerkennen und nahelegen, dass ein nicht-religioses Leben ei-
nem religiosen vorzuziehen sei (WHD, 180). Nussbaum zufolge verlangt der
Respekt der Person aber, gerade auch von Sikular-Liberalen, die Anerkennung
religioser Modelle im politischen Bereich, und zwar selbst dann, wenn sie selbst
das Modell fiir Aberglaube halten:

,.Even if one were convinced [...] that religion is all superstition, and that a comprehensive
secular view of the good is correct, we do not show sufficient respect for our fellow citi-
zens when we fail to acknowledge that they reasonably see the good differently.” (PD,
108)

Problematisch sei weiterhin, dass sikularistische Positionen homogenisierende
Annahmen iiber Religion machten, indem sie behaupten, dass Religion per se li-
berale Ideen wie Autonomie und Pluralismus bedrohe, tendenziell Gewalt her-
vorrufe u.d. Sie bezdgen sich dabei nur auf bestimmte religiose Stimmen, alter-
native Sichtweisen beriicksichtigten sie entweder gar nicht oder ndhmen sie nicht
ernst (WHD, 182f.). Damit aber iibersidhen sie die Diversitit von Religionen
(vgl. Kap. 4.1) und wiirden jenen anderen Stimmen nicht gerecht. Zudem bein-
halteten sdkularistische Positionen neben einer Hierarchie zwischen nicht-
religiosen und religiosen Lehren oftmals auch eine zwischen verschiedenen Re-
ligionen. Viele neigten ndmlich dazu, bekannte, in ihrer Gesellschaft prigende
Religionen als Teil ihrer Kultur und damit als weniger problematisch-religios zu
betrachten, wihrend sie bei fremden, in ihrer Gesellschaft nur von einer Minder-
heit vertretenen Religionen, das Problematisch-Religiose im Vordergrund sihen:
,»[1]t is likely to be especially harsh toward minority religions. The religion of the
majority does not look particularly religious, because it is so much a part of
dominant laws and customs that it does not stand out.” (LCA, 353f.)17 Eine sol-

16 Siehe fiir eine ausfiihrliche Analyse von Nussbaums Argumentation in CW: Winkler
2009a.

17 Diese Beobachtung einer Bewertung mit zweierlei MaB spielt eine wichtige Rolle fiir
ihre Forderung nach Konsistenz, die eine der von ihr fiir die Umsetzung von Gewis-

sensfreiheit geforderten politischen Séulen ist: Kap. 4.3.2.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 187

che besondere Benachteiligung fremder Religionen sei aber eine weitere Verlet-
zung des gleichen Respekts.

Uber die Frage des gleichen Respekts hinaus sei es auferdem strategisch un-
klug, in so vereinfachender Weise iiber Religion zu urteilen. Dies erschwere zum
einen Allianzen mit liberalen Religiosen, die fiir eine gemeinsame Kritik an
(religioser und nicht-religioser) Gewalt aber notwendig seien: ,,It would be best
if all people could focus on combating bad behavior wherever it arises, rather
than smugly suggesting that if we were all atheists, the world would be a more
peaceful place. (LC, 326f.) Zum anderen sei es ,,uniiberlegt und im Allgemei-
nen kontraproduktiv®, religiose Menschen von ausdriicklich als ,nicht-religios*
proklamierten moralischen Anforderungen iiberzeugen zu wollen, da solche ,ex-
ternen‘ Normen oft als bedrohlich empfunden wiirden (WHD, 178). Es sei daher
zu vermuten, dass sikularistische Haltungen zu einer verstirkten Abgrenzung zu
liberalen Werten und zu religioser Extremisierung beitragen. (Auch dies beo-
bachtet Nussbaum z.B. in Indien, wo fehlende Bildung und die mangelnde Aus-
einandersetzung mit Religion sowie deren Gleichsetzung mit illiberalem Extre-
mismus gerade erst zu einer Extremisierung von religiosen Individuen beigetra-
gen hitten: CW, 74.) Die sikularistische Position sei demnach auch im Sinne ei-
ner effektiven Kritik an Gewalt und der Einschrinkung von Menschenrechten
(bzw. der Grundbefihigung) problematisch. Insgesamt sei sie ebenso wie eine
traditionalistische Position als Verfassungsgrundlage abzulehnen.

Es sei noch darauf hingewiesen, dass sich Nussbaum in dieser Kritik an si-
kularistischen Ansichten zunichst auf antireligiose Positionen bezieht, die sehr
starke Thesen zur Bedrohung durch Religion vertreten (z.B. Bertrand Russell:
WHD, 176, Daniel Dennett und die so genannten Brights: LCA, 355). Sie kriti-
siert aber auch sdkularistische Liberale, die weniger durch offensive Religions-
kritik auffallen (dazu zihlt sie z.B. Joseph Raz: WHD, 176). Deren Schwierig-
keit sieht sie — im Sinne ihrer Kritik am umfassenden Liberalismus — darin, dass
sie umfassende Vorstellungen zu Autonomie, Pluralismus u.a. als universale
Werte einfordern, was mit (einigen) religiosen Lehren nicht vereinbar sei (PLP,
11). Ihre eigene Konzeption, die sie im Anschluss an Rawls als politisch-liberal
versteht, will sich demgegeniiber auf minimale Annahmen (etwa zu Autonomie)
beschrinken, die, so der Anspruch, auch von den meisten religiosen Lehren ge-
teilt werden konnen (vgl. Kap. 2.5). Wie iiberzeugend dieser Anspruch ist, muss
nicht zuletzt angesichts des Vorwurfs, Rawls’ Konzeption sei ebenfalls sikula-
ristisch, jedoch noch diskutiert werden (Kap. 5).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

4.2.2 Die dauerhafte Bedrohung durch Angst und Narzissmus

Man solle nun aber, so Nussbaums Forderung, nicht bei der Problematisierung
stehen bleiben. Um den beobachteten Bedrohungen angemessen entgegentreten
zu konnen, miisse man vielmehr untersuchen, worin ihre tieferen Griinde beste-
hen. Ein wesentlicher Grund besteht, so Nussbaums These, in der Neigung von
Menschen, Angste auf Andere zu projizieren, und zwar auf Andere, die mit dem
der Angst zugrundeliegenden Problem wenig zu tun haben.'® Das heiBt zunichst
einmal, dass sie Angst fiir einen zentralen Motor fehlenden Respekts im Bereich
von Gewissensfragen hilt: ,,Fear is implicated in most bad behavior in the area
of religion.” (NRI, 21) Dabei wird Angst als eine menschliche Emotion betrach-
tet, die sich sowohl positiv als auch negativ auf moralisches Verhalten und auf
gutes Leben auswirken kann (vgl. Kap. 2.2 und 2.8). Niitzlich konne Angst etwa
sein, um auf Gefahren aufmerksam zu machen: ,,[T]The removal of fear would
produce social disaster: obtuseness about real dangers to life and limb, failures to
protect both self and other.“ NRI, 20) Allerdings bestehe im Vergleich zu vielen
anderen Emotionen bei Angst eine groBere Gefahr, dass sie sich negativ auf Mo-
ral und gutes Leben auswirkt, da sie besonders stark durch eine vorrangige Be-
zogenheit auf die eigene Person und den eigenen Korper gekennzeichnet sei und
die Interessen und Anspriiche Anderer vernachlidssige. Dadurch aber wiirden an-
dere Menschen nicht mehr als gleiche Personen respektiert (NRI, 28f). So unter-
scheide sich Angst etwa von Zorn (anger), der anders als Angst ein Nachdenken
dariiber beinhalte, wer schuldig sei (NRI, 25). Als Grund dafiir nennt Nussbaum
eine besondere Verbindung von Angst mit Narzissmus — Angst sei ,,narzissti-
scher als andere Emotionen (NRI, 57).

Die Problematik von Angst und Narzissmus zeige sich etwa dort, wo Men-
schen die Sorgen um ihre eigene Existenz auf Andere iibertragen und nach ei-
nem Siindenbock suchen. Hier stehe am Anfang zwar ein tatsidchlicher Anlass
zur Sorge (wie z.B. 6konomische Unsicherheit, politische Instabilitdt: NRI, 21).
Die daraus entstehende Angst fiihre aber nicht dazu, das Problem selbst zu be-
kampfen. Stattdessen werde eine Projektionsfliche gesucht, die mit dem eigent-
lichen Problem wenig oder gar nichts zu tun hat: ,,[FJear is easily displaced onto
something that may have little to do with the underlying problem but that serves

18 Die Analyse dessen spielt vor allem in NRI eine wichtige Rolle, wo Nussbaum ihr ein
gesamtes Kapitel widmet. In LC oder gar in der Begriindung des Fihigkeitenansatzes

kommt dies nur am Rande vor.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 189

as a handy surrogate for it (NRI, 23)19 Da Menschen zudem dazu neigten, das,
was anders ist als das Eigene, als bedrohlich zu empfinden, wiirden in der Regel
Menschen, die in irgendeiner Hinsicht durch Andersheit auffielen, zu Schuldigen
gemacht, etwa religiose Minderheiten: ,,When people feel fear and insecurity, it
is easy for them to demonize those who are different, seeking safety in solidari-
ty.“ (LC, 8). Beispiele dafiir seien u.a. der Mythos einer jlidischen Weltver-
schworung im 19./20. Jahrhundert an (NRI, 21f) sowie der Minarettstreit in der
Schweiz in den 2000er Jahren (NRI, 43-48).

Nussbaum analysiert weiterhin, dass im Zusammenhang mit der wachsenden
religiosen Vielfalt in den ,westlichen® modernen Staaten eine zunehmende Ver-
unsicherung und Angst entstehe, die hdufig zu solchen Prozessen der Angst-
Projektion fiihrt. Sie diagnostiziert mehr noch einen allgemeinen ,,Zustand der
Angst (LCA, 339), der in Phdnomenen wie traditionalistischen und sékularisti-
schen Positionen seinen Ausdruck finde. Es bestehe daher ein grofer Bedarf an
politischen MaBnahmen zum Schutz des gleichen Respekts der Gewissensfrei-
heit. Und wenngleich es schwierig sei, die Emotion der Angst zu ,kultivieren®,
da diese nicht in einem umfassenden Sinn ,moralisiert‘, sondern lediglich ,sozia-
lisiert* werden konne, und auch wenn anzunehmen sei, dass von ihr immer wie-
der Bedrohungen ausgehen werden (LC, 4), miisse man sich dennoch — und um-
so mehr — bemiihen, solchen Tendenzen entgegenzuwirken. Die besondere Her-
ausforderung durch Angst ldsst Nussbaum somit nicht zu dem Schluss kommen,
dass es sich dabei um eine unmogliche Aufgabe handelt. Sie will mit ihrer Ana-
lyse vielmehr verdeutlichen, dass das Bemiihen um den gleichen Respekt der
Gewissensfreiheit eine wichtige und immer aktuelle Aufgabe fiir jede politische
Theorie darstellt.

Fazit

Nussbaum setzt sich ausfiihrlich mit zwei Stromungen auseinander, die, wie sie
deutlich macht, eine Bedrohung der individuellen Gewissensfreiheit darstellen
und als solche zu kritisieren sind. Das sind zum einen traditionalistische und zum
anderen sikularistische Positionen, die sich trotz ihres sehr unterschiedlichen
Bezugs auf Religion (ndmlich affirmativ mit Blick auf eine bestimmte religiose
Vorstellung einerseits und sehr kritisch gegeniiber Religion andererseits) in ihren
homogenisierenden Annahmen zu Religion und in der Missachtung der unter-

19 Nussbaum weist weiter darauf hin, dass solche Projektionen hdufig auch durch eine
Kombination mit Ekel unterstiitzt wiirden (NRI, 36). Ausfiihrlich setzt sie sich in
From Disgust to Humanity. Sexual Orientation and Constitutional Law (DH) mit der

Problematik der Projektion von Ekel (in Bezug auf Homosexualitiit) auseinander.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

schiedlichen Sinnsuchen von Menschen dhneln. Dabei handele es sich, so ihre
weitere These, nicht um Einzelphdnomene, sondern um zwei Beispiele einer ge-
nerellen Bedrohung der Gewissensfreiheit, von der zu erwarten sei, dass sie in
verschiedenen Formen immer wiederkehrt, da ihr eine im Menschen verwurzel-
te, mit Narzissmus verbundene Angst zugrunde liegt. Diese Uberlegungen unter-
streichen die Bedeutung der Auseinandersetzung mit Religion als einer politisch
notwendigen Aufgabe. Es ist demnach wichtig, solche Bedrohungen zu erken-
nen, zu kritisieren und ihnen entgegen auf eine Gewihrung des gleichen Res-
pekts der Gewissensfreiheit hinzuwirken. Im Folgenden soll nun darauf einge-
gangen werden, welche MaBnahmen sie vorschldgt, um dem diagnostizierten
Klima der Angst entgegenzutreten.

4.3 DREI SAULEN ZUR ERMOGLICHUNG VON
GEWISSENSFREIHEIT

Im Zentrum von Nussbaums Uberlegungen zu Religion steht die Forderung nach
dem gleichen Respekt individueller Gewissensfreiheit. Uber die Formulierung
und Begriindung dieser universalen Grundnorm fiir religionspolitisches Handeln
hinaus entwirft Nussbaum weiterhin ein Konzept mit Malnahmen, die die Un-
terstiitzung und Verwirklichung dieser Norm, auch angesichts der erlduterten
Bedrohungen, gewihren sollen. Dieses Konzept hat im Wesentlichen drei Séu-
len: politische Prinzipien (4.3.1), Selbstreflexion und kritische Priifung der eige-
nen Urteile (4.3.2) und die ,Kultivierung‘ der inneren Augen (4.3.3).20 Nuss-
baum greift dabei auf grundlegende Annahmen zum Féhigkeitenansatz zuriick,
insbesondere auf ihre Uberlegungen zur Erziehung (Kap. 2.8) und spezifiziert
diese mit Blick auf Religion und Gewissensfreiheit.

4.3.1 Politische Prinzipien

Eine zentrale Voraussetzung fiir die Verwirklichung individueller Gewissens-
freiheit sind Nussbaum zufolge politische Prinzipien, die den gleichen Respekt
aller Biirgerinnen und Biirger ausdriicken (NRI, Kap. 3). Politische Prinzipien
sollen Orientierung fiir den Umgang mit religioser Differenz bieten, nicht zuletzt
indem sie helfen, in Distanz zu der eigenen Angst vor dem Fremden zu treten

20 Expliziert werden die drei religionspolitischen Sdulen als solche vor allem in NRI, sie
kommen dem Inhalt nach aber auch in anderen Ausfithrungen zur Gewissensfreiheit,

wie in LC, vor.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 191

und den Blick auch auf das Wohl von Anderen zu richten (NRI, 59). Dies ist eng
mit Nussbaums grundsitzlicher Uberzeugung verkniipft, dass eine theoretische
Reflexion aufgrund der dabei stattfindenden Abstraktion und Systematisierung
ermoglicht, zu verniinftigen Urteilen zu kommen, mehr noch, dass dies fiir ver-
niinftige Urteile notwendig ist (vgl. Kap. 2.6.1). (Das ist keineswegs trivial, da
der Stellenwert theoretischer Prinzipien durchaus kontrovers diskutiert wird,
ebd.). Aufgrund ihrer Abstraktion sind politische Prinzipien auch von konkreten
Gesetzen zu unterscheiden, denen sie iibergeordnet sind. Dennoch sei es hilf-
reich, in der Konzeption politischer Prinzipien konkrete Gesetze und Rechtsur-
teile zu beriicksichtigen, da ihnen oft bereits eine komplexe Abwégung von Inte-
ressen vorausgeht, eben in Bezug auf exemplarische Situationen (PD, 113).

Der normative Ausgangspunkt der politischen Prinzipien ist der gleiche Res-
pekt der individuellen Gewissensfreiheit. Dieser wird in NRI dementsprechend
als Grundpramisse eingefiihrt, genauer, in Form einer Reihe von Grundprdmis-
sen, aus denen sie sich zusammensetzt. Das sind gleiche menschliche Wiirde,
gleicher Respekt, Gewissen, Verletzbarkeit sowie das Prinzip der Freiheit (NRI,
61—68).21 Daraus lielen sich dann, in Auseinandersetzung mit den verschiedenen
Traditionen kontextspezifische religionspolitische Prinzipien ableiten. Exempla-
risch erortert Nussbaum mit Blick auf den US-Kontext, wie solche Prinzipien
aussehen sollten. Sie beschéftigt sich dafiir mit der Entwicklung der US-
Verfassung, verschiedenen Auslegungstraditionen und insbesondere mit einer
Fiille von konkreten Urteilen und Gesetzen:

. The history of the U.S. constitutional tradition regarding the ,free exercise of religion®
provides a nice example of how a Central Human Capability, abstractly specified at the
outset, can be implemented through constitutional law over time, with a deepening and in-

crementally specific understanding of its requirements.” (CC, 170)

Als zentrale Prinzipien kristallisiert sie hier Neutralitit, Nicht-Etablierung, eine
gewisse Trennung von Religion und Staat sowie das Prinzip der Ausgleichsrege-
lungen heraus. Diese Prinzipien werde ich im nichsten Kapitel im Detail eror-
tern (Kap. 4.4), an dieser Stelle beschrinke ich mich darauf, noch einen kurzen
allgemeinen Blick auf den Beispielcharakter dessen zu werfen. Interessant ist
niamlich, dass sich der Geltungsanspruch dieser Prinzipien aufgrund ihrer an den
US-Kontext gekniipften Begriindung zunichst einmal auf die USA begrenzt. So
bezieht Nussbaum eine klare Position fiir ein Modell, welches staatliche Aus-

21 In LC wird nicht in Grundprimissen und Prinzipien unterschieden, sondern es werden

alle als Konzepte bzw. Prinzipien aufgefiihrt, vgl. Kap. 4 FN 8.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

gleichsregelungen in Gewissensfragen fordert und weist ein alternatives US-
Modell, welches auf einen sich enthaltenden Staat setzt, zuriick (siehe Kap. 4.4).
Zugleich iibt sie aber scharfe Kritik an europédischen Modellen, die eine umfas-
sende Lehre etablieren, und pliddiert nachdriicklich dafiir, dass das US-Modell
auch als Vorbild fiir européische Staaten gelten sollte, da es besser der Grund-
norm gerecht werde als alle europdischen Modelle (NRI, 61). Darin deutet sich
an, dass sie, auch ohne einen explizit universalen Geltungsanspruch zu vertreten
und trotz der ihrem eigenen Verstdndnis nach exemplarischen Herleitung der
Prinzipien, normative Anspriiche damit verbindet, die iiber den Kontext der USA
hinausreichen. Hier besteht offenbar eine Spannung in Bezug auf die Reichweite
des Geltungsanspruchs, die mit einer problematisch erscheinenden Gegeniiber-
stellung von den USA und Europa einhergeht. Dies ist nicht zuletzt fiir die Frage
der Universalitdt in Nussbaums Konzeption aufschlussreich und soll daher an
spiterer Stelle wieder aufgegriffen werden (Kap. 5.3).

4.3.2 Selbstreflexion und kritische Priifung der eigenen Urteile

Politische Prinzipien, so Nussbaums weiteres Argument, geniigten allein jedoch
nicht, um Gewissensfreiheit zu gewihren, da Menschen dazu neigten, sie nicht
konsequent anzuwenden, sondern einen Unterschied zwischen sich und anderen
zu machen. Sie bezeichnet dies als das Problem der Inkonsistenz mit Blick auf
das Eigene und das Fremde (NRI, 100), welches sie letztlich in der Grundprob-
lematik von Angst und Narzissmus (Kap. 4.2.2) begriindet sieht. Aufgrund die-
ser Neigung zur Inkonsistenz sei eine zweite Sdule notwendig, ndmlich die For-
derung kritischen Denkens. Erforderlich sei, das eigene Urteilen und Handeln
dahingehend kritisch zu priifen, inwiefern es auf solchen Neigungen beruht. Das
Ziel sei ein ,selbsterforschtes Leben (NRI, Kap. 4). Sie beschreibt diese Séule
dementsprechend folgendermaf3en:

,.Rigorous critical thinking that ferrets out and criticizes inconsistencies, particularly those

that take the form of making an exception for oneself, noting the ,mote* in someone else’s
. .- . 22

eye while failing to note the large plank in one’s own eye.* (NRI, 3)

22 Nussbaum bezieht sich hier mafigeblich auf das biblische Gleichnis vom Splitter im
Auge des Anderen in Matthdus 7,3f.: ,,Warum siehst du den Splitter im Auge deines
Mitmenschen, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht? Oder wie kannst
du zu deinem Mitmenschen sagen: Lass mich den Splitter aus deinem Auge ziehen,
und dabei steckt der Balken in deinem Auge? (Ubersetzung der Bibel in gerechter

Sprache)

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUssBAUM | 193

Hier zeigen sich erneut Parallelen zu den allgemeinen Uberlegungen zum Fihig-
keitenansatz, etwa zu der Forderung, andere kulturelle Traditionen nur dann zu
kritisieren, wenn man auch kritisch gegeniiber der eigenen Kultur ist (Kap.
2.7.3). Aber auch grundsitzlich kommt die Notwendigkeit einer kritischen Aus-
einandersetzung mit eigenen Ansichten und Traditionen bereits im Rahmen ihrer
Argumentation fiir die Erziehung von Menschen zu demokratischen Biirgern und
Biirgerinnen zur Sprache (Kap. 2.8).

Inkonsistenz und mangelnde Selbstpriifung zeigten sich etwa in unausgewogener
bzw. einseitiger (biased) Kritik, die sich nur auf die Normverletzung Anderer
richtet, die eigene aber nicht gleichermalen kritisch in den Blick nimmt: ,,People
have a way of making special cases for themselves, exempting themselves from
criticisms that they all too readily bring up when they look at what other people
are doing.”“ (NRI, 100) Und auch die Neigung, fiir sich selbst Ausnahmen von
universalen Normen zu beanspruchen und zugleich von anderen die Einhaltung
dieser Normen zu fordern, sei dazu zu zdhlen (NRI, 100-102). Alle Formen sol-
cher Inkonsistenz und mangelnder Selbstpriifung miissten kritisiert werden, da
sie gegen den Respekt der gleichen Menschenwiirde verstiefen: ,,[I]t is a deep
ethical failing, indeed, we might see it as the deepest and most basic ethical fai-
ling of all, the failure to acknowledge the equal reality of others.” (NRI, 102)

Nussbaum stellt weiter fest, dass problematische Inkonsistenz oft im Zu-
sammenhang mit Religion auftrete, was sie anhand von Verboten fiir Minderhei-
tenreligionen veranschaulicht. So beschreibt sie beispielsweise einen Fall, in
dem ein US-Staat das rituelle Schlachten von Tieren mit der Begriindung verbie-
ten wollte, man miisse Tiere vor Grausamkeit schiitzen (LC, 159f, NRI, 103f).
Inkonsistent sei ein solches Verbot dann, wenn es — wie in diesem Fall — das
ebenfalls grausame Schlachten fiir die Nahrungsmittelindustrie nicht gleicher-
maflen problematisiert (NRI, 103). (Tatsdchlich wurde in diesem Fall das Gesetz
aufgrund solcher Einwénde fiir ungiiltig erkléirt.)23 Weiterhin beobachtet sie,
dass Fille dieser Art der religiosen Diskriminierung in aktuellen Debatten in Be-
zug auf den Islam auftreten (NRI, 104). Auf ihr Hauptbeispiel, das Burkaverbot,
werde ich an spéterer Stelle noch ausfiihrlich eingehen (Kap 6.2.2).

Mangelnde Selbstpriifung beobachtet Nussbaum vor allem in Europa und sie
bezieht sich dabei etwa auf Debatten und Gesetze zu Kruzifixen in Klassenridu-
men und Kopftuchverbote (LC, 13f.). Als besonders problematisch beurteilt sie

23 Es handelt sich um den Fall Church of the Lukumi Babalu Aye v. City of Hialeah 508
U.S. 520 (1993), bei dem der Supreme Court letztlich entschied, dass eine solche Ver-

botsanordnung verfassungswidrig sei.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

den franzosischen Laizismus (laicité) (LC, 14.83, NRI, 132-136), der sich durch
den Versuch einer besonders strikten Trennung von Religion und Staat aus-
zeichnet und folglich Religion so weit wie moglich aus dem Staat und dem of-
fentlichen Leben zu verbannen anstrebt.”* Was auf den ersten Blick konsistent
erscheinen kann, da schlieBlich alle Religionen gleichermaflen ausgeschlossen
werden sollen, weist, so ihre Kritik, bei genauerem Hinsehen zwei Probleme auf.
Erstens werden nicht-religiose Konzeptionen gegeniiber religiosen bevorzugt:

,.From the point of view of our principle of equal liberty, the whole policy of laicité is
mistaken, since it privileges nonreligion over religion and constricts the liberty of religious
expression without any compelling government interest (apart from laicité itself).” (NRI,

134, vgl. ihre Kritik an sikularistischen Positionen in Kap. 4.2.1)25

Zweitens ist der Laizismus aber auch in Bezug auf verschiedene Religionen
nicht neutral (NRI, 135), was Nussbaum am Beispiel des Verbots, aufféllige re-
ligiose Symbole in Schulen zu tragen, verdeutlicht. Dieses behandele ndmlich
nicht, wie behauptet, alle Religiosen gleich, vielmehr erlege es muslimischen
und jiidischen Glaubigen groBere Lasten auf als Christinnen und Christen, da ei-
nerseits das Tragen des muslimischen Kopftuches und der jiidischen Jarmulke
von vielen als eine religiose Pflicht betrachtet wird, dies andererseits aber nicht

24 Das Verstindnis von Laizitidt bzw. Laizismus und Sékularitdt bzw. Sékularismus ist
komplex und mehrdeutig. Ich mochte dies hier nicht diskutieren, aber auf verschiede-
ne Verstdndnisse hinweisen:

1. Oft wird Laizitdt/Laizismus (im Sinne Nussbaums) als eine Form des Sékularismus,
und zwar als eine republikanische (bzw. franzosische), betrachtet (z.B. Amir-Moaza-
mi 2007, 24). Mitunter wird Laizitdt/Laizismus aber auch gleichgesetzt mit Sékula-
rismus, und laicité wird als franzosisches Pendant zum englischen secularism ver-
wendet (Taylor 2010, 8, vgl. Baubérot 2010). Entsprechend wird in der englischen
Ubersetzung von Maclure/Taylor 2011 der im franzosischen Original verwendete Be-
griff der laicité mit secularism wiedergegeben. Laizisierung wird dagegen von Maclu-
re/Taylor als Prozess der Unabhingigkeit von Staat und Religion, Sakularisierung da-
gegen als Zuriickdrangung des Einflusses von Religion auf soziale Praktik und indivi-
duelle Lebensfithrung verstanden. Ebd., 15f.).

2. Laizitit und Laizismus werden oft nicht unterschieden, mitunter wird aber unter La-
izitdt ein Prinzip verstanden, das vor allem die institutionelle Trennung von Kirche
und Staat betrifft, unter Laizismus dagegen die Extremisierung hin zur Abwertung
von Religion (Rosset 2008).

25 Zur Bedeutung der compelling state interests siehe Kapitel 4.4.2.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 195

fur das Tragen auffilliger Kreuze fiir Christen und Christinnen gelte (LC, 14,
NRI, 132, RE, 171f). Sie schlieBt daher: ,,So there is discrimination inherent in
the French system.” (NRI, 132) Dies fiihrt sie schlieflich zu der These, dass das
franzosische Gesetz unausgewogen zugunsten eines vertrauten franzosischen
Lebensentwurfs und unfair gegeniiber Fremdem urteile (NRI, 135f). Der franzo-
sische Laizismus sei folglich inkonsistent. Dieses Beispiel zeige einmal mehr,
warum es so wichtig ist, im Sinne der zweiten Séule stéirker auf die Selbstiiber-
priifung und auf die Kritik von Inkonsistenzen mit Blick auf Religion und Ge-
wissensfreiheit hinzuwirken: ,,We have a chance of avoiding it only if we try as
hard as we can to lead the examined life.” (NRI, 138)

Nussbaums Kritik an solcher Inkonsistenz im Allgemeinen und dem franzosi-
schen Laizismus im Besonderen ist im Sinne der Norm des gleichen Respekts
duBerst iiberzeugend (siehe auch Kap. 5.2 und Kap. 6). Bemerkenswert ist zu-
dem, dass sie dem Respekt gegeniiber dem Fremden und der Notwendigkeit kri-
tischer Selbstpriifung so grofSe Bedeutung beimisst. Mit Blick auf die Diskussion
zur interkulturellen Plausibilitit, die ergeben hat, dass sie ihre eigene Perspektive
und ihre eigenen Annahmen zu wenig kritisch hinterfragt und damit selbst in-
konsistent gegeniiber dem Eigenen und dem Fremden urteilt (Kap. 3.3), schlie-
Ben sich hier zwei Uberlegungen an. Zum einen scheint es, dass fiir Nussbaum
fremde Vorstellungen dann, wenn sie als Gewissensiiberzeugungen auftreten
(und nicht ,blo‘ als kulturelle Traditionen), stirkere Beriicksichtigung verdie-
nen. Diese Beobachtung werde ich an spiterer Stelle aufgreifen, nicht zuletzt um
zu fragen, inwiefern dies mit einem Wandel in ihrer Argumentation einhergeht
(Kap. 6). Zum anderen muss, gerade angesichts dessen, dass sie grundsitzlich
auch in Bezug auf Kultur Selbstkritik fordert, noch kritisch diskutiert werden,
wie konsequent sie die Forderung von kritischer Selbstpriifung auf ihre eigenen
Urteile gegeniiber anderen anwendet. Dies ist fiir die Beurteilung ihres Ansatzes
von entscheidender Bedeutung und wird in der Diskussion eine zentrale Rolle
spielen (Kap. 5).

4.3.3 Die ,Kultivierung* der inneren Augen

Neben politischen Prinzipien und der kritischen Selbstpriifung ist Nussbaum zu-
folge eine weitere Sdule notwendig, um gleichen Respekt von Gewissensfreiheit
zu ermoglichen. Die beiden erlduterten Sdulen erforderten ndmlich beide die Be-
reitschaft von Menschen, sie fiir wichtig zu erachten und umsetzen zu wollen.
Diese Bereitschaft setze eine entsprechende ,Kultivierung® der ,inneren Augen®,
das bedeutet, ihrer Vorstellungskraft, voraus:

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

,~Good political principles and consistent arguments work well only against the back-
ground of morally informed perceptions, and these perceptions need the imagination. Only
the ,,inner eyes* can tell us that what we’re seeing is a full human being, with a range of
human purposes and goals, rather than a weapon assailing our safety, or a disgusting piece
of garbage.* (NRI, 187)

Hier wird die Ankniipfung an die allgemeinen Ideen des Fahigkeitenansatzes be-
sonders gut deutlich. So ist dies ndmlich als Fortfithrung der Idee der Ausbildung
der Vorstellungskraft zu verstehen, der Nussbaum eine wichtige Bedeutung fiir
die Erziehung der Biirgerinnen und Biirger, insbesondere ihrer Emotionen zu-
schreibt (vlg. Kap. 2.8). Der in NRI vorherrschende Terminus der ,inneren Au-
gen‘ veranschaulicht noch einmal gut die dahinter stehende Idee: Menschen
nehmen ihre Umwelt nicht nur mit ihren organischen Augen wahr, sondern sind
in ihrer Wahrnehmung stark davon geprigt, was sie — mit ihren inneren Augen —
zu sehen erwarten, das heifit, mit welchen Vorstellungen iiber das Wahrzuneh-
mende sie an es herantreten.”® Die inneren Augen konnen verschieden geprigt
und ausgebildet werden. Die ,Kultivierung® der inneren Augen im Sinne des
gleichen Respekts der Gewissensfreiheit zielt darauf, Andere als Gleiche zu er-
kennen und deren Ziele im Sinne ihrer verschiedenen umfassenden Vorstellun-
gen zu respektieren (LC, 328).

Eine Erziehung mit Blick auf Religion setze zum einen grundlegende Kennt-
nisse iiber die verschiedenen Lehren voraus (NRI, 140) und zum anderen erfor-
dere sie, wie jede Erziehung, sich empathisch in andere hineinzufiihlen (vgl.
Kap. 2.8). Als eine wichtige Quelle, um etwas iiber andere Lebensperspektiven
zu erfahren und um sich in andere hineinzuversetzen, nennt Nussbaum auch hier
Literatur, die sowohl im Alltag zur ,Kultivierung*® der inneren Augen dienen
konne, besonders aber auch an Ausbildungsstitten wie Schulen genutzt werden
sollte. Im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit Gewissensfreiheit in den USA
und Europa geht sie ausfiihrlich auf eine Reihe von (fiir diesen Kontext) als be-
sonders hilfreich erachteten literarischen Beispielen ein, u.a. Roger Williams’ A
Key into the Language of America, Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Wei-
se sowie Kinderbiicher von Marguerite de Angeli (NRI, 149-186). An allen lasse
sich die Bedeutung der Vorstellungskraft verdeutlichen: ,,All of our examples
show ,stupidity‘ being overcome by the sympathetic imagination, which achie-

26 Sie tibernimmt diesen Ausdruck von Ralph Ellison, einem afroamerikanischen Autor
(1914-1994), der ihn in seinem Roman Invisible Man verwendete, um auszudriicken,
dass er fiir andere Menschen deshalb als Mensch unsichtbar ist, weil ihre inneren Au-

gen nur das von ihm sehen, was sie sich iiber ihn vorstellen, also was sie konstruieren.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 197

ves what clear-eyed argument by itself would probably have been unable to
achieve.” (NRI, 186)

Die Ausbildung der Vorstellungskraft sei somit als dritte Sdule politischen
Handelns zur Umsetzung des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit notwen-
dig (NRI, Kap. 5) und ergénzt die politischen Prinzipien und die kritische Selbs-
treflexion insbesondere dahingehend, dass sie die Ebene der Emotionen einbe-
zieht. Dass Menschen auch in Bezug auf den Respekt der Gewissensfreiheit
nicht nur rational iiberzeugt, sondern ebenfalls in ihren Emotionen erzogen wer-
den sollen, ist vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion als sehr iiberzeu-
gend zu werten (vgl. Kap. 2.8, Kap. 3.2). In der Diskussion werde ich zeigen,
dass dies auch im Zusammenhang der Sdkularismusdebatte von Bedeutung ist,
wobei allerdings noch diskutiert werden muss, welche Rolle Rationalitit hier tat-
sdchlich bei Nussbaum spielt.

AbschlieBend ist noch darauf hinzuweisen, dass die erorterten drei Sdulen nicht
als unabhingig voneinander betrachtet werden, sie bedingen sich vielmehr ge-
genseitig. So geniige es eben nicht, Gewissensfreiheit in politischen Prinzipien
zu verankern, die Biirger und Biirgerinnen miissten sich auch vorstellen konnen,
was das bedeutet: ,,What makes it [the constitution, C.M.] live in a young per-
son’s life is the ability to imagine diversity and to see equal humanity in strange
and unfamiliar shapes.* (LC, 328) Auch fiir die kritische Selbstpriifung sei diese
Fahigkeit duBerst wichtig, da fehlende Vorstellungskraft im Umgang mit Frem-
den in vielen Konflikten eine ursdchliche Schwierigkeit darstelle.”’ Umgekehrt
sei die ,Kultivierung‘ der inneren Augen auf eine Orientierung an Prinzipien an-
gewiesen und miisse mit einer selbstkritischen Haltung einhergehen, um ,,wohl-
meinend” (well-intentioned) sein zu konnen (ebd., 145). Ohne dies konne auch
die Vorstellungskraft eine eigene Form des Narzissmus auspréigen, bei der das
Sich-Hineinversetzen in andere den eigenen Interessen dient (NRI, 146).

Fazit

Um den gleichen Respekt individueller Gewissensfreiheit zu ermoglichen, sind,
so Nussbaums These, politische Prinzipien, die kritische Priifung eigener Urteile
sowie die ,Kultivierung* der inneren Augen notwendig. Auf diesen drei Sdulen,
die zunéchst einmal staatliches Handeln betreffen, solle politisches Handeln ru-
hen: Der Staat soll politische Prinzipien zugrunde legen, die der Norm des glei-

27 Nussbaum greift dies auch in ihrer Analyse des Gujarat-Konflikts in Indien auf. Hier
wiirde, so ihr Urteil, eine Bildung, die das Kennenlernen anderer Perspektiven um-

fasst, helfen, eine ,,anstindige 6ffentliche Kultur* zu schaffen (CW, 79).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

chen Respekts gerecht werden, konsistente (das heif3t vor allem, mit Blick auf
Eigenes und Fremdes gleichermaflen respektvolle) Gesetze aufstellen und ent-
sprechende Urteile fillen sowie politische Malnahmen ergreifen, um die inneren
Augen der Biirger und Biirgerinnen zu ,kultivieren‘. Damit einher geht zugleich
aber auch eine Reihe von Forderungen an die Einzelnen. Von ihnen wird ver-
langt, sich empathisch mit anderen Perspektiven auseinanderzusetzen, diese zu
respektieren und das eigene Urteilen und Handeln kritisch auf Konsistenz im
Umgang mit (fremden) Anderen zu priifen.

Nussbaum erortert diese Forderungen vor allem im Kontext ihrer Auseinan-
dersetzung mit den USA und Europa, was die Frage aufwirft, ob es sich hier um
kontextspezifische oder universale Annahmen handelt. Es scheint naheliegend,
dass die drei Sdulen in ihrer allgemeinen und abstrakten Formulierung als uni-
versal zu betrachten sind und erst dort kontextspezifisch werden miissen, wo sie
sich konkretisieren. Ob dann auch die genauere Festlegung der religionspoliti-
schen Prinzipien kontextiibergreifende Geltung beanspruchen kann, wie Nuss-
baum suggeriert, erscheint zumindest diskutabel (siehe dazu Kap. 5.3). Im Fol-
genden sollen diese Prinzipien nun aber erst einmal genauer betrachtet werden.

4.4 RELIGIONSPOLITISCHE PRINZIPIEN UND IHRE
ANWENDUNG AM BEISPIEL DER USA

In ihrer Auseinandersetzung mit religionspolitischen Fragen geht Nussbaum
iiber die abstrakte Frage einer universalen Grundnorm und allgemeine Uberle-
gungen zu ihrer Umsetzung hinaus und erdrtert konkret am Beispiel der USA,
wie dies fiir einen bestimmten Kontext ausbuchstabiert werden sollte. In detail-
lierter Auseinandersetzung mit der US-Verfassung und konkreten Rechtstexten
und -urteilen pliddiert sie fiir ein bestimmtes religionspolitisches Modell, das
Ausgleichsregelungen einen zentralen Stellenwert zuschreibt. Sie verteidigt dies
gegeniiber dem konkurrierenden Modell, das eine moglichst starke Trennung
von Staat und Religion anstrebt und Ausgleichsregelungen ausschliefit (LC, NRI,
vor allem Kap. 4, sowie WHD Kap. 3).28 Es sei noch erwihnt, dass sie sich stark
auf Roger Williams bezieht, den sie als zentrale Figur des von ihr favorisierten

28 Die ausfiihrlichste Erorterung dessen findet in LC statt, wo der Hauptgegenstand die
Auseinandersetzung mit den verschiedenen Verfassungstraditionen der USA ist. Das

grundlegende Argument findet sich aber auch in NRI und WHD.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 199

Modells erachtet.” Darauf werde ich jedoch nicht weiter eingehen, da es mir
nicht um eine Einschitzung ihrer Verfassungsauslegung als solcher geht, son-
dern um die zugrundeliegenden philosophischen Argumente fiir ein bestimmtes
religionspolitisches Modell.*

Im Folgenden werde ich zuerst drei Prinzipien erldutern, die den beiden US-
Modellen grundlegend gemeinsam sind, auch wenn sie unterschiedlich verstan-
den werden. Das sind Neutralitit, Nicht-Etablierung sowie die (begrenzte) Tren-
nung von Religion und Staat (4.4.1). Im Anschluss daran soll das Prinzip der
Ausgleichsregelungen, das fiir das von Nussbaum favorisierte Modell charakte-
ristisch ist, genauer betrachtet werden, und zwar auch im Hinblick auf die von
vielen als problematisch erachtete Frage seiner praktischen Umsetzung (4.4.2).

4.4.1 Neutralitat, die Trennung von Religion und Staat und das
Prinzip der Nicht-Etablierung

Es scheint auf den ersten Blick so, dass zwischen den konkurrierenden religions-
politischen Modellen der USA Ubereinstimmung in Bezug auf drei Prinzipien

29 Williams (1603-1683) war ein frither Verfechter der Gewissensfreiheit in den USA.
Die Bedeutung seiner Person in Nussbaums Argumentation, die oft nahezu eine Iden-
tifikation ihrer Vorstellungen mit denen Williams’ nahelegt, wire eine eigene Unter-
suchung wert. So wire zu diskutieren, ob sie ihm mit ihrer Lesart gerecht wird und ob
sie ihn moglicherweise zu kritiklos als Vorbild fiir ein dem Prinzip des gleichen Res-
pekts entsprechendes Verhalten inszeniert. John Perry etwa duflert Zweifel an Nuss-
baums Interpretation (Perry 2011, 82) und Joas merkt mit Verweis auf Perez Zagorin
an, dass sie die theologischen Motive bei Williams zu gering veranschlagt habe (z.B.
Joas 2011, 53. EN 40).

30 Aus diesem Grund klammere ich auch die damit verbundene Frage aus, wie iiberzeu-
gend ihre Bezugnahme auf die ,urspriinglichen Ideen‘ der Verfassung und ihrer Griin-
der ist, wenngleich dies durchaus Diskussionspotenzial birgt: Nussbaum betont nim-
lich einerseits, dass es ihr nicht um einen Streit um die wortwortliche Auslegung und
die eigentliche Bedeutung einzelner Begriffe in den Rechtstexten gehe, sondern um
die Grundideen (LC, 30) — im Vordergrund stehen fiir sie die moralischen Argumente.
Andererseits bezieht sie sich dabei eben auch auf die Autoritédt der Griinder der USA
und legt nahe, dass deren Forderungen dhnliche gewesen seien wie ihre und fiir Aus-
gleichsregelungen sprichen (siehe in LC, 120-30 den Abschnitt ,,Accommodation at
the Founding®). Auch wenn sie also nicht behaupten will, ,,dass die eine oder andere
Seite die ,wahre* Position der frithen Amerikaner darstellt (LC, 130), suggeriert sie

doch eben dies.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

besteht: Neutralitdt, Trennung von Religion und Staat sowie Nicht-Etablierung
spielen bei beiden eine zentrale Rolle. Nussbaum zeigt jedoch, dass sie, je nach
favorisiertem Modell, sehr unterschiedlich verstanden werden und dass man
folglich spezifizieren muss, was sie bedeuten sollen. Es muss daher genauer in
den Blick genommen werden, wie sie selbst diese Prinzipien versteht, welche
Verstindnisse sie befiirwortet und welche sie ablehnt.

Das erste Prinzip ist das der Neutralitit.”' Neutralitit spielt schon in Nuss-
baums Grundlegung des Fihigkeitenansatzes und in der Begriindung des univer-
salen Geltungsanspruchs eine wichtige Rolle. Eine politische Konzeption muss
demnach neutral in dem Sinn sein, dass sie keine umfassenden Lehren bevorzugt
oder benachteiligt, damit Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten
gleicher Respekt gewihrt werden kann. Nussbaum zufolge ist das nur moglich,
wenn die politische Konzeption freistehend (und nicht auf der Basis einer umfas-
senden Lehre) begriindet wird (Kap. 2.5). Diese Idee ist bereits eng mit religi-
onspolitischen Fragen verbunden, da sie sich wesentlich darauf beruft, dass
Sinnsuche als zentrale Fahigkeit des Menschen ermoglicht — und das heif3t letzt-
lich das Gewissen als Instanz der Sinnsuche respektiert — werden muss. Neutrali-
tdt beschreibt in diesem Sinn das Ziel, dass ein Staat verschiedene Vorstellungen
vom Guten gleichermalen respektiert und dass er keine religiose oder nicht-
religiose Lehre (und auch nicht Religion oder Nicht-Religion insgesamt) bevor-
zugt oder benachteiligt:

,.Neutrality, in religious matters, is the idea that the state does not take a stand on these
matters, or takes a stand that is studiously neutral, favoring or disfavoring no particular

. .. .. 32
conception, not even religion over nonreligion.* (LC, 20)

Dennoch miisse Neutralitiit als religionspolitisches Prinzip kritisch betrachtet
werden. Héufig werde es ndamlich mit der Nicht-Einmischung des Staates in reli-
giose Fragen gleichgesetzt. Dies sei nicht zuletzt in jener an John Locke an-
schlieBenden Auslegungstradition der US-Verfassung der Fall, gegen die sie sich

31 In LC wird Neutralitdt nicht explizit als Prinzip eingefiihrt, sondern als Konzept bzw.
Schliisselidee. Im Sinne von NRI kann man es doch aber sinnvoll auch als ein politi-
sches Prinzip charakterisieren.

32 Man konnte dieses Zitat so verstehen, dass es suggeriert, nur die Bevorzugung von
Religion gegeniiber Nicht-Religion sei problematisch. Wie gezeigt problematisiert
Nussbaum aber ebenso die Bevorzugung eines nicht-religiosen Lebensmodells gegen-
iiber einem religiosen. Die Verkiirzung im Zitat ist mit der Anlehnung an die Diskus-

sion um die US-Verfassung zu erkldren, siehe dazu auch Kap. 4 FN 33.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUssBAUM | 201

maBgeblich absetzen mochte (vor allem NRI, 68-90). Ein solches Neutralitits-
prinzip sei problematisch, da es auf einem negativen Freiheitsverstidndnis beruht,
welches sie grundsitzlich als verkiirzt ablehnt (vgl. Kap. 2.4.1). So wie Freiheit
insgesamt nicht negativ verstanden werden diirfe, sei es auch in Bezug auf Ge-
wissensfreiheit nicht plausibel, sie negativ zu konzipieren (vgl. Kap. 4.1.2).
Stattdessen miisse man ein breiteres Verstindnis von Freiheit im Sinne der Befi-
higung zugrunde legen, was bedeutet, dass Menschen gleichermaBen in der Lage
sind, formal gewdhrte Freiheiten auch zu nutzen. Dies aber verlangt einen stérker
eingreifenden Staat, der solche Freiheit durch materielle und soziale Unterstiit-
zung sowie durch aktive Kritik an Diskriminierungen gewihrleistet. Formale,
prozessuale Gleichbehandlung geniige dafiir nicht:

»Sameness of treatment is not always enough for substantive equality. [...] In asking about
religious equality, we need to keep our eye on the more substantive idea of equality, as an
absence of hierarchy, of domination on one side and subordination on the other.” (LC,
229)

Damit einher geht eine kritische Auseinandersetzung mit dem Prinzip der Tren-
nung von Religion und Staat, welches Nussbaum nur zu einem bestimmten Grad
befiirwortet: ,,[A] certain degree of separation should be created between church
and state: on the whole, church and state have separate spheres of jurisdiction.*
(LC, 25)33 Wie Neutralitit ist auch das Prinzip der Trennung der Idee nach in der
Begriindung des Fihigkeitenansatzes enthalten. So impliziert die Annahme der
freistehenden politischen Konzeption, dass deren Begriindung freistehend ge-
geniiber — und das heifit: getrennt von — umfassenden Vorstellungen vom Guten
erfolgen muss (vgl. Kap. 2.5). Dies ist religionspolitisch relevant, da es damit um

33 Die Beschriankung auf ,Kirche® (und nicht auf ,Religion‘ oder ,umfassende Lehre®) ist
auf den Bezug auf die US-Verfassung und deren historischen Hintergrund zuriickzu-
fithren: Hier waren und sind es eben vor allem die christlichen Kirchen, die einen be-
sonderen Einfluss auf den Staat ausgeiibt haben bzw. ausiiben und daher in den Blick
riicken. Ahnlich wie oben (Kap. 4 FN 32) ist aber anzumerken, dass Nussbaum sich
keineswegs darauf beschrinkt — ihre Uberlegungen zur Trennung betreffen, wie in den
Ausfithrungen deutlich wird, der Idee nach jede umfassende Lehre. Sie selbst themati-
siert den starken Religionsbezug in der US-Verfassung, den sie damit erklirt, dass
man bei der Formulierung der Verfassung vor allem die interreligiosen Konflikte und
Verfolgungen aufgrund von Religion vor Augen hatte (LC, 164f). Sie weist aber aus-
driicklich darauf hin, dass man die religionspolitischen Prinzipien im heutigen Kon-

text auch auf nicht-religiose Gewissensiiberzeugungen beziehen muss.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

eine politische Konzeption geht, ,,die bestimmte zentrale moralisch-politische
Werte von religiosen Ideen trennt” (LC, 361). In diesem Sinn kommt der Idee
der Trennung bei Nussbaum durchaus eine zentrale Rolle zu.

Insofar as it is a good, defensible value, the separation of church and state is, fundamen-
tally, about equality, about the idea that no religion will be set up as the religion of our na-

tion, an act that immediately makes outsiders unequal.” (LC, 11f., Herv. i.0.)

Nussbaum weist aber darauf hin, dass auch das Prinzip der Trennung oft in ei-
nem problematischen Sinn verstanden wird. Dies sei dort der Fall, wo eine volli-
ge Trennung von Religion und Staat angestrebt wird wie etwa bei einigen US-
amerikanischen Richterinnen und Richtern, die sie als Radikalisierung der Lock-
eschen Position betrachtet (z.B. LC, 287f.). Gegen ein Prinzip volliger Trennung
spricht zum einen, wie eben erortert, dass der Staat auch in religiosen Fragen
eingreifen sollte, um Gewissensfreiheit zu gewéhren. Zum anderen diirfe die
Trennung nicht soweit gehen, dass Religion vom gesamten 6ffentlichen Leben
ausgeschlossen wird, da dies eine einseitige Belastung religioser Lebensmodelle
und damit ihre Benachteiligung bedeute (LC, 11). Sinnvoll sei daher eben nur
,»ein gewisser Grad* einer solchen Trennung (LC, 25, siehe oben).

Die von Nussbaum befiirwortete Idee einer gewissen Trennung zum Zwecke der
Gewihrung von Gleichheit wird besser noch im Prinzip der Nicht-Etablierung
(Non-Establishment) deutlich. Dieses fokussiert den entscheidenden positiven
Aspekt der Trennung, dass ndmlich keine umfassende Lehre zur politischen
Grundlage gemacht und etabliert werden darf, weil dies zu Benachteiligungen
und Ausschliissen von Menschen mit anderen umfassenden Lehren fiihre: ,,The
state may make no endorsements in religious matters that would signify an or-
thodoxy, creating an in-group and out-groups.” (LC, 25, Herv. 1.0.) Jede staatli-
che Etablierung einer umfassenden Lehre fithre unweigerlich zu Benachteiligun-
gen, da ,;sie von manchen verlange, ihre Gewissensiiberzeugungen denen von
anderen unterzuordnen (LCA, 353). Auch wo keine greifbaren Konsequenzen
erkennbar seien, mache schon allein die Erklidrung einer solchen Etablierung ei-
ne umfassende Konzeption zur Norm und fiithre zu einer Hierarchie zwischen
den Konzeptionen (NRI, 92f.). Das gelte ungeachtet vom Inhalt und der Ausrich-
tung der etablierten Lehre und sowohl fiir religiose als auch nicht-religiose Leh-
ren — auch ,harmlose‘ Etablierungen wiirden schlieBlich eine gewisse Rangord-
nung schaffen, die die Gleichheit verletze (LC, 75) Ausdriicklich lehnt sie auch
Bestrebungen zur Etablierung einer sdkular-liberalen Lehre ab, da dies ebenfalls
die Gleichheit einschrinke (PLP, 35). Tatsidchlich, so ihre Kritik, wurde und

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUssBAUM | 203

werde dieses Prinzip jedoch hiufig verletzt. Neben einer Reihe von Etablierun-
gen in der US-Geschichte (z.B. der finanziellen Unterstiitzung bestimmter Reli-
gionen: LC Kap. 3.2) problematisiert sie mit besonderem Nachdruck die ver-
schiedenen religionspolitischen Modelle Europas, denen sie, wenn auch in unter-
schiedlichem Mal, allen eine Etablierung bestimmter religioser Lehren (oder im
Fall Frankreichs einer nicht-religiosen Lehre) vorwirft (NRI, 94f., siehe zur
Problematik dieser vereinfachten Gegeniiberstellung Kap. 5.3).

Die Anwendung des Prinzips der Nicht-Etablierung erfordere, dass von staat-
lichen Religionsbeziigen abgesehen wird, die die Bevorzugung einer Religion
nahelegen. Das betreffe etwa das Kreuz in Klassenzimmern staatlicher Schulen,
da dieses die Dominanz einer umfassenden Lehre signalisiere (LC, 14; sie be-
zieht sich hier v.a. auf die italienische Debatte). Auch jeder staatliche Bezug auf
,Gott*, etwa in der Verfassung, sei problematisch, da er sowohl atheistische Per-
sonen als auch solche, die Religionen mit mehreren Gottern angehoren, diskri-
miniere (LC, 12-15, LC Kap. 8.2). Und insbesondere sei das Gelobnis auf Ame-
rika als einer ,Nation under God‘ an Schulen abzulehnen, das selbst fiir manche
Gliubige monotheistischer Religionen schwierig sei, wenn ihrer religiosen Uber-
zeugung zufolge Gott nicht bestimmte Nationen besonders schiitzt. (Exempla-
risch verweist sie dabei auf ihre eigenen jiidisch-liberalen Uberzeugungen, denen
dies widerspreche, LC, 309.) ,,[W]e should remember that even an apparently
nonsectarian reference to God is in fact sectarian and excludes many people.*
(LC, 12) Der zentrale Stellenwert des Prinzips der Nicht-Etablierung fiihrt Nuss-
baum aber im Unterschied zu Positionen der starken Trennung nicht zu einem
Plidoyer fiir eine Verbannung aller religidsen Symbole aus der Offentlichkeit.
Dies kidme namlich, so ihr Argument, der Etablierung einer nicht-religiosen um-
fassenden Konzeption gleich und widerspreche selbst dem gleichen Respekt der
Gewissensfreiheit (LC, 14). Religiose Symbole, die nicht (wie ein Kreuz im
Klassenzimmer) die Gewissensfreiheit bedrohen, miissten auch an 6ffentlichen
Orten erlaubt sein. Das gelte z.B. fiir Kopftiicher und Kippot (siehe ausfiihrlich
zur Burka Kap. 6):

[ T]he Italian crucifix represents a dangerous form of religious establishment, dangerous
because it announces to young impressionable children from minority religions [...] that
they do not enter society on equal conditions so long as they cling to their religion. The

legal banning of the burqa [..] would be a similar subordinating establishment.* (LC, 14)

Das zeigt nicht zuletzt, dass die Prinzipien unterschiedliche Implikationen fiir die
verschiedenen Adressaten, den Staat und die Einzelnen, haben. Neutralitit,
Trennung und Nicht-Etablierung betreffen primidr den Staat, insofern Verfas-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

sung, Gerichtsurteile und auch die vom Staat gestalteten offentlichen Rdume
neutral im Sinne der Nicht-Bevorzugung bestimmter Lehren sein sollten. Von
den einzelnen Biirgerinnen und Biirgern wird dagegen nicht verlangt, dass sie in
offentlichen Rdumen Beziige zu ihren umfassenden Lehren verbergen bzw. diese
gewissermallen neutralisieren. So ist Nussbaum zufolge das Tragen religioser
Symbole an sich nicht problematisch (es sollte vielmehr im Sinne der Gewis-
sensfreiheit respektiert werden). Gefordert wird von den Biirgerinnen und Biir-
gern allerdings durchaus, dass sie die politische Konzeption respektieren und zu
ihrer Umsetzung beitragen. Das heif3t im Wesentlichen, dass sie sich respektvoll
gegeniiber ihren Mitbiirgern und Mitbiirgerinnen verhalten, dass sie Raum fiir
Diversitit anerkennen und nicht danach streben, den 6ffentlichen Raum mit ihrer
umfassenden Lehre zu dominieren (LC, 65). Im Unterschied zu einem staatli-
chen Raum (wie dem Klassenzimmer einer offentlichen Schule) sei ein religio-
ses Symbol bei Einzelnen (z.B. eine Kippa) nicht schon als ein solches proble-
matisches Bestreben einzuschitzen. Selbst Staatsbedienstete scheint sie davon
nicht auszunehmen, wie ihre Hinfithrung zur Verschleierungsproblematik nahe-
legt (VT).*

Ein Sonderfall ist laut Nussbaum der so genannte Ceremonial Deism. Staatli-
che Beziige auf Religion bzw. religiose Symbole sind demzufolge dann gerecht-
fertigt, wenn man sie als traditionelle Relikte betrachten kann, die nicht mit reli-
gidsen Zielen verbunden, sondern ihnen nahezu entkleidet sind. Als historische
Relikte miisse man sie nicht als Bekenntnis verstehen und problematisieren (LC,
312). Dies sei z.B. bei der Miinzpriagung ,In God We Trust® der Fall (LC, 311).
Anders als bei dem Gelobnis auf Amerika als einer ,Nation under God‘ gehe es
hier nicht um den substanziellen religiosen Inhalt. Zudem konne man ein Gelob-
nis im Unterschied zu einer Miinzprigung mit wenig Aufwand dndern (LC, 311-
4). Diese Uberlegungen sind insofern aufschlussreich, als sie zeigen, dass und
inwiefern Nussbaum aus historischen und pragmatischen Griinden Zugestindnis-
se mit Blick auf die herausgearbeiteten Prinzipien macht. Allerdings stellt sich
die Frage, wie klar die Grenzen solcher Zugestdndnisse sind und wie konsistent
Nussbaum dies anwendet, was vor allem in Bezug auf ihre Urteile zu européi-

34 Sie geht auf den Fall der Verschleierung bei Staatsbediensteten nicht eigens ein, ver-
mutlich wiirde sie aber dafiir plddieren, dass entscheidend sein sollte, wie Staatsbe-
dienstete sich verhalten, ob sie in ihren Handlungen dem Prinzip der Neutralitit ge-
recht werden (und nicht etwa versuchen, andere zu missionieren) und nicht, ob sie re-
ligiose Symbole an sich tragen (vgl. fiir eine dhnliche solche Argumentation Maclu-
re/Taylor 2011, 44f.).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.


https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 205

schen Modellen bedenkenswert ist und daher in der Diskussion aufgegriffen
werden soll (Kap. 5.3).

Ausgehend von den Erlduterungen zum Prinzip der Nicht-Etablierung lésst sich
abschliefend noch einmal genauer fassen, wie die Prinzipien von Neutralitidt und
Trennung von Religion und Staat Nussbaum zufolge richtig verstanden werden
miissen. Demnach muss ein Staat neutral in dem Sinn sein, dass er keine Vorstel-
lung vom Guten bevorzugt und etabliert, und er muss insofern zu einem gewis-
sen Mal} von umfassenden Lehren getrennt sein. Das Mal} der Trennung sei aber
danach zu bestimmen, wie es dem gleichen Respekt dient. Grundsitzlich diirfe
das Prinzip der Trennung folglich nur als Mittel, nicht als Ziel verstanden wer-
den: ,,Separation is not a starting point. It is a conclusion of an argument that be-
gins elsewhere.” (LC, 361) Konkret sei eine starke Trennung, die Individuen das
Tragen religioser Symbole in der Offentlichkeit verbietet, abzulehnen, da sie
dem gleichen Respekt gerade nicht diene, sondern im Gegenteil die Gewissens-
freiheit einiger einschrinke. Offenbar hilt Nussbaum die Gefahr eines Missver-
standnisses im Sinne einer volligen Trennung aber fiir sehr grof, denn tatséch-
lich kommt sie in vielen ihrer Texte nur vorsichtig und in kritischer Abwigung
auf das Prinzip der Trennung zu sprechen (LC, 265f., LCA, 351, in NRI domi-
niert die kritische Abgrenzung).

Eine solche kritische Haltung gegeniiber einem starken Verstindnis von
Neutralitit und Trennung ist mit Blick auf die Sidkularismusdebatte zunichst ein-
mal plausibel, da auch viele andere auf die Problematik dieser Prinzipien auf-
merksam machen (z.B. Maclure/Taylor 2011). Allerdings ist gerade angesichts
dessen noch einmal zu fragen, wie iiberzeugend es ist, dass Nussbaum an der
Idee einer weltanschaulich neutralen und in diesem Sinn von umfassenden Leh-
ren getrennten politischen Konzeption festhilt (siehe dazu Kap. 5.2).

4.4.2 Ausgleichsregelungen fiir Minderheiten und
die Schwierigkeiten ihrer Umsetzung

Die Prinzipien von Neutralitit, Trennung und Nicht-Etablierung miissen Nuss-
baum zufolge durch ein weiteres ergédnzt werden, ohne welches man der gefor-
derten substanziellen Gleichheit und der umfangreichen Freiheit — und damit
letztlich dem gleichen Respekt — nicht gerecht werden konne: das Prinzip der
Ausgleichsregelungen fiir ,Minderheiten‘> (Accommodation).36 Nur so konne

35 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Nussbaum meist einfach von ,Minder-

heiten® spricht. Dies kann als problematisch homogenisierend mit Blick auf die Diver-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

auch Menschen, die Vorstellungen vom Guten verfolgen, mit denen sie in einer
Minderheit sind, gleiche Gewissensfreiheit gewéhrt werden.

Ausgangspunkt dieser These ist die grundlegende Uberlegung, dass Regeln
und Ordnungen, die aus Mehrheitsentscheidungen hervorgehen, hiufig Men-
schen benachteiligen, die in der ein oder anderen Weise demgegeniiber eine
Minderheit sind (vgl. Kap. 2.7). Dies sei gerade auch in Bezug auf Gewissens-
fragen der Fall, wie Nussbaum anhand von Beispielen aus der US-Geschichte
erortert. Ausfiihrlich setzt sie sich etwa mit der Diskriminierung von Mormonen
(LC Kap. 5.1I), von Zeugen Jehovas (LC Kap. 5.1I) und von Katholikinnen und
Katholiken (LC Kap. 5.IV) auseinander, sie verweist aber auch auf die Diskri-
minierung von Atheisten und Atheistinnen (LC, 165). Ein wesentlicher Grund
fiir die Diskriminierung sei die Neigung von Mehrheiten, bei der Gestaltung von
Gesetzen die Bediirfnisse von Minderheiten auszublenden. Dies geschehe nicht
immer aus Absicht (wie bei der Diskriminierung aus Angst und Narzissmus:
Kap. 4.2.2), sondern oft schlicht aus Gleichgiiltigkeit bzw. ,Stumpfheit‘:
»[TThere is obtuseness in the majority’s way of pursuing convenience, and this
obtuseness is harsh to central concerns of minorities.” (NRI, 86) Aber auch dann
fithre es zu Benachteiligungen. Es sei daher notwendig, dem Schutz von Minder-
heiten besondere Aufmerksamkeit zu widmen®’ und gerade hier geniigten forma-
le Gleichheit, negative Freiheit und ein sich enthaltender Staates nicht (vgl. Kap.
4.4.1). Zur Gewdhrleistung gleichen Respekts sei vielmehr ein Fokus auf sub-
stanzielle (in einem befihigenden Sinn zu verstehende) Gleichheit notwendig:

,-This issue is closely connected to issues of equality and equal respect, but it involves a
particular way of thinking about equality: as involving not formally similar treatment but,

rather, the removal or prevention of hierarchies.” (LC, 20)

sitdt und die Hierarchien innerhalb von Minderheiten erscheinen. Nussbaum versteht
unter religiosen Minderheiten aber keineswegs homogene Gruppen, wie sich an ihrer
Betonung individueller Gewissensfreiheit und ihren Argumente zur Diversitit inner-
halb von Religionen zeigt (Kap. 4.1). Besonders deutlich wird dies auch in ihrer Aus-
einandersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit (Kap. 6).

36 Accommodation wird im religionspolitischen Zusammenhang oft auch als Verb im
Sinne von ,entgegenkommen‘ verwendet. Als Prinzip, wie es hier erortert wird,
scheint es mir aber sinnvoller, von ,Ausgleichsregelungen‘ zu sprechen — mit Blick
darauf, dass fiir Minderheiten ein Ausgleich fiir Diskriminierungen durch Mehrheits-
entscheidungen geschaffen werden soll. Denkbar wire auch ,Ausnahmeregelungen®,
was jedoch dem eigentlichen Wortsinn weniger entspriache.

37 Der Schutz von Minderheiten ist in LC eine der Schliisselideen: LC, 20.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUssBAUM | 207

Nussbaum verdeutlicht dies an einer Reihe von Beispielen aus der US-Recht-
sprechung. Besonders héufig und an zentralen Stellen zitiert sie den so genann-
ten Sherbert-Fall aus dem Jahr 1963 (CC, 170ff., LC, 16f., NRI, 79f., WHD,
199).38 Dieser betrifft die Situation der Textilverarbeiterin Adell Sherbert aus
South Carolina. Sie kiindigte ihre Anstellung, als in ihrer Fabrik der Samstag
zum Arbeitstag erklirt wurde, da es ihrer religivsen Uberzeugung als Siebenta-
gesadventistin widersprach, samstags zu arbeiten. Da es auch keine alternativen
Arbeitsangebote gab, bei denen sie samstags nicht hitte arbeiten miissen, lehnte
sie alle ab, worauthin ihr der Staat aber keine Arbeitslosenunterstiitzung gewih-
ren wollte. Mrs. Sherbert klagte dagegen als eine Einschriankung ihrer Religions-
freiheit — und bekam vom US Supreme Court Recht. Laut Nussbaum ist dies ein
typisches Beispiel dafiir, wie jemand aufgrund seiner minderheitlichen religitsen
Uberzeugung in seiner Wiirde verletzt werden kann, ohne dass die Gesetze ab-
sichtlich diskriminierend seien, sondern schlicht aufgrund einer an der Mehrheit
orientierten Regelung, in diesem Fall der protestantisch-christlich gepréigten Re-
gel, wonach der Sonntag als freier Tag gilt: ,,[T]here is also violence in the sub-
tle assault on equal dignity that consists in being told that you are not a fully
equal citizen because of your commitment to your religion.” (LCA, 341)

Sinnvoll und notwendig sei es daher, einen Ausgleich zu der strukturellen
Benachteiligung zu schaffen, indem man Minderheiten Ausnahmen von solchen
und dhnlichen mehrheitlichen Regeln gewihrt, wo immer dies moglich ist. Mog-
lich sei es immer dort, wo die Regeln nicht von so groBBer Wichtigkeit sind, dass
sie nicht eingeschrinkt werden diirften (siehe dazu unten). Nur mit einem sol-
chen Prinzip der Ausgleichsregelungen lieBe sich gleiche Gewissensfreiheit
gewihren: ,,/S]ometimes some people (usually members of religious minorities)
should be exempted from generally applicable laws for reasons of conscience.”
(LC, 24, Herv. 1.0.) Im Fall von Mrs. Sherbert bedeutet das etwa, ihr auch dann
Arbeitslosenunterstiitzung zu gewihren, wenn sie Anstellungen ablehnt, die ihre
religivsen Uberzeugungen verletzen. Dabei diirfe auch dieses Prinzip nicht auf
religivse Uberzeugungen beschriinkt werden, vielmehr solle man grundsitzlich
fur jede ,verniinftige* Gewissensiiberzeugung eine Ausnahme beanspruchen und
eine Ausgleichsregelung erhalten konnen (LC, 170).

Das Verstindnis von Neutralitdt als Nicht-Einmischung sei demnach auch
deswegen zuriickzuweisen, weil es Ausgleichsregelungen als problematische
Form der staatlichen Einmischung ablehnt. Positionen, die der Lockeschen Tra-
dition folgend eine solche Ansicht vertreten, konnten nicht addquat auf die Dis-
kriminierung von Minderheiten reagieren. Zu bevorzugen sei daher die auf Aus-

38 Es handelt sich dabei um den Fall Sherbert v. Verner 374 U.S. 398 (1963).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

gleichsregelungen setzende, in der Tradition von Williams stehende, Position,
die sie auch als Accommodationism bezeichnet: ,,I believe that the accommoda-
tionist principle is superior to Locke’s principle because it reaches subtle forms
of discrimination that are ubiquitous in majoritarian democratic life.“ (NRI, 87)

Allerdings stellt sich an dieser Stelle die Frage, wie eine praktische Umset-
zung von Ausgleichsregelungen aussehen kann. Kritikerinnen und Kritiker sehen
hier eine besondere Schwierigkeit dieses Prinzips. Nussbaum geht daher aus-
fiihrlich auf die Umsetzung von Ausgleichsregelungen ein. Der Ausgangspunkt
dafiir ist erneut der beschriebene Sherbert-Fall, dem sie (wie viele andere auch)
eine richtungsweisende Funktion mit Blick auf das Prinzip der Ausgleichsrege-
lungen zuschreibt. Der Fall legt folgendes, von ihr fiir sinnvoll erachtetes, Vor-
gehen nahe:

Zuerst miisse festgestellt werden, ob eine schwerwiegende Beeintrichtigung
(substantial burden) der Gewissensfreiheit des Kldgers bzw. der Kldgerin durch
den Staat vorliegt, es sich also tatsdchlich um eine Gewissensfrage handelt (LC,
137). Im Sherbert-Fall kam das Gericht zu dem Ergebnis, dass dies zutreffe, da
der freie Samstag eine Glaubensiiberzeugung und zentraler Bestandteil der Reli-
gion von Mrs. Sherbert sei. Der Zwang, sich entscheiden zu miissen, entweder
entgegen der eigenen religiosen Uberzeugungen zu handeln oder die staatliche
Unterstiitzung zu verlieren, sei sehr wohl eine schwerwiegende Beeintrichtigung
der Gewissensfreiheit (LC, 137). Ist nun von einer solchen Beeintrichtigung
auszugehen, sei als nichstes abzuwigen, ob eine Ausnahme von den beklagten
staatlichen Vorgaben erlaubt werden kann. Nicht moglich seien Ausnahmen
dort, wo ein zwingendes Staatsinteresse (compelling state interest) besteht. Dies
treffe aber nur auf einige besonders schwerwiegende staatliche Interessen zu:
,»[NJo ordinary state interest will do to override a conscientious claim. It must be
an unusually weighty interest.“ (LC, 137). Zu den zwingenden Staatsinteressen
z#hlt Nussbaum unumstritten die Grundbefihigung: ,,[P]rotection of the central
capabilites of citizens should always be understood to ground a compelling state
interest.“ (WHD, 202, vgl. LC, 169, NRI, 126) Einschriankungen der Grundbefi-
higung zur Gewidhrung von Gewissensfreiheit sollen also nie gestattet sein. (An-
ders verhilt es sich freilich, wenn eine Person ihre eigene Grundbefidhigung aus
religiosen Griinden einschrinken mochte [vgl. Kap. 2.5.2]. Nussbaum differen-
ziert allerdings, dass dies nur bei Erwachsenen denkbar sei, wihrend die Grund-
befdhigung von Kindern immer vor Einschriankungen — durch die Eltern oder
auch durch ihre [letztlich nur als vermeintlich anzunehmenden] eigenen Interes-
sen — geschiitzt werden sollte. Dies zeigt sich etwa in NRI an dem Urteil, dass
Kinder von Zeugen Jehovas auch gegen den Willen ihrer Eltern Bluttransfusio-
nen erhalten miissten, wihrend Erwachsene dies selbst entscheiden sollten [NRI,

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 209

124]. Allerdings variiert ihr Urteil in Bezug auf die Grenze der als Selbstein-
schrinkung anzuerkennenden Beeintrichtigung der Grundfihigkeiten bei Er-
wachsenen in ihren Texten. Darauf werde ich noch ausfiihrlich in der Kontrover-
se um Frauenrechte und Religionsfreiheit eingehen: Kap. 6.) Im Unterschied zur
Grundbefihigung miisse man bei Staatsinteressen wie ,Sicherheit‘ und ,Frieden*
fallbezogen entscheiden, wann diese zwingend sind. Da es grundsitzlich schwie-
rig sei, zu erkennen, wann sie tatséchlich bedroht sind, mahnt sie diesbeziiglich
zur Vorsicht (NRI, 91, siehe hierzu die Diskussion in Kap. 6.2.1). Im Sherbert-
Fall wurde in diesem zweiten Abwigungsschritt entschieden, dass kein zwin-
gendes Staatsinteresse vorliege. Mrs. Sherbert bekam daher Recht und ihr wurde
die Arbeitslosenunterstiitzung zugesprochen (LC, 138).

Nussbaum erachtet diese so genannten Sherbert-Richtlinien (Sherbert guide-
lines) deswegen fiir sinnvoll, weil sie stark auf das Abwigen zwischen den ver-
schiedenen Interessen ausgerichtet sind — weswegen auch vom Abwégungstest
(balancing test) die Rede ist — und weil sie dabei der individuellen Gewissens-
freiheit (gerade auch von Minderheiten) einen hohen Stellenwert beimessen. Das
Vorgehen im Sherbert-Fall sei damit ein wichtiger Schritt auf dem Weg zum
Schutz von Minderheiten: ,,[TThe Sherbert regime led to a keen sensitivity to mi-
nority interests that had often been absent earlier.“ (LC, 146)39

Nun konnte man dennoch kritisieren, dass die praktische Umsetzung dieser
Richtlinien (zu) schwierig ist. Nussbaum reagiert auf einige dieser Einwinde ge-
nauer: Zum einen greift sie den pragmatischen Einwand auf, dass es fiir Richter
und Richterinnen zu schwierig zu entscheiden sei, wann Ausnahmen gewéhrt
werden sollen (NRI, 87f. u.a.). Tatsdchlich liegt bereits im ersten Schritt der
Sherbert-Richtlinien eine groBe Herausforderung darin, zu entscheiden, wann
von einer schwerwiegenden Beeintrichtigung von Gewissensfreiheit auszugehen
ist bzw. was iiberhaupt als Gewissensiiberzeugung zidhlen kann. Dies ist umso
schwieriger, wenn man bedenkt, dass es um die Ermoglichung individueller
Sinnsuche gehen soll und Urteile folglich nicht einfach aus der Ubereinstim-
mung mit der Ansicht einer religiosen Autoritit oder einer dominierenden Mei-
nung in der jeweiligen Religion abgeleitet werden diirfen (vgl. Kap. 4.1.2). Indi-
viduelle Sinnsuche wiederum wird nicht genau bestimmt; sie orientiert sich zwar
an ,letzten Fragen‘ bzw. ,letztem Sinn‘, was etwa Uberzeugungen im Sinne ei-
nes Fantums in Bezug auf einen Sportverein ausschlieBen soll (LC, 169), bleibt
sonst aber vage. Bemerkenswert ist, dass Nussbaum — gewissermallen als Er-
leichterung fiir die Einschitzung relevanter Uberzeugungen — sogar zugesteht,

39 Als einen weiteren Schritt in Fortsetzung dessen betrachtet Nussbaum den Religious
Freedom Restoration Act von 1993 (z.B. WHD, 198f.).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

dass bekannte und anerkannte Uberzeugungen religidser Gruppen herangezogen
werden konnen (und wohl auch sollten): ,,([S]ub)group values are often a helpful
source of information for courts seeking to assess the sincerity of a person’s
conscientious claim.” (NRI, 104f.) Dennoch miisse das Individuum und seine ei-
gene Interpretation der Religion der entscheidende Bezugspunkt bleiben (ebd.).
Der Bezug auf eine religiose Gruppe kann demnach nur ein vergleichender An-
haltspunkt sein, um die individuellen Gewissensiiberzeugungen jeweils im Ein-
zelnen zu beurteilen, klare Kriterien gibt es jedoch nicht.

Dariiber hinaus stellt sich (nicht zuletzt angesichts der zugestanden Bezug-
nahme auf Uberzeugungen anerkannter Religionen) zweitens die systematische
Frage, ob Ausgleichsregelungen eine unfaire Bevorzugung religioser Biirger und
Biirgerinnen gegeniiber nicht-religiosen darstellen und daher die Neutralitét des
Staates beeintrachtigen. Auch dies greift Nussbaum ausdriicklich auf (vgl. NRI,
88f., LC Kap. 4.VII). Wie die vorangegangenen Erorterungen deutlich gemacht
haben, vertritt sie selbst die Position, dass weder religiose noch nicht-religiose
Vorstellungen vom Guten bevorzugt werden diirften, weswegen Religion der
Theorie nach keine Sonderrolle im politischen Handeln zukommen darf. Sie
rdumt ein, dass sich eine solche Sonderrolle aber zumindest dann, wenn man
sich wie sie stark auf die US-Verfassung und die daraus abgeleiteten Prinzipien
bezieht, aufdriingt, da es hier eben vorrangig um Ausnahmen fiir religiose Uber-
zeugungen geht. Allerdings meint sie, man kdnne (und miisse) dies damit behe-
ben, dass man die Fokussierung als historisch gewachsen versteht (LC, 164f.)
und (entsprechend des Prinzips des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit) fiir
den heutigen Kontext erweitert, so dass mehr Uberzeugungen einbezogen wer-
den konnen als nur die in einem engen Sinn religiosen: ,,We mitigate the unfair-
ness to nonreligious searchers as much as we possibly can, by extending the ac-
count of religion as far as we can” (LC, 173, vgl. WHD, 209).

Auf diese Weise ldsst sich der Einwand der Unfairness dennoch nur bedingt
entkriften, da nicht garantiert werden kann, dass nicht-religiose Uberzeugungen
die gleiche Chance auf Ausnahmen haben und eine sprachliche Festlegung auf
Religion bestehen bleibt (die jedoch auch bei den Prinzipien von Neutralitit,
Trennung und Nicht-Etablierung besteht, weswegen man auch darin gewisser-
mafen einen Ausgleich sehen konnte, vgl. LC, 166). Aulerdem wird durch die
Erweiterung des Religionsbegriffs die Vagheit fiir die Entscheidungsfindung so-
gar wieder erhoht. Nussbaum selbst erkennt an, dass diese beiden Schwierigkei-
ten bestehen bleiben, sie pladiert aber dafiir, dies nicht als Grund zu betrachten,
das Prinzip der Ausgleichsregelungen abzulehnen. Stattdessen miisse man es mit
Blick auf die Frage des Respekts umfassender anwenden: ,[T]here is a good
case for granting such accommodations rather stingily.* (LC, 170) Die Anwen-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 211

dung dieses Prinzips, so ihre Uberzeugung, entspreche auch dann, wenn nicht
vollig gleiche Chancen garantiert werden konnen, dem Respekt immer noch bes-
ser als ein Konzept, das dieses Prinzip ganz verwirft. Um der Gleichheit néher zu
kommen, solle man daher versuchen, es so weit wie moglich auszudehnen. Und
auch die Herausforderung fiir Richter und Richterinnen scheint ihr angesichts
der Wichtigkeit von Ausgleichsregelungen letztlich zumutbar zu sein. Insgesamt
konne man hier keine Losung im Sinne einer Idealtheorie erwarten, sondern nur
eine pragmatische: ,,The messy way seems the best way, all things considered,
although we should grant that it is a pragmatic solution and not ideal theory.*
(LC, 173)

Es ist durchaus plausibel, anzunehmen, dass ein Modell, welches das Prinzip der
Ausgleichsregelungen integriert, dem gleichen Respekt besser gerecht wird als
eines, welches im Sinne einer stiarkeren Enthaltung des Staates dieses Prinzip ab-
lehnt. Zwar kann es nicht vollig fair sein und allen eine gleiche Chance auf eine
Ausnahme gewihren, tatsdchlich scheint es aber noch weniger fair zu sein, bei
klar erkennbaren Diskriminierungen keine Ausnahmen einzurdumen. Das Mo-
dell der Ausgleichsregelungen ist daher trotz der Vagheiten in der Umsetzung
auf den ersten Blick iiberzeugend. In der Diskussion werde ich noch genauer
zeigen, inwiefern es in Bezug auf bestimmte in der Sikularismusdebatte ange-
sprochene Probleme sinnvoll ist (Kap. 5).40

Hingewiesen werden soll an dieser Stelle abschlieBend noch darauf, dass die
Uberlegungen zum Prinzip der Ausgleichsregelungen und zur praktischen Um-
setzung nicht zuletzt das allgemeine Verhiltnis von Praxis und Theorie bzw.
Prinzipien bei Nussbaum verdeutlichen (Kap. 2.6.1). So wird anschaulich, dass
es einerseits oft die praktischen Herausforderungen und konkreten Urteile (wie
im Sherbert-Fall) sind, die das Denken iiber die Prinzipien beeinflussen, und
dass andererseits die grundlegenden Prinzipien eine wichtige Orientierung geben
und nicht aufgrund der Komplexitit der Situationen fiir unwichtig erkldrt werden
diirfen. Man kann allerdings fragen, ob die iiberzeugende Einsicht, dass nicht-
ideale Losungen hier dem gleichen Respekt ndherkommen, nicht dahingehend
weitergedacht werden konnte und sollte, dass Konfliktlosungen oftmals nicht al-

40 Vgl. auch das Plidoyer von Jocelyn Maclure und Charles Taylor fiir Ausnahmerege-
lungen, das von ihrer Analyse ,indirekter Diskriminierung® ausgeht: Maclure/Taylor
2011, 73-80. (Allerdings unterscheiden sie sich im Detail von Nussbaum und kritisie-
ren mehr noch ihr Modell, worauf ich hier jedoch nicht eingehen mochte, da es das

Gesamtargument an dieser Stelle nicht beeintréichtigt.)

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

le legitimen Anspriiche befriedigen und daher als vorldufig und unvollkommen
betrachtet werden miissen — was bei Nussbaum nicht der Fall ist (dazu: Kap. 6).

Fazit

Ein religionspolitisches Modell soll Nussbaum zufolge neben den Prinzipien von
Neutralitiit, einer gewissen Trennung von Religion und Staat und der Nicht-
Etablierung umfassender Lehren auch Ausgleichsregelungen fiir Minderheiten
umfassen. Ihre Argumentation bezieht sich dabei zum einen auf die grundlegen-
den Annahmen zum gleichen Respekt der individuellen Gewissensfreiheit, zum
anderen auf konkrete Diskussionen und Gerichtsurteile der US-Debatte. Daran
wird nicht zuletzt exemplarisch deutlich, wie die Grundideen des Féhigkeitenan-
satzes in Auseinandersetzung mit einem spezifischen Kontext zu konkreten
Uberlegungen politischer Entscheidungsfindung fiihren kénnen.

Das von Nussbaum favorisierte Modell erscheint in vielem {iberzeugend. Es
wird aber noch zu diskutieren sein, wie ihr Verstidndnis der Prinzipien von Neut-
ralitdt und Trennung im Gesamt von religionspolitischen und begriindungstheo-
retischen Uberlegungen zu beurteilen ist (Kap. 5.2). AuBerdem muss genauer un-
tersucht und diskutiert werden, mit welchem Geltungsanspruch die so erarbeite-
ten Prinzipien verbunden sind und verbunden sein diirfen, das heifit, inwiefern in
den hier eng am US-Kontext erarbeiteten Prinzipien normative Implikationen fiir
andere Kontexte stecken und wie diese zu beurteilen sind (Kap 5.3, vgl. die
Uberlegungen zum Verhiltnis USA-Europa in Kap. 4.3.1).

4.5 NUSSBAUMS EIGENE RELIGIOSITAT UND IHRE
BEDEUTUNG FUR DIE POLITISCHE KONZEPTION

Die Erorterung der Bedeutung von Religion bei Nussbaum soll mit einem Blick
auf ihre personliche Religiositit als liberale Jiidin abgeschlossen werden. Diese
finden an zahlreichen Stellen Eingang in ihre Argumentation zur normativen
Grundlage politischen Handelns. So verweist Nussbaum etwa in ihrer Kritik an
homogenisierenden Annahmen zu Religion und zu deren Bedrohung von libera-
len Werten auf ihre durch personliche Erfahrungen belegten Kenntnisse des libe-
ralen Judentums als exemplarischen Beleg dafiir, dass innerhalb von Religionen
verschiedene Vorstellungen vertreten werden. Das liberale Judentum sei, wie
auch andere religiose Traditionen, sehr stark an Gerechtigkeit in einem liberalen
Sinn orientiert (z.B. WHD, 183 FN 30, vgl. Kap 4.1.1). Auch ihre These, dass
politische Praktiken, die bestimmte religiose Vorstellungen etablieren (wie im
Fall des Gottesbezugs im amerikanischen Gelobnis) die Gewissensfreiheit ver-

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 213

letzten, veranschaulicht sie mit ihren eigenen religiosen Uberzeugungen als libe-
rale Jidin (Kap. 4.4.1). Diese Verweise sind ein Beispiel fiir Narrationen und
verdeutlichen deren methodische Rolle in Nussbaums Konzeption (vgl. Kap.
2.6.2 und 2.8.2): Die konkreten Erfahrungen und Geschichten sollen den Lesern
und Leserinnen helfen, sich in die Perspektive bestimmter Personen hineinzuver-
setzen und deren Bediirfnisse im Sinne der Gewissensfreiheit besser nachvoll-
ziehen zu konnen (vgl. zur ,Kultivierung® der inneren Augen in Bezug auf Ge-
wissensfreiheit Kap. 4.3.3). Besonders ist hier, dass Nussbaum personliche Er-
fahrungen anfiihrt und gewissermaflen aus ,erster Hand* plausibilisiert, dass Re-
ligion fiir viele Menschen wichtig ist, dass sie mit liberaler Politik vereinbar ist
usw. Es handelt sich insofern um eine besondere Art der Narration, man konnte
sagen, eine autobiografische Narration.

Die Verweise auf die eigenen religiosen Erfahrungen sind aber nicht nur in-
teressant, insofern sie die Funktion von Narrationen veranschaulichen, sie geben
auch einen Einblick in Nussbaums eigene umfassende Vorstellungen vom Gu-
ten. Daher liegt es nahe, an dieser Stelle einen Blick auf das Verhiltnis zwischen
der politischen Konzeption und ihrer eigenen umfassenden Lehre zu werfen. Sie
selbst thematisiert dies hier, um ihre These von der freistehenden Konzeption zu
unterstreichen. So erliutert sie, dass und inwiefern ihre umfassenden Uberzeu-
gungen als liberale Jiidin weitergehende Forderungen implizieren wiirden, etwa
mit Blick auf Frauenrechte, die sie aber gerade nicht zur Grundlage politischen
Handelns machen will — eben weil man sich dafiir auf freistehende Annahmen
stiitzen miisse, denen alle ,verniinftigen‘ umfassenden Lehren zustimmen kon-
nen (vgl. Kap. 2.5). Damit vollziehe sie also in der Begriindung der politischen
Konzeption die notwendige Trennung zu ihren umfassenden Uberzeugungen:

1 do not view that comprehensive conception as offering good reasons for state action.
Such good reasons can be rightly sought only from within the core of a political concep-
tion that religious and non-religious citizens can endorse as respectful of their differing
commitments.” (PD, 114, vgl. PLR, 38)

Nicht zuletzt angesichts der in Bezug auf Kultur und Geschlecht diskutierten
Zweifel an der Idee der freistehenden, weltanschaulich neutralen Konzeption
(Kap. 3) muss allerdings genauer gepriift werden, wie gut diese Trennung ge-
lingt. Auffillig (aber auch naheliegend) sind die starken Parallelen zwischen
Nussbaums religiosen Uberzeugungen und ihren politisch-liberalen Annahmen,
die sich besonders in ihrem Aufsatz Judaism and the Love of Reason (JLR) zei-
gen. Hier erortert sie ausfiihrlich ihr Selbstverstidndnis als Jiidin sowie die Griin-
de fiir ihre Konversion vom Christentum (genauer: vom Episkopalismus) zum

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Judentum. Dabei wird deutlich, dass ihr religioses Selbstverstindnis stark auf
Moral fokussiert ist. So kristallisiert sie als leitend fiir das Judentum bzw. fiir ih-
re Uberzeugungen als liberale Jiidin folgende drei Werte heraus: ,,[T]he primacy
of the moral, [...] the authority of truth and reason, and [...] the equal worth of all
human beings.“ (JLR, 9) Und auch die Schilderung ihrer Konversion unter-
streicht dies, da sie als einen wesentlichen Grund dafiir nennt, dass ihr im Juden-
tum (anders als in dem von ihr in der Jugend erfahrenen Christentum) vermittelt
wurde, dass Moral im Zentrum stehe. Insgesamt sind ihre religiosen Uberzeu-
gungen somit an Moral ausgerichtet — und stimmen mit den moralischen Grund-
lagen ihrer politischen Konzeption iiberein. *! Dies wirft verschiedene Fragen
auf.

So konnte man zum einen einwenden, dass Nussbaum, wenn sie ein solches
Religionsverstidndnis zum Bezugspunkt nimmt, ein mit Blick auf liberale Werte
zu optimistisches und letztlich einseitiges Bild von Religion zugrunde legt. Ei-
nen Einwand in diesem Sinn formuliert Okin in Bezug auf Nussbaums Argument
zur Vereinbarkeit von Frauenrechten und Religionsfreiheit. Sie wirft ihr vor,
Einschrinkungen von liberalen Werten durch jiidische (bzw. allgemein religiose)
Traditionen zu vernachldssigen (Okin 1999b, 121f. sowie FN 5). Dagegen kann
Nussbaum bereits an dieser Stelle insofern verteidigt werden, als sie keineswegs
vollig unkritisch gegeniiber Religion ist, sondern eine klare Grenze fiir Religi-
onsfreiheit fordert, wo die Grundbefihigung bedroht ist (Kap. 4.1.1). Die ent-
scheidende Frage diirfte jedoch letztlich sein, ob diese Grenze angemessen ist
oder, wie Okin nahelegt, zu niedrig ansetzt. Dies kann aber erst im Zusammen-
hang einer genaueren Auseinandersetzung mit der Kontroverse um Frauenrechte
und Religionsfreiheit beantwortet werden, ich werde daher spéter darauf zuriick-
kommen (Kap. 6).

Zum anderen ist zu iiberlegen, ob die politische Konzeption — angesichts der
starken Ubereinstimmung mit Nussbaums eigenen religiosen Uberzeugungen —
in einer bestimmten religiosen Vorstellung verwurzelt ist und diese bevorzugt.
Dies konnte man erstens auf das Judentum allgemein miinzen, der Einwand

41 Nussbaum wirft selbst die Frage auf, was daran dann noch typisch religios sei bzw. ob
Religiositit iiberhaupt eine eigene Bedeutung gegeniiber der Moral zukomme. Sie be-
steht aber darauf, dass dies zumindest fiir ihre eigene Person der Fall sei. Etwa finde
sie in der jlidischen Liturgie eine ,,Offenheit fiir das Geheimnisvolle und (moralisch)
Transzendente®, die sie fiir wichtig halte und die sie aulerhalb von Religion nicht fin-
den konne (JLR, 34): ,,I think it is valuable to focus on the mysteriousness of life and
death in a way that makes us keenly aware of the shortcoming of our own explana-
tions.“ (JLR, 35)

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 215

wiirde dann lauten, dass sie voreingenommen zugunsten des Judentums ist. Tat-
sdchlich kann man in einigen ihrer Texte eine Tendenz erkennen, jiidische Vor-
stellungen besonders positiv zu werten, vor allem in Abgrenzung zu einigen
christlichen Vorstellungen, die sie stark kritisiert (siehe Cates 2003, Kavka 2003
in Bezug auf LK und UT). Und nicht zuletzt angesichts ihrer Biografie konnte
die Vermutung naheliegen, dass sich dies zu einer allgemeinen Voreingenom-
menbheit zuspitzt (schlieBlich hebt sie in der Beschreibung ihrer Konversion her-
vor, dass sie die christliche Religion in ihrer Kindheit als sehr problematisch, das
Judentum dagegen als positives Gegenmodell erfahren hat: JLR). Mit Blick auf
ihre politischen Uberlegungen kann man diese Beobachtung aber relativieren.
Etwa ist ihre starke Kritik an christlich gepréigten Praktiken in den USA (wie
dem auf Gott bezogenen Gelobnis) weniger darin begriindet, dass es sich um
christliche Praktiken handelt, sondern darin, dass sie staatlich etabliert sind und
den Vorrang einer religiosen Vorstellung signalisieren (LC). Ihre Kritik ist damit
auch nicht verallgemeinernd, sondern als bezogen auf bestimmte christliche Tra-
ditionen und Vorstellungen zu verstehen. Abgesehen davon iibt sie durchaus
auch Kritik an bestimmten Formen des Judentums (beispielsweise kritisiert sie
mit Blick auf die Politik Israels, dass es offenbar Juden und Jiidinnen gebe, die
[entgegen der Ideale, derentwegen sie selbst zum Judentum konvertierte] Freude
daran hitten, andere zu dominieren: JLR, 25f).

Eine Voreingenommenheit zugunsten des Judentums an sich kann man Nuss-
baums politischer Konzeption also nicht unterstellen. Stattdessen konnte man
zweitens aber fragen, ob eine besondere Bindung an eine spezifische liberal-
jidische Tradition besteht. In der Tat kann man wohl davon ausgehen, dass es
fiir liberale Juden und Jiidinnen leichter ist, der politischen Konzeption zuzu-
stimmen als fiir manch andere, etwa religios-konservative oder auch sékularisti-
sche Personen. Andererseits liegt es nahe, dass dies nicht eine besondere Bin-
dung spezifisch an eine jiidisch-liberale Tradition darstellt, sondern vielmehr an
ein liberales Denken gekoppelt ist, das sich zwar nur in bestimmten, aber doch in
verschiedenen (religiosen und nicht-religiosen) Vorstellungen vom Guten wie-
derfindet. Dass eine solche Riickbindung von Nussbaums Konzeption an be-
stimmte umfassende Lehren aber in der Tat besteht, habe ich bereits in der Dis-
kussion zur Universalitidt angesprochen und ich werde diesen Gedanken im Fol-
genden im Zusammenhang der Sikularismusdebatte noch einmal aufgreifen
(Kap. 3.2.und 5.2).

Zusammenfassend lésst sich festhalten, dass Nussbaums Verweise auf ihr libera-
les Judentum als autobiografische Form der Narration zu verstehen sind, die
mehrfach zur Veranschaulichung ihrer Argumentation angefiihrt werden. Als

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

solche erscheinen sie duflerst sinnvoll (vgl. allgemein zur Plausibilitéit von Narra-
tionen Kap. 3.2). Weiterhin gibt Nussbaum mit diesen Verweisen einen Einblick
in ihre umfassenden Vorstellungen. Das ist insofern sinnvoll, als es eine Ausei-
nandersetzung mit dem Verhiltnis zu politischen Annahmen erleichtert. Aller-
dings kann man es damit noch nicht, wie sie nahelegt, als belegt ansehen, dass
die politische Konzeption tatsidchlich freistehend ist. Vielmehr muss dies (nicht
zuletzt unter Einbezug der kritischen Uberlegungen zu Kultur und Geschlecht:
Kap. 3) im Folgenden noch genauer diskutiert werden (Kap. 5 und 6).

4.6 FaziT

Nussbaum schreibt Religion eine wichtige Bedeutung fiir politische Fragen zu.
Die zentrale StoBrichtung ihrer Auseinandersetzung besteht in der Forderung,
verschiedene Lebensmodelle, religiose ebenso wie nicht-religidse, zu respektie-
ren und zu ermoglichen. Dabei handelt es sich um eine Préizisierung und Fortfiih-
rung der Fihigkeitenidee mit Blick auf Religion als einem fiir die Grundbeféhi-
gung wichtigen Aspekt.

Den normativen Ausgangspunkt ihrer Uberlegungen bildet die Annahme,
dass Religion fiir viele Menschen fiir das gute Leben wichtig ist. Religiose Le-
bensmodelle sollten daher respektiert werden. Dazu zdhlt Nussbaum auch, dass
Religion nicht als ein homogenes Gebilde betrachtet werden darf, das Menschen-
rechten und Moral entgegensteht. Zwar bedrohten manche religiose Ansichten
moralische Grundsitze, viele andere unterstiitzten sie aber oder konnten sich
dementsprechend entwickeln — grundsétzlich seien Religionen divers und dyna-
misch. Nussbaum fordert davon ausgehend den gleichen Respekt der individuel-
len Gewissensfreiheit als Grundnorm politischen Handelns. Uber das Gewissen
als Instanz der Sinnsuche soll damit ausdriicklich die Ermoglichung sowohl reli-
gioser als auch nicht-religioser Vorstellungen vom Guten gewihrt werden (4.1).
Ansichten, die die individuelle Gewissensfreiheit nicht respektieren, miissen
folglich kritisiert werden, was Nussbaum mit Blick auf sékularistische und tradi-
tionalistische Positionen genauer ausfiithrt. Weiterhin analysiert sie, dass eine
mafgebliche Ursache fiir solchen fehlenden Respekt eine tief im Menschen ver-
ankerte narzisstische Angst sei, die sich gegen Fremdes (und eben hiufig gegen
fremde religiose Vorstellungen) richtet. Es sei mithin davon auszugehen, dass es
immer wieder zu Bedrohungen des Respekts der Gewissensfreiheit komme — de-
nen man aber auch immer wieder politisch entgegentreten konne und miisse
(4.2).

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION BEI NUSSBAUM | 217

Um einem Klima der Angst entgegenzutreten und auf ein Klima des Res-
pekts hinwirken zu konnen, miisse politisches Handeln auf drei sich gegenseitig
stiitzenden Sdulen ruhen: politische Prinzipien, kritische Selbstreflexion sowie
die ,Kultivierung‘ der inneren Augen. Dabei kniipft Nussbaum ebenso wie bei
der Grundnorm eng an zentrale Annahmen des Féahigkeitenansatzes an, die sie in
Bezug auf Religion prizisiert (4.3). Um fiir politisches Handeln leitend sein zu
konnen, miissen diese Sdulen anhand der verschiedenen politischen Kontexte
weiter konkretisiert werden. Dies lédsst sich gut mit Blick auf die politischen
Prinzipien veranschaulichen: Nussbaum setzt sich diesbeziiglich exemplarisch
mit den religionspolitischen Prinzipien im Kontext der US-Verfassung und mit
der um ihre Interpretation gefiihrten Debatte auseinander. Sie pladiert hier fiir
ein religionspolitisches Modell, welches die Prinzipien von Neutralitit, Tren-
nung von Religion und Staat und Nicht-Etablierung nicht an einen minimalen
Staat bindet, sondern im Gegenteil an ein breites (letztlich: befihigendes) Kon-
zept von Freiheit kniipft. Damit einher geht nicht zuletzt die Forderung, Aus-
gleichsregelungen fiir diskriminierte Minderheiten zu schaffen. Nur so konne
man dem gleichen Respekt der Gewissensfreiheit gerecht werden (4.4).

Dariiber hinaus bin ich abschieBend kurz auf Nussbaums Verweise auf ihre
eigenen religiosen Uberzeugungen und Erfahrungen als liberale Jiidin eingegan-
gen. Diese Verweise sind als autobiografische Form der narrativen Veranschau-
lichung von Argumenten zu verstehen und als solche duBerst plausibel. Zudem
geben sie Einblick in Nussbaums eigene umfassende Lehre und sind insofern re-
levant fiir die Einschétzung ihrer Idee der gegeniiber allen umfassenden Lehren
freistehenden politischen Konzeption (4.5).

In Bezug auf die Sékularismusdebatte kann an dieser Stelle bereits festgehalten
werden, dass Nussbaum sich keineswegs nur negativ auf Religion bezieht wie
einige Kritikerinnen und Kritiker nahelegen. Vielmehr formuliert sie selbst star-
ke Kritik an atheistischen und sidkularistischen Positionen. In ihren eigenen reli-
gionspolitischen Vorschldgen bemiiht sie sich darum, Raum fiir Religion, auch
in der Offentlichkeit, zu schaffen. Es wire daher unzutreffend, ihr Modell als si-
kularistisch zu kritisieren. Zutreffend ist es aber durchaus, es als sdkular zu cha-
rakterisieren, auch wenn sie das selbst nicht ausdriicklich macht. Wenngleich der
Begriff des Sidkularen umstritten ist, scheint er doch — in irgendeiner Weise — auf
die fiir Nussbaum zentrale Idee einer wie auch immer verstandenen Neutralitéit
des Staates gegeniiber Religionen bzw. Vorstellungen vom Guten zuzutreffen.
Im folgenden Kapitel muss allerdings noch genauer erortert werden, wie gut es
ihr mit diesem sikularen Modell tatséchlich gelingt, verschiedene Vorstellungen
vom Guten gleichermaflen zu respektieren. Zweifel bestehen etwa daran, ob der

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION

Fokus auf individuelle Gewissensfreiheit Religion angemessen erfassen kann
(4.1), sowie daran, ob sie die Problematik von Neutralitit und Trennung tiefge-
hend genug behandelt (4.4).

Eng damit verbunden ist weiterhin die fiir die Universalismusdebatte zentrale
Frage nach dem Geltungsanspruch. Offensichtlich ist, dass fiir die Grundnorm,
insofern sie im Fiahigkeitenansatz selbst verwurzelt ist, universale Geltung bean-
sprucht wird (4.1) ebenso wie fiir die Analyse einer grundsitzlichen Bedrohung
durch Angst als typischer menschlicher Emotion (4.2). Auch fiir die religionspo-
litischen Sdulen wird zumindest ihrer allgemeinen Idee nach Universalitit nahe-
gelegt (4.3). Und schlieflich beansprucht Nussbaum sogar fiir die politischen
Prinzipien, die sie selbst in engen Zusammenhang mit den USA stellt, mindes-
tens kontextiibergreifende Geltung, was im Vergleich mit Europa deutlich wird
(4.4). Diese Anspriiche miissen nun aber kritisch diskutiert werden, sowohl in
Bezug auf die Grundnorm (wobei zu beriicksichtigen ist, dass der Fokus auf In-
dividuen in der interkulturellen Diskussion bereits problematisiert wurde: Kap.
3.2.2), als auch insbesondere was die Ubertragung der religionspolitischen Prin-
zipien auf Europa und die daraus resultierende Kritik betrifft.

4 - am 14.02.2026, 13:43:22.



https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

