
 

4 Religion bei Nussbaum 

 
 
 
Religion kommt im Kontext von Menschenrechten und der Begründung univer-
saler Normen eine wichtige Rolle zu. Die Herausforderung von Pluralität zeigt 
sich nämlich nicht nur an interkultureller Differenz, sondern gerade auch im 
Umgang mit der Verschiedenheit religiöser sowie nicht-religiöser Lehren. Eine 
Auseinandersetzung mit der Bedeutung von Religion bei Nussbaum ist daher 
nicht nur mit Blick auf die Rahmenkontroverse um Frauenrechte und Religions-
freiheit notwendig, sie ist auch grundsätzlich für die Debatte um Universalität 
sinnvoll. Im Folgenden sollen zunächst Nussbaums Position zum Umgang mit 
religiöser Pluralität und ihre religionspolitischen Forderungen erörtert werden. 
Im Anschluss daran werde ich dies dann vor dem Hintergrund der Säkularis-
musdebatte, die auch als Spezialfall der Universalismusdebatte betrachtet wer-
den kann (Taylor 2010, 8), kritisch prüfen und diskutieren (Kap. 5). 

 
Nussbaum beschäftigt sich in einer Reihe von Texten unter verschiedenen Fra-
gestellungen mit Religion. So geht sie im Kontext des Fähigkeitenansatzes zu-
nächst einmal grundsätzlich auf die Bedeutung von Religion und insbesondere 
auf ihre ambivalente Rolle mit Blick auf die universale Geltung der Grundbefä-
higung ein (v.a. WHD).1  Darüber hinaus stellt sie aber auch weitergehende 
Überlegungen dazu an, welche Voraussetzungen gewährleistet werden müssen, 
damit der notwendige Respekt gegenüber Religion verwirklicht werden kann. In 
einigen jüngeren Texten wird dies zum Hauptgegenstand der Argumentation. 
Dabei geht sie zum einen von gesellschaftspolitischen Debatten zu religiöser (In-
)Toleranz in Europa aus, dies geschieht insbesondere in The New Religious Into-

lerance. Overcoming the Politics of Fear in an Anxious Age (NRI). Zum anderen 

                                                             
1  Obwohl sie in WHD von der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit aus-

geht, können ihre Überlegungen zunächst auch davon losgelöst betrachtet werden, 

siehe ausführlich zu der Frauenrechtskontroverse Kap. 6 .

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

setzt sie sich, vor allem in Liberty of Conscience. In Defense of America's Tradi-

tion of Religious Equality (LC), detailliert mit verschiedenen Auslegungstraditi-
onen zur US-Verfassung und entsprechenden Gerichtsurteilen auseinander. In 
The Clash Within. Democracy, Religious Violence, and India’s Future (CW) 
analysiert sie zudem die religionspolitische Bedeutung des Gujarat-Konflikts in 
Indien. In allen diesen Texten plädiert sie letztlich für ein bestimmtes religions-
politisches Modell, welches neben dem Respekt der individuellen Gewissens-
freiheit, den man als Grundnorm betrachten kann, vor allem die religionspoliti-
schen Prinzipien von Neutralität, Trennung von Religion und Staat, Nicht-
Etablierung und Ausgleichsregelungen ins Zentrum stellt. Diese religionspoliti-
schen Überlegungen sind als Anwendung des Fähigkeitenansatzes in Bezug auf 
den Aspekt der Religion zu deuten. Nussbaum selbst spricht davon, dass die 
Ausführungen zur Religionspolitik der USA ein gutes Beispiel dafür seien, „wie 
eine zentrale menschliche Fähigkeit, die am Anfang abstrakt festgelegt wird, im 
Laufe der Zeit verfassungsrechtlich umgesetzt werden kann und wie das Ver-
ständnis von den dafür notwendigen Anforderungen dabei wächst und zuneh-
mend spezifisch wird“ (CC, 170). Es wird in der folgenden Erörterung sowie in 
der Diskussion (Kap. 5.3) noch genauer abzuwägen sein, inwiefern dies auch 
bedeutet, dass der Geltungsanspruch auf den exemplarischen Kontext beschränkt 
ist und wo universale Implikationen bestehen. 

Zu Beginn dieses Kapitels muss eine Darstellung von Nussbaums grundle-
gender Verhältnisbestimmung von Religion und Grundbefähigung bzw. gutem 
Leben sowie der daraus hervorgehenden Grundnorm des gleichen Respekts der 
individuellen Gewissensfreiheit stehen (4.1). Daraus ergibt sich zweitens eine 
Kritik an Positionen, die die individuelle Gewissensfreiheit bedrohen und die 
Nussbaum mit einer Analyse von Angst und Narzissmus als tiefer liegende 
Gründe für solche Bedrohungen verknüpft (4.2). Ausgehend von diesen grundle-
genden Annahmen werde ich dann auf die von ihr als notwendig erachteten 
Maßnahmen zum Schutz des Respekts der Gewissensfreiheit eingehen, die sie 
als drei Säulen beschreibt. Sie umfassen gute politische Prinzipien, eine kritische 
Selbstreflexion sowie die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen (4.3). Um Nuss-
baums spezifisch religionspolitische Position besser fassen zu können, ist es 
sinnvoll, die erste Säule genauer zu beleuchten und dafür ihre auf die USA be-
zogene Argumentation für ein konkretes religionspolitisches Modell im Detail 
aufzugreifen. Deutlich wird hier, dass sie vor allem die Prinzipien Neutralität, 
Trennung von Religion und Staat, Nicht-Etablierung und Ausgleichsregelungen 
als zentral für ein gutes religionspolitisches Modell erachtet (4.4). Abschließend 
werde ich darüber hinaus noch einen Blick auf Nussbaums persönliche Religio-
sität, ihr Selbstverständnis als liberale Jüdin, werfen und darauf eingehen, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 173 

 

 

che Bedeutung den Verweisen auf ihre eigenen religiösen Erfahrungen für die 
Plausibilität ihrer politischen Argumente und auch für die These der freistehen-
den Konzeption zukommt (4.5). 

Die Erörterung richtet sich damit in ihren Schwerpunkten zum einen nach 
den Fragestellungen der Säkularismusdebatte, und zwar insofern sie auf die Be-
deutung von Religion für das gute Leben und für politische Erwägungen sowohl 
allgemein als auch anhand spezifischer religionspolitischer Prinzipien abhebt. Zu 
bedenken ist dabei schon hier der Vorwurf, Nussbaum setze sich zu einseitig ne-
gativ mit Religion auseinander und weise eine Nähe zu säkularistischen Positio-
nen auf (Bader 2003, 277f., Reilly 2011, 9). Zum anderen finden sich eine Reihe 
von Anknüpfungspunkten an wesentliche Überlegungen der vorangegangenen 
Kapitel, insbesondere was die Frage der kontextspezifischen Anwendung der 
allgemeinen politischen Konzeption betrifft sowie das Verhältnis dieser als frei-
stehend verstandenen Konzeption zu Nussbaums eigenen umfassenden Überzeu-
gungen.2  

 
 

4.1  DIE GRUNDLEGENDE BEDEUTUNG VON RELIGION  
UND INDIVIDUELLER GEWISSENSFREIHEIT 

 
Nussbaum setzt sich im Rahmen ihrer politischen Erwägungen ausführlich mit 
Religion auseinander und erörtert nicht zuletzt das Verhältnis zur Grundbefähi-
gung. Dabei geht sie sowohl auf die mögliche religiös begründete Einschränkung 
von Grundfähigkeiten ein, aber insbesondere auch darauf, dass und inwiefern 
Religionen zum guten Leben vieler Menschen beitragen. Sie plädiert daher 
grundsätzlich für den Respekt von Religionen und der Entscheidungsfreiheit von 
Menschen, ihr Leben an religiösen umfassenden Lehren auszurichten. Als grund-
legende Norm fordert sie gleichen Respekt gegenüber der individuellen Gewis-
sensfreiheit – die sowohl religiöse als auch nicht-religiöse Lebensmodelle be-
trifft. Im Folgenden werde ich zunächst auf ihre Thesen zur Bedeutung von Re-
ligion für das gute Leben und die Grundbefähigung (4.1.1) und im Anschluss auf 
die Grundnorm in ihren Einzelaspekten genauer eingehen (4.1.2). 

 
 
 

                                                             
2  Die für die vorangegangenen Kapitel zentralen Aspekte Geschlecht und Kultur kom-

men allerdings nur am Rande vor, ihre Zusammenführung findet vor allem in der De-

batte zu Frauenrechten und Religionsfreiheit statt, siehe dazu Kapitel 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

4.1.1  Religion und das gute Leben 
 
In Nussbaums Auseinandersetzung mit Religion besteht ein wesentliches Anlie-
gen darin, die Bedeutung von Religion für das gute Leben vieler Menschen her-
vorzuheben. Dieses Anliegen wird von ihr über die Abgrenzung zu pauschaler 
Religionskritik eingeführt, es ist seiner Idee nach aber bereits in dem grundle-
genden Ziel verwurzelt, jedem und jeder ein gutes Leben gemäß ihrer Vorstel-
lungen vom Guten zu ermöglichen (Kap. 2.5). Das impliziert nämlich, die indi-
viduelle Entscheidung, gemäß einer bestimmten Vorstellung vom Guten zu le-
ben, zu respektieren, und zwar unabhängig davon, ob sie religiös oder nicht-
religiös ist. Eine Person aufgrund ihrer Religion zu diskriminieren, ihre Religion 
für falsch zu erklären oder gar ihr abzusprechen, selbst diese Religion für wahr 
zu halten, würde bedeuten, die Entscheidung dieser Person und damit auch sie 
selbst nicht zu respektieren (WHD, 180f.). Es ist also zunächst einmal der Res-
pekt der Person und ihrer Entscheidung für einen bestimmten Lebensweg 
(WHD, 188), der es erfordert, Religionen als Lebensmodelle anzuerkennen und 
sie auch selbst zu respektieren (zumindest insoweit sie die Grundbefähigung res-
pektieren, worauf ich noch zurückzukommen werde). 

Zudem müsse man davon ausgehen, dass religiösen Fähigkeiten intrinsischer 
Wert zukomme (WHD, 179f.). Im Zentrum sieht Nussbaum hier die Suche nach 
letztem (ultimate) Sinn, die häufig in Religionen vollzogen werde. Sinnsuche 
aber sei ein wesentliches Element guten menschlichen Lebens und sie nimmt sie 
als solches auch in ihrer Liste auf, nämlich als einen Aspekt der Fähigkeit der 
praktischen Vernunft. Insofern sie diese Fähigkeit insgesamt als äußerst wichtig 
für das Entwerfen eines Lebensplans und die Struktur der Gesamtheit der Grund-
fähigkeiten charakterisiert (vgl. Kap. 2.2 für die besondere Rolle der Fähigkeit 
der praktischen Vernunft als architektonisch), kommt letztlich auch der Sinnsu-
che mehr noch eine besondere, eben strukturierende Funktion für das gute Leben 
zu:  

 
„To be able to search for an understanding of the ultimate meaning of life in one’s own 

way is among the most important aspects of life that is truly human. One of the ways in 

which this has most frequently been done historically is through religious belief and prac-

tice […].“ (WHD, 179) 

 
Darüber hinaus beförderten Religionen andere zentrale Fähigkeiten, nämlich 
Sinne, Vorstellungskraft und Denken (4. Fähigkeit) sowie Zugehörigkeit (7. 
Fähigkeit): „[R]eligion is one of the ways in which people use thought and imag-
ination in pursuit of an understanding of what is most important in life; it is also 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 175 

 

 

among the ways in which people pursue community and affiliation.“ (WHD, 
206) Das Argument vom intrinsischen Wert religiöser Fähigkeiten zielt darauf, 
dass in Religionen eine Reihe von Grundfähigkeiten auf bestimmte (religiöse) 
Weise gefördert wird und sie mit Blick darauf respektiert werden sollten. Es be-
deutet nicht, dass es für das gute Leben grundlegende Fähigkeiten gäbe, die nur 
religiös entwickelt und verwirklicht werden könnten,3 sondern es geht darum, 
anzuerkennen, dass dies auch religiös geschehen kann (WHD, 180). Religion 
dürfe nicht als einziger Weg betrachtet werden, diese Fähigkeiten zu erlangen, 
durchaus aber als „ein extrem wichtiger Weg“ (WHD, 179)4. Geht man davon 
aus, dass Religion so eng an grundlegende Fähigkeiten geknüpft ist, lässt sich 
weiter schließen, dass sie (für religiöse Menschen) eine „wesentliche Quelle der 
Identität“ ist (WHD, 180): „Religion is central to people’s sense of themselves.“ 
(NRI, 102)  

Man könnte nun fragen, ob Religion wirklich intrinsischer Wert zukommt, 
da sich ihr Wert gewissermaßen doch aus einer eher funktionalen Wichtigkeit für 
das gute Leben und den Respekt der Person ergibt. Was die Bezeichnung als 
intrinsischer Wert hier aber signalisiert, ist, dass es sich bei Religion um einen 
Aspekt besonders tiefgehender Bedeutung für das gute Leben handelt. Während 
bloß instrumentelle Werte relativ einfach ausgetauscht werden können, gilt dies 
in Bezug auf die eng mit dem Selbstverständnis von Menschen verwobene Vor-
stellung vom Guten und also für Religion nicht:5 

 
„Of course it remains the case that respect is for persons, not for their doctrines. But these 

doctrines are so deeply a part of people’s search for the meaning of life that public gov-

ernmental denigration of those doctrines puts those people at a disadvantage, suggesting 

that they are less worthy than other citizens, and, in effect, not treating them as fully equal 

ends in themselves.“ (PLP, 22) 

 

                                                             
3  Ebenso wenig geht es darum, dass sie überhaupt verwirklicht werden müssten. Vgl. 

die Unterscheidung von Fähigkeiten und Tätigkeiten (Kap. 2.4.2) sowie die Erörte-

rung zu Gewissen als Sinnsuche in Kap. 4.1.2. 

4  Wie in der Einleitung angesprochen übersetze ich englischsprachige Zitate immer 

dann, wenn ich sie in eigene Sätze integriere. Vgl. Kap. 1. 

5  Man könnte überlegen, ob die Annahme eines intrinsischen Werts religiöser Fähigkei-

ten mit Blick auf Nicht-Religiöse bereits eine zu weitgehende Annahme ist, die nicht 

zur Grundlage einer politischen Konzeption gemacht werden darf. Nussbaum verwen-

det diesen Begriff tatsächlich später selbst nicht mehr, was man als einen Wandel in 

diesem Sinn deuten könnte.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Die hauptsächliche Stoßrichtung dieser Überlegungen scheint letztlich die For-
derung des Respekts von Menschen als religiösen Menschen zu sein. Wichtig ist 
der Respekt von Religion demnach nicht nur, damit Wahlfreiheit gewährt ist, 
sondern auch, weil man tatsächlich annehmen sollte, dass Religionen für das gu-
te Leben wichtig sind und zur Befähigung beitragen (können). 

 
Der Respekt gegenüber Religion hat Nussbaum zufolge aber dort eine Grenze, 
wo Religionen Einschränkungen der Grundbefähigung begründen (WHD, 188). 
In solchen Fällen plädiert sie klar für die Kritik an und Einschränkung von reli-
giösen Ansprüchen. Auffällig ist, dass solche Fälle in Texten, in denen es nicht 
um die Grundbefähigung geht, nur am Rande vorkommen (wie in LC und NRI), 
während religiös begründete Bedrohungen der Grundbefähigung im Zusammen-
hang der Begründung des Fähigkeitenansatzes eine durchaus wichtige Rolle 
spielen (wie in WHD, aber auch JOC; deutlich zeigt sich das an ihrer Auseinan-
dersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit, siehe ausführlich: Kap. 6).  

Immer jedoch weist Nussbaum sogleich darauf hin, dass aus der Möglichkeit 
der Bedrohung der Grundbefähigung durch Religion keine pauschalen negativen 
Urteile über Religion als Bedrohung von Moral und als Quelle von Gewalt abge-
leitet werden dürfen. Gegen eine solche starke Religionskritik hebt sie hervor, 
dass das Verhältnis von Moral und Religion vielschichtig sei. So komme Religi-
onen gerade auch eine positive Funktion dafür zu, „moralische Ansichten zur 
Lebensführung zu vermitteln und zu fördern“ (WHD, 190). Das veranschauliche 
beispielsweise die zentrale Bedeutung von Gerechtigkeitsvorstellungen und Mo-
ral im Judentum, die Nussbaum u.a. mit ihrer eigenen religiösen Erfahrung be-
legt (PD, 107, siehe dazu Kap. 4.5). Grundsätzlich verweise das Verhältnis zu 
Moral darauf, dass Religionen in sich divers sind, sie können moralische 
Grundsätze zwar mitunter bedrohen, oftmals aber auch unterstützen (besonders 
deutlich wird dies am Verhältnis von Religion und Frauenrechten, Kap. 6.1). Re-
ligionen seien also ähnlich wie Kulturen durch eine interne Diversität gekenn-
zeichnet.  

Darüber hinaus seien Religionen, ebenfalls wie Kulturen, dynamisch (vgl. 
Kap. 2.7). Sie veränderten sie sich im Laufe der Zeit, was man sowohl im Chris-
tentum als auch im Judentum, Islam usw. beobachten könne: „[B]ecause they in-
volve a committed search for ultimate meaning, they shift in at least some ways 
in response to participant’s changing views of meaning“ (WHD, 182). Ihre Fest-
stellung, dass solche Entwicklungen in engem Zusammenhang mit gesellschaft-
lichen Veränderungen stehen, ist ein weiterer für die Beurteilung von Religion 
relevanter Aspekt: Insofern nämlich von einer Verwebung und gegenseitigen 
Beeinflussung religiöser, kultureller und politischer Interessen auszugehen ist 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 177 

 

 

(RW, 103), ist es auch äußerst schwierig, zu entscheiden, welche als religiös for-
mulierten Ansprüche tatsächlich auf religiösen und welche auf anderen Interes-
sen beruhen:  

 
„One of our greatest problems, in talking about the prerogatives of religious actors and 

groups, is to decide when there is a legitimate religious issue on the table, and when the is-

sue is, instead, cultural or political. Religions are intertwined in complex ways with poli-

tics and culture.“ (WHD, 193) 

 
Aufgrund dieser Diversität und Dynamik von Religionen dürfe man keine ho-
mogenisierenden Annahmen über Religion machen, insbesondere nicht solche, 
die ‚Religion‘ einen genuinen Zusammenhang mit Gewalt und der Verletzung 
von Moral unterstellen. Gewalt beruhe auf einer Vielzahl von Motiven. Und man 
dürfe auch nicht vergessen, dass sie häufig nicht-religiös begründet wird, wie das 
beispielsweise in marxistischen Gewaltregimen oder in dem „im Grunde atheis-
tischen Nazideutschland“ geschehen sei (LC, 326).6 (Diese These unterstreicht 
sie auch in ihrer Analyse des Gujarat-Konflikts in Indien – dieser sei keineswegs 
nur oder vor allem religiös motiviert gewesen, wie viele behauptet haben; er sei 
vielmehr Ausdruck einer gesellschaftlichen Gesamtproblematik von Angst vor 
dem Fremden und dem Wunsch nach Homogenität: CW.) Es sei daher falsch, 
aus der notwendigen Kritik an religiös motivierten Einschränkungen der Grund-
befähigung verallgemeinernde Schlussfolgerungen über Religion zu ziehen, die 
dazu führen, religiöse Vorstellungen nicht als Lebensmodelle zu respektieren. 

 
Es ließe sich abschließend die Frage stellen, was Nussbaum überhaupt unter ‚Re-
ligion‘ versteht und ob sie dies genauer bestimmt. Jedoch bestimmt sie ausdrück-
lich kein Spezifikum von Religion. Vielmehr problematisiert sie eine Reihe von 
Versuchen der Definition. Sie alle scheiterten an der (inter- und intra-)religiösen 
Diversität und seien entweder zu weit oder zu eng gefasst, oder sogar beides zu-
gleich (LC, 167f). Etwa sei das Kriterium von „als stark empfundenen Verpflich-
tungen“ (strongly felt commitments, LC, 167) zu weit gefasst, da es unter ande-
rem auch auf Familienbeziehungen zutreffe. Demgegenüber sei „die Beziehung 
einer Person zu Gott“ (ebd.) zu eng, weil es manche Lehren, wie den Buddhis-
mus oder den Konfuzianismus, ausschließe. Als einzig aussichtsreiches Kriteri-
um, das alle Religionen zu umfassen scheint, wertet sie den Bezug auf „letzte 
Fragen“ (ultimate questions, LC, 168). Damit kommt sie letztlich aber auf einen 

                                                             
6  Dieses Argument formuliert ähnlich auch z.B. José Casanova (Casanova 2010, siehe 

Kap. 5.1.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Aspekt zurück, den sie selbst nicht als spezifisch religiös charakterisiert hat (sie-
he oben) und der insofern selbst zu weit gefasst ist, um ein Spezifikum von Reli-
gion darstellen zu können. Tatsächlich geht es ihr nicht darum, ein Spezifikum 
zu bestimmen, sondern nur einen für politisches Handeln sinnvollen Bezugs-
punkt zu benennen – und dies scheint ihr der inklusive Aspekt der Gewissens-
freiheit bzw. der Sinnsuche zu sein. In diesem Zusammenhang wird deutlich, 
dass sie ihre Überlegungen bewusst auf das Politische beschränkt: Annahmen zu 
Religion werden soweit als sinnvoll betrachtet, wie sie als Grundlage politischen 
Handelns notwendig sind, sie sind aber darauf zu begrenzen. Weitergehende 
Spekulationen über ein Wesen von Religion haben hier keinen Platz.7 

Diese Überlegung erscheint in Bezug auf die Pluralität von Vorstellungen 
vom Guten zunächst plausibel. Es ist jedoch zum einen zu fragen, wie konse-
quent Nussbaum darin ist, keine weiteren Bestimmungen zu Religion vorauszu-
setzen. Zum anderen stellt sich die Frage, ob der Fokus auf individuelle Sinnsu-
che tatsächlich so inklusiv ist, wie sie nahelegt, oder ob er, wie einige einwen-
den, das Relevante von Religion nicht erfasst und Religion daher auch nicht an-
gemessen in die politischen Überlegungen einbeziehen kann. Diesen Fragen 
werde ich an späterer Stelle noch genauer nachgehen (Kap. 5.1). 

 
Nussbaums zentrales Anliegen mit Blick auf Religion besteht also darin, Men-
schen zu ermöglichen, gemäß ihrer – oftmals religiösen – Vorstellungen vom 
Guten zu leben. Dafür sei es (trotz der notwendigen Kritik an religiösen Ansprü-
chen, die den Respekt bedrohen) wichtig, religiöse Lebensmodelle grundsätzlich 
zu respektieren und auch den Wert von Religion an sich für das gute Leben vie-
ler Menschen anzuerkennen. Für die Formulierung von Normen rückt angesichts 
der Pluralität von religiösen und nicht-religiösen Vorstellungen vom Guten letzt-
lich dennoch die nicht spezifisch auf Religion bezogene Sinnsuche in der Instanz 
des Gewissens ins Zentrum. Dies führt zu der Norm des gleichen Respekts der 
Gewissensfreiheit. 

 
 
 
 

                                                             
7  Religionsphilosophisch könnte man ihren Religionsbegriff wohl am ehesten als funk-

tionalistisch bezeichnen, da im Zentrum die Funktion von Religion für die Grundbe-

fähigung bzw. das gute Leben der Menschen steht – wobei seine Besonderheit, wie 

dargestellt, darin besteht, dass er einen intrinsischen Aspekt von Religion impliziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 179 

 

 

4.1.2  Der gleiche Respekt der individuellen Gewissensfreiheit 
als zentrale Norm 

 
Als zentrale Norm für die Ermöglichung religiöser und nicht-religiöser Vorstel-
lungen vom Guten betrachtet Nussbaum den gleichen Respekt der individuellen 
Gewissensfreiheit. Damit verbindet sie im Wesentlichen fünf Aspekte: Men-
schenwürde, Respekt, Gewissen und Verletzlichkeit – die sie auch als Grund-
prämissen bezeichnet – sowie das Prinzip der Freiheit, welches sich aus der 
Kombination der Prämissen ergebe.8 

 
Spezifisch religionspolitisch ist vor allem die Prämisse zur Suche nach letztem 
(ultimate) Sinn bzw. Gewissen. Sinnsuche, so die Annahme, ist ein zentraler As-
pekt guten menschlichen Lebens, weswegen sie, ebenso wie die interne Fähig-
keit, mittels derer Menschen zur Sinnsuche in der Lage sind und die meist Ge-
wissen genannt wird (NRI, 65), Respekt verdient: „[A]nyone who has it (and all 
humans do) is worthy of boundless respect“ (LC, 19). Dabei handelt es sich hier 
um eine Fähigkeit, der Nussbaum als Aspekt der praktischen Vernunft eine be-
sondere Funktion in der Anordnung und Sinngebung der Gesamtheit der Fähig-
keiten zuschreibt (vgl. Kap. 4.1.1). Wenn sie nun die enge Verbindung dieser 
Fähigkeit mit Würde betont und davon spricht, das Gewissen sei „ein sehr wich-
tiger Teil des Menschen, der eng mit der Würde verbunden oder sogar ein As-
pekt davon ist“ (NRI, 65), ist dies folglich nicht nur darauf zurückzuführen, dass 
alle in ihrer Liste als zentral benannten Fähigkeiten mit Würde verknüpft sind 
(vgl. Kap. 2.2), sondern es wird auch diese besondere Bedeutung von Sinnsuche 
nahegelegt. Mit Gewissen und Würde verbunden ist weiterhin die Idee der 
Gleichheit. Diese stellt in diesem Zusammenhang zwar keine eigenständige 
Prämisse dar, sie ist doch aber grundlegend mit Würde und der Grundbefähigung 
verbunden (Kap 2.2). Insofern wird sie von Nussbaum auch gewissermaßen als 
Vorzeichen der gesamten Norm des Respekts der individuellen Gewissensfrei-
heit verstanden: Es geht darum, dass alle Menschen gleichermaßen in ihrer Sinn-
suche respektiert werden müssen (LC, 21). 

Aufgrund ihrer Bedeutung für das gute Leben müssen Sinnsuche und Gewis-
sen unbedingt respektiert werden. Der Respekt gebühre dabei zuallererst dem 

                                                             
8  Ich stütze mich vor allem auf die Rede von fünf Prämissen in NRI Kap. 3. In LC 

kommen diese ähnlich vor, Nussbaum ordnet sie aber in eine größere Zahl von „Kon-

zepten“ (acht) und „Prinzipien“ (sechs) ein (LC Kap. 1.III und IV), wozu auch kon-

kretere religionspolitische Annahmen zählen (siehe Kap. 4.4). Die hier herauskristalli-

sierte Grundnorm kommt ähnlich auch in anderen Texten vor (WHD, PLP u.a.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Gewissen der einzelnen Personen, das heißt den Individuen und nicht den religi-
ösen Gruppen oder den Religionen als solchen: „[T]he relevant unit theoretically 
is the conscience of the individual.“ (NRI, 79) Politische Entscheidungen sollen 
demnach nicht anhand der von einzelnen Religionsvertreterinnen und -vertretern 
proklamierten Ansichten entschieden werden (auch nicht, wenn es sich dabei um 
religiöse Autoritäten handelt), sondern das entscheidende Kriterium müsse das 
einzelne Individuum sein (vgl. Kap. 2.2): „[A]ny solution that appears good for a 
religious group will have to be tested to see whether it does indeed promote the 
religious capabilities (and other capabilities) of the group’s members, taken one 
by one.“ (WHD, 188) Das Ziel müsse sein, nicht nur bestimmte dominante reli-
giöse Vorstellungen zu schützen, sondern auch die vielen unterschiedlichen und 
teilweise sehr individuellen Formen (LC, 170).  

Man könnte dies so verstehen, dass Nussbaum bei Gewissensfreiheit ein sehr 
starkes Autonomieverständnis voraussetzt und den Respekt ausschließlich auf 
Individuen bezieht. Ausdrücklich schließt sie aber erstens nicht die Möglichkeit 
aus, dass sich Menschen religiösen Autoritäten unterordnen wollen, sondern for-
dert, Unterordnung aus religiösen Gründen zu respektieren (vgl. Kap. 2.5.2), so-

fern, so kann man präzisieren, von einer individuellen Entscheidung zu einer 
solchen Unterordnung ausgegangen werden kann (anschaulich wird das in Kap. 
6.2.1).9 Zweitens müsse man wie bereits erörtert auch die Religionen selbst als 
Raum, in dem Sinnsuche geschieht, in gewissem Maße respektieren, wenn man 
die Personen respektieren möchte: „It is because we respect persons that we 
think that their comprehensive doctrines deserve space to unfold themselves, and 
deserve respectful, nonderogatory treatment from government“ (PLP, 33, vgl. 
Kap. 4.1.1). Darüber hinaus hält sie es drittens schließlich auch für die praktisch-
politische Abwägung, ob ein Anspruch als Ausdruck einer Gewissensüberzeu-
gung zu berücksichtigen ist oder nicht, für hilfreich, Überzeugungen religiöser 
Gemeinschaften zur Orientierung heranzuziehen (siehe dazu Kap. 4.4.2). Trotz 
des ‚theoretischen‘ Fokus auf die individuelle Gewissensfreiheit (vgl. NRI, 79) 
spielen somit auf verschiedene Weise auch Religionen und religiöse Gemein-
schaften eine wichtige Rolle. Das ist, wie sich noch zeigen wird, für die Diskus-
sion der Plausibilität ihres Konzepts von großer Bedeutung. 
 

                                                             
9  Dies spielt auch in der Kontroverse um Frauenrechte und Religionsfreiheit eine wich-

tige Rolle: Kap. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 181 

 

 

Eine weitere Prämisse religionspolitischen Handelns ist Nussbaum zufolge die 
Annahme der Verletzlichkeit (NRI, 65-68).10 In Fortführung der allgemeinen 
These des Fähigkeitenansatzes, dass Menschen nicht nur durch Fähigkeiten, 
sondern auch durch Bedürftigkeit und Verletzlichkeit charakterisiert sind und 
daher politische Maßnahmen zum Schutz ihrer Würde notwendig sind (Kap. 
2.2), nimmt sie an, dass es auch in Bezug auf Gewissensfreiheit notwendig ist, 
eine Reihe von Voraussetzungen zu schaffen. Nur so sei Gewissensfreiheit mög-
lich: „The vulnerabilty premise, then, means that giving equal respect to con-
science requires tailoring worldly conditions so as to protect both freedom of be-
lief and freedom of expression and practice.“ (NRI, 67) 

Dementsprechend ist Freiheit auch in Bezug auf Religion und Gewissen im 
Sinne der Befähigungsidee zu verstehen (vgl. Kap. 2.4.1). Das heißt, jeder und 
jede soll in der Lage sein, sich für eine bestimmte Sinnsuche anstelle einer ande-
ren zu entscheiden, und niemand darf in dieser Entscheidung eingeschränkt wer-
den, sofern die Entscheidung nicht selbst eine Einschränkung der Freiheit Ande-
rer bedeutet:  

 
„Liberty, or the free exercise of religion, means being able to follow one’s own conscience 

in matters of religious belief and – within limits set by the demands of public order and the 

rights of others – religious conduct.“ (LC, 19) 

 
Um dies zu erreichen, dürfe man sich nicht auf negative Freiheit und einen mi-
nimalen Staat beschränken, wie dies einige Theorien nahelegen. Vielmehr seien 
angesichts der Verletzlichkeit staatliche Maßnahmen notwendig, die jeden Men-
schen tatsächlich in die Lage versetzen, nach Sinn zu suchen, sich für eine Vor-
stellung vom Guten zu entscheiden und dementsprechend zu leben (LC, 24). Die 
staatlichen Maßnahmen sollen jedoch zugleich auf eine ermöglichende Funktion 
beschränkt bleiben. Gemäß der Idee des politischen Liberalismus darf es zum ei-
nen nicht darum gehen, eine bestimmte Sinngebung zu forcieren, da sich Freiheit 
gerade auch auf die Wahl der Vorstellung vom Guten beziehen soll (vgl. Kap. 
2.5). Zum anderen geht es Nussbaum nicht einmal überhaupt um Sinngebung, 
sondern um das Gewissen als Instanz der Sinnsuche: „It is the faculty, not its 
goal, that is the basis of political respect“ (LC, 169). Die Frage, ob tatsächlich 
Sinn gefunden wird und worin er besteht, klammert sie aus. Damit zielt sie nicht 

                                                             
10  Auch diese Prämisse findet keine explizite Entsprechung auf der Liste in LC, sie 

kommt aber im Zusammenhang mit anderen Punkten vor, etwa mit Blick auf das Ge-

wissen: „Conscience is precious, worthy of respect, but it is also vulnerable, capable 

of being wounded and imprisoned.“ (LC, 19) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

zuletzt auf die Inklusion von Menschen, die einen letzten Sinn grundsätzlich in 
Frage stellen. Der Fokus auf Sinnsuche soll es ermöglichen, auch ihnen und ih-
ren Lebensentwürfen gleichen Respekt zu zollen: „[A]nd thus we can agree to 
respect the faculty without prejudging the question whether there is a meaning to 
be found, or what it might be like.” (LC, 169) Damit scheint Nussbaum letztlich 
belegen zu wollen, dass die Orientierung an der Gewissensfreiheit nur die not-
wendigen minimalen Voraussetzungen macht und dadurch tatsächlich plurale 
Vorstellungen vom guten Leben ermöglicht, was die These der weltanschaulich 
neutralen Konzeption bestätigen würde (Kap. 2.5). Wie überzeugend diese Be-
hauptung der größtmöglichen Inklusion und der damit verbundenen Idee der 
Neutralität tatsächlich ist, muss allerdings, trotz der plausiblen Intention, Sinnsu-
che als inklusiven Orientierungsmaßstab zu setzen, noch genauer diskutiert wer-
den. Man könnte nämlich z.B. bezweifeln, ob ein so stark an Entscheidungsfrei-
heit orientiertes Konzept Religion wirklich gut erfassen kann (vgl. Kap. 4.1.1, 
zur Diskussion siehe Kap. 5.1). 
 
Aufmerksamkeit verdient schließlich noch die Prämisse des Respekts (vgl. all-
gemein dazu Kap. 2.2.1). Nussbaum verbindet sie hier mit einer Abgrenzung zu 
der oft in anderen Theorien vertretenen Idee von Toleranz, die sie aber für „zu 
missgünstig und schwach“ hält (LC, 24). Toleranz sei nämlich oft mit einem hie-
rarchischen Denken verbunden, „[s]o als ob die eine Gruppe von Menschen eine 
andere gnädigerweise in ihrer Art zu leben gewähren lässt, sie aber auch jeder-
zeit daran hindern könnte“ (ITW).11 Was man benötige, sei dagegen ein starkes 
Verständnis von Anerkennung, das von einer Gleichheit zwischen Menschen 
und ihren Ansprüchen in Gewissensfragen ausgeht. Ihre Argumentation legt da-
bei mitunter eine Ablehnung des Toleranzkonzepts an sich nahe, tatsächlich geht 
es ihr aber vor allem um die Ablehnung eines bestimmten Verständnisses und 
um die Spezifikation von Toleranz hin zu einem umfassenderen Konzept im 
Sinne von Respekt: „[W]e must ground toleration in a view of equal respect for 
persons.“ [PLP, 37]12 Dementsprechend gebraucht sie den Begriff der Toleranz 
mitunter selbst affirmativ. 

                                                             
11  In LC steht dies im Zusammenhang mit Nussbaums Erörterung der amerikanischen 

Verfassungstradition und sie bezieht sich hier affirmativ auf James Madison, der für 

seine kritische Haltung gegenüber Toleranz dieses Argument angeführt habe (LC, 

Kap. 3.3). 

12  Vgl. die Unterscheidung in verschiedene Verständnisse von Toleranz bei Rainer Forst. 

Nussbaums Respektidee ist wohl dem zuzurechnen, was er (als eine Form von Tole-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 183 

 

 

Diese Überlegung ruft einige Fragen hervor. So ließe sich einwenden, dass 
eine solche Forderung nach Respekt zu stark ist und mehr noch, dass sie höhere 
Anforderungen an religiöse Menschen stellt als an andere (De Dijn 2008) – was 
gegen ihre Neutralität und womöglich auch gegen ihren universalen Anspruch 
spräche. Nussbaums Argument, es gehe auch bei Respekt (nur) um einen politi-
schen und nicht um einen umfassenden Wert (PLP, 18f.), kann dies nicht unbe-
dingt entkräften. Auf diese Problematik, die letztlich die gesamte Konzeption be-
trifft, muss daher in der Diskussion noch genauer eingegangen werden (Kap. 
5.2). Zu überlegen ist zudem, ob Nussbaum selbst ihrem Anspruch des Respekts 
gerecht wird. Bedenkenswert ist hier der Gedanke von Wendy Brown, dass Kon-
zepte wie Toleranz häufig dazu genutzt würden, sich über als intolerant klassifi-
zierte Andere zu stellen und damit eigene Intoleranz und sogar Gewalt ihnen ge-
genüber zu rechtfertigen (Brown 2006). Toleranz als Selbstbezeichnung ist dann 
problematisch, insofern sie Überlegenheit und Unangreifbarkeit signalisiert. 
Nussbaums Konzept von Respekt dürfte diese Schwierigkeiten nur teilweise ent-
kräften, denn sie kritisiert Toleranz zwar als herablassende Weltsicht und zielt 
dagegen auf „Respekt unter Gleichen“ (ITW), es scheint aber, dass es ihr in ih-
rem Bemühen um eine freistehende Konzeption letztlich ebenfalls um eine in 
gewisser Hinsicht unangreifbare und überlegene Konzeption geht (nicht zuletzt 
mit Blick auf die Diskussion zu Geschlecht und Kultur: Kap. 3). Auch dies wer-
de ich in der Diskussion weiterverfolgen (Kap. 5). 

 
Fazit 
Nussbaum plädiert in Fortführung ihrer Grundideen des Fähigkeitenansatzes da-
für, dass Menschen ermöglicht werden soll, ein Leben gemäß ihrer Vorstellun-
gen vom Guten zu wählen und zu führen. Zu respektieren seien sowohl die indi-
viduellen Entscheidungen als auch zu einem gewissen Grad die umfassenden 
Lehren selbst. Insbesondere dürfe kein Unterschied zwischen religiösen und 
nicht-religiösen Vorstellungen gemacht werden. Das setzt zum einen voraus, Re-
ligion nicht als per se problematisch zu verurteilen, da dies zu einer Diskriminie-
rung religiöser Lebensmodelle führe und zudem aufgrund der Diversität von Re-
ligionen und der potenziell positiven Bedeutung von Religion für die Grundbe-
fähigung schlicht unzutreffend sei. Zum anderen erfordert dies, den Fokus politi-
schen Handelns auf das Gewissen als Instanz der Sinnsuche zu richten, was ne-
ben religiösen auch nicht-religiöse Lehren erfasst. 

                                                                                                                                  
ranz) „Respekt-Konzeption“ nennt, und zwar in der Variante, die auf qualitativer 

Gleichheit beruht (Forst 2000). Er selbst hält diese auch für die überzeugendste (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Die Forderung gleichen Respekts individueller Gewissensfreiheit, die Nuss-
baum ausgehend davon als zentrale Norm formuliert, erscheint grundsätzlich 
überzeugend. Es muss jedoch noch genauer diskutiert werden, ob sie tatsächlich 
als universale Grundlage allgemein plausibel ist (Kap 5.1). Dabei müssen vor al-
lem jene Zweifel aufgegriffen werden, die sich darauf richten, ob die Fokussie-
rung auf Entscheidungsfreiheit Religion sinnvoll erfassen kann und ob sie als 
freistehende, weltanschaulich neutrale Norm gelten kann (in diesem Punkt 
drängt sich nicht zuletzt der Vergleich zu der Diskussion um Geschlecht und 
Kultur auf, vgl. Kap. 3.2). 

 
 

4.2  DIE BEDROHUNG DER GEWISSENSFREIHEIT DURCH 

SÄKULARISTISCHE UND TRADITIONALISTISCHE 

POSITIONEN 
 
Für Nussbaums Auseinandersetzung mit Religion spielt die Analyse der Bedro-
hung von Gewissensfreiheit eine wesentliche motivierende Rolle. Den analysier-
ten Bedrohungen gegenüber gilt es deutlich zu machen, wie wichtig der gleiche 
Respekt der individuellen Gewissensfreiheit ist. Im Folgenden werde ich daher 
ihre Argumente gegen die beiden hauptsächlichen Gegner, traditionalistische 
und säkularistische Positionen, in den Blick nehmen (4.2.1). Daran anschließend 
gehe ich kurz auf die damit verbundene, weitergehende Annahme ein, dass sol-
che Positionen in einer grundlegenden menschlichen Neigung zu Angst und 
Narzissmus begründet liegen (4.2.2). 

 

4.2.1  Nussbaums Kritik an traditionalistischen und 
säkularistischen Positionen 

 
Nussbaum setzt sich im Wesentlichen mit zwei Bedrohungen der Gewissensfrei-
heit auseinander, die sie in ihren verschiedenen Texten mit unterschiedlichen 
Schwerpunkten diskutiert. Dies sind erstens so genannte traditionalistische und 
zweitens säkularistische Positionen. 

Als traditionalistische Positionen bezeichnet Nussbaum solche, die eine reli-
giöse bzw. kulturelle Tradition über die Geltung der Grundbefähigung im All-
gemeinen und die individuelle Gewissensfreiheit im Besonderen stellen (WHD, 
176f.). Darunter fasst sie in WHD zunächst einmal sowohl (mehr oder weniger) 
kulturrelativistische Außenperspektiven als auch bestimmte religiöse (und kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 185 

 

 

relle) Innenperspektiven.13 Im Kontext ihrer Auseinandersetzung mit den USA 
und deren Verfassungstradition in LC hingegen geht es ausschließlich um die 
Innenperspektive eines konservativen evangelikalen Christentums – ein Unter-
schied, der sich auch auf den Inhalt ihrer Kritik auswirkt: Während in WHD das 
Verhältnis zwischen Einzelnen und der Gemeinschaft im Vordergrund der Prob-
lematisierung steht, geht es in LC vor allem um das Streben nach einer gesell-
schaftlichen Vorrangstellung einer Religion.14 

Der zentrale Einwand ist in beiden Kontexten aber der gleiche. Er richtet sich 
gegen die Behauptung einer richtigen religiösen Position. Dagegen führt Nuss-
baum zum einen das Argument der internen Diversität von Religionen an (vgl. 
Kap. 4.1.1) und verweist darauf, dass traditionalistische Positionen die Gewis-
sensfreiheit derjenigen verletzten, die innerhalb einer Religion alternative Sicht-
weisen vertreten (WHD, 185). Zum anderen macht sie darauf aufmerksam, dass 
in dem Anspruch auf gesellschaftlichen Vorrang einer Religion andere Religio-
nen und nicht-religiöse Vorstellungen nicht respektiert werden (LC, 4f.). Beson-
ders problematisch sei es, wenn eine bestimmte religiöse Vorstellung zur Verfas-
sungsgrundlage gemacht werden soll (siehe ausführlich zum Prinzip der Nicht-
Etablierung: Kap. 4.4.1). 15  Anhand von Äußerungen einiger bekannter US-
Politiker illustriert sie, wie der gleiche Respekt verletzt wird, wenn der Vorrang 
einer Weltsicht propagiert wird (das prominenteste Beispiel darunter ist der 
frühere US-Präsident George W. Bush: LC, 5f.). Ähnliche Entwicklungen stellt 
sie auch außerhalb der USA fest, etwa in Indien im politischen Machtanspruch 
eines konservativen ‚rechten‘ Hinduismus, der andere religiöse Ansichten nicht 
ausreichend respektiert. (In CW kommt sie zu dem Schluss, dass in den polari-
sierenden exklusivistischen Positionen des konservativen Hinduismus eine we-

                                                             
13  Die Subsumierung dieser beiden doch sehr unterschiedlichen Perspektiven unter eine 

Position ist problematisch, da sie zu Vereinfachungen führt, die sich auch auf die 

Plausibilität ihrer Beurteilung auswirken. Siehe dazu Kap. 6.1. 

14  Es sei darauf hingewiesen, dass Nussbaum in LC nicht selbst von einer traditionalisti-

schen Position spricht; es erscheint angesichts der Parallelen in der Argumentation zu 

WHD aber sinnvoll, die konservative religiöse Position als eine Form dessen zu deu-

ten. 

15  In LCA spricht Nussbaum diesbezüglich auch von „Establishmentarians”. Diese Be-

zeichnung ist jedoch nicht präzise, da, wie sich im Folgenden zeigen wird, die säkula-

ristische Position das Problem des Etablierungsstrebens teilt und daher genauso be-

nannt werden könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sentliche Grundlage für die Eskalation des Konflikts zwischen Hindus und Mus-
limen 2002 im indischen Bundesstaat Gujarat zu sehen sei.16) 

 
Gewissensfreiheit werde aber auch von säkularistischen Positionen bedroht. Die-
se verletzten die Gewissensfreiheit dadurch, dass sie religiöse Lebensmodelle 
insgesamt nicht anerkennen und nahelegen, dass ein nicht-religiöses Leben ei-
nem religiösen vorzuziehen sei (WHD, 180). Nussbaum zufolge verlangt der 
Respekt der Person aber, gerade auch von Säkular-Liberalen, die Anerkennung 
religiöser Modelle im politischen Bereich, und zwar selbst dann, wenn sie selbst 
das Modell für Aberglaube halten: 

 
„Even if one were convinced [...] that religion is all superstition, and that a comprehensive 

secular view of the good is correct, we do not show sufficient respect for our fellow citi-

zens when we fail to acknowledge that they reasonably see the good differently.“ (PD, 

108) 

 

Problematisch sei weiterhin, dass säkularistische Positionen homogenisierende 
Annahmen über Religion machten, indem sie behaupten, dass Religion per se li-
berale Ideen wie Autonomie und Pluralismus bedrohe, tendenziell Gewalt her-
vorrufe u.ä. Sie bezögen sich dabei nur auf bestimmte religiöse Stimmen, alter-
native Sichtweisen berücksichtigten sie entweder gar nicht oder nähmen sie nicht 
ernst (WHD, 182f.). Damit aber übersähen sie die Diversität von Religionen 
(vgl. Kap. 4.1) und würden jenen anderen Stimmen nicht gerecht. Zudem bein-
halteten säkularistische Positionen neben einer Hierarchie zwischen nicht-
religiösen und religiösen Lehren oftmals auch eine zwischen verschiedenen Re-
ligionen. Viele neigten nämlich dazu, bekannte, in ihrer Gesellschaft prägende 
Religionen als Teil ihrer Kultur und damit als weniger problematisch-religiös zu 
betrachten, während sie bei fremden, in ihrer Gesellschaft nur von einer Minder-
heit vertretenen Religionen, das Problematisch-Religiöse im Vordergrund sähen: 
„[I]t is likely to be especially harsh toward minority religions. The religion of the 
majority does not look particularly religious, because it is so much a part of 
dominant laws and customs that it does not stand out.“ (LCA, 353f.)17 Eine sol-

                                                             
16  Siehe für eine ausführliche Analyse von Nussbaums Argumentation in CW: Winkler 

2009a. 

17  Diese Beobachtung einer Bewertung mit zweierlei Maß spielt eine wichtige Rolle für 

ihre Forderung nach Konsistenz, die eine der von ihr für die Umsetzung von Gewis-

sensfreiheit geforderten politischen Säulen ist: Kap. 4.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 187 

 

 

che besondere Benachteiligung fremder Religionen sei aber eine weitere Verlet-
zung des gleichen Respekts. 

Über die Frage des gleichen Respekts hinaus sei es außerdem strategisch un-
klug, in so vereinfachender Weise über Religion zu urteilen. Dies erschwere zum 
einen Allianzen mit liberalen Religiösen, die für eine gemeinsame Kritik an 
(religiöser und nicht-religiöser) Gewalt aber notwendig seien: „It would be best 
if all people could focus on combating bad behavior wherever it arises, rather 
than smugly suggesting that if we were all atheists, the world would be a more 
peaceful place.“ (LC, 326f.) Zum anderen sei es „unüberlegt und im Allgemei-
nen kontraproduktiv“, religiöse Menschen von ausdrücklich als ‚nicht-religiös‘ 
proklamierten moralischen Anforderungen überzeugen zu wollen, da solche ‚ex-
ternen‘ Normen oft als bedrohlich empfunden würden (WHD, 178). Es sei daher 
zu vermuten, dass säkularistische Haltungen zu einer verstärkten Abgrenzung zu 
liberalen Werten und zu religiöser Extremisierung beitragen. (Auch dies beo-
bachtet Nussbaum z.B. in Indien, wo fehlende Bildung und die mangelnde Aus-
einandersetzung mit Religion sowie deren Gleichsetzung mit illiberalem Extre-
mismus gerade erst zu einer Extremisierung von religiösen Individuen beigetra-
gen hätten: CW, 74.) Die säkularistische Position sei demnach auch im Sinne ei-
ner effektiven Kritik an Gewalt und der Einschränkung von Menschenrechten 
(bzw. der Grundbefähigung) problematisch. Insgesamt sei sie ebenso wie eine 
traditionalistische Position als Verfassungsgrundlage abzulehnen. 

Es sei noch darauf hingewiesen, dass sich Nussbaum in dieser Kritik an sä-
kularistischen Ansichten zunächst auf antireligiöse Positionen bezieht, die sehr 
starke Thesen zur Bedrohung durch Religion vertreten (z.B. Bertrand Russell: 
WHD, 176, Daniel Dennett und die so genannten Brights: LCA, 355). Sie kriti-
siert aber auch säkularistische Liberale, die weniger durch offensive Religions-
kritik auffallen (dazu zählt sie z.B. Joseph Raz: WHD, 176). Deren Schwierig-
keit sieht sie – im Sinne ihrer Kritik am umfassenden Liberalismus – darin, dass 
sie umfassende Vorstellungen zu Autonomie, Pluralismus u.a. als universale 
Werte einfordern, was mit (einigen) religiösen Lehren nicht vereinbar sei (PLP, 
11). Ihre eigene Konzeption, die sie im Anschluss an Rawls als politisch-liberal 
versteht, will sich demgegenüber auf minimale Annahmen (etwa zu Autonomie) 
beschränken, die, so der Anspruch, auch von den meisten religiösen Lehren ge-
teilt werden können (vgl. Kap. 2.5). Wie überzeugend dieser Anspruch ist, muss 
nicht zuletzt angesichts des Vorwurfs, Rawls’ Konzeption sei ebenfalls säkula-
ristisch, jedoch noch diskutiert werden (Kap. 5). 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

4.2.2  Die dauerhafte Bedrohung durch Angst und Narzissmus 
 
Man solle nun aber, so Nussbaums Forderung, nicht bei der Problematisierung 
stehen bleiben. Um den beobachteten Bedrohungen angemessen entgegentreten 
zu können, müsse man vielmehr untersuchen, worin ihre tieferen Gründe beste-
hen. Ein wesentlicher Grund besteht, so Nussbaums These, in der Neigung von 
Menschen, Ängste auf Andere zu projizieren, und zwar auf Andere, die mit dem 
der Angst zugrundeliegenden Problem wenig zu tun haben.18 Das heißt zunächst 
einmal, dass sie Angst für einen zentralen Motor fehlenden Respekts im Bereich 
von Gewissensfragen hält: „Fear is implicated in most bad behavior in the area 
of religion.“ (NRI, 21) Dabei wird Angst als eine menschliche Emotion betrach-
tet, die sich sowohl positiv als auch negativ auf moralisches Verhalten und auf 
gutes Leben auswirken kann (vgl. Kap. 2.2 und 2.8). Nützlich könne Angst etwa 
sein, um auf Gefahren aufmerksam zu machen: „[T]he removal of fear would 
produce social disaster: obtuseness about real dangers to life and limb, failures to 
protect both self and other.“ NRI, 20) Allerdings bestehe im Vergleich zu vielen 
anderen Emotionen bei Angst eine größere Gefahr, dass sie sich negativ auf Mo-
ral und gutes Leben auswirkt, da sie besonders stark durch eine vorrangige Be-
zogenheit auf die eigene Person und den eigenen Körper gekennzeichnet sei und 
die Interessen und Ansprüche Anderer vernachlässige. Dadurch aber würden an-
dere Menschen nicht mehr als gleiche Personen respektiert (NRI, 28f). So unter-
scheide sich Angst etwa von Zorn (anger), der anders als Angst ein Nachdenken 
darüber beinhalte, wer schuldig sei (NRI, 25). Als Grund dafür nennt Nussbaum 
eine besondere Verbindung von Angst mit Narzissmus – Angst sei „narzissti-
scher als andere Emotionen“ (NRI, 57).  

Die Problematik von Angst und Narzissmus zeige sich etwa dort, wo Men-
schen die Sorgen um ihre eigene Existenz auf Andere übertragen und nach ei-
nem Sündenbock suchen. Hier stehe am Anfang zwar ein tatsächlicher Anlass 
zur Sorge (wie z.B. ökonomische Unsicherheit, politische Instabilität: NRI, 21). 
Die daraus entstehende Angst führe aber nicht dazu, das Problem selbst zu be-
kämpfen. Stattdessen werde eine Projektionsfläche gesucht, die mit dem eigent-
lichen Problem wenig oder gar nichts zu tun hat: „[F]ear is easily displaced onto 
something that may have little to do with the underlying problem but that serves 

                                                             
18  Die Analyse dessen spielt vor allem in NRI eine wichtige Rolle, wo Nussbaum ihr ein 

gesamtes Kapitel widmet. In LC oder gar in der Begründung des Fähigkeitenansatzes 

kommt dies nur am Rande vor. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 189 

 

 

as a handy surrogate for it“ (NRI, 23)19 Da Menschen zudem dazu neigten, das, 
was anders ist als das Eigene, als bedrohlich zu empfinden, würden in der Regel 
Menschen, die in irgendeiner Hinsicht durch Andersheit auffielen, zu Schuldigen 
gemacht, etwa religiöse Minderheiten: „When people feel fear and insecurity, it 
is easy for them to demonize those who are different, seeking safety in solidari-
ty.“ (LC, 8). Beispiele dafür seien u.a. der Mythos einer jüdischen Weltver-
schwörung im 19./20. Jahrhundert an (NRI, 21f) sowie der Minarettstreit in der 
Schweiz in den 2000er Jahren (NRI, 43-48). 

Nussbaum analysiert weiterhin, dass im Zusammenhang mit der wachsenden 
religiösen Vielfalt in den ‚westlichen‘ modernen Staaten eine zunehmende Ver-
unsicherung und Angst entstehe, die häufig zu solchen Prozessen der Angst-
Projektion führt. Sie diagnostiziert mehr noch einen allgemeinen „Zustand der 
Angst“ (LCA, 339), der in Phänomenen wie traditionalistischen und säkularisti-
schen Positionen seinen Ausdruck finde. Es bestehe daher ein großer Bedarf an 
politischen Maßnahmen zum Schutz des gleichen Respekts der Gewissensfrei-
heit. Und wenngleich es schwierig sei, die Emotion der Angst zu ‚kultivieren‘, 
da diese nicht in einem umfassenden Sinn ‚moralisiert‘, sondern lediglich ‚sozia-
lisiert‘ werden könne, und auch wenn anzunehmen sei, dass von ihr immer wie-
der Bedrohungen ausgehen werden (LC, 4), müsse man sich dennoch – und um-
so mehr – bemühen, solchen Tendenzen entgegenzuwirken. Die besondere Her-
ausforderung durch Angst lässt Nussbaum somit nicht zu dem Schluss kommen, 
dass es sich dabei um eine unmögliche Aufgabe handelt. Sie will mit ihrer Ana-
lyse vielmehr verdeutlichen, dass das Bemühen um den gleichen Respekt der 
Gewissensfreiheit eine wichtige und immer aktuelle Aufgabe für jede politische 
Theorie darstellt. 

 
Fazit 
Nussbaum setzt sich ausführlich mit zwei Strömungen auseinander, die, wie sie 
deutlich macht, eine Bedrohung der individuellen Gewissensfreiheit darstellen 
und als solche zu kritisieren sind. Das sind zum einen traditionalistische und zum 
anderen säkularistische Positionen, die sich trotz ihres sehr unterschiedlichen 
Bezugs auf Religion (nämlich affirmativ mit Blick auf eine bestimmte religiöse 
Vorstellung einerseits und sehr kritisch gegenüber Religion andererseits) in ihren 
homogenisierenden Annahmen zu Religion und in der Missachtung der unter-

                                                             
19  Nussbaum weist weiter darauf hin, dass solche Projektionen häufig auch durch eine 

Kombination mit Ekel unterstützt würden (NRI, 36). Ausführlich setzt sie sich in 

From Disgust to Humanity. Sexual Orientation and Constitutional Law (DH) mit der 

Problematik der Projektion von Ekel (in Bezug auf Homosexualität) auseinander. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

schiedlichen Sinnsuchen von Menschen ähneln. Dabei handele es sich, so ihre 
weitere These, nicht um Einzelphänomene, sondern um zwei Beispiele einer ge-
nerellen Bedrohung der Gewissensfreiheit, von der zu erwarten sei, dass sie in 
verschiedenen Formen immer wiederkehrt, da ihr eine im Menschen verwurzel-
te, mit Narzissmus verbundene Angst zugrunde liegt. Diese Überlegungen unter-
streichen die Bedeutung der Auseinandersetzung mit Religion als einer politisch 
notwendigen Aufgabe. Es ist demnach wichtig, solche Bedrohungen zu erken-
nen, zu kritisieren und ihnen entgegen auf eine Gewährung des gleichen Res-
pekts der Gewissensfreiheit hinzuwirken. Im Folgenden soll nun darauf einge-
gangen werden, welche Maßnahmen sie vorschlägt, um dem diagnostizierten 
Klima der Angst entgegenzutreten. 

 
 

4.3  DREI SÄULEN ZUR ERMÖGLICHUNG VON 

GEWISSENSFREIHEIT 
 
Im Zentrum von Nussbaums Überlegungen zu Religion steht die Forderung nach 
dem gleichen Respekt individueller Gewissensfreiheit. Über die Formulierung 
und Begründung dieser universalen Grundnorm für religionspolitisches Handeln 
hinaus entwirft Nussbaum weiterhin ein Konzept mit Maßnahmen, die die Un-
terstützung und Verwirklichung dieser Norm, auch angesichts der erläuterten 
Bedrohungen, gewähren sollen. Dieses Konzept hat im Wesentlichen drei Säu-
len: politische Prinzipien (4.3.1), Selbstreflexion und kritische Prüfung der eige-
nen Urteile (4.3.2) und die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen (4.3.3).20 Nuss-
baum greift dabei auf grundlegende Annahmen zum Fähigkeitenansatz zurück, 
insbesondere auf ihre Überlegungen zur Erziehung (Kap. 2.8) und spezifiziert 
diese mit Blick auf Religion und Gewissensfreiheit. 

 

4.3.1 Politische Prinzipien  
 
Eine zentrale Voraussetzung für die Verwirklichung individueller Gewissens-
freiheit sind Nussbaum zufolge politische Prinzipien, die den gleichen Respekt 
aller Bürgerinnen und Bürger ausdrücken (NRI, Kap. 3). Politische Prinzipien 
sollen Orientierung für den Umgang mit religiöser Differenz bieten, nicht zuletzt 
indem sie helfen, in Distanz zu der eigenen Angst vor dem Fremden zu treten 

                                                             
20  Expliziert werden die drei religionspolitischen Säulen als solche vor allem in NRI, sie 

kommen dem Inhalt nach aber auch in anderen Ausführungen zur Gewissensfreiheit, 

wie in LC, vor.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 191 

 

 

und den Blick auch auf das Wohl von Anderen zu richten (NRI, 59). Dies ist eng 
mit Nussbaums grundsätzlicher Überzeugung verknüpft, dass eine theoretische 
Reflexion aufgrund der dabei stattfindenden Abstraktion und Systematisierung 
ermöglicht, zu vernünftigen Urteilen zu kommen, mehr noch, dass dies für ver-
nünftige Urteile notwendig ist (vgl. Kap. 2.6.1). (Das ist keineswegs trivial, da 
der Stellenwert theoretischer Prinzipien durchaus kontrovers diskutiert wird, 
ebd.). Aufgrund ihrer Abstraktion sind politische Prinzipien auch von konkreten 
Gesetzen zu unterscheiden, denen sie übergeordnet sind. Dennoch sei es hilf-
reich, in der Konzeption politischer Prinzipien konkrete Gesetze und Rechtsur-
teile zu berücksichtigen, da ihnen oft bereits eine komplexe Abwägung von Inte-
ressen vorausgeht, eben in Bezug auf exemplarische Situationen (PD, 113). 

Der normative Ausgangspunkt der politischen Prinzipien ist der gleiche Res-
pekt der individuellen Gewissensfreiheit. Dieser wird in NRI dementsprechend 
als Grundprämisse eingeführt, genauer, in Form einer Reihe von Grundprämis-
sen, aus denen sie sich zusammensetzt. Das sind gleiche menschliche Würde, 
gleicher Respekt, Gewissen, Verletzbarkeit sowie das Prinzip der Freiheit (NRI, 
61-68).21 Daraus ließen sich dann, in Auseinandersetzung mit den verschiedenen 
Traditionen kontextspezifische religionspolitische Prinzipien ableiten. Exempla-
risch erörtert Nussbaum mit Blick auf den US-Kontext, wie solche Prinzipien 
aussehen sollten. Sie beschäftigt sich dafür mit der Entwicklung der US-
Verfassung, verschiedenen Auslegungstraditionen und insbesondere mit einer 
Fülle von konkreten Urteilen und Gesetzen: 

 
„The history of the U.S. constitutional tradition regarding the ‚free exercise of religion‘ 

provides a nice example of how a Central Human Capability, abstractly specified at the 

outset, can be implemented through constitutional law over time, with a deepening and in-

crementally specific understanding of its requirements.” (CC, 170) 

 
Als zentrale Prinzipien kristallisiert sie hier Neutralität, Nicht-Etablierung, eine 
gewisse Trennung von Religion und Staat sowie das Prinzip der Ausgleichsrege-
lungen heraus. Diese Prinzipien werde ich im nächsten Kapitel im Detail erör-
tern (Kap. 4.4), an dieser Stelle beschränke ich mich darauf, noch einen kurzen 
allgemeinen Blick auf den Beispielcharakter dessen zu werfen. Interessant ist 
nämlich, dass sich der Geltungsanspruch dieser Prinzipien aufgrund ihrer an den 
US-Kontext geknüpften Begründung zunächst einmal auf die USA begrenzt. So 
bezieht Nussbaum eine klare Position für ein Modell, welches staatliche Aus-

                                                             
21  In LC wird nicht in Grundprämissen und Prinzipien unterschieden, sondern es werden 

alle als Konzepte bzw. Prinzipien aufgeführt, vgl. Kap. 4 FN 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gleichsregelungen in Gewissensfragen fordert und weist ein alternatives US-
Modell, welches auf einen sich enthaltenden Staat setzt, zurück (siehe Kap. 4.4). 
Zugleich übt sie aber scharfe Kritik an europäischen Modellen, die eine umfas-
sende Lehre etablieren, und plädiert nachdrücklich dafür, dass das US-Modell 
auch als Vorbild für europäische Staaten gelten sollte, da es besser der Grund-
norm gerecht werde als alle europäischen Modelle (NRI, 61). Darin deutet sich 
an, dass sie, auch ohne einen explizit universalen Geltungsanspruch zu vertreten 
und trotz der ihrem eigenen Verständnis nach exemplarischen Herleitung der 
Prinzipien, normative Ansprüche damit verbindet, die über den Kontext der USA 
hinausreichen. Hier besteht offenbar eine Spannung in Bezug auf die Reichweite 
des Geltungsanspruchs, die mit einer problematisch erscheinenden Gegenüber-
stellung von den USA und Europa einhergeht. Dies ist nicht zuletzt für die Frage 
der Universalität in Nussbaums Konzeption aufschlussreich und soll daher an 
späterer Stelle wieder aufgegriffen werden (Kap. 5.3). 

 

4.3.2 Selbstreflexion und kritische Prüfung der eigenen Urteile 
 
Politische Prinzipien, so Nussbaums weiteres Argument, genügten allein jedoch 
nicht, um Gewissensfreiheit zu gewähren, da Menschen dazu neigten, sie nicht 
konsequent anzuwenden, sondern einen Unterschied zwischen sich und anderen 
zu machen. Sie bezeichnet dies als das Problem der Inkonsistenz mit Blick auf 
das Eigene und das Fremde (NRI, 100), welches sie letztlich in der Grundprob-
lematik von Angst und Narzissmus (Kap. 4.2.2) begründet sieht. Aufgrund die-
ser Neigung zur Inkonsistenz sei eine zweite Säule notwendig, nämlich die För-
derung kritischen Denkens. Erforderlich sei, das eigene Urteilen und Handeln 
dahingehend kritisch zu prüfen, inwiefern es auf solchen Neigungen beruht. Das 
Ziel sei ein ‚selbsterforschtes‘ Leben (NRI, Kap. 4). Sie beschreibt diese Säule 
dementsprechend folgendermaßen:  

 
„Rigorous critical thinking that ferrets out and criticizes inconsistencies, particularly those 

that take the form of making an exception for oneself, noting the ‚mote‘ in someone else’s 

eye while failing to note the large plank in one’s own eye.“ (NRI, 3)
22

 

                                                             
22  Nussbaum bezieht sich hier maßgeblich auf das biblische Gleichnis vom Splitter im 

Auge des Anderen in Matthäus 7,3f.: „Warum siehst du den Splitter im Auge deines 

Mitmenschen, aber den Balken in deinem Auge bemerkst du nicht? Oder wie kannst 

du zu deinem Mitmenschen sagen: Lass mich den Splitter aus deinem Auge ziehen, 

und dabei steckt der Balken in deinem Auge?“ (Übersetzung der Bibel in gerechter 

Sprache) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 193 

 

 

Hier zeigen sich erneut Parallelen zu den allgemeinen Überlegungen zum Fähig-
keitenansatz, etwa zu der Forderung, andere kulturelle Traditionen nur dann zu 
kritisieren, wenn man auch kritisch gegenüber der eigenen Kultur ist (Kap. 
2.7.3). Aber auch grundsätzlich kommt die Notwendigkeit einer kritischen Aus-
einandersetzung mit eigenen Ansichten und Traditionen bereits im Rahmen ihrer 
Argumentation für die Erziehung von Menschen zu demokratischen Bürgern und 
Bürgerinnen zur Sprache (Kap. 2.8). 
 
Inkonsistenz und mangelnde Selbstprüfung zeigten sich etwa in unausgewogener 
bzw. einseitiger (biased) Kritik, die sich nur auf die Normverletzung Anderer 
richtet, die eigene aber nicht gleichermaßen kritisch in den Blick nimmt: „People 
have a way of making special cases for themselves, exempting themselves from 
criticisms that they all too readily bring up when they look at what other people 
are doing.“ (NRI, 100) Und auch die Neigung, für sich selbst Ausnahmen von 
universalen Normen zu beanspruchen und zugleich von anderen die Einhaltung 
dieser Normen zu fordern, sei dazu zu zählen (NRI, 100-102). Alle Formen sol-
cher Inkonsistenz und mangelnder Selbstprüfung müssten kritisiert werden, da 
sie gegen den Respekt der gleichen Menschenwürde verstießen: „[I]t is a deep 
ethical failing, indeed, we might see it as the deepest and most basic ethical fai-
ling of all, the failure to acknowledge the equal reality of others.“ (NRI, 102) 

Nussbaum stellt weiter fest, dass problematische Inkonsistenz oft im Zu-
sammenhang mit Religion auftrete, was sie anhand von Verboten für Minderhei-
tenreligionen veranschaulicht. So beschreibt sie beispielsweise einen Fall, in 
dem ein US-Staat das rituelle Schlachten von Tieren mit der Begründung verbie-
ten wollte, man müsse Tiere vor Grausamkeit schützen (LC, 159f, NRI, 103f). 
Inkonsistent sei ein solches Verbot dann, wenn es – wie in diesem Fall – das 
ebenfalls grausame Schlachten für die Nahrungsmittelindustrie nicht gleicher-
maßen problematisiert (NRI, 103). (Tatsächlich wurde in diesem Fall das Gesetz 
aufgrund solcher Einwände für ungültig erklärt.)23  Weiterhin beobachtet sie, 
dass Fälle dieser Art der religiösen Diskriminierung in aktuellen Debatten in Be-
zug auf den Islam auftreten (NRI, 104). Auf ihr Hauptbeispiel, das Burkaverbot, 
werde ich an späterer Stelle noch ausführlich eingehen (Kap 6.2.2). 

Mangelnde Selbstprüfung beobachtet Nussbaum vor allem in Europa und sie 
bezieht sich dabei etwa auf Debatten und Gesetze zu Kruzifixen in Klassenräu-
men und Kopftuchverbote (LC, 13f.). Als besonders problematisch beurteilt sie 

                                                             
23  Es handelt sich um den Fall Church of the Lukumi Babalu Aye v. City of Hialeah 508 

U.S. 520 (1993), bei dem der Supreme Court letztlich entschied, dass eine solche Ver-

botsanordnung verfassungswidrig sei. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

den französischen Laizismus (laïcité) (LC, 14.83, NRI, 132-136), der sich durch 
den Versuch einer besonders strikten Trennung von Religion und Staat aus-
zeichnet und folglich Religion so weit wie möglich aus dem Staat und dem öf-
fentlichen Leben zu verbannen anstrebt.24 Was auf den ersten Blick konsistent 
erscheinen kann, da schließlich alle Religionen gleichermaßen ausgeschlossen 
werden sollen, weist, so ihre Kritik, bei genauerem Hinsehen zwei Probleme auf. 
Erstens werden nicht-religiöse Konzeptionen gegenüber religiösen bevorzugt: 

 
„From the point of view of our principle of equal liberty, the whole policy of laïcité is 

mistaken, since it privileges nonreligion over religion and constricts the liberty of religious 

expression without any compelling government interest (apart from laïcité itself).“ (NRI, 

134, vgl. ihre Kritik an säkularistischen Positionen in Kap. 4.2.1)
25

 

 
Zweitens ist der Laizismus aber auch in Bezug auf verschiedene Religionen 
nicht neutral (NRI, 135), was Nussbaum am Beispiel des Verbots, auffällige re-
ligiöse Symbole in Schulen zu tragen, verdeutlicht. Dieses behandele nämlich 
nicht, wie behauptet, alle Religiösen gleich, vielmehr erlege es muslimischen 
und jüdischen Gläubigen größere Lasten auf als Christinnen und Christen, da ei-
nerseits das Tragen des muslimischen Kopftuches und der jüdischen Jarmulke 
von vielen als eine religiöse Pflicht betrachtet wird, dies andererseits aber nicht 

                                                             
24  Das Verständnis von Laizität bzw. Laizismus und Säkularität bzw. Säkularismus ist 

komplex und mehrdeutig. Ich möchte dies hier nicht diskutieren, aber auf verschiede-

ne Verständnisse hinweisen:  

 1. Oft wird Laizität/Laizismus (im Sinne Nussbaums) als eine Form des Säkularismus, 

und zwar als eine republikanische (bzw. französische), betrachtet (z.B. Amir-Moaza-

mi 2007, 24). Mitunter wird Laizität/Laizismus aber auch gleichgesetzt mit Säkula-

rismus, und laïcité wird als französisches Pendant zum englischen secularism ver-

wendet (Taylor 2010, 8, vgl. Baubérot 2010). Entsprechend wird in der englischen 

Übersetzung von Maclure/Taylor 2011 der im französischen Original verwendete Be-

griff der laïcité mit secularism wiedergegeben. Laizisierung wird dagegen von Maclu-

re/Taylor als Prozess der Unabhängigkeit von Staat und Religion, Säkularisierung da-

gegen als Zurückdrängung des Einflusses von Religion auf soziale Praktik und indivi-

duelle Lebensführung verstanden. Ebd., 15f.). 

 2. Laizität und Laizismus werden oft nicht unterschieden, mitunter wird aber unter La-

izität ein Prinzip verstanden, das vor allem die institutionelle Trennung von Kirche 

und Staat betrifft, unter Laizismus dagegen die Extremisierung hin zur Abwertung 

von Religion (Rosset 2008). 

25  Zur Bedeutung der compelling state interests siehe Kapitel 4.4.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 195 

 

 

für das Tragen auffälliger Kreuze für Christen und Christinnen gelte (LC, 14, 
NRI, 132, RE, 171f). Sie schließt daher: „So there is discrimination inherent in 
the French system.“ (NRI, 132) Dies führt sie schließlich zu der These, dass das 
französische Gesetz unausgewogen zugunsten eines vertrauten französischen 
Lebensentwurfs und unfair gegenüber Fremdem urteile (NRI, 135f). Der franzö-
sische Laizismus sei folglich inkonsistent. Dieses Beispiel zeige einmal mehr, 
warum es so wichtig ist, im Sinne der zweiten Säule stärker auf die Selbstüber-
prüfung und auf die Kritik von Inkonsistenzen mit Blick auf Religion und Ge-
wissensfreiheit hinzuwirken: „We have a chance of avoiding it only if we try as 
hard as we can to lead the examined life.“ (NRI, 138) 
 
Nussbaums Kritik an solcher Inkonsistenz im Allgemeinen und dem französi-
schen Laizismus im Besonderen ist im Sinne der Norm des gleichen Respekts 
äußerst überzeugend (siehe auch Kap. 5.2 und Kap. 6). Bemerkenswert ist zu-
dem, dass sie dem Respekt gegenüber dem Fremden und der Notwendigkeit kri-
tischer Selbstprüfung so große Bedeutung beimisst. Mit Blick auf die Diskussion 
zur interkulturellen Plausibilität, die ergeben hat, dass sie ihre eigene Perspektive 
und ihre eigenen Annahmen zu wenig kritisch hinterfragt und damit selbst in-
konsistent gegenüber dem Eigenen und dem Fremden urteilt (Kap. 3.3), schlie-
ßen sich hier zwei Überlegungen an. Zum einen scheint es, dass für Nussbaum 
fremde Vorstellungen dann, wenn sie als Gewissensüberzeugungen auftreten 
(und nicht ‚bloß‘ als kulturelle Traditionen), stärkere Berücksichtigung verdie-
nen. Diese Beobachtung werde ich an späterer Stelle aufgreifen, nicht zuletzt um 
zu fragen, inwiefern dies mit einem Wandel in ihrer Argumentation einhergeht 
(Kap. 6). Zum anderen muss, gerade angesichts dessen, dass sie grundsätzlich 
auch in Bezug auf Kultur Selbstkritik fordert, noch kritisch diskutiert werden, 
wie konsequent sie die Forderung von kritischer Selbstprüfung auf ihre eigenen 
Urteile gegenüber anderen anwendet. Dies ist für die Beurteilung ihres Ansatzes 
von entscheidender Bedeutung und wird in der Diskussion eine zentrale Rolle 
spielen (Kap. 5). 

 

4.3.3 Die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen 
 
Neben politischen Prinzipien und der kritischen Selbstprüfung ist Nussbaum zu-
folge eine weitere Säule notwendig, um gleichen Respekt von Gewissensfreiheit 
zu ermöglichen. Die beiden erläuterten Säulen erforderten nämlich beide die Be-
reitschaft von Menschen, sie für wichtig zu erachten und umsetzen zu wollen. 
Diese Bereitschaft setze eine entsprechende ‚Kultivierung‘ der ‚inneren Augen‘, 
das bedeutet, ihrer Vorstellungskraft, voraus: 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

„Good political principles and consistent arguments work well only against the back-

ground of morally informed perceptions, and these perceptions need the imagination. Only 

the „inner eyes“ can tell us that what we’re seeing is a full human being, with a range of 

human purposes and goals, rather than a weapon assailing our safety, or a disgusting piece 

of garbage.“ (NRI, 187) 

 
Hier wird die Anknüpfung an die allgemeinen Ideen des Fähigkeitenansatzes be-
sonders gut deutlich. So ist dies nämlich als Fortführung der Idee der Ausbildung 
der Vorstellungskraft zu verstehen, der Nussbaum eine wichtige Bedeutung für 
die Erziehung der Bürgerinnen und Bürger, insbesondere ihrer Emotionen zu-
schreibt (vlg. Kap. 2.8). Der in NRI vorherrschende Terminus der ‚inneren Au-
gen‘ veranschaulicht noch einmal gut die dahinter stehende Idee: Menschen 
nehmen ihre Umwelt nicht nur mit ihren organischen Augen wahr, sondern sind 
in ihrer Wahrnehmung stark davon geprägt, was sie – mit ihren inneren Augen – 
zu sehen erwarten, das heißt, mit welchen Vorstellungen über das Wahrzuneh-
mende sie an es herantreten.26 Die inneren Augen können verschieden geprägt 
und ausgebildet werden. Die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen im Sinne des 
gleichen Respekts der Gewissensfreiheit zielt darauf, Andere als Gleiche zu er-
kennen und deren Ziele im Sinne ihrer verschiedenen umfassenden Vorstellun-
gen zu respektieren (LC, 328).  

Eine Erziehung mit Blick auf Religion setze zum einen grundlegende Kennt-
nisse über die verschiedenen Lehren voraus (NRI, 140) und zum anderen erfor-
dere sie, wie jede Erziehung, sich empathisch in andere hineinzufühlen (vgl. 
Kap. 2.8). Als eine wichtige Quelle, um etwas über andere Lebensperspektiven 
zu erfahren und um sich in andere hineinzuversetzen, nennt Nussbaum auch hier 
Literatur, die sowohl im Alltag zur ‚Kultivierung‘ der inneren Augen dienen 
könne, besonders aber auch an Ausbildungsstätten wie Schulen genutzt werden 
sollte. Im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit Gewissensfreiheit in den USA 
und Europa geht sie ausführlich auf eine Reihe von (für diesen Kontext) als be-
sonders hilfreich erachteten literarischen Beispielen ein, u.a. Roger Williams’ A 

Key into the Language of America, Gotthold Ephraim Lessings Nathan der Wei-

se sowie Kinderbücher von Marguerite de Angeli (NRI, 149-186). An allen lasse 
sich die Bedeutung der Vorstellungskraft verdeutlichen: „All of our examples 
show ‚stupidity‘ being overcome by the sympathetic imagination, which achie-

                                                             
26  Sie übernimmt diesen Ausdruck von Ralph Ellison, einem afroamerikanischen Autor 

(1914-1994), der ihn in seinem Roman Invisible Man verwendete, um auszudrücken, 

dass er für andere Menschen deshalb als Mensch unsichtbar ist, weil ihre inneren Au-

gen nur das von ihm sehen, was sie sich über ihn vorstellen, also was sie konstruieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 197 

 

 

ves what clear-eyed argument by itself would probably have been unable to 
achieve.“ (NRI, 186) 

Die Ausbildung der Vorstellungskraft sei somit als dritte Säule politischen 
Handelns zur Umsetzung des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit notwen-
dig (NRI, Kap. 5) und ergänzt die politischen Prinzipien und die kritische Selbs-
treflexion insbesondere dahingehend, dass sie die Ebene der Emotionen einbe-
zieht. Dass Menschen auch in Bezug auf den Respekt der Gewissensfreiheit 
nicht nur rational überzeugt, sondern ebenfalls in ihren Emotionen erzogen wer-
den sollen, ist vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussion als sehr überzeu-
gend zu werten (vgl. Kap. 2.8, Kap. 3.2). In der Diskussion werde ich zeigen, 
dass dies auch im Zusammenhang der Säkularismusdebatte von Bedeutung ist, 
wobei allerdings noch diskutiert werden muss, welche Rolle Rationalität hier tat-
sächlich bei Nussbaum spielt. 

 
Abschließend ist noch darauf hinzuweisen, dass die erörterten drei Säulen nicht 
als unabhängig voneinander betrachtet werden, sie bedingen sich vielmehr ge-
genseitig. So genüge es eben nicht, Gewissensfreiheit in politischen Prinzipien 
zu verankern, die Bürger und Bürgerinnen müssten sich auch vorstellen können, 
was das bedeutet: „What makes it [the constitution, C.M.] live in a young per-
son’s life is the ability to imagine diversity and to see equal humanity in strange 
and unfamiliar shapes.“ (LC, 328) Auch für die kritische Selbstprüfung sei diese 
Fähigkeit äußerst wichtig, da fehlende Vorstellungskraft im Umgang mit Frem-
den in vielen Konflikten eine ursächliche Schwierigkeit darstelle.27 Umgekehrt 
sei die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen auf eine Orientierung an Prinzipien an-
gewiesen und müsse mit einer selbstkritischen Haltung einhergehen, um „wohl-
meinend“ (well-intentioned) sein zu können (ebd., 145). Ohne dies könne auch 
die Vorstellungskraft eine eigene Form des Narzissmus ausprägen, bei der das 
Sich-Hineinversetzen in andere den eigenen Interessen dient (NRI, 146). 

 
Fazit 
Um den gleichen Respekt individueller Gewissensfreiheit zu ermöglichen, sind, 
so Nussbaums These, politische Prinzipien, die kritische Prüfung eigener Urteile 
sowie die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen notwendig. Auf diesen drei Säulen, 
die zunächst einmal staatliches Handeln betreffen, solle politisches Handeln ru-
hen: Der Staat soll politische Prinzipien zugrunde legen, die der Norm des glei-

                                                             
27  Nussbaum greift dies auch in ihrer Analyse des Gujarat-Konflikts in Indien auf. Hier 

würde, so ihr Urteil, eine Bildung, die das Kennenlernen anderer Perspektiven um-

fasst, helfen, eine „anständige öffentliche Kultur“ zu schaffen (CW, 79). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

chen Respekts gerecht werden, konsistente (das heißt vor allem, mit Blick auf 
Eigenes und Fremdes gleichermaßen respektvolle) Gesetze aufstellen und ent-
sprechende Urteile fällen sowie politische Maßnahmen ergreifen, um die inneren 
Augen der Bürger und Bürgerinnen zu ‚kultivieren‘. Damit einher geht zugleich 
aber auch eine Reihe von Forderungen an die Einzelnen. Von ihnen wird ver-
langt, sich empathisch mit anderen Perspektiven auseinanderzusetzen, diese zu 
respektieren und das eigene Urteilen und Handeln kritisch auf Konsistenz im 
Umgang mit (fremden) Anderen zu prüfen.  

Nussbaum erörtert diese Forderungen vor allem im Kontext ihrer Auseinan-
dersetzung mit den USA und Europa, was die Frage aufwirft, ob es sich hier um 
kontextspezifische oder universale Annahmen handelt. Es scheint naheliegend, 
dass die drei Säulen in ihrer allgemeinen und abstrakten Formulierung als uni-
versal zu betrachten sind und erst dort kontextspezifisch werden müssen, wo sie 
sich konkretisieren. Ob dann auch die genauere Festlegung der religionspoliti-
schen Prinzipien kontextübergreifende Geltung beanspruchen kann, wie Nuss-
baum suggeriert, erscheint zumindest diskutabel (siehe dazu Kap. 5.3). Im Fol-
genden sollen diese Prinzipien nun aber erst einmal genauer betrachtet werden. 

 
 

4.4  RELIGIONSPOLITISCHE PRINZIPIEN UND IHRE 

ANWENDUNG AM BEISPIEL DER USA 
 
In ihrer Auseinandersetzung mit religionspolitischen Fragen geht Nussbaum 
über die abstrakte Frage einer universalen Grundnorm und allgemeine Überle-
gungen zu ihrer Umsetzung hinaus und erörtert konkret am Beispiel der USA, 
wie dies für einen bestimmten Kontext ausbuchstabiert werden sollte. In detail-
lierter Auseinandersetzung mit der US-Verfassung und konkreten Rechtstexten 
und -urteilen plädiert sie für ein bestimmtes religionspolitisches Modell, das 
Ausgleichsregelungen einen zentralen Stellenwert zuschreibt. Sie verteidigt dies 
gegenüber dem konkurrierenden Modell, das eine möglichst starke Trennung 
von Staat und Religion anstrebt und Ausgleichsregelungen ausschließt (LC, NRI, 
vor allem Kap. 4, sowie WHD Kap. 3).28 Es sei noch erwähnt, dass sie sich stark 
auf Roger Williams bezieht, den sie als zentrale Figur des von ihr favorisierten 

                                                             
28  Die ausführlichste Erörterung dessen findet in LC statt, wo der Hauptgegenstand die 

Auseinandersetzung mit den verschiedenen Verfassungstraditionen der USA ist. Das 

grundlegende Argument findet sich aber auch in NRI und WHD. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 199 

 

 

Modells erachtet.29 Darauf werde ich jedoch nicht weiter eingehen, da es mir 
nicht um eine Einschätzung ihrer Verfassungsauslegung als solcher geht, son-
dern um die zugrundeliegenden philosophischen Argumente für ein bestimmtes 
religionspolitisches Modell.30 

Im Folgenden werde ich zuerst drei Prinzipien erläutern, die den beiden US-
Modellen grundlegend gemeinsam sind, auch wenn sie unterschiedlich verstan-
den werden. Das sind Neutralität, Nicht-Etablierung sowie die (begrenzte) Tren-
nung von Religion und Staat (4.4.1). Im Anschluss daran soll das Prinzip der 
Ausgleichsregelungen, das für das von Nussbaum favorisierte Modell charakte-
ristisch ist, genauer betrachtet werden, und zwar auch im Hinblick auf die von 
vielen als problematisch erachtete Frage seiner praktischen Umsetzung (4.4.2). 

 

4.4.1  Neutralität, die Trennung von Religion und Staat und das 
Prinzip der Nicht-Etablierung 

 
Es scheint auf den ersten Blick so, dass zwischen den konkurrierenden religions-
politischen Modellen der USA Übereinstimmung in Bezug auf drei Prinzipien 

                                                             
29  Williams (1603-1683) war ein früher Verfechter der Gewissensfreiheit in den USA. 

Die Bedeutung seiner Person in Nussbaums Argumentation, die oft nahezu eine Iden-

tifikation ihrer Vorstellungen mit denen Williams’ nahelegt, wäre eine eigene Unter-

suchung wert. So wäre zu diskutieren, ob sie ihm mit ihrer Lesart gerecht wird und ob 

sie ihn möglicherweise zu kritiklos als Vorbild für ein dem Prinzip des gleichen Res-

pekts entsprechendes Verhalten inszeniert. John Perry etwa äußert Zweifel an Nuss-

baums Interpretation (Perry 2011, 82) und Joas merkt mit Verweis auf Perez Zagorin 

an, dass sie die theologischen Motive bei Williams zu gering veranschlagt habe (z.B. 

Joas 2011, 53. FN 40). 

30  Aus diesem Grund klammere ich auch die damit verbundene Frage aus, wie überzeu-

gend ihre Bezugnahme auf die ‚ursprünglichen Ideen‘ der Verfassung und ihrer Grün-

der ist, wenngleich dies durchaus Diskussionspotenzial birgt: Nussbaum betont näm-

lich einerseits, dass es ihr nicht um einen Streit um die wortwörtliche Auslegung und 

die eigentliche Bedeutung einzelner Begriffe in den Rechtstexten gehe, sondern um 

die Grundideen (LC, 30) – im Vordergrund stehen für sie die moralischen Argumente. 

Andererseits bezieht sie sich dabei eben auch auf die Autorität der Gründer der USA 

und legt nahe, dass deren Forderungen ähnliche gewesen seien wie ihre und für Aus-

gleichsregelungen sprächen (siehe in LC, 120-30 den Abschnitt „Accommodation at 

the Founding“). Auch wenn sie also nicht behaupten will, „dass die eine oder andere 

Seite die ‚wahre‘ Position der frühen Amerikaner darstellt“ (LC, 130), suggeriert sie 

doch eben dies. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

besteht: Neutralität, Trennung von Religion und Staat sowie Nicht-Etablierung 
spielen bei beiden eine zentrale Rolle. Nussbaum zeigt jedoch, dass sie, je nach 
favorisiertem Modell, sehr unterschiedlich verstanden werden und dass man 
folglich spezifizieren muss, was sie bedeuten sollen. Es muss daher genauer in 
den Blick genommen werden, wie sie selbst diese Prinzipien versteht, welche 
Verständnisse sie befürwortet und welche sie ablehnt. 

Das erste Prinzip ist das der Neutralität.31 Neutralität spielt schon in Nuss-
baums Grundlegung des Fähigkeitenansatzes und in der Begründung des univer-
salen Geltungsanspruchs eine wichtige Rolle. Eine politische Konzeption muss 
demnach neutral in dem Sinn sein, dass sie keine umfassenden Lehren bevorzugt 
oder benachteiligt, damit Menschen mit verschiedenen Vorstellungen vom Guten 
gleicher Respekt gewährt werden kann. Nussbaum zufolge ist das nur möglich, 
wenn die politische Konzeption freistehend (und nicht auf der Basis einer umfas-
senden Lehre) begründet wird (Kap. 2.5). Diese Idee ist bereits eng mit religi-
onspolitischen Fragen verbunden, da sie sich wesentlich darauf beruft, dass 
Sinnsuche als zentrale Fähigkeit des Menschen ermöglicht – und das heißt letzt-
lich das Gewissen als Instanz der Sinnsuche respektiert – werden muss. Neutrali-
tät beschreibt in diesem Sinn das Ziel, dass ein Staat verschiedene Vorstellungen 
vom Guten gleichermaßen respektiert und dass er keine religiöse oder nicht-
religiöse Lehre (und auch nicht Religion oder Nicht-Religion insgesamt) bevor-
zugt oder benachteiligt: 

 
„Neutrality, in religious matters, is the idea that the state does not take a stand on these 

matters, or takes a stand that is studiously neutral, favoring or disfavoring no particular 

conception, not even religion over nonreligion.“ (LC, 20)
32

 

 
Dennoch müsse Neutralität als religionspolitisches Prinzip kritisch betrachtet 
werden. Häufig werde es nämlich mit der Nicht-Einmischung des Staates in reli-
giöse Fragen gleichgesetzt. Dies sei nicht zuletzt in jener an John Locke an-
schließenden Auslegungstradition der US-Verfassung der Fall, gegen die sie sich 

                                                             
31  In LC wird Neutralität nicht explizit als Prinzip eingeführt, sondern als Konzept bzw. 

Schlüsselidee. Im Sinne von NRI kann man es doch aber sinnvoll auch als ein politi-

sches Prinzip charakterisieren. 

32  Man könnte dieses Zitat so verstehen, dass es suggeriert, nur die Bevorzugung von 

Religion gegenüber Nicht-Religion sei problematisch. Wie gezeigt problematisiert 

Nussbaum aber ebenso die Bevorzugung eines nicht-religiösen Lebensmodells gegen-

über einem religiösen. Die Verkürzung im Zitat ist mit der Anlehnung an die Diskus-

sion um die US-Verfassung zu erklären, siehe dazu auch Kap. 4 FN 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 201 

 

 

maßgeblich absetzen möchte (vor allem NRI, 68-90). Ein solches Neutralitäts-
prinzip sei problematisch, da es auf einem negativen Freiheitsverständnis beruht, 
welches sie grundsätzlich als verkürzt ablehnt (vgl. Kap. 2.4.1). So wie Freiheit 
insgesamt nicht negativ verstanden werden dürfe, sei es auch in Bezug auf Ge-
wissensfreiheit nicht plausibel, sie negativ zu konzipieren (vgl. Kap. 4.1.2). 
Stattdessen müsse man ein breiteres Verständnis von Freiheit im Sinne der Befä-
higung zugrunde legen, was bedeutet, dass Menschen gleichermaßen in der Lage 
sind, formal gewährte Freiheiten auch zu nutzen. Dies aber verlangt einen stärker 
eingreifenden Staat, der solche Freiheit durch materielle und soziale Unterstüt-
zung sowie durch aktive Kritik an Diskriminierungen gewährleistet. Formale, 
prozessuale Gleichbehandlung genüge dafür nicht: 
 
„Sameness of treatment is not always enough for substantive equality. [...] In asking about 

religious equality, we need to keep our eye on the more substantive idea of equality, as an 

absence of hierarchy, of domination on one side and subordination on the other.“ (LC, 

229) 

 
Damit einher geht eine kritische Auseinandersetzung mit dem Prinzip der Tren-
nung von Religion und Staat, welches Nussbaum nur zu einem bestimmten Grad 
befürwortet: „[A] certain degree of separation should be created between church 
and state: on the whole, church and state have separate spheres of jurisdiction.“ 
(LC, 25)33 Wie Neutralität ist auch das Prinzip der Trennung der Idee nach in der 
Begründung des Fähigkeitenansatzes enthalten. So impliziert die Annahme der 
freistehenden politischen Konzeption, dass deren Begründung freistehend ge-
genüber – und das heißt: getrennt von – umfassenden Vorstellungen vom Guten 
erfolgen muss (vgl. Kap. 2.5). Dies ist religionspolitisch relevant, da es damit um 

                                                             
33  Die Beschränkung auf ‚Kirche‘ (und nicht auf ‚Religion‘ oder ‚umfassende Lehre‘) ist 

auf den Bezug auf die US-Verfassung und deren historischen Hintergrund zurückzu-

führen: Hier waren und sind es eben vor allem die christlichen Kirchen, die einen be-

sonderen Einfluss auf den Staat ausgeübt haben bzw. ausüben und daher in den Blick 

rücken. Ähnlich wie oben (Kap. 4 FN 32) ist aber anzumerken, dass Nussbaum sich 

keineswegs darauf beschränkt – ihre Überlegungen zur Trennung betreffen, wie in den 

Ausführungen deutlich wird, der Idee nach jede umfassende Lehre. Sie selbst themati-

siert den starken Religionsbezug in der US-Verfassung, den sie damit erklärt, dass 

man bei der Formulierung der Verfassung vor allem die interreligiösen Konflikte und 

Verfolgungen aufgrund von Religion vor Augen hatte (LC, 164f). Sie weist aber aus-

drücklich darauf hin, dass man die religionspolitischen Prinzipien im heutigen Kon-

text auch auf nicht-religiöse Gewissensüberzeugungen beziehen muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

eine politische Konzeption geht, „die bestimmte zentrale moralisch-politische 
Werte von religiösen Ideen trennt” (LC, 361). In diesem Sinn kommt der Idee 
der Trennung bei Nussbaum durchaus eine zentrale Rolle zu. 
 
„Insofar as it is a good, defensible value, the separation of church and state is, fundamen-

tally, about equality, about the idea that no religion will be set up as the religion of our na-

tion, an act that immediately makes outsiders unequal.” (LC, 11f., Herv. i.O.)  

 
Nussbaum weist aber darauf hin, dass auch das Prinzip der Trennung oft in ei-
nem problematischen Sinn verstanden wird. Dies sei dort der Fall, wo eine völli-
ge Trennung von Religion und Staat angestrebt wird wie etwa bei einigen US-
amerikanischen Richterinnen und Richtern, die sie als Radikalisierung der Lock-
eschen Position betrachtet (z.B. LC, 287f.). Gegen ein Prinzip völliger Trennung 
spricht zum einen, wie eben erörtert, dass der Staat auch in religiösen Fragen 
eingreifen sollte, um Gewissensfreiheit zu gewähren. Zum anderen dürfe die 
Trennung nicht soweit gehen, dass Religion vom gesamten öffentlichen Leben 
ausgeschlossen wird, da dies eine einseitige Belastung religiöser Lebensmodelle 
und damit ihre Benachteiligung bedeute (LC, 11). Sinnvoll sei daher eben nur 
„ein gewisser Grad“ einer solchen Trennung (LC, 25, siehe oben).  
 
Die von Nussbaum befürwortete Idee einer gewissen Trennung zum Zwecke der 
Gewährung von Gleichheit wird besser noch im Prinzip der Nicht-Etablierung 
(Non-Establishment) deutlich. Dieses fokussiert den entscheidenden positiven 
Aspekt der Trennung, dass nämlich keine umfassende Lehre zur politischen 
Grundlage gemacht und etabliert werden darf, weil dies zu Benachteiligungen 
und Ausschlüssen von Menschen mit anderen umfassenden Lehren führe: „The 

state may make no endorsements in religious matters that would signify an or-

thodoxy, creating an in-group and out-groups.“ (LC, 25, Herv. i.O.) Jede staatli-
che Etablierung einer umfassenden Lehre führe unweigerlich zu Benachteiligun-
gen, da „sie von manchen verlange, ihre Gewissensüberzeugungen denen von 
anderen unterzuordnen“ (LCA, 353). Auch wo keine greifbaren Konsequenzen 
erkennbar seien, mache schon allein die Erklärung einer solchen Etablierung ei-
ne umfassende Konzeption zur Norm und führe zu einer Hierarchie zwischen 
den Konzeptionen (NRI, 92f.). Das gelte ungeachtet vom Inhalt und der Ausrich-
tung der etablierten Lehre und sowohl für religiöse als auch nicht-religiöse Leh-
ren – auch ‚harmlose‘ Etablierungen würden schließlich eine gewisse Rangord-
nung schaffen, die die Gleichheit verletze (LC, 75) Ausdrücklich lehnt sie auch 
Bestrebungen zur Etablierung einer säkular-liberalen Lehre ab, da dies ebenfalls 
die Gleichheit einschränke (PLP, 35). Tatsächlich, so ihre Kritik, wurde und 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 203 

 

 

werde dieses Prinzip jedoch häufig verletzt. Neben einer Reihe von Etablierun-
gen in der US-Geschichte (z.B. der finanziellen Unterstützung bestimmter Reli-
gionen: LC Kap. 3.2) problematisiert sie mit besonderem Nachdruck die ver-
schiedenen religionspolitischen Modelle Europas, denen sie, wenn auch in unter-
schiedlichem Maß, allen eine Etablierung bestimmter religiöser Lehren (oder im 
Fall Frankreichs einer nicht-religiösen Lehre) vorwirft (NRI, 94f., siehe zur 
Problematik dieser vereinfachten Gegenüberstellung Kap. 5.3). 

Die Anwendung des Prinzips der Nicht-Etablierung erfordere, dass von staat-
lichen Religionsbezügen abgesehen wird, die die Bevorzugung einer Religion 
nahelegen. Das betreffe etwa das Kreuz in Klassenzimmern staatlicher Schulen, 
da dieses die Dominanz einer umfassenden Lehre signalisiere (LC, 14; sie be-
zieht sich hier v.a. auf die italienische Debatte). Auch jeder staatliche Bezug auf 
‚Gott‘, etwa in der Verfassung, sei problematisch, da er sowohl atheistische Per-
sonen als auch solche, die Religionen mit mehreren Göttern angehören, diskri-
miniere (LC, 12-15, LC Kap. 8.2). Und insbesondere sei das Gelöbnis auf Ame-
rika als einer ‚Nation under God‘ an Schulen abzulehnen, das selbst für manche 
Gläubige monotheistischer Religionen schwierig sei, wenn ihrer religiösen Über-
zeugung zufolge Gott nicht bestimmte Nationen besonders schützt. (Exempla-
risch verweist sie dabei auf ihre eigenen jüdisch-liberalen Überzeugungen, denen 
dies widerspreche, LC, 309.) „[W]e should remember that even an apparently 
nonsectarian reference to God is in fact sectarian and excludes many people.“ 
(LC, 12) Der zentrale Stellenwert des Prinzips der Nicht-Etablierung führt Nuss-
baum aber im Unterschied zu Positionen der starken Trennung nicht zu einem 
Plädoyer für eine Verbannung aller religiösen Symbole aus der Öffentlichkeit. 
Dies käme nämlich, so ihr Argument, der Etablierung einer nicht-religiösen um-
fassenden Konzeption gleich und widerspreche selbst dem gleichen Respekt der 
Gewissensfreiheit (LC, 14). Religiöse Symbole, die nicht (wie ein Kreuz im 
Klassenzimmer) die Gewissensfreiheit bedrohen, müssten auch an öffentlichen 
Orten erlaubt sein. Das gelte z.B. für Kopftücher und Kippot (siehe ausführlich 
zur Burka Kap. 6):  

 
„[T]he Italian crucifix represents a dangerous form of religious establishment, dangerous 

because it announces to young impressionable children from minority religions [...] that 

they do not enter society on equal conditions so long as they cling to their religion. The 

legal banning of the burqa [..] would be a similar subordinating establishment.“ (LC, 14)  

 
Das zeigt nicht zuletzt, dass die Prinzipien unterschiedliche Implikationen für die 
verschiedenen Adressaten, den Staat und die Einzelnen, haben. Neutralität, 
Trennung und Nicht-Etablierung betreffen primär den Staat, insofern Verfas-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

sung, Gerichtsurteile und auch die vom Staat gestalteten öffentlichen Räume 
neutral im Sinne der Nicht-Bevorzugung bestimmter Lehren sein sollten. Von 
den einzelnen Bürgerinnen und Bürgern wird dagegen nicht verlangt, dass sie in 
öffentlichen Räumen Bezüge zu ihren umfassenden Lehren verbergen bzw. diese 
gewissermaßen neutralisieren. So ist Nussbaum zufolge das Tragen religiöser 
Symbole an sich nicht problematisch (es sollte vielmehr im Sinne der Gewis-
sensfreiheit respektiert werden). Gefordert wird von den Bürgerinnen und Bür-
gern allerdings durchaus, dass sie die politische Konzeption respektieren und zu 
ihrer Umsetzung beitragen. Das heißt im Wesentlichen, dass sie sich respektvoll 
gegenüber ihren Mitbürgern und Mitbürgerinnen verhalten, dass sie Raum für 
Diversität anerkennen und nicht danach streben, den öffentlichen Raum mit ihrer 
umfassenden Lehre zu dominieren (LC, 65). Im Unterschied zu einem staatli-
chen Raum (wie dem Klassenzimmer einer öffentlichen Schule) sei ein religiö-
ses Symbol bei Einzelnen (z.B. eine Kippa) nicht schon als ein solches proble-
matisches Bestreben einzuschätzen. Selbst Staatsbedienstete scheint sie davon 
nicht auszunehmen, wie ihre Hinführung zur Verschleierungsproblematik nahe-
legt (VT).34 

Ein Sonderfall ist laut Nussbaum der so genannte Ceremonial Deism. Staatli-
che Bezüge auf Religion bzw. religiöse Symbole sind demzufolge dann gerecht-
fertigt, wenn man sie als traditionelle Relikte betrachten kann, die nicht mit reli-
giösen Zielen verbunden, sondern ihnen nahezu entkleidet sind. Als historische 
Relikte müsse man sie nicht als Bekenntnis verstehen und problematisieren (LC, 
312). Dies sei z.B. bei der Münzprägung ‚In God We Trust‘ der Fall (LC, 311). 
Anders als bei dem Gelöbnis auf Amerika als einer ‚Nation under God‘ gehe es 
hier nicht um den substanziellen religiösen Inhalt. Zudem könne man ein Gelöb-
nis im Unterschied zu einer Münzprägung mit wenig Aufwand ändern (LC, 311-
4). Diese Überlegungen sind insofern aufschlussreich, als sie zeigen, dass und 
inwiefern Nussbaum aus historischen und pragmatischen Gründen Zugeständnis-
se mit Blick auf die herausgearbeiteten Prinzipien macht. Allerdings stellt sich 
die Frage, wie klar die Grenzen solcher Zugeständnisse sind und wie konsistent 
Nussbaum dies anwendet, was vor allem in Bezug auf ihre Urteile zu europäi-

                                                             
34  Sie geht auf den Fall der Verschleierung bei Staatsbediensteten nicht eigens ein, ver-

mutlich würde sie aber dafür plädieren, dass entscheidend sein sollte, wie Staatsbe-

dienstete sich verhalten, ob sie in ihren Handlungen dem Prinzip der Neutralität ge-

recht werden (und nicht etwa versuchen, andere zu missionieren) und nicht, ob sie re-

ligiöse Symbole an sich tragen (vgl. für eine ähnliche solche Argumentation Maclu-

re/Taylor 2011, 44f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 205 

 

 

schen Modellen bedenkenswert ist und daher in der Diskussion aufgegriffen 
werden soll (Kap. 5.3). 

 
Ausgehend von den Erläuterungen zum Prinzip der Nicht-Etablierung lässt sich 
abschließend noch einmal genauer fassen, wie die Prinzipien von Neutralität und 
Trennung von Religion und Staat Nussbaum zufolge richtig verstanden werden 
müssen. Demnach muss ein Staat neutral in dem Sinn sein, dass er keine Vorstel-
lung vom Guten bevorzugt und etabliert, und er muss insofern zu einem gewis-
sen Maß von umfassenden Lehren getrennt sein. Das Maß der Trennung sei aber 
danach zu bestimmen, wie es dem gleichen Respekt dient. Grundsätzlich dürfe 
das Prinzip der Trennung folglich nur als Mittel, nicht als Ziel verstanden wer-
den: „Separation is not a starting point. It is a conclusion of an argument that be-
gins elsewhere.“ (LC, 361) Konkret sei eine starke Trennung, die Individuen das 
Tragen religiöser Symbole in der Öffentlichkeit verbietet, abzulehnen, da sie 
dem gleichen Respekt gerade nicht diene, sondern im Gegenteil die Gewissens-
freiheit einiger einschränke. Offenbar hält Nussbaum die Gefahr eines Missver-
ständnisses im Sinne einer völligen Trennung aber für sehr groß, denn tatsäch-
lich kommt sie in vielen ihrer Texte nur vorsichtig und in kritischer Abwägung 
auf das Prinzip der Trennung zu sprechen (LC, 265f., LCA, 351, in NRI domi-
niert die kritische Abgrenzung).  

Eine solche kritische Haltung gegenüber einem starken Verständnis von 
Neutralität und Trennung ist mit Blick auf die Säkularismusdebatte zunächst ein-
mal plausibel, da auch viele andere auf die Problematik dieser Prinzipien auf-
merksam machen (z.B. Maclure/Taylor 2011). Allerdings ist gerade angesichts 
dessen noch einmal zu fragen, wie überzeugend es ist, dass Nussbaum an der 
Idee einer weltanschaulich neutralen und in diesem Sinn von umfassenden Leh-
ren getrennten politischen Konzeption festhält (siehe dazu Kap. 5.2). 

 

4.4.2  Ausgleichsregelungen für Minderheiten und  
die Schwierigkeiten ihrer Umsetzung 

 
Die Prinzipien von Neutralität, Trennung und Nicht-Etablierung müssen Nuss-
baum zufolge durch ein weiteres ergänzt werden, ohne welches man der gefor-
derten substanziellen Gleichheit und der umfangreichen Freiheit – und damit 
letztlich dem gleichen Respekt – nicht gerecht werden könne: das Prinzip der 
Ausgleichsregelungen für ‚Minderheiten‘35 (Accommodation).36 Nur so könne 

                                                             
35  An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Nussbaum meist einfach von ‚Minder-

heiten‘ spricht. Dies kann als problematisch homogenisierend mit Blick auf die Diver-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

auch Menschen, die Vorstellungen vom Guten verfolgen, mit denen sie in einer 
Minderheit sind, gleiche Gewissensfreiheit gewährt werden. 

Ausgangspunkt dieser These ist die grundlegende Überlegung, dass Regeln 
und Ordnungen, die aus Mehrheitsentscheidungen hervorgehen, häufig Men-
schen benachteiligen, die in der ein oder anderen Weise demgegenüber eine 
Minderheit sind (vgl. Kap. 2.7). Dies sei gerade auch in Bezug auf Gewissens-
fragen der Fall, wie Nussbaum anhand von Beispielen aus der US-Geschichte 
erörtert. Ausführlich setzt sie sich etwa mit der Diskriminierung von Mormonen 
(LC Kap. 5.II), von Zeugen Jehovas (LC Kap. 5.II) und von Katholikinnen und 
Katholiken (LC Kap. 5.IV) auseinander, sie verweist aber auch auf die Diskri-
minierung von Atheisten und Atheistinnen (LC, 165). Ein wesentlicher Grund 
für die Diskriminierung sei die Neigung von Mehrheiten, bei der Gestaltung von 
Gesetzen die Bedürfnisse von Minderheiten auszublenden. Dies geschehe nicht 
immer aus Absicht (wie bei der Diskriminierung aus Angst und Narzissmus: 
Kap. 4.2.2), sondern oft schlicht aus Gleichgültigkeit bzw. ‚Stumpfheit‘: 
„[T]here is obtuseness in the majority’s way of pursuing convenience, and this 
obtuseness is harsh to central concerns of minorities.“ (NRI, 86) Aber auch dann 
führe es zu Benachteiligungen. Es sei daher notwendig, dem Schutz von Minder-
heiten besondere Aufmerksamkeit zu widmen37 und gerade hier genügten forma-
le Gleichheit, negative Freiheit und ein sich enthaltender Staates nicht (vgl. Kap. 
4.4.1). Zur Gewährleistung gleichen Respekts sei vielmehr ein Fokus auf sub-
stanzielle (in einem befähigenden Sinn zu verstehende) Gleichheit notwendig: 

 
„This issue is closely connected to issues of equality and equal respect, but it involves a 

particular way of thinking about equality: as involving not formally similar treatment but, 

rather, the removal or prevention of hierarchies.” (LC, 20) 

                                                                                                                                  
sität und die Hierarchien innerhalb von Minderheiten erscheinen. Nussbaum versteht 

unter religiösen Minderheiten aber keineswegs homogene Gruppen, wie sich an ihrer 

Betonung individueller Gewissensfreiheit und ihren Argumente zur Diversität inner-

halb von Religionen zeigt (Kap. 4.1). Besonders deutlich wird dies auch in ihrer Aus-

einandersetzung mit Frauenrechten und Religionsfreiheit (Kap. 6). 

36  Accommodation wird im religionspolitischen Zusammenhang oft auch als Verb im 

Sinne von ‚entgegenkommen‘ verwendet. Als Prinzip, wie es hier erörtert wird, 

scheint es mir aber sinnvoller, von ‚Ausgleichsregelungen‘ zu sprechen – mit Blick 

darauf, dass für Minderheiten ein Ausgleich für Diskriminierungen durch Mehrheits-

entscheidungen geschaffen werden soll. Denkbar wäre auch ‚Ausnahmeregelungen‘, 

was jedoch dem eigentlichen Wortsinn weniger entspräche. 

37  Der Schutz von Minderheiten ist in LC eine der Schlüsselideen: LC, 20.  

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 207 

 

 

Nussbaum verdeutlicht dies an einer Reihe von Beispielen aus der US-Recht-
sprechung. Besonders häufig und an zentralen Stellen zitiert sie den so genann-
ten Sherbert-Fall aus dem Jahr 1963 (CC, 170ff., LC, 16f., NRI, 79f., WHD, 
199).38 Dieser betrifft die Situation der Textilverarbeiterin Adell Sherbert aus 
South Carolina. Sie kündigte ihre Anstellung, als in ihrer Fabrik der Samstag 
zum Arbeitstag erklärt wurde, da es ihrer religiösen Überzeugung als Siebenta-
gesadventistin widersprach, samstags zu arbeiten. Da es auch keine alternativen 
Arbeitsangebote gab, bei denen sie samstags nicht hätte arbeiten müssen, lehnte 
sie alle ab, woraufhin ihr der Staat aber keine Arbeitslosenunterstützung gewäh-
ren wollte. Mrs. Sherbert klagte dagegen als eine Einschränkung ihrer Religions-
freiheit – und bekam vom US Supreme Court Recht. Laut Nussbaum ist dies ein 
typisches Beispiel dafür, wie jemand aufgrund seiner minderheitlichen religiösen 
Überzeugung in seiner Würde verletzt werden kann, ohne dass die Gesetze ab-
sichtlich diskriminierend seien, sondern schlicht aufgrund einer an der Mehrheit 
orientierten Regelung, in diesem Fall der protestantisch-christlich geprägten Re-
gel, wonach der Sonntag als freier Tag gilt: „[T]here is also violence in the sub-
tle assault on equal dignity that consists in being told that you are not a fully 
equal citizen because of your commitment to your religion.“ (LCA, 341)  

Sinnvoll und notwendig sei es daher, einen Ausgleich zu der strukturellen 
Benachteiligung zu schaffen, indem man Minderheiten Ausnahmen von solchen 
und ähnlichen mehrheitlichen Regeln gewährt, wo immer dies möglich ist. Mög-
lich sei es immer dort, wo die Regeln nicht von so großer Wichtigkeit sind, dass 
sie nicht eingeschränkt werden dürften (siehe dazu unten). Nur mit einem sol-
chen Prinzip der Ausgleichsregelungen ließe sich gleiche Gewissensfreiheit 
gewähren: „[S]ometimes some people (usually members of religious minorities) 

should be exempted from generally applicable laws for reasons of conscience.“ 
(LC, 24, Herv. i.O.) Im Fall von Mrs. Sherbert bedeutet das etwa, ihr auch dann 
Arbeitslosenunterstützung zu gewähren, wenn sie Anstellungen ablehnt, die ihre 
religiösen Überzeugungen verletzen. Dabei dürfe auch dieses Prinzip nicht auf 
religiöse Überzeugungen beschränkt werden, vielmehr solle man grundsätzlich 
für jede ‚vernünftige‘ Gewissensüberzeugung eine Ausnahme beanspruchen und 
eine Ausgleichsregelung erhalten können (LC, 170). 

Das Verständnis von Neutralität als Nicht-Einmischung sei demnach auch 
deswegen zurückzuweisen, weil es Ausgleichsregelungen als problematische 
Form der staatlichen Einmischung ablehnt. Positionen, die der Lockeschen Tra-
dition folgend eine solche Ansicht vertreten, könnten nicht adäquat auf die Dis-
kriminierung von Minderheiten reagieren. Zu bevorzugen sei daher die auf Aus-

                                                             
38  Es handelt sich dabei um den Fall Sherbert v. Verner 374 U.S. 398 (1963). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

gleichsregelungen setzende, in der Tradition von Williams stehende, Position, 
die sie auch als Accommodationism bezeichnet: „I believe that the accommoda-
tionist principle is superior to Locke’s principle because it reaches subtle forms 
of discrimination that are ubiquitous in majoritarian democratic life.“ (NRI, 87) 

Allerdings stellt sich an dieser Stelle die Frage, wie eine praktische Umset-
zung von Ausgleichsregelungen aussehen kann. Kritikerinnen und Kritiker sehen 
hier eine besondere Schwierigkeit dieses Prinzips. Nussbaum geht daher aus-
führlich auf die Umsetzung von Ausgleichsregelungen ein. Der Ausgangspunkt 
dafür ist erneut der beschriebene Sherbert-Fall, dem sie (wie viele andere auch) 
eine richtungsweisende Funktion mit Blick auf das Prinzip der Ausgleichsrege-
lungen zuschreibt. Der Fall legt folgendes, von ihr für sinnvoll erachtetes, Vor-
gehen nahe:  

Zuerst müsse festgestellt werden, ob eine schwerwiegende Beeinträchtigung 
(substantial burden) der Gewissensfreiheit des Klägers bzw. der Klägerin durch 
den Staat vorliegt, es sich also tatsächlich um eine Gewissensfrage handelt (LC, 
137). Im Sherbert-Fall kam das Gericht zu dem Ergebnis, dass dies zutreffe, da 
der freie Samstag eine Glaubensüberzeugung und zentraler Bestandteil der Reli-
gion von Mrs. Sherbert sei. Der Zwang, sich entscheiden zu müssen, entweder 
entgegen der eigenen religiösen Überzeugungen zu handeln oder die staatliche 
Unterstützung zu verlieren, sei sehr wohl eine schwerwiegende Beeinträchtigung 
der Gewissensfreiheit (LC, 137). Ist nun von einer solchen Beeinträchtigung 
auszugehen, sei als nächstes abzuwägen, ob eine Ausnahme von den beklagten 
staatlichen Vorgaben erlaubt werden kann. Nicht möglich seien Ausnahmen 
dort, wo ein zwingendes Staatsinteresse (compelling state interest) besteht. Dies 
treffe aber nur auf einige besonders schwerwiegende staatliche Interessen zu: 
„[N]o ordinary state interest will do to override a conscientious claim. It must be 
an unusually weighty interest.“ (LC, 137). Zu den zwingenden Staatsinteressen 
zählt Nussbaum unumstritten die Grundbefähigung: „[P]rotection of the central 
capabilites of citizens should always be understood to ground a compelling state 
interest.“ (WHD, 202, vgl. LC, 169, NRI, 126) Einschränkungen der Grundbefä-
higung zur Gewährung von Gewissensfreiheit sollen also nie gestattet sein. (An-
ders verhält es sich freilich, wenn eine Person ihre eigene Grundbefähigung aus 
religiösen Gründen einschränken möchte [vgl. Kap. 2.5.2]. Nussbaum differen-
ziert allerdings, dass dies nur bei Erwachsenen denkbar sei, während die Grund-
befähigung von Kindern immer vor Einschränkungen – durch die Eltern oder 
auch durch ihre [letztlich nur als vermeintlich anzunehmenden] eigenen Interes-
sen – geschützt werden sollte. Dies zeigt sich etwa in NRI an dem Urteil, dass 
Kinder von Zeugen Jehovas auch gegen den Willen ihrer Eltern Bluttransfusio-
nen erhalten müssten, während Erwachsene dies selbst entscheiden sollten [NRI, 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 209 

 

 

124]. Allerdings variiert ihr Urteil in Bezug auf die Grenze der als Selbstein-
schränkung anzuerkennenden Beeinträchtigung der Grundfähigkeiten bei Er-
wachsenen in ihren Texten. Darauf werde ich noch ausführlich in der Kontrover-
se um Frauenrechte und Religionsfreiheit eingehen: Kap. 6.) Im Unterschied zur 
Grundbefähigung müsse man bei Staatsinteressen wie ‚Sicherheit‘ und ‚Frieden‘ 
fallbezogen entscheiden, wann diese zwingend sind. Da es grundsätzlich schwie-
rig sei, zu erkennen, wann sie tatsächlich bedroht sind, mahnt sie diesbezüglich 
zur Vorsicht (NRI, 91, siehe hierzu die Diskussion in Kap. 6.2.1). Im Sherbert-
Fall wurde in diesem zweiten Abwägungsschritt entschieden, dass kein zwin-
gendes Staatsinteresse vorliege. Mrs. Sherbert bekam daher Recht und ihr wurde 
die Arbeitslosenunterstützung zugesprochen (LC, 138). 

Nussbaum erachtet diese so genannten Sherbert-Richtlinien (Sherbert guide-

lines) deswegen für sinnvoll, weil sie stark auf das Abwägen zwischen den ver-
schiedenen Interessen ausgerichtet sind – weswegen auch vom Abwägungstest 
(balancing test) die Rede ist – und weil sie dabei der individuellen Gewissens-
freiheit (gerade auch von Minderheiten) einen hohen Stellenwert beimessen. Das 
Vorgehen im Sherbert-Fall sei damit ein wichtiger Schritt auf dem Weg zum 
Schutz von Minderheiten: „[T]he Sherbert regime led to a keen sensitivity to mi-
nority interests that had often been absent earlier.“ (LC, 146)39 

Nun könnte man dennoch kritisieren, dass die praktische Umsetzung dieser 
Richtlinien (zu) schwierig ist. Nussbaum reagiert auf einige dieser Einwände ge-
nauer: Zum einen greift sie den pragmatischen Einwand auf, dass es für Richter 
und Richterinnen zu schwierig zu entscheiden sei, wann Ausnahmen gewährt 
werden sollen (NRI, 87f. u.a.). Tatsächlich liegt bereits im ersten Schritt der 
Sherbert-Richtlinien eine große Herausforderung darin, zu entscheiden, wann 
von einer schwerwiegenden Beeinträchtigung von Gewissensfreiheit auszugehen 
ist bzw. was überhaupt als Gewissensüberzeugung zählen kann. Dies ist umso 
schwieriger, wenn man bedenkt, dass es um die Ermöglichung individueller 
Sinnsuche gehen soll und Urteile folglich nicht einfach aus der Übereinstim-
mung mit der Ansicht einer religiösen Autorität oder einer dominierenden Mei-
nung in der jeweiligen Religion abgeleitet werden dürfen (vgl. Kap. 4.1.2). Indi-
viduelle Sinnsuche wiederum wird nicht genau bestimmt; sie orientiert sich zwar 
an ‚letzten Fragen‘ bzw. ‚letztem Sinn‘, was etwa Überzeugungen im Sinne ei-
nes Fantums in Bezug auf einen Sportverein ausschließen soll (LC, 169), bleibt 
sonst aber vage. Bemerkenswert ist, dass Nussbaum – gewissermaßen als Er-
leichterung für die Einschätzung relevanter Überzeugungen – sogar zugesteht, 

                                                             
39  Als einen weiteren Schritt in Fortsetzung dessen betrachtet Nussbaum den Religious 

Freedom Restoration Act von 1993 (z.B. WHD, 198f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

dass bekannte und anerkannte Überzeugungen religiöser Gruppen herangezogen 
werden können (und wohl auch sollten): „([S]ub)group values are often a helpful 
source of information for courts seeking to assess the sincerity of a person’s 
conscientious claim.” (NRI, 104f.) Dennoch müsse das Individuum und seine ei-
gene Interpretation der Religion der entscheidende Bezugspunkt bleiben (ebd.). 
Der Bezug auf eine religiöse Gruppe kann demnach nur ein vergleichender An-
haltspunkt sein, um die individuellen Gewissensüberzeugungen jeweils im Ein-
zelnen zu beurteilen, klare Kriterien gibt es jedoch nicht. 

Darüber hinaus stellt sich (nicht zuletzt angesichts der zugestanden Bezug-
nahme auf Überzeugungen anerkannter Religionen) zweitens die systematische 
Frage, ob Ausgleichsregelungen eine unfaire Bevorzugung religiöser Bürger und 
Bürgerinnen gegenüber nicht-religiösen darstellen und daher die Neutralität des 
Staates beeinträchtigen. Auch dies greift Nussbaum ausdrücklich auf (vgl. NRI, 
88f., LC Kap. 4.VII). Wie die vorangegangenen Erörterungen deutlich gemacht 
haben, vertritt sie selbst die Position, dass weder religiöse noch nicht-religiöse 
Vorstellungen vom Guten bevorzugt werden dürften, weswegen Religion der 
Theorie nach keine Sonderrolle im politischen Handeln zukommen darf. Sie 
räumt ein, dass sich eine solche Sonderrolle aber zumindest dann, wenn man 
sich wie sie stark auf die US-Verfassung und die daraus abgeleiteten Prinzipien 
bezieht, aufdrängt, da es hier eben vorrangig um Ausnahmen für religiöse Über-
zeugungen geht. Allerdings meint sie, man könne (und müsse) dies damit behe-
ben, dass man die Fokussierung als historisch gewachsen versteht (LC, 164f.) 
und (entsprechend des Prinzips des gleichen Respekts der Gewissensfreiheit) für 
den heutigen Kontext erweitert, so dass mehr Überzeugungen einbezogen wer-
den können als nur die in einem engen Sinn religiösen: „We mitigate the unfair-
ness to nonreligious searchers as much as we possibly can, by extending the ac-
count of religion as far as we can” (LC, 173, vgl. WHD, 209). 

Auf diese Weise lässt sich der Einwand der Unfairness dennoch nur bedingt 
entkräften, da nicht garantiert werden kann, dass nicht-religiöse Überzeugungen 
die gleiche Chance auf Ausnahmen haben und eine sprachliche Festlegung auf 
Religion bestehen bleibt (die jedoch auch bei den Prinzipien von Neutralität, 
Trennung und Nicht-Etablierung besteht, weswegen man auch darin gewisser-
maßen einen Ausgleich sehen könnte, vgl. LC, 166). Außerdem wird durch die 
Erweiterung des Religionsbegriffs die Vagheit für die Entscheidungsfindung so-
gar wieder erhöht. Nussbaum selbst erkennt an, dass diese beiden Schwierigkei-
ten bestehen bleiben, sie plädiert aber dafür, dies nicht als Grund zu betrachten, 
das Prinzip der Ausgleichsregelungen abzulehnen. Stattdessen müsse man es mit 
Blick auf die Frage des Respekts umfassender anwenden: „[T]here is a good 
case for granting such accommodations rather stingily.“ (LC, 170) Die Anwen-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 211 

 

 

dung dieses Prinzips, so ihre Überzeugung, entspreche auch dann, wenn nicht 
völlig gleiche Chancen garantiert werden können, dem Respekt immer noch bes-
ser als ein Konzept, das dieses Prinzip ganz verwirft. Um der Gleichheit näher zu 
kommen, solle man daher versuchen, es so weit wie möglich auszudehnen. Und 
auch die Herausforderung für Richter und Richterinnen scheint ihr angesichts 
der Wichtigkeit von Ausgleichsregelungen letztlich zumutbar zu sein. Insgesamt 
könne man hier keine Lösung im Sinne einer Idealtheorie erwarten, sondern nur 
eine pragmatische: „The messy way seems the best way, all things considered, 
although we should grant that it is a pragmatic solution and not ideal theory.“ 
(LC, 173)  

 
Es ist durchaus plausibel, anzunehmen, dass ein Modell, welches das Prinzip der 
Ausgleichsregelungen integriert, dem gleichen Respekt besser gerecht wird als 
eines, welches im Sinne einer stärkeren Enthaltung des Staates dieses Prinzip ab-
lehnt. Zwar kann es nicht völlig fair sein und allen eine gleiche Chance auf eine 
Ausnahme gewähren, tatsächlich scheint es aber noch weniger fair zu sein, bei 
klar erkennbaren Diskriminierungen keine Ausnahmen einzuräumen. Das Mo-
dell der Ausgleichsregelungen ist daher trotz der Vagheiten in der Umsetzung 
auf den ersten Blick überzeugend. In der Diskussion werde ich noch genauer 
zeigen, inwiefern es in Bezug auf bestimmte in der Säkularismusdebatte ange-
sprochene Probleme sinnvoll ist (Kap. 5).40 

Hingewiesen werden soll an dieser Stelle abschließend noch darauf, dass die 
Überlegungen zum Prinzip der Ausgleichsregelungen und zur praktischen Um-
setzung nicht zuletzt das allgemeine Verhältnis von Praxis und Theorie bzw. 
Prinzipien bei Nussbaum verdeutlichen (Kap. 2.6.1). So wird anschaulich, dass 
es einerseits oft die praktischen Herausforderungen und konkreten Urteile (wie 
im Sherbert-Fall) sind, die das Denken über die Prinzipien beeinflussen, und 
dass andererseits die grundlegenden Prinzipien eine wichtige Orientierung geben 
und nicht aufgrund der Komplexität der Situationen für unwichtig erklärt werden 
dürfen. Man kann allerdings fragen, ob die überzeugende Einsicht, dass nicht-
ideale Lösungen hier dem gleichen Respekt näherkommen, nicht dahingehend 
weitergedacht werden könnte und sollte, dass Konfliktlösungen oftmals nicht al-

                                                             
40  Vgl. auch das Plädoyer von Jocelyn Maclure und Charles Taylor für Ausnahmerege-

lungen, das von ihrer Analyse ‚indirekter Diskriminierung‘ ausgeht: Maclure/Taylor 

2011, 73-80. (Allerdings unterscheiden sie sich im Detail von Nussbaum und kritisie-

ren mehr noch ihr Modell, worauf ich hier jedoch nicht eingehen möchte, da es das 

Gesamtargument an dieser Stelle nicht beeinträchtigt.) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

le legitimen Ansprüche befriedigen und daher als vorläufig und unvollkommen 
betrachtet werden müssen – was bei Nussbaum nicht der Fall ist (dazu: Kap. 6). 

 
Fazit 
Ein religionspolitisches Modell soll Nussbaum zufolge neben den Prinzipien von 
Neutralität, einer gewissen Trennung von Religion und Staat und der Nicht-
Etablierung umfassender Lehren auch Ausgleichsregelungen für Minderheiten 
umfassen. Ihre Argumentation bezieht sich dabei zum einen auf die grundlegen-
den Annahmen zum gleichen Respekt der individuellen Gewissensfreiheit, zum 
anderen auf konkrete Diskussionen und Gerichtsurteile der US-Debatte. Daran 
wird nicht zuletzt exemplarisch deutlich, wie die Grundideen des Fähigkeitenan-
satzes in Auseinandersetzung mit einem spezifischen Kontext zu konkreten 
Überlegungen politischer Entscheidungsfindung führen können.  

Das von Nussbaum favorisierte Modell erscheint in vielem überzeugend. Es 
wird aber noch zu diskutieren sein, wie ihr Verständnis der Prinzipien von Neut-
ralität und Trennung im Gesamt von religionspolitischen und begründungstheo-
retischen Überlegungen zu beurteilen ist (Kap. 5.2). Außerdem muss genauer un-
tersucht und diskutiert werden, mit welchem Geltungsanspruch die so erarbeite-
ten Prinzipien verbunden sind und verbunden sein dürfen, das heißt, inwiefern in 
den hier eng am US-Kontext erarbeiteten Prinzipien normative Implikationen für 
andere Kontexte stecken und wie diese zu beurteilen sind (Kap 5.3, vgl. die 
Überlegungen zum Verhältnis USA-Europa in Kap. 4.3.1). 

 
 

4.5  NUSSBAUMS EIGENE RELIGIOSITÄT UND IHRE 

BEDEUTUNG FÜR DIE POLITISCHE KONZEPTION 
 
Die Erörterung der Bedeutung von Religion bei Nussbaum soll mit einem Blick 
auf ihre persönliche Religiosität als liberale Jüdin abgeschlossen werden. Diese 
finden an zahlreichen Stellen Eingang in ihre Argumentation zur normativen 
Grundlage politischen Handelns. So verweist Nussbaum etwa in ihrer Kritik an 
homogenisierenden Annahmen zu Religion und zu deren Bedrohung von libera-
len Werten auf ihre durch persönliche Erfahrungen belegten Kenntnisse des libe-
ralen Judentums als exemplarischen Beleg dafür, dass innerhalb von Religionen 
verschiedene Vorstellungen vertreten werden. Das liberale Judentum sei, wie 
auch andere religiöse Traditionen, sehr stark an Gerechtigkeit in einem liberalen 
Sinn orientiert (z.B. WHD, 183 FN 30, vgl. Kap 4.1.1). Auch ihre These, dass 
politische Praktiken, die bestimmte religiöse Vorstellungen etablieren (wie im 
Fall des Gottesbezugs im amerikanischen Gelöbnis) die Gewissensfreiheit ver-

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 213 

 

 

letzten, veranschaulicht sie mit ihren eigenen religiösen Überzeugungen als libe-
rale Jüdin (Kap. 4.4.1). Diese Verweise sind ein Beispiel für Narrationen und 
verdeutlichen deren methodische Rolle in Nussbaums Konzeption (vgl. Kap. 
2.6.2 und 2.8.2): Die konkreten Erfahrungen und Geschichten sollen den Lesern 
und Leserinnen helfen, sich in die Perspektive bestimmter Personen hineinzuver-
setzen und deren Bedürfnisse im Sinne der Gewissensfreiheit besser nachvoll-
ziehen zu können (vgl. zur ‚Kultivierung‘ der inneren Augen in Bezug auf Ge-
wissensfreiheit Kap. 4.3.3). Besonders ist hier, dass Nussbaum persönliche Er-
fahrungen anführt und gewissermaßen aus ‚erster Hand‘ plausibilisiert, dass Re-
ligion für viele Menschen wichtig ist, dass sie mit liberaler Politik vereinbar ist 
usw. Es handelt sich insofern um eine besondere Art der Narration, man könnte 
sagen, eine autobiografische Narration. 

Die Verweise auf die eigenen religiösen Erfahrungen sind aber nicht nur in-
teressant, insofern sie die Funktion von Narrationen veranschaulichen, sie geben 
auch einen Einblick in Nussbaums eigene umfassende Vorstellungen vom Gu-
ten. Daher liegt es nahe, an dieser Stelle einen Blick auf das Verhältnis zwischen 
der politischen Konzeption und ihrer eigenen umfassenden Lehre zu werfen. Sie 
selbst thematisiert dies hier, um ihre These von der freistehenden Konzeption zu 
unterstreichen. So erläutert sie, dass und inwiefern ihre umfassenden Überzeu-
gungen als liberale Jüdin weitergehende Forderungen implizieren würden, etwa 
mit Blick auf Frauenrechte, die sie aber gerade nicht zur Grundlage politischen 
Handelns machen will – eben weil man sich dafür auf freistehende Annahmen 
stützen müsse, denen alle ‚vernünftigen‘ umfassenden Lehren zustimmen kön-
nen (vgl. Kap. 2.5). Damit vollziehe sie also in der Begründung der politischen 
Konzeption die notwendige Trennung zu ihren umfassenden Überzeugungen: 

 
„I do not view that comprehensive conception as offering good reasons for state action. 

Such good reasons can be rightly sought only from within the core of a political concep-

tion that religious and non-religious citizens can endorse as respectful of their differing 

commitments.” (PD, 114, vgl. PLR, 38) 

 
Nicht zuletzt angesichts der in Bezug auf Kultur und Geschlecht diskutierten 
Zweifel an der Idee der freistehenden, weltanschaulich neutralen Konzeption 
(Kap. 3) muss allerdings genauer geprüft werden, wie gut diese Trennung ge-
lingt. Auffällig (aber auch naheliegend) sind die starken Parallelen zwischen 
Nussbaums religiösen Überzeugungen und ihren politisch-liberalen Annahmen, 
die sich besonders in ihrem Aufsatz Judaism and the Love of Reason (JLR) zei-
gen. Hier erörtert sie ausführlich ihr Selbstverständnis als Jüdin sowie die Grün-
de für ihre Konversion vom Christentum (genauer: vom Episkopalismus) zum 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Judentum. Dabei wird deutlich, dass ihr religiöses Selbstverständnis stark auf 
Moral fokussiert ist. So kristallisiert sie als leitend für das Judentum bzw. für ih-
re Überzeugungen als liberale Jüdin folgende drei Werte heraus: „[T]he primacy 
of the moral, [...] the authority of truth and reason, and [...] the equal worth of all 
human beings.“ (JLR, 9) Und auch die Schilderung ihrer Konversion unter-
streicht dies, da sie als einen wesentlichen Grund dafür nennt, dass ihr im Juden-
tum (anders als in dem von ihr in der Jugend erfahrenen Christentum) vermittelt 
wurde, dass Moral im Zentrum stehe. Insgesamt sind ihre religiösen Überzeu-
gungen somit an Moral ausgerichtet – und stimmen mit den moralischen Grund-
lagen ihrer politischen Konzeption überein. 41 Dies wirft verschiedene Fragen 
auf.  

So könnte man zum einen einwenden, dass Nussbaum, wenn sie ein solches 
Religionsverständnis zum Bezugspunkt nimmt, ein mit Blick auf liberale Werte 
zu optimistisches und letztlich einseitiges Bild von Religion zugrunde legt. Ei-
nen Einwand in diesem Sinn formuliert Okin in Bezug auf Nussbaums Argument 
zur Vereinbarkeit von Frauenrechten und Religionsfreiheit. Sie wirft ihr vor, 
Einschränkungen von liberalen Werten durch jüdische (bzw. allgemein religiöse) 
Traditionen zu vernachlässigen (Okin 1999b, 121f. sowie FN 5). Dagegen kann 
Nussbaum bereits an dieser Stelle insofern verteidigt werden, als sie keineswegs 
völlig unkritisch gegenüber Religion ist, sondern eine klare Grenze für Religi-
onsfreiheit fordert, wo die Grundbefähigung bedroht ist (Kap. 4.1.1). Die ent-
scheidende Frage dürfte jedoch letztlich sein, ob diese Grenze angemessen ist 
oder, wie Okin nahelegt, zu niedrig ansetzt. Dies kann aber erst im Zusammen-
hang einer genaueren Auseinandersetzung mit der Kontroverse um Frauenrechte 
und Religionsfreiheit beantwortet werden, ich werde daher später darauf zurück-
kommen (Kap. 6). 

Zum anderen ist zu überlegen, ob die politische Konzeption – angesichts der 
starken Übereinstimmung mit Nussbaums eigenen religiösen Überzeugungen – 
in einer bestimmten religiösen Vorstellung verwurzelt ist und diese bevorzugt. 
Dies könnte man erstens auf das Judentum allgemein münzen, der Einwand 

                                                             
41  Nussbaum wirft selbst die Frage auf, was daran dann noch typisch religiös sei bzw. ob 

Religiosität überhaupt eine eigene Bedeutung gegenüber der Moral zukomme. Sie be-

steht aber darauf, dass dies zumindest für ihre eigene Person der Fall sei. Etwa finde 

sie in der jüdischen Liturgie eine „Offenheit für das Geheimnisvolle und (moralisch) 

Transzendente“, die sie für wichtig halte und die sie außerhalb von Religion nicht fin-

den könne (JLR, 34): „I think it is valuable to focus on the mysteriousness of life and 

death in a way that makes us keenly aware of the shortcoming of our own explana-

tions.“ (JLR, 35) 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 215 

 

 

würde dann lauten, dass sie voreingenommen zugunsten des Judentums ist. Tat-
sächlich kann man in einigen ihrer Texte eine Tendenz erkennen, jüdische Vor-
stellungen besonders positiv zu werten, vor allem in Abgrenzung zu einigen 
christlichen Vorstellungen, die sie stark kritisiert (siehe Cates 2003, Kavka 2003 
in Bezug auf LK und UT). Und nicht zuletzt angesichts ihrer Biografie könnte 
die Vermutung naheliegen, dass sich dies zu einer allgemeinen Voreingenom-
menheit zuspitzt (schließlich hebt sie in der Beschreibung ihrer Konversion her-
vor, dass sie die christliche Religion in ihrer Kindheit als sehr problematisch, das 
Judentum dagegen als positives Gegenmodell erfahren hat: JLR). Mit Blick auf 
ihre politischen Überlegungen kann man diese Beobachtung aber relativieren. 
Etwa ist ihre starke Kritik an christlich geprägten Praktiken in den USA (wie 
dem auf Gott bezogenen Gelöbnis) weniger darin begründet, dass es sich um 
christliche Praktiken handelt, sondern darin, dass sie staatlich etabliert sind und 
den Vorrang einer religiösen Vorstellung signalisieren (LC). Ihre Kritik ist damit 
auch nicht verallgemeinernd, sondern als bezogen auf bestimmte christliche Tra-
ditionen und Vorstellungen zu verstehen. Abgesehen davon übt sie durchaus 
auch Kritik an bestimmten Formen des Judentums (beispielsweise kritisiert sie 
mit Blick auf die Politik Israels, dass es offenbar Juden und Jüdinnen gebe, die 
[entgegen der Ideale, derentwegen sie selbst zum Judentum konvertierte] Freude 
daran hätten, andere zu dominieren: JLR, 25f).  

Eine Voreingenommenheit zugunsten des Judentums an sich kann man Nuss-
baums politischer Konzeption also nicht unterstellen. Stattdessen könnte man 
zweitens aber fragen, ob eine besondere Bindung an eine spezifische liberal-
jüdische Tradition besteht. In der Tat kann man wohl davon ausgehen, dass es 
für liberale Juden und Jüdinnen leichter ist, der politischen Konzeption zuzu-
stimmen als für manch andere, etwa religiös-konservative oder auch säkularisti-
sche Personen. Andererseits liegt es nahe, dass dies nicht eine besondere Bin-
dung spezifisch an eine jüdisch-liberale Tradition darstellt, sondern vielmehr an 
ein liberales Denken gekoppelt ist, das sich zwar nur in bestimmten, aber doch in 
verschiedenen (religiösen und nicht-religiösen) Vorstellungen vom Guten wie-
derfindet. Dass eine solche Rückbindung von Nussbaums Konzeption an be-
stimmte umfassende Lehren aber in der Tat besteht, habe ich bereits in der Dis-
kussion zur Universalität angesprochen und ich werde diesen Gedanken im Fol-
genden im Zusammenhang der Säkularismusdebatte noch einmal aufgreifen 
(Kap. 3.2. und 5.2). 

 
Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Nussbaums Verweise auf ihr libera-
les Judentum als autobiografische Form der Narration zu verstehen sind, die 
mehrfach zur Veranschaulichung ihrer Argumentation angeführt werden. Als 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

solche erscheinen sie äußerst sinnvoll (vgl. allgemein zur Plausibilität von Narra-
tionen Kap. 3.2). Weiterhin gibt Nussbaum mit diesen Verweisen einen Einblick 
in ihre umfassenden Vorstellungen. Das ist insofern sinnvoll, als es eine Ausei-
nandersetzung mit dem Verhältnis zu politischen Annahmen erleichtert. Aller-
dings kann man es damit noch nicht, wie sie nahelegt, als belegt ansehen, dass 
die politische Konzeption tatsächlich freistehend ist. Vielmehr muss dies (nicht 
zuletzt unter Einbezug der kritischen Überlegungen zu Kultur und Geschlecht: 
Kap. 3) im Folgenden noch genauer diskutiert werden (Kap. 5 und 6). 

 
 

4.6  FAZIT 
 
Nussbaum schreibt Religion eine wichtige Bedeutung für politische Fragen zu. 
Die zentrale Stoßrichtung ihrer Auseinandersetzung besteht in der Forderung, 
verschiedene Lebensmodelle, religiöse ebenso wie nicht-religiöse, zu respektie-
ren und zu ermöglichen. Dabei handelt es sich um eine Präzisierung und Fortfüh-
rung der Fähigkeitenidee mit Blick auf Religion als einem für die Grundbefähi-
gung wichtigen Aspekt. 

Den normativen Ausgangspunkt ihrer Überlegungen bildet die Annahme, 
dass Religion für viele Menschen für das gute Leben wichtig ist. Religiöse Le-
bensmodelle sollten daher respektiert werden. Dazu zählt Nussbaum auch, dass 
Religion nicht als ein homogenes Gebilde betrachtet werden darf, das Menschen-
rechten und Moral entgegensteht. Zwar bedrohten manche religiöse Ansichten 
moralische Grundsätze, viele andere unterstützten sie aber oder könnten sich 
dementsprechend entwickeln – grundsätzlich seien Religionen divers und dyna-
misch. Nussbaum fordert davon ausgehend den gleichen Respekt der individuel-
len Gewissensfreiheit als Grundnorm politischen Handelns. Über das Gewissen 
als Instanz der Sinnsuche soll damit ausdrücklich die Ermöglichung sowohl reli-
giöser als auch nicht-religiöser Vorstellungen vom Guten gewährt werden (4.1). 
Ansichten, die die individuelle Gewissensfreiheit nicht respektieren, müssen 
folglich kritisiert werden, was Nussbaum mit Blick auf säkularistische und tradi-
tionalistische Positionen genauer ausführt. Weiterhin analysiert sie, dass eine 
maßgebliche Ursache für solchen fehlenden Respekt eine tief im Menschen ver-
ankerte narzisstische Angst sei, die sich gegen Fremdes (und eben häufig gegen 
fremde religiöse Vorstellungen) richtet. Es sei mithin davon auszugehen, dass es 
immer wieder zu Bedrohungen des Respekts der Gewissensfreiheit komme – de-
nen man aber auch immer wieder politisch entgegentreten könne und müsse 
(4.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION BEI NUSSBAUM | 217 

 

 

Um einem Klima der Angst entgegenzutreten und auf ein Klima des Res-
pekts hinwirken zu können, müsse politisches Handeln auf drei sich gegenseitig 
stützenden Säulen ruhen: politische Prinzipien, kritische Selbstreflexion sowie 
die ‚Kultivierung‘ der inneren Augen. Dabei knüpft Nussbaum ebenso wie bei 
der Grundnorm eng an zentrale Annahmen des Fähigkeitenansatzes an, die sie in 
Bezug auf Religion präzisiert (4.3). Um für politisches Handeln leitend sein zu 
können, müssen diese Säulen anhand der verschiedenen politischen Kontexte 
weiter konkretisiert werden. Dies lässt sich gut mit Blick auf die politischen 
Prinzipien veranschaulichen: Nussbaum setzt sich diesbezüglich exemplarisch 
mit den religionspolitischen Prinzipien im Kontext der US-Verfassung und mit 
der um ihre Interpretation geführten Debatte auseinander. Sie plädiert hier für 
ein religionspolitisches Modell, welches die Prinzipien von Neutralität, Tren-
nung von Religion und Staat und Nicht-Etablierung nicht an einen minimalen 
Staat bindet, sondern im Gegenteil an ein breites (letztlich: befähigendes) Kon-
zept von Freiheit knüpft. Damit einher geht nicht zuletzt die Forderung, Aus-
gleichsregelungen für diskriminierte Minderheiten zu schaffen. Nur so könne 
man dem gleichen Respekt der Gewissensfreiheit gerecht werden (4.4). 

Darüber hinaus bin ich abschießend kurz auf Nussbaums Verweise auf ihre 
eigenen religiösen Überzeugungen und Erfahrungen als liberale Jüdin eingegan-
gen. Diese Verweise sind als autobiografische Form der narrativen Veranschau-
lichung von Argumenten zu verstehen und als solche äußerst plausibel. Zudem 
geben sie Einblick in Nussbaums eigene umfassende Lehre und sind insofern re-
levant für die Einschätzung ihrer Idee der gegenüber allen umfassenden Lehren 
freistehenden politischen Konzeption (4.5). 

 
In Bezug auf die Säkularismusdebatte kann an dieser Stelle bereits festgehalten 
werden, dass Nussbaum sich keineswegs nur negativ auf Religion bezieht wie 
einige Kritikerinnen und Kritiker nahelegen. Vielmehr formuliert sie selbst star-
ke Kritik an atheistischen und säkularistischen Positionen. In ihren eigenen reli-
gionspolitischen Vorschlägen bemüht sie sich darum, Raum für Religion, auch 
in der Öffentlichkeit, zu schaffen. Es wäre daher unzutreffend, ihr Modell als sä-
kularistisch zu kritisieren. Zutreffend ist es aber durchaus, es als säkular zu cha-
rakterisieren, auch wenn sie das selbst nicht ausdrücklich macht. Wenngleich der 
Begriff des Säkularen umstritten ist, scheint er doch – in irgendeiner Weise – auf 
die für Nussbaum zentrale Idee einer wie auch immer verstandenen Neutralität 
des Staates gegenüber Religionen bzw. Vorstellungen vom Guten zuzutreffen. 
Im folgenden Kapitel muss allerdings noch genauer erörtert werden, wie gut es 
ihr mit diesem säkularen Modell tatsächlich gelingt, verschiedene Vorstellungen 
vom Guten gleichermaßen zu respektieren. Zweifel bestehen etwa daran, ob der 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | MENSCHENRECHTE, GESCHLECHT, RELIGION 

 

 

Fokus auf individuelle Gewissensfreiheit Religion angemessen erfassen kann 
(4.1), sowie daran, ob sie die Problematik von Neutralität und Trennung tiefge-
hend genug behandelt (4.4).  

Eng damit verbunden ist weiterhin die für die Universalismusdebatte zentrale 
Frage nach dem Geltungsanspruch. Offensichtlich ist, dass für die Grundnorm, 
insofern sie im Fähigkeitenansatz selbst verwurzelt ist, universale Geltung bean-
sprucht wird (4.1) ebenso wie für die Analyse einer grundsätzlichen Bedrohung 
durch Angst als typischer menschlicher Emotion (4.2). Auch für die religionspo-
litischen Säulen wird zumindest ihrer allgemeinen Idee nach Universalität nahe-
gelegt (4.3). Und schließlich beansprucht Nussbaum sogar für die politischen 
Prinzipien, die sie selbst in engen Zusammenhang mit den USA stellt, mindes-
tens kontextübergreifende Geltung, was im Vergleich mit Europa deutlich wird 
(4.4). Diese Ansprüche müssen nun aber kritisch diskutiert werden, sowohl in 
Bezug auf die Grundnorm (wobei zu berücksichtigen ist, dass der Fokus auf In-
dividuen in der interkulturellen Diskussion bereits problematisiert wurde: Kap. 
3.2.2), als auch insbesondere was die Übertragung der religionspolitischen Prin-
zipien auf Europa und die daraus resultierende Kritik betrifft. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004 - am 14.02.2026, 13:43:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839437896-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

