THEMENSCHWERPUNKT | Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

Claudia Brunner

English title: From self-reflection to self-criticism of hegemony

Abstract: While self-reflexivity certainly is useful when aiming to reconsider our thinking about and acting in international politics, it
can also function as a hegemonic practice of containing radical critique. The author introduces approaches from critical peace studies,
post- and decolonial as well as feminist theory that deal with this dilemma. Taking the dimension of epistemic violence and the coloniality
of power, knowledge and being into account, she argues that the widely professionalized and pacified field of peace and conflict studies
can learn from these perspectives in order to re-enhance positionality vis-a-vis a global system of inequality and violence.

Keywords: Peace and conflict research, coloniality, decolonisation, epistemic violence

Stichworter: Friedens- und Konfliktforschung, Kolonialitdt, Dekolonisierung, epistemische Gewalt

1. Reflexion iiber die Selbstreflexion'’

weifelsfrei ist es hilfreich, das eigene Denken und Handeln

gelegentlich einer kritischen Betrachtung zu unterziehen

und die Ursachen fiir Probleme und Konflikte nicht
automatisch bei ,den Anderen’, sondern sprichwortlich vor der
eigenen Haustiir zu suchen. In diesem Sinne ist Selbstreflexion eine
begriifienswerte Praxis des Innehaltens und der Reorientierung, sei
es auf personlicher oder auch auf politischer Ebene. Selbstreflexion
bleibt notwendigerweise selbstbeziiglich und letztlich will sie auch
selbstvergewissernd sein. Genau an diesem Punkt der Stabilisierung
des Selbst kann sie aber auch ihre hegemoniale Dynamik entwickeln,
die ich hier problematisieren will. Theoretisch-konzeptionell ist
Selbstreflexion ndmlich nicht denkbar ohne das cartesianische
Programm, wie es der eurozentrischen Konzeption von Wissen und
Welt einschlie8lich der Herausbildung des politischen Subjekts,
des autonomen Individuums, des souverdnen Selbst zugrunde
liegt: ,Ich denke, also bin ich”, so René Descartes bereits 1641.
Dieses Programm ist nicht nur eines der Befreiung von klerikaler
Deutungshoheit, wie uns das Narrativ von Aufklarung und Moderne
nahelegt. In diesem steht das erkennende, reflektierende Subjekt
der Welt und ihren Objekten unabhéngiger, unverbundener denn
je gegeniiber. Doch die von Descartes und anderen postulierte
Trennung des menschlichen Geistes von jeglicher Korperlichkeit
und gesellschaftlicher Einbettung, die die bis heute dominante
epistemische Pramisse politischen Denkens und Handelns
darstellt, hat sich nicht zufillig bereits im sogenannten langen
16. Jahrhundert herausgebildet, also zeitgleich mit der kolonialen
Expansion Europas in die Amerikas.? Mit dieser Trennung wird

Samuel Beckett 1983: Worstward ho, London, 7.

1 Grofier Dank geht an kritische Leser/-innen fritherer Versionen dieses
Texts (Thomas Mickan, Hajnalka Nagy, Viktorija Ratkovi¢, Barbara
Grimpe und Helmut Krieger) sowie an die Herausgeberin Sabine Jaberg,
zwei anonyme Gutachter/-innen und die S+F-Redaktion.

2 Ramon Grosfoguel 2013: The Structure of Knowledge in Westernized
Universities. Epistemic Racism/Sexism and the Four Genocides/Episte-
micides of the Long 16" Century, in: Human Architecture. Journal of
the Sociology of Self-Knowledge XI (1), 73-90. Die Feststellung dieser
Gleichzeitigkeit stellt keine Behauptung einer Kausalitdt dar, und die
Moderne ist gewiss ein dynamischerer und widerspriichlicherer Pro-
zess als diese Verkiirzung nahelegt. Dennoch erachte ich Grosfoguels
Zuspitzung anhand von Descartes fiir hilfreich, um das dominante
Narrativ der aufgeklarten Moderne gegen den Strich zu lesen und mit
ihrer Unterseite, der Kolonialitdt, zusammenzudenken.

196 | S+F (35.]g.) 4/2017

Ever tried. Ever failed. No matter.
Try Again. Fail again. Fail better.
Samuel Beckett*

das Uber-sich-selbst-Nachdenken erst einmal zum Privileg jener,
denen diese Praxis tiberhaupt zugetraut wird: weife, christliche,
heterosexuelle, europdische Ménner, besitzend und bewaffnet.

Ramon Grosfoguel argumentiert in Anschluss an Enrique Dussel,
dass die kognitive Operation des cogito ergo sum tiberhaupt nur
moglich war, weil ihr die koloniale Erfahrung des conquiro (ich
erobere) bzw. extermino ergo sum (ich vernichte, also bin ich)
vorausgegangen ist.? Ein ganz spezifischer, von sehr konkreten
Gewaltpraktiken impragnierter Partikularismus wird damit zum
Prototyp einer behaupteten Universalitdt, die sich allen imma-
nenten Widerspriichen zum Trotz hervorragend zum Teilen und
Herrschen eignet und schliefdlich zur weltweiten Ausbreitung
des Kapitalismus beigetragen hat, wie post- und dekoloniale
sowie feministische Theoretiker/-innen argumentieren.* Die
zentrale Idee der Aufklarung ndmlich, das autarke, sich auch
iiber Selbstreflexion bestdndig weiter erméchtigende politische
Subjekt, das gleichzeitig seine eigene privilegierte Materialitdt
und Sozialitdt leugnet, versperrt demnach den Blick auf die
,Unterseite der Moderne*“:> die Kolonialitit samt ihren rassifi-
zierten und vergeschlechtlichten Praktiken des Ausschliefiens
und Unterwerfens, ihren Operationen der Vernichtung und
Ausbeutung.® Da der fiinfhundert Jahre wihrende Prozess des
Kolonialismus nicht nur ein politischer und 6konomischer war,
sondern auch ein sozialer, kultureller und schlief3lich sogar ein
epistemischer und kognitiv-mentaler, hélt bis heute ein Zustand
der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein an.” Und diese

3 Ebd, 77.

4 Vgl. Maria do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan 2015: Postkoloniale Theo-
rie. Eine kritische Einfithrung, Bielefeld; Pablo Quintero/Sebastian Garbe
(Hg.) 2013: Kolonialitdt der Macht. De/Koloniale Konflikte zwischen
Theorie und Praxis, Miinster; Iris Mendel 2015: WiderStandPunkte.
Umkampftes Wissen, feministische Wissenschaftskritik und kritische
Sozialwissenschaften, Miinster.

5 Nelson Maldonado-Torres 2008: Against War. Views from the Underside
of Modernity, Durham.

6 Maria Mies 1989: Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen
Arbeitsteilung, Ziirich; Silvia Federici, 2012: Caliban und die Hexe.
Frauen, der Korper und die urspriingliche Akkumulation, Wien.

7 Anibal Quijano 2000: Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin
America, in: Nepantla. Views from South 1 (3), 533-580; Edgardo Lander
2000: Eurocentrism and Colonialism in Latin American Social Thought,
in: Nepantla. Views from South 1 (3), S. 519-532; Nelson Maldonado-Torres
2000: On the Coloniality of Being. Contributions to the Development
of a Concept, in: Cultural Studies 21 (2-3), 240-270.

DOI: 10.5771/0175-274X-2017-4-196

1P 216.73.216.60,

1618:34.©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

Kolonialitdt wird die erst wenige Jahrzehnte zurtickliegende
Phase der politischen Dekolonisierung® noch lange tiberdauern.
Sie ist es auch, die bewirkt, dass die immer wieder notwendig
erscheinende Anrufung zur Selbstreflexion im Kontext der
Friedens- und Konfliktforschung nicht nur als notwendige
Vorbedingung von Kritik erscheint, sondern auch als Praxis
der Herrschaftssicherung fungieren kann.

2. Zwischen Kritik und Vereinnahmung

Gerade weil die Selbstreflexion an unsere Fahigkeit des In-
nehaltens, Uberdenkens und Modifizierens appelliert, eignet
sie sich hervorragend zur Einhegung von allzu radikal er-
scheinender Kritik.? Der Selbstreflexion ist das Versprechen
inhdrent, real existierende Antagonismen in verhandelbare
Agonismen umzuwandeln. Die Friedens- und Konfliktfor-
schung ist in besonderer Weise dazu geneigt, diesem Verspre-
chen Glauben zu schenken. Zum einen will sie selbst einen
Beitrag zur Gewaltreduktion leisten, und zum anderen gilt ihr
Handwerk — Denken, Sprechen, Schreiben — gewissermafien
als Gegenteil von Gewalt, gerade weil letztere {iberwiegend
als direkte und physische verstanden wird, als materielle
Praxis, der gegentiber die intellektuelle Beschiftigung das
Privileg der Gewaltlosigkeit fiir sich beanspruchen kann.
Auch wenn kritische Perspektiven explizit einen weiten Ge-
waltbegriff favorisieren, wird die Sphéire von Wissen, Sprache
und Kommunikation in diesen kaum als potenziell gewaltfor-
mig miteinbezogen. Gleichwohl reflektiert die Friedens- und
Konfliktforschung mit groflem Ernst und Engagement immer
wieder dariiber, wie sie ihren selbst gewdhlten Auftrag besser
erfiillen konnte. Doch aus unterschiedlichen Griinden tut
sie dies in abnehmender organisatorischer und kognitiver
Distanz zu ihren institutionalisierten Geldgeber/-innen und
professionalisierten Adressat/-innen, die diese Selbstreflexi-
on - etwa unter wohlklingenden Titeln wie ,zivil-militarische
Zusammenarbeit’, ,wehrhafte Demokratie’ oder ,aktive Frie-
denssicherung’ — unter ganz spezifischen Pramissen und mit
ganz spezifischem Interesse einfordern.!'®

8  Zu bis heute bestehenden Ausnahmen von den First Nations in Nord-
amerika bis zur Westsahara siehe Robert Young 2006: Postcolonialism.
An Historical Introduction, Malden/Oxford/Carlton, 6f.

9  Dies mag auch fiir die Veroffentlichung dieses Textes zutreffen. Eine/-r
der beiden Gutachter/-innen hat kritisch angemerkt, dass es der hier
dargelegten Perspektive eigentlich widerspreche, sich einem anonymen
Peer-Review-Prozess zu unterwerfen, weil solche Instrumente selbst
Teil der hier kritisierten Problematik von Wissensproduktion sind. Die
Gratwanderungen zwischen Kritik und Vereinnahmung kénnen in
der Tat selten ohne Umwege beschritten werden - in der Theorie wie
eben auch in der Praxis des ,doing academia’, in der sich diese Theorie
erst artikulieren kann. Ohne diesen Umweg der Begutachtung hitte
ich auf diesen und andere wertvolle und kritische Kommentare der
Gutachter/-innen verzichtet, ohne Einreichung des Beitrags bei S+F
auch auf die Beteiligung an dieser Debatte um die Moglichkeiten und
Grenzen von Selbstreflexion. .

10 Vgl. Thomas Mickan 2011: Das Elend des Zivilen. Uber die Verkehrung
der zivilen Kritik zur militdrischen Legitimation, in: Informationsstelle
Militarisierung (Hg.): Ausdruck 6, 1-6; Mechthild Exo 2009: Die
Gewalt der Konfliktforschung und Moglichkeiten des Widerstands,
in: Informationsstelle Militarisierung (Hg.): Krisenmanagement.
,Sicherheitsarchitektur’ im globalen Ausnahmezustand, Tiibingen,
42-49; Claudia Brunner 2015: Konflikt-KomplizInnen? Wissenschaft
und kognitive Militarisierung, Audio-Mitschnitt eines Vortrags bei
der Jahrestagung der Informationsstelle Militarisierung in Tiibingen,
November 2015, in: http://www.wueste-welle.de/redaktion/view/id/25/
tab/weblog/article/47016/IMI-Kongress_2015_%3A%3A_Wissenschaft_
und_kognitive_Mil [30.03.2017].

THEMENSCHWERPUNKT

Als jungstes Beispiel kann hier die Initiative des sogenann-
ten Peace Lab dienen, eine professionell performende, vom
Auswirtigen Amt der Deutschen Bundesregierung finanzierte
Internet-Kommunikationsplattform.!! Diese ladt Politiker/-
innen, Wissenschaftler/-innen sowie zivilgesellschaftliche
Akteur/-innen und Initiativen zur gemeinsamen Selbstreflexion
der bundesdeutschen Sicherheits- und Verteidigungspolitik ein.
Konsequenterweise ist dann auch nicht von Intervention, Krieg
und Gewalt die Rede, sondern von Krisenengagement, Stabili-
sierung und Friedensférderung. Auch etablierte zivilgesellschaft-
liche Organisationen aus dem Bereich der Friedensarbeit sind an
diesem Prozess mit groRem Engagement beteiligt. Ein aktueller
Aufsatz von Mitgliedern des Arbeitskreises Herrschaftskritische
Friedensforschung in der Arbeitsgemeinschaft fiir Friedens-
und Konfliktforschung'? problematisiert diese Manifestation
einer freiwilligen und vermeintlich kollektiven Selbstreflexion
als ambivalente Kooptierung ziviler Kritik zur Legitimation
einer de facto zunehmend militarisierten Auflenpolitik.!® Die
Autor/-innen beschreiben darin, wie das Zivile immer weniger
als Gegenbegriff zum Militdrischen taugt, weil es von diesem
strukturell-organisatorisch ebenso wie kognitiv-intellektuell
zusehends absorbiert wird. Indem Partizipation zum Vehikel der
Vereinnahmung wird, schrumpft etwa das einst widerstandig
gedachte Konzept ziviler Konfliktbearbeitung zum Mittel einer
expansionistischen und zunehmend gewaltbereiten Politik, die
sich ihrerseits durch eben diesen Prozess den Anschein einer
ergebnisoffenen und vor allem kollektiven Selbstreflexion
verleiht. Dabei wird das Zivile militarisiert und das Milita-
rische zivilisiert, und am Ende scheinen alle Widerspriiche
im Begriffspaar von Sicherheit und Frieden gut reflektiert und
aufgehoben zu sein.' Dariiber hinaus sind aber auch kritische,
Militdr- und Auflenpolitik distanzierter gegentiberstehende
Ansitze der Friedens- und Konfliktforschung nicht per se vor
der Gefahr einer aktiven oder passiven Vereinnahmung gefeit.
Doch sind sie eher dazu geneigt, die Widerspriichlichkeit des
Widersprechens nicht nur als qua Selbstreflexion vermeidbares
Scheitern zu verstehen, sondern dessen Rahmenbedingungen
in einen groferen Kontext einzuordnen.

3. Anregungen zum Wenden der Blickrichtung

Im Folgenden skizziere ich einige in der (deutschsprachigen)
Friedens- und Konfliktforschung noch weitgehend unbekann-
te Perspektiven, die einen Ausweg aus dem Trilemma von
Selbstreflexion/Partizipation/Vereinnahmung (ver)suchen.
Sie belassen es nicht bei selbstvergewissernden Reflexionen
dariiber, wie man bisherige Losungsansitze effizienter ma-
chen konnte. Vielmehr loten sie in vollem Bewusstsein der
Ambivalenz des Vorhabens grundséatzlichere Optionen aus,

11 Siehe http://www.peacelab2016.de/peacelab2016/, betrieben wird die
Seite vom Berliner Think Tank Global Public Policy Institute, siehe
http://www.gppi.net/home/ [30.03.2017].

12 http://www.atk-web.de/arbeitskreise/arbeitskreis-herrschaftskritische-
friedensforschung.html [30.03.2017].

13 Thomas Mickan/Alke Jenss/Adrian Paukstat/Mechthild Exo 2017: Episte-
misches Unbehagen. Die partizipative Entwicklung des Krisenmanage-
ments der Bundesrepublik und ihre Kritik, in: Peripherie 148, 484-504.

14 Vgl. Michael Berndt 2006: Gewalt — Ordnung - Sicherheit. Die Trias
zunehmender Gewohnung an militarische Gewalt, in: Fabian Virchow/
Tanja Thomas (Hg.): Banal Militarism. Zur Veralltaglichung des Milité-
rischen im Zivilen, Bielefeld, 65-81.

S+F (35.]g.) 4/2017 | 197

1P 216.73.216.60,

1618:34.©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

THEMENSCHWERPUNKT

die die dominante Position des reflektierenden Selbst als Pro-
blem erkennbar machen, anstatt dort den privilegierten Ort
der Losung zu vermuten. Gerade weil er auch das Zentrum
in Frage stellt, liegt in diesem Versuch das Potenzial zu einer
tatsdchlichen Verdnderung der Blickrichtung, die risiko- und
folgenreicher ist als die sprichwortliche Nabelschau, die im
Begriff der Selbstreflexion angelegt ist. Die Untersuchungs-
gegenstdnde der Friedens- und Konfliktforschung, die diese
zumeist im anderswo (in sogenannten schwachen, gescheiterten
oder Schurkenstaaten) sucht und findet, fiir deren Ursache
gern anderswer (sogenannte Warlords, Terrorist/-innen oder
Diktatoren) verantwortlich gemacht wird und die als genuin an-
derswas (namlich als korperliche Gewaltausiibung im Gegensatz
zum Privileg der analytisch-akademischen Gewaltabstinenz)
gedacht werden,!'> konnen damit in Beziehung gesetzt wer-
den zu den Orten und Arten eben dieser Wissensproduktion.
Ausgehend vom Begriff einer epistemischen Gewalt, die dem
Wissen selbst innewohnt, ¢ unterziehe ich also die Vorstellung
der Selbstreflexion einer Reflexion, oder besser gesagt: Ich
iibe Kritik an der Selbstbeziiglichkeit und Selbstermachtigung
eines Reflektierens, das auch subversive Erkenntnisgewinne
anschlussfahig macht fiir hegemoniale Positionen, die zur
Sicherung ihrer Dominanz immer schon der Einverleibung
ihrer scharfsten Kritiken bedurften.

3.1 Theorie der Nachhut iiben

Boaventura de Sousa Santos stellt seinem Buch Epistemologies
of the South. Justice Against Epistemicide ein pointiert betiteltes
Minifesto for Intellectual Activists voran, in dem er sich direkt
an jene wendet, die angesichts der offensichtlichen Grenzen
kritischer Wissensproduktion nach neuen Wegen suchen.!’
Doch Santos’ Antwort auf die Frage nach dem Programm einer
wirksamen Kritik erschopft sich nicht in der Empfehlung einer
lauternden Selbstreflexion. Radikale Kritik westlicher bzw. am
eurozentrischen Wissenschaftskanon orientierter Intellektu-
eller sei zahnlos oder gar unmoglich geworden. Potenziell
wirklichkeitsverdndernde Ansédtze miissten daher anderswo
gesucht werden, so Santos. Parallel zum Minifesto ist auf der
jeweils gegentiberliegenden Seite das Manifesto for Good Living/
Buen Vivir abgedruckt.'® Das im Kontext des Weltsozialforums
entstandene Dokument aus den Widerstandsbewegungen
Lateinamerikas, das politische und schlieflich auch episte-
mische Bedingungen fiir ein gerechtes und gutes Leben fiir alle
skizziert, dient somit als direkte Kontrastfolie zur Position der
zumeist im Globalen Norden verorteten Intellektuellen, die
Santos zur Bescheidenheit mahnt und zu einer solidarischen
Unterordnung innerhalb eines aktivistisch-politischen Ver-

15 Claudia Brunner 2016a: Gewalt weiter denken in der Kolonialitdt des
Wissens, in: Aram Ziai (Hg.): Postkoloniale Politikwissenschaft. Theo-
retische und empirische Zugiange, Bielefeld, 91-108.

16 Claudia Brunner 2013: Situiert und seinsverbunden in der ,Geopolitik
des Wissens’. Politisch-epistemische Uberlegungen zur Zukunft der
Wissenssoziologie, in: Zeitschrift fiir Diskursforschung 1 (3), 226-245;
Dies. 2016b: Das Konzept epistemische Gewalt als Element einer trans-
disziplindren Friedens- und Konflikttheorie, in: Werner Wintersteiner/Lisa
Wolf (Hg.): Friedensforschung in Osterreich. Bilanz und Perspektiven,
Klagenfurt, 38-53;

17 Boaventura de Sousa Santos 2014: Epistemologies of the South. Justice
Against Epistemicide, Boulder/London, 2-17.

18 Ebd., 3.

198 | S+F (35.]g.) 4/2017

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

stindnisses von Wissensproduktion anstiften will. Kritische
Theorie eurozentrischen Zuschnitts, so Santos, habe sich
bislang als Vorhut des sozialen Wandels verstanden, doch
deren Zeit sei vorbei. Heute gehe es nicht mehr darum, eine
intellektuelle Avantgarde (vanguard theory) zu beschworen, die
dem Rest der Welt erkldre, wie die Revolution funktioniere
oder warum nicht. Vielmehr sei es an der Zeit, eine Theorie
der Nachhut (rearguard theory) zu entwickeln, die sich an ihren
praktischen Erfolgen in der politischen Arbeit der sozialen Be-
wegungen messen lassen miisse — also jener Akteur/-innen, die
iiber Gerechtigkeit und Wiirde nicht nur nachdenken, sondern
taglich um sie ringen.!” Angesichts weltweiter kriegerischer
Zerstorung und 6konomischer Ausbeutung von Mensch und
Natur habe der Globale Norden den Globalen Siiden nichts
mehr zu lehren. Dies gelte umso mehrt, als man hier gar nicht
jenseits jener zerstorerischen Kolonialitdt denken kdnne, die
die Ausbeutung im Namen der Moderne und des Fortschritts
erst ermoglicht habe, so Santos.?°

Wenn er mit den Begriffen der Vor- und Nachhut im milita-
risch gefarbten Begriffsspektrum verbleibt, ist das vermutlich
der berechtigten Annahme geschuldet, dass es sich auch auf
dem Terrain des Wissens wenn nicht um Kriege, so zumindest
um veritable Kdmpfe handelt. Und die fortschrittlichsten
politischen und sozialen Kadmpfe, die nach Rolando Vazquez
und Rosalba Icaza?' immer auch epistemische sind und auf
dem ,epistemischen Territorium der Moderne“?? ausgetragen
werden, wiirden gerade von jenen gefiihrt, die in der euro-
und androzentrischen Theorie der Moderne als Akteur/-innen
iiberhaupt nicht vorgesehen waren: Frauen, Indigene, Schwar-
ze, Bauern und Bauerinnen, Versklavte, Verarmte etc. Diese
von kolonialer Politik und Wissenschaft ,verAnderten“?3
Menschen seien es, die sich immer wieder organisierten, um
die Zumutungen des globalisierten Kapitalismus und seiner
Kolonialitdt zu iiberwinden. Und sie titen es weder in der von
den Vordenker/-innen der Kritischen Theorie proklamierten
Art und Weise noch in deren Metropolen, sondern von den
geopolitischen, sozialen und epistemologischen Rindern der
Welt aus.2* Das bedeutet nicht, dass diese Stimmen immer
Recht haben und von (wissenschaftlicher oder anderer) Kritik
nicht infrage gestellt werden konnen. Gefordert wird jedoch,
sie in einem ganz anderen Wechselverhdltnis mit kritischen
Intellektuellen im Globalen Norden/Westen zu verstehen zu
lernen, in dem auch epistemische Machtverhéltnisse zwischen
potenziellen Verbiindeten neu ausverhandelt werden (miis-
sen). Ganz dhnlich argumentiert Gayatri Chakravorty Spivak:
Sie fordert von westlichen Intellektuellen, ihre ,Privilegien zu
verlernen” und schldgt ihnen vor, lieber mit den Subalternen
»im Schweigen zusammenzuarbeiten”, anstatt immer alles
besser wissen und dabei auch noch fiir die Marginalisier-
ten sprechen zu wollen.?® Ein Zuhoren, das die Kolonialitit

19 Ebd., 11, 13.

20 Ebd., 19.

21 Rosalba Icaza/Rolando Vazquez 2013: Social Struggles as Epistemic
Struggles, in: Development and Change 44 (3), 683-704.

22 Rolando Vizquez 2011: Translation as Erasure. Thoughts on Modernity’s
Epistemic Violence, in: Journal of Historical Sociology 24 (1), 27.

23 Julia Reuter 2002: Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen
in der Soziologie des Anderen, Bielefeld, 143.

24 Santos 2014, 34.

25 Zit. n. Maria do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan 2015: Postkoloniale
Theorie. Eine kritische Einfiihrung, Bielefeld, 163-166.

1P 216.73.216.60,
f

1618:34.©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

von Macht, Wissen und Sein berticksichtigt,?® muss aber erst
noch eingeiibt werden. Das Lernen von Menschen, die der
Kolonialismus zu ,Uberfliissigen‘ gemacht hat, verlangt eben
mehr als blo8e Selbstreflexion der Privilegierten, die dabei
um ein gerade opportun erscheinendes Diversitatspostulat
angereichert wiirde.?”

3.2 Wissen, Macht und Sein dekolonisieren

Ebensowenig soll dieses Lernen in einer hegemonialen An-
eignung alternativ-subversiver Existenz- und Wissensweisen
resultieren, das eine nicht nur epistemisch gewaltformige
koloniale Wissenschaftspraxis tiber Jahrhunderte hinweg
gepragt hat — und dies immer noch tut. Dieser Herausforde-
rung widmet sich die vom Netzwerk Decoloniality Europe 2013
veroffentlichte Charter of Decolonial Research Ethics,?® deren
zentrale Kritiken ebenso wie dhnlich lautende Forderungen
indigener Methodologien?® Mechthild Exo in und fir die
Friedens- und Konfliktforschung iibertragen hat.?° Die Charta
argumentiert gegen eine x-te Methodenreflexion unter der
unberiihrt bleibenden Pramisse der Kolonialitdt, die damit
nur fortgeschrieben wiirde. Stattdessen fordert sie das der
Wissenschaft zugrunde liegende (teleologische, ontologische
und epistemische) Privileg weifler, euro- und androzentrischer
Wissensproduktion heraus, das die Kolonialitdt von Wissen,
Macht und Sein aufrechterhilt und sich in der Wissenschafts-
praxis in zahlreiche weitere Privilegien sozialer, politischer
und 6konomischer Art tibersetzt. Es geht also nicht nur um
qua Selbstreflexion optimierte ethische Verhaltensregeln in
der Forschungs- und Publikationspraxis oder um mehr Di-
versitdt in Lehre und Personalpolitik. Unumgéanglich ist aus
dekolonialer Perspektive erstens eine grundlegende Kritik
an den Moglichkeitsbedingungen der Kolonialitdt in all ih-
ren Aspekten und darauf aufbauend zweitens eine bewusst
parteiliche Starkung alternativer Wissensbestdnde. Die Be-
ricksichtigung der Dimension epistemischer Gewalt stellt
dafiir eine Grundvoraussetzung dar.>! Wenn wir bedenken,

26 Claudia Brunner 2017: Vom Sprechen und Schweigen und (Zu)Hoéren in
der Kolonialitat des Wissens. Paradoxe Uberlegungen zur Analyse, Kritik
und Entgegnung (nicht nur) epistemischer Gewalt, in: Helmuth Niederle
(Hg.): Sprache und Macht, Wien, 30-71; Mario Rufer 2012: Sprechen,
zuhoren, schreiben. Postkoloniale Perspektiven auf Subalternitdt und
Horizontalitét, in: Olaf Kaltmeiner/Sarah Corona Berkin (Hg.): Methoden
dekolonialisieren. Eine Werkzeugkiste zur Demokratisierung der Sozial-
und Kulturwissenschaften. Miinster, 45-70.

27 The Gulbenkian Commission (Hg.) 1996: Open the Social Sciences. Re-
port of the Gulbenkian Commission on the Restructuring of the Social
Sciences, Stanford; Manuela Boatca/Encarnacion Gutiérrez Rodriguez/Sérgio
Costa (Hg.) 2010: Decolonising European Sociology. Transdisciplinary
Approaches, Aldershot; Enrique Dussel 2012: Der Gegendiskurs der Mo-
derne. Kolner Vorlesungen, Wien; Aram Ziai (Hg.) 2016: Postkoloniale
Politikwissenschaft. Theoretische und empirische Zugange, Bielefeld;
Informationszentrum 3. Welt (Hg.) 2013: Wissenschaft global — das
Rektorat bleibt im Norden, Heft 335

28 http://decolonialityeurope.wixsite.com/decoloniality/charter-of-deco-
lonial-research-ethics [29.03.2017].

29 Linda Tuhiwai Smith 2005: Decolonizing Methodologies. Research and
Indigenous Peoples, London/New York/Dunedin.

30 Mechthild Exo 2015: Indigene Methoden als Stachel fiir die Friedens-
und Konfliktforschung. Uber Rechenschaftspflicht und das Erlernen
dekolonialisierender Praxis, in: Matthias Bos/Lars Schmitt/Kerstin Zimmer
(Hg.): Konflikte vermitteln? Lehren und lernen in der Friedens- und
Konfliktforschung, Wiesbaden, 281-304; Dies. 2015: Dekoloniale und
feministische Perspektiven auf Peacebuilding, in: Max Lakitsch/Anna
Maria Steiner (Hg.): Gewalt fiir den Frieden? Vom Umgang mit der
Rechtfertigung militdrischer Intervention, Wien/Berlin, 181-198.

31 Brunner 2013, 2016a, 2016b.

THEMENSCHWERPUNKT

dass die einstige Volkerkunde fiir den Kolonialismus des 19.
Jahrhunderts das war, was die Disziplin der Internationalen
Beziehungen (IB) fiir die Fortsetzung des Kolonialismus im
globalisierten Kapitalismus im 20. Jahrhundert bedeutete,
dann ist offensichtlich, dass auch die weitgehend in diesem
disziplindren und epistemologischen Kontext verortete Frie-
dens- und Konfliktforschung nicht jenseits der kolonialen
Logik existiert. Ihrem in weiten Teilen auch gegeniiber der
IB kritischen Selbstverstindnis zum Trotz fiihrt sie deren
Paradigmen mit gegenwartig intelligibleren Konzepten und
Begriffen weiter, weil sie selbst auf dem epistemischen Terri-
torium der Moderne operiert: , We went from the 16" century
characterization of ‘people without writing’ to the 18" and
19" century characterization of ‘people without history’, to
the 20t century characterization of ‘people without deve-
lopment’ and more recently, to the 21% century of ‘people
without democracy’. [...] All of these are part of global designs
articulated to the simultaneous production and reproduction
of an international division of labour into core/periphery that
overlaps with the global racial/ethnic hierarchy of Europeans/
non-Europeans.”3?

Im Globalen Norden/Westen verortete Friedens- und Kon-
fliktforschung kann von dekolonialer Kritik lernen, indem
sie ihren eigenen Anteil an eben jenen Gewaltverhéltnissen
erkundet, die zugleich Gegenstand ihrer Analyse sind. Dieses
Lernen erschopft sich nicht in der Praxis einer Selbstreflexion,
die zum einen das Selbst starkt, anstatt es zu dezentrieren,
und zum anderen das Wissen der Marginalisierten (z.B. tiber
ihre eigene Gesellschaft) abschopfen und fiir eigene Zwecke
(z.B. Optimierung von Interventionen) verwerten will, ohne
sich der bereits epistemischen Gewaltformigkeit dieses Tuns
bewusst zu sein.

3.3 Vom Widerstand lernen

An diesem Punkt ertffnet sich eine noch weitgehend unge-
nutzte Anschlussmoglichkeit zwischen post- und dekolonialer
Kritik einerseits und der Tradition kritischer Friedens- und Kon-
fliktforschung andererseits. Ohne Bezugnahme auf post- und
dekoloniale Ansitze, doch ihnen in der Intention durchaus
dhnlich, formuliert Richard Jackson in seinem Aufsatz How
Resistance Can Save Peace Studies die These, dass die Friedens-
forschung ihre Domestizierung zu einer liberalen Befriedungs-
forschung nur dann tiberleben bzw. tiberwinden kénne, wenn
sie vom Widerstand sozialer Bewegungen lerne.? Sie diirfe
dabei nicht einfach deren Protagonist/-innen zu Forschungs-
objekten degradieren, sondern miisse sich konzeptionell, theo-
retisch und epistemologisch an ihnen orientieren. Freilich gilt
auch hier, dass diese Orientierung nicht notwendigerweise in
kritikloser Begeisterung miinden, sondern vielmehr in eine
substanzielle und ernsthafte Auseinandersetzung mit radikal
anderen Perspektiven resultieren soll. Das bedeute auch, die

32 Ramon Grosfoguel 2008: Transmodernity, Border Thinking, and Global
Coloniality. Decolonizing Political Economy and Postcolonial Studies,
in: Eurozine http://www.eurozine.com/articles/2008-07-04-grosfoguel-
en.html [30.03.2017].

33 Richard Jackson 2015: How Resistance Can Save Peace Studies, in: Journal
of Resistance Studies 1 (1), 18-49.

S+F (35.]g.) 4/2017 | 199

1P 216.73.216.60,

1618:34.©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

THEMENSCHWERPUNKT

Behauptung der eigenen methodologischen Gewaltfreiheit
und Problemldsungsfahigkeit hinter sich zu lassen, d.h. einer
unmissverstindlichen Benennung unauflosbarer Antagonismen
und einer mitunter konfliktiven Zuspitzung von Widersprii-
chen den Vorzug einzurdumen. Das stellt eine betrdchtliche
Herausforderung fiir ein Forschungsfeld dar, das fiir sich in
Anspruch nimmt, nicht nur Gewalt zu erforschen, sondern
auch zu ihrer Reduktion beizutragen. Doch nur unter dieser
Voraussetzung, so Jackson, konne die Friedensforschung ihren
Eurozentrismus, ihren immer noch positivistischen Liberalis-
mus und ihre sozialtheoretische Schwiche tiberwinden und
die Wurzeln ihrer einst radikalen Kritik gewaltformiger globaler
Strukturen und Praktiken wiederentdecken, um schlief3lich
auch zu ihrer normativen Positionierung zurtickzufinden.3+

Damit hétte auch ein verdnderter (kritischerer) Umgang mit
jenen Institutionen einherzugehen, die zwar bei der Dritt-
mittelfinanzierung der Friedens- und Konfliktforschung an
Einfluss gewinnen, deren Positionen und Erwartungen aber
mit jenen einer kritischen, positionierten der Friedens- und
Konfliktforschung weitgehend unvereinbar sind. Dass diese
Unvereinbarkeit jedoch nicht nur politische Griinde hat, son-
dern in den epistemologischen und ontologischen Pramissen
der Kolonialitdt von Macht, Wissen und Sein selbst verankert
ist, lasst sich aus post- und dekolonialen Perspektiven ein-
driicklich erschliefien.

Selbstreflexion innerhalb des dominanten Paradigmas reicht aus
dekolonialer Sicht auch fiir kritische Friedens- und Konfliktfor-
schung nicht aus. Denn das koloniale Vermichtnis erstreckt sich
iber das gesamte , epistemische Territorium der Moderne“3s, auf
dem sich notwendigerweise auch kritische Forschungsansatze
bewegen. Fiir jene, die dort an privilegierteren Standorten titig
sind, dies aber durchaus im Sinne einer sehr grundsitzlichen
Kritik und auf der Suche nach Alternativen tun wollen, bietet
die Denkfigur der Hegemonieselbstkritik eine Moglichkeit, den
Blick zu schirfen und zu wenden.

3.4 Hegemonieselbstkritik

Zwar riickt auch der sperrige Begriff der Hegemonieselbstkri-
tik das Selbst ins Zentrum. Doch im Gegensatz zur isolierten
cartesianischen Selbstreflexion flankiert er es mit zwei Begrif-
fen: Hegemonie (also den Kontext der herrschaftssichernden
Vereinnahmung) und Kritik (also ein konkretes Anliegen, das
diesen Kontext in die kritische Analyse mit einbezieht). Ich
verstehe Hegemonieselbstkritik als Schnittpunkt der zuvor
genannten Ansitze und schlage sie als Moglichkeit vor, auch
von privilegierten Standorten der Wissensproduktion aus zu
Unterbrechungen der Kolonialitit von Macht, Wissen und
Sein beizutragen. Das Konzept hat sich im Umfeld einer von
post- und dekolonialer Theorie sowie von kritischer Weifdseins-
und Intersektionalitdtsforschung inspirierten Genderforschung

34 Vgl. Sabine Jaberg 2009: Vom Unbehagen am Normverlust zum Unbe-
hagen mit der Norm? Zu einem fundamentalen Problem der neueren
Friedensforschung. Hamburger Beitrage zur Friedensforschung und
Sicherheitspolitik, Hamburg; Michael Berndt 2013: Militarkritik muss
Fundamentalkritik sein, um kritisch zu bleiben, in: Sicherheit + Frieden
31 (3), 157-162.

35 Vizquez 2011, 27.

200 | S+F (35.]g.) 4/2017

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

entwickelt.?® Es wird vor allem von Gabriele Dietze explizit so
benannt3” und von post- und dekolonial inspirierten femins-
tischen Autor/-innen in diesem Sinne verwendet, die selbst im
Globalen Norden verortet sind und zugleich dessen Eurozen-
trismus herausfordern wollen.? Diesen Theorieperspektiven ist
gemeinsam, dass sie zwar den , god-trick“3° des cartesianischen
cogito ergo sum radikal in Frage stellen, dabei aber auch von der
Standortverwobenheit des Wissens ausgehen, ohne sie mit den
jeweils vertretenen Positionen essentialistisch gleichzusetzen.
Wenngleich es sich bei Hegemonieselbstkritik ebenfalls um
ein grundsitzlich selbstreflexives Theorem handelt,*° versteht
sie sich nicht als Werkzeug der Optimierung im Rahmen des
Bestehenden, sondern als Praxis des bestindigen Hinterfragens
seiner Pramissen, gerade weil sie um die Wirkmachtigkeit der
unsichtbaren Rahmenbedingungen und den hieraus resultie-
renden Privilegien Bescheid weif3 — und bereit ist, an ihnen
zu riitteln.

Ein zentraler Aspekt ist dabei die in der feministischen For-
schung schon seit Langem betonte Verwobenheit von Ge-
schichte und Gegenwart, von Zentrum und Peripherie, von
Innen- und Aufien(-politik). Damit werden die machtdurch-
drungenen, intersektionalen Kategorisierungen in ihrem geo-
politischen und historischen Kontext, in ihrer Gewordenheit
und Verdanderbarkeit sicht- und benennbar. Ein Beispiel dafiir
ist die Arbeit am Begriff der epistemischen Gewalt, der sich in
der post- und dekolonialen Debatte entwickelt hat und dort
grof’e Selbstverstandlichkeit besitzt. Im dominanten Kanon
eurozentrischer politischer Theorien stofit er jedoch weitge-
hend auf Unverstandnis und Widerstand, weil dort iberwie-
gend von einem engen Begriff direkter physischer Gewalt
ausgegangen wird. Dies wiederum ist kein Zufall, sondern
selbst eine Manifestation der Kolonialitdat von Macht und Wis-
sen, in die unsere Wissensproduktion selbst eingelassen ist.4!
Hegemonieselbstkritik bedeutet dann beispielsweise, eine an
den genannten Ansitzen orientierte konzeptionelle Arbeit an
Begriffen, Konzepten und Theorien auch auf dem Terrain der
Theoriearbeit weiterzufiihren und sich ihren Widerspriichen zu
stellen. Die damit verbundene Denaturalisierung des Sozialen,
des Politischen und schlie8lich auch des Epistemischen tragt
dazu bei, auch die eigene Verortung in einem komplexen Set-
ting von Wissen, Macht und Sein auf eine Weise auszuloten,
die nicht bei der Selbstreflexion des eigenen Standorts auf
einer Bithne mit fixierter Kulisse stehenbleibt. Dartiber hinaus
werden die Bithne und ihre Ausstattung sowie ihre sichtbaren
und unsichtbaren Protagonist/-innen zueinander in Beziehung
gestellt. Schlie8lich wird auch das Theater selbst (um im Bild zu

36 Diese Traditionen fordern ihrerseits dominante feministische Positionen
etwa in Europa und den USA heraus, indem sie auf die Uberschnei-
dungen unterschiedlicher Machtachsen und die Hegemonie westlich-
eurozentrisch-btirgerlich-weifler Wissensproduktion verweisen.

37 Gabriele Dietze 2008: Intersektionalitit und Hegemonie(selbst)kritik,
in: Wolfgang Gippert/Petra Gotte/Elke Kleinau (Hg.): Transkulturalitat.
Gender- und bildungshistorische Perspektiven, Bielefeld, 27-43.

38 Gabriele Dietze/Claudia Brunner/Edith Wenzel (Hg.) 2009: Kritik des Ok-
zidentalismus. Transdisziplindre Beitrdge zu (Neo-)Orientalismus und
Geschlecht, Bielefeld; Karin Hostettler/Sophie Vigele (Hg.) 2014: Diesseits
der imperialen Geschlechterordnung. (Post-)koloniale Reflexionen iiber
den Westen, Bielefeld.

39 Donna Haraway 1988: Situated Knowledges. The Science Question in
Feminism and the Privilege of Partial Perspective, in: Feminist Studies
14 (3), 581.

40 Ebd., 35.

41 Brunner 2013, 2016a, 2016b.

1P 216.73.216.60,
f

1618:34.©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

bleiben) mit in die Konstellation einbezogen — einschlie8lich
Eigentumsverhdltnissen, Geschichte, Programm, Publikum
und Rezeption. Hegemonieselbstkritik kann in gewissem Sinne
als komplementdres Programm zur dekolonialen Forderung
nach einer radikalen Orientierung an unterdriicktem Wissen
verstanden werden, ohne das Hegemoniale einerseits und
das Kritische andererseits miteinander versbhnen zu wollen.
Sie muss auch die Kolonialitdt nicht abstreiten, in der sich
nicht nur Hegemonie, sondern auch Kritik notwendigerweise
befindet. Vielmehr versucht Hegemonieselbstkritik, bewusst
vom Ort des relativen Privilegs aus die jeweils zur Verfiigung
stehenden Moglichkeiten zu nutzen, um ihre Selbstverstand-
lichkeit zu dekonstruieren.

4. Fazit

Das Unbehagen am Status quo einer sich zunehmend mi-
litarisierenden Aufienpolitik, die sich als Friedens- und Si-
cherheitspolitik ausgibt, deren Effekte aber weder das eine
noch das andere glaubwiirdig erreichbar erscheinen lassen,
erfordert in der Tat ein Innehalten und Nachdenken sowie
eine Bewertung und Neuorientierung bei jenen, die mit der
Analyse und Kritik dieser Politiken und ihrer Probleme be-
fasst sind. Systemimmanente Selbstreflexion wird jedoch
nicht ausreichen, um dieser Politik und der ihr zuarbeitenden
Wissensproduktion eine grundlegende Neuorientierung zu
verleihen. Beide - Politik und Wissenschaft — finden namlich
auf dem epistemischen Territorium der Moderne statt, die
zwar fir Aufkldrung, Fortschritt und Befriedung steht. Die
unsichtbare Kehrseite dieses Narrativs, die Kolonialitat, ist
jedoch immer noch prasent. Dadurch setzen sich all jene
Ausschliisse, Verwerfungen und Vernichtungen fort, die die
Moderne mit ihrem sich bestindig erneuerndem Repertoire
hegemonialer Herrschaftssicherung zu befrieden behauptet.
Das gilt auch fiir eine Wissenschaft, die sich als aufgeklart
und selbstreflexiv begreift. Wenn wir es ernst meinen mit dem
Innehalten, dem Reflektieren und dem Suchen nach Alterna-
tiven, miissen wir von radikalen Perspektiven lernen, ohne
diese zu vereinnahmen oder unvermeidbare Widerspriiche
vorschnell einzuebnen. Das erfordert eine hegemonieselbst-
kritische Haltung und Praxis, die das epistemische Privileg
des eigenen Standorts und dessen Einfluss auf Analyse und
Kritik miteinbezieht, um systematisch damit zu beginnen,
dieses Privileg zu verlernen und auch abzugeben. Selbstrefle-
xion ist ein notwendiger erster Schritt, um bestimmte Fragen
iiberhaupt stellen zu konnen. Hegemonieselbstkritik kann ein
ndchster sein, um die Verantwortung fiir die Antworten zu
iibernehmen, die aus dieser Kritik resultieren.

Dr. Claudia Brunner ist Assistenzprofesso-
rin am Zentrum fiir Friedensforschung und
Friedensbildung der Universitat Klagenfurt.
Derzeit leitet sie das Projekt ,Theorizing
Epistemic Violence” (V368-G15), gefordert
vom Osterreichischen Fonds fiir wissen-
schaftliche Forschung (FWF), in dem auch
dieser Text entstanden ist.

Wohin des Weges?

Zur Zukunft der
transatlantischen Gemeinschaft

T R eaaE——

Tutzinger Studien zur Politik

Die Zukunft der
transatlantischen Gemeinschaft

Externe und interne Herausforderungen

Die Zukunft der transatlantischen
Gemeinschaft

Externe und interne Herausforderungen

Herausgegeben von Dr. Florian Boller, M.A,, Dr. Steffen
Hagemann, Dr. Anja Opitz und Prof. Dr. Jirgen Wilzewski
2017, 349 S., brosch., 64,—€

ISBN 978-3-8487-4476-3

elSBN 978-3-8452-8721-8

(Tutzinger Studien zur Politik, Bd. 10)
nomos-shop.de/30632

Trotz zahlreicher Konflikte hat sich die transatlantische
Gemeinschaft als robust und anpassungsfahig gegentiber
neuen Sicherheitslagen und internen Herausforderungen
erwiesen. Der Sammelband untersucht, wie in der trans-
atlantischen Sicherheitsgemeinschaft Konflikte zwischen
den Partnern bearbeitet werden.

\\\\\\HHH\. Nomos  Unser Wissenschaftsprogramm ist auch
= eLl rary online verfiigbar unter: www.nomos-elibrary.de

{} Nomos

Portofreie Buch-Bestellungen
unter www.nomos-shop.de
Preis inkl. Mehrwertsteuer

S+F (35.]g.) 4/2017 | 201

1P 216.73.216.60,
f

1618:34.©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In

THEMENSCHWERPUNKT



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

