
T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

196 | S+F (35. Jg.)  4/2017 DOI: 10.5771/0175-274X-2017-4-196

1.	Reflexion über die Selbstreflexion1

Zweifelsfrei ist es hilfreich, das eigene Denken und Handeln 
gelegentlich einer kritischen Betrachtung zu unterziehen 
und die Ursachen für Probleme und Konflikte nicht 

automatisch bei ‚den Anderen‘, sondern sprichwörtlich vor der 
eigenen Haustür zu suchen. In diesem Sinne ist Selbstreflexion eine 
begrüßenswerte Praxis des Innehaltens und der Reorientierung, sei 
es auf persönlicher oder auch auf politischer Ebene. Selbstreflexion 
bleibt notwendigerweise selbstbezüglich und letztlich will sie auch 
selbstvergewissernd sein. Genau an diesem Punkt der Stabilisierung 
des Selbst kann sie aber auch ihre hegemoniale Dynamik entwickeln, 
die ich hier problematisieren will. Theoretisch-konzeptionell ist 
Selbstreflexion nämlich nicht denkbar ohne das cartesianische 
Programm, wie es der eurozentrischen Konzeption von Wissen und 
Welt einschließlich der Herausbildung des politischen Subjekts, 
des autonomen Individuums, des souveränen Selbst zugrunde 
liegt: „Ich denke, also bin ich“, so René Descartes bereits 1641. 
Dieses Programm ist nicht nur eines der Befreiung von klerikaler 
Deutungshoheit, wie uns das Narrativ von Aufklärung und Moderne 
nahelegt. In diesem steht das erkennende, reflektierende Subjekt 
der Welt und ihren Objekten unabhängiger, unverbundener denn 
je gegenüber. Doch die von Descartes und anderen postulierte 
Trennung des menschlichen Geistes von jeglicher Körperlichkeit 
und gesellschaftlicher Einbettung, die die bis heute dominante 
epistemische Prämisse politischen Denkens und Handelns 
darstellt, hat sich nicht zufällig bereits im sogenannten langen 
16. Jahrhundert herausgebildet, also zeitgleich mit der kolonialen 
Expansion Europas in die Amerikas.2 Mit dieser Trennung wird 

*	 Samuel Beckett 1983: Worstward ho, London, 7.
1	 Großer Dank geht an kritische Leser/-innen früherer Versionen dieses 

Texts (Thomas Mickan, Hajnalka Nagy, Viktorija Ratković, Barbara 
Grimpe und Helmut Krieger) sowie an die Herausgeberin Sabine Jaberg, 
zwei anonyme Gutachter/-innen und die S+F-Redaktion. 

2	 Ramón Grosfoguel 2013: The Structure of Knowledge in Westernized 
Universities. Epistemic Racism/Sexism and the Four Genocides/Episte­
micides of the Long 16th Century, in: Human Architecture. Journal of 
the Sociology of Self-Knowledge XI (1), 73-90. Die Feststellung dieser 
Gleichzeitigkeit stellt keine Behauptung einer Kausalität dar, und die 
Moderne ist gewiss ein dynamischerer und widersprüchlicherer Pro­
zess als diese Verkürzung nahelegt. Dennoch erachte ich Grosfoguels 
Zuspitzung anhand von Descartes für hilfreich, um das dominante 
Narrativ der aufgeklärten Moderne gegen den Strich zu lesen und mit 
ihrer Unterseite, der Kolonialität, zusammenzudenken.

das Über-sich-selbst-Nachdenken erst einmal zum Privileg jener, 
denen diese Praxis überhaupt zugetraut wird: weiße, christliche, 
heterosexuelle, europäische Männer, besitzend und bewaffnet.

Ramón Grosfoguel argumentiert in Anschluss an Enrique Dussel, 
dass die kognitive Operation des cogito ergo sum überhaupt nur 
möglich war, weil ihr die koloniale Erfahrung des conquiro (ich 
erobere) bzw. extermino ergo sum (ich vernichte, also bin ich) 
vorausgegangen ist.3 Ein ganz spezifischer, von sehr konkreten 
Gewaltpraktiken imprägnierter Partikularismus wird damit zum 
Prototyp einer behaupteten Universalität, die sich allen imma­
nenten Widersprüchen zum Trotz hervorragend zum Teilen und 
Herrschen eignet und schließlich zur weltweiten Ausbreitung 
des Kapitalismus beigetragen hat, wie post- und dekoloniale 
sowie feministische Theoretiker/-innen argumentieren.4 Die 
zentrale Idee der Aufklärung nämlich, das autarke, sich auch 
über Selbstreflexion beständig weiter ermächtigende politische 
Subjekt, das gleichzeitig seine eigene privilegierte Materialität 
und Sozialität leugnet, versperrt demnach den Blick auf die 
„Unterseite der Moderne“:5 die Kolonialität samt ihren rassifi­
zierten und vergeschlechtlichten Praktiken des Ausschließens 
und Unterwerfens, ihren Operationen der Vernichtung und 
Ausbeutung.6 Da der fünfhundert Jahre währende Prozess des 
Kolonialismus nicht nur ein politischer und ökonomischer war, 
sondern auch ein sozialer, kultureller und schließlich sogar ein 
epistemischer und kognitiv-mentaler, hält bis heute ein Zustand 
der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein an.7 Und diese 

3	 Ebd., 77.
4	 Vgl. María do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan 2015: Postkoloniale Theo­

rie. Eine kritische Einführung, Bielefeld; Pablo Quintero/Sebastian Garbe 
(Hg.) 2013: Kolonialität der Macht. De/Koloniale Konflikte zwischen 
Theorie und Praxis, Münster; Iris Mendel 2015: WiderStandPunkte. 
Umkämpftes Wissen, feministische Wissenschaftskritik und kritische 
Sozialwissenschaften, Münster.

5	 Nelson Maldonado-Torres 2008: Against War. Views from the Underside 
of Modernity, Durham.

6	 Maria Mies 1989: Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen 
Arbeitsteilung, Zürich; Silvia Federici, 2012: Caliban und die Hexe. 
Frauen, der Körper und die ursprüngliche Akkumulation, Wien.

7	 Aníbal Quijano 2000: Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin 
America, in: Nepantla. Views from South 1 (3), 533-580; Edgardo Lander 
2000: Eurocentrism and Colonialism in Latin American Social Thought, 
in: Nepantla. Views from South 1 (3), S. 519-532; Nelson Maldonado-Torres 
2000: On the Coloniality of Being. Contributions to the Development 
of a Concept, in: Cultural Studies 21 (2-3), 240-270.

Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik
Claudia Brunner

English title: From self-reflection to self-criticism of hegemony

Abstract: While self-reflexivity certainly is useful when aiming to reconsider our thinking about and acting in international politics, it 
can also function as a hegemonic practice of containing radical critique. The author introduces approaches from critical peace studies, 
post- and decolonial as well as feminist theory that deal with this dilemma. Taking the dimension of epistemic violence and the coloniality 
of power, knowledge and being into account, she argues that the widely professionalized and pacified field of peace and conflict studies 
can learn from these perspectives in order to re-enhance positionality vis-à-vis a global system of inequality and violence. 

Keywords: Peace and conflict research, coloniality, decolonisation, epistemic violence

Stichwörter: Friedens- und Konfliktforschung, Kolonialität, Dekolonisierung, epistemische Gewalt

Ever tried. Ever failed. No matter. 
Try Again. Fail again. Fail better.

Samuel Beckett*

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   196 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 197

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik | T H E M E N S C H W E R P U N K T

Als jüngstes Beispiel kann hier die Initiative des sogenann­
ten Peace Lab dienen, eine professionell performende, vom 
Auswärtigen Amt der Deutschen Bundesregierung finanzierte 
Internet-Kommunikationsplattform.11 Diese lädt Politiker/-
innen, Wissenschaftler/-innen sowie zivilgesellschaftliche 
Akteur/-innen und Initiativen zur gemeinsamen Selbstreflexion 
der bundesdeutschen Sicherheits- und Verteidigungspolitik ein. 
Konsequenterweise ist dann auch nicht von Intervention, Krieg 
und Gewalt die Rede, sondern von Krisenengagement, Stabili­
sierung und Friedensförderung. Auch etablierte zivilgesellschaft­
liche Organisationen aus dem Bereich der Friedensarbeit sind an 
diesem Prozess mit großem Engagement beteiligt. Ein aktueller 
Aufsatz von Mitgliedern des Arbeitskreises Herrschaftskritische 
Friedensforschung in der Arbeitsgemeinschaft für Friedens- 
und Konfliktforschung12 problematisiert diese Manifestation 
einer freiwilligen und vermeintlich kollektiven Selbstreflexion 
als ambivalente Kooptierung ziviler Kritik zur Legitimation 
einer de facto zunehmend militarisierten Außenpolitik.13 Die 
Autor/-innen beschreiben darin, wie das Zivile immer weniger 
als Gegenbegriff zum Militärischen taugt, weil es von diesem 
strukturell-organisatorisch ebenso wie kognitiv-intellektuell 
zusehends absorbiert wird. Indem Partizipation zum Vehikel der 
Vereinnahmung wird, schrumpft etwa das einst widerständig 
gedachte Konzept ziviler Konfliktbearbeitung zum Mittel einer 
expansionistischen und zunehmend gewaltbereiten Politik, die 
sich ihrerseits durch eben diesen Prozess den Anschein einer 
ergebnisoffenen und vor allem kollektiven Selbstreflexion 
verleiht. Dabei wird das Zivile militarisiert und das Militä­
rische zivilisiert, und am Ende scheinen alle Widersprüche 
im Begriffspaar von Sicherheit und Frieden gut reflektiert und 
aufgehoben zu sein.14 Darüber hinaus sind aber auch kritische, 
Militär- und Außenpolitik distanzierter gegenüberstehende 
Ansätze der Friedens- und Konfliktforschung nicht per se vor 
der Gefahr einer aktiven oder passiven Vereinnahmung gefeit. 
Doch sind sie eher dazu geneigt, die Widersprüchlichkeit des 
Widersprechens nicht nur als qua Selbstreflexion vermeidbares 
Scheitern zu verstehen, sondern dessen Rahmenbedingungen 
in einen größeren Kontext einzuordnen.

3.	Anregungen zum Wenden der Blickrichtung

Im Folgenden skizziere ich einige in der (deutschsprachigen) 
Friedens- und Konfliktforschung noch weitgehend unbekann­
te Perspektiven, die einen Ausweg aus dem Trilemma von 
Selbstreflexion/Partizipation/Vereinnahmung (ver)suchen. 
Sie belassen es nicht bei selbstvergewissernden Reflexionen 
darüber, wie man bisherige Lösungsansätze effizienter ma­
chen könnte. Vielmehr loten sie in vollem Bewusstsein der 
Ambivalenz des Vorhabens grundsätzlichere Optionen aus, 

11	 Siehe http://www.peacelab2016.de/peacelab2016/, betrieben wird die 
Seite vom Berliner Think Tank Global Public Policy Institute, siehe 
http://www.gppi.net/home/ [30.03.2017].

12	 http://www.afk-web.de/arbeitskreise/arbeitskreis-herrschaftskritische-
friedensforschung.html [30.03.2017].

13	 Thomas Mickan/Alke Jenss/Adrian Paukstat/Mechthild Exo 2017: Episte­
misches Unbehagen. Die partizipative Entwicklung des Krisenmanage­
ments der Bundesrepublik und ihre Kritik, in: Peripherie 148, 484-504.

14	 Vgl. Michael Berndt 2006: Gewalt – Ordnung – Sicherheit. Die Trias 
zunehmender Gewöhnung an militärische Gewalt, in: Fabian Virchow/
Tanja Thomas (Hg.): Banal Militarism. Zur Veralltäglichung des Militä­
rischen im Zivilen, Bielefeld, 65-81.

Kolonialität wird die erst wenige Jahrzehnte zurückliegende 
Phase der politischen Dekolonisierung8 noch lange überdauern. 
Sie ist es auch, die bewirkt, dass die immer wieder notwendig 
erscheinende Anrufung zur Selbstreflexion im Kontext der 
Friedens- und Konfliktforschung nicht nur als notwendige 
Vorbedingung von Kritik erscheint, sondern auch als Praxis 
der Herrschaftssicherung fungieren kann.

2.	Zwischen Kritik und Vereinnahmung

Gerade weil die Selbstreflexion an unsere Fähigkeit des In­
nehaltens, Überdenkens und Modifizierens appelliert, eignet 
sie sich hervorragend zur Einhegung von allzu radikal er­
scheinender Kritik.9 Der Selbstreflexion ist das Versprechen 
inhärent, real existierende Antagonismen in verhandelbare 
Agonismen umzuwandeln. Die Friedens- und Konfliktfor­
schung ist in besonderer Weise dazu geneigt, diesem Verspre­
chen Glauben zu schenken. Zum einen will sie selbst einen 
Beitrag zur Gewaltreduktion leisten, und zum anderen gilt ihr 
Handwerk – Denken, Sprechen, Schreiben – gewissermaßen 
als Gegenteil von Gewalt, gerade weil letztere überwiegend 
als direkte und physische verstanden wird, als materielle 
Praxis, der gegenüber die intellektuelle Beschäftigung das 
Privileg der Gewaltlosigkeit für sich beanspruchen kann. 
Auch wenn kritische Perspektiven explizit einen weiten Ge­
waltbegriff favorisieren, wird die Sphäre von Wissen, Sprache 
und Kommunikation in diesen kaum als potenziell gewaltför­
mig miteinbezogen. Gleichwohl reflektiert die Friedens- und 
Konfliktforschung mit großem Ernst und Engagement immer 
wieder darüber, wie sie ihren selbst gewählten Auftrag besser 
erfüllen könnte. Doch aus unterschiedlichen Gründen tut 
sie dies in abnehmender organisatorischer und kognitiver 
Distanz zu ihren institutionalisierten Geldgeber/-innen und 
professionalisierten Adressat/-innen, die diese Selbstreflexi­
on – etwa unter wohlklingenden Titeln wie ‚zivil-militärische 
Zusammenarbeit‘, ‚wehrhafte Demokratie‘ oder ‚aktive Frie­
denssicherung‘ – unter ganz spezifischen Prämissen und mit 
ganz spezifischem Interesse einfordern.10

8	 Zu bis heute bestehenden Ausnahmen von den First Nations in Nord­
amerika bis zur Westsahara siehe Robert Young 2006: Postcolonialism. 
An Historical Introduction, Malden/Oxford/Carlton, 6f.

9	 Dies mag auch für die Veröffentlichung dieses Textes zutreffen. Eine/-r 
der beiden Gutachter/-innen hat kritisch angemerkt, dass es der hier 
dargelegten Perspektive eigentlich widerspreche, sich einem anonymen 
Peer-Review-Prozess zu unterwerfen, weil solche Instrumente selbst 
Teil der hier kritisierten Problematik von Wissensproduktion sind. Die 
Gratwanderungen zwischen Kritik und Vereinnahmung können in 
der Tat selten ohne Umwege beschritten werden – in der Theorie wie 
eben auch in der Praxis des ‚doing academia‘, in der sich diese Theorie 
erst artikulieren kann. Ohne diesen Umweg der Begutachtung hätte 
ich auf diesen und andere wertvolle und kritische Kommentare der 
Gutachter/-innen verzichtet, ohne Einreichung des Beitrags bei S+F 
auch auf die Beteiligung an dieser Debatte um die Möglichkeiten und 
Grenzen von Selbstreflexion.

10	 Vgl. Thomas Mickan 2011: Das Elend des Zivilen. Über die Verkehrung 
der zivilen Kritik zur militärischen Legitimation, in: Informationsstelle 
Militarisierung (Hg.): Ausdruck 6, 1-6; Mechthild Exo 2009: Die 
Gewalt der Konfliktforschung und Möglichkeiten des Widerstands, 
in: Informationsstelle Militarisierung (Hg.): Krisenmanagement. 
‚Sicherheitsarchitektur‘ im globalen Ausnahmezustand, Tübingen, 
42-49; Claudia Brunner 2015: Konflikt-KomplizInnen? Wissenschaft 
und kognitive Militarisierung, Audio-Mitschnitt eines Vortrags bei 
der Jahrestagung der Informationsstelle Militarisierung in Tübingen, 
November 2015, in: http://www.wueste-welle.de/redaktion/view/id/25/
tab/weblog/article/47016/IMI-Kongress_2015_%3A%3A_Wissenschaft_
und_kognitive_Mil [30.03.2017].

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   197 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

198 | S+F (35. Jg.)  4/2017

ständnisses von Wissensproduktion anstiften will. Kritische 
Theorie eurozentrischen Zuschnitts, so Santos, habe sich 
bislang als Vorhut des sozialen Wandels verstanden, doch 
deren Zeit sei vorbei. Heute gehe es nicht mehr darum, eine 
intellektuelle Avantgarde (vanguard theory) zu beschwören, die 
dem Rest der Welt erkläre, wie die Revolution funktioniere 
oder warum nicht. Vielmehr sei es an der Zeit, eine Theorie 
der Nachhut (rearguard theory) zu entwickeln, die sich an ihren 
praktischen Erfolgen in der politischen Arbeit der sozialen Be­
wegungen messen lassen müsse – also jener Akteur/-innen, die 
über Gerechtigkeit und Würde nicht nur nachdenken, sondern 
täglich um sie ringen.19 Angesichts weltweiter kriegerischer 
Zerstörung und ökonomischer Ausbeutung von Mensch und 
Natur habe der Globale Norden den Globalen Süden nichts 
mehr zu lehren. Dies gelte umso mehr, als man hier gar nicht 
jenseits jener zerstörerischen Kolonialität denken könne, die 
die Ausbeutung im Namen der Moderne und des Fortschritts 
erst ermöglicht habe, so Santos.20

Wenn er mit den Begriffen der Vor- und Nachhut im militä­
risch gefärbten Begriffsspektrum verbleibt, ist das vermutlich 
der berechtigten Annahme geschuldet, dass es sich auch auf 
dem Terrain des Wissens wenn nicht um Kriege, so zumindest 
um veritable Kämpfe handelt. Und die fortschrittlichsten 
politischen und sozialen Kämpfe, die nach Rolando Vázquez 
und Rosalba Icaza21 immer auch epistemische sind und auf 
dem „epistemischen Territorium der Moderne“22 ausgetragen 
werden, würden gerade von jenen geführt, die in der euro- 
und androzentrischen Theorie der Moderne als Akteur/-innen 
überhaupt nicht vorgesehen waren: Frauen, Indigene, Schwar­
ze, Bauern und Bäuerinnen, Versklavte, Verarmte etc. Diese 
von kolonialer Politik und Wissenschaft „verAnderten“23 
Menschen seien es, die sich immer wieder organisierten, um 
die Zumutungen des globalisierten Kapitalismus und seiner 
Kolonialität zu überwinden. Und sie täten es weder in der von 
den Vordenker/-innen der Kritischen Theorie proklamierten 
Art und Weise noch in deren Metropolen, sondern von den 
geopolitischen, sozialen und epistemologischen Rändern der 
Welt aus.24 Das bedeutet nicht, dass diese Stimmen immer 
Recht haben und von (wissenschaftlicher oder anderer) Kritik 
nicht infrage gestellt werden können. Gefordert wird jedoch, 
sie in einem ganz anderen Wechselverhältnis mit kritischen 
Intellektuellen im Globalen Norden/Westen zu verstehen zu 
lernen, in dem auch epistemische Machtverhältnisse zwischen 
potenziellen Verbündeten neu ausverhandelt werden (müs­
sen). Ganz ähnlich argumentiert Gayatri Chakravorty Spivak: 
Sie fordert von westlichen Intellektuellen, ihre „Privilegien zu 
verlernen“ und schlägt ihnen vor, lieber mit den Subalternen 
„im Schweigen zusammenzuarbeiten“, anstatt immer alles 
besser wissen und dabei auch noch für die Marginalisier­
ten sprechen zu wollen.25 Ein Zuhören, das die Kolonialität 

19	 Ebd., 11, 13.
20	 Ebd., 19.
21	 Rosalba Icaza/Rolando Vázquez 2013: Social Struggles as Epistemic 

Struggles, in: Development and Change 44 (3), 683-704.
22	 Rolando Vázquez 2011: Translation as Erasure. Thoughts on Modernity’s 

Epistemic Violence, in: Journal of Historical Sociology 24 (1), 27.
23	 Julia Reuter 2002: Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen 

in der Soziologie des Anderen, Bielefeld, 143.
24	 Santos 2014, 34.
25	 Zit. n. María do Mar Castro Varela/Nikita Dhawan 2015: Postkoloniale 

Theorie. Eine kritische Einführung, Bielefeld, 163-166.

die die dominante Position des reflektierenden Selbst als Pro­
blem erkennbar machen, anstatt dort den privilegierten Ort 
der Lösung zu vermuten. Gerade weil er auch das Zentrum 
in Frage stellt, liegt in diesem Versuch das Potenzial zu einer 
tatsächlichen Veränderung der Blickrichtung, die risiko- und 
folgenreicher ist als die sprichwörtliche Nabelschau, die im 
Begriff der Selbstreflexion angelegt ist. Die Untersuchungs­
gegenstände der Friedens- und Konfliktforschung, die diese 
zumeist im anderswo (in sogenannten schwachen, gescheiterten 
oder Schurkenstaaten) sucht und findet, für deren Ursache 
gern anderswer (sogenannte Warlords, Terrorist/-innen oder 
Diktatoren) verantwortlich gemacht wird und die als genuin an-
derswas (nämlich als körperliche Gewaltausübung im Gegensatz 
zum Privileg der analytisch-akademischen Gewaltabstinenz) 
gedacht werden,15 können damit in Beziehung gesetzt wer­
den zu den Orten und Arten eben dieser Wissensproduktion. 
Ausgehend vom Begriff einer epistemischen Gewalt, die dem 
Wissen selbst innewohnt,16 unterziehe ich also die Vorstellung 
der Selbstreflexion einer Reflexion, oder besser gesagt: Ich 
übe Kritik an der Selbstbezüglichkeit und Selbstermächtigung 
eines Reflektierens, das auch subversive Erkenntnisgewinne 
anschlussfähig macht für hegemoniale Positionen, die zur 
Sicherung ihrer Dominanz immer schon der Einverleibung 
ihrer schärfsten Kritiken bedurften.

3.1	 Theorie der Nachhut üben

Boaventura de Sousa Santos stellt seinem Buch Epistemologies 
of the South. Justice Against Epistemicide ein pointiert betiteltes 
Minifesto for Intellectual Activists voran, in dem er sich direkt 
an jene wendet, die angesichts der offensichtlichen Grenzen 
kritischer Wissensproduktion nach neuen Wegen suchen.17 
Doch Santos’ Antwort auf die Frage nach dem Programm einer 
wirksamen Kritik erschöpft sich nicht in der Empfehlung einer 
läuternden Selbstreflexion. Radikale Kritik westlicher bzw. am 
eurozentrischen Wissenschaftskanon orientierter Intellektu­
eller sei zahnlos oder gar unmöglich geworden. Potenziell 
wirklichkeitsverändernde Ansätze müssten daher anderswo 
gesucht werden, so Santos. Parallel zum Minifesto ist auf der 
jeweils gegenüberliegenden Seite das Manifesto for Good Living/
Buen Vivir abgedruckt.18 Das im Kontext des Weltsozialforums 
entstandene Dokument aus den Widerstandsbewegungen 
Lateinamerikas, das politische und schließlich auch episte­
mische Bedingungen für ein gerechtes und gutes Leben für alle 
skizziert, dient somit als direkte Kontrastfolie zur Position der 
zumeist im Globalen Norden verorteten Intellektuellen, die 
Santos zur Bescheidenheit mahnt und zu einer solidarischen 
Unterordnung innerhalb eines aktivistisch-politischen Ver­

15	 Claudia Brunner 2016a: Gewalt weiter denken in der Kolonialität des 
Wissens, in: Aram Ziai (Hg.): Postkoloniale Politikwissenschaft. Theo­
retische und empirische Zugänge, Bielefeld, 91-108.

16	 Claudia Brunner 2013: Situiert und seinsverbunden in der ‚Geopolitik 
des Wissens‘. Politisch-epistemische Überlegungen zur Zukunft der 
Wissenssoziologie, in: Zeitschrift für Diskursforschung 1 (3), 226-245; 
Dies. 2016b: Das Konzept epistemische Gewalt als Element einer trans­
disziplinären Friedens- und Konflikttheorie, in: Werner Wintersteiner/Lisa 
Wolf (Hg.): Friedensforschung in Österreich. Bilanz und Perspektiven, 
Klagenfurt, 38-53; 

17	 Boaventura de Sousa Santos 2014: Epistemologies of the South. Justice 
Against Epistemicide, Boulder/London, 2-17.

18	 Ebd., 3.

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   198 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 199

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik | T H E M E N S C H W E R P U N K T

dass die einstige Völkerkunde für den Kolonialismus des 19. 
Jahrhunderts das war, was die Disziplin der Internationalen 
Beziehungen (IB) für die Fortsetzung des Kolonialismus im 
globalisierten Kapitalismus im 20. Jahrhundert bedeutete, 
dann ist offensichtlich, dass auch die weitgehend in diesem 
disziplinären und epistemologischen Kontext verortete Frie­
dens- und Konfliktforschung nicht jenseits der kolonialen 
Logik existiert. Ihrem in weiten Teilen auch gegenüber der 
IB kritischen Selbstverständnis zum Trotz führt sie deren 
Paradigmen mit gegenwärtig intelligibleren Konzepten und 
Begriffen weiter, weil sie selbst auf dem epistemischen Terri­
torium der Moderne operiert: „We went from the 16th century 
characterization of ‘people without writing’ to the 18th and 
19th century characterization of ‘people without history’, to 
the 20th century characterization of ‘people without deve­
lopment’ and more recently, to the 21st century of ‘people 
without democracy’. […] All of these are part of global designs 
articulated to the simultaneous production and reproduction 
of an international division of labour into core/periphery that 
overlaps with the global racial/ethnic hierarchy of Europeans/
non-Europeans.”32 

Im Globalen Norden/Westen verortete Friedens- und Kon­
fliktforschung kann von dekolonialer Kritik lernen, indem 
sie ihren eigenen Anteil an eben jenen Gewaltverhältnissen 
erkundet, die zugleich Gegenstand ihrer Analyse sind. Dieses 
Lernen erschöpft sich nicht in der Praxis einer Selbstreflexion, 
die zum einen das Selbst stärkt, anstatt es zu dezentrieren, 
und zum anderen das Wissen der Marginalisierten (z.B. über 
ihre eigene Gesellschaft) abschöpfen und für eigene Zwecke 
(z.B. Optimierung von Interventionen) verwerten will, ohne 
sich der bereits epistemischen Gewaltförmigkeit dieses Tuns 
bewusst zu sein.

3.3	 Vom Widerstand lernen

An diesem Punkt eröffnet sich eine noch weitgehend unge­
nutzte Anschlussmöglichkeit zwischen post- und dekolonialer 
Kritik einerseits und der Tradition kritischer Friedens- und Kon­
fliktforschung andererseits. Ohne Bezugnahme auf post- und 
dekoloniale Ansätze, doch ihnen in der Intention durchaus 
ähnlich, formuliert Richard Jackson in seinem Aufsatz How 
Resistance Can Save Peace Studies die These, dass die Friedens­
forschung ihre Domestizierung zu einer liberalen Befriedungs­
forschung nur dann überleben bzw. überwinden könne, wenn 
sie vom Widerstand sozialer Bewegungen lerne.33 Sie dürfe 
dabei nicht einfach deren Protagonist/-innen zu Forschungs­
objekten degradieren, sondern müsse sich konzeptionell, theo­
retisch und epistemologisch an ihnen orientieren. Freilich gilt 
auch hier, dass diese Orientierung nicht notwendigerweise in 
kritikloser Begeisterung münden, sondern vielmehr in eine 
substanzielle und ernsthafte Auseinandersetzung mit radikal 
anderen Perspektiven resultieren soll. Das bedeute auch, die 

32	 Ramón Grosfoguel 2008: Transmodernity, Border Thinking, and Global 
Coloniality. Decolonizing Political Economy and Postcolonial Studies, 
in: Eurozine http://www.eurozine.com/articles/2008-07-04-grosfoguel-
en.html [30.03.2017].

33	 Richard Jackson 2015: How Resistance Can Save Peace Studies, in: Journal 
of Resistance Studies 1 (1), 18-49.

von Macht, Wissen und Sein berücksichtigt,26 muss aber erst 
noch eingeübt werden. Das Lernen von Menschen, die der 
Kolonialismus zu ‚Überflüssigen‘ gemacht hat, verlangt eben 
mehr als bloße Selbstreflexion der Privilegierten, die dabei 
um ein gerade opportun erscheinendes Diversitätspostulat 
angereichert würde.27

3.2	 Wissen, Macht und Sein dekolonisieren

Ebensowenig soll dieses Lernen in einer hegemonialen An­
eignung alternativ-subversiver Existenz- und Wissensweisen 
resultieren, das eine nicht nur epistemisch gewaltförmige 
koloniale Wissenschaftspraxis über Jahrhunderte hinweg 
geprägt hat – und dies immer noch tut. Dieser Herausforde­
rung widmet sich die vom Netzwerk Decoloniality Europe 2013 
veröffentlichte Charter of Decolonial Research Ethics,28 deren 
zentrale Kritiken ebenso wie ähnlich lautende Forderungen 
indigener Methodologien29 Mechthild Exo in und für die 
Friedens- und Konfliktforschung übertragen hat.30 Die Charta 
argumentiert gegen eine x-te Methodenreflexion unter der 
unberührt bleibenden Prämisse der Kolonialität, die damit 
nur fortgeschrieben würde. Stattdessen fordert sie das der 
Wissenschaft zugrunde liegende (teleologische, ontologische 
und epistemische) Privileg weißer, euro- und androzentrischer 
Wissensproduktion heraus, das die Kolonialität von Wissen, 
Macht und Sein aufrechterhält und sich in der Wissenschafts­
praxis in zahlreiche weitere Privilegien sozialer, politischer 
und ökonomischer Art übersetzt. Es geht also nicht nur um 
qua Selbstreflexion optimierte ethische Verhaltensregeln in 
der Forschungs- und Publikationspraxis oder um mehr Di­
versität in Lehre und Personalpolitik. Unumgänglich ist aus 
dekolonialer Perspektive erstens eine grundlegende Kritik 
an den Möglichkeitsbedingungen der Kolonialität in all ih­
ren Aspekten und darauf aufbauend zweitens eine bewusst 
parteiliche Stärkung alternativer Wissensbestände. Die Be­
rücksichtigung der Dimension epistemischer Gewalt stellt 
dafür eine Grundvoraussetzung dar.31 Wenn wir bedenken, 

26	 Claudia Brunner 2017: Vom Sprechen und Schweigen und (Zu)Hören in 
der Kolonialität des Wissens. Paradoxe Überlegungen zur Analyse, Kritik 
und Entgegnung (nicht nur) epistemischer Gewalt, in: Helmuth Niederle 
(Hg.): Sprache und Macht, Wien, 30-71; Mario Rufer 2012: Sprechen, 
zuhören, schreiben. Postkoloniale Perspektiven auf Subalternität und 
Horizontalität, in: Olaf Kaltmeiner/Sarah Corona Berkin (Hg.): Methoden 
dekolonialisieren. Eine Werkzeugkiste zur Demokratisierung der Sozial- 
und Kulturwissenschaften. Münster, 45-70.

27	 The Gulbenkian Commission (Hg.) 1996: Open the Social Sciences. Re­
port of the Gulbenkian Commission on the Restructuring of the Social 
Sciences, Stanford; Manuela Boatcă/Encarnación Gutiérrez Rodríguez/Sérgio 
Costa (Hg.) 2010: Decolonising European Sociology. Transdisciplinary 
Approaches, Aldershot; Enrique Dussel 2012: Der Gegendiskurs der Mo­
derne. Kölner Vorlesungen, Wien; Aram Ziai (Hg.) 2016: Postkoloniale 
Politikwissenschaft. Theoretische und empirische Zugänge, Bielefeld; 
Informationszentrum 3. Welt (Hg.) 2013: Wissenschaft global – das 
Rektorat bleibt im Norden, Heft 335

28	 http://decolonialityeurope.wixsite.com/decoloniality/charter-of-deco­
lonial-research-ethics [29.03.2017].

29	 Linda Tuhiwai Smith 2005: Decolonizing Methodologies. Research and 
Indigenous Peoples, London/New York/Dunedin.

30	 Mechthild Exo 2015: Indigene Methoden als Stachel für die Friedens- 
und Konfliktforschung. Über Rechenschaftspflicht und das Erlernen 
dekolonialisierender Praxis, in: Matthias Bös/Lars Schmitt/Kerstin Zimmer 
(Hg.): Konflikte vermitteln? Lehren und lernen in der Friedens- und 
Konfliktforschung, Wiesbaden, 281-304; Dies. 2015: Dekoloniale und 
feministische Perspektiven auf Peacebuilding, in: Max Lakitsch/Anna 
Maria Steiner (Hg.): Gewalt für den Frieden? Vom Umgang mit der 
Rechtfertigung militärischer Intervention, Wien/Berlin, 181-198.

31	 Brunner 2013, 2016a, 2016b.

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   199 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik

200 | S+F (35. Jg.)  4/2017

entwickelt.36 Es wird vor allem von Gabriele Dietze explizit so 
benannt37 und von post- und dekolonial inspirierten femins­
tischen Autor/-innen in diesem Sinne verwendet, die selbst im 
Globalen Norden verortet sind und zugleich dessen Eurozen­
trismus herausfordern wollen.38 Diesen Theorieperspektiven ist 
gemeinsam, dass sie zwar den „god-trick“39 des cartesianischen 
cogito ergo sum radikal in Frage stellen, dabei aber auch von der 
Standortverwobenheit des Wissens ausgehen, ohne sie mit den 
jeweils vertretenen Positionen essentialistisch gleichzusetzen. 
Wenngleich es sich bei Hegemonieselbstkritik ebenfalls um 
ein grundsätzlich selbstreflexives Theorem handelt,40 versteht 
sie sich nicht als Werkzeug der Optimierung im Rahmen des 
Bestehenden, sondern als Praxis des beständigen Hinterfragens 
seiner Prämissen, gerade weil sie um die Wirkmächtigkeit der 
unsichtbaren Rahmenbedingungen und den hieraus resultie­
renden Privilegien Bescheid weiß – und bereit ist, an ihnen 
zu rütteln. 

Ein zentraler Aspekt ist dabei die in der feministischen For­
schung schon seit Langem betonte Verwobenheit von Ge­
schichte und Gegenwart, von Zentrum und Peripherie, von 
Innen- und Außen(-politik). Damit werden die machtdurch­
drungenen, intersektionalen Kategorisierungen in ihrem geo­
politischen und historischen Kontext, in ihrer Gewordenheit 
und Veränderbarkeit sicht- und benennbar. Ein Beispiel dafür 
ist die Arbeit am Begriff der epistemischen Gewalt, der sich in 
der post- und dekolonialen Debatte entwickelt hat und dort 
große Selbstverständlichkeit besitzt. Im dominanten Kanon 
eurozentrischer politischer Theorien stößt er jedoch weitge­
hend auf Unverständnis und Widerstand, weil dort überwie­
gend von einem engen Begriff direkter physischer Gewalt 
ausgegangen wird. Dies wiederum ist kein Zufall, sondern 
selbst eine Manifestation der Kolonialität von Macht und Wis­
sen, in die unsere Wissensproduktion selbst eingelassen ist.41 
Hegemonieselbstkritik bedeutet dann beispielsweise, eine an 
den genannten Ansätzen orientierte konzeptionelle Arbeit an 
Begriffen, Konzepten und Theorien auch auf dem Terrain der 
Theoriearbeit weiterzuführen und sich ihren Widersprüchen zu 
stellen. Die damit verbundene Denaturalisierung des Sozialen, 
des Politischen und schließlich auch des Epistemischen trägt 
dazu bei, auch die eigene Verortung in einem komplexen Set­
ting von Wissen, Macht und Sein auf eine Weise auszuloten, 
die nicht bei der Selbstreflexion des eigenen Standorts auf 
einer Bühne mit fixierter Kulisse stehenbleibt. Darüber hinaus 
werden die Bühne und ihre Ausstattung sowie ihre sichtbaren 
und unsichtbaren Protagonist/-innen zueinander in Beziehung 
gestellt. Schließlich wird auch das Theater selbst (um im Bild zu 

36	 Diese Traditionen fordern ihrerseits dominante feministische Positionen 
etwa in Europa und den USA heraus, indem sie auf die Überschnei­
dungen unterschiedlicher Machtachsen und die Hegemonie westlich-
eurozentrisch-bürgerlich-weißer Wissensproduktion verweisen.

37	 Gabriele Dietze 2008: Intersektionalität und Hegemonie(selbst)kritik, 
in: Wolfgang Gippert/Petra Götte/Elke Kleinau (Hg.): Transkulturalität. 
Gender- und bildungshistorische Perspektiven, Bielefeld, 27-43.

38	 Gabriele Dietze/Claudia Brunner/Edith Wenzel (Hg.) 2009: Kritik des Ok­
zidentalismus. Transdisziplinäre Beiträge zu (Neo-)Orientalismus und 
Geschlecht, Bielefeld; Karin Hostettler/Sophie Vögele (Hg.) 2014: Diesseits 
der imperialen Geschlechterordnung. (Post-)koloniale Reflexionen über 
den Westen, Bielefeld.

39	 Donna Haraway 1988: Situated Knowledges. The Science Question in 
Feminism and the Privilege of Partial Perspective, in: Feminist Studies 
14 (3), 581.

40	 Ebd., 35.
41	 Brunner 2013, 2016a, 2016b.

Behauptung der eigenen methodologischen Gewaltfreiheit 
und Problemlösungsfähigkeit hinter sich zu lassen, d.h. einer 
unmissverständlichen Benennung unauflösbarer Antagonismen 
und einer mitunter konfliktiven Zuspitzung von Widersprü­
chen den Vorzug einzuräumen. Das stellt eine beträchtliche 
Herausforderung für ein Forschungsfeld dar, das für sich in 
Anspruch nimmt, nicht nur Gewalt zu erforschen, sondern 
auch zu ihrer Reduktion beizutragen. Doch nur unter dieser 
Voraussetzung, so Jackson, könne die Friedensforschung ihren 
Eurozentrismus, ihren immer noch positivistischen Liberalis­
mus und ihre sozialtheoretische Schwäche überwinden und 
die Wurzeln ihrer einst radikalen Kritik gewaltförmiger globaler 
Strukturen und Praktiken wiederentdecken, um schließlich 
auch zu ihrer normativen Positionierung zurückzufinden.34

Damit hätte auch ein veränderter (kritischerer) Umgang mit 
jenen Institutionen einherzugehen, die zwar bei der Dritt­
mittelfinanzierung der Friedens- und Konfliktforschung an 
Einfluss gewinnen, deren Positionen und Erwartungen aber 
mit jenen einer kritischen, positionierten der Friedens- und 
Konfliktforschung weitgehend unvereinbar sind. Dass diese 
Unvereinbarkeit jedoch nicht nur politische Gründe hat, son­
dern in den epistemologischen und ontologischen Prämissen 
der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein selbst verankert 
ist, lässt sich aus post- und dekolonialen Perspektiven ein­
drücklich erschließen.

Selbstreflexion innerhalb des dominanten Paradigmas reicht aus 
dekolonialer Sicht auch für kritische Friedens- und Konfliktfor­
schung nicht aus. Denn das koloniale Vermächtnis erstreckt sich 
über das gesamte „epistemische Territorium der Moderne“35, auf 
dem sich notwendigerweise auch kritische Forschungsansätze 
bewegen. Für jene, die dort an privilegierteren Standorten tätig 
sind, dies aber durchaus im Sinne einer sehr grundsätzlichen 
Kritik und auf der Suche nach Alternativen tun wollen, bietet 
die Denkfigur der Hegemonieselbstkritik eine Möglichkeit, den 
Blick zu schärfen und zu wenden.

3.4	 Hegemonieselbstkritik

Zwar rückt auch der sperrige Begriff der Hegemonieselbstkri­
tik das Selbst ins Zentrum. Doch im Gegensatz zur isolierten 
cartesianischen Selbstreflexion flankiert er es mit zwei Begrif­
fen: Hegemonie (also den Kontext der herrschaftssichernden 
Vereinnahmung) und Kritik (also ein konkretes Anliegen, das 
diesen Kontext in die kritische Analyse mit einbezieht). Ich 
verstehe Hegemonieselbstkritik als Schnittpunkt der zuvor 
genannten Ansätze und schlage sie als Möglichkeit vor, auch 
von privilegierten Standorten der Wissensproduktion aus zu 
Unterbrechungen der Kolonialität von Macht, Wissen und 
Sein beizutragen. Das Konzept hat sich im Umfeld einer von 
post- und dekolonialer Theorie sowie von kritischer Weißseins- 
und Intersektionalitätsforschung inspirierten Genderforschung 

34	 Vgl. Sabine Jaberg 2009: Vom Unbehagen am Normverlust zum Unbe­
hagen mit der Norm? Zu einem fundamentalen Problem der neueren 
Friedensforschung. Hamburger Beiträge zur Friedensforschung und 
Sicherheitspolitik, Hamburg; Michael Berndt 2013: Militärkritik muss 
Fundamentalkritik sein, um kritisch zu bleiben, in: Sicherheit + Frieden 
31 (3), 157-162.

35	 Vázquez 2011, 27.

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   200 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 201

Brunner, Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik | T H E M E N S C H W E R P U N K T

bleiben) mit in die Konstellation einbezogen – einschließlich 
Eigentumsverhältnissen, Geschichte, Programm, Publikum 
und Rezeption. Hegemonieselbstkritik kann in gewissem Sinne 
als komplementäres Programm zur dekolonialen Forderung 
nach einer radikalen Orientierung an unterdrücktem Wissen 
verstanden werden, ohne das Hegemoniale einerseits und 
das Kritische andererseits miteinander versöhnen zu wollen. 
Sie muss auch die Kolonialität nicht abstreiten, in der sich 
nicht nur Hegemonie, sondern auch Kritik notwendigerweise 
befindet. Vielmehr versucht Hegemonieselbstkritik, bewusst 
vom Ort des relativen Privilegs aus die jeweils zur Verfügung 
stehenden Möglichkeiten zu nutzen, um ihre Selbstverständ­
lichkeit zu dekonstruieren.

4.	Fazit

Das Unbehagen am Status quo einer sich zunehmend mi­
litarisierenden Außenpolitik, die sich als Friedens- und Si­
cherheitspolitik ausgibt, deren Effekte aber weder das eine 
noch das andere glaubwürdig erreichbar erscheinen lassen, 
erfordert in der Tat ein Innehalten und Nachdenken sowie 
eine Bewertung und Neuorientierung bei jenen, die mit der 
Analyse und Kritik dieser Politiken und ihrer Probleme be­
fasst sind. Systemimmanente Selbstreflexion wird jedoch 
nicht ausreichen, um dieser Politik und der ihr zuarbeitenden 
Wissensproduktion eine grundlegende Neuorientierung zu 
verleihen. Beide – Politik und Wissenschaft – finden nämlich 
auf dem epistemischen Territorium der Moderne statt, die 
zwar für Aufklärung, Fortschritt und Befriedung steht. Die 
unsichtbare Kehrseite dieses Narrativs, die Kolonialität, ist 
jedoch immer noch präsent. Dadurch setzen sich all jene 
Ausschlüsse, Verwerfungen und Vernichtungen fort, die die 
Moderne mit ihrem sich beständig erneuerndem Repertoire 
hegemonialer Herrschaftssicherung zu befrieden behauptet. 
Das gilt auch für eine Wissenschaft, die sich als aufgeklärt 
und selbstreflexiv begreift. Wenn wir es ernst meinen mit dem 
Innehalten, dem Reflektieren und dem Suchen nach Alterna­
tiven, müssen wir von radikalen Perspektiven lernen, ohne 
diese zu vereinnahmen oder unvermeidbare Widersprüche 
vorschnell einzuebnen. Das erfordert eine hegemonieselbst­
kritische Haltung und Praxis, die das epistemische Privileg 
des eigenen Standorts und dessen Einfluss auf Analyse und 
Kritik miteinbezieht, um systematisch damit zu beginnen, 
dieses Privileg zu verlernen und auch abzugeben. Selbstrefle­
xion ist ein notwendiger erster Schritt, um bestimmte Fragen 
überhaupt stellen zu können. Hegemonieselbstkritik kann ein 
nächster sein, um die Verantwortung für die Antworten zu 
übernehmen, die aus dieser Kritik resultieren.

Dr. Claudia Brunner ist Assistenzprofesso­
rin am Zentrum für Friedensforschung und 
Friedensbildung der Universität Klagenfurt. 
Derzeit leitet sie das Projekt „Theorizing 
Epistemic Violence“ (V368-G15), gefördert 
vom österreichischen Fonds für wissen­
schaftliche Forschung (FWF), in dem auch 
dieser Text entstanden ist. 

Tutzinger Studien zur Politik

Böller | Hagemann | Opitz | Wilzewski [Hrsg.]

Die Zukunft der 
transatlantischen Gemeinschaft

Externe und interne Herausforderungen

Die Zukunft der transatlantischen 
Gemeinschaft
Externe und interne Herausforderungen

Herausgegeben von Dr. Florian Böller, M.A., Dr. Steff en 

Hagemann, Dr. Anja Opitz und Prof. Dr. Jürgen Wilzewski

2017, 349 S., brosch., 64,– €
ISBN 978-3-8487-4476-3
eISBN 978-3-8452-8721-8
(Tutzinger Studien zur Politik, Bd. 10)
nomos-shop.de/30632

Trotz zahlreicher Konfl ikte hat sich die transatlantische 

Gemeinschaft als robust und anpassungsfähig gegenüber 

neuen Sicherheitslagen und internen Herausforderungen 

erwiesen. Der Sammelband untersucht, wie in der trans-

atlantischen Sicherheitsgemeinschaft Konfl ikte zwischen 

den Partnern bearbeitet werden.

Portofreie Buch-Bestellungen 

unter www.nomos-shop.de

Preis inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos

Unser Wissenschaftsprogramm ist auch 

online verfügbar unter: www.nomos-elibrary.de

Wohin des Weges?
Zur Zukunft der 

transatlantischen Gemeinschaft

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   201 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-196

