
Lokalität und Globalität der Kosmogonien

Afrikanische und germanische Schöpfungsmythen

in interkulturell doppelblickender Annäherung

Akila Ahouli

Abstract

Creation myths usually follow a long oral tradition associated with a particular people. There-

fore, like legends and folktales, they can be considered cultural texts. Since they claim to explain

the creation of the world (cosmogony), of man (anthropogony) as well as of the gods (theogony),

they assume a universality to a certain extent. As such, they are entangled in a tension between

the local and the global. Indeed, such cosmogonies give rise to conceptions of the world, that is,

of the world according to the conceptions of different peoples. Since all cosmogonies deal with

the same subject, it is not surprising that they influence each other even if they remain different.

These intertextual relations, conscious or unconscious, can be considered as an expression of in-

terculturality. In order to gain an insight into such a state of affairs, it is inevitable to establish

a dialogue between the cosmogonic narratives of the Africans and those of the Germanic peoples

from a heuristic point of view. Following the approach of the intercultural double view propaga-

ted by Leo Kreutzer, the present studymakes use of examples from theWest African cosmogonies

(Ewe, Yoruba and Dogon) on the one hand and the cosmogony of the Germanic peoples on the

other. This is to show the local and the global character of the creation myths.

 

Title: Locality and Globality of the Cosmogonies. African and Germanic Creation Myths in a
›double view approach‹

Key Words: Creation myths; interculturality; West Africa; Germanic peoples; intercultural dou-
ble view

Einleitende Bemerkungen

Unter den Begriff Kosmogonie werden im vorliegenden Beitrag mythische Erklä-

rungsmodelle zur Entstehung und Entwicklung des Universums bzw. der Erde

inklusive der Lebewesen subsumiert. Kosmogonien sind in dieser Hinsicht mythi-

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Akila Ahouli

sierte Schöpfungsgeschichten. Hingegen wird der Begriff Kosmologie gebraucht,

um rational-wissenschaftliche Deutungsparadigmen zur Weltentstehung und

-entwicklung zu bezeichnen. Zu jeder Zeit und bei jedem Volk hat die Frage nach

dem Ursprung der Welt die Menschen beschäftigt und zu unterschiedlichen Deu-

tungsmustern geführt, die vorwiegend in den Mythen, aber auch in der modernen

Kosmologie ihren Ausdruck finden. Die Schöpfungsmythen, die kulturspezifisch

und volksgebunden sind, lassen weniger geschichts- und naturwissenschaftliche

Anhaltspunkte über die Entstehung der Welt und mithin der Menschheit zu als

vielmehr Einsichten in die Weltanschauungen, die geistige Verfassung und die

existentiellen Erwartungen der jeweiligen Völker, die sie hervorgebracht haben.

Insofern prägen die kosmogonischen Mythen die mentalen Strukturen, die sitt-

lichen Gewohnheiten sowie die kulturelle Identität des betreffenden Volkes. »Es

gibt wohl kein Volk, keine Kultur, die sich nicht über ihre Ursprünge im Hier und

Jetzt Gedanken gemacht hätten.« (Zingsem 2013: 10) Trotz ihrer Gebundenheit an

ein bestimmtes Volk, ja an eine bestimmte Kultur, wollen Schöpfungsmythen die

Entstehungsgeschichte der Welt bzw. der ganzen Menschheit erzählen. Da sie aus

dem beschränkten Blickwinkel eines bestimmten Volkes eine Geschichte erzählen,

die prinzipiell sachlich und allgemeingültig sein sollte, erheben sie de facto An-

spruch auf Universalität. So stehen Kosmogonien in einem Spannungsverhältnis

zwischen Lokalität und Globalität. Um diesem Verhältnis gerecht zu werden,

möchte ich westafrikanische und germanische Schöpfungsmythen interkulturell-

doppelblickend vergleichen.

1. Vorüberlegungen über die Lokalität und Globalität
von Schöpfungsmythen

Ebenso wie alle Mythen blüht jede Kosmogonie zwangsläufig auf einem festen kul-

turellen Boden. Sie bringt in symbolträchtiger und metaphorischer Sprache die

Weltbilder des Volkes zum Ausdruck, in dem sie entstanden und an das sie gebun-

den ist: »Verständlicherweise muß sich jede Kultur, wenn sie eine Erklärung für

den Ursprung des Alls finden will, in einer metaphorischen Sprache ausdrücken

und dazu Symbole benutzen, die dem jeweiligenWeltbild angemessen sind.« (Glei-

ser 1998: 18) In derselben Hinsicht ermöglicht ein Schöpfungsmythos Erkenntnisse

über die Kultur, der er entstammt, denn »[w]enn wir etwas über die Weltbilder

und Ordnungsvorstellungen einer Kultur erfahren wollen, bieten uns die Schöp-

fungsmythen die interessantesten Einblicke.« (Ebd.: 19) Jenseits der Erhellung von

Kulturen liefern solche Mythen auf eine ihnen eigene Weise nach wie vor Einsich-

ten über »alles für unser menschliches Existieren Wesentliche« (Mann 1982: 236).

Ihre Erklärungsmuster ersetzen nicht die der Wissenschaft, sondern sie ergänzen

sie, denn derMythos »leuchtet […] auf unseremWeg jenes entscheidende Strecken-

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lokalität und Globalität der Kosmogonien 25

stück hinreichend aus, wo wir sonst im fahlen Halbdunkel der bloß wissenschaft-

lichen Erkenntnis immerzu straucheln und uns im Gestrüpp der Sinnlosigkeit ver-

fangen, das an den Wegrändern wuchert.« (Ebd.)

Darüber hinaus dient der Schöpfungsmythos zur Erklärung und zur Rechtferti-

gung von bestimmten Sitten und Bräuchen eines Volkes, seiner ethischen Ansprü-

che sowie zur Darlegung von Naturphänomenen, die von den Mitgliedern dieses

Volkes wahrgenommen werden können. Genuin sind deshalb Schöpfungsmythen,

die vorwiegend in vorwissenschaftlichen Oralgesellschaften entstanden sind und

sich dort entwickelt haben, in der mündlichen Volkssprache erzählerisch tradiert.

Die Götter und die Symbole, auf die sich diese Mythen stützen, haben generell nur

für das Volk, in dem sie entstanden sind, eine genaue Bedeutung. Aufgrund der

Einschränkungen der Oralität, Kosmogonien nachhaltig zu bewahren und über-

liefern, aber vor allem wegen der »homöostatischen Organisation der kulturellen

Tradition« (Goody 1981: 50) inOralgesellschaften und der dort geltenden Assimilati-

onsmechanismen, die auf einer strukturellen Amnesie beruhen (vgl. ebd.: 55), sind

die meisten Kosmogonien entweder verloren gegangen oder haben im Laufe der

Zeit gravierende Änderungen erfahren. Es kommt nicht selten vor, dass innerhalb

einer bestimmten Kulturgesellschaft mehrere Versionen ein und derselben Kosmo-

gonie legitim im Umlauf sind, ohne dass ihre Gültigkeit in Frage gestellt wird. Die

Kosmogonien sorgen für den gesellschaftlichen Zusammenhalt eines Volkes und

sind insofern identitätsstiftend. Sie sind aber zugleich das Fenster, durch welches

das betreffende Volk die Welt betrachtet und sie zu erfassen versucht.

Ähnlich wie alle Kulturgüter überschreitenmanchmal auch Schöpfungsmythen

die Grenzen ihres ursprünglichen Kulturraums. So ist es nicht ungewöhnlich, dass

die Kosmogonie eines Volkes in eine fremde Kosmogonie übernommen, dort trans-

formiert und an die lokalen Realitäten angepasst wird. Diese Konstellation, die von

der Dynamik der Kosmogonien Zeugnis ablegt, widerlegt jedoch ihre Volksgebun-

denheit überhaupt nicht. Zingsem zufolge seien die Universalitätsansprüche der

Schöpfungsmythen erst zustande gekommen, als im Vorderen Orient der Schöp-

fergott, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, zum einzigen Gott proklamiert und

propagiert wurde (vgl. Zingsem 2013: 15). Bis dahin erhöben »die meisten Schöp-

fungsmythen […] keinen Universalitätsanspruch. Sie wollen nicht für die ganze

Welt zuständig sein.« (Ebd.: 14) Diese Überlegung ist in mehrerlei Hinsicht in Fra-

ge zu stellen: Wie könnte sonst ein Volk die Geschichte des Universums erzäh-

len wollen, ohne ihm dabei auch universalistische Einstellungen zu unterstellen?

Gegenüber einer solchen Frage greifen m.E. Zingsems Argumente zu kurz, denn

das Weltall, der Mensch, die Sterne, die Tiere, die Pflanzen etc. sind keine blo-

ßen volksspezifischen Konstrukte. Weit davon entfernt, Erklärungen darüber zu

liefern, was sie sind und wie sie tatsächlich funktionieren, scheint Zingsem den

Schöpfungsmythen eher vorzuschreiben, was sie sein sollten und wie sie zu inter-

pretieren seien. Es ist aber in der Bezugsgruppentheorie belegt, dass jedes Volk

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Akila Ahouli

bei seiner Betrachtung anderer Völker und bei der Auffassung der Welt und ihrer

Existenzformen primär seine eigenen Maßstäbe benutzt (vgl. Sumner 2007: 12f.).

Diese fundamental ethnozentrische Einstellung findet ihren Ausdruck unter ande-

rem in den Schöpfungsmythen. Diese erheben implizit Anspruch auf Universali-

tät, denn sie wollen aus eigener Perspektive eine Geschichte erzählen, die in der

Tat einzig und allgemeingültig sein sollte. Nicht allein die biblischen Schöpfungs-

geschichten, sondern auch und vor allem die moderne Kosmologie sowie alle wei-

teren Kosmogonien entmachten durch ihre Universalitätsansprüche von vornher-

ein die anderen Weltschöpfungsgeschichten. Aber auch wenn sie großspurig An-

spruch auf ihre Allgemeingültigkeit bzw. auf ihre Universalität erheben, haben die

biblischen Schöpfungsmythen sowie die Kosmologiemit anderen vorwissenschaft-

lichen Schöpfungsmythen gemeinsam, dass sie alle im Wesentlichen versuchen,

»das Universum zu verstehen.« (Gleiser 1998: 14) Die Frage nach dem Ursprung

des Weltalls und mithin des Menschen, ja die »Frage der Fragen« (ebd.: 18), die

solche Mythen beantworten wollen, ist existentiell und kulturübergreifend. Diese

Frage, die sich jedes Volk zu einem bestimmten Zeitpunkt gestellt hat, erbringt den

Nachweis für »die Universalität des menschlichen Geistes.« (Ebd.: 19) Zudem wei-

sen viele Schöpfungsgeschichten in ihren Erklärungsmodellen Gemeinsamkeiten

auf (vgl. u.a. Gibbons 2008: 31). Aufgrund ihres transkulturellen Potenzials lassen

sich die Kosmogonien hinsichtlich ihrer Gemeinsamkeiten und Unterschiede ka-

tegorisieren. Gleisers Klassifizierung der kosmogonischen Mythen beruht z.B. auf

der zentralen Frage »Gibt es einen Anfang?« Daraus ergeben sich zunächst zwei

Hauptgruppen von Schöpfungsmythen, und zwar die Schöpfungsmythen und die

Nichtschöpfungsmythen, die Gleiser im Folgenden genauer erläutert:

»Mythen, die einen bestimmten Moment der Schöpfung beschreiben, kann

man ohne weiteres ›Schöpfungsmythen‹ nennen. Fassen sie aber das Universum

als ewig auf oder als einen Zyklus der unendlichen Schöpfung und Zerstörung,

wollen wir sie […] ›Nichtschöpfungsmythen‹ nennen.« (Gleiser 1998: 23)

Jede Hauptgruppe lässt sich wiederum in Untergruppen gliedern. Die Haupt-

gruppe der Schöpfungsmythen unterteilt sich in drei Untergruppen und wird folgen-

dermaßen beschrieben:

Die ›Schöpfungsmythen‹ können wir in drei Untergruppen aufteilen. In der ersten

ist das Subjekt der Schöpfung eine Gottheit, eine Instanz, die wir als ›positives

Wesen‹ bezeichnen. Entsteht das Universum ohne Zutun eines solchen Wesens

aus demNichts, aus der absoluten Leere, gehen wir folglich von einem ›negativen

Wesen‹ aus. Oder das Universum entstand aus dem Urchaos, in diesem Fall setzt

die Schöpfung ein, wenn die Materie aus der Spannung zwischen dem Sein und

demNichtsein erwächst und sich zu den verschiedenen FormenderNatur und des

Lebens zusammenfügt. Alle drei Varianten setzen einen Zeitpunkt der Schöpfung

voraus, einen Punkt, an dem die Zeit begann. (Ebd.: 23f.; Hervorh. im Orig.)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lokalität und Globalität der Kosmogonien 27

Die Hauptgruppe der Nichtschöpfungsmythen enthält ihrerseits zwei Untergruppen:

»Da sie [die Nichtschöpfungsmythen; A.A.] keinen Beginn kennen, bleibt nur die

Möglichkeit, daß sie das Universum als einen Prozeß ohne Anfang und ohne Ende,

ohne Schöpfung und Zerstörung darstellen, oder als einen unendlichen Kreislauf

der Schöpfung und Zerstörung.« (Ebd.: 24)

Im Großen und Ganzen sind Schöpfungsmythen in einem Spannungsverhält-

nis zwischen Volksgebundenheit und Weltoffenheit, zwischen Kulturspezifizität

und Transkulturalität, kurz, zwischen Partikularität und Universalität verfangen.

Man würde ihnen nicht gerecht, wennman dieses Verhältnis bei der Untersuchung

von kosmogonischen Mythen nicht berücksichtigen würde.

2. Lokalität und Globalität der afrikanischen und
germanischen Schöpfungsmythen

2.1 Afrikanische Schöpfungsmythen

Die afrikanischen Schöpfungsmythen sind so zahlreich und divers wie die Völ-

ker, die den Kontinent bewohnen. Sie sind als mündliche Erzähltexte entstanden.

Die sehr begrenzte Verschriftlichung dieser Mythen ist großenteils europäischen

Ethnologen zu verdanken. Ansonsten sind die meisten nicht schriftlich festgeleg-

ten Kosmogonien in Vergessenheit geraten bzw. verdrängt worden. Ein anderer

Grund, warum afrikanische Schöpfungsmythen zu wenig verbreitet und bekannt

sind, ist die Tatsache, dass solcheMythen imGegensatz zu anderen volkstümlichen

Erzählungen, wie etwa Tierfabeln und Märchen, sakral sind und deshalb nur ei-

ner eingeschränkten Gruppe eingeweihter Personen zugänglich gemacht werden.

Es sei an dieser Stelle kurz angemerkt, dass neuere Schöpfungsmythen weiterhin

entstehen, an denen aber die Einflüsse der weltbekanntesten Schöpfungsgeschich-

te aus dem Alten Testament oder aus der modernen Kosmologie deutlich abzulesen

sind. Zu den wenigen afrikanischen Schöpfungsmythen, die aufgrund ihrer Origi-

nalität, ihrer zusammenhängenden Struktur und ihrer Verschriftlichung bekannt

sind, zählen die der westafrikanischen Völker wie die der Ewe, der Yoruba und der

Dogon.

Die Ewe sind ein Volk in Westafrika. Sie bevölkern die westafrikanische Küs-

te und sind auf mehrere Länder, darunter Benin, Togo und Ghana, verteilt. Die

Ewe besitzen mehrere unterschiedliche Kosmogonien, von denen hier nur auf ei-

ne eingegangen werden soll (vgl. o.A. 2018: o.S.). Bevor ich aber die Analyse dieses

Schöpfungsmythos fortführe, möchte ich zunächst eine kleine Inhaltsangabe ge-

ben: Im Anfang ist eine Kalebasse, die Zeit und Raum enthält. Sie ist die Ganzheit.

Sie ist in ihrer Mitte durchgetrennt. Die obere Halbschale ist der Himmel und die

untere Halbschale die Erde. Der Himmel ist männlich und voller Wasser. Die Er-

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Akila Ahouli

de ist weiblich und in ihrem Schoß brodelt das Feuer. So ist die Kalebasse an sich

gleichzeitig Himmel, Erde, Wasser und Feuer. Der Himmel schickt eines Tages

sein Wasser auf die irdische Oberfläche. Dieser Urregen lässt durch seine Frische

die Pflanzen aufblühen. So entsteht das Leben. Die Pflanzen verwandeln sich zum

Teil in Tiere, zum Teil in Menschen. Durch den Regen miteinander in Verbindung

gebracht, bringen Himmel und Erde den Blitz hervor, der den Urimpuls auslöst.

Dieser setzt Himmel und Erde sowie das Wasser und das Feuer, die sie jeweils

enthalten, in ständige Bewegung.

Dieser kosmogonischeMythos gehört nach Gleisers Klassifizierung zur Haupt-

gruppe Schöpfungsmythen, genauer zur dritten Untergruppe. Die Schöpfung nach

diesem Mythos entsteht zu einem bestimmten Zeitpunkt aus dem »Urchaos, in

dem Sein und Nichtsein nebeneinander existieren.« (Gleiser 1998: 24) Dieses Ur-

chaos ist in einem Urei enthalten, das hier durch eine Kalebasse versinnbildlicht

wird und außer der Zeit und dem Raum die sogenannten Naturelemente Him-

mel (Luft), Erde, Wasser und Feuer beinhaltet. Dieser Schöpfungsmythos beginnt

nicht mit einer Theogonie, also nicht mit der Entstehung der Götter, sondern mit

der Weltschöpfung selbst und setzt sich mit der Entstehung des Lebens auf der

Erde fort. Indem er Tiere und Menschen den Pflanzen entstammen lässt, ordnet

der Mythos das Tierreich dem Pflanzenreich unter, lässt aber gleichzeitig Tier und

Mensch als gleichrangig auftreten. Dadurch werden Ordnung und Harmonie zwi-

schen allen irdischen Lebewesen hergestellt. Ein weiterer Aspekt dieses Mythos ist

die Dualität bzw. die Polarität etwa zwischen Himmel und Erde,Wasser und Feuer,

Männlichkeit und Weiblichkeit, also eine Konstellation, die den für die Dynamik

der Naturelemente sorgenden Impuls erzeugt. Der Schöpfungsmythos der Ewe

ermöglicht Einblicke in die traditionsträchtige Weltanschauung des Ewe-Volkes,

wonach die Welt und die Naturelemente beseelt sind. In dieser animistischen vor-

wissenschaftlichenWelt wird Tieren, Pflanzen (Wäldern),Wasser (Meeren/Flüssen)

ein Kult gewidmet. Der Rückgriff auf die Kalebasse als Symbol kommt auch nicht

von ungefähr: Die Pflanze, deren Frucht die Kalebasse ist, gedeiht in der Tat in

tropischen und subtropischen Gebieten im Allgemeinen und in dem von den Ewe

bewohnten Gebiet insbesondere. Diese Kürbisflasche wird täglich zu verschiede-

nen alltäglichen Zwecken genutzt, wie etwa als Behälter oder als Musikinstrument.

Sie wird auch im Voodoo-Kult häufig verwendet. Dieser kosmogonische Mythos

der Ewe findet bis heute seine Anwendung in der Kunst, wie z.B. in der Bild-

hauerei, in der Architektur und in der Malerei (vgl. Ahouli 2015: 31f.). Die Lokalität

des Mythos wird durch die kulturspezifischen Symbole sowie durch den ortsspe-

zifischen Gegenstand Kalebasse hervorgehoben. Seine Globalität kommt durch den

Rückgriff auf Naturelemente und -phänomene, auf Zeit und Raum sowie auf Uni-

versum und auf Menschen zum Ausdruck. Das Spannungsverhältnis zwischen der

Lokalität und der Globalität des Mythos entsteht dadurch, dass Letzterer das Welt-

all unter Einbezug von Menschen in ein kulturspezifisches Symbol bzw. in einen

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lokalität und Globalität der Kosmogonien 29

ortsspezifischen Gegenstand wie die Kalebasse und in eine ortsgebundene Erzäh-

lung hineinnimmt.

Die Yoruba sind ein westafrikanisches Volk, sie leben vor allem in Nigeria. In

mehreren LändernWestafrikas sind ebenfalls Yoruba-Volksgemeinschaften zu fin-

den. Die Kosmogonie der Yoruba ist eine der bekanntesten in Westafrika. Eine der

am meisten verbreiteten Versionen dieser Kosmogonie, deren Aufzeichnung auf

den britischen Afrika-Forscher Frank Willett zurückgeht (vgl. Willett 1971: 118f.),

wird nachstehend kurz zusammengefasst: Der Großgott Olodumare schickt sech-

zehn Kleingötter mit dem Auftrag, das Leben bei der Schöpfung der Welt zu schaf-

fen. Orishanla (auch Obatala genannt), einer der Kleingötter, bekommt von Olo-

dumare die für die Schöpfung der Welt erforderlichen Werkzeuge und Materien.

Diese bestehen aus einer Kalebasse mit Sand und einem fünfzehigen Huhn. Aber

während seines Abstiegs auf die Erde trinkt Orishanla so viel Palmwein, dass er

betrunken wird und in einen tiefen Schlaf sinkt. Oduduwa, ein anderer Kleingott,

nutzt diese Gelegenheit aus, um die Kalebasse und das Huhn an sich zu reißen und

als Erster auf den Urozean herabzusteigen. Er schüttet den Sand aus der Kalebas-

se auf das Wasser aus und setzt das Huhn dorthin. Das Huhn schickt sich an, den

Sand zu zerstreuen und ihn auf den Ozeanen zu verteilen. So entsteht die Erde.

Im Gefolge von Oduduwa steigen die anderen Kleingötter auf die Erde hinunter.

Trotz seiner Fahrlässigkeit bekommtOrishanla noch vomGroßgott Oludumare das

Sonderrecht, die menschliche Gattung zu erschaffen. Erneut trinkt Orishanla zu

viel Palmwein und er schöpft Menschen, darunter aber ›missgebildete‹ wie z.B.

Bucklige, Zwerge, Gehbehinderte und Albinos.

Diese Kosmogonie lässt sich in die Hauptgruppe der Schöpfungsmythen einord-

nen. Dabei wird die Welt weder aus dem Chaos noch aus dem Nichts erschaffen,

sondern durch den Großgott Olodumare. Letzterer ist selbst kein Schöpfer,

sondern ein Auftraggeber. Die untergeordneten Götter wie z.B. Oduduwa und

Orishanla spielen die wichtigsten Rollen bei der Erschaffung der Welt und des

Menschen. Wie dem auch sei, es ist davon auszugehen, dass man es bei der

Kosmogonie der Yoruba mit einer Schöpfungsinstanz zu tun hat, die als positives

Wesen auftritt. Die Symbolik der Kalebasse bzw. des Ureis taucht hier wieder

auf. Sie enthält die wichtigen Materien zur Erschaffung der Erde. Festzustellen

ist auch, dass sich dieser kosmologische Mythos nicht mit der Entstehung des

Weltalls befasst, sondern mit der Erschaffung der Erde bzw. der Kontinente. Die

in dem Schöpfungsmythos vorkommenden Götter werden ausschließlich in der

Yoruba-Kulturgesellschaft angebetet. Die Orishanla-Anbeter enthalten sich des

Alkohols und nehmen ›missgebildete‹ Menschen besonders in Schutz, vermutlich

um das Versagen ihres Gottes wieder gut zu machen (vgl. Willett 1971: 120). Auch

Symbole wie z.B. Kalebasse oder fünfzehiges Huhn sind kulturspezifisch, denn sie

haben eine besondere Bedeutung für die Yoruba. Dagegen sind Erde, Menschen,

Ozeane als Universalien zu betrachten. Die Lokalität und die Globalität der Kosmo-

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Akila Ahouli

gonie der Yoruba liegen hier nahe. Das Globale schöpft sich aus dem Lokalen,

das wieder zum Teil des Globalen wird. Dieses Spannungsverhältnis liegt dem

kosmogonischen Mythos der Yoruba zugrunde.

Die Dogon bilden ein weiteres westafrikanisches Volk, das überwiegend in Ost-

mali zu finden ist. Ihre Kosmogonie ist ein Beispiel dafür, wie symbolreich und

komplex eine Schöpfungsgeschichte sein kann.Abgesehen davon, dass dortmehre-

re Varianten ein und derselben Kosmogonie im Umlauf sind, gibt es bei den Dogon

Schöpfungsmythen, diemit einer bestimmten Initiationsstufe verbunden sind.Die

durch Veröffentlichung veranlasste Säkularisierung solcher Mythen geht vor allem

auf den französischen Ethnologen Marcel Griaule zurück, der zu diesem Zweck

einer entsprechenden Initiation unterzogen worden war. Ich möchte nachfolgend

eine synthetisierte und vereinfachte Fassung dieser Kosmologie präsentieren: Am-

ma, der allmächtige Schöpfergott, erschafft die Sterne, die Sonne, den Mond und

die Erde.Die Erde ist eine Frau. Ammawill sichmit dieser Urfrau begatten. Er wird

aber durch den Termitenhügel blockiert, der sich am Eingang ihres Geschlechtes

befindet. Darauf schlägt er den Termitenhügel, das Symbol der Männlichkeit, ge-

waltsam ab. Deshalb kommt aus der daran anschließenden Paarung ein unvoll-

kommenes Wesen hervor. Es ist Yurugu, der Fuchs, der Unordnung auf der Erde

verursacht. Aus einer erneuten Begattung wird Nommo (Gott des Wassers), dies-

mal ein vollkommenes Wesen, erzeugt, denn dieses Wesen ist männlich und weib-

lich zugleich. Nommo ist das Wasser und das Wort. Er bringt seiner Mutter, der

wortlosen Erde, das Wort. Yurugu, der Fuchs, begeht die Ursünde infolge einer

inzestuösen Beziehung mit der Erde. Daraus ergeben sich Blutungen, die die Er-

de monatlich ›unrein‹ machen. Aus Tonerde schöpft Amma einen Mann und eine

Frau, das Urpaar, das die acht Urahnen zur Welt bringt. Jeder Nachkomme des

Urpaars ist zwittrig. Durch Beschneidung und Exzision, die ihre geschlechtliche

Zugehörigkeit endgültig festlegen sollen, wird die geschlechtliche Ordnung wie-

derhergestellt (vgl. Griaule 1975: 20f.). Dieser kosmogonische Mythos gehört zur

Hauptgruppe der Schöpfungsmythen. Die Schöpfungsinstanz, Amma, ist ein positi-

vesWesen. Es ist männlich und es muss sichmit der Erde, die weiblich ist, begatten,

um ein Kind zur Welt zu bringen.Wegen der brutalen Umstände dieser Begattung

ist das erzeugte Kind insofern unvollkommen, als es nicht androgyn ist. Yurugu,

der Fuchs, bringt Unordnung in die Welt und macht die Erde unrein. Die Akteure

dieser Kosmogonie sind ausschließlich in der Kulturtradition der Dogon bekannt

und werden auch nur dort verehrt. Auch die in demMythos auftretenden Symbole

wie z.B. Termitenhügel, Wasser, Wort, Zwittrigkeit und das Zahlsymbol 8 haben

eine besondere Bedeutung für die Dogon. Eine der wichtigsten anthropologischen

Funktionen dieses Schöpfungsmythos besteht in der Begründung und Rechtferti-

gung von Beschneidung und von Exzision, die bei den Dogon häufig praktiziert

werden. Damit wird die Lokalität dieses Mythos hervorgehoben. Seine Globalität

wird durch die Erwähnung von universellen Entitäten und Phänomenen wie Ster-

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lokalität und Globalität der Kosmogonien 31

nen, Sonne, Mond, monatlichen Blutungen etc. unterstrichen. Auch bei diesem

Schöpfungsmythos entsteht das Spannungsverhältnis zwischen Lokalität und Glo-

balität dadurch, dass durch lokale Symbole undGlaubensvorstellungen der Versuch

unternommen wird, ›Universalien‹ zu erfassen.

Die untersuchten afrikanischen Schöpfungsmythen gehören alle der Haupt-

gruppe der Schöpfungsmythen an.Während die kosmogonischenMythen der Yoruba

und der Dogon zu der Untergruppe Positives Wesen gehören, lässt sich die Kosmo-

gonie der Ewe der Untergruppe Ungeordnetes Sein und Nichtsein zuordnen. Im Un-

terschied zu der Kosmogonie der Yoruba sind die Kosmogonien der Ewe und der

Dogon sexuell stark konnotiert. Der Mensch entsteht aus einem Prinzip der Po-

larität u.a. aus der geschlechtlichen Polarität (Männlichkeit vs. Weiblichkeit). Die

Mythen sind voller Symbole, denen aber nur in den jeweiligen Kulturen ein spezi-

fischer Sinn zugeschrieben wird. Die Mythen dienen als Grundlage der Religionen

sowie der Sitten und Bräuche, die in der betreffenden Kultur ausgeübt werden.

2.2 Der germanische Schöpfungsmythos

Als Germanen werden Volksstämme bezeichnet, die im Altertum in Mitteleuro-

pa und im südlichen Skandinavien lebten und deren Identität »durch gemeinsame

körperliche und geistige Eigenschaften, durch Spracheinheit und durch die gleiche

Grundlage ihres politisch-wirtschaftlichen und sittlich-religiösen Lebens« (Golther

2003: 60) gekennzeichnet ist. Diese antike Volksgruppe war geografisch zwischen

denKelten und den Skythen zu verorten.Die germanischen Schöpfungsmythen ge-

hören zu den sogenannten nordischen Mythen. Reiner Tetzner weist in dem Nach-

wort zu seinem Buch Germanische Götter- und Heldensagen auf die Verwandtschafts-

beziehungen zwischen den Mythen der nord- und denen der mitteleuropäischen

Germanen hin (vgl. Tetzner 2011a: 394). Auch wenn einige Versionen von germa-

nischen Schöpfungsmythen heutzutage verloren gegangen sind, bestehen davon

noch verschriftlichte Fassungen. Die vom Isländer Snorri Sturluson um 1220 ver-

fasste Sammlung Snorra Edda, die um 1270 von anonymen Autoren niedergeschrie-

benen Lieder-Edda, die von Saxo Grammaticus verfassten Gesta Danorum (Gram-

maticus 2004[ca. 1150-1220]) sowie Tacitus’ Germania (vgl. Tacitus 1971[ca. 98-106])

gelten als Hauptquellen der nordischen Mythologie im Allgemeinen und des ger-

manischen Schöpfungsmythos insbesondere. Die Fassung, mit der ich mich be-

schäftigen möchte, ist eine Überarbeitung von Reiner Tetzner (vgl. Tetzner 2011b:

13-16), der selbst auf verschiedene Quellen zurückgreift. Sie lässt sich zusammen-

fassen wie folgt: Im Anfang sind Kälte und Dunkel im Niflheim genannten Norden

und Hitze und Helle im Muspellsheim genannten Süden. Dazwischen ist Ginnun-

gagap, die gähnende Schlucht. In der Eisgegend des Nordens gibt es die Quelle

Hvergelmir. Diesem brausenden Kessel entspringen elf Flüsse, die Salze und Gifti-

gesmitführen und sich in den Abgrund ergießen,wo sie schließlich zu steinhartem

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Akila Ahouli

Eis erstarren. Heiße Stürme aus dem Süden wehen in die Urschlucht hinein und

schmelzen das Eis. Durch den Kontakt mit der Kraft des Feuers werden die fallen-

den Tropfen lebendig. Daraus ergibt sich Ymir, ein zwittriges Urriesenwesen. Das

Riesenwesen schläft ein und beginnt bald, unter der Wirkung des warmenWindes

zu schwitzen. Aus dem Schweiß unter seinem linken Arm entstehen ein Mann und

eine Frau. Der Schweiß rinnt seinen ganzen Körper entlang zu den Füßen. Dar-

aus entsteht ein Sohn, von dessen Nachkommen alle Riesen stammen, darunter

Frostriesen und Bergriesen. Das Eis schmilzt weiterhin und aus dem tropfenden

Reif entsteht eine hornlose milchreiche Kuh, Audumla. Aus ihrem Euter fließen

vier Milchströme, von denen sich Ymir ernährt. Die Urkuh ernährt sich von dem

salzigen Eisblock, auf dem sie steht und den sie ableckt, und vom Trinken des

Schmelzwassers. Am Abend des ersten Tages erscheint das Haar eines Mannes, am

zweiten Tag der Kopf und am dritten Tag der schön aussehende, große und starke

Buri. Sein Sohn Burr vermählt sich mit Bestla, der Tochter eines Riesen. Aus die-

ser Vermählung kommen drei Söhne zur Welt: der älteste Odin und seine Brüder

Vili und Vé. Die jungen Götter rebellieren gegen Ymir und töten ihn. Sie bringen

Ymirs Leib in die Urschlucht und bauen aus ihm dieWelten. Aus seinem Fleisch er-

schaffen sie die Erde, aus seinem Blut das Wasser und die Meere. Sie heben Ymirs

Schädel über die Erde und machen daraus den Himmel. Berge, Steine, Bäume und

Wolken wurden aus weiteren Teilen von Ymirs Leib erschaffen. Da bauen die drei

Götter aus Ymirs Wimpern die mittlere Welt Midgard und erschaffen ihre Bewoh-

ner, die Menschen. Die Götter errichten ihren eigenen Wohnort in Asgard. Daher

werden sie Asen-Götter genannt. Zu diesen gehören Thor, Odins ältester Sohn,

den er mit Jörd, der Erde, erzeugt, und andere Nachkommen. Sie erfinden allerlei

Werkzeuge aus Metall und stellen sie den Menschen zur Verfügung.

Ein bedeutender Teil dieses Schöpfungsmythos ist derTheogonie bzw. der Ent-

stehung der nordischen bzw. germanischen Götter gewidmet. Der Mythos gehört

zu der Hauptgruppe der Schöpfungsmythen. Er lässt sich genauer der ersten Unter-

gruppe zuordnen, und zwar Positives Wesen. Laut diesem Schöpfungsmythos ent-

stehen zunächst die Götter aus demChaos. Ihre Nachkommen, die die Asen-Götter

sind, erschaffen dieWelt und damit auch die Erde und dieMenschen.DieWelt ent-

steht aus den Polaritätenmännlich vs.weiblich,warm vs. kalt, hell vs. dunkel, Feuer

vs. Wasser, Nord vs. Süd sowie aus dem Konflikt zwischen Göttern (Gottvater vs.

Jüngere Götter). Die Asen-Götter bringen nicht nur eine, sondern mehrere Welten

hervor, darunter ihren eigenenWohnort Asgard, die von Menschen bewohnte Welt

Midgard, und Utgard, die für die Menschen bedrohliche Außenwelt. Die Welt wird

in mehreren Phasen erschaffen. Ein emblematisches Tier, die Urkuh, spielt eine

wichtige Rolle in dem germanischen Schöpfungsmythos. Es ist nämlich eine Nah-

rungsquelle für den Göttervater Ymir. Diese milchreiche Kuh vertritt das weibliche

Prinzip, die Mutterschaft. Durch ihr Ablecken des Eissteins entsteht Buri, der den

Vater der Asen-Götter erzeugt. Auch in der germanischen Kosmogonie tritt das

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lokalität und Globalität der Kosmogonien 33

Symbol des Ureis auf, aber in Form eines Kessels. Die Lokalität dieser Kosmogonie

wird u.a. dadurch hervorgehoben, dass die handelnden Götter zu dem Pantheon

der Germanen gehören. Auch die Darstellung des kalten Nordens und des war-

men Südens bezieht sich auf die geografische Lage Germaniens: »Die Germanen

waren zur Zeit, da die Geschichte zuerst ihrer gedenkt, im Osten von den Slaven

und Balten, im Norden Skandinaviens von den Finnen, im Westen und Süden von

den Kelten […] umgeben.« (Golther 2003: 60) Dieser Deutungsansatz ist beson-

ders einleuchtend, wenn man sich vergegenwärtigt, dass die nördlich Germaniens

liegenden Gegenden aufgrund ihrer Nähe zum Nordpol eiskalt waren, und dass

es südwärts immer wärmer wurde. Die Globalität des Mythos lässt sich nicht al-

lein daran feststellen, dass er von der Entstehung der Welt und des Menschenge-

schlechts erzählt, sondern auch, dass er dabei auf viele Symbole und Prinzipien

zurückgreift, die auch in den meisten fremdkulturellen Schöpfungsmythen zu fin-

den sind. Indem sie die Welt aus dem Fleischfetzen des germanischen Gottes Ymir

entstehen lässt, sorgt die germanische Kosmogonie für eine Spannung zwischen

Lokalität und Globalität.

2.3 Afrikanische und germanische Kosmogonien im interkulturell-

doppelblickenden Vergleich

In seiner Abhandlung Dialektischer Humanismus wirft Leo Kreutzer ein methodi-

sches Verfahren für einen fruchtbaren interkulturell angelegten Vergleich auf. Das

doppelblickende Verfahren besteht in einem mehrfachen Blickwechsel, wodurch das

Fremde aus der Perspektive des Eigenen und umgekehrt wahrgenommen wird. Da-

mit treten »Unterschiede zwischen Ähnlichem und Ähnlichkeiten zwischen Unter-

schiedlichem« (Kreutzer 2015: 36) zutage. Dieser Ansatz scheint mir einleuchtend

für einen Vergleich zwischen afrikanischen Kosmogonien und dem Schöpfungs-

mythos der Germanen. Beide kulturspezifischen Schöpfungsgeschichten weisen

sowohl Unterschiede als auch Ähnlichkeiten auf. Von vornherein kann festgestellt

werden, dass der entscheidende Unterschied zwischen beiden kosmogonischen

Kategorien darin liegt, dass sie in zwei verschiedenen geografischen und anthropo-

logischen Kontexten entstanden sind. Ihnen ist jedoch grundlegend gemeinsam,

dass sie versuchen, aus ihren jeweiligen Blickwinkeln die Entstehung des Univer-

sums und des Menschengeschlechts erzählend zu erklären, und, dass sie dabei

ein Spannungsverhältnis zwischen dem Lokalen und dem Globalen zum Vorschein

bringen. Selbst wenn sie nicht unbedingt dieselbe Bedeutung in beiden kosmogo-

nischen Kategorien haben, kommen bestimmte Symbole immer wieder in west-

afrikanischen und in germanischen Schöpfungsmythen vor. Solche gemeinsamen

Symbole sind vertreten durch Elemente wie zum Beispiel das Wasser und die Pola-

rität (Himmel vs. Erde; Mann vs. Frau; Wasser vs. Feuer etc.). Dieselben Symbole,

auch wenn sie generell orts- und kulturspezifisch sind, fungieren als Grundlage

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Akila Ahouli

zur Begründung religiöser, ethischer und soziokultureller Praxen. Ein sowohl in

den afrikanischen als auch in den germanischen Kosmogonien immer wiederkeh-

rendes Symbol ist das Urei, vertreten aber in den afrikanischen Schöpfungsge-

schichten durch eine Kalebasse, und im germanischen Schöpfungsmythos durch

einen Kessel. In beiden kosmogonischen Kategorien sind verblüffende Parallelen

zwischen der Entstehung der Welt und der Geburt eines Kindes vorhanden, wobei

das Prinzip der Polarität (etwa Mann vs. Frau) auf den Zeugungsakt und -prozess

verweist. Das Wasser stellt dabei die befruchtende Samenflüssigkeit dar. Es kann

aber auch als Fruchtwasser angesehen werden, in dem das latente Universum ba-

det. Diese Deutung der Weltentstehung als Zeugungs- und Geburtsprozess wird

offensichtlich in der Schöpfungsgeschichte der Dogon. Sie ist umso plausibler, als

die Erfinder der Kosmogonien, die ja keine unmittelbaren Zeugen der Schöpfung

waren, von dieser nur in Analogie zu den wahrnehmbaren Phänomenen aus der

ihnen vertrauten Erfahrungswelt berichten können.

Was die Ähnlichkeiten zwischen beiden Kategorien von Kosmogonien anbe-

langt, sei angemerkt, dass sie alle zur Hauptgruppe Schöpfungsmythen gehören. Die

Protagonisten der Weltschöpfung variieren aber nach ihrem Wesen, ihren Namen

und ihrer Anzahl von einer Kultur zur anderen.

Abschließende Bemerkungen

Kosmogonien sind keine Augenzeugenberichte. Sie sind orts- und volksspezifisch,

erheben aber gewissermaßen Anspruch auf Universalität, denn sie wollen von Ge-

schichten und Phänomenen erzählen, die weitgehend grenz- und kulturübergrei-

fend sind. Sie sind insofern in einem Spannungsverhältnis zwischen dem Lokalen

und dem Globalen verwickelt. Die interkulturell-doppelblickende Analyse einiger

westafrikanischer und germanischer Schöpfungsmythen hat Unterschiedlichkei-

ten und Ähnlichkeiten sowie Ähnlichkeiten zwischen Unterschiedlichem und Un-

terschiedlichkeiten zwischen Ähnlichem offengelegt. Außer ihrer Zugehörigkeit zu

den Hauptgruppen Schöpfungsmythen liegt eine andere aus dem Vergleich heraus-

gearbeitete Ähnlichkeit in dem Rückgriff beider volkskultureller Mythenkategorien

auf Symbole, Götter, das Prinzip der Polarität sowie auf eine metaphorische Spra-

che. Die jeweiligen Symbole sind aber hier kulturspezifisch und meistens durch

ortsspezifische Elemente vertreten. Auch die Götter sind nicht dieselben, denn sie

haben nicht dieselben Namen. Beide Mythenkategorien unterscheiden sich grund-

sätzlich dadurch, dass sie in verschiedenen Kulturräumen entstanden sind und

daher unterschiedliche Einsichten über afrikanische und germanische Völker er-

möglichen. Selbst bei diesen Unterschiedlichkeiten kann man feststellen, dass die

beiden Mythenkategorien ein und dasselbe Ziel verfolgen, nämlich aus ihren ei-

genen Perspektiven die Welt und die Existenz aufzufassen. Daraus ergibt sich die

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Lokalität und Globalität der Kosmogonien 35

Spannung zwischen Lokalität und Globalität. Verblüffende Schnittpunkte lassen

sich zwischen den animistischen vorwissenschaftlichen Schöpfungsmythen, den

Kosmogonien der Buchreligionen und der modernen Kosmologie eruieren. Auch

dies unterstreicht die Globalität der kosmologischen Mythen trotz deren Veranke-

rung in einem bestimmten Kulturraum.

Literatur

Ahouli, Akila (2015): Littérature orale et médias. Analyse de quelques formes d’in-

termédialité impliquant les contes populaires togolais. In: Susanne Gehrmann/

Dotsé Yigbe (Hg.): Créativité intermédiatique au Togo et dans la diaspora to-

golaise. München, S. 17-37.

Gibbons, David (2008): Atlas des Glaubens. Die Religionen der Welt. München.

Gleiser, Marcelo (1998):Das tanzende Universum. Schöpfungsmythen und Urknall.

Aus dem Engl. v. Chris Hirte. Wien/München.

Golther, Wolfgang (2003): Handbuch der Germanischen Mythologie. Wiesbaden.

Goody, Jack/Watt, Jan (1981): Konsequenzen der Literalität. In: JackGoody/JanWatt/

Kathhleen Gough (Hg.): Entstehung und Folgen der Schriftkultur. Aus dem

Engl. v. Friedhelm Herborth/Thomas Lindquist. Frankfurt a.M., S. 45-104.

Grammaticus, Saxo (2004[ca. 1150-1220]): Gesta Danorum. Mythen und Legenden

des berühmten mittelalterlichen Geschichtsschreibers. In: Ders.: Erste voll-

ständige, neu übersetzte und reichhaltig kommentierte Ausgabe von Hans-

Jürgen Hube. Hg. v. Hans-Jürgen Hube. Wiesbaden.

Griaule, Marcel (1975): Dieu d’eau, entretiens avec Ogotemmêli. Paris.

Kreutzer, Leo (2015): Dialektischer Humanismus. Herder und Goethe und die Kul-

tur(en) der globalisierten Welt. Hannover.

Mann, Ulrich (1982): Schöpfungsmythen. Vom Ursprung und Sinn der Welt. Stutt-

gart/Berlin.

O.A. (2018): Cosmogonie chez les Ewe; online unter: https://afrikhepri.org/cosmo

gonie-chez-les-ewe [Stand: 05.05.2021].

Sumner, William Graham (2007): Folkways. A study of the sociological importance

of usages, manners, customs, mores and morals. New York.

Tacitus, Publius Cornelius (1971[ca. 98-106]): Germania. Hg. v. Manfred Fuhrmann.

Stuttgart.

Tetzner, Reiner (2011a): Nachwort. In: Ders. (Hg.): Germanische Götter- und Hel-

densagen, nach den Quellen neu erzählt. Stuttgart, S. 394-410.

Ders. (2011b): Die Asen-Götter werden geboren und bauen die Welten. In: Ders.

(Hg.): Germanische Götter- und Heldensagen, nach den Quellen neu erzählt.

Stuttgart, S. 13-16.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe


36 Akila Ahouli

Willett, Frank (1971): Ifè. Une civilisation africaine. Aus dem Engl. v. André u. Jean

Ravaute. Paris.

Zingsem, Vera (2013): Und Sie erschuf die Welt. Wie Schöpfungsmythen unser Le-

ben prägen. Hamburg.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

