Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien
Afrikanische und germanische Schopfungsmythen
in interkulturell doppelblickender Annaherung

Akila Ahouli

Abstract

Creation myths usually follow a long oral tradition associated with a particular people. There-
fore, like legends and folktales, they can be considered cultural texts. Since they claim to explain
the creation of the world (cosmogony), of man (anthropogony) as well as of the gods (theogony),
they assume a universality to a certain extent. As such, they are entangled in a tension between
the local and the global. Indeed, such cosmogonies give rise to conceptions of the world, that is,
of the world according to the conceptions of different peoples. Since all cosmogonies deal with
the same subject, it is not surprising that they influence each other even if they remain different.
These intertextual velations, conscious or unconscious, can be considered as an expression of in-
terculturality. In order to gain an insight into such a state of affairs, it is inevitable to establish
a dialogue between the cosmogonic narratives of the Africans and those of the Germanic peoples
from a heuristic point of view. Following the approach of the intercultural double view propaga-
ted by Leo Kreutzer, the present study makes use of examples from the West African cosmogonies
(Ewe, Yoruba and Dogon) on the one hand and the cosmogony of the Germanic peoples on the
other. This is to show the local and the global character of the creation myths.

Title: Locality and Globality of the Cosmogonies. African and Germanic Creation Myths in a
>double view approach<

Key Words: Creation myths; interculturality; West Africa; Germanic peoples; intercultural dou-
ble view

Einleitende Bemerkungen
Unter den Begriff Kosmogonie werden im vorliegenden Beitrag mythische Erkli-

rungsmodelle zur Entstehung und Entwicklung des Universums bzw. der Erde
inklusive der Lebewesen subsumiert. Kosmogonien sind in dieser Hinsicht mythi-

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Akila Ahouli

sierte Schopfungsgeschichten. Hingegen wird der Begrift Kosmologie gebraucht,
um rational-wissenschaftliche Deutungsparadigmen zur Weltentstehung und
-entwicklung zu bezeichnen. Zu jeder Zeit und bei jedem Volk hat die Frage nach
dem Ursprung der Welt die Menschen beschiftigt und zu unterschiedlichen Deu-
tungsmustern gefiihrt, die vorwiegend in den Mythen, aber auch in der modernen
Kosmologie ihren Ausdruck finden. Die Schopfungsmythen, die kulturspezifisch
und volksgebunden sind, lassen weniger geschichts- und naturwissenschaftliche
Anhaltspunkte iiber die Entstehung der Welt und mithin der Menschheit zu als
vielmehr Einsichten in die Weltanschauungen, die geistige Verfassung und die
existentiellen Erwartungen der jeweiligen Volker, die sie hervorgebracht haben.
Insofern prigen die kosmogonischen Mythen die mentalen Strukturen, die sitt-
lichen Gewohnheiten sowie die kulturelle Identitit des betreffenden Volkes. »Es
gibt wohl kein Volk, keine Kultur, die sich nicht tiber ihre Urspriinge im Hier und
Jetzt Gedanken gemacht hitten.« (Zingsem 2013: 10) Trotz ihrer Gebundenheit an
ein bestimmtes Volk, ja an eine bestimmte Kultur, wollen Schopfungsmythen die
Entstehungsgeschichte der Welt bzw. der ganzen Menschheit erzihlen. Da sie aus
dem beschriankten Blickwinkel eines bestimmten Volkes eine Geschichte erzihlen,
die prinzipiell sachlich und allgemeingiiltig sein sollte, erheben sie de facto An-
spruch auf Universalitit. So stehen Kosmogonien in einem Spannungsverhiltnis
zwischen Lokalitit und Globalitit. Um diesem Verhiltnis gerecht zu werden,
mochte ich westafrikanische und germanische Schopfungsmythen interkulturell-
doppelblickend vergleichen.

1. Voriiberlegungen iiber die Lokalitat und Globalitat
von Schopfungsmythen

Ebenso wie alle Mythen blitht jede Kosmogonie zwangsliufig auf einem festen kul-
turellen Boden. Sie bringt in symboltrichtiger und metaphorischer Sprache die
Weltbilder des Volkes zum Ausdruck, in dem sie entstanden und an das sie gebun-
den ist: »Verstindlicherweise muf sich jede Kultur, wenn sie eine Erklirung fiir
den Ursprung des Alls finden will, in einer metaphorischen Sprache ausdriicken
und dazu Symbole benutzen, die dem jeweiligen Weltbild angemessen sind.« (Glei-
ser 1998: 18) In derselben Hinsicht ermdglicht ein Schépfungsmythos Erkenntnisse
iiber die Kultur, der er entstammt, denn »[w]enn wir etwas iiber die Weltbilder
und Ordnungsvorstellungen einer Kultur erfahren wollen, bieten uns die Schop-
fungsmythen die interessantesten Einblicke.« (Ebd.: 19) Jenseits der Erhellung von
Kulturen liefern solche Mythen auf eine ihnen eigene Weise nach wie vor Einsich-
ten iiber »alles fiir unser menschliches Existieren Wesentliche« (Mann 1982: 236).
Thre Erklirungsmuster ersetzen nicht die der Wissenschaft, sondern sie erginzen
sie, denn der Mythos »leuchtet [...] auf unserem Weg jenes entscheidende Strecken-

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien

stiick hinreichend aus, wo wir sonst im fahlen Halbdunkel der blof8 wissenschaft-
lichen Erkenntnis immerzu straucheln und uns im Gestriipp der Sinnlosigkeit ver-
fangen, das an den Wegrandern wuchert.« (Ebd.)

Dariiber hinaus dient der Schépfungsmythos zur Erklirung und zur Rechtferti-
gung von bestimmten Sitten und Brauchen eines Volkes, seiner ethischen Ansprii-
che sowie zur Darlegung von Naturphinomenen, die von den Mitgliedern dieses
Volkes wahrgenommen werden kénnen. Genuin sind deshalb Schépfungsmythen,
die vorwiegend in vorwissenschaftlichen Oralgesellschaften entstanden sind und
sich dort entwickelt haben, in der miindlichen Volkssprache erzihlerisch tradiert.
Die Gotter und die Symbole, auf die sich diese Mythen stiitzen, haben generell nur
fir das Volk, in dem sie entstanden sind, eine genaue Bedeutung. Aufgrund der
Einschrinkungen der Oralitit, Kosmogonien nachhaltig zu bewahren und tiber-
liefern, aber vor allem wegen der »homgostatischen Organisation der kulturellen
Tradition« (Goody 1981: 50) in Oralgesellschaften und der dort geltenden Assimilati-
onsmechanismen, die auf einer strukturellen Amnesie beruhen (vgl. ebd.: 55), sind
die meisten Kosmogonien entweder verloren gegangen oder haben im Laufe der
Zeit gravierende Anderungen erfahren. Es kommt nicht selten vor, dass innerhalb
einer bestimmten Kulturgesellschaft mehrere Versionen ein und derselben Kosmo-
gonie legitim im Umlauf sind, ohne dass ihre Giiltigkeit in Frage gestellt wird. Die
Kosmogonien sorgen fiir den gesellschaftlichen Zusammenbhalt eines Volkes und
sind insofern identititsstiftend. Sie sind aber zugleich das Fenster, durch welches
das betreffende Volk die Welt betrachtet und sie zu erfassen versucht.

Ahnlich wie alle Kulturgiiter iiberschreiten manchmal auch Schépfungsmythen
die Grenzen ihres urspriinglichen Kulturraums. So ist es nicht ungewohnlich, dass
die Kosmogonie eines Volkes in eine fremde Kosmogonie iitbernommen, dort trans-
formiert und an die lokalen Realititen angepasst wird. Diese Konstellation, die von
der Dynamik der Kosmogonien Zeugnis ablegt, widerlegt jedoch ihre Volksgebun-
denheit itberhaupt nicht. Zingsem zufolge seien die Universalititsanspriiche der
Schopfungsmythen erst zustande gekommen, als im Vorderen Orient der Schop-
fergott, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, zum einzigen Gott proklamiert und
propagiert wurde (vgl. Zingsem 2013: 15). Bis dahin erhében »die meisten Schop-
fungsmythen [..] keinen Universalititsanspruch. Sie wollen nicht fir die ganze
Welt zustindig sein.« (Ebd.: 14) Diese Uberlegung ist in mehrerlei Hinsicht in Fra-
ge zu stellen: Wie konnte sonst ein Volk die Geschichte des Universums erzih-
len wollen, ohne ihm dabei auch universalistische Einstellungen zu unterstellen?
Gegeniiber einer solchen Frage greifen m.E. Zingsems Argumente zu kurz, denn
das Weltall, der Mensch, die Sterne, die Tiere, die Pflanzen etc. sind keine blo-
Ren volksspezifischen Konstrukte. Weit davon entfernt, Erklirungen dariiber zu
liefern, was sie sind und wie sie tatsichlich funktionieren, scheint Zingsem den
Schépfungsmythen eher vorzuschreiben, was sie sein sollten und wie sie zu inter-
pretieren seien. Es ist aber in der Bezugsgruppentheorie belegt, dass jedes Volk

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:

25


https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Akila Ahouli

bei seiner Betrachtung anderer Volker und bei der Auffassung der Welt und ihrer
Existenzformen primir seine eigenen Maf3stibe benutzt (vgl. Sumner 2007: 12£.).
Diese fundamental ethnozentrische Einstellung findet ihren Ausdruck unter ande-
rem in den Schopfungsmythen. Diese erheben implizit Anspruch auf Universali-
tit, denn sie wollen aus eigener Perspektive eine Geschichte erzihlen, die in der
Tat einzig und allgemeingiiltig sein sollte. Nicht allein die biblischen Schépfungs-
geschichten, sondern auch und vor allem die moderne Kosmologie sowie alle wei-
teren Kosmogonien entmachten durch ihre Universalititsanspriiche von vornher-
ein die anderen Weltschopfungsgeschichten. Aber auch wenn sie grof3spurig An-
spruch auf ihre Allgemeingiiltigkeit bzw. auf ihre Universalitit erheben, haben die
biblischen Schopfungsmythen sowie die Kosmologie mit anderen vorwissenschaft-
lichen Schépfungsmythen gemeinsam, dass sie alle im Wesentlichen versuchen,
»das Universum zu verstehen.« (Gleiser 1998: 14) Die Frage nach dem Ursprung
des Weltalls und mithin des Menschen, ja die »Frage der Fragen« (ebd.: 18), die
solche Mythen beantworten wollen, ist existentiell und kulturiibergreifend. Diese
Frage, die sich jedes Volk zu einem bestimmten Zeitpunkt gestellt hat, erbringt den
Nachweis fiir »die Universalitit des menschlichen Geistes.« (Ebd.: 19) Zudem wei-
sen viele Schépfungsgeschichten in ihren Erklirungsmodellen Gemeinsambkeiten
auf (vgl. u.a. Gibbons 2008: 31). Aufgrund ihres transkulturellen Potenzials lassen
sich die Kosmogonien hinsichtlich ihrer Gemeinsamkeiten und Unterschiede ka-
tegorisieren. Gleisers Klassifizierung der kosmogonischen Mythen beruht z.B. auf
der zentralen Frage »Gibt es einen Anfang?« Daraus ergeben sich zunichst zwei
Hauptgruppen von Schopfungsmythen, und zwar die Schipfungsmythen und die
Nichtschopfungsmythen, die Gleiser im Folgenden genauer erldutert:

»Mythen, die einen bestimmten Moment der Schépfung beschreiben, kann
man ohne weiteres >Schopfungsmythen< nennen. Fassen sie aber das Universum
als ewig auf oder als einen Zyklus der unendlichen Schépfung und Zerstérung,
wollen wir sie [...] »Nichtschopfungsmythen< nennen.« (Gleiser 1998: 23)

Jede Hauptgruppe lisst sich wiederum in Untergruppen gliedern. Die Haupt-
gruppe der Schopfungsmythen unterteilt sich in drei Untergruppen und wird folgen-
dermafien beschrieben:

Die>Schopfungsmythen<kénnen wir in drei Untergruppen aufteilen. In der ersten
ist das Subjekt der Schopfung eine Cottheit, eine Instanz, die wir als >positives
Wesen< bezeichnen. Entsteht das Universum ohne Zutun eines solchen Wesens
aus dem Nichts, aus der absoluten Leere, gehen wir folglich von einemsnegativen
Wesen<aus. Oder das Universum entstand aus dem Urchaos, in diesem Fall setzt
die Schépfung ein, wenn die Materie aus der Spannung zwischen dem Sein und
dem Nichtsein erwidchst und sich zu den verschiedenen Formen der Natur und des
Lebens zusammenfugt. Alle drei Varianten setzen einen Zeitpunkt der Schépfung
voraus, einen Punkt, an dem die Zeit begann. (Ebd.: 23f.; Hervorh. im Orig.)

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien

Die Hauptgruppe der Nichtschipfungsmythen enthilt ihrerseits zwei Untergruppen:
»Da sie [die Nichtschopfungsmythen; A.A.] keinen Beginn kennen, bleibt nur die
Moglichkeit, daR sie das Universum als einen Prozef} ohne Anfang und ohne Ende,
ohne Schopfung und Zerstérung darstellen, oder als einen unendlichen Kreislauf
der Schopfung und Zerstérung.« (Ebd.: 24)

Im Groflen und Ganzen sind Schépfungsmythen in einem Spannungsverhilt-
nis zwischen Volksgebundenheit und Weltoffenheit, zwischen Kulturspezifizitit
und Transkulturalitit, kurz, zwischen Partikularitit und Universalitit verfangen.
Man wiirde ihnen nicht gerecht, wenn man dieses Verhiltnis bei der Untersuchung
von kosmogonischen Mythen nicht beriicksichtigen wiirde.

2. Lokalitat und Globalitat der afrikanischen und
germanischen Schopfungsmythen

2.1  Afrikanische Schopfungsmythen

Die afrikanischen Schopfungsmythen sind so zahlreich und divers wie die Vol-
ker, die den Kontinent bewohnen. Sie sind als miindliche Erzihltexte entstanden.
Die sehr begrenzte Verschriftlichung dieser Mythen ist grofienteils europidischen
Ethnologen zu verdanken. Ansonsten sind die meisten nicht schriftlich festgeleg-
ten Kosmogonien in Vergessenheit geraten bzw. verdringt worden. Ein anderer
Grund, warum afrikanische Schépfungsmythen zu wenig verbreitet und bekannt
sind, ist die Tatsache, dass solche Mythen im Gegensatz zu anderen volkstiimlichen
Erzihlungen, wie etwa Tierfabeln und Mirchen, sakral sind und deshalb nur ei-
ner eingeschrankten Gruppe eingeweihter Personen zuginglich gemacht werden.
Es sei an dieser Stelle kurz angemerkt, dass neuere Schépfungsmythen weiterhin
entstehen, an denen aber die Einfliisse der weltbekanntesten Schopfungsgeschich-
te aus dem Alten Testament oder aus der modernen Kosmologie deutlich abzulesen
sind. Zu den wenigen afrikanischen Schépfungsmythen, die aufgrund ihrer Origi-
nalitdt, ihrer zusammenhingenden Struktur und ihrer Verschriftlichung bekannt
sind, zihlen die der westafrikanischen Volker wie die der Ewe, der Yoruba und der
Dogon.

Die Ewe sind ein Volk in Westafrika. Sie bevolkern die westafrikanische Kiis-
te und sind auf mehrere Linder, darunter Benin, Togo und Ghana, verteilt. Die
Ewe besitzen mehrere unterschiedliche Kosmogonien, von denen hier nur auf ei-
ne eingegangen werden soll (vgl. 0.A. 2018: 0.S.). Bevor ich aber die Analyse dieses
Schopfungsmythos fortfithre, moéchte ich zunichst eine kleine Inhaltsangabe ge-
ben: Im Anfang ist eine Kalebasse, die Zeit und Raum enthilt. Sie ist die Ganzheit.
Sie ist in ihrer Mitte durchgetrennt. Die obere Halbschale ist der Himmel und die
untere Halbschale die Erde. Der Himmel ist minnlich und voller Wasser. Die Er-

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:

27


https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Akila Ahouli

de ist weiblich und in threm Schof3 brodelt das Feuer. So ist die Kalebasse an sich
gleichzeitig Himmel, Erde, Wasser und Feuer. Der Himmel schickt eines Tages
sein Wasser auf die irdische Oberfliche. Dieser Urregen lisst durch seine Frische
die Pflanzen aufblithen. So entsteht das Leben. Die Pflanzen verwandeln sich zum
Teil in Tiere, zum Teil in Menschen. Durch den Regen miteinander in Verbindung
gebracht, bringen Himmel und Erde den Blitz hervor, der den Urimpuls auslst.
Dieser setzt Himmel und Erde sowie das Wasser und das Feuer, die sie jeweils
enthalten, in stindige Bewegung.

Dieser kosmogonische Mythos gehort nach Gleisers Klassifizierung zur Haupt-
gruppe Schopfungsmythen, genauer zur dritten Untergruppe. Die Schépfung nach
diesem Mythos entsteht zu einem bestimmten Zeitpunkt aus dem »Urchaos, in
dem Sein und Nichtsein nebeneinander existieren.« (Gleiser 1998: 24) Dieses Ur-
chaos ist in einem Urei enthalten, das hier durch eine Kalebasse versinnbildlicht
wird und aufler der Zeit und dem Raum die sogenannten Naturelemente Him-
mel (Luft), Erde, Wasser und Feuer beinhaltet. Dieser Schopfungsmythos beginnt
nicht mit einer Theogonie, also nicht mit der Entstehung der Gétter, sondern mit
der Weltschépfung selbst und setzt sich mit der Entstehung des Lebens auf der
Erde fort. Indem er Tiere und Menschen den Pflanzen entstammen lisst, ordnet
der Mythos das Tierreich dem Pflanzenreich unter, lisst aber gleichzeitig Tier und
Mensch als gleichrangig auftreten. Dadurch werden Ordnung und Harmonie zwi-
schen allen irdischen Lebewesen hergestellt. Ein weiterer Aspekt dieses Mythos ist
die Dualitit bzw. die Polaritit etwa zwischen Himmel und Erde, Wasser und Feuer,
Minnlichkeit und Weiblichkeit, also eine Konstellation, die den fir die Dynamik
der Naturelemente sorgenden Impuls erzeugt. Der Schépfungsmythos der Ewe
ermoglicht Einblicke in die traditionstrichtige Weltanschauung des Ewe-Volkes,
wonach die Welt und die Naturelemente beseelt sind. In dieser animistischen vor-
wissenschaftlichen Welt wird Tieren, Pflanzen (Wildern), Wasser (Meeren/Fliissen)
ein Kult gewidmet. Der Riickgriff auf die Kalebasse als Symbol kommt auch nicht
von ungefihr: Die Pflanze, deren Frucht die Kalebasse ist, gedeiht in der Tat in
tropischen und subtropischen Gebieten im Allgemeinen und in dem von den Ewe
bewohnten Gebiet insbesondere. Diese Kiirbisflasche wird tiglich zu verschiede-
nen alltdglichen Zwecken genutzt, wie etwa als Behilter oder als Musikinstrument.
Sie wird auch im Voodoo-Kult hiufig verwendet. Dieser kosmogonische Mythos
der Ewe findet bis heute seine Anwendung in der Kunst, wie z.B. in der Bild-
hauerei, in der Architektur und in der Malerei (vgl. Ahouli 2015: 31f.). Die Lokalitit
des Mythos wird durch die kulturspezifischen Symbole sowie durch den ortsspe-
zifischen Gegenstand Kalebasse hervorgehoben. Seine Globalitit kommt durch den
Riickgriff auf Naturelemente und -phinomene, auf Zeit und Raum sowie auf Uni-
versum und auf Menschen zum Ausdruck. Das Spannungsverhiltnis zwischen der
Lokalitit und der Globalitit des Mythos entsteht dadurch, dass Letzterer das Welt-
all unter Einbezug von Menschen in ein kulturspezifisches Symbol bzw. in einen

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien

ortsspezifischen Gegenstand wie die Kalebasse und in eine ortsgebundene Erzih-
lung hineinnimmt.

Die Yoruba sind ein westafrikanisches Volk, sie leben vor allem in Nigeria. In
mehreren Lindern Westafrikas sind ebenfalls Yoruba-Volksgemeinschaften zu fin-
den. Die Kosmogonie der Yoruba ist eine der bekanntesten in Westafrika. Eine der
am meisten verbreiteten Versionen dieser Kosmogonie, deren Aufzeichnung auf
den britischen Afrika-Forscher Frank Willett zuriickgeht (vgl. Willett 1971: 118f),
wird nachstehend kurz zusammengefasst: Der Grofdgott Olodumare schickt sech-
zehn Kleingotter mit dem Auftrag, das Leben bei der Schopfung der Welt zu schaf-
fen. Orishanla (auch Obatala genannt), einer der Kleingétter, bekommt von Olo-
dumare die fir die Schopfung der Welt erforderlichen Werkzeuge und Materien.
Diese bestehen aus einer Kalebasse mit Sand und einem fiinfzehigen Huhn. Aber
wihrend seines Abstiegs auf die Erde trinkt Orishanla so viel Palmwein, dass er
betrunken wird und in einen tiefen Schlaf sinkt. Oduduwa, ein anderer Kleingott,
nutzt diese Gelegenheit aus, um die Kalebasse und das Huhn an sich zu reifen und
als Erster auf den Urozean herabzusteigen. Er schiittet den Sand aus der Kalebas-
se auf das Wasser aus und setzt das Huhn dorthin. Das Huhn schickt sich an, den
Sand zu zerstreuen und ihn auf den Ozeanen zu verteilen. So entsteht die Erde.
Im Gefolge von Oduduwa steigen die anderen Kleingétter auf die Erde hinunter.
Trotz seiner Fahrlissigkeit bekommt Orishanla noch vom Grofigott Oludumare das
Sonderrecht, die menschliche Gattung zu erschaffen. Erneut trinkt Orishanla zu
viel Palmwein und er schopft Menschen, darunter aber >missgebildete« wie z.B.
Bucklige, Zwerge, Gehbehinderte und Albinos.

Diese Kosmogonie l4sst sich in die Hauptgruppe der Schopfungsmythen einord-
nen. Dabei wird die Welt weder aus dem Chaos noch aus dem Nichts erschaffen,
sondern durch den Grofigott Olodumare. Letzterer ist selbst kein Schépfer,
sondern ein Auftraggeber. Die untergeordneten Gotter wie z.B. Oduduwa und
Orishanla spielen die wichtigsten Rollen bei der Erschaffung der Welt und des
Menschen. Wie dem auch sei, es ist davon auszugehen, dass man es bei der
Kosmogonie der Yoruba mit einer Schopfungsinstanz zu tun hat, die als positives
Wesen auftritt. Die Symbolik der Kalebasse bzw. des Ureis taucht hier wieder
auf. Sie enthilt die wichtigen Materien zur Erschaffung der Erde. Festzustellen
ist auch, dass sich dieser kosmologische Mythos nicht mit der Entstehung des
Weltalls befasst, sondern mit der Erschaffung der Erde bzw. der Kontinente. Die
in dem Schépfungsmythos vorkommenden Gotter werden ausschlieflich in der
Yoruba-Kulturgesellschaft angebetet. Die Orishanla-Anbeter enthalten sich des
Alkohols und nehmen >missgebildetec Menschen besonders in Schutz, vermutlich
um das Versagen ihres Gottes wieder gut zu machen (vgl. Willett 1971: 120). Auch
Symbole wie z.B. Kalebasse oder fiinfzehiges Huhn sind kulturspezifisch, denn sie
haben eine besondere Bedeutung fiir die Yoruba. Dagegen sind Erde, Menschen,
Ozeane als Universalien zu betrachten. Die Lokalitit und die Globalitit der Kosmo-

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:

29


https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Akila Ahouli

gonie der Yoruba liegen hier nahe. Das Globale schopft sich aus dem Lokalen,
das wieder zum Teil des Globalen wird. Dieses Spannungsverhiltnis liegt dem
kosmogonischen Mythos der Yoruba zugrunde.

Die Dogon bilden ein weiteres westafrikanisches Volk, das iiberwiegend in Ost-
mali zu finden ist. Ihre Kosmogonie ist ein Beispiel dafiir, wie symbolreich und
komplex eine Schopfungsgeschichte sein kann. Abgesehen davon, dass dort mehre-
re Varianten ein und derselben Kosmogonie im Umlauf sind, gibt es bei den Dogon
Schopfungsmythen, die mit einer bestimmten Initiationsstufe verbunden sind. Die
durch Veroffentlichung veranlasste Sikularisierung solcher Mythen geht vor allem
auf den franzésischen Ethnologen Marcel Griaule zuriick, der zu diesem Zweck
einer entsprechenden Initiation unterzogen worden war. Ich méchte nachfolgend
eine synthetisierte und vereinfachte Fassung dieser Kosmologie prisentieren: Am-
ma, der allmichtige Schopfergott, erschafft die Sterne, die Sonne, den Mond und
die Erde. Die Erde ist eine Frau. Amma will sich mit dieser Urfrau begatten. Er wird
aber durch den Termitenhiigel blockiert, der sich am Eingang ihres Geschlechtes
befindet. Darauf schligt er den Termitenhiigel, das Symbol der Mannlichkeit, ge-
waltsam ab. Deshalb kommt aus der daran anschliefienden Paarung ein unvoll-
kommenes Wesen hervor. Es ist Yurugu, der Fuchs, der Unordnung auf der Erde
verursacht. Aus einer erneuten Begattung wird Nommo (Gott des Wassers), dies-
mal ein vollkommenes Wesen, erzeugt, denn dieses Wesen ist minnlich und weib-
lich zugleich. Nommo ist das Wasser und das Wort. Er bringt seiner Mutter, der
wortlosen Erde, das Wort. Yurugu, der Fuchs, begeht die Ursiinde infolge einer
inzestuosen Beziehung mit der Erde. Daraus ergeben sich Blutungen, die die Er-
de monatlich >unrein< machen. Aus Tonerde schopft Amma einen Mann und eine
Frau, das Urpaar, das die acht Urahnen zur Welt bringt. Jeder Nachkomme des
Urpaars ist zwittrig. Durch Beschneidung und Exzision, die ihre geschlechtliche
Zugehorigkeit endgiiltig festlegen sollen, wird die geschlechtliche Ordnung wie-
derhergestellt (vgl. Griaule 1975: 20f.). Dieser kosmogonische Mythos gehort zur
Hauptgruppe der Schipfungsmythen. Die Schopfungsinstanz, Amma, ist ein positi-
ves Wesen. Es ist midnnlich und es muss sich mit der Erde, die weiblich ist, begatten,
um ein Kind zur Welt zu bringen. Wegen der brutalen Umstinde dieser Begattung
ist das erzeugte Kind insofern unvollkommen, als es nicht androgyn ist. Yurugu,
der Fuchs, bringt Unordnung in die Welt und macht die Erde unrein. Die Akteure
dieser Kosmogonie sind ausschliefllich in der Kulturtradition der Dogon bekannt
und werden auch nur dort verehrt. Auch die in dem Mythos auftretenden Symbole
wie z.B. Termitenhiigel, Wasser, Wort, Zwittrigkeit und das Zahlsymbol 8 haben
eine besondere Bedeutung fiir die Dogon. Eine der wichtigsten anthropologischen
Funktionen dieses Schépfungsmythos besteht in der Begriindung und Rechtferti-
gung von Beschneidung und von Exzision, die bei den Dogon hiufig praktiziert
werden. Damit wird die Lokalitit dieses Mythos hervorgehoben. Seine Globalitit
wird durch die Erwihnung von universellen Entititen und Phinomenen wie Ster-

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien

nen, Sonne, Mond, monatlichen Blutungen etc. unterstrichen. Auch bei diesem
Schopfungsmythos entsteht das Spannungsverhiltnis zwischen Lokalitit und Glo-
balitit dadurch, dass durch lokale Symbole und Glaubensvorstellungen der Versuch
unternommen wird, >Universalien< zu erfassen.

Die untersuchten afrikanischen Schépfungsmythen gehoren alle der Haupt-
gruppe der Schipfungsmythen an. Wihrend die kosmogonischen Mythen der Yoruba
und der Dogon zu der Untergruppe Positives Wesen gehoren, lisst sich die Kosmo-
gonie der Ewe der Untergruppe Ungeordnetes Sein und Nichtsein zuordnen. Im Un-
terschied zu der Kosmogonie der Yoruba sind die Kosmogonien der Ewe und der
Dogon sexuell stark konnotiert. Der Mensch entsteht aus einem Prinzip der Po-
laritit u.a. aus der geschlechtlichen Polaritit (Mannlichkeit vs. Weiblichkeit). Die
Mythen sind voller Symbole, denen aber nur in den jeweiligen Kulturen ein spezi-
fischer Sinn zugeschrieben wird. Die Mythen dienen als Grundlage der Religionen
sowie der Sitten und Briuche, die in der betreffenden Kultur ausgetibt werden.

2.2 Der germanische Schépfungsmythos

Als Germanen werden Volksstimme bezeichnet, die im Altertum in Mitteleuro-
pa und im siidlichen Skandinavien lebten und deren Identitit »durch gemeinsame
korperliche und geistige Eigenschaften, durch Spracheinheit und durch die gleiche
Grundlage ihres politisch-wirtschaftlichen und sittlich-religiésen Lebens« (Golther
2003: 60) gekennzeichnet ist. Diese antike Volksgruppe war geografisch zwischen
den Kelten und den Skythen zu verorten. Die germanischen Schopfungsmythen ge-
héren zu den sogenannten nordischen Mythen. Reiner Tetzner weist in dem Nach-
wort zu seinem Buch Germanische Gotter- und Heldensagen auf die Verwandtschafts-
beziehungen zwischen den Mythen der nord- und denen der mitteleuropiischen
Germanen hin (vgl. Tetzner 2011a: 394). Auch wenn einige Versionen von germa-
nischen Schépfungsmythen heutzutage verloren gegangen sind, bestehen davon
noch verschriftlichte Fassungen. Die vom Islinder Snorri Sturluson um 1220 ver-
fasste Sammlung Snorra Edda, die um 1270 von anonymen Autoren niedergeschrie-
benen Lieder-Edda, die von Saxo Grammaticus verfassten Gesta Danorum (Gram-
maticus 2004[ca. 1150-1220]) sowie Tacitus’ Germania (vgl. Tacitus 1971[ca. 98-106])
gelten als Hauptquellen der nordischen Mythologie im Allgemeinen und des ger-
manischen Schépfungsmythos insbesondere. Die Fassung, mit der ich mich be-
schiftigen méchte, ist eine Uberarbeitung von Reiner Tetzner (vgl. Tetzner 2011b:
13-16), der selbst auf verschiedene Quellen zuriickgreift. Sie lisst sich zusammen-
fassen wie folgt: Im Anfang sind Kilte und Dunkel im Niflheim genannten Norden
und Hitze und Helle im Muspellsheim genannten Siiden. Dazwischen ist Ginnun-
gagap, die gihnende Schlucht. In der Eisgegend des Nordens gibt es die Quelle
Hvergelmir. Diesem brausenden Kessel entspringen elf Fliisse, die Salze und Gifti-
ges mitfithren und sich in den Abgrund ergiefien, wo sie schlieflich zu steinhartem

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Akila Ahouli

Eis erstarren. HeifSe Stiirme aus dem Siiden wehen in die Urschlucht hinein und
schmelzen das Eis. Durch den Kontakt mit der Kraft des Feuers werden die fallen-
den Tropfen lebendig. Daraus ergibt sich Ymir, ein zwittriges Urriesenwesen. Das
Riesenwesen schlift ein und beginnt bald, unter der Wirkung des warmen Windes
zu schwitzen. Aus dem Schweif? unter seinem linken Arm entstehen ein Mann und
eine Frau. Der Schweif rinnt seinen ganzen Korper entlang zu den Fiflen. Dar-
aus entsteht ein Sohn, von dessen Nachkommen alle Riesen stammen, darunter
Frostriesen und Bergriesen. Das Eis schmilzt weiterhin und aus dem tropfenden
Reif entsteht eine hornlose milchreiche Kuh, Audumla. Aus ihrem Euter fliefien
vier Milchstrome, von denen sich Ymir ernihrt. Die Urkuh ernihrt sich von dem
salzigen Eisblock, auf dem sie steht und den sie ableckt, und vom Trinken des
Schmelzwassers. Am Abend des ersten Tages erscheint das Haar eines Mannes, am
zweiten Tag der Kopf und am dritten Tag der schén aussehende, groRe und starke
Buri. Sein Sohn Burr vermaihlt sich mit Bestla, der Tochter eines Riesen. Aus die-
ser Vermihlung kommen drei S6hne zur Welt: der ilteste Odin und seine Briider
Vili und Vé. Die jungen Gétter rebellieren gegen Ymir und téten ihn. Sie bringen
Ymirs Leib in die Urschlucht und bauen aus ihm die Welten. Aus seinem Fleisch er-
schaffen sie die Erde, aus seinem Blut das Wasser und die Meere. Sie heben Ymirs
Schidel iiber die Erde und machen daraus den Himmel. Berge, Steine, Biume und
Wolken wurden aus weiteren Teilen von Ymirs Leib erschaffen. Da bauen die drei
Gotter aus Ymirs Wimpern die mittlere Welt Midgard und erschaffen ihre Bewoh-
ner, die Menschen. Die Gotter errichten ihren eigenen Wohnort in Asgard. Daher
werden sie Asen-Gotter genannt. Zu diesen gehoren Thor, Odins iltester Sohn,
den er mit J6rd, der Erde, erzeugt, und andere Nachkommen. Sie erfinden allerlei
Werkzeuge aus Metall und stellen sie den Menschen zur Verfiigung.

Ein bedeutender Teil dieses Schopfungsmythos ist der Theogonie bzw. der Ent-
stehung der nordischen bzw. germanischen Goétter gewidmet. Der Mythos gehort
zu der Hauptgruppe der Schopfungsmythen. Er lisst sich genauer der ersten Unter-
gruppe zuordnen, und zwar Positives Wesen. Laut diesem Schépfungsmythos ent-
stehen zunichst die Gotter aus dem Chaos. Ihre Nachkommen, die die Asen-Gétter
sind, erschaffen die Welt und damit auch die Erde und die Menschen. Die Welt ent-
steht aus den Polarititen miannlich vs. weiblich, warm vs. kalt, hell vs. dunkel, Feuer
vs. Wasser, Nord vs. Siid sowie aus dem Konflikt zwischen Géttern (Gottvater vs.
Jiingere Gétter). Die Asen-Gotter bringen nicht nur eine, sondern mehrere Welten
hervor, darunter ihren eigenen Wohnort Asgard, die von Menschen bewohnte Welt
Midgard, und Utgard, die fiir die Menschen bedrohliche Aufienwelt. Die Welt wird
in mehreren Phasen erschaffen. Ein emblematisches Tier, die Urkuh, spielt eine
wichtige Rolle in dem germanischen Schépfungsmythos. Es ist nimlich eine Nah-
rungsquelle fiir den Gottervater Ymir. Diese milchreiche Kuh vertritt das weibliche
Prinzip, die Mutterschaft. Durch ihr Ablecken des Eissteins entsteht Buri, der den
Vater der Asen-Gotter erzeugt. Auch in der germanischen Kosmogonie tritt das

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien

Symbol des Ureis auf, aber in Form eines Kessels. Die Lokalitit dieser Kosmogonie
wird u.a. dadurch hervorgehoben, dass die handelnden Gotter zu dem Pantheon
der Germanen gehéren. Auch die Darstellung des kalten Nordens und des war-
men Siidens bezieht sich auf die geografische Lage Germaniens: »Die Germanen
waren zur Zeit, da die Geschichte zuerst ihrer gedenkt, im Osten von den Slaven
und Balten, im Norden Skandinaviens von den Finnen, im Westen und Siiden von
den Kelten [..] umgeben.« (Golther 2003: 60) Dieser Deutungsansatz ist beson-
ders einleuchtend, wenn man sich vergegenwirtigt, dass die nérdlich Germaniens
liegenden Gegenden aufgrund ihrer Nihe zum Nordpol eiskalt waren, und dass
es siidwirts immer wirmer wurde. Die Globalitit des Mythos lasst sich nicht al-
lein daran feststellen, dass er von der Entstehung der Welt und des Menschenge-
schlechts erzihlt, sondern auch, dass er dabei auf viele Symbole und Prinzipien
zuriickgreift, die auch in den meisten fremdkulturellen Schopfungsmythen zu fin-
den sind. Indem sie die Welt aus dem Fleischfetzen des germanischen Gottes Ymir
entstehen l4sst, sorgt die germanische Kosmogonie fiir eine Spannung zwischen
Lokalitit und Globalitit.

2.3 Afrikanische und germanische Kosmogonien im interkulturell-
doppelblickenden Vergleich

In seiner Abhandlung Dialektischer Humanismus wirft Leo Kreutzer ein methodi-
sches Verfahren fiir einen fruchtbaren interkulturell angelegten Vergleich auf. Das
doppelblickende Verfahren besteht in einem mehrfachen Blickwechsel, wodurch das
Fremde aus der Perspektive des Eigenen und umgekehrt wahrgenommen wird. Da-
mit treten »Unterschiede zwischen Ahnlichem und Ahnlichkeiten zwischen Unter-
schiedlichem« (Kreutzer 2015: 36) zutage. Dieser Ansatz scheint mir einleuchtend
fiir einen Vergleich zwischen afrikanischen Kosmogonien und dem Schépfungs-
mythos der Germanen. Beide kulturspezifischen Schépfungsgeschichten weisen
sowohl Unterschiede als auch Ahnlichkeiten auf. Von vornherein kann festgestellt
werden, dass der entscheidende Unterschied zwischen beiden kosmogonischen
Kategorien darin liegt, dass sie in zwei verschiedenen geografischen und anthropo-
logischen Kontexten entstanden sind. Ihnen ist jedoch grundlegend gemeinsam,
dass sie versuchen, aus ihren jeweiligen Blickwinkeln die Entstehung des Univer-
sums und des Menschengeschlechts erzihlend zu erkliren, und, dass sie dabei
ein Spannungsverhiltnis zwischen dem Lokalen und dem Globalen zum Vorschein
bringen. Selbst wenn sie nicht unbedingt dieselbe Bedeutung in beiden kosmogo-
nischen Kategorien haben, kommen bestimmte Symbole immer wieder in west-
afrikanischen und in germanischen Schépfungsmythen vor. Solche gemeinsamen
Symbole sind vertreten durch Elemente wie zum Beispiel das Wasser und die Pola-
ritat (Himmel vs. Erde; Mann vs. Frau; Wasser vs. Feuer etc.). Dieselben Symbole,
auch wenn sie generell orts- und kulturspezifisch sind, fungieren als Grundlage

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:

33


https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Akila Ahouli

zur Begriindung religioser, ethischer und soziokultureller Praxen. Ein sowohl in
den afrikanischen als auch in den germanischen Kosmogonien immer wiederkeh-
rendes Symbol ist das Urei, vertreten aber in den afrikanischen Schopfungsge-
schichten durch eine Kalebasse, und im germanischen Schopfungsmythos durch
einen Kessel. In beiden kosmogonischen Kategorien sind verbliiffende Parallelen
zwischen der Entstehung der Welt und der Geburt eines Kindes vorhanden, wobei
das Prinzip der Polaritit (etwa Mann vs. Frau) auf den Zeugungsakt und -prozess
verweist. Das Wasser stellt dabei die befruchtende Samenfliissigkeit dar. Es kann
aber auch als Fruchtwasser angesehen werden, in dem das latente Universum ba-
det. Diese Deutung der Weltentstehung als Zeugungs- und Geburtsprozess wird
offensichtlich in der Schopfungsgeschichte der Dogon. Sie ist umso plausibler, als
die Erfinder der Kosmogonien, die ja keine unmittelbaren Zeugen der Schépfung
waren, von dieser nur in Analogie zu den wahrnehmbaren Phinomenen aus der
ihnen vertrauten Erfahrungswelt berichten kénnen.

Was die Ahnlichkeiten zwischen beiden Kategorien von Kosmogonien anbe-
langt, sei angemerkt, dass sie alle zur Hauptgruppe Schopfungsmythen gehoren. Die
Protagonisten der Weltschopfung variieren aber nach ihrem Wesen, ihren Namen
und ihrer Anzahl von einer Kultur zur anderen.

AbschlieBende Bemerkungen

Kosmogonien sind keine Augenzeugenberichte. Sie sind orts- und volksspezifisch,
erheben aber gewissermafien Anspruch auf Universalitit, denn sie wollen von Ge-
schichten und Phianomenen erzihlen, die weitgehend grenz- und kulturiibergrei-
fend sind. Sie sind insofern in einem Spannungsverhiltnis zwischen dem Lokalen
und dem Globalen verwickelt. Die interkulturell-doppelblickende Analyse einiger
westafrikanischer und germanischer Schopfungsmythen hat Unterschiedlichkei-
ten und Ahnlichkeiten sowie Ahnlichkeiten zwischen Unterschiedlichem und Un-
terschiedlichkeiten zwischen Ahnlichem offengelegt. Aufler ihrer Zugehérigkeit zu
den Hauptgruppen Schipfungsmythen liegt eine andere aus dem Vergleich heraus-
gearbeitete Ahnlichkeit in dem Riickgriff beider volkskultureller Mythenkategorien
auf Symbole, Gétter, das Prinzip der Polaritit sowie auf eine metaphorische Spra-
che. Die jeweiligen Symbole sind aber hier kulturspezifisch und meistens durch
ortsspezifische Elemente vertreten. Auch die Gotter sind nicht dieselben, denn sie
haben nicht dieselben Namen. Beide Mythenkategorien unterscheiden sich grund-
sitzlich dadurch, dass sie in verschiedenen Kulturriumen entstanden sind und
daher unterschiedliche Einsichten tiber afrikanische und germanische Volker er-
moglichen. Selbst bei diesen Unterschiedlichkeiten kann man feststellen, dass die
beiden Mythenkategorien ein und dasselbe Ziel verfolgen, niamlich aus ihren ei-
genen Perspektiven die Welt und die Existenz aufzufassen. Daraus ergibt sich die

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Lokalitat und Globalitat der Kosmogonien

Spannung zwischen Lokalitit und Globalitit. Verbliiffende Schnittpunkte lassen
sich zwischen den animistischen vorwissenschaftlichen Schopfungsmythen, den
Kosmogonien der Buchreligionen und der modernen Kosmologie eruieren. Auch
dies unterstreicht die Globalitit der kosmologischen Mythen trotz deren Veranke-
rung in einem bestimmten Kulturraum.

Literatur

Ahouli, Akila (2015): Littérature orale et médias. Analyse de quelques formes d'in-
termédialité impliquant les contes populaires togolais. In: Susanne Gehrmann/
Dotsé Yigbe (Hg.): Créativité intermédiatique au Togo et dans la diaspora to-
golaise. Miinchen, S. 17-37.

Gibbons, David (2008): Atlas des Glaubens. Die Religionen der Welt. Miinchen.

Gleiser, Marcelo (1998): Das tanzende Universum. Schopfungsmythen und Urknall.
Aus dem Engl. v. Chris Hirte. Wien/Miinchen.

Golther, Wolfgang (2003): Handbuch der Germanischen Mythologie. Wiesbaden.

Goody, Jack/Watt, Jan (1981): Konsequenzen der Literalitit. In: Jack Goody/Jan Watt/
Kathhleen Gough (Hg.): Entstehung und Folgen der Schriftkultur. Aus dem
Engl. v. Friedhelm Herborth/Thomas Lindquist. Frankfurt a.M., S. 45-104.

Grammaticus, Saxo (2004[ca. 1150-1220]): Gesta Danorum. Mythen und Legenden
des berithmten mittelalterlichen Geschichtsschreibers. In: Ders.: Erste voll-
stindige, neu ubersetzte und reichhaltig kommentierte Ausgabe von Hans-
Jirgen Hube. Hg. v. Hans-Jirgen Hube. Wiesbaden.

Griaule, Marcel (1975): Dieu d’eau, entretiens avec Ogotemméli. Paris.

Kreutzer, Leo (2015): Dialektischer Humanismus. Herder und Goethe und die Kul-
tur(en) der globalisierten Welt. Hannover.

Mann, Ulrich (1982): Schépfungsmythen. Vom Ursprung und Sinn der Welt. Stutt-
gart/Berlin.

0.A. (2018): Cosmogonie chez les Ewe; online unter: https://afrikhepri.org/cosmo
gonie-chez-les-ewe [Stand: 05.05.2021].

Sumner, William Graham (2007): Folkways. A study of the sociological importance
of usages, manners, customs, mores and morals. New York.

Tacitus, Publius Cornelius (1971[ca. 98-106]): Germania. Hg. v. Manfred Fuhrmann.
Stuttgart.

Tetzner, Reiner (2011a): Nachwort. In: Ders. (Hg.): Germanische Gotter- und Hel-
densagen, nach den Quellen neu erzihlt. Stuttgart, S. 394-410.

Ders. (2011b): Die Asen-Gotter werden geboren und bauen die Welten. In: Ders.
(Hg.): Germanische Gotter- und Heldensagen, nach den Quellen neu erzihlt.
Stuttgart, S. 13-16.

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:

35


https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe
https://afrikhepri.org/cosmogonie-chez-les-ewe

36

Akila Ahouli

Willett, Frank (1971): Ifé. Une civilisation africaine. Aus dem Engl. v. André u. Jean
Ravaute. Paris.

Zingsem, Vera (2013): Und Sie erschuf die Welt. Wie Schépfungsmythen unser Le-
ben prigen. Hamburg.

https://dol.org/10.14361/9783839461624-003 - am 13.02.2026, 09:05:46. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839461624-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

