3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Wann anfangen? Mankann sich die Frage stellen, wann genau, mit welchem Autor, in wel-
chem Moment das Denken der Reaktion seinen Anfang nimmt. Aber wahrscheinlich gibt
es keine einfache Antwort auf diese Frage. Ich werde mit Hobbes beginnen, aus Griin-
den, die gleich deutlich werden, und mit einer wichtigen Einschrinkung: Hobbes gehort
namlich in die Vorgeschichte der Reaktion, so wie ich sie verstehe, nicht geradewegs in
sie selbst.

Das Verstindnis von Reaktion, das ich hier entwickeln will, ist von einer geschichtli-
chen Voraussetzung abhingig. Reaktion, schon ihr Name sagt das, reagiert auf etwas.
Und das, worauf sie reagiert, ist die Dekonstruktion von politischen Hierarchien, die
Idee und der Anspruch der Demokratie, von deren Verfolgung die Moderne als politi-
sche Angelegenheit abhingig ist. Das wird in spateren Kapiteln noch niher gefasst; so
muss man gleich bemerken, dass die Schlagworte von Demokratie oder Freiheit natiir-
lich nicht ausreichen, um das, wogegen sich die Reaktion stemmt, zu kennzeichnen.
Man kann ein Vorkimpfer der Freiheit und doch zutiefst reaktionir sein. Aber als eine
erste Ndherung kann das hier geniigen: Die Reaktion formtsich in einem geschichtlichen
Moment, in dem die Herausforderungen, die mit den Begriffen von Freiheit, Volkssouve-
rinitit, Demokratie, Partizipation, Offentlichkeit verbunden sind, in die Arena des Po-
litischen eingedrungen sind. In einem Kontext, in dem das Ancien Regime ganz einfach
das Regime ist, in dem also die Souverinitit der Fiirsten und Kénige, die Unterordnung
der Bauern und Handwerker und Kaufleute, die Exklusivitit politischer Entscheidung
nicht grundsdtzlich in Frage gestellt ist, kann keine Reaktion aufkommen.

Deshalb wire es zum Beispiel auch verfehlt, in Niccolo Machiavelli einen Reaktionir
zu sehen. Machiavelli ist Opfer einer traurigen Verzerrung geworden, als man seinen
Namen zum Synonym fiir eine absolut riicksichtslose und zynische Durchsetzung von
Machtinteressen erklirt hat. Was Machiavelli in seinen Texten einerseits ausspricht, ist
zunichst einmal der Anspruch einer realistischen, einer wissenschaftlichen Behandlung
der Politik: Wie funktioniert denn das iberhaupt? Was muss ein Politiker machen, um
bestimmte Ziele zu erreichen? In der Tat scheut Machiavelli dabei nicht vor den bruta-
len Konsequenzen zuriick, die sie dabei ergeben koénnen. Es kann im Sinn der Staats-
rdson sein, zu ligen, zu tiuschen und das eigene Wort zu brechen. So erklirt er in ei-
ner berithmten und beriichtigten Stelle, dass Giovampagolo Baglioni eine unerklirliche

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Schwiche zeigte, als er seinen Feind, den Papst Julius II. nicht tdtete, als er die Gele-
genheit dazu hatte.” Aber erstens erklirt er nicht, dass man immer und unbedingt so
zynisch handeln solle. Und zweitens ist darin vor allem auch eine Abgrenzung zu jenen
politischen Theorien zu sehen, die sich nicht darauf stiitzten, wie Menschen einander im
Feld des Politischen tatsichlich behandeln, sondern darauf, wie sie es sollten. Eigenarti-
gerweise waren die Filrsten, Konige und Kaiser ja nicht gerechter oder auch nur weniger
kriegerisch, als die politische Theorie primir ihre Tugenden verherrlichte und ihre Las-
ter abkanzelte. Die Provokation, die Machiavelli seinen schlechten Ruf eingebracht hat,
liegt in dem Bruch mit einer bestimmten theoretischen Herangehensweise, nicht in der
personlichen Verworfenheit des Autors. Fiir ihn war dieser Bruch mit der Tradition das
Mittel, um den Bruch mit der Realitit des Politischen wieder zu heilen.

Andererseits ist diese Machtpolitik auch bei Machiavelli niemals Selbstzweck. Liest
man nur den Principe, dann kann man dem Missverstindnis aufsitzen, dass Machiavel-
li den Rechtfertigungsrahmen fir eine absolutistische Monarchie bietet. In Wahrheit
muss man das Plidoyer fiir eine Kénigsherrschaft in ihren historischen Kontext zuriick-
versetzen: Es geht Machiavelli um den Appell an eine geeignete Figur von dem nétigen
Format — es ist recht deutlich Lorenzo di Piero de« Medici gemeint —, um die italieni-
schen Staaten zu einer Einheit zu fithren, mindestens zu weit, um die Potenziale dieser
Staaten zur Geltung bringen zu kénnen, ihre gegenseitigen Kriege und die dufderen Ein-
mischungen zu verringern. Was die eigentliche politische Vision Machiavellis angeht,
ist er auf der anderen Seite zutiefst gepragt von der florentinischen Republik und ih-
rer Organisation. Mit Demokratie im modernen Verstand hatte das nicht viel zu tun.
Vielmehr hatten in Florenz auch nur die Wenigsten eine politische Reprisentation. Die
politische Fithrung war fest in der Hand einer relativ kleinen Elite. Die vom Mittelalter
herstammende Organisation in Ziinfte war ein unverzichtbarer Bestandteil der politi-
schen Struktur. Aber die gesamte Ordnung der florentinischen Republik war nun einmal
eine nicht aristokratische, sondern biirgerliche, eine auf Handel und Industrie beruhen-
de. Nicht Herkunft allein bestimmte iiber das Schicksal einer Person, sondern kaufmin-
nisches Geschick und oft auch Gliick. Biirgerliche Tugenden, in denen die Vernunft als
eine rechnende, vorausschauende, kalkulierende, und damit immer moderierende auf-
trat, waren die Schliissel zum Erfolg. Um die Durchsetzung und Ausweitung eines sol-
chen Modells war es Machiavelli zu tun (Ausweitung aber natiirlich nicht im Sinn der
Bekehrung des Rests der Welt). Was bei einem oberflichlichen Blick als eine zynische
Legitimation der Alleinherrschaft erscheint, erweist sich bei niherem Zusehen als eine
differenzierte Vision eines republikanisch verfassten Gemeinwesens.

In beiden Hinsichten ist Machiavelli dabei entschieden modern: sowohl in der »wis-
senschaftlichen« Erfassung der Funktionsweise von Politik als auch in seiner eigenen po-
litischen Ausrichtung. Machiavelli gehért in die Vorgeschichte der liberalen Denkungs-
art in der Politik. Vor allem aber hatte er tiberhaupt eine politische Ausrichtung. Wir
werden sehen, dass die Reaktion letzten Endes anti-politisch oder unpolitisch werden
muss: Die Verunglimpfung des Grofen, die mit der Politik in der Moderne einhergeht,
kann nur umgekehrt werden, wenn man noch von der Idee des Politischen selbst Abstand

1 Niccold Machiavelli: Discorsi. 121f.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

nimmt. Eine geduldige und verantwortungsvolle politische Tagesarbeit, wie sie Machia-
velli iber Jahre hinweg in Florenz ausgeiibt hat, wire fiir einen Reaktionir letztlich nicht
moglich — denn diese Art von Politik, da ist er sich sicher, ist in einem grundsitzlichen
Sinn falsch.

Ich lasse meine Vorgeschichte der Reaktion also mit Hobbes beginnen. Vorgeschich-
te, denn es gibt einen wichtigen Unterschied, der es mit sich bringt, dass Hobbes, obwohl
er viele Motive der Reaktion bereits in aller Klarheit formuliert hat, so dass die Spiteren
darauf nur noch zugreifen miissen, selbst kein Reaktionir ist.

Die Grundziige der Philosophie von Hobbes sind zu Geniige bekannt. Die Menschen
sind in ihrem Naturzustand, d.h. vor dem Eintritt in die gesellschaftliche Existenzform,
einander verfeindet. Bevor sich eine politische Seinsweise bildete, mit einer Regierung
und der Moglichkeit der Strafe von Verbrechern, herrschte der Krieg aller gegen alle. Die
gesamte Tragweite dieser Idee wird erst dann klar, wenn man sich daran erinnert, dass
damit nicht einfach irgendeine prihistorische Situation gemeint ist. Vielmehr schlum-
mert dieser Naturzustand ununterbrochen im Herzen unserer biirgerlichen Gesellschaf-
ten. Eristihr Anfang, aber er ist auch ihre Wahrheit und ihre bestindige Bedrohung. So-
bald die Ziigel der Gesetze, der Disziplin, der Autoritit nur ein wenig gelockert werden,
so meint Hobbes, muss die Gewalt des Naturzustandes von Neuem ausbrechen. Wer-
den die Menschen nicht mehr von einer Zwangsanstalt namens Staat zu ihrem Gliick
gezwungen, dann schlagen sie sich gegenseitig die Kopfe ein.

Weil die Menschen nun nicht anders kdnnen, als frither oder spiter zur Einsicht in
diese so missliche wie unvermeidliche Lage zu kommen, weil sie zudem eine tiefe Sehn-
sucht nach Frieden haben, und eine gut begriindete noch dazu — angesichts der Vorzii-
ge der befriedeten biirgerlichen Gesellschaft gegeniiber der von Kriegen zerrissenen —,
kommen sie iiber kurz oder lang in die Situation, dass sie sich entscheiden miissen: ent-
weder diesen Zustand permanenten Kampfes und Lebensgefahr fortsetzen, frei sein,
aber dafir vielleicht morgen schon tot — oder aber die eigene Freiheit aufgeben, zulas-
sen, dass ein anderer diese aufgegebene Freiheit aufnimmt und sich einverleibt, sich also
mit anderen Worten einem Staat anvertrauen, dessen Verfiigungen unbedingt fiir mich
gelten, der mir im Gegenzug aber Sicherheit vor willkiirlicher Gewalt garantiert. Hob-
bes artikuliert diesen Gedankengang in Form einer Vertragstheorie. Ich werde hier nicht
darauf eingehen, wie iiberzeugend diese ist und welchen Status der Vertrag bei Hobbes
hat (ob er z.B. nur eine nachtrigliche, legitimierende Rekonstruktion ist); das gehort in
die Forschung zu Hobbes, die hier nicht das Thema ist.> Wichtig ist nur der grobe Gang
der Argumente: Es gibt einen verniinftigen Zug zur Aufgabe der eigenen Freiheit, um die
eigene Sicherheit und Unversehrtheit genief3en zu kénnen — und mit ihr alle Giiter, die
nur von der friedlichen Gemeinschaft hervorgebracht werden kénnen und die als Giiter
des Handels, der wirtschaftlichen Produktion und als Resultate einer ungestorten wis-
senschaftlichen Forschung gedacht werden.

2 Ich habe meine Ansichten hierzu in dem 2020 erschienenen Biichlein Thomas Hobbes und der dis-
krete Charme der GrofRinquisition ausgefiihrt. Am Ende dieses Kapitels werde ich doch noch einmal
auf diese Fragen eingehen miissen, wenn auch nur ganz kursorisch; zur Rechtfertigung meiner
Hobbes-Auslegung muss ich auf die frithere Arbeit verweisen.

- am 14.02.2026, 09:55:09.

31


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Hobbes denkt das nun aber ganz radikal: Damit dieser Ubergang vom Krieg in den
Frieden funktionieren kann, darf der Souverin, d.h. die so konstituierte Regierung, kei-
ne Einschrinkungen seiner bzw. ihrer Rechte leiden. Um es auf den Punkt zu bringen:
Eine geteilte Regierung ist fiir Hobbes keine Regierung. Es gibt nun, nach dem Ubergang
in eine biirgerliche Ordnung, keine Rechte der Untertanen mehr. Der Souverin kann von
ihnen nicht verlangen, dass sie sich selbst schaden, denn genau die eigene Unversehrt-
heit ist ja der Zweck ihrer freiwilligen Unterwerfung. Aber davon abgesehen haben sie
keinerlei Widerstandsrechte mehr. Wenn ihnen die Finanz- oder die Religionspolitik ih-
rer Regierung nicht passt, dann konnen sie zwar eine Eingabe machen, wenn so eine
Moglichkeit vorgesehen ist; aber wenn man nicht auf sie hért, dann miissen sie gehor-
chen. Sie haben kein Recht, sich irgendwelchen Anordnungen der Regierung zu verwei-
gern. Allerhochstens konnen unzufriedene Untertanen noch auswandern, aber in dem
Staat, in den sie dann kommen, gilt das Gleiche. Die Macht des Souverins ist immer ab-
solut. Ist sie es nicht, ist er kein Souverin, und das, dem er vorsteht, kein echter Staat.?
Man sieht, wie der Naturzustand mit seinem Krieg aller gegen alle sich in der staatli-
chen Existenz fortsetzt, und das sogar und gerade im besten Fall: Denn in Wahrheit ist
ja die allgegenwirtige Gewaltdrohung des Naturzustandes im staatlichen Zustand kon-
serviert und nur itberhéht worden, indem namlich der Souverin diese Gewaltdrohung
nun als eine legitime in sich konzentriert.* Es gibt kein Entrinnen.

Biirgerkriege. Diese Theorie mag abwegig und an den Haaren herbeigezogen oder auch
ganz einleuchtend erscheinen, je nachdem, wie tief man einen gewissen neuzeitlichen
Diskurs verinnerlicht hat. Eines muss man sich aber gleich klarmachen: Diese Theorie,
so wie viele verwandte Theorien, die zur selben Zeit entworfen werden, fallen nicht vom
Himmel. Sie haben nicht einfach nur theoretische Voraussetzungen. Vielmehr hat sich
im Verlauf des 16. Und 17.Jhs. eine neue Form von Krieg herausgebildet, deren Brutalitit
und Unbeherrschbarkeit die Zeitgenossen zutiefst erschiitterte: der ideologisch, meis-
tens religiés begriindete oder iiberformte Biirgerkrieg.” Hobbes selbst schreibt in einer
Zeit, in der in England der Konflikt zwischen dem Parlament und der Krone in einen
langwierigen und teils chaotischen Biirgerkrieg gefiithrt hat, der das Land zerriss. Hob-
bes war, als Anhinger der Konigspartei, ins franzosische Exil gegangen. Nach der Ver-
Offentlichung des Leviathan 1651 kam er dort allerdings ebenfalls in eine schwierige Po-
sition: Einerseits hatten seine massiven Angriffe gegen kathologische Theologen ihn in
dem katholischen Frankreich nicht eben beliebt gemacht. Andererseits fiel es anderen
Konigstreuen nicht schwer, Hobbes angesichts des eklatanten Machtpositivismus beim

3 Was fiir eine Art von Regierung dieser Staat hat, ist dabei nachrangig: Eine monarchische Struktur
kommt dem Denkens Hobbes’ naturgemafs besonders entgegen; die Theorie gilt aber, egal ob man
es mit einer Monarchie, einer Aristokratie, einer Demokratie oder einer Mischverfassung zu tun
hat—solange man unter »Mischverfassung« eben nicht eine Teilung der Souveranitat versteht.

4 Vgl. dazu Giorgio Agamben: Homo sacer. Italienisch. 41-45. Dt. 45—49.

5 Or so the story goes... Dieses Klischee der Geschichtsschreibung ist selbst zu hinterfragen, zumin-
dest in der verkiirzten Form, in der es oft auftritt. Nicht selten namlich dient es so— wir werden es
2.B. bei Schmitt sehen — der Diskreditierung jeder Art von Engagement fiir eine bessere Welt, das
pauschal und billig unter Ideologie- und Totalitarismusverdacht gestellt wird.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Konig als einen verkappten Theoretiker der Parlamentspartei anzuschwirzen: Wenn je-
de existente Macht als solche schon gerechtfertigt ist, wie es Hobbes letztlich behaup-
tet, dann gibt es keinen tieferen Grund mehr, auf dem der geschlagene und aus dem
Land vertriebene englische Konig seine Anspriiche auf die Fithrung des Landes aufbau-
enkonnte. Hobbes musste daher Frankreich wieder verlassen und nach England zuriick-
kehren.

Zwei Bemerkungen noch zu diesem Biirgerkrieg: Zum einen lisst sich an ihm diese
eigenartige Grundidee von Hobbes exemplifizieren, wonach eine geteilte Souveranitit
in Wahrheit das Ende von Souverinitit ist. Die Verfassungsformel fiir die englische Re-
gierungsform vor dem Biirgerkrieg lautete »King in Parliament«, d.h. dass der Konig
herrschte, dabei aber in bestimmten Belangen auf die Zustimmung des Parlaments an-
gewiesen war. Diese Belange betrafen vor allen Dingen Steuerfragen. Zwar waren es die
Konige, die das Parlament einberiefen, und zwar versuchten sie nachvollziehbarerwei-
se diese Einberufung oft hinauszuschieben, weil sie nun einmal mit méglichem Protest
und Widerstinden verbunden war; sie konnte aber in manchen Situationen — vor allem,
wenn die Krone dringend Geld brauchte - nicht vermieden werden. Man kann sich vor-
stellen, dass Hobbes’ Rigorismus hier in die Schule gegangen ist, hatte er doch ein System
vor sich, das von einer vorgeblich geteilten Souverdnitit in einen verheerenden Biirger-
krieg abgerutscht war.

Zum anderen war dieser Biirgerkrieg einer der ersten Kriege, die auch in der Offent-
lichkeit, als Propagandakriege ausgetragen wurden. Vor allem in seinen frithen Phasen
betrieb die Parlamentspartei, um die andere Seite zu schwichen, eine Aufhebung der
Zensur. In einer Zeit, in der nun aber auch »einfache Leute, vor allem natiirlich Kauf-
leute, aber manchmal auch Handwerker lesen konnten; in der gerade durch die militi-
rische Mobilisierung ein grofer Austausch zwischen den Regionen und Bevélkerungs-
gruppen moglich wurde; in der befeuert durch die Reformation der eigenen Lektiire und
Deutung der einzelnen Gliubigen iiberhaupt erst ein eigenes Gewicht zuerkannt wurde;
und nicht zuletzt in einer Zeit, in der durch die Verbreitung von Druckmaschinen die
Herstellung von Flugblattern und Pamphleten aller Art in hoher Auflage technisch recht
einfach zustande zu bringen war - in dieser Zeit bedeutete die Aufthebung der Zensur
eine unerhérte Freisetzung von publizistischen Energien aus allen erdenklichen Rich-
tungen. In theologischer wie in politischer Hinsicht fithrte das zu einer Pluralitit der
Entwiirfe und bald auch offentlich diskutierten, rivalisierenden Programmen, die kaum
ein Vorbild in der westlichen Geschichte hat. Man traf sich etwa zu grofien Aussprachen,
bei denen an mehreren Tagen und vor der versammelten Armee iiber die Art und Weise
gestritten wurde, wie man kiinftig die Regierung des Landes organisieren sollte. Dort
standen dann konservative Entwiirfe einer auf Besitz gegriindeten Struktur Forderun-
gen nach einem regelrechten Kommunismus oder Sozialismus entgegen, auch wenn es
diese Worter noch nicht gab. Autoritire Regierungsvorstellungen sahen sich von radi-
kaldemokratischen und anarchistischen Anspriichen herausgefordert. Die Parlaments-
armee selbst hatte zeitweise eine Struktur, die sich nur mit dem modernen Begriff der
Rite-Abordnung beschreiben lisst. Unzihlige grofiere und kleinere religiose Sekten ent-
standen, deren Namen teilweise noch von der Furchtlosigkeit und der Lust zeugen, mit
der in ihnen iiberkommene Hierarchien in Frage gestellt wurden, und das nicht selten
ganz handfest, indem man die Einziunungen der einstmals kommunalen Felder riick-

- am 14.02.2026, 09:55:09.

33


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

gingig machte: Seekers, Ranters, Levellers, Diggers, um nur die bekanntesten zu nen-
nen.®

Die englische Revolution von 1640-1660 war also ein entschieden demokratischer
Moment. Man darf das nicht falsch verstehen: Das Parlament vertrat keine Politik, die
sich in einem modernen Sinn als demokratisch deuten lisst. Es waren aber die Ausein-
andersetzungen zwischen Kénig und Parlament, die dank des historischen Kontextes
einen Moment hervorgebracht haben, in dem der demokratische Gedanke als solcher in
aller Klarheit und mit all seiner Provokationskraft aufgetreten ist — auch wenn er sich
nicht durchsetzen konnte. Die Forderung, der Gedanke, die Provokation eben sind da.
Eine Provokation ist im rémischen Recht die Vorladung vors Gericht: Um nichts anderes
handelt es sich, wenn der demokratische Gedanke die herkémmlichen Rechtfertigungen
von Herrschaft ihrer Scheinevidenz beraubt.

Es wurde schon angedeutet: Der Begriff oder das Verstindnis, das ich hier von der
Reaktion vorstellen will, beruht auf einer historischen Voraussetzung: Reaktion ist nim-
lich Reaktion auf eine bestimmte Bewegung oder Forderung, die man ganz allgemein
als eine demokratische beschreiben kann — das in aller Ungenauigkeit noch gesprochen.
Nicht jede Verteidigung z.B. der Rechte der Konige oder allgemeiner ererbter Macht ist
per se schon reaktionir. Und es gibt auch reaktionires Denken, das sich zumindest in ei-
ner bestimmten Hinsicht demokratisch gibt. In jedem Fall aber kann es keine Reaktion
geben ohne die Bewegung der Abwendung, der Aversion gegen eine als fatal oder gar als
geschmacklos, als widerwirtig, abartig empfundene Gleichmacherei, deren naheliegen-
de Manifestation im Bereich des Politischen als demokratische Forderung erscheint. Es
ist die historische Voraussetzung fiir die Rede von Reaktion bei Hobbes erfillt. Zudem
hat Hobbes einige ganz zentrale Elemente reaktioniren Denkens schon in aller Schir-
fe zum Ausdruck gebracht. Ich will diesen antizipatorischen Aspekt der Philosophie von
Hobbes unter drei Uberschriften bringen. In ihrer Ausfithrung wird denn auch deutlich
werden, weshalb Hobbes zwar in die Vorgeschichte der Reaktion gehort, nicht aber zur
Reaktion selbst; es ist eine kleine, aber entscheidende Verschiebung, die seine Philoso-
phie unterlaufen muss, bis sich aus den Elementen, die bei ihm versammelt sind, die
spezifische Physiognomie der Reaktion ergibt.

Erstens: Der Krieg. Der Krieg ist fiir Hobbes nicht ein bestimmtes zeitlich und raumlich
begrenztes Ereignis, in dem sich z.B. ein Staat eines dufleren Eindringlings erwehrte
oder durch den sich die Interessensphiren zweier rivalisierender Staaten abgrenzen lie-
3en. Der Krieg ist vielmehr die Natur menschlicher Beziehungen selbst. Er ist nicht so
sehr der Vater aller Dinge, wie es von Heraklit so ritselhaft wie eindringlich behauptet
wird. Er ist einfach die Wahrheit aller Dinge, zumindest der menschlichen. Eine hoff-
nungslos pessimistische Anthropologie, der zufolge die Menschen immer nur jeder nach
seinem Vorteil handeln, gebietet eine Konzeption, in der diese selben Menschen, sich
selbst iiberlassen und ohne eine Einschrinkung und Disziplinierung durch eine grofiere
Macht, die sie durch Strafandrohung von allen Ubeltaten abhilt, einander nur als Feinde
begegnen konnen. Der Naturzustand wird von Hobbes als eine animalische Feindschaft

6 Ein eindrucksvolles Portrait der vielfaltigen und oft widerspriichlichen geistigen Bewegungen je-
ner Zeit gibt Christopher Hill in The World Turned Upside Down (zuerst verdffentlicht 1972).

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

imaginiert, in der die Menschen einander verschlingen, mit allem Recht der Welt im Ub-
rigen. Der Naturzustand, das ist der Zustand, in dem die Menschen leben, wenn sie sich
nicht zur Befolgung fester Regeln verbindlich erklirt haben. D.h. der Zustand aufier-
halb, vor, jenseits oder nach aller staatlichen Organisation. Der Biirgerkrieg, der die Zeit-
genossen so erschiitterte, ist nicht einfach ein anderer Krieg. In einem herkémmlichen
Krieg gibt es eine erzwungene oder freiwillige innere Solidarisierung in den kriegsfith-
renden Staaten, zumindest stellt man sich das so vor. Es gibt jedenfalls keinen zwingen-
den Grund, weshalb ein duflerer Krieg die innere Ordnung in Frage stellen oder sogar
auflosen sollte. Hingegen ist der Biirgerkrieg die volle und gnadenlose Enthiillung der
brutalen egoistischen Natur des Menschen durch die Auflosung exakt der einen Institu-
tion, die den Menschen vor sich selbst schiitzen kann. Der Biirgerkrieg lisst die Schran-
ken fallen, die dem Streben des Menschen (seiner »Power«, wie Hobbes schreibt) sonst
gesetzt sind. Was dann folgt, ist gut in dem berithmten Satz aus Shakespeares Julius Cae-
sar auf den Punkt gebracht: Nach der Ermordung des Titelhelden findet sich Marc Anton
mit dessen Leichnam alleine und schwort Cisar, ihn zu richen — auch das der Beginn
eines blutigen Biirgerkriegs. Und das klingt so:

A curse shall light upon the limbs of men:
Domestic fury and fierce civil strife

Shall cumber all the parts of Italy;

Blood and destruction shall be so in use

And dreadful objects so familiar

That mothers shall but smile when they behold
Their infants quartered with the hands of war,
All pity choked with custom of fell deeds;

And Caesar’s spirit, ranging for revenge,

With Ate by his side come hot from hell,

Shall in these confines with a monarch’s voice
Cry havoc and let slip the dogs of war,

That this foul deed shall smell above the earth
With carrion men groaning for burial. (111, 1, 262—275)’

Ja, der Krieg ist fiir Hobbes eine tiefe, schicksalhafte Wahrheit menschlicher Existenz.
Seine gesamte Philosophie dient keinem anderen Zweck, als die Macht von Krieg, Feind-
schaft, Streit zuriickzudringen.

Der Krieg mag also die Wahrheit der menschlichen Dinge sind. Erist gerade nicht ihr
Vater. Alles Wertvolle im menschlichen Zusammenleben — Wissenschaft, Technik, Han-
del, Industrie, Wohlstand, Sicherheit - ist dem Krieg abgerungen. In seinem eindrucks-

7 »[...] ein Fluch soll auf die Glieder der Menschen fallen. Raserei im Innern und witender Biirger-
krieg sollen alle Teile Italiens heimsuchen. Blut und Zerstérung sollen so blich und schreckliche
Dinge so vertraut sein, dass Miitter nur noch lacheln, wenn sie mitansehen, wie ihre Kinder durch
die Hinde des Krieges zerfetzt werden, weil alles Mitleid erstickt wird durch Gewéhnung an Grau-
samkeit. Und Caesars Geist, ausspahend nach Moglichkeiten fir seine Rache, heiR aus der Holle
kommend, wird in diesen Gegenden mit Herrscherstimme sVernichtungcschreien und die Kriegs-
hunde herauslassen, auf dass diese bose Tat zum Himmel stinke durch Menschen in Verwesung,
die nach Begribnis stohnen.« (Ubersetzung von Dietrich Klose. 93)

- am 14.02.2026, 09:55:09.

35


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

vollen und kimpferischen Buch Lempire du moindre mal hat Jean-Claude Michéa darauf
hingewiesen, wie wichtig der Horror vor dem religiés und ideologisch motivierten Biir-
gerkrieg fiir die moderne liberale Idee einer »Neutralitit« des Staates war, der nur noch
die Form des Zusammenlebens der Menschen definierte (nimlich iiber die Rechte, die
sich in Gesetzen Ausdruck verschafften), wihrend die eigentliche Arbeit der Zusammen-
fithrung der Menschen dem unpersénlich agierenden »Markt« iiberlassen wurde. Der
gesamte Liberalismus beruht auf dieser Vorstellung, dass die Menschen von sich aus
nicht schon aufeinander ausgerichtet sind, gerade nicht eine politische Existenzweise
haben, sondern eine friedliche Koexistenz nur iiber die Vermittlung der freien Okono-
mie kennenlernen kénnen. Insofern gehért Hobbes nicht nur in die Vorgeschichte der
Reaktion, sondern auch und sogar viel mehr in die des Liberalismus.

Denn man findet bei Hobbes nicht den Anflug einer romantischen Verklirung des
Krieges. Der Krieg — sicher der politische, noch gewisser aber der fundamentale anthro-
pologische und in nicht zu ignorierender Brutalitit der Biirgerkrieg — ist ein Ubel. Es
gibt nichts Gutes an ihm. Es ist dies der Punkt, der Hobbes klar von den Reaktioniren
abgrenzt. Bei Hobbes wandert das Thema des Krieges in den Mittelpunkt der philosophi-
schen Reflexion. Aber nur zu dem einen Zweck, die Macht des Krieges zu brechen. Die
Reaktionire hingegen finden auf die eine oder andere Weise ihren Gefallen am Krieg.
Die Idee einer grundlegenden Konfliktualitit im menschlichen Sein, die Idee, dass Le-
ben Kampf bedeutet, iibt auf diese Autoren eine unwiderstehliche Anziehungskraft aus,
und das auch dann, wenn dieser Kampf in scheinbar zivilisierte Formen iiberfithrt ist,
wie es die kapitalistische Konkurrenz ist — zumindest dem kapitalistischen Mythos zu-
folge.

Dieses zweideutige Verhiltnis zwischen Hobbes und der Reaktion lisst auch bei
den folgenden Punkten wiederfinden: Hobbes formuliert einerseits eine ganze Reihe
von Grundgedanken, fast: Axiomen des reaktioniren Denkens; sie treten bei ihm aber
in einer ganz niichternen, resignierten, fahlen Beleuchtung in Erscheinung - die Re-
aktion wird sie erst in schreienden Farben ausmalen miissen, um ihnen den spezifisch
reaktioniren Ton zu geben.

Zweitens: Individualismus, Egoismus, Gleichheit. Die Menschen erscheinen bei Hobbes als
radikal egoistische Wesen. Ein jeder kimpft fiir sich, am Ende: fiir seine Selbsterhaltung.
Zwar wird man dieses Bild nicht in der Abstraktheit lesen diirfen, die sich uns Spateren
dabei aufdringt: Wir denken dann an atomisierte Subjekte, ein jedes vom anderen ge-
trennt. Wahrscheinlich aber steht bei Hobbes noch die Idee von solchen Einzelwesen im
Hintergrund, die aus einem kleinen Familienverband heraus agieren: diesen schiitzend
und reprisentierend. Das wiirde zumindest auch den sozialen und politischen Gepflo-
genheiten der Zeit besser entsprechen als die Vorstellung total isolierter Subjekte. Aber
wie dem auch sei: In jedem Fall treten da Wesen auf den Plan, die in einem fundamenta-
len Sinn entwurzelt sind.® Sie leben nicht mehr primir aus einer Geschichte oder Kultur
heraus, sie streben nicht mehr nach einer Erfillung, sei sie religios oder politisch ver-
standen, ihr Leben ist nicht geleitet von einem Ideal des gliicklichen oder gelungenen

8 Durchaus in dem prazisen und tiefen Sinn, den Simone Weil diesem Begriff gegeben hat.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Lebens. Es sind abstrakte, d.h. aus ihrem auch weltanschaulichen Zusammenhang ab-
gezogene Entititen, die sich, einfach da eben alles andere gestrichen wurden, nur mehr
um sich selbst bekiitmmern kdnnen. Man hat demnach eine dreifache Abstraktionsbewe-
gung vor sich: die Abstraktion der Menschen aus einem vorgingigen (natiirlichen) Be-
dingungsgefiige, die sie als vereinzelte erscheinen lisst; die Abstraktion der Menschen
aus politischen und sozialen Kontexten, die sie als reine Individuen auf den Plan treten
lasst (denn das Politische muss ja erst nachtriglich und auf verwickelten Wegen wieder-
gefunden werden); und die Abstraktion der Menschen aus allen weltanschaulichen oder
ideologischen Einbindungen, so dass es nur mehr eine einzige universelle und unzwei-
felhafte Zielsetzung menschlichen Lebens jenseits aller vorgeblichen Werte geben kann:
die nackte Selbsterhaltung.

Man sieht, dass Hobbes darin ein entschieden moderner Denker ist. In der Tat arti-
kuliert er damit den Grundgedanken der modernen, liberalen Ideologie: dass Menschen
zutiefst egoistische Wesen sind; dass dieser Egoismus ontologisch in der Vereinzelung
der Menschen gegriindet ist; und dass darum das einzige Ziel dieser vereinzelten Ego-
isten die eigene Selbsterhaltung ist, hochstens noch die Verbesserung der materiellen
und der Sicherheitslage, die aber beide in Wahrheit nur Korrolarien der Selbsterhaltung
sind. Das moderne Denken nennt diese vereinzelten, egoistischen Wesen Individuen.

Man sieht auch, dass die Ontologie des Krieges mit dieser Anthropologie der Selbst-
erhaltung in engstem Zusammenhang steht. Ist diese gesetzt, kann jede nicht mehr aus-
bleiben. Diese Sichtweise ist uns so von den hegemonialen Diskursen in Politik und Oko-
nomie geliufig, dass wir uns meistens erst besinnen miissen, um zu sehen, dass diese
Behauptung mit der Realitit nichts zu tun hat. Sie muss riesige Teile des menschlichen
Lebens mithsam amputieren, und zwar die besten Teile dieses Lebens. Natiirlich kann
man argumentativ herleiten, dass die Liebe fiir das eigene Kind und das, was man fiir
es zu tun bereit bin, irgendwie Ausdruck des eigenen egoistischen Gliicksstrebens sind,;
aber dass man das auf einem Blatt Papier kann, dndert nun einmal nichts an der schlich-
testen Tatsache der Welt: dass so eine Liebe eben nichts mit Egoismus zu tun hat. Aus
Egoismus kann niemals Liebe entstehen, noch nicht einmal so etwas Grundlegendes wie
Vertrauen.’

Es gibt demnach gute Griinde, dieser These zu misstrauen. Es gibt gute Griinde, die
anthropologischen Voraussetzungen, auf denen sie beruht, einer fundamentalen Kritik
zu unterwerfen. Das ist eine entschieden emanzipatorische Forderung. Man findet al-
lerdings einen Widerhall auch im reaktioniren Denken, wenn auch, wie immer, in einer
ganz widerspriichlichen Form. Denn es dreht sich am Ende alles um die Konsequenz, die
sich mit unbestechlicher Notwendigkeit aus dieser Anthropologie ergibt — oder ihr zu-
grunde liegt, je nach Perspektive: Denn in dieser Sichtweise gilt eine fundamentale Gleich-
heit aller Menschen. Keine hoheren Prinzipien konnen die grundsitzliche Privilegierung
eines Menschen vor anderen rechtfertigen, weder Tradition und Blut noch Talente, Wer-
te, Weisheit oder Verdienst. In verschiedenen Spielarten tritt diese Gleichheitsidee in

9 Dieses Problem habe ich in meiner Kritik an Hobbes’ Vertragskonzept schon ausfiihrlich behan-
delt, vgl. Thomas Hobbes und der diskrete Charme der GroRinquisition. 48ff. Auch diesen Punkt
diskutiert Michéa, a.a.0.131-134. 147. Dt.: 123-125. 136f.

- am 14.02.2026, 09:55:09.

37


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

den Theorien der Reaktionire auf, und immer sind sie bemitht, die Implikationen die-
ser Gleichheit zu iberwinden, zumindest die, die sie darin zu finden glauben. Sie sehen
dort, wo ein emanzipatorischer Diskurs vor allem eine Bedingung fiir Befreiung oder
einfach fur die Reduzierung von Unrecht sieht, eine gefihrliche Liige. Nicht nur sind die
Menschen einander nicht gleich, wie die Reaktion nicht miide wird zu betonen — und
darin hat sie sicher nicht Unrecht. In der Tat sind viele Sackgassen und Hilflosigkeiten
der gegenwirtigen »linken« Diskurse darauf zuriickzufithren, dass man mit dieser ei-
genartigen Behauptung ganz leichtfertig umgeht. Die Reaktion sieht in dieser These vor
allem das Vorzeichen einer allgemeinen Entwicklung, die es ganz eigentlich ist, was ihr
Angst macht, wenn nicht sogar: Ekel bereitet: eine grofe Gleichmacherei. Das Gleiche, Un-
differenzierte, Vulgire st6f3t sie ab. Noch mehr: diese These der Gleichheit aller ist, in den
Augen der Reaktionire, sogar die Ursache fiir all die Verheerungen durch Krieg, Massen-
vernichtung und Totalitarismus, die, wieder in ihren Augen, die wahren Insignien der
Moderne sind. Weil man, so geht die Argumentation, der natiirlichen Ungleichheit der
Menschen nicht mehr Rechnung trigt, fithrt man diese systematisch in eine Situation
der Uberforderung; man erwartet von ihnen das »Handwerk der Freiheit«,'® dem sie in
Wahrheit gar nicht gewachsen sind. Kein Wunder also, wenn die Eskalation der Gewalt
immer haarstriubendere Tiefpunkte erreicht.

Diese These wieder teilt die Reaktion mit Hobbes: Die Menschen sind der Freiheit
gar nicht gewachsen. Es ist daher besser, ihnen diese Freiheit gar nicht erst zuzumuten.
Doch der Ton ist ein anderer, bei Hobbes und bei den Reaktionidren. Wie ist das gemeint?

Wenn Hobbes so spricht, dann konstatiert er resigniert, vielleicht schwermiitig, aber
am Ende gelassen und mit der Distanziertheit des Denkers ein Problem. So sieht es aus,
sagt er. Was machen wir jetzt damit? Seine Antwort ist einfach: Es gilt, ein Gemeinwe-
sen zu schaffen, das durch seine schiere Ubermacht die Menschen daran hindert, einan-
der die Kopfe einzuschlagen. Der Staat hat eine Zucht- und Abschreckungsfunktion. Der
Staat arbeitet in erster Linie mit Angst: »The passion to be reckoned upon, is Fear [...].«**
Man muss eine Affektékonomie etablieren, in der alle Leidenschaften und Begierden, die
die einzelnen sonst so haben konnten, zumindest die schlimmsten und gefihrlichsten,
immer iiberwogen werden von der Angst vor staatlicher Strafe. Ob diese Strafe, ob die
Gesetze gerecht sind oder nicht, spielt dabei nicht nur keine Rolle. Diese Frage ist sogar
sinnlos — weil es Staaten sind, die Recht und Unrecht definieren — und gefihrlich, weil
jeder, der so fragt, sich tendenziell das Recht anmaf3t, iiber die Rechtmifigkeiten staat-
licher Setzungen zu diskutieren. Die Gleichheit der Menschen lasst sich nur durch die
Ubermacht des Staates iibertrumpfen.

Damit akzeptiert Hobbes diese Gleichheit aber, und mit ihr die Grundlage fiir die Rufe
nach Freiheit, und zwar nach der Freiheit aller, ohne Ansehen der Person. Und so geht er
fiir die Reaktionire schon einen Schritt zu weit. Er paktiert mit der Moderne, die er hit-
te iiberwaltigen sollen. Die Hand, die man ihr entgegenstreckt, muss sie in einer Finte
am Handgelenk packen, um ihr den Arm auf den Riicken zu drehen. Es gibt hier keinen

10 Dasist der schone Titel eines Buches, das mit dieser Thematik aber in Wahrheit nicht viel zu tun
hat.
11 Thomas Hobbes: Leviathan. 99.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

ehrenvollen Kompromiss, weil der Gegner nicht satisfaktionsfihig ist — so denkt die Re-
aktion. Hobbes ist und bleibt ein zutiefst rationaler Denker, auch und gerade in seiner
Theorie der Angst, des Egoismus und des Staates. Es gibt hier keine Verbrimungen und
Verklirungen. Die Welt ist kalt in Hobbes’ Augen, und er wiirde sicher sagen, dass das
nun einmal nicht seine Schuld ist.

Den Reaktioniren aber ist die Gleichheit, die Hobbes bekennt und der er nur in der
Praxis etwas entgegenzusetzen sucht, ein Graus. Es ist dabei, wie wir sehen werden,
nicht so, dass Reaktionire notwendig etwas gegen eine bestimmte Gruppe haben, auch
wenn das gewohnlich genug ist. Es ist die Tendenz hinter der behaupteten Gleichheit,
die sie abst6f3t, die Tendenz namlich, alles gleichzumachen. Die Moderne ist fiir sie ei-
ne einzige Bulldozer- und Planierraupenunternehmung. Am Ende gibt es keine Unter-
schiede mehr, und damit auch nichts Besonderes. Aller Wert, alle Grof3e, alles Wertvolle
und Wiirdige ist gewichen. Die Reaktionire akzeptieren die Gleichheit aller deshalb nur
als genau den Ausgangspunkt, den man iiberwinden muss, und zwar gerade mit den Ei-
genschaften dieser Ausgangssituation selbst.

Hobbes hat der Gleichheit der Menschen eine besonders frappierende Begriindung
mitgegeben, die so ganz in Ubereinstimmung mit diesem illusionslosen und materialis-
tischen Pessimismus steht. Die Gleichheit der Menschen zeigt sich daran, dass sie alle in
der Lage sind, den jeweils anderen umzubringen. Die Kraft ist iiberall ungefihr gleich,
und wo sie doch einmal einen signifikanten Unterschied zeigt, kann dieser mit anderen
Mitteln, zum Beispiel der List, kompensiert werden.”” Doch diese mérderische Gleich-
heit aller wird durch den Erfolg nicht aufgehoben. Ich habe meinen Feind umgebracht,
schon und gut. Doch im Becher, den ich zur Feier meines Triumphes hebe, kann schon
das Gift eines anderen Feindes brodeln.

Die Reaktionire hingegen verfolgen eine andere Strategie: Es gilt, mit den Mitteln
der Gleichheit diese zu iiberwinden, und das geschieht im Kampf, noch genauer: in ei-
ner metaphysischen Uberhéhung von Kampfund Sieg, die einem Hobbes ganz fernliegt.
Denn fiir die Reaktionire ist der Krieg nicht, wie fiir Hobbes, die traurige Realitit der
menschlichen Welt, sondern ihr Motor, der Hochofen, aus dem der beste Stahl flief3t. Der
Krieg ist dort tatsichlich, was er nach Heraklit angeblich war: Vater aller Dinge. Und der
Sieg ist deshalb auch einerseits Beweis einer natiirlichen Uberlegenheit, die sich gerade
darin, im Sieg, bezeugt, und andererseits das Ergebnis, in das der Kampf als Produkti-
onsmaschine von echten Minnern miindet: der Sieger nimlich, der seine Uberlegenheit
bewiesen hat und der sich in diesem Beweis, der zugleich Feuerprobe war, erst zu seiner
wahren Hohe emporgeschwungen hat. Fiir die Reaktionire also ist der Mord, der Kampf
nicht wie fiir Hobbes der Beweis fiir die Gleichheit der Menschen, sondern genau im Ge-
gensatz fiir die Uberlegenheit der einen iiber die anderen. Diese Gedankenfigurl4sst sich
leicht auf eine Ebene ausweiten, in der sich nicht mehr Einzelne, sondern Volker gegen-
iiberstehen, die dann ihren respektiven Wert im Kampf miteinander ausmachen. Diese
»volkische« Interpretation hat zudem fiir die Reaktionire den Vorteil, dass damit der
geschmihte Individualismus der Moderne mit einem Schlag mit tiberwunden ist, wenn
auch nur dem Begriffe nach. (Wohlgemerkt, nicht alle Reaktionire sind Anti-Individua-
listen und/oder in Nationen denkende Kollektivisten. Ayn Rand etwa ist entschiedene,

12 Vgl ebd. 86f.

- am 14.02.2026, 09:55:09.

39


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

radikale Verfechterin eines metaphysischen Individualismus und Feindin der Nationa-
lismen - auch wenn sie in Wahrheit selbst einen kaum verhohlenen US-amerikanischen
Nationalismus férdert.)

Drittens: Angst. Philosophie ist keine abstrakt-geistige Angelegenheit. Philosophie ent-
steigt immer einer Leidenschaft. Bei Platon kommt das unzweideutig zur Sprache,
wenn er von der Philosophie als Erotik und von dieser als von einem gottlichen Wahn-
sinn spricht. So unzweifelhaft das ist, so selten geschieht es, dass ein Philosoph sich
der eigenen Leidenschaft, die sein Denken antreibt, ganz bewusst wird. Bei Hobbes
ist das anders. Der Nerv, um den sich sein Denken legt (und mit ihm im Ubrigen noch
andere Affekte, zu denen sehr wohl auch eine echte Sorge um die Menschen gehort),
ist die Angst, und Hobbes spricht das klar aus. Sie tritt nicht nur als der Hebel auf, um
die Menschen zu einer wirklich menschwiirdigen Gemeinschaft zu zwingen. Hobbes
bekennt sich zudem in einer erstaunlichen Passage eines kleinen autobiographischen
Gedichts zu ihr:

Non est ut patriae pudeat; sed tempus iniquum
Conqueror, et mecum tot quoque nata mala.
Fama ferebat enim diffusa per oppida nostra,
Extremum genti classe venire diem.

Atque metum tantum concepit tunc mea mater,
Ut pareret geminos, meque metumque simul.

I need not be ashamed of my native place; | mourn
An unjust time and the so many evils born with me.
For through the scattered towns a rumor ran

That our people’s last day was coming in a fleet,
And so much fear my mother conceived at that time
That she gave birth to twins: myself and Fear.®

Die Angst ist Hobbes’ Zwilling, mit ihm geboren. So sehr das natiirlich eine nachtrig-
liche Projektion ist, Hobbes spricht doch in voller Aufrichtigkeit. Es ist sicher nicht zu-
letzt die Erfahrung der Kriege, vor allem der religios und ideologisch itberhdhten (der
Dreifdigjahrige Krieg und der Englische Biirgerkrieg), die Hobbes diese Angst eingege-
ben hat. Das wurde bereits erwihnt. Die Angst ist dabei nicht einfach Angst vor diesem
oder jenem, etwa vor einer Krankheit. Das kann sie auch sein, denn am Grunde steht
das scharfe Bewusstsein, wie prekir menschliche Existenz ist, eine Prekaritit, der die
Emphase der individuellen ontologischen Macht oder Machtigkeit (»Power«) Paroli zu
bieten hat. Diese ist so grof wie das Bewusstsein jener. Daher ist die Angst vor allem
Angst vor dem Tod, und sie ist noch niherhin ein tiefes Misstrauen gegen die anderen
Menschen. Nicht so eines, das gar kein Vertrauen mehr zulisst; offenbar unterhielt der
Privatmann Hobbes durchaus enge und vertrauensvolle Beziehungen zu anderen. Aber
ein solches Misstrauen, das sich gleichmifig auf alle menschlichen Beziehungen, vor al-

13 Hobbes: The Verse Life. V. 21-26.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

lem in der Perspektive des Philosophen, legen muss, wie ein Pilz, der alles bedeckt und
faul werden lasst.

In der Angst verdichten sich also die affektive Kraft und der systematische Kern von
Hobbes’ Denken. Aus ihr miissen die Konsequenzen erwachsen, die der Leviathan zieht:
die Unerlisslichkeit, sich unter jede gegebene Autoritit zu unterwerfen, will man nicht
das gréfite denkbare Ubel riskieren, den Biirgerkrieg, d.h. die allseitige Entfesselung al-
ler aggressiven und destruktiven Potenzen der Menschen. Die Angst lisst erkennen, dass
Sicherheit, Zwang und Freiheit ein und dasselbe sind.™*

Die Orientierung bleibt also, bei aller echten Arbeit am bestméglichen Gemeinwesen
(das eben nicht das beste schlechthin sein kann), zutiefst negativ. Es gilt das schlimms-
te Ubel zu vermeiden. Das, diese Vermeidung ist die beste politische Organisation, ist ihr
einziger legitimer Erfolg. Alles Weitere ist Dreingabe oder wieder Gefahr fiir diesen Er-
folg. Die Perspektive bleibt negativ, diister, und die Angst erfihrt zu keinem Zeitpunkt
eine Verklirung oder Erlosung. Sie ist und bleibt, als Angst, als genau diese Angst, im
Herzen von Hobbes’ Denken.

Wieder tritt Hobbes als Stichwortgeber fiir die Reaktion auf. Wie der Krieg und die
Feindschaft, wie die morderische Isolation und der Egoismus, so kehrt auch die Angst
bei ihnen wieder. Aber so wie Krieg und Individuum eine Verklirung erfahren miissen,
um in den reaktioniren Diskurs einzugehen, so auch die Angst. Bei ihr ist diese Ver-
klirung eigentlich erst bei der Sache, denn die Reaktion ist genau dies: die Suche nach
einer Wirklichkeit, der das Wirklichsein abhandengekommen ist, und das mit der Hil-
fe des Affekts. Die Angst hat daher nicht primir ihre Funktion als Angst und als genau
diese Angst, sondern als ein Affekt oder gar als ein Uberaffekt, der es mit nichts Gerin-
gerem mehr als mit dem Sein als solchen zu tun hat (wie bei Heidegger). Im ersten Fall
ist die Angst ein Affekt in einer ganzen Reihe, ausgezeichnet aber durch seine Intensitit
wie durch die stindig greifbare Aktivierung; im zweiten Fall ist sie Entschliisselung (und
in Wahrheit Setzung) der Wahrheit von Sein selbst. War sie bei Hobbes einerseits auto-
biographisch und zugleich konkret historisch begriindet, andererseits das Scharnier der
Theorie, wird sie in der Reaktion zu einer metaphysischen Grof3e. Sie ist nicht mehr ein-
fach nur verniinftige Reaktion auf einen bestimmten Zustand der Welt oder Instrument
sozialer und politischer Praxis, also etwas zwar Hochstwichtiges aber zugleich genau Be-
nennbares, wie bei Hobbes. Es geht dann vielmehr in ihr um alles, und das in einem Sinn,
der radikaler nicht sein konnte. Bei Hobbes zeigt die Angst unmittelbar die conditio hu-
mana an; in der Reaktion hingegen wird ihr die Aufgabe iibertragen, an irgendeine tiefe
Wahrheit dieser conditio humana zu rithren, die abwesend bleibt. Bei Hobbes ist ihre Ne-
gativitat die eines Fotonegativs: Das gibt die Dinge ja auch in aller Schirfe wieder. Bei
den Reaktiondren hingegen ist ihre Negativitit die einer Widerlegung dessen, was ge-
meinhin als Wirklichkeit gilt (nimlich der »Masse«) und die Uberantwortung der Frage
der Wirklichkeit an einige Wenige, an die Wissenden, die Auserwihlten, die Elite.

14 Beivielen Reaktioniren wird die Gleichsetzung von Freiheit und Notwendigkeit dann wiederkeh-
ren, zwar ohne die durchgefiihrte philosophische Theorie, die diese Gleichsetzung bei Hobbes im-
merhin noch diskutierbar macht, dafiir aber mit sichtlicher Lust an der Paradoxie und noch gro-
Rerer Lust an der Unterwerfung.

- am 14.02.2026, 09:55:09.

41


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Zweierlei Seelenfang. Das fithrt schlieflich zu einem letzten Punkt, in der sich die Reak-
tion und Hobbes fast bis zur Verwechslung nah sind, und in dem sie doch durch eine
entscheidende Nuance getrennt sind. Es gibt auf beiden Seiten einen entschieden ma-
nipulativen Aspekt der Literatur.

Ich habe in einer fritheren Interpretation von Hobbes versucht, glaubhaft zu ma-
chen, dass der Leviathan ein Buch ist, das sich nur zum Teil durch die Theorien erkliren
lasst, die darin vorgestellt werden. Man muss ihn zugleich als ein Mittel zur Einwirkung
auf die Seelen der Leser*innen verstehen. Ob man das nun Manipulation oder Pidagogik
nennt, ist in diesem Kontext nachrangig. Wichtig ist, dass sich einige ganz offensicht-
lich ungeniigende und teilweise sogar widerspriichliche Teile von Hobbes’ Theorie nur
dann erkliren lassen, wenn man annimmt, dass seine Absicht im Schreiben war, die Ge-
miiter derjenigen, die sein Buch lesen werden, auf verschiedensten und manchmal auch
aufinkonsistenten Wegen zu einer Haltung zu fithren, in der sie bereit und willens sind,
sich der staatlichen Autorititen zu unterwerfen. Er versucht das durch Abschreckung zu
erreichen, aber auch durch komplizierte Argumentationen, die immerhin den Anschein
der Rationalitit hinterlassen. So kann sich eine jede tiberzeugen, dass ihre BotmaRig-
keit nicht nur in ihrem egoistischen Interesse ist, sondern in dem aller und somit von
der Vernunft selbst gefordert. (Hobbes nennt seine Grundsitze, die eine Konstruktion
des Staates moglich machen sollen, in der Tat »Naturgesetze«.) Auch der Titel des Bu-
ches spricht dafiir, denn dass Hobbes ausgerechnet dieses ab und zu ganz nebenbei in
der Bibel erwihnte Seeungeheuer zum Titelgeber des Buches machte, erklart sich einer-
seits aus der reinen Suggestivkraft des Bildes, andererseits aus dem Zusammenhang:
Im Buch Hiob nimlich, auf das Hobbes selbst verweist, um seine Titelwahl zu erkliren,
geht es um die Klagen des gerechten Hiob: Der hatte nun, nach einem Leben in Gottge-
falligkeit, alles verloren, und klagt erbittert Gott an. Die ganze Pointe des Buches besteht
dabei in der letzten Rede, in der ein junger Mann, der die Reden der Alten mitangehort
hatte, das Wort ergreift und kurz gesagt folgendes Argument anfihrt: An Gott ist kei-
ne Frage von Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit zu richten, aber nicht etwa, weil er per
definitionem gerecht wire, sondern weil er vielmehr allmichtig ist. Wer wire schon so
vermessen und dumm, sich mit dem Machtigsten anzulegen? Man sieht, dass hier alle
theoretische Diskussion itber Recht und Unrecht mit einer schlichten Beobachtung aus
der Welt gewischt wird: Angesichts absoluter Macht gibt es nur die vollstindige Unter-
werfung. Keine andere These vertritt der Leviathan von Hobbes.

Ich habe in dieser Interpretation Hobbes durch meinen Titel wiederum dem Grof3-
inquisitor aus Dostojewskijs Die Briider Karamasow angenihert. Der GroRinquisitor ist
derjenige, der weif}, dass die Dogmen, Normen und Strukturen, durch die er Herrschaft
ausiibt, unwahr sind, der diese Unwahrheit, seine eigene Unaufrichtigkeit aber fir die
einzige viable Moglichkeit hilt, die christliche Nichstenliebe zu praktizieren. Der Grof3-
inquisitor beliigt die Menschen, weil er glaubt, dass das in ihrem besten Interesse ist.
Der Freiheit, so seine Uberzeugung, sind sie ohnehin nicht gewachsen.”

Hobbes und der GroRinquisitor sagen also die Unwahrheit im vollsten Bewusstsein
dieser Unwahrheit, ihr politisches Wirken ist Manipulation, und das paradoxerweise aus
einer tiefempfundenen Sorge um die anderen heraus.

15 Vgl. Dostojewskij: Die Briider Karamasow. 397—427.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Auch die Texte der Reaktionire sind Manipulation. Sie sind zuerst Literatur, bevor
sie etwa Philosophie sind. Sie sind es aber in anderer Weise. Die spezifisch reaktioni-
re Performativitit verfolgt keinen so mundanen Zweck, sie will nicht bestimmte Men-
schen, die es vielleicht nicht besser wissen, ein wenig beliigen und betriigen, um sie zum
richtigen Handeln zu bewegen. Sie will vielmehr eine gewisse Affektivitit provozieren,
sie schiirt von sich aus Leidenschaft, nicht ganz gleich welche, aber der genaue Inhalt
ist dem Entfachen der Leidenschaft als solcher nachgeordnet. Und sie treibt diese Af-
fekte hervor, mit dem Zweck, sich und die anderen der Wirklichkeit neu zu versichern:
die Unwirklichkeit der alltiglichen, bitrgerlichen, kalkulierenden Welt aufzudecken und
dagegen die tiefere Wirklichkeit spiirbar zu machen, die sich ganz nicht dem Verstand,
sondern nur dem Gefiihl darbietet. Es geht also nicht um eine strategische, sondern um
eine ontologische Manipulation, und sie erfasst als erste die Manipulatoren selbst.

Hobbes konstatiert seine Anthropologie und Metaphysik, aus der sich erst eine ge-
wisse Philosophie des Politischen ergibt (eben die der Unterwerfung der Menschen unter
eine souveridne und ungeteilte Macht) und dann noch die Notwendigkeit, um das Heil
der Menschen willen, diese wenigstens ein bisschen zu tiuschen. Die Augenwischerei
des Leviathan, mit dem die dortigen Argumentationsliicken unsichtbar gemacht werden,
ebenso wie die Manipulationen, mit deren Hilfe solche Seelen gefangen werden, die sich
leicht und gerne unterwerfen — diese strategischen, performativen Aspekte von Hobbes’
Denken folgen erstens den theoretischen Teilen nach, sie geschehen zweitens in volls-
tem Bewusstsein. Selbst der Affekt der Angst, der bei Hobbes immer im Zentrum bleibrt,
der noch die Theorie lenkt, ist in aller Klarheit erkannt. Hobbes tiuscht immer nur an-
dere, und eigentlich auch nur die, die sich tduschen lassen. Sich selbst tiuscht er nie.
Auch sind seine Tiuschungen und Manipulationen deutlich einer theoretischen Strate-
gie unterstellt. Es gilt einen bestimmten Zweck zu erreichen, und daher kann Hobbes
unterschiedslos sowohl affektive als auch kognitive Wege verfolgen: affektiv ist etwa die
Evokation des Meeresungeheuers, wohingegen die gewundenen und selbstbegriinden-
den Argumentationen in der Vertragstheorie deutlich abstrake und intellektuell sind. Er
feuert gewissermafien ein paar Nebelkerzen ab und schaut dann, wer sich wie verwirren
lasst.

Ganz anders die Reaktionire: Hier steht der Affekt am Anfang, aber als ein undurch-
schauter. Was Affekt ist, wird unmittelbar auf die Welt iibertragen. Die Welt hat ihre
Wirklichkeit eingebift. Alles fithlt sich falsch an. Also gilt es dieses Gefiihl zu korrigie-
ren, mit einer Reizung des Affektiven, bis man den Schmerz nicht mehrleugnen kann:als
Reales. Die Reaktion ist das pseudo-intellektuelle, das literarische Aquivalent zur Selbst-
verletzung, die Bekriftigung des Selbst und der Welt sein soll.

Dabher ist der reaktionire Text gar nichts anderes als eine solche Affektreizung. Er
ist primdr performativ. Es ist nicht so, dass eine philosophische These an seinem Anfang
steht, die eine Manipulation aus irgendwelchen Griinden nétig, unvermeidlich macht,
vielleicht sogar gegen den erklirten Willen der Autoren. Nein, die Manipulation ist hier
das Erste, und zwar eine, die sich deshalb nicht um die »Wahrheit« ihrer Thesen kiim-
mert oder gar den Gehalt ihrer »Ideen« (man vergleiche Jiingers Schwadronieren von der
Idee, iiber die er aber bezeichnenderweise nie etwas zu sagen weif3), weil das Wirkliche
doch in dieser Manipulation erst selbst wieder ins Leben gerufen werden muss. Wenn
mein Text, einer Inkantation gleich, doch erst selbst die Wirklichkeit herstellen soll, dann

- am 14.02.2026, 09:55:09.

43


https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

kann man ihm schlieflich keine Wirklichkeitsferne oder Falschheit vorwerfen. Es sind
die Geister, die sie riefen — nur dass ihnen im Allgemeinen die Selbstkritik des Zauber-
lehrlings fehlt. Die philosophischen Thesen folgen daher wie von selbst aus dieser Oko-
nomie des Erlebens: Die Unwirklichkeit des »normalen« Lebens ist das Wirklichste fiir
den Reaktionir. Dagegen miissen eben Krieg, Feindschaft, Eigentlichkeit, Heldentum,
das Grof3e, Erhabene, die Idee usw. ins Feld gefithrt werden, um wieder etwas zu fith-
len, um an die Wirklichkeit von neuem glauben zu kénnen. Man sieht, dass die Theorien der
Reaktion nicht Theorien im gingigen Sinn sind, sondern die Mittel der Herstellung ihrer eigenen
Bewahrheitung im Medium des Affekts.

So kann sich die Reaktion als der wahre Realismus, sogar als der wahre Rationalis-
mus gerieren. Kein Wunder, stellt sie im Text doch selbst die Wirklichkeit her, die sie
»beschreibt«. (Und das ist eine der grofRen Ironien der Geschichte, dass es ausgerechnet
die Reaktion ist, mit ihrer Anrufung des Ewigen, Wahren usw. gegen den vorgeblichen
Nihilismus und Relativismus der Moderne, die am konsequentesten und weitesten auf
dem Weg der Performativitit und des angewandten Konstruktivismus gegangen ist.)

Und vor allem ist der reaktionire Text zuerst und immer auch eine Selbsttiuschung:
Der Reaktionir schreibt, um selbst wieder Wirklichkeit zu fithlen. Und damit das funk-
tioniert, darfer genau nicht wissen, was er da treibt, dass er sich selbst manipuliert. Sonst
wiirde das sofort zusammenbrechen.

Aus all dem lasst sich ersehen, dass Thomas Hobbes kein Reaktionir ist. Er gehort in
Wabhrheit in die frithe Geschichte des modernen Rationalismus und Liberalismus. Seine
Anthropologie, seine Metaphysik haben ihn aber in eine Nihe zur Reaktion gebracht, die
ihn zu einem Stichwortgeber fiir reaktionire Klischees hat werden lassen. Wir werden
das im Folgenden immer wieder erkennen kénnen.

- am 14.02.2026, 09:55:09.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

