
3. Thomas Hobbes: Politik der Angst

Wann anfangen? MankannsichdieFrage stellen,wanngenau,mitwelchemAutor, inwel-

chemMoment dasDenkenderReaktion seinenAnfangnimmt.Aberwahrscheinlich gibt

es keine einfache Antwort auf diese Frage. Ich werde mit Hobbes beginnen, aus Grün-

den, die gleich deutlichwerden,undmit einerwichtigenEinschränkung:Hobbes gehört

nämlich in die Vorgeschichte der Reaktion, so wie ich sie verstehe, nicht geradewegs in

sie selbst.

Das Verständnis von Reaktion, das ich hier entwickeln will, ist von einer geschichtli-

chen Voraussetzung abhängig. Reaktion, schon ihr Name sagt das, reagiert auf etwas.

Und das, worauf sie reagiert, ist die Dekonstruktion von politischen Hierarchien, die

Idee und der Anspruch der Demokratie, von deren Verfolgung die Moderne als politi-

sche Angelegenheit abhängig ist. Das wird in späteren Kapiteln noch näher gefasst; so

muss man gleich bemerken, dass die Schlagworte von Demokratie oder Freiheit natür-

lich nicht ausreichen, um das, wogegen sich die Reaktion stemmt, zu kennzeichnen.

Man kann ein Vorkämpfer der Freiheit und doch zutiefst reaktionär sein. Aber als eine

ersteNäherungkanndashiergenügen:DieReaktion formt sich ineinemgeschichtlichen

Moment, indemdieHerausforderungen,diemit denBegriffen vonFreiheit,Volkssouve-

ränität, Demokratie, Partizipation, Öffentlichkeit verbunden sind, in die Arena des Po-

litischen eingedrungen sind. In einemKontext, in dem das Ancien Regime ganz einfach

das Regime ist, in dem also die Souveränität der Fürsten und Könige, die Unterordnung

der Bauern und Handwerker und Kaufleute, die Exklusivität politischer Entscheidung

nicht grundsätzlich in Frage gestellt ist, kann keine Reaktion aufkommen.

Deshalb wäre es zumBeispiel auch verfehlt, in NiccolòMachiavelli einen Reaktionär

zu sehen. Machiavelli ist Opfer einer traurigen Verzerrung geworden, als man seinen

Namen zum Synonym für eine absolut rücksichtslose und zynische Durchsetzung von

Machtinteressen erklärt hat.Was Machiavelli in seinen Texten einerseits ausspricht, ist

zunächst einmal der Anspruch einer realistischen, einerwissenschaftlichenBehandlung

der Politik: Wie funktioniert denn das überhaupt? Was muss ein Politiker machen, um

bestimmte Ziele zu erreichen? In der Tat scheut Machiavelli dabei nicht vor den bruta-

len Konsequenzen zurück, die sie dabei ergeben können. Es kann im Sinn der Staats-

räson sein, zu lügen, zu täuschen und das eigene Wort zu brechen. So erklärt er in ei-

ner berühmten und berüchtigten Stelle, dass Giovampagolo Baglioni eine unerklärliche

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Schwäche zeigte, als er seinen Feind, den Papst Julius II. nicht tötete, als er die Gele-

genheit dazu hatte.1 Aber erstens erklärt er nicht, dass man immer und unbedingt so

zynisch handeln solle. Und zweitens ist darin vor allem auch eine Abgrenzung zu jenen

politischenTheorien zu sehen,die sich nicht darauf stützten,wieMenschen einander im

Feld des Politischen tatsächlich behandeln, sondern darauf,wie sie es sollten. Eigenarti-

gerweisewaren die Fürsten,Könige undKaiser ja nicht gerechter oder auch nurweniger

kriegerisch, als die politischeTheorie primär ihre Tugenden verherrlichte und ihre Las-

ter abkanzelte. Die Provokation, die Machiavelli seinen schlechten Ruf eingebracht hat,

liegt in dem Bruchmit einer bestimmten theoretischen Herangehensweise, nicht in der

persönlichen Verworfenheit des Autors. Für ihn war dieser Bruch mit der Tradition das

Mittel, um den Bruchmit der Realität des Politischen wieder zu heilen.

Andererseits ist diese Machtpolitik auch bei Machiavelli niemals Selbstzweck. Liest

man nur den Principe, dann kann man demMissverständnis aufsitzen, dass Machiavel-

li den Rechtfertigungsrahmen für eine absolutistische Monarchie bietet. In Wahrheit

mussman das Plädoyer für eine Königsherrschaft in ihren historischen Kontext zurück-

versetzen: Es geht Machiavelli um den Appell an eine geeignete Figur von dem nötigen

Format – es ist recht deutlich Lorenzo di Piero de‹ Medici gemeint –, um die italieni-

schen Staaten zu einer Einheit zu führen,mindestens zu weit, um die Potenziale dieser

Staaten zur Geltung bringen zu können, ihre gegenseitigen Kriege und die äußeren Ein-

mischungen zu verringern. Was die eigentliche politische Vision Machiavellis angeht,

ist er auf der anderen Seite zutiefst geprägt von der florentinischen Republik und ih-

rer Organisation. Mit Demokratie im modernen Verstand hatte das nicht viel zu tun.

Vielmehr hatten in Florenz auch nur die Wenigsten eine politische Repräsentation. Die

politische Führung war fest in der Hand einer relativ kleinen Elite. Die vom Mittelalter

herstammende Organisation in Zünfte war ein unverzichtbarer Bestandteil der politi-

schen Struktur.Aber die gesamteOrdnung der florentinischenRepublikwar nun einmal

eine nicht aristokratische, sondern bürgerliche, eine aufHandel und Industrie beruhen-

de.NichtHerkunft allein bestimmte über das Schicksal einer Person, sondern kaufmän-

nisches Geschick und oft auch Glück. Bürgerliche Tugenden, in denen die Vernunft als

eine rechnende, vorausschauende, kalkulierende, und damit immer moderierende auf-

trat, waren die Schlüssel zum Erfolg. Um die Durchsetzung und Ausweitung eines sol-

chen Modells war es Machiavelli zu tun (Ausweitung aber natürlich nicht im Sinn der

Bekehrung des Rests der Welt). Was bei einem oberflächlichen Blick als eine zynische

Legitimation der Alleinherrschaft erscheint, erweist sich bei näherem Zusehen als eine

differenzierte Vision eines republikanisch verfassten Gemeinwesens.

In beiden Hinsichten ist Machiavelli dabei entschiedenmodern: sowohl in der »wis-

senschaftlichen«Erfassungder Funktionsweise vonPolitik als auch in seiner eigenenpo-

litischen Ausrichtung. Machiavelli gehört in die Vorgeschichte der liberalen Denkungs-

art in der Politik. Vor allem aber hatte er überhaupt eine politische Ausrichtung. Wir

werden sehen, dass die Reaktion letzten Endes anti-politisch oder unpolitisch werden

muss: Die Verunglimpfung des Großen, die mit der Politik in der Moderne einhergeht,

kannnurumgekehrtwerden,wennmannochvonder IdeedesPolitischen selbstAbstand

1 Niccolò Machiavelli: Discorsi. 121f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 31

nimmt.Eine geduldige und verantwortungsvolle politische Tagesarbeit,wie sieMachia-

velli über Jahre hinweg in Florenz ausgeübt hat,wäre für einenReaktionär letztlich nicht

möglich – denn diese Art von Politik, da ist er sich sicher, ist in einem grundsätzlichen

Sinn falsch.

Ich lassemeine Vorgeschichte der Reaktion alsomitHobbes beginnen.Vorgeschich-

te,dennes gibt einenwichtigenUnterschied,der esmit sichbringt,dassHobbes,obwohl

er viele Motive der Reaktion bereits in aller Klarheit formuliert hat, so dass die Späteren

darauf nur noch zugreifen müssen, selbst kein Reaktionär ist.

Die Grundzüge der Philosophie vonHobbes sind zu Genüge bekannt.DieMenschen

sind in ihremNaturzustand, d.h. vor demEintritt in die gesellschaftliche Existenzform,

einander verfeindet. Bevor sich eine politische Seinsweise bildete, mit einer Regierung

und der Möglichkeit der Strafe von Verbrechern, herrschte der Krieg aller gegen alle. Die

gesamte Tragweite dieser Idee wird erst dann klar, wenn man sich daran erinnert, dass

damit nicht einfach irgendeine prähistorische Situation gemeint ist. Vielmehr schlum-

mertdieserNaturzustandununterbrochen imHerzenunsererbürgerlichenGesellschaf-

ten.Er ist ihr Anfang, aber er ist auch ihreWahrheit und ihre beständige Bedrohung.So-

bald die Zügel der Gesetze, der Disziplin, der Autorität nur ein wenig gelockert werden,

so meint Hobbes, muss die Gewalt des Naturzustandes von Neuem ausbrechen. Wer-

den die Menschen nicht mehr von einer Zwangsanstalt namens Staat zu ihrem Glück

gezwungen, dann schlagen sie sich gegenseitig die Köpfe ein.

Weil die Menschen nun nicht anders können, als früher oder später zur Einsicht in

diese somissliche wie unvermeidliche Lage zu kommen,weil sie zudem eine tiefe Sehn-

sucht nach Frieden haben, und eine gut begründete noch dazu – angesichts der Vorzü-

ge der befriedeten bürgerlichen Gesellschaft gegenüber der von Kriegen zerrissenen –,

kommen sie über kurz oder lang in die Situation, dass sie sich entscheidenmüssen: ent-

weder diesen Zustand permanenten Kampfes und Lebensgefahr fortsetzen, frei sein,

aber dafür vielleicht morgen schon tot – oder aber die eigene Freiheit aufgeben, zulas-

sen,dass ein anderer diese aufgegebeneFreiheit aufnimmtund sich einverleibt, sich also

mit anderenWorten einem Staat anvertrauen, dessen Verfügungen unbedingt für mich

gelten, der mir im Gegenzug aber Sicherheit vor willkürlicher Gewalt garantiert. Hob-

bes artikuliert diesenGedankengang in Form einer Vertragstheorie. Ichwerde hier nicht

darauf eingehen, wie überzeugend diese ist und welchen Status der Vertrag bei Hobbes

hat (ob er z.B. nur eine nachträgliche, legitimierende Rekonstruktion ist); das gehört in

die Forschung zu Hobbes, die hier nicht dasThema ist.2Wichtig ist nur der grobe Gang

der Argumente: Es gibt einen vernünftigenZug zur Aufgabe der eigenen Freiheit, umdie

eigene Sicherheit und Unversehrtheit genießen zu können – und mit ihr alle Güter, die

nur von der friedlichen Gemeinschaft hervorgebracht werden können und die als Güter

des Handels, der wirtschaftlichen Produktion und als Resultate einer ungestörten wis-

senschaftlichen Forschung gedacht werden.

2 Ich habe meine Ansichten hierzu in dem 2020 erschienenen Büchlein Thomas Hobbes und der dis-

krete Charme der Großinquisition ausgeführt. Am Ende dieses Kapitels werde ich doch noch einmal

auf diese Fragen eingehen müssen, wenn auch nur ganz kursorisch; zur Rechtfertigung meiner

Hobbes-Auslegung muss ich auf die frühere Arbeit verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Hobbes denkt das nun aber ganz radikal: Damit dieser Übergang vom Krieg in den

Frieden funktionieren kann, darf der Souverän, d.h. die so konstituierte Regierung, kei-

ne Einschränkungen seiner bzw. ihrer Rechte leiden. Um es auf den Punkt zu bringen:

Eine geteilteRegierung ist fürHobbes keineRegierung.Es gibt nun,nachdemÜbergang

in eine bürgerlicheOrdnung,keineRechte derUntertanenmehr.Der Souverän kann von

ihnen nicht verlangen, dass sie sich selbst schaden, denn genau die eigene Unversehrt-

heit ist ja der Zweck ihrer freiwilligen Unterwerfung. Aber davon abgesehen haben sie

keinerleiWiderstandsrechtemehr.Wenn ihnen die Finanz- oder die Religionspolitik ih-

rer Regierung nicht passt, dann können sie zwar eine Eingabe machen, wenn so eine

Möglichkeit vorgesehen ist; aber wenn man nicht auf sie hört, dann müssen sie gehor-

chen. Sie haben kein Recht, sich irgendwelchen Anordnungen der Regierung zu verwei-

gern. Allerhöchstens können unzufriedene Untertanen noch auswandern, aber in dem

Staat, in den sie dann kommen, gilt das Gleiche. DieMacht des Souveräns ist immer ab-

solut. Ist sie es nicht, ist er kein Souverän, und das, dem er vorsteht, kein echter Staat.3

Man sieht, wie der Naturzustand mit seinem Krieg aller gegen alle sich in der staatli-

chen Existenz fortsetzt, und das sogar und gerade im besten Fall: Denn in Wahrheit ist

ja die allgegenwärtige Gewaltdrohung des Naturzustandes im staatlichen Zustand kon-

serviert und nur überhöht worden, indem nämlich der Souverän diese Gewaltdrohung

nun als eine legitime in sich konzentriert.4 Es gibt kein Entrinnen.

Bürgerkriege. Diese Theorie mag abwegig und an den Haaren herbeigezogen oder auch

ganz einleuchtend erscheinen, je nachdem, wie tief man einen gewissen neuzeitlichen

Diskurs verinnerlicht hat. Eines muss man sich aber gleich klarmachen: Diese Theorie,

so wie viele verwandteTheorien, die zur selben Zeit entworfen werden, fallen nicht vom

Himmel. Sie haben nicht einfach nur theoretische Voraussetzungen. Vielmehr hat sich

imVerlauf des 16. Und 17.Jhs. eine neue Form von Krieg herausgebildet, deren Brutalität

und Unbeherrschbarkeit die Zeitgenossen zutiefst erschütterte: der ideologisch, meis-

tens religiös begründete oder überformte Bürgerkrieg.5 Hobbes selbst schreibt in einer

Zeit, in der in England der Konflikt zwischen dem Parlament und der Krone in einen

langwierigen und teils chaotischen Bürgerkrieg geführt hat, der das Land zerriss. Hob-

bes war, als Anhänger der Königspartei, ins französische Exil gegangen. Nach der Ver-

öffentlichung des Leviathan 1651 kam er dort allerdings ebenfalls in eine schwierige Po-

sition: Einerseits hatten seine massiven Angriffe gegen kathologische Theologen ihn in

dem katholischen Frankreich nicht eben beliebt gemacht. Andererseits fiel es anderen

Königstreuen nicht schwer, Hobbes angesichts des eklatanten Machtpositivismus beim

3 Was für eine Art von Regierung dieser Staat hat, ist dabei nachrangig: Einemonarchische Struktur

kommtdemDenkensHobbes’ naturgemäßbesonders entgegen; die Theorie gilt aber, egal obman

es mit einer Monarchie, einer Aristokratie, einer Demokratie oder einer Mischverfassung zu tun

hat – solange man unter »Mischverfassung« eben nicht eine Teilung der Souveränität versteht.

4 Vgl. dazu Giorgio Agamben: Homo sacer. Italienisch. 41–45. Dt. 45–49.

5 Or so the story goes… Dieses Klischee der Geschichtsschreibung ist selbst zu hinterfragen, zumin-

dest in der verkürzten Form, in der es oft auftritt. Nicht selten nämlich dient es so – wir werden es

z.B. bei Schmitt sehen – der Diskreditierung jeder Art von Engagement für eine bessere Welt, das

pauschal und billig unter Ideologie- und Totalitarismusverdacht gestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 33

König als einen verkapptenTheoretiker der Parlamentspartei anzuschwärzen: Wenn je-

de existente Macht als solche schon gerechtfertigt ist, wie es Hobbes letztlich behaup-

tet, dann gibt es keinen tieferen Grund mehr, auf dem der geschlagene und aus dem

Land vertriebene englische König seine Ansprüche auf die Führung des Landes aufbau-

en könnte.Hobbesmusste daher Frankreichwieder verlassenundnachEngland zurück-

kehren.

Zwei Bemerkungen noch zu diesem Bürgerkrieg: Zum einen lässt sich an ihm diese

eigenartige Grundidee von Hobbes exemplifizieren, wonach eine geteilte Souveränität

inWahrheit das Ende von Souveränität ist. Die Verfassungsformel für die englische Re-

gierungsform vor dem Bürgerkrieg lautete »King in Parliament«, d.h. dass der König

herrschte, dabei aber in bestimmten Belangen auf die Zustimmung des Parlaments an-

gewiesen war. Diese Belange betrafen vor allen Dingen Steuerfragen. Zwar waren es die

Könige, die das Parlament einberiefen, und zwar versuchten sie nachvollziehbarerwei-

se diese Einberufung oft hinauszuschieben, weil sie nun einmal mit möglichem Protest

undWiderständen verbundenwar; sie konnte aber inmanchen Situationen – vor allem,

wenn die Krone dringend Geld brauchte – nicht vermieden werden.Man kann sich vor-

stellen,dassHobbes’Rigorismushier indieSchulegegangen ist,hatte erdocheinSystem

vor sich, das von einer vorgeblich geteilten Souveränität in einen verheerenden Bürger-

krieg abgerutscht war.

Zumanderenwar dieser Bürgerkrieg einer der ersten Kriege, die auch in der Öffent-

lichkeit, als Propagandakriege ausgetragen wurden. Vor allem in seinen frühen Phasen

betrieb die Parlamentspartei, um die andere Seite zu schwächen, eine Aufhebung der

Zensur. In einer Zeit, in der nun aber auch »einfache Leute«, vor allem natürlich Kauf-

leute, aber manchmal auch Handwerker lesen konnten; in der gerade durch die militä-

rische Mobilisierung ein großer Austausch zwischen den Regionen und Bevölkerungs-

gruppenmöglichwurde; in der befeuert durch die Reformation der eigenen Lektüre und

Deutung der einzelnenGläubigen überhaupt erst ein eigenes Gewicht zuerkanntwurde;

und nicht zuletzt in einer Zeit, in der durch die Verbreitung von Druckmaschinen die

Herstellung von Flugblättern und Pamphleten aller Art in hoher Auflage technisch recht

einfach zustande zu bringen war – in dieser Zeit bedeutete die Aufhebung der Zensur

eine unerhörte Freisetzung von publizistischen Energien aus allen erdenklichen Rich-

tungen. In theologischer wie in politischer Hinsicht führte das zu einer Pluralität der

Entwürfe und bald auch öffentlich diskutierten, rivalisierenden Programmen, die kaum

einVorbild in derwestlichenGeschichte hat.Man traf sich etwa zu großenAussprachen,

bei denen an mehreren Tagen und vor der versammelten Armee über die Art undWeise

gestritten wurde, wie man künftig die Regierung des Landes organisieren sollte. Dort

standen dann konservative Entwürfe einer auf Besitz gegründeten Struktur Forderun-

gen nach einem regelrechten Kommunismus oder Sozialismus entgegen, auch wenn es

diese Wörter noch nicht gab. Autoritäre Regierungsvorstellungen sahen sich von radi-

kaldemokratischen und anarchistischen Ansprüchen herausgefordert. Die Parlaments-

armee selbst hatte zeitweise eine Struktur, die sich nur mit dem modernen Begriff der

Räte-Abordnungbeschreiben lässt.Unzählige größereundkleinere religiöseSekten ent-

standen, deren Namen teilweise noch von der Furchtlosigkeit und der Lust zeugen, mit

der in ihnen überkommene Hierarchien in Frage gestellt wurden, und das nicht selten

ganz handfest, indem man die Einzäunungen der einstmals kommunalen Felder rück-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

gängig machte: Seekers, Ranters, Levellers, Diggers, um nur die bekanntesten zu nen-

nen.6

Die englische Revolution von 1640–1660 war also ein entschieden demokratischer

Moment. Man darf das nicht falsch verstehen: Das Parlament vertrat keine Politik, die

sich in einemmodernen Sinn als demokratisch deuten lässt. Es waren aber die Ausein-

andersetzungen zwischen König und Parlament, die dank des historischen Kontextes

einenMoment hervorgebracht haben, in dem der demokratische Gedanke als solcher in

aller Klarheit und mit all seiner Provokationskraft aufgetreten ist – auch wenn er sich

nicht durchsetzen konnte. Die Forderung, der Gedanke, die Provokation eben sind da.

Eine Provokation ist im römischen Recht die Vorladung vors Gericht: Umnichts anderes

handelt es sich,wennder demokratischeGedanke die herkömmlichenRechtfertigungen

von Herrschaft ihrer Scheinevidenz beraubt.

Es wurde schon angedeutet: Der Begriff oder das Verständnis, das ich hier von der

Reaktion vorstellenwill, beruht auf einer historischenVoraussetzung: Reaktion ist näm-

lich Reaktion auf eine bestimmte Bewegung oder Forderung, die man ganz allgemein

als eine demokratische beschreiben kann –das in aller Ungenauigkeit noch gesprochen.

Nicht jede Verteidigung z.B. der Rechte der Könige oder allgemeiner ererbter Macht ist

per se schon reaktionär.Und es gibt auch reaktionäresDenken,das sich zumindest in ei-

ner bestimmten Hinsicht demokratisch gibt. In jedem Fall aber kann es keine Reaktion

geben ohne die Bewegung der Abwendung, der Aversion gegen eine als fatal oder gar als

geschmacklos, alswiderwärtig, abartig empfundeneGleichmacherei, deren naheliegen-

de Manifestation im Bereich des Politischen als demokratische Forderung erscheint. Es

ist die historische Voraussetzung für die Rede von Reaktion bei Hobbes erfüllt. Zudem

hat Hobbes einige ganz zentrale Elemente reaktionären Denkens schon in aller Schär-

fe zumAusdruck gebracht. Ich will diesen antizipatorischen Aspekt der Philosophie von

Hobbes unter drei Überschriften bringen. In ihrer Ausführung wird denn auch deutlich

werden, weshalb Hobbes zwar in die Vorgeschichte der Reaktion gehört, nicht aber zur

Reaktion selbst; es ist eine kleine, aber entscheidende Verschiebung, die seine Philoso-

phie unterlaufen muss, bis sich aus den Elementen, die bei ihm versammelt sind, die

spezifische Physiognomie der Reaktion ergibt.

Erstens: Der Krieg. Der Krieg ist für Hobbes nicht ein bestimmtes zeitlich und räumlich

begrenztes Ereignis, in dem sich z.B. ein Staat eines äußeren Eindringlings erwehrte

oder durch den sich die Interessensphären zweier rivalisierender Staaten abgrenzen lie-

ßen. Der Krieg ist vielmehr die Natur menschlicher Beziehungen selbst. Er ist nicht so

sehr der Vater aller Dinge, wie es von Heraklit so rätselhaft wie eindringlich behauptet

wird. Er ist einfach die Wahrheit aller Dinge, zumindest der menschlichen. Eine hoff-

nungslos pessimistischeAnthropologie, der zufolge dieMenschen immer nur jeder nach

seinem Vorteil handeln, gebietet eine Konzeption, in der diese selben Menschen, sich

selbst überlassen und ohne eine Einschränkung undDisziplinierung durch eine größere

Macht, die sie durch Strafandrohung von allenÜbeltaten abhält, einander nur als Feinde

begegnen können. Der Naturzustand wird von Hobbes als eine animalische Feindschaft

6 Ein eindrucksvolles Portrait der vielfältigen und oft widersprüchlichen geistigen Bewegungen je-

ner Zeit gibt Christopher Hill in TheWorld Turned Upside Down (zuerst veröffentlicht 1972).

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 35

imaginiert, in der dieMenschen einander verschlingen,mit allemRecht derWelt imÜb-

rigen.Der Naturzustand, das ist der Zustand, in demdieMenschen leben,wenn sie sich

nicht zur Befolgung fester Regeln verbindlich erklärt haben. D.h. der Zustand außer-

halb,vor, jenseits odernachaller staatlichenOrganisation.DerBürgerkrieg,derdieZeit-

genossen so erschütterte, ist nicht einfach ein anderer Krieg. In einem herkömmlichen

Krieg gibt es eine erzwungene oder freiwillige innere Solidarisierung in den kriegsfüh-

renden Staaten, zumindest stellt man sich das so vor. Es gibt jedenfalls keinen zwingen-

den Grund, weshalb ein äußerer Krieg die innere Ordnung in Frage stellen oder sogar

auflösen sollte. Hingegen ist der Bürgerkrieg die volle und gnadenlose Enthüllung der

brutalen egoistischen Natur desMenschen durch die Auflösung exakt der einen Institu-

tion, die denMenschen vor sich selbst schützen kann.Der Bürgerkrieg lässt die Schran-

ken fallen, die dem Streben des Menschen (seiner »Power«, wie Hobbes schreibt) sonst

gesetzt sind.Was dann folgt, ist gut in demberühmten Satz aus Shakespeares Julius Cae-

sar auf den Punkt gebracht: Nach der Ermordung des Titelhelden findet sichMarc Anton

mit dessen Leichnam alleine und schwört Cäsar, ihn zu rächen – auch das der Beginn

eines blutigen Bürgerkriegs. Und das klingt so:

A curse shall light upon the limbs of men:

Domestic fury and fierce civil strife

Shall cumber all the parts of Italy;

Blood and destruction shall be so in use

And dreadful objects so familiar

That mothers shall but smile when they behold

Their infants quartered with the hands of war,

All pity choked with custom of fell deeds;

And Caesar’s spirit, ranging for revenge,

With Ate by his side come hot from hell,

Shall in these confines with a monarch’s voice

Cry havoc and let slip the dogs of war,

That this foul deed shall smell above the earth

With carrion men groaning for burial. (III, 1, 262–275)7

Ja, der Krieg ist für Hobbes eine tiefe, schicksalhafte Wahrheit menschlicher Existenz.

Seine gesamte Philosophie dient keinemanderen Zweck, als dieMacht vonKrieg, Feind-

schaft, Streit zurückzudrängen.

DerKriegmagalsodieWahrheit dermenschlichenDinge sind.Er ist geradenicht ihr

Vater. AllesWertvolle immenschlichen Zusammenleben –Wissenschaft, Technik, Han-

del, Industrie, Wohlstand, Sicherheit – ist dem Krieg abgerungen. In seinem eindrucks-

7 »[…] ein Fluch soll auf die Glieder der Menschen fallen. Raserei im Innern und wütender Bürger-

krieg sollen alle Teile Italiens heimsuchen. Blut und Zerstörung sollen so üblich und schreckliche

Dinge so vertraut sein, dass Mütter nur noch lächeln, wenn sie mitansehen, wie ihre Kinder durch

die Hände des Krieges zerfetzt werden, weil alles Mitleid erstickt wird durch Gewöhnung an Grau-

samkeit. Und Caesars Geist, ausspähend nach Möglichkeiten für seine Rache, heiß aus der Hölle

kommend, wird in diesen Gegenden mit Herrscherstimme ›Vernichtung‹ schreien und die Kriegs-

hunde herauslassen, auf dass diese böse Tat zum Himmel stinke durch Menschen in Verwesung,

die nach Begräbnis stöhnen.« (Übersetzung von Dietrich Klose. 93)

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

vollen und kämpferischen Buch L’empire du moindre mal hat Jean-Claude Michéa darauf

hingewiesen, wie wichtig der Horror vor dem religiös und ideologischmotivierten Bür-

gerkrieg für die moderne liberale Idee einer »Neutralität« des Staates war, der nur noch

die Form des Zusammenlebens der Menschen definierte (nämlich über die Rechte, die

sich inGesetzenAusdruck verschafften),währenddie eigentlicheArbeit der Zusammen-

führung der Menschen dem unpersönlich agierenden »Markt« überlassen wurde. Der

gesamte Liberalismus beruht auf dieser Vorstellung, dass die Menschen von sich aus

nicht schon aufeinander ausgerichtet sind, gerade nicht eine politische Existenzweise

haben, sondern eine friedliche Koexistenz nur über die Vermittlung der freien Ökono-

mie kennenlernen können. Insofern gehört Hobbes nicht nur in die Vorgeschichte der

Reaktion, sondern auch und sogar viel mehr in die des Liberalismus.

Denn man findet bei Hobbes nicht den Anflug einer romantischen Verklärung des

Krieges.Der Krieg – sicher der politische, noch gewisser aber der fundamentale anthro-

pologische und in nicht zu ignorierender Brutalität der Bürgerkrieg – ist ein Übel. Es

gibt nichts Gutes an ihm. Es ist dies der Punkt, der Hobbes klar von den Reaktionären

abgrenzt.BeiHobbeswandert dasThemadesKrieges indenMittelpunktder philosophi-

schen Reflexion. Aber nur zu dem einen Zweck, die Macht des Krieges zu brechen. Die

Reaktionäre hingegen finden auf die eine oder andere Weise ihren Gefallen am Krieg.

Die Idee einer grundlegenden Konfliktualität im menschlichen Sein, die Idee, dass Le-

ben Kampf bedeutet, übt auf diese Autoren eine unwiderstehliche Anziehungskraft aus,

und das auch dann, wenn dieser Kampf in scheinbar zivilisierte Formen überführt ist,

wie es die kapitalistische Konkurrenz ist – zumindest dem kapitalistischen Mythos zu-

folge.

Dieses zweideutige Verhältnis zwischen Hobbes und der Reaktion lässt auch bei

den folgenden Punkten wiederfinden: Hobbes formuliert einerseits eine ganze Reihe

von Grundgedanken, fast: Axiomen des reaktionären Denkens; sie treten bei ihm aber

in einer ganz nüchternen, resignierten, fahlen Beleuchtung in Erscheinung – die Re-

aktion wird sie erst in schreienden Farben ausmalen müssen, um ihnen den spezifisch

reaktionären Ton zu geben.

Zweitens: Individualismus, Egoismus, Gleichheit. Die Menschen erscheinen bei Hobbes als

radikal egoistischeWesen.Ein jeder kämpft für sich,amEnde: für seineSelbsterhaltung.

Zwar wird man dieses Bild nicht in der Abstraktheit lesen dürfen, die sich uns Späteren

dabei aufdrängt: Wir denken dann an atomisierte Subjekte, ein jedes vom anderen ge-

trennt.Wahrscheinlich aber steht bei Hobbes noch die Idee von solchen Einzelwesen im

Hintergrund, die aus einem kleinen Familienverband heraus agieren: diesen schützend

und repräsentierend. Das würde zumindest auch den sozialen und politischen Gepflo-

genheiten der Zeit besser entsprechen als die Vorstellung total isolierter Subjekte. Aber

wie dem auch sei: In jedem Fall treten daWesen auf den Plan, die in einem fundamenta-

len Sinn entwurzelt sind.8 Sie leben nicht mehr primär aus einer Geschichte oder Kultur

heraus, sie streben nicht mehr nach einer Erfüllung, sei sie religiös oder politisch ver-

standen, ihr Leben ist nicht geleitet von einem Ideal des glücklichen oder gelungenen

8 Durchaus in dem präzisen und tiefen Sinn, den Simone Weil diesem Begriff gegeben hat.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 37

Lebens. Es sind abstrakte, d.h. aus ihrem auch weltanschaulichen Zusammenhang ab-

gezogene Entitäten, die sich, einfach da eben alles andere gestrichen wurden, nurmehr

umsich selbst bekümmernkönnen.Manhat demnach eine dreifacheAbstraktionsbewe-

gung vor sich: die Abstraktion der Menschen aus einem vorgängigen (natürlichen) Be-

dingungsgefüge, die sie als vereinzelte erscheinen lässt; die Abstraktion der Menschen

aus politischen und sozialen Kontexten, die sie als reine Individuen auf den Plan treten

lässt (denn das Politischemuss ja erst nachträglich und auf verwickeltenWegenwieder-

gefunden werden); und die Abstraktion der Menschen aus allen weltanschaulichen oder

ideologischen Einbindungen, so dass es nur mehr eine einzige universelle und unzwei-

felhafte Zielsetzungmenschlichen Lebens jenseits aller vorgeblichenWerte geben kann:

die nackte Selbsterhaltung.

Man sieht, dass Hobbes darin ein entschieden moderner Denker ist. In der Tat arti-

kuliert er damit den Grundgedanken dermodernen, liberalen Ideologie: dassMenschen

zutiefst egoistische Wesen sind; dass dieser Egoismus ontologisch in der Vereinzelung

der Menschen gegründet ist; und dass darum das einzige Ziel dieser vereinzelten Ego-

isten die eigene Selbsterhaltung ist, höchstens noch die Verbesserung der materiellen

und der Sicherheitslage, die aber beide inWahrheit nur Korrolarien der Selbsterhaltung

sind. Das moderne Denken nennt diese vereinzelten, egoistischenWesen Individuen.

Man sieht auch, dass die Ontologie des Kriegesmit dieser Anthropologie der Selbst-

erhaltung in engstemZusammenhang steht. Ist diese gesetzt, kann jede nichtmehr aus-

bleiben.Diese Sichtweise ist uns so vondenhegemonialenDiskursen inPolitik undÖko-

nomie geläufig, dass wir uns meistens erst besinnen müssen, um zu sehen, dass diese

Behauptung mit der Realität nichts zu tun hat. Sie muss riesige Teile des menschlichen

Lebens mühsam amputieren, und zwar die besten Teile dieses Lebens. Natürlich kann

man argumentativ herleiten, dass die Liebe für das eigene Kind und das, was man für

es zu tun bereit bin, irgendwie Ausdruck des eigenen egoistischen Glücksstrebens sind;

aber dassman das auf einemBlatt Papier kann, ändert nun einmal nichts an der schlich-

testen Tatsache der Welt: dass so eine Liebe eben nichts mit Egoismus zu tun hat. Aus

Egoismus kann niemals Liebe entstehen, noch nicht einmal so etwasGrundlegendeswie

Vertrauen.9

Es gibt demnach gute Gründe, dieserThese zumisstrauen. Es gibt gute Gründe, die

anthropologischen Voraussetzungen, auf denen sie beruht, einer fundamentalen Kritik

zu unterwerfen. Das ist eine entschieden emanzipatorische Forderung. Man findet al-

lerdings einenWiderhall auch im reaktionären Denken,wenn auch,wie immer, in einer

ganzwidersprüchlichen Form.Denn es dreht sich amEnde alles umdieKonsequenz,die

sich mit unbestechlicher Notwendigkeit aus dieser Anthropologie ergibt – oder ihr zu-

grunde liegt, je nach Perspektive: Denn in dieser Sichtweise gilt eine fundamentaleGleich-

heit aller Menschen. Keine höheren Prinzipien können die grundsätzliche Privilegierung

einesMenschen vor anderen rechtfertigen,weder Tradition undBlut noch Talente,Wer-

te, Weisheit oder Verdienst. In verschiedenen Spielarten tritt diese Gleichheitsidee in

9 Dieses Problem habe ich in meiner Kritik an Hobbes’ Vertragskonzept schon ausführlich behan-

delt, vgl. Thomas Hobbes und der diskrete Charme der Großinquisition. 48ff. Auch diesen Punkt

diskutiert Michéa, a.a.O. 131–134. 147. Dt.: 123–125. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

den Theorien der Reaktionäre auf, und immer sind sie bemüht, die Implikationen die-

ser Gleichheit zu überwinden, zumindest die, die sie darin zu finden glauben. Sie sehen

dort, wo ein emanzipatorischer Diskurs vor allem eine Bedingung für Befreiung oder

einfach für die Reduzierung von Unrecht sieht, eine gefährliche Lüge.Nicht nur sind die

Menschen einander nicht gleich, wie die Reaktion nicht müde wird zu betonen – und

darin hat sie sicher nicht Unrecht. In der Tat sind viele Sackgassen und Hilflosigkeiten

der gegenwärtigen »linken« Diskurse darauf zurückzuführen, dass man mit dieser ei-

genartigen Behauptung ganz leichtfertig umgeht. Die Reaktion sieht in dieserThese vor

allem das Vorzeichen einer allgemeinen Entwicklung, die es ganz eigentlich ist, was ihr

Angst macht, wenn nicht sogar: Ekel bereitet: eine große Gleichmacherei. Das Gleiche, Un-

differenzierte,Vulgäre stößt sie ab.Nochmehr: dieseThesederGleichheit aller ist, inden

AugenderReaktionäre, sogar dieUrsache für all die VerheerungendurchKrieg,Massen-

vernichtung und Totalitarismus, die, wieder in ihren Augen, die wahren Insignien der

Moderne sind. Weil man, so geht die Argumentation, der natürlichen Ungleichheit der

Menschen nicht mehr Rechnung trägt, führt man diese systematisch in eine Situation

der Überforderung; man erwartet von ihnen das »Handwerk der Freiheit«,10 dem sie in

Wahrheit gar nicht gewachsen sind. Kein Wunder also, wenn die Eskalation der Gewalt

immer haarsträubendere Tiefpunkte erreicht.

Diese These wieder teilt die Reaktion mit Hobbes: Die Menschen sind der Freiheit

gar nicht gewachsen. Es ist daher besser, ihnen diese Freiheit gar nicht erst zuzumuten.

Doch der Ton ist ein anderer, bei Hobbes und bei den Reaktionären.Wie ist das gemeint?

WennHobbes so spricht, dann konstatiert er resigniert, vielleicht schwermütig, aber

amEnde gelassen undmit der Distanziertheit des Denkers ein Problem. So sieht es aus,

sagt er. Was machen wir jetzt damit? Seine Antwort ist einfach: Es gilt, ein Gemeinwe-

sen zu schaffen, das durch seine schiere Übermacht dieMenschen daran hindert, einan-

der dieKöpfe einzuschlagen.Der Staat hat eineZucht- undAbschreckungsfunktion.Der

Staat arbeitet in erster Linie mit Angst: »The passion to be reckoned upon, is Fear […].«11

Manmuss eineAffektökonomie etablieren, inder alle LeidenschaftenundBegierden,die

die einzelnen sonst so haben könnten, zumindest die schlimmsten und gefährlichsten,

immer überwogen werden von der Angst vor staatlicher Strafe. Ob diese Strafe, ob die

Gesetze gerecht sind oder nicht, spielt dabei nicht nur keine Rolle. Diese Frage ist sogar

sinnlos – weil es Staaten sind, die Recht und Unrecht definieren – und gefährlich, weil

jeder, der so fragt, sich tendenziell das Recht anmaßt, über die Rechtmäßigkeiten staat-

licher Setzungen zu diskutieren. Die Gleichheit der Menschen lässt sich nur durch die

Übermacht des Staates übertrumpfen.

Damit akzeptiertHobbesdieseGleichheit aber,undmit ihrdieGrundlage fürdieRufe

nach Freiheit, und zwar nach der Freiheit aller, ohne Ansehen der Person.Und so geht er

für die Reaktionäre schon einen Schritt zu weit. Er paktiert mit derModerne, die er hät-

te überwältigen sollen. Die Hand, die man ihr entgegenstreckt, muss sie in einer Finte

amHandgelenk packen, um ihr den Arm auf den Rücken zu drehen. Es gibt hier keinen

10 Das ist der schöne Titel eines Buches, das mit dieser Thematik aber in Wahrheit nicht viel zu tun

hat.

11 Thomas Hobbes: Leviathan. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 39

ehrenvollen Kompromiss, weil der Gegner nicht satisfaktionsfähig ist – so denkt die Re-

aktion. Hobbes ist und bleibt ein zutiefst rationaler Denker, auch und gerade in seiner

Theorie der Angst, des Egoismus und des Staates. Es gibt hier keine Verbrämungen und

Verklärungen. Die Welt ist kalt in Hobbes’ Augen, und er würde sicher sagen, dass das

nun einmal nicht seine Schuld ist.

Den Reaktionären aber ist die Gleichheit, die Hobbes bekennt und der er nur in der

Praxis etwas entgegenzusetzen sucht, ein Graus. Es ist dabei, wie wir sehen werden,

nicht so, dass Reaktionäre notwendig etwas gegen eine bestimmte Gruppe haben, auch

wenn das gewöhnlich genug ist. Es ist die Tendenz hinter der behaupteten Gleichheit,

die sie abstößt, die Tendenz nämlich, alles gleichzumachen. Die Moderne ist für sie ei-

ne einzige Bulldozer- und Planierraupenunternehmung. Am Ende gibt es keine Unter-

schiede mehr, und damit auch nichts Besonderes. Aller Wert, alle Größe, alles Wertvolle

undWürdige ist gewichen.Die Reaktionäre akzeptieren die Gleichheit aller deshalb nur

als genau den Ausgangspunkt, denman überwindenmuss, und zwar gerademit den Ei-

genschaften dieser Ausgangssituation selbst.

Hobbes hat der Gleichheit der Menschen eine besonders frappierende Begründung

mitgegeben, die so ganz inÜbereinstimmungmit diesem illusionslosen undmaterialis-

tischen Pessimismus steht.Die Gleichheit derMenschen zeigt sich daran, dass sie alle in

der Lage sind, den jeweils anderen umzubringen. Die Kraft ist überall ungefähr gleich,

und wo sie doch einmal einen signifikanten Unterschied zeigt, kann dieser mit anderen

Mitteln, zum Beispiel der List, kompensiert werden.12 Doch diese mörderische Gleich-

heit aller wird durch den Erfolg nicht aufgehoben. Ich habe meinen Feind umgebracht,

schön und gut. Doch im Becher, den ich zur Feier meines Triumphes hebe, kann schon

das Gift eines anderen Feindes brodeln.

Die Reaktionäre hingegen verfolgen eine andere Strategie: Es gilt, mit den Mitteln

der Gleichheit diese zu überwinden, und das geschieht im Kampf, noch genauer: in ei-

nermetaphysischenÜberhöhung vonKampf undSieg,die einemHobbes ganz fernliegt.

Denn für die Reaktionäre ist der Krieg nicht, wie für Hobbes, die traurige Realität der

menschlichenWelt, sondern ihrMotor,derHochofen,ausdemderbesteStahl fließt.Der

Krieg ist dort tatsächlich,was er nachHeraklit angeblich war: Vater aller Dinge.Und der

Sieg ist deshalb auch einerseits Beweis einer natürlichen Überlegenheit, die sich gerade

darin, im Sieg, bezeugt, und andererseits das Ergebnis, in das der Kampf als Produkti-

onsmaschine von echtenMännernmündet: der Sieger nämlich, der seine Überlegenheit

bewiesen hat und der sich in diesemBeweis, der zugleich Feuerprobe war, erst zu seiner

wahrenHöhe emporgeschwungen hat. Für die Reaktionäre also ist derMord, der Kampf

nichtwie fürHobbes der Beweis für die Gleichheit derMenschen, sondern genau imGe-

gensatz fürdieÜberlegenheit der einenüberdie anderen.DieseGedankenfigur lässt sich

leicht auf eine Ebene ausweiten, in der sich nicht mehr Einzelne, sondern Völker gegen-

überstehen, die dann ihren respektivenWert im Kampf miteinander ausmachen. Diese

»völkische« Interpretation hat zudem für die Reaktionäre den Vorteil, dass damit der

geschmähte Individualismus derModernemit einem Schlagmit überwunden ist, wenn

auch nur demBegriffe nach. (Wohlgemerkt, nicht alle Reaktionäre sind Anti-Individua-

listen und/oder in Nationen denkende Kollektivisten. Ayn Rand etwa ist entschiedene,

12 Vgl. ebd. 86f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

radikale Verfechterin eines metaphysischen Individualismus und Feindin der Nationa-

lismen – auchwenn sie inWahrheit selbst einen kaum verhohlenenUS-amerikanischen

Nationalismus fördert.)

Drittens: Angst. Philosophie ist keine abstrakt-geistige Angelegenheit. Philosophie ent-

steigt immer einer Leidenschaft. Bei Platon kommt das unzweideutig zur Sprache,

wenn er von der Philosophie als Erotik und von dieser als von einem göttlichen Wahn-

sinn spricht. So unzweifelhaft das ist, so selten geschieht es, dass ein Philosoph sich

der eigenen Leidenschaft, die sein Denken antreibt, ganz bewusst wird. Bei Hobbes

ist das anders. Der Nerv, um den sich sein Denken legt (und mit ihm im Übrigen noch

andere Affekte, zu denen sehr wohl auch eine echte Sorge um die Menschen gehört),

ist die Angst, und Hobbes spricht das klar aus. Sie tritt nicht nur als der Hebel auf, um

die Menschen zu einer wirklich menschwürdigen Gemeinschaft zu zwingen. Hobbes

bekennt sich zudem in einer erstaunlichen Passage eines kleinen autobiographischen

Gedichts zu ihr:

Non est ut patriae pudeat; sed tempus iniquum

Conqueror, et mecum tot quoque nata mala.

Fama ferebat enim diffusa per oppida nostra,

Extremum genti classe venire diem.

Atque metum tantum concepit tunc mea mater,

Ut pareret geminos, meque metumque simul.

 

I need not be ashamed of my native place; I mourn

An unjust time and the so many evils born with me.

For through the scattered towns a rumor ran

That our people’s last day was coming in a fleet,

And so much fear my mother conceived at that time

That she gave birth to twins: myself and Fear.13

Die Angst ist Hobbes’ Zwilling, mit ihm geboren. So sehr das natürlich eine nachträg-

liche Projektion ist, Hobbes spricht doch in voller Aufrichtigkeit. Es ist sicher nicht zu-

letzt die Erfahrung der Kriege, vor allem der religiös und ideologisch überhöhten (der

Dreißigjährige Krieg und der Englische Bürgerkrieg), die Hobbes diese Angst eingege-

ben hat. Das wurde bereits erwähnt. Die Angst ist dabei nicht einfach Angst vor diesem

oder jenem, etwa vor einer Krankheit. Das kann sie auch sein, denn am Grunde steht

das scharfe Bewusstsein, wie prekär menschliche Existenz ist, eine Prekarität, der die

Emphase der individuellen ontologischen Macht oder Mächtigkeit (»Power«) Paroli zu

bieten hat. Diese ist so groß wie das Bewusstsein jener. Daher ist die Angst vor allem

Angst vor dem Tod, und sie ist noch näherhin ein tiefes Misstrauen gegen die anderen

Menschen. Nicht so eines, das gar kein Vertrauen mehr zulässt; offenbar unterhielt der

Privatmann Hobbes durchaus enge und vertrauensvolle Beziehungen zu anderen. Aber

ein solchesMisstrauen,das sich gleichmäßig auf allemenschlichenBeziehungen, vor al-

13 Hobbes: The Verse Life. V. 21–26.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 41

lem in der Perspektive des Philosophen, legen muss, wie ein Pilz, der alles bedeckt und

faul werden lässt.

In der Angst verdichten sich also die affektive Kraft und der systematische Kern von

Hobbes’ Denken. Aus ihr müssen die Konsequenzen erwachsen, die der Leviathan zieht:

die Unerlässlichkeit, sich unter jede gegebene Autorität zu unterwerfen, will man nicht

das größte denkbare Übel riskieren, den Bürgerkrieg, d.h. die allseitige Entfesselung al-

ler aggressivenunddestruktivenPotenzenderMenschen.DieAngst lässt erkennen,dass

Sicherheit, Zwang und Freiheit ein und dasselbe sind.14

DieOrientierung bleibt also, bei aller echten Arbeit ambestmöglichenGemeinwesen

(das eben nicht das beste schlechthin sein kann), zutiefst negativ. Es gilt das schlimms-

te Übel zu vermeiden.Das, diese Vermeidung ist die beste politische Organisation, ist ihr

einziger legitimer Erfolg. Alles Weitere ist Dreingabe oder wieder Gefahr für diesen Er-

folg. Die Perspektive bleibt negativ, düster, und die Angst erfährt zu keinem Zeitpunkt

eine Verklärung oder Erlösung. Sie ist und bleibt, als Angst, als genau diese Angst, im

Herzen von Hobbes’ Denken.

Wieder tritt Hobbes als Stichwortgeber für die Reaktion auf. Wie der Krieg und die

Feindschaft, wie die mörderische Isolation und der Egoismus, so kehrt auch die Angst

bei ihnen wieder. Aber so wie Krieg und Individuum eine Verklärung erfahren müssen,

um in den reaktionären Diskurs einzugehen, so auch die Angst. Bei ihr ist diese Ver-

klärung eigentlich erst bei der Sache, denn die Reaktion ist genau dies: die Suche nach

einer Wirklichkeit, der das Wirklichsein abhandengekommen ist, und das mit der Hil-

fe des Affekts. Die Angst hat daher nicht primär ihre Funktion als Angst und als genau

diese Angst, sondern als ein Affekt oder gar als ein Überaffekt, der es mit nichts Gerin-

gerem mehr als mit dem Sein als solchen zu tun hat (wie bei Heidegger). Im ersten Fall

ist die Angst ein Affekt in einer ganzen Reihe, ausgezeichnet aber durch seine Intensität

wie durch die ständig greifbare Aktivierung; im zweiten Fall ist sie Entschlüsselung (und

inWahrheit Setzung) der Wahrheit von Sein selbst.War sie bei Hobbes einerseits auto-

biographisch und zugleich konkret historisch begründet, andererseits das Scharnier der

Theorie,wird sie in der Reaktion zu einermetaphysischen Größe. Sie ist nichtmehr ein-

fach nur vernünftige Reaktion auf einen bestimmten Zustand derWelt oder Instrument

sozialer undpolitischerPraxis,also etwas zwarHöchstwichtiges aber zugleichgenauBe-

nennbares, wie bei Hobbes. Es geht dann vielmehr in ihr um alles, und das in einem Sinn,

der radikaler nicht sein könnte. Bei Hobbes zeigt die Angst unmittelbar die conditio hu-

mana an; in der Reaktion hingegen wird ihr die Aufgabe übertragen, an irgendeine tiefe

Wahrheit dieser conditio humana zu rühren, die abwesend bleibt. Bei Hobbes ist ihre Ne-

gativität die eines Fotonegativs: Das gibt die Dinge ja auch in aller Schärfe wieder. Bei

den Reaktionären hingegen ist ihre Negativität die einer Widerlegung dessen, was ge-

meinhin als Wirklichkeit gilt (nämlich der »Masse«) und die Überantwortung der Frage

derWirklichkeit an einigeWenige, an dieWissenden, die Auserwählten, die Elite.

14 Bei vielen Reaktionären wird die Gleichsetzung von Freiheit und Notwendigkeit dann wiederkeh-

ren, zwar ohne die durchgeführte philosophische Theorie, die diese Gleichsetzung bei Hobbes im-

merhin noch diskutierbar macht, dafür aber mit sichtlicher Lust an der Paradoxie und noch grö-

ßerer Lust an der Unterwerfung.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Zweierlei Seelenfang. Das führt schließlich zu einem letzten Punkt, in der sich die Reak-

tion und Hobbes fast bis zur Verwechslung nah sind, und in dem sie doch durch eine

entscheidende Nuance getrennt sind. Es gibt auf beiden Seiten einen entschieden ma-

nipulativen Aspekt der Literatur.

Ich habe in einer früheren Interpretation von Hobbes versucht, glaubhaft zu ma-

chen, dass der Leviathan ein Buch ist, das sich nur zum Teil durch dieTheorien erklären

lässt, die darin vorgestellt werden.Manmuss ihn zugleich als einMittel zur Einwirkung

auf die Seelender Leser*innen verstehen.ObmandasnunManipulationoderPädagogik

nennt, ist in diesem Kontext nachrangig. Wichtig ist, dass sich einige ganz offensicht-

lich ungenügende und teilweise sogar widersprüchliche Teile von Hobbes’ Theorie nur

dann erklären lassen,wennman annimmt, dass seine Absicht im Schreibenwar, die Ge-

müter derjenigen, die sein Buch lesenwerden, auf verschiedensten undmanchmal auch

auf inkonsistentenWegen zu einerHaltung zu führen, in der sie bereit undwillens sind,

sich der staatlichen Autoritäten zu unterwerfen.Er versucht das durch Abschreckung zu

erreichen, aber auch durch komplizierte Argumentationen, die immerhin den Anschein

der Rationalität hinterlassen. So kann sich eine jede überzeugen, dass ihre Botmäßig-

keit nicht nur in ihrem egoistischen Interesse ist, sondern in dem aller und somit von

der Vernunft selbst gefordert. (Hobbes nennt seine Grundsätze, die eine Konstruktion

des Staates möglich machen sollen, in der Tat »Naturgesetze«.) Auch der Titel des Bu-

ches spricht dafür, denn dass Hobbes ausgerechnet dieses ab und zu ganz nebenbei in

der Bibel erwähnte Seeungeheuer zumTitelgeber des Buchesmachte, erklärt sich einer-

seits aus der reinen Suggestivkraft des Bildes, andererseits aus dem Zusammenhang:

Im Buch Hiob nämlich, auf das Hobbes selbst verweist, um seine Titelwahl zu erklären,

geht es um die Klagen des gerechten Hiob: Der hatte nun, nach einem Leben in Gottge-

fälligkeit, alles verloren, und klagt erbittert Gott an.Die ganze Pointe des Buches besteht

dabei in der letzten Rede, in der ein junger Mann, der die Reden der Alten mitangehört

hatte, das Wort ergreift und kurz gesagt folgendes Argument anführt: An Gott ist kei-

ne Frage von Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit zu richten, aber nicht etwa, weil er per

definitionem gerecht wäre, sondern weil er vielmehr allmächtig ist. Wer wäre schon so

vermessen und dumm, sich mit dem Mächtigsten anzulegen? Man sieht, dass hier alle

theoretische Diskussion über Recht und Unrecht mit einer schlichten Beobachtung aus

der Welt gewischt wird: Angesichts absoluter Macht gibt es nur die vollständige Unter-

werfung. Keine andereThese vertritt der Leviathan von Hobbes.

Ich habe in dieser Interpretation Hobbes durch meinen Titel wiederum dem Groß-

inquisitor aus Dostojewskijs Die Brüder Karamasow angenähert. Der Großinquisitor ist

derjenige, der weiß, dass die Dogmen,Normen und Strukturen, durch die erHerrschaft

ausübt, unwahr sind, der diese Unwahrheit, seine eigene Unaufrichtigkeit aber für die

einzige viableMöglichkeit hält, die christlicheNächstenliebe zu praktizieren.Der Groß-

inquisitor belügt die Menschen, weil er glaubt, dass das in ihrem besten Interesse ist.

Der Freiheit, so seine Überzeugung, sind sie ohnehin nicht gewachsen.15

Hobbes und der Großinquisitor sagen also die Unwahrheit im vollsten Bewusstsein

dieserUnwahrheit, ihr politischesWirken istManipulation,unddas paradoxerweise aus

einer tiefempfundenen Sorge um die anderen heraus.

15 Vgl. Dostojewskij: Die Brüder Karamasow. 397–427.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Thomas Hobbes: Politik der Angst 43

Auch die Texte der Reaktionäre sind Manipulation. Sie sind zuerst Literatur, bevor

sie etwa Philosophie sind. Sie sind es aber in anderer Weise. Die spezifisch reaktionä-

re Performativität verfolgt keinen so mundanen Zweck, sie will nicht bestimmte Men-

schen, die es vielleicht nicht besserwissen, einwenig belügen und betrügen, um sie zum

richtigen Handeln zu bewegen. Sie will vielmehr eine gewisse Affektivität provozieren,

sie schürt von sich aus Leidenschaft, nicht ganz gleich welche, aber der genaue Inhalt

ist dem Entfachen der Leidenschaft als solcher nachgeordnet. Und sie treibt diese Af-

fekte hervor, mit dem Zweck, sich und die anderen der Wirklichkeit neu zu versichern:

die Unwirklichkeit der alltäglichen, bürgerlichen, kalkulierendenWelt aufzudecken und

dagegen die tiefere Wirklichkeit spürbar zu machen, die sich ganz nicht dem Verstand,

sondern nur demGefühl darbietet. Es geht also nicht um eine strategische, sondern um

eine ontologische Manipulation, und sie erfasst als erste die Manipulatoren selbst.

Hobbes konstatiert seine Anthropologie und Metaphysik, aus der sich erst eine ge-

wissePhilosophiedesPolitischenergibt (ebendiederUnterwerfungderMenschenunter

eine souveräne und ungeteilte Macht) und dann noch die Notwendigkeit, um das Heil

der Menschen willen, diese wenigstens ein bisschen zu täuschen. Die Augenwischerei

des Leviathan,mit demdie dortigenArgumentationslückenunsichtbar gemachtwerden,

ebensowie dieManipulationen,mit derenHilfe solche Seelen gefangenwerden, die sich

leicht und gerne unterwerfen – diese strategischen, performativen Aspekte vonHobbes’

Denken folgen erstens den theoretischen Teilen nach, sie geschehen zweitens in volls-

temBewusstsein. Selbst der Affekt der Angst, der bei Hobbes immer im Zentrum bleibt,

der noch die Theorie lenkt, ist in aller Klarheit erkannt. Hobbes täuscht immer nur an-

dere, und eigentlich auch nur die, die sich täuschen lassen. Sich selbst täuscht er nie.

Auch sind seine Täuschungen und Manipulationen deutlich einer theoretischen Strate-

gie unterstellt. Es gilt einen bestimmten Zweck zu erreichen, und daher kann Hobbes

unterschiedslos sowohl affektive als auch kognitiveWege verfolgen: affektiv ist etwa die

Evokation des Meeresungeheuers, wohingegen die gewundenen und selbstbegründen-

den Argumentationen in der Vertragstheorie deutlich abstrakt und intellektuell sind. Er

feuert gewissermaßen ein paarNebelkerzen ab und schaut dann,wer sichwie verwirren

lässt.

Ganz anders die Reaktionäre: Hier steht der Affekt amAnfang, aber als ein undurch-

schauter. Was Affekt ist, wird unmittelbar auf die Welt übertragen. Die Welt hat ihre

Wirklichkeit eingebüßt. Alles fühlt sich falsch an. Also gilt es dieses Gefühl zu korrigie-

ren,mit einerReizungdesAffektiven,bismandenSchmerznichtmehr leugnenkann: als

Reales.Die Reaktion ist das pseudo-intellektuelle, das literarische Äquivalent zur Selbst-

verletzung, die Bekräftigung des Selbst und derWelt sein soll.

Daher ist der reaktionäre Text gar nichts anderes als eine solche Affektreizung. Er

ist primär performativ. Es ist nicht so, dass eine philosophischeThese an seinem Anfang

steht, die eine Manipulation aus irgendwelchen Gründen nötig, unvermeidlich macht,

vielleicht sogar gegen den erklärtenWillen der Autoren. Nein, die Manipulation ist hier

das Erste, und zwar eine, die sich deshalb nicht um die »Wahrheit« ihrer Thesen küm-

mert oder gar denGehalt ihrer »Ideen« (man vergleiche Jüngers Schwadronieren von der

Idee, über die er aber bezeichnenderweise nie etwas zu sagen weiß), weil das Wirkliche

doch in dieser Manipulation erst selbst wieder ins Leben gerufen werden muss. Wenn

meinText,einer Inkantationgleich,docherst selbst dieWirklichkeit herstellen soll,dann

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

kann man ihm schließlich keine Wirklichkeitsferne oder Falschheit vorwerfen. Es sind

die Geister, die sie riefen – nur dass ihnen im Allgemeinen die Selbstkritik des Zauber-

lehrlings fehlt. Die philosophischenThesen folgen daher wie von selbst aus dieser Öko-

nomie des Erlebens: Die Unwirklichkeit des »normalen« Lebens ist das Wirklichste für

den Reaktionär. Dagegen müssen eben Krieg, Feindschaft, Eigentlichkeit, Heldentum,

das Große, Erhabene, die Idee usw. ins Feld geführt werden, um wieder etwas zu füh-

len, um an dieWirklichkeit von neuem glauben zu können.Man sieht, dass dieTheorien der

Reaktion nicht Theorien im gängigen Sinn sind, sondern die Mittel der Herstellung ihrer eigenen

Bewahrheitung imMedium des Affekts.

So kann sich die Reaktion als der wahre Realismus, sogar als der wahre Rationalis-

mus gerieren. Kein Wunder, stellt sie im Text doch selbst die Wirklichkeit her, die sie

»beschreibt«. (Und das ist eine der großen Ironien der Geschichte, dass es ausgerechnet

die Reaktion ist, mit ihrer Anrufung des Ewigen, Wahren usw. gegen den vorgeblichen

Nihilismus und Relativismus der Moderne, die am konsequentesten und weitesten auf

demWeg der Performativität und des angewandten Konstruktivismus gegangen ist.)

Und vor allem ist der reaktionäre Text zuerst und immer auch eine Selbsttäuschung:

Der Reaktionär schreibt, um selbst wieder Wirklichkeit zu fühlen. Und damit das funk-

tioniert,darf ergenaunichtwissen,waserda treibt,dass er sich selbstmanipuliert.Sonst

würde das sofort zusammenbrechen.

Aus all dem lässt sich ersehen, dassThomasHobbes kein Reaktionär ist. Er gehört in

Wahrheit in die frühe Geschichte desmodernen Rationalismus und Liberalismus. Seine

Anthropologie, seineMetaphysik haben ihn aber in eineNähe zur Reaktion gebracht, die

ihn zu einem Stichwortgeber für reaktionäre Klischees hat werden lassen. Wir werden

das im Folgenden immer wieder erkennen können.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004 - am 14.02.2026, 09:55:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

