
54 | Matrixiale Philosophie 

die Bedingungen zum Wachstum und zur Fortsetzung des Lebens der Nach-

kommenschaft gesichert sind. 

Diese räumliche Voraussetzung ist ein Transzendental zum Aufziehen der 

Nachkommenschaft, das die Entstehung, Generation, Formation und Bildung des 

Neuen ermöglichen soll. Um auf die Terminologie der matrixialen Untersuchung 

zu achten, soll dieses Transzendentale (das als topologische Voraussetzung einer 

umweltlichen Funktion verstanden werden kann, als Feld, in dem der Bildungs-

trieb umgesetzt wird) als Matrix beschrieben werden.
21

 Infolgedessen bezeichnet 

das Matrixiale vor allem einen Innerlichkeitsbezug als konstitutives Milieu, in 

dem ein Wesen beherbergt wird und wo aus dem Bei-Feld zwischen Wirtin und 

Gast eine neue Ordnung entsteht. Der Prozess der Entfaltung einer Singularität, 

der eine neue Ordnung des Seins auslöst, besteht aus matrixialer Perspektive in 

einem Phänomen, das von inneren Relationen hervorgerufen wird, sich jedoch 

In-einer-Welt entäußert. 

In der vorliegenden Arbeit wird, wie in der Einführung erwähnt, die Mutter 

als Art verstanden, welche die spezifische Eigenschaft besitzt, eine Singularität 

in sich eingebettet zu haben, diese von Innerlichkeit hervorbringen zu können 

und diese durch diesen Translokalisationseffekt einer neuen ontologischen Ord-

nung zu weihen: dem Sein. Es ist beabsichtigt, mit dieser Bemerkung die Grenze 

der Typologie Mutter-X über das Tierreich hinaus zu erweitern, um auf alle Ar-

ten von Wesenheiten zu verweisen, welche die Besonderheit zeigen, Entäuße-

rungsprozesse zu betreiben. 

 

2.  Demonstratio I: Parasitologische Ökonomie und  

der Wirkungskreis der Sorge 

 

2.1  Die Mütter-X als BehalterInnen 

Die Matrix wurde definiert als die Menge aller Arten von Müttern, die sich dafür 

eignen, einen extrauterinen Bildungstrieb als Nischentechnik in Gang zu setzen. 

Die Mütter-Gruppe ist biologisch-systemisch so ausgestattet, die Produktion und 

Reproduktion des Lebens zu betreiben und durch Weitergabe genetischer Infor-

mation an den Nachwuchs die phylogenetische Kette zu sichern, sodass die Ent-

wicklung der Arten durch Fortpflanzung der Gattung gesichert ist. Die Mütter 

kümmern sich darum, dass alle damit verbundenen Vorgänge reibungslauf ab-

                                                             
21  Serres: „Alle menschliche Produktion geschieht durch Feuer und Zeichen, durch eine 

Energie und eine Information. Die Materie ist eine Energie und eine Information. Die 

Produktion erfordert eine lokale Sonne und ein Gedächtnis, ich meine die Matrix, die 

Topologie der Form, die Gußform und das Umrißrelief.“ Ebd., S. 258.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 55 

 

laufen: Sie schirmen die ontogenetische Entwicklung der Nachkommenschaft 

ab: Vom Zeugungsakt bis hin zum Schlüpfen aus der Inkubationsnische des Em-

bryos sorgt der mütterliche Körper dafür, das Wachstum, die Bildung und die 

morphogenetische Entwicklung des Neugeborenen gelingen zu lassen. Bei der 

Fortpflanzungsfunktion handelt es sich also um die Versorgung des Nachwuches 

mit allen möglichen Mitteln, um die Existenz der Nachkommenschaft in der 

Welt zu sichern. 

Die Erhaltung phylogenetischer Strukturen, das heißt die Aufrechthaltung 

der stammesgeschichtlichen Entwicklung bestimmter Verwandtschaftsgruppen, 

gilt als Resultat eines erfolgreichen ontogenetischen Bildungsprozesses, der mit 

dem Zeugungsakt in Gang gesetzt wird und mit der Ausrüstung der besten Mög-

lichkeitsbedingungen zum Überleben der Nachkommenschaft endet. Demzufol-

ge vollzieht sich das „evolutive Kalkül“ einer Spezies im Rahmen der Phyloge-

nese, was nicht unmittelbare Vermehrung der Nachkommenschaft meint, son-

dern Aufrechthaltung der Familie. Der phylogenetische Prozess jedoch beginnt 

dort, wo einzelne ontogenetische Entwicklungen stattfinden, indem der Körper 

der Mutter über einen Raum verfügt, in dem die Nachkommenschaft sich mor-

phogenetischen Veränderungen unterzieht und nach einem organischen Bil-

dungstrieb geformt wird. Der Körper der Mutter tritt dabei als „Nische“ für einen 

„Gast“ auf, in der dieser gleichsam untergebracht, gebildet und geformt wird. 

Nach Erich von Neumann (1974), einem Schüler C. G. Jungs, kann der bio-

logische Körper der Mutter als Imago eines Behältnisses verstanden werden. Die 

Gleichsetzung von weiblichem Körper und Gefäß stützt sich auf eine Analogie 

zwischen der biologisch-ökonomischen Rolle der weiblichen Seite der Natur und 

der Repräsentation einer anthropologisierten Frau
22

, wobei sich das Gefäß als 

Repräsentation des weiblichen Körpers von der Jungsteinzeit
23

 bis in die gegen-

wärtige Darstellung der Mutter
24

 zieht. 

                                                             
22  Vgl. Neumanns umfangreiche Untersuchung über den weiblichen Archetypus: „Das 

Kernsymbol des Weiblichen ist das Gefäß. Von Anbeginn an und bis zu den spätesten 

Stadien der Entwicklung finden wir dieses archetypische Symbol als Inbegriff des 

Weiblichen.“ In: E. Neumann: Die Große Mutter, S. 51. 

23  Vgl. zu einer Hermeneutik der weiblichen Repräsentation der Jungsteinzeit Demonst-

ratio I: „Die künstlichen Venusfiguren sind umgekehrt proportional dem Verlust der 

Totemmutter“, in: Axiom II Propositio III. 

24  Auch wenn man die Bedeutung des Matrixialen auf ein symbolisches Bild reduzieren 

kann – die Gefäßsymbolik bezeichnet eine Größe der Mütter, die aus biologischer 

Perspektive wichtig für den Fortpflanzungserfolg ist. Die symbolische Ebene des Ma-

trixialen wurde von C. G. Jung und seinem Schüler Erich von Neumann untersucht. In 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | Matrixiale Philosophie 

Die Gleichung Weib = Körper = Gefäß entspricht dabei bestimmten symbo-

lischen Bedeutungen, unter anderem dem elementaren Charakter des Behaltens. 

Der Körper der Mutter verfügt danach über eine Größe, die als Raum verstanden 

wird, der von Fremden besetzt wird sowie als Rahmen und Bereich, in dem auf 

verschiedene Art und Weise „empfangen“ wird – wie etwa die signifikante Dar-

stellung der Totem-Mutter zeigt, auf die sich die größte Größe der Mutter be-

zieht. 

Gruppen aller Arten von Müttern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-

Erde etc. beherbergen „Gäste“ in ihren Körpern. Der Körper ist die Heimstatt, 

wo die Gäste ankommen, doch ihr Wachstum verdankt sich ihrer Beziehung mit 

der Mutter, nicht mit dem Haus.
25

 Die Beziehung zwischen der Mutter und den 

Gästen ist eine symbiotische, doch ist sie zunächst einseitig: Der Gast kommt bei 

der Wirtin unter, nimmt von ihr und isst.
26

 Serres: 

 

Also ist dieses Verhältnis von der allereinfachsten Art, ein einfacheres und leichteres kann 

es gar nicht geben; es kennt stets nur ein und dieselbe Richtung. Der eine, und stets der-

selbe, ist der Wirt, der andere nimmt und ißt, auch er stets derselbe, und niemals kehrt sich 

das Verhältnis um.
27

 

 

Der Gast steigt ins Innere der Wirtin ab und verbucht einen Gewinn: Ein Orga-

nismus erhält Obdach in einer großen Wirtin. Er lebt von ihr, durch sie, mit ihr 

und ihr, „per ipsum et cum ipso et in ipso“
 28

; er hat in ihr seine Wohnung, sein 

Zelt und sein Tabernakel. In diesem Sinne ist die Wirtin, die Mutter_X, ein Ge-

fäß – ein (oder der) Ort, an dem innere und äußere Beziehungen mit ihr definiert 

werden. 

                                                                                                                                  
der analytischen Psychologie Jungs wird der Begriff „Matrix“ als Zeichen für im kol-

lektiven Unbewussten angesiedelte Urbilder verwendet. Der matrixiale Archetypus 

entspricht danach einer psychischen Strukturdominanz, deren Ursprung in Urerfah-

rungen der Menschheit liegt, die sich in symbolischen Bildern offenbart und so ins 

Bewusstsein tritt. Die analytische Psychologie Jungs und Neumanns reduziert den 

Sinn von „Matrix“ allerdings auf eine symbolisch-analytische Bedeutung, bei der his-

torisch bedingte Funde als Beweise für einen bestimmten semantischen Wert herange-

zogen werden. 

25  Vgl. Serres: „Der Parasit hat keine Beziehung zu einer Station, sondern zu einer Be-

ziehung“, in: M. Serres: Der Parasit, S. 55. 

26  Vgl. ebd., S. 18. 

27  Ebd., S. 18. 

28  Ebd., S. 256. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 57 

 

Der Wirt ist ein Gefäß. Er ist der Ort, wo Eingeschlossenes und Ausge-

schlossenes definiert werden.
29

 Demzufolge bezeichnet die Metapher „Behälter“ 

jenseits einer Symbolisierung der Körper der Mütter vor allem eine relationale 

symbiotische und genetische Innerlichkeit.
30

 Die archetypische Idee der Mutter = 

Behälter (entsprechend der archetypischen Vorstellung der elementaren Charak-

terisierung der Mutter) entspricht einer parasitologischen Sicht; sie definiert eine 

Ontologie der Innerlichkeit. Sie etabliert eine Beziehung zu einem Fremden 

(Gast), der sich in den Körper der Mutter_X „einweist“ und macht aus dem müt-

terlichen Körper ein Heim, in dem ein Gast heranwächst und reproduziert wird. 

Die Bedeutung der Mutter wird auch aus verhaltensökologischer Perspektive 

bestätigt: Die Mutter dient als Raum, bietet in ihr beherbergten „Gästen“ Sicher-

heit und erhöht ihre Chancen, sich erfolgreich fortzupflanzen, indem sie den 

Nachwuchs gegenüber der Umwelt schützt oder eine größere Anzahl von Ab-

kömmlingen erreicht.
31

 

Als Beispiel für derartige endoparasitäre Beziehungen kann das Mutter-

Säugetier dienen
32

, bei dem ein Tier nur durch ein anderes Tier in seinem Inne-

ren reproduziert werden, wachsen und sich ernähren kann.
33

 In diesem Zusam-

menhang liegt eine Aussage der Zoologien Katherine Ralls nahe, wonach die 

„größere Mutter“ eine „bessere Mutter“ sein könnte.
34

 Darüber hinaus bezieht 

ihre These sich auf den Hintergrund, dass es eine Beziehung zwischen Frucht-

barkeit und Körpergröße gibt, sodass eine große Mutter eine höhere Anzahl an 

Nachwuchs bekommen kann, da bei ihr aus anatomischen Gründen für den 

Nachwuchs weniger Risiken zu bestehen scheinen.
35

 In Bezug auf die Bedeutung 

der Körpermaße der Mutter für die biologische Entwicklung und die Evolution 

kann die Behauptung aufgestellt werden, dass dort, wo das Geschlecht unter die 

                                                             
29  Ebd., S. 335. 

30  Samsonow: „Die Frau ist also anfänglich gesichtslos (von Innen), ein Container-Du, 

bevor sie, sich ‚umstülpend‘, dem geborenen Kind ihre Außenansicht zeigt.“ E.v Sam-

sonow: Anti-Elektra, S. 72. 

31  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 73. 

32  Serres: „Jener Pätcher aber pflegt den Boden und unterhält das Muttertier. Sollte er 

ein Parasit sein? Wenn er Steuereinnehmer ist, so zweigt er einen Teil des Stromes, 

den andere produziert haben, zum eigenen Nutzen ab oder zum Nutzen einer höheren 

Instanz, deren Namen er nur mit einigem Respekt nennt.“ M. Serres: Der Parasit, S. 

13. 

33  Vgl. ebd., S. 332. 

34  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 71. 

35  Vgl. ebd., S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | Matrixiale Philosophie 

evolutionäre Zuchtwahl fällt, die Weibchen größer sind als die Männchen.
36

 Die 

Logik ist einfach: Je größer die Mutter, umso besser ist sie dazu in der Lage, für 

Gäste zu sorgen und sie unterzubringen oder in feindlicher Umgebung die Auf-

zucht ihrer Nachkommen zu betreiben. 

Die (Super-)Mutter stellt für die Evolutionsgeschichte einen zentralen Punkt 

dar, da es darum geht, andere Einzelne oder sogar Arten zu bewirten, mit dem 

Zweck der Befriedigung der Bedürfnisse ihrer Gäste. Infolgedessen besteht die 

Beschaffenheit des Mutterwerdens in einer Wirtschaftsqualität, sodass die Gäste, 

die in ihr wachsen und sich formen, nach dem Abgang des Fötus (Geburt) in 

Wechselwirkung mit den extrauterinen allomütterlichen Instanzen ihre Welt bil-

den.  

 

2.1.1  Die Mutter als Wirtin der Behausung 

Die Mütter tragen in ihrem Inneren ein Feld, einen transzendentalen Raum, der 

Bedingungen zur Bildung eines Embryos schafft. Ist der Abgang des Embryos 

geglückt, übernimmt die Mutter die Aufgabe, für die Nachkommenschaft im ex-

trauterinen Feld einen Platz bei sich und mit sich zu besorgen mit dem Ziel, zur 

weiteren Entfaltung des Nachwuchses in einer offenen Umgebung beizutragen. 

Mutterwerden heißt, wie schon in Propositio I postuliert, einen Fremden in sich 

als Gast beherbergen zu können – ein Merkmal, das die Mutter kulturanthropo-

logisch zur universellen Wirtin
37

 macht. 

 

Die Wirtin ist hier eine Frau. Die Frau ist die universelle Wirtin. So ist sie gedacht und so 

empfängt sie. Amphitryon ist weit fort, in Telebes, sehr weit. Sie wartet. Sie ist zunächst 

Wirt des Wirtes. Und wie der Parasit sich in Amphitryon verwandelt, ist in ihren Augen 

selbst der Wirtin Parasit. Die Frau ist der Wirt, in dessen Augen jeder andere Wirt (selbst 

der, der sich so nennt, und sei er auch der größte aller Götter) als Parasit eingestuft werden 

kann und muß – Ganz so, als machte die parasitäre Logik vor ihrer Türe Halt und rollte 

sich zu ihrer Gebärmutter ein.
38

 

 

                                                             
36  So etwa bei folgenden Arten: Rattenigel, Moschusspitzmäuse, Chinchillas, Hasen, 

Kaninchen, Klippspringer, Ducker, Hirschferkel, Dikdiks, Krallenaffen und Fleder-

mäuse, Spinnen und andere. Vgl. ebd., S. 71. 

37  Vgl. Serres: „Der Wirt ist eine Frau. Die Frau ist die universelle Wirtin. Die Frau ist 

der Wirt, in dessen Augen jeder andere Wirt, selbst der, der sich so nennt, und sei er 

auch der größte aller Götter, als Parasit eingestuft werden kann und muß.“ M. Serres: 

Der Parasit, S. 332. 

38  Ebd., S. 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 59 

 

Eine universelle Wirtin ist zuerst eine nahrhafte Quelle. Die Tatsache, dass die 

Mutter schon da ist und man von ihr Nahrung erhalten wird
39

, etabliert aus der 

Perspektive der biologischen Funktion ein Versorgungszentrum. In der Kultur-

geschichte wurde die Mutter als Hauptherrin des Haushaltes betrachtet. Die 

„große Wirtin“ des Hauses sollte den Erhalt aller Mitglieder der Hausgemein-

schaft gewährleisten, und zwar durch stetigen Schutz und Unterbringung. 

Dieses Modell kann nach Aristoteles über die politische Organisation des 

Hauses zurückverfolgt werden: Das Gesetz des Hauses als erster Bestandteil des 

Staates
40

 wird von „Hausfrauen“ festgelegt und umgesetzt. Die Regelung der 

Hausgemeinschaft, des Haushalts und der Verwaltung, liegt in den Händen einer 

Frau, der Herrin des Oikos. Die Frau ist innerhalb des Hauses
41

 und kümmert 

sich um das edle Leben „in Häusern und Familien um eines vollkommenen und 

selbständigen Lebens willen.“
42

 Sie ist als Herrin zuständig für die Ordnung im 

Haus
43

 und sorgt für ein autarkes, die Bedürfnisse befriedigendes Leben, um alle 

zufriedenzustellen. Die Wirtin ist auch dafür verantwortlich, das rechte Maß ein-

zuhalten und in dieser Weise das gute Leben in der Gemeinschaft einer stabilen 

Polis zu sichern. Die Aussage, dass Frauen und Mütter in agrarisch strukturierten 

Genossenschaften Herrinnen der Hausgemeinschaft sind, führt zu der Vermu-

                                                             
39  Aristoteles: „Außerdem ist sie auch deshalb naturgemäß, weil von Natur aus Lebewe-

sen ihre Nahrung von der Mutter erhalten, und so ist es folgerichtig, dass sie den Men-

schen von der Erde zukommt.“ Aristoteles: Oec 1343b, S.16. 

40  Aristoteles: „Das Haus ist ein Bestandteil einer Stadt, so wie die Polis selbst aus meh-

reren Dörfern besteht und das Dorf eine aus Häusern (oikia) bestehende Gemeinschaft 

darstellt. Die Stadt ist nun eine Ansammlung von Häusern, Grundstücken und Besitz-

tümern, die, unabhängig von anderen (Hilfsmitteln), für ein gutes Leben ausreicht.“ 

Aristoteles: Oec (1343a 10-22) S. 15. 

41  Aristoteles: „Eine gute Hausfrau soll über das gebieten, was sich innerhalb des Hauses 

befindet, indem sie sich, den geschriebenen Gesetzen entsprechend, um alles küm-

mert, (und) nicht erlaubt, dass irgend jemand (das Innere des Hauses) betritt, falls der 

Hausherr es nicht angeordnet hat, und indem sie vor allem das Gerede der Marktfrau-

en als verderblich für die Seele fürchtet. Und das, wofür sie innerhalb des Hauses zu-

ständig ist, soll sie allein wissen, und wenn von Aussen stehenden Schaden angerich-

tet wird, soll der Hausherr sich des Falles annehmen.“ Aristoteles: Oec 140, 6, (20 -

42) S. 39.  

42  Aristoteles: Pol. 1280 b 33, S.65 

43  Aristoteles: „Über diese Angelegenheiten also soll die Frau aus eigenem Antrieb und 

Ermessen besonnen herrschen, denn es gehört sich nicht, dass der Mann weiß, was in-

nerhalb des Hauses geschieht.“ Aristoteles: Oec 140, 6 (1-13), S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | Matrixiale Philosophie 

tung, dass die Herrschaft der Frauen über das Haus und die Ökonomie der Orga-

nisation der Polis vorangeht.
44

 Aristoteles folgt hier der Aussage Hesiodos, bei 

dem es „ganz als erstes ein Haus und eine Frau“
45

 gibt. Danach sind das Haus 

und die Frau beide Unterkunftsorte – diese aristotelische Auffassung von der Na-

tur analog organisierten Geschlechts- und Sozialstrukturen antizipiert und prägt 

nicht zuletzt den familiensoziologischen und sozioökonomischen Diskurs des 19. 

Jahrhunderts. 

Im 19. Jahrhundert genoss – gleichsam dem aristotelisch-politischen Vorbild 

folgend – genießt die Mutterschaft im Familienverband und im Haushalt ein so 

hohes Ansehen, dass die Familiensoziologen jener Zeit sich der Figur der Mutter 

kaum mit kritischem Blick zu nähern wagten. Sie sahen in der mütterlichen Tä-

tigkeit eine natürliche Grundlage des ökonomischen Status des Haushaltes und 

begriffen ihn als ökonomische und soziale Ur-Institution. Unter den Soziologen 

und Juristen sind hier etwa Joseph Kohler und Heinrich Cunow zu erwähnen.
46

 

Nach ihnen (und ihren ethnologischen und juristischen Kollegen) obliegt dem 

weiblichen Geschlecht die Geschäftsführung und Verwaltung des Hauses und 

privaten Eigentums, weil es von Natur aus dafür geeignet ist. 

Diese These wurde von Sozialethnologen wie Adam Ferguson
47

 und Julius 

Lippert
48

 unterstützt, die davon ausgehen, dass das Verfügungsrecht der Mutter 

über ihr Kind entsteht, „wenn die Arbeitsleistung der Frau die größere Bedeu-

tung für die wirtschaftliche Existenz eines Volkes erlangt, besonders wenn die 

                                                             
44  Aristoteles: „Das ist ganz klar, denn die Gemeinschaft löst sich wieder auf, wenn ihre 

Mitglieder dieses (Ziel) nicht erreichten können. Gerade deswegen sind sie aber zu-

sammengekommenen. […] Folglich ist es offensichtlich, dass die Ökonomik der Ent-

stehung nach früher ist als die Politik, denn sie ist es auch der Sache nach: Das Haus 

ist nämlich ein Teil der Stadt. […] Da aber die Natur eines jeden Dinges zuerst in 

ihren kleinsten Einheiten betrachtet wird, werde es sich wohl auch bei dem Haus so 

verhalten. So dass nach Hesiod vorhanden sein müssten, „ganz als erstes ein Haus und 

eine Frau.“ Aristoteles: Oec (1343a 10 -22), S. 15. 

45  „Da aber die Natur eines jeden Dinges zuerst in ihren kleinsten Einheiten betrachtet 

wird, wird es sich wohl auch bei dem Haus so verhalten. So daß nach Hesiod vorhan-

den sein müssten‚ ganz als erstes ein Haus und eine Frau.“ Aristoteles: Oec (1343a 

10- 22), S. 15.  

46  Vgl. die Zusammenfassung H. J. Heinrichs über die Wirkung Morgans und Bachofens 

auf die ethnologische und rechtwissenschaftliche Forschung in: H.J. Heinrichs (Hg.): 

J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 19-30. 

47  Vgl. A. Ferguson: Versuch über die Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft,1986. 

48  Vgl. J. Lippert: Kulturgeschichte der Menschheit in ihrem organischen Aufbau, 1887. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 61 

 

Frau Ackerbauerin wird.“
49

 Die Mütter bleiben Leiterinnen des Hauswesens, 

während die Männer außerhalb von ihm tätig sind. Daraus ergibt sich nach Cu-

now (und einigen seiner Kollegen), dass die Mutterfigur mit einer bestimmten 

Form des Wirtschaftslebens zusammenhängt, genauer: mit einer sesshaften Öko-

nomie, gekennzeichnet durch eine ortsgebundenen Landwirtschaft und Viehhal-

tung, also pflanzliche und tierische Domestizierung.
50

 

Ähnlich wird die zentrale Rolle der Mütter und Frauen in der Gesellschaft 

bei linken Hegelianern hervorgehoben. Bei Friedrich Engels gehört die „aus frü-

herer Zeit überlieferte kommunistische Haushaltung“
51

 zu durch das Mutterrecht 

organisierten Gesellschaften, deren wesentliche Merkmale Güterverteilung und 

eine sozialpolitische Herrschaft der Frauen im Haus ist. Kommunistische Haus-

haltung und mütterliche Vorherrschaft entsprechen danach sesshaften Gesell-

schaften, in denen „die Mutter die Leiterin jener Arbeitssphäre wird, welche von 

einer weiterblickenden Fürsorge getragen war.“
52

 Ähnlich behauptete der Mis-

                                                             
49  Zur Lesart sozioethnologischen Rezeption über das mütterliche Erbrecht vgl. H. Cu-

now, H.: „Die matriarchalische Familie“ in: H.-J. Heinrichs (Hg.), Das Mutterrecht 

von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 322 -331. 

50  Cunow: „Wird die Ackerwirtschaft mehr oder weniger ausschließlich von den Frauen 

betrieben, so werden sie gewissermaßen zum eigentlichen Grundstock der sich neu 

bildenden Großfamilien. Sie blieben als Leiterinnen des Hauses im Hause, während 

der Männer fast stets außerhalb des Hauses tätig sind, auf der Jagd, beim Frischfang, 

im Kriege. […] Das Resultat ist, daß die Frauen im Familienhaus immer mehr an 

Recht und Einfluss gewinnen, und daß sich andererseits durch das stetige Zusammen-

leben eine gewisse Anhänglichkeit zwischen allen Mitgliedern der Hausgemeinschaft, 

besonderes aber zwischen leiblichen Geschwistern herausbildet.“ Ebd., S. 323f. 

51  Vgl. Engels: „Kommunistischer Haushalt bedeutet aber Herrschaft der Weiber im 

Hause, wie ausschließliche Anerkennung einer leiblichen Mutter bei Unmöglichkeit, 

einen leiblichen Vater mit Gewißheit zu kennen, hohe Achtung der Weiber, d. h. der 

Mütter, bedeutet.“ F. Engels: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 

Staats, S. 53. 

52  Dazu Lippert: „So musste die Mutter die Leiterin jener Arbeitssphäre werden, welche 

von einer weiterblickenden Fürsorge getragen war, die Herrscherin im Kreis dieser 

frühen, für unser Volkstum vorgeschichtlichen Kultur. Sie legte dann naturgemäß 

nicht nur ihren Kindern und Kindeskindern, sondern auch denen, die um ihrer Töchter 

willen in ihr Haus eintraten, ihren Arbeitsanteil in diesem Arbeitskreis auf; sie bildete 

den festen Punkt der ganzen Organisation.“ J. Lippert: Geschichte der Familie, S. 31, 

in: Das Mutterrecht von J. J. Bachofen, S. 322 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | Matrixiale Philosophie 

sionar Arthur Wright einen Zusammenhang zwischen der kommunistischen 

Haushaltung und der hervorgehobenen Rolle der Frau in der Punuluafamilie.
53

 

Vor diesem Hintergrund kann man sich fragen, ob die Herrschaft der Mutter-

figur in der sesshaften ökonomischen Kultur die Herrschaft des Weiblichen und 

die Machtstellung der Mütter im Sinne eines bestimmten Zeitgeistes markierte. 

Ja, mehr noch: In Anlehnung an Feststellungen an Thesen der marxistische 

Theorie scheint sich die Stellung der Frauen in sesshaften Gesellschaften – ins-

besondere der neolithischen Zivilisation – stark verschlechtert zu haben.
54

 

 

2.2  Die ökonomische Asymmetrie der selbstlosen Mütter 

Es gibt gewiss Gründe, warum die Mutter in der Kulturwissenschaft (etwa im 

Rahmen der Sozialökonomie, Verhaltensökologie oder Kommunikationstheorie) 

als große universelle Wirtin auftritt. Wie bereits dargestellt, nimmt sie die Rolle 

einer universellen Gastgeberin ein, die ihren Gästen einen Raum überlässt, wo 

ihre Grundversorgung sichergestellt ist. Von dem Augenblick an, wo die Gäste 

im Körper der Mutter unterkommen, wird ein „ökonomisches Wunder“ in Gang 

gesetzt, das darin besteht, dass die Wirtin die Aufgabe übernimmt, Güter zur 

Versorgung des Nachwuchses zu vermehren.
55

 Ihr freigiebiges Verhalten zielt 

darauf ab, den Abkömmlingen beste Bedingungen zur Anpassung an ihre Um-

welt zu verschaffen. 

Mutter und Nachwuchs stehen in Wechselbeziehung zueinander; es entsteht 

eine Wirtin-Gast-Relation, in der sie ein koevolutives Feld schaffen, in dem sich 

                                                             
53  Wright: „Was ihre Familien betrifft, zur Zeit, wo sie noch die alten längen Häuser 

(kommunistische Haushaltungen mehrerer Familien) „bewohnten, [...] so herrschte 

dort immer ein Clan“ (eine Gens) „vor, so daß die Weiber ihre Männer aus den andern 

Clans“ (Gentes) „nahmen [...] Gewöhnlich beherrschte der weibliche Teil das Haus; 

die Vorräte waren gemeinsam; wehe aber dem unglücklichen Ehemann oder Liebha-

ber, der zu träge oder zu ungeschickt war, seinen Teil zum gemeinsamen Vorrat bei-

zutragen. [...] „Die Weiber waren die große Macht in den Clans“ (Gentes), und auch 

sonst überall.“ A. Wright: Punaluafamilie, 1884, zit. n. F. Engels, in: Der Ursprung 

der Familie, S. 53-54.  

54  Wesel behauptet, dass die frühen Gesellschaften sowohl bei Jägern und Sammlern als 

auch bei Sesshaften die Frauen regelmäßig benachteiligten. Obwohl wir uns nicht mit 

dem Thema der Frauensoziologie befassen, betone ich die Notwendigkeit der Berück-

sichtigung ihres Skeptizismus, nämlich, dass die Frauen während matriarchaler Zeiten 

die Emanzipation der Mütterlichkeit genossen. Vgl. U. Wesel: Der Mythos vom Mat-

riarchat, S. 119.  

55  Vgl. M. Serres: Der Parasit, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 63 

 

die Evolution der Mutter und ihrer Wirte wechselseitig beeinflussen: Einerseits 

beherbergt die Gastgeberin jemand in ihrem Inneren und der Gast bereichert sich 

an den Gaben der Wirtin, anderseits profitiert sie von ihrem Gast in dem Sinne, 

dass der „Mitesser“, dessen Ernährung sie sicherstellt, von ihr abhängig wird. 

Darüber hinaus kann sie eine Steigerung der Fittness der „Parasiten“ bewirken. 

Die Mütter können das Maß der Anpassung des Gastes an seine Umwelt stei-

gern, indem sie sich um eine geeignete Ausstattung zur Steigerung ihres Überle-

bungsvermögens kümmern. 

Das „edelmütige“ Verhalten der Mutter fördert die Reproduktion und ver-

mehrt die Anzahl der Gäste, sodass daraus eine Verminderung der Fittness der 

Wirtin erfolgen kann. Deshalb muss die Wirtin sich auch an den „Parasitenbe-

fall“ anpassen, da die Gäste einen selektiven Druck auf ihr immunitäres System 

ausüben. Diesem stehen die immunitären Reaktionen der Wirtin gegenüber, wel-

che die Gäste überstehen müssen. Infolgedessen muss eine gegenseitige Anpas-

sung stattfinden, die schließlich mit einem Gleichgewicht endet und aufgrund 

der die „Ausnutzung“ des Gastes keine schädliche Auswirkung auf die Wirtin 

hat. 

In diesem Fall sind Mutter und Gast zwar aufeinander angewiesen, doch die 

primäre ökonomische Relation ist einseitig und asymmetrisch, indem sich der 

Gast einfach im Inneren der Mutter „niederlässt“ und von ihr profitiert. Aus Per-

spektive des Gastes besteht die primäre Beziehung darin, dass schon ein Platz da 

ist, wo er sich niederlassen kann. Diese wirtschaftliche Relation ist asymmet-

risch, da ein Kreislauf von Gütern nur dort beginnen kann, wo schon etwas ist. 

Der Körper der Mutter-X ist bereits vorhanden; er bietet den Gästen Schutz und 

Wohltat und ist ausgestattet für ihren Nutzen und Vorteil. Aus Sicht des Gastes 

ist die ökonomische Relation einseitig und unidirektional
56

, was durch die „ein-

zige Richtung“ des Gastes zum Ausdruck kommt, der sich im Haus der Wirtin 

niederlässt und von ihr versorgt wird. Ein solches „Halbleiterphänomen“, ein 

solches Ventil, ein solcher „einfacher Pfeil“, der nur „eine Richtung kennt“, soll 

hier nach Serres als parasitär bezeichnet werden.
57

 

 

2.2.1  Der verheimlichte Nutzen aufopfernder Mütter 

Die Geheimnisse der Natur bieten zahlreiche Beispiele für die „weibliche Figur“ 

der Natur, deren Verhalten sich dadurch charakterisiert, sich zum Wohlstand und 

Vorteil ihrer Gäste hinzugeben. Das selbstlose Benehmen der Mutter kann sogar 

                                                             
56  Vgl. ebd., S. 255, 285-289. 

57  Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | Matrixiale Philosophie 

auf Kosten ihres eigenen Lebens ihre Nachkommenschaft versorgen – bis zu 

dem Punkt, dass sie von ihren Kindern „gefressen“ wird.
58

 

Man sollte jedoch nicht den Fehler begehen, das Tierreich zu „anthropologi-

sieren“ (zu vermenschlichen), wenn man das altruistische Verhalten des Mutter-

reichs zu beobachten beginnt, denn die Tatsache, dass sich tierische Mutterwel-

ten evolutionsbiologisch zugunsten ihrer Nachkommenschaft verhalten, kann 

auch einen positiven Nutzen für die Mütter haben. Insofern muss gefragt werden, 

ob selbstloses mütterliches Verhalten, das zur Aufopferung bis hin zu kannibalis-

tischen Festmahlen führt
59

, einem Modell entspricht, in dem den Gästen die müt-

terlichen „Kosten“ zustatten kommen, ohne dass die Mutter einen Nutzen von 

den Nachkommen erhält. Mit anderen Worten: Es geht um die Frage, ob die 

asymmetrische Position einer ökonomischen Beziehung zwischen Gast und Wir-

tin unmittelbar ein altruistisches Modell evoziert. 

Zur Beantwortung dieser Frage führt Blaffer-Hrdy eine reichhaltig dokumen-

tierte Reihe von Beispielen an, die darauf hindeuten, dass es echt altruistisch 

mütterliches Verhalten in den evolutiven Prozessen des Tierreichs „nur unter 

ganz besonderen Umständen“
60

 gibt. Eine „sich aufopfernde“ Mutter findet sich 

                                                             
58  Ebd., S. 17. 

59  Vgl. Blaffer-Hrdy über dem Naturreich zugehörige Mutter-fressende Organismen und 

ihr aufopferndes Verhalten: „Wenn es einen Preis für ‚extreme mütterliche Fürsorge‘ 

gäbe, ging er sicher an eine der matriphagen (ja, es bedeutet tatsächlich ‚Mutter-

fressenden‘) Spinnenarten. Eine solche sozial lebende Spinne namens Diaea ergandros 

kommt in Australien vor. Nachdem sie ihre Eier gelegt hat, versorgt sie noch ein wei-

teres Eipaket in ihrem Eierstock mit Nahrung. Dabei handelt es sich um ganz sonder-

bare, überdimensionierte Eier, viel zu groß, als dass sie durch ihr Ovidukt – den Eilei-

ter – passten, und außerdem fehlen ihnen genetische Instruktionen. […] Die Eier sind 

nicht dazu bestimmt, gelegt, sondern gefressen zu werden. Doch von wem? Sobald die 

kleinen Spinnen heranwachsen und anfangen herumzukrabbeln, überfällt die Mutter 

eine merkwürdige Lähmung. Sie beginnt zu zerschmelzen, aber nicht in einem senti-

mentalen, sondern im wörtlichen Sinn: Sie löst sich auf. Während sich ihre Gewebe 

verflüssigen, wird sie von ihren gierigen Jungen buchstäblich aufgesaugt. Diese be-

ginnen mit den Beinen und verschlingen am Ende auch die allmählich in ihr zerflie-

ßenden proteinreichen Eier.“ S. Blaffer-Hrdy: Die Mutter Natur, S. 66. 

60  Blaffer-Hrdy: „Um eine arttypische Universalie des weiblichen Geschlechts handelt es 

sich gewiss nicht. In der Regel findet man Mütter, die sich selbst aufopfern, in Grup-

pen mit einem hohen Maß an Inzucht oder in Gestalt von Müttern, die sich dem Ende 

ihrer reproduktiven Karriere nähern. Die besten Beispiele liefert die ‚Pflanze-dich-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 65 

 

danach nur unter dem Aspekt, dass diese sich dem Ende ihrer reproduktiven Kar-

riere nähert
61

 oder in Gruppen mit einem hohen Maß an Inzucht.
62

 

In der Tat erfüllt mütterliche Selbstlosigkeit die ökoevolutive Funktion, lang-

fristig positiv auf den Fortpflanzungserfolg hinzuwirken. Die Mutter-Gast-

Ökonomie entspricht keineswegs einem mutterseits aufopfernden Modell
63

; 

vielmehr liegt ihrer „Investition“ und ihrem Engagement ein Risikomanagement 

zugrunde, das zum Ziel hat, der Nachkommenschaft bessere Anpassungskondi-

tionen zu verschaffen. In diesem Sinne wird deutlich, dass die Beschaffenheit 

der Mutter (in ihrer Innerlichkeit einem Fremden Unterkunft zu schaffen) nicht 

unbedingt bedeutet, dass sie keinen Nutzen oder Gewinn aua dem wechselwir-

kenden Akt des „Mitessers“ zieht. Bringt die symbiotische Wechselbeziehung 

Gast / Wirtin das Leben der Mutter in Gefahr, wird diese Situation schnell von 

einem Kalkül dominiert, das darauf zielt, den adaptiven Wert der Nachkommen-

schaft zugunsten des weiterhin möglichen Fortpflanzungserfolgs und der Auf-

rechthaltung der Verwandtschaftsgruppe zu verbessern.
64

 Die natürliche Selek-

tion besagt: Je höher die Zahl der fortpflanzungsfähigen Nachkommen, desto 

besser die Bedingungen zur Anpassung und zum Überleben der Spezies. Inso-

fern muss die asymmetrische mütterliche Ökonomie immer so positiv auf den 

Fortpflanzungserfolg wirken, dass die Mutter von ihr profitiert. 

In diesem Zusammenhang wollen wir einen vertiefenden Blick auf jenes 

Sorgesystem werfen, das in Relation zur parasitären Endoversorgung und zur 

mütterlich-altruistischen Gabe steht. Es stellt sich die Frage, in welchen Grenzen 

eine parasitäre Endoversorgung vorliegt, ob sie bestimmte Grenzen hat, ob der 

Wirt oder die Wirtin einen Gewinn oder Nutzen aus einer parasitären Struktur 

zieht und wie die „Gabe des Körpers“ der Mutter stabilisiert werden kann. Die 

                                                                                                                                  
fort-und-sterbe-Strategie‘, wie sie für semelpare Organismen (die sich nur ein einziges 

Mal im Leben fortpflanzen) typisch ist.“ Ebd., S. 65f. 

61  Vgl. ebd., S. 66. 

62  Vgl. ebd. 

63  Bei der Betrachtung von Säugetieren hat es sich eingebürgert, als Kommensalen sol-

che Arten zu bezeichnen, die für ihre Ernährung direkt auf den Menschen und seine 

Vorräte angewiesen sind, vgl. Gauthier, Jean-Pierre/Biquand, Sylvain: Primate Com-

mensalism. Revue d Ecologie-la Terre Et La Vie 49 (1994), S. 210ff. 

64  In dieser Weise stellt die Analystin der weiblichen Seite der Evolution, Sarah Blaffer-

Hrdy, das Beispiel dar, Mutter-fressende Spinnenarten namens Diaea ergandros: Sie 

fressen ihre Mutter, um zu vermeiden, sich gegenseitig aufzufressen. Vgl. S. Blaffer-

Hrdy: Mutter Natur, S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | Matrixiale Philosophie 

Frage nach dem selbstlosen Verhalten der Mütter und mütterzentrierter Welten 

soll dabei die ungewöhnliche Relation Wirt – Gast berücksichtigen. 

In Anlehnung an verhaltensbiologische Bemerkungen des Reproduktions-

ökologen David Lacks argumentiert Blaffer-Hrdy, dass der Fortpflanzungserfolg 

von Müttern nicht der Art diene und auch nicht dem Wohl der Gruppe
65

, sondern 

dass die Mutter bedingungsvoll die Kosten und Nutzen zur Produktion und Für-

sorge des Nachwuchses abwägen müsse. Mütter befinden sich nach Lacks in der 

Zwangslage, entweder eine hohe Zahl von Nachkommen zu produzieren (auch, 

wenn sie ihre Versorgung zwischen vielen aufteilen müssen) oder in wenige, da-

für aber viel in jeden Einzelnen zu investieren.
66

 

Jeder Nachkomme verlangt von der Wirtin ein bestimmtes Maß an Achtsam-

keit, Pflege und Sorge. Um ihre Fitness zu steigern oder zu stabilisieren, muss 

die Mutter die Bedürfnisse des Gastes erwidern. Die mütterliche Sorge muss 

hier, worauf Lacks hinweist, eine Entscheidung im Sinne einer Aufwand-

Nutzen-Rechnung treffen, wobei sie abwägen muss zwischen einer hohen Zahl 

an Nachkommen oder Qualität ihres Aufwachsens.
67

 Der Anpassungs- oder 

Überlebenswert (Fitness) einer Gruppe hängt danach von einer „Berechnung“ 

ab, in der die Anzahl der Nachkommenschaft in Beziehung zu den herrschenden 

ökologischen Bedingungen steht.
68

 Die elterliche Instanz stellt der erforderlichen 

                                                             
65  Blaffer-Hrdy über mütterliches Fruchtbarkeitskalkül: „Lack sah keinerlei Anhalts-

punkte dafür, dass Mütter ihre Fruchtbarkeit so steuerten, dass es dem Wohl der 

Gruppe oder der Art diente. Vielmehr richteten die Mütter den Aufwand, den sie in 

ihre Fortpflanzung steckten, so ein, dass sie das Beste aus den jeweils gegebenen Um-

ständen machten.“ Ebd., S. 51. 

66  Blaffer-Hrdy weist auf Lacks Erfindung mütterlichen Fortpflanzungskalküls hin: 

„David Lack hatte das fundamentale Problem im Leben von Müttern erkannt, die die 

richtige Balance zwischen zwei verschiedenen Optionen finden mussten: entweder 

möglichst viele Nachkommen zu produzieren, aber wenig in jeden einzelnen zu inves-

tieren, oder wenige Nachkommen zu produzieren, dafür aber viel in jeden einzelnen 

zu investieren.“ Ebd., S. 53. 

67  Blaffer-Hrdy: „Wir müssen nur erst einmal erkennen, dass Mütter, evolutionär be-

trachtet, die Anzahl der Nachkommen und deren Qualität gegeneinander abwägen, um 

so die Chancen zu erhöhen, dass zumindest einige Nachkommen überleben und ge-

deihen.“ Ebd., S. 29. 

68  Blaffer-Hrdy: „Dieser Gedanke ökonomischer ‚Fitness-Abwägungen‘ war die Grund-

lage für die Untersuchung der vielfältigen Wege, auf denen Mütter ihr elterliches In-

vestment an die jeweils herrschenden ökologischen Bedingungen anpassen.“ Ebd., S. 

53. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 67 

 

Investition den erhaltenen Nutzen gegenüber, um sich schließlich für die optima-

le Wahl im Sinne einer Anpassung an die Umwelt zu entschließen. 

Der von Lacks eingeführte ökonomische Gedanke in Bezug auf das mütterli-

che Verhalten und ihre Rolle innerhalb evolutiver Prozesse wird von den Evolu-

tionsbiologen William D. Hamilton und Robert Trivers verfeinert und weiter-

entwickelt. Ihre vor allem auf die weibliche Seite der Evolution gerichtete Auf-

merksamkeit hat das darwinistische Denken deutlich verändert, ja, revolutio-

niert.
69

 Die einschlägige Theorie von Verhaltensökologen, Verhaltensbiologen 

und Zoologen an dieser Stelle ist, dass der mütterliche Effekt darin besteht, den 

„Aufwand, den sie in ihre eigene Fortpflanzung stecken, in möglichst viele über-

lebende und sich ihrerseits fortpflanzende Nachkommen zu übersetzen.“
70

 Aus 

biologischer Sicht besteht der mütterliche Effekt in einem Faktor zum Fortpflan-

zungserfolg, und die Selektion fördert die Verhaltensweise, den Individuen dazu 

zu verhelfen.
71

 

Mit Blick auf das geheimnisvolle Verhalten der mütterlichen Selbstlosigkeit 

nähern sich George Williams und Robert Trivers der Frage, ob und in welchem 

Maß die elterliche Investition auf den Fortpflanzungserfolg nachwirkt. Lacks 

Ansatz folgend, umfasst nach Trivers die elterliche Investition alles, was ein Va-

ter oder eine Mutter tun, um die Überlebenschancen eines Kindes zu erhöhen, 

was aber gleichzeitig auf Kosten der Fähigkeit geht, in weitere Kinder zu inves-

tieren.
72

 Der Nachkomme jedoch reagiert gleichfalls bedürftig auf den Eltern-

aufwand, wenn der Nutzen für ihn geringer ist als die Kosten für den anderen 

                                                             
69  Blaffer-Hrdy über William Hamilton: „Dieser ruhige und zurückhaltende junge Wis-

senschaftler kam auf die kühne Idee einer Selektion auf die kühne Idee einer Selektion 

auf die Verwandtschaftsebene, die seine Ansicht nach den Altruismus der sterilen 

Helferinnen der Königin erklärte.“ Ebd., S. 85. 

70  Ebd. 

71  Sarah Blaffer-Hrdy bezeichnet David Lack als „Reproduktionsökologen“: „David 

Lack, wohl der erste ‚Reproduktionsökologe‘, gehörte zu den ersten Evolutionsbiolo-

gen, die das Fortpflanzungsverhalten von Müttern untersuchten und dabei berücksich-

tigen, dass es sich um Individuen handelte.“ Vgl. ebd., S. 50. 

72  Vgl. Trivers: „Im Allgemeinen geht man davon aus, dass Eltern ihr Investment in die 

Nachkommen so verteilen, dass die Anzahl der Überlebenden maximiert wird, wäh-

rend man die Nachkommen wie selbstverständlich für passive Gefäße hält, in die El-

tern die angemessene Fürsorge fließen lassen.“ Zit. n. S. Blaffer-Hrdy., ebd., S. 485. 

Dazu Trivers: „Parent –Offspring Conflict“ in: American Zoologist 14 (1974), S. 249-

264. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | Matrixiale Philosophie 

Nachwuchs. Das hohe Maß der mütterlichen Investition hat langfristig positive 

Rückwirkungen auf die Population. 

William D. Hamilton hat diese Fitness-Rechnung auf den Fortpflanzungser-

folg nahe verwandter Individuen erweitert und damit auf die positive Rückwir-

kung altruistischen Verhaltens hingedeutet. Das Verhalten der Wirtin und die 

Auswirkung auf den Gast sind nur beobachtbar, wenn man den die „gesamte Le-

benszeit gemessenen Reproduktionserfolg“ berücksichtigt; dazu führt Hamilton 

den Begriff „Gesamtfitness des Individuums“ ein.
73

 Die Gesamtfitness als Inves-

titionsidee bedeutet, dass das kollektive Interesse der Kolonie über dem indivi-

duellen steht
74

, doch dieses altruistische Verhalten wird im besonderen Fall von 

Unterstützerinnen und Helferinnen zur Aufzucht der Nachkommenschaft unter 

der Voraussetzung einer rentablen Rechnung der Nutzen und Kosten angepasst. 

Die Gleichung, die der Evolution altruistischen Verhaltens bei allen sozialen Ge-

schöpften zugrunde liegt
75

, sagt Folgendes:  

 

Danach sollte man erwarten, dass Altruismus immer dann auftritt, wenn die Kosten (K) 

für den Helfer geringer sind als die Fitnessgewinne oder der Nutzen (N), die sich aus der 

Hilfe für ein anderes Individuum ergeben, das mit dem Helfer zu einem bestimmten Grad 

(r) verwandt ist.
76

 

 

Diesen Zusammenhang stellt Hamilton mit folgender Formel dar: 

 

K < N x r 

Die Gesamtfitness setzt sich danach zusammen aus der Anzahl der Gene, die 

über eigene Nachkommen und über Verwandte weitergegeben wird. Die Fit-

nessgewinne, die sich aus der Hilfe eines Verwandten ergeben, sollen höher sein 

                                                             
73  Ebd., S. 88. Darunter verstand Hamilton die genetischen Konsequenzen, die sich aus 

ihrem Verhalten für die Fitness ergeben, plus die Konsequenzen, die aus ihrem Ver-

halten für die Fitness naher Verwandter entstehen, mit denen sie aufgrund der gemein-

samen Abstammung Gene teilt. 

74  Vgl. dazu Blaffer-Hrdy: „nach seiner Theorie stellen die sozialen Hautflügler die Inte-

ressen ihrer Kolonie deshalb so oft über die eigenen, weil der Grad der genetischen 

Verwandtschaft zwischen den Arbeiterinnen und der Königin besonders eng ist.“ 

Ebd., S. 87. 

75  Vgl. ebd., S. 88. 

76  Dabei bezeichnet der Buchstabe r den Anteil der Gene, den die beiden Individuen 

aufgrund gemeinsamer Abstammung teilen, vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 69 

 

als die Kosten für den Helfer.
77

 Wenn ein Individuum seine Hilfe für eine Ver-

wandte bereithält, bewirkt eine Steigerung des Gewinns sowohl für das Indivi-

duum als auch für die Helferin eine Erhöhung im Fitness-Kalkül.
78

  

 

2.3  Das Übermaß mütterlichen Körpers oder die Gabe,  

in ihr beherbergt zu werden 

Wie schon erwähnt, kommen Wirtin und Gast in eine Beziehung miteinander, in 

der wechselwirkend die Wirtin den Gast unterbringt und ihm Nahrung, Schutz 

und Wärme bietet. Die Wirtin beherbergt den Gast in ihrem Inneren. Der Gast 

passt sich an die Behausung der Mutter an und lässt sich von ihr versorgen. Die 

Gabe der Wirtin ist „endlos“ in dem Sinne, dass der Körper der Mutter schon da 

ist, in dem Gäste beherbergt, ernährt, geschützt und versorgt werden. 

Die Gabe der Mütter_X setzt eine ökonomische Asymmetrie oder Ungleich-

mäßigkeit fest. Die im Mutterschoß bzw. in der Gebärmutter beherbergten Gäste 

genießen das Vorrecht, an einem Ort untergebracht zu werden, wo man sich um 

die Befriedigung ihrer Bedürfnisse bemüht. Dieses Übermaß an mütterlicher 

Gabe, kennzeichnend für den mütterlichen Reichtum und Zeichen eines asym-

metrischen ökonomischen Verhältnisses, erweist den numinosen Charakter des 

mütterlichen Körpers
79

, sodass im Falle sozialer Gruppen diese in der Schuld 

                                                             
77  Vgl. Hamilton: „(Theoretisch) wird ein Gen, das altruistisches Verhalten gegenüber 

Brüdern und Schwestern verursacht, nur dann von der Selektion begünstigt werden, 

wenn die Umstände im Regelfall so sind, dass der Nutzen mehr als doppelt so hoch ist 

wie die Kosten […] Um die Geschichte etwas farbiger zu machen: Ein Tier, das nach 

diesem Prinzip handelt, sollte sein Leben opfern, wenn es auf diese Weise mehr als 

zwei Brüder retten könnte, für weniger als zwei dagegen nicht“. Danach sollte man 

erwarten, dass Altruismus immer dann auftritt, wenn die Kosten (sie werden mit dem 

Buchstaben K bezeichnet) für den Helfer geringer sind als die Fitnessgewinne oder 

der Nutzen (N), die sich aus der Hilfe für ein anderes Individuum ergeben, das mit 

dem Helfer zu einem bestimmten Grad (r) verwandt ist. dabei bezeichnet der Buchsta-

be r den Anteil der Gene, den die beiden Individuen auf Grund gemeinsamer Ab-

stammung teilen.“ W.D. Hamilton: „The evolution of altruistic behavior“, in: The 

American Naturalist 97 (1963) S. 354ff., in: ebd., S. 89. 

78  Blaffer-Hrdy: „Hamiltons trügerisch einfacher Gleichung K minus N.r liegt die Evolu-

tion altruistischen Verhaltens bei allen sozialen Geschöpfen zu Grunde.“ In: ebd., S. 

88. 

79  Der heilige Wert der Mutter Signifikant, nämlich Mutter-Erde, Mutter-Tier etc., geht 

auf die Merkmale gebender Körper zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | Matrixiale Philosophie 

stehen, die Gabe zu erwidern.
80

 Das Neugeborene steht in der Schuld des Mutter-

leibs, die geschenkte Gabe zur bestmöglichen Aufzucht in Anspruch genommen 

zu haben. Die Asymmetrie des Übermaßes der Gabe des Körpers der Mutter 

wird den Gast lebenslang in die Schuld versetzen, seinen Wohlstand durch die 

menschliche Grundtätigkeit des Handels zu erwidern.
81

 

Die asymmetrische Relation als primärer Gestus der Ökonomie, also die 

Disposition, dass der Körper einer Mutter zunächst jeden lebenden Menschen in 

sich beherbergt, prägt und legt eine Bindung mit dem Anderen fest, als Möglich-

keitsvoraussetzung. Martin Heidegger hat in diesem Zusammenhang eine exis-

tenziale Dimension des Schuldigseins angedeutet. Zunächst wird auf die voron-

tologische Ebene des Besorgens hingedeutet, in dem Sinne, dass der Gast des 

Daseins sich in einer besorgten Umwelt befindet, was eine Bindung mit dem 

Anderen bildet. 

 

Dieses ‚Schuldigsein‘ als ‚Schulden haben‘ ist eine Weise des Mitseins mit Anderen im 

Felde des Besorgens als Beschaffen, Beibringen.
82

 

 

2.3.1  Dem mütterlichen Missbrauch folgt Erwiderung  

und Austauschökonomie 

Wie schon angedeutet, entspricht die Relation Kind – Mutter einem Modell 

parasitärer Ökonomie, bei dem die Wirtin (Mutter) einen Gast (Kind) in ihrem 

Körper beherbergt. Die Relation zwischen Wirtin und Gast ist schon am Anfang 

insofern ungleichmäßig und einseitig, als der primäre Akt in der Gabe des müt-

terlichen Körpers besteht, den sich die Gäste „skrupellos zunutze machen.“ Nach 

Serres parasitologischem Modell etabliert das Übermaß der ersten Gabe (unserer 

Ansicht nach mütterlich definiert) eine asymmetrische Beziehung, wobei die 

ökonomische Beziehung eine des Missbrauches ist: 

 

Alles beginnt mit dem, was ich Mißbrauchswert nenne. Die primäre ökonomische Bezie-

hung ist eine des Mißbrauchs. Aber wenn der Pfeil nicht tötet, wenn der Mißbrauch die 

Schwelle nicht überschreitet, dann kann es geschehen, dass die Beziehung sich hin zu 

einem neuen Gleichgewicht entwickelt.
83

 

 

                                                             
80  Vgl. M. Mauss, Marcel: Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archai-

schen Gesellschaften, 1968. 

81  Vgl. H. Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, 2002. 

82  M. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 281. 

83  M. Serres: Der Parasit, S. 256. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 71 

 

Die Ausnutzung des mütterlichen Leibs fordert eine erwidernde Investition der 

Gäste. Ihre geschuldete Erwiderung wird als Ausgleich für das Übermaß der 

mütterlichen Gabe in Form des Gebrauchs und Tauschs eingesetzt. Dazu Michel 

Serres: 

 

Geburt eines Tausches. Der Parasit übernimmt eine funktionelle Rolle, der Wirt überlebt 

dessen Missbrauch, ja, er überlebt im Sinne des Wortes, sein Leben entdeckt ein verstäk-

tes Gleichgewicht, so etwas wie ein Hyper-Gleichgewicht. Vor dem Hintergrund des 

Nicht-Umkehrbaren zweigt sich eine Umkehrbarkeit. Dem Mißbrauch folgt den Gebrauch, 

dem Gebrauch der Tausch. Ein Vertrag ist vorstellbar.
84

 

 

Deshalb wird die Gabe ritualisiert, sodass die von ihr auslösende Asymmetrie 

die Struktur der Gesellschaft im Modus der Erwiderung aufschreibt und ko-

diert.
85

 Ethnologische und religionswissenschaftliche Forschungen über die Ver-

ehrung von Müttern-Göttinnen (vor allem im Neolithikum) erstatten Bereich da-

rüber, wie die mütterliche Gabe, insbesondere in Modi ihrer Signifikant Mutter-

Erde, das socius innerhalb der sozialen Systeme mit Riten und symbolischer 

Semantik bildete.
86

  

Man kann in diesem Zusammenhang das sogenannte Kula-Ring-Ritual in an-

führen, das von den Bewohnern der Trobriand-Inseln praktiziert wird, ein rituel-

les Gabentausch-System. Diese Rituale sind vom Prinzip der Gegenseitigkeit be-

stimmt, das nach Malinowski aus drei Handlungen besteht: Geben, Nehmen und 

Erwidern, um das erste ursprüngliche Übermaß der Gabe auszugleichen und ein 

ökonomisches Gleichgewicht zwischen Mutter-Erde und Mutter-Gesellschaft zu 

etablieren. 

Das Gabentausch-System regiert die sozial-anthropologische Morphologie 

der auf Mütter gerichteten frühen Gesellschaften, aus deren Strafgesetzen später 

die rechtliche Vernunft geboren wurde.
87

 Damit wurde festgehalten, dass es sich 

                                                             
84  Ebd., S. 256. 

85  Vgl. Deleuze: „Der Mehrwert an Code bildet die primitive Form des Mehrwerts, er 

gibt Antwort auf Mauss’ berühmte Formulierung: er ist der Geist des gegebenen 

Dings, dei Kraft der Dinge, die bewirkt, daß die Gaben reicher zurückfließen müssen, 

territoriales Zeichen des Wunsches und der Macht, die Prinzipien des Überflusses und 

des Früchtetragens der Güter.“ G. Deleuze/F. Guattari: Anti-Ödipus. Kapitalismus und 

Schizophrenie I, 1974, S.191. 

86  M. Ehmer: Göttin Erde: Kult und Mythos der Mutter Erde, Berlin: Zerling 1994. 

87  Malinowski: „Welches ist der Grundsatz des Rechts und Interesses, der bewirkt, daß 

in den rückständigen oder archaischen Gesellschaften zwangläufig erwidert wird? Das 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | Matrixiale Philosophie 

bei Geschenken und Gaben um keine willkürliche Gebärde handelt, sondern um 

eine bestimmte (beschriebene) Form der Genos-Codierung, welche die Aufgabe 

hat, jene Ökonomie zu regulieren, die auf Erwiderung empfangener Geschenke 

beruht. Die Gabe, Geschenke anzunehmen und sie zu erwidern
88

 ist ein ver-

pflichtendes Gesetz einer Leistung, die man Potlatch nennt.
89

 

 

2.4  Wechselwirkung zwischen Für-Sorge und Sorge als 

Stabilisator asymmetrischer parasitologischer Ökonomie 

 

2.4.1  Evolutivem Fortpflanzungserfolg liegt (allo)mütterliche Fürsorge 

zugrunde 

Inwiefern stabilisiert die Erwiderung der mütterlichen Gabe die asymmetrische 

parasitologische Beziehung? Zieht die Mutter überhaupt Nutzen aus ihrer Gabe? 

In welcher Form? Aus evolutionsbiologischer Perspektive besteht die Anforde-

rung an die Mütter nicht nur darin, schlicht Leben hervorzubringen und die Art 

zu vermehren; vielmehr gelingt Fortpflanzung nur dann, wenn die Mutter es 

schafft, ihre Nachkommenschaft mit Schutz, Sicherheit und optimalen Voraus-

setzungen zu versorgen, um sie bestmöglich an die Bedingungen ihrer Umwelt 

anzupassen. In der Garantie bester Gegebenheiten, die zur Anpassung an das Mi-

lieu bestimmend sind, besteht die Gabe der Mütter, die wiederum eine Investi-

tion zur Maximierung des Fortpflanzungserfolgs fordert. In diesem Sinn teilen 

alle Arten tierischer Mütter eine aus Sorge um und für die Nachkommen er-

wachsende Bindungsstärke. Was sie voneinander unterscheidet, ist nach Blaffer-

Hrdy nur „… die Kosten, die mit der Fürsorge für jedes einzelne Kind verbun-

den sind, und der potenzielle Gewinn, der sich aus der Umsetzung ihrer Investi-

tionen in den zukünftigen Fortpflanzungserfolg ihres Kindes ergibt.“
90

 

 

                                                                                                                                  
ist das Problem, das uns in erster Linie interessiert.“ B. Malinowski: Geschlechtstrieb 

und Verdrängung bei den Primitiven, S. 18. 

88  Vgl. Mauss: „Um die Institution der totalen Leistung und Potlach ganz zu verstehen, 

müssen wir nun noch die Erklärung für zwei weitere Momente suchen, die sie ergän-

zen; denn die totale Leistung bringt nicht nur die Verpflichtung mit sich, die empfan-

genen Geschenke zu erwidern; sie setz zwei weitere, ebenso wichtige voraus: einer-

seits die Verpflichtung, Geschenke zu machen, und andererseits die, Geschenke anzu-

nehmen.“ M. Mauss: Die Gabe, S. 100.  

89  Ebd.  

90  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S.106. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 73 

 

2.4.1.1  Die Sicherstellung der Nachkommenschaft durch das 

kooperative Aufzuchtssystem erhöht den Fortpflanzungserfolg 

Wie bereits angeführt, richtet der britische Genetiker William Hamilton seine 

Aufmerksamkeit auf das selbstlose Verhalten der weiblichen Spezies, die mut-

terzentrierten Welten
91

, beispielhaft dargestellt am genetischen System der Ho-

nigbienen: Im Bienenreich erfüllen die Arbeiterinnen von Geburt an die Aufga-

be, der Königin bei der Aufzucht des Nachwuchses zu helfen. Die Arbeiterinnen 

selbst jedoch sind unfruchtbar; sie erfüllen helfende Aufgaben. Dieses altruisti-

sche Verhalten widerlegt das darwinistische Evolutionsschema Dieses altruisti-

sche insofern, als sie offenbar nicht danach streben, sich fortzupflanzen und ihre 

Gene an folgende Generationen weiterzugeben.
92

 Durch diesen Ansatz zeigt 

Hamilton, dass dank des „ausgeprägten Systems kooperativer Aufzucht“
93

 der 

Fortpflanzungserfolg bei mutterzentrierten Welten hoch ist, da eine Gruppe von 

Arbeiterinnen oder Fürsorgerinnen für ihre Nachkommen sorgt, solange die Ko-

lonie existiert – selbst, wenn die Mutter stirbt
 
.
94

 Eine mutterzentrierte Welt, die 

durch einen hohen Fortpflanzungserfolg gekennzeichnet ist, ist dafür ausgestat-

tet, das Überleben der Nachkommen zu sichern.
95

 

                                                             
91  Unter „mutterzentrierten Welten“ nennt Blaffer-Hrdy lebewesende Organisationen, in 

denen das mütterliche Verhalten zum Funktionieren der Organisation zentral ist. Die 

meisten von ihnen sind gekennzeichnet durch ein kooperatives Aufzuchtsystem. 

92  Blaffer-Hrdy: „Trotz aller Einschränkungen spielen Gene sehr wohl eine ganz beson-

dere Rolle in dem Rätsel, das die Kolonien der sozialen Insekten mit ihrem ausgepräg-

ten System kooperativer Aufzucht darstellen. Wenn, wie Darwin vermutete, alle 

Lebewesen danach streben, sich fortzupflanzen, wie lässt sich dann das aufopfernde 

Verhalten der altruistischen Arbeiterinnen erklären, die sich niemals reproduzieren 

und ihre Gene nicht an folgende Generationen weitergeben? Für diesen Widerspruch 

zur Darwinische Theorieschlug 1964 der britische Genetiker William Hamilton eine 

geniale Lösung vor.“ Ebd., S. 85. 

93  Blaffer-Hrdy: „[...] ist die kooperative Aufzucht bei Insekten wie etwa Honigbienen 

und Wespen hervorragend entwickelt. Geteilte Sorge um den Nachwuchs findet man 

auch bei Vögeln wie den Eichelspechten, Bienenfressern, Heckenbraunellen und 

Buschhähern. Unter Säugetieren ist sie zwar im Allgemeinen unüblich, gleichwohl 

aber stark ausgeprägt bei Wölfen, Wildhunden, Zwergmungos, Elefanten, Tamarinen, 

Marmosetten.“ Ebd., S. 153. 

94  Vgl. ebd., S. 90. 

95  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | Matrixiale Philosophie 

Diese komplexe Gesellschaftsstruktur ist nach Blaffer-Hrdy ein „kooperati-

ves Aufzuchtsystem“, in dem eine Gruppe allomütterlicher Instanzen
96

 die Auf-

gabe hat, den Nachwuchs zu betreuen und dafür zu sorgen, dass er mit sicheren 

Konditionen für Wachstum und Anpassung an die Umwelt ausgestattet wird.
97

 

Mit dieser Verwandtschaftsselektion wird das „kooperative Aufzuchtsystem“ 

etabliert.
98

 Nach Blaffer-Hrdy ist darunter eine „perfekte Gruppe“ oder eusoziale 

Gruppe
99

 zu verstehen, die sich dazu eignet, in Gemeinschaft für die extrauteri-

nen Bildungsvorgänge und die Aufzucht der Nachkommenschaft zu sorgen.
100

 

Alle Mitglieder sind für die optimale Angepasstheit der Einzelnen in der Umwelt 

verantwortlich. 

In diesem System, in dem die Fürsorge unter den Mitgliedern oder Verwand-

ten einer Gruppe geteilt werden, tragen große Verantwortung für ein optimales 

Wachstum der Abkömmlinge. Daher steigt die Kapazität für einen höheren Para-

sitismus, nämlich für eine höhere Zahl an Gästen, das heißt Nachkommen. So 

erklärt sich die von dem Sozialbiologen Robert Trivers vorgebrachte Argumen-

tation in Widerlegung des aufopfernden Verhältnisses der Mutter. Nach der Aus-

sage, die das altruistische Verhältnis auf Basis einer Kosten-Nutzen-Rechnung 

klärt, sollen die Kosten für die Wirtin unter dem Nutzen für den Gast bleiben. 

Wenn die dem Abkömmling gewidmete Investition mehr Kosten als Nutzen be-

wirkt, steigt das Überlebensrisiko der Nachkommenschaft. Aufgrund der von 

Trivers und Hamilton dargestellten Erklärung über die sich auf das altruistische 

Verhältnis stützende evolutive natürliche Selektion ist davon auszugehen, dass 

ein geteiltes mütterliches Fürsorgesystem mehr Kapazitäten für eine gelungene 

Fortpflanzung bereitstellt. Je höher die Zahl an Nachwuchsbetreuern, desto grö-

                                                             
96  Blaffer-Hrdy übernimmt den Begriff „Alloeltern“ von Edward O. Wilson, um mit 

ihm auf die Mütter zu verweisen. Mit diesem Ausdruck ist aber eben nur gemeint, 

dass sich ein anderes Individuum als die Mutter an der Aufzucht ihrer Kinder betei-

ligt. „Zu denen, die der Mutter bei der Aufzucht helfen – sie werden, unabhängig 

von ihrem Geschlecht, ‚Allomutter‘ genannt –, zählt in der Regel auch der Partner 

(häufig, aber nicht notwendigerweise der tatsächliche Vater des Nachwuchses).“ 

Ebd., S. 119 ff., 153. 

97  Vgl. ebd., S. 83-89. 

98  Vgl. ebd., S. 89. 

99  Eusoziale Gesellschaften sind gekennzeichnet durch einander überlappende Genera-

tionen, und ihre Mitglieder kümmern sich gemeinschaftlich um die Aufzucht der 

Nachkommenschaft. Vgl. ebd., S. 87. 

100  Vgl. ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 75 

 

ßer die Garantien zum sicheren Überleben und Gedeihen der Nachkommenschaft 

und zur Anpassung an ihre Umwelt. Hierzu Blaffer-Hrdy: 

 

An den Besonderheiten haplodiploider genetischer Systeme allein kann es nicht liegen, 

dass Ameisen, Bienen, Wespen und andere eurosoziale Insekten wie Termiten zu den äl-

testen und fruchtbarsten Erfolgsstorys der Natur gehören. Etwas anderes ist vonnöten, um 

140 Millionen Jahre eusozialer Blütezeit zu erklären. Halten wir uns Mutter Naturs Kardi-

nalregel für Mütter vor Augen: Es genügt nicht, lediglich Kinder in die Welt zu setzen. 

Um in der Evolution auf lange Sicht erfolgreich zu sein, müssen Mütter Nachkommen 

produzieren, die überleben und gedeihen. Kurzum: Wir müssen die Bedeutung dessen be-

rücksichtigen, was ich gerne den ‚Betreuungsfaktor‘ nenne.“
101

 

 

Nachwuchsbetreuungssysteme, von der Nest-Brutsicherung102 bis hin zu den 

großen künstlichen Immunsystemen der mütterlichen Gesellschaften, regeln 

asymmetrische parasitäre Ökonomie in dem Sinne, dass die Fürsorgesysteme auf 

einer Kalkulation (Kosten-Nutzen-Gleichung) beruhen, die die mütterliche Gabe 

gemäß dem Nutzen der Nachkommenschaft berechnet, bezogen auf den Nutzen 

der ganzen Gruppe. 

 

2.4.2  Wechselseitige Bedingtheit zwischen Sorge und  

(Für-)Sorge: Stabilisator asymmetrischer  

parasitologischer Ökonomie 

Es wurde darauf hingewiesen, wie die weibliche Seite der Evolution eine zentra-

le Rolle jenseits der Fortpflanzung spielt, indem sie für eine Behausung sorgt, 

durch die das Überleben des Nachwuchses gesichert ist. In diesem Sinn stellt die 

Gast-Wirt-Beziehung eine erste asymmetrische ökonomische Relation in dem 

Sinne dar, dass die Wirtin die Sicherheitsbedingungen zur Aufzucht des Nach-

wuchses schaffen muss. Es darf aber nicht unbeachtet bleiben, dass das selbstlo-

se Verhalten der Mutter einer Kosten-Nutzen-Kalkulation entspricht, worauf die 

evolutiven Entwicklungen beruhen. Je höher die Anzahl der Nachwuchsbetreuer, 

desto größer die Wahrscheinlichkeit, dass sich die Abkömmlinge vermehren.
103

 

Im Endeffekt strebt das kooperative Aufzuchtsystem
104

 danach, das Risiko hin-

sichtlich des Gewinns der Familie zu verringern. 

                                                             
101  Ebd., S. 90. 

102  Vgl. Blaffer-Hrdy: „Obwohl Nachkommen in großer Zahl produziert werden, ist es 

die Qualität der Brutfürsorge, die so viele von ihnen überleben lässt.“ Ebd., S. 87. 

103  Vgl. ebd., S. 90. 

104  Vgl. ebd., S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | Matrixiale Philosophie 

Die Betreuungsagenten sind dafür zuständig, einen gelungenen Sicherheits-

transfer von inneren gebär-mütterlichen Sicherheitsbedingungen zu einem äuße-

ren Milieu sicherzustellen.
105

 Insofern ist die mütterliche Fürsorge dafür verant-

wortlich, das Neugeborene gegen äußerliche Umstände, die sein Überleben ge-

fährden, abzuschirmen. Die (allo)mütterliche Instanz tritt gleichsam als ein Re-

lais auf, das das Rauschen von außen entfernt, um beim Nachwuchs für bessere 

Bedingungen für sein Wachstum zu sorgen. Zu diesem Zweck betreibt das Auf-

zuchtsystem ein Risikomanagement in Form mütterlicher oder kooperativer Or-

ganisationen
106

, womit die Gefahr erfolgreichen Wachstums zugunsten eines ge-

deihlichen Wachstums und einer besseren Anpassung an das Milieu gesenkt 

werden. Diese Kalkulation aber wird immer unter Berücksichtigung der Anzahl 

der Fürsorgeagenten vollzogen: Je höher ihre Zahl, desto niedriger die Kosten 

für jeden Aufzuchtfaktor. Infolgedessen liegen die Investitionskapazitäten der 

(allo)mütterlichen Instanzen höher, den Nachwuchs mit Sicherheitstechniken 

nach außen zu versorgen. Ergo folgt die Risikoregelung einem Sorgenmanage-

ment, das darauf abzielt, die Wohlstandsbedingungen des intrauterinen Wachs-

tumsprozesses im Außen zu garantieren, indem dieser vor äußerer Gefahr abzu-

schirmen ist. 

Sobald der Abgang des Fötus erfolgt, müssen die Betreuungsagenten für die 

Schaffung bester Konditionen zur Fortsetzung des morphologischen Wachstums 

und zur Entwicklung des Neugeborenen sorgen, in der Art, wie das intrauterine 

Immunsystem gesorgt hat. In dieser Hinsicht bereitet die Ankunft im Haus des 

Mutterschoßes dem Gast eine „besorgte Welt“
107

 (Heidegger), die aber auch die 

Sorge des Gastes weckt, weil die Wirtin nicht mit der Gewissheit rechnen kann, 

dass sein Bedarf erfüllt wird.  

Die asymmetrische ökonomische Beziehung Wirtin/Gast liegt dann in einem 

Übermaß von Fürsorge vonseiten der Wirtin begründet, und die Sorge des Gas-

tes wird zur Grundbestimmung aller Ankommenden in einer besorgten Welt mit 

der mütterlichen Fürsorge stabilisiert, sodass die Überlebenserwartungen gesi-

chert werden. 

                                                             
105  Vgl. Sloterdijk: „Im allgemeinen ist zu konstatieren, dass die Evolution sich überall 

dort, wo starke Sicherheitstransfers von den Elterngeneration auf die Jungengenera-

tion stattfinden, den Luxus der Frühgeburtlichkeit leisten kann.“ Sloterdijk, Peter: 

„Negative Gynäkologie und transindividuelle Immunität“ in: J. Janus (Hg.): Kunst 

als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und geburtlicher Erfahrungen, S. 39. 

106  „Die Art und Weise des Geborenwerdens weist von Anfang an einen Bezug zum Ri-

sikomanagement einer Spezies auf.“ Ebd. 

107  Ausdruck übernommen von Heidegger in Sein und Zeit, S. 199.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 77 

 

2.4.2.1  Steigernder Verwöhnungskomplex:  

(allo)mütterliche Fürsorgeinvestition und die unwägbare 

Sorge des Nachkommens 

Mit kooperativen Aufzuchtsystemen über Betreuungsagenten, (allo)mütterliche 

Instanzen und Fürsorge-Techniken hinaus
108

 befindet sich der Gast in einem pri-

vilegierten, besorgten Umfeld, durch das seine Entwicklung im extrauterinen 

Milieu fortgesetzt werden kann.
109

 Im günstigsten Fall bietet der Körper der 

Mutter ein Übermaß an Nahrung und Schutz für das Neugeborene. 

Der Körper der Mutter steht in dieser Weise in einem asymmetrischen Ver-

hältnis zu dem im Mutterleib Untergebrachten. Von Anfang an bekommt er alle 

Fürsorge und Pflege, um sein Wachstum sicherzustellen. Damit der Abkömm-

ling sich wohlfühlt, wird durch besondere Aufmerksamkeit und Zuwendung da-

für gesorgt, dass jedes seiner Bedürfnisse befriedigt wird und alle seine Wünsche 

erfüllt werden, woran er sich schließlich gewöhnt und um immer größere Für-

sorge bittet. Wann stößt die mütterliche Fürsorge überhaupt an ihre Grenzen?  

Der Evolutionsbiologe Hamilton hat, wie oben dargestellt, auf die ökologische 

Bedingtheit des mütterlichen Fortpflanzungserfolgs hingewiesen: Ein gelunge-

nes Fortpflanzungssystem besteht darin, dass die Mutter gemäß einer Kosten-

Nutzen-Kalkulation ihre „Kosten“ für weitere Abkömmlinge einsetzden kann, 

wenn die Sicherstellung der Nachkommenschaft garantiert ist. Das Problemati-

sche der mütterlichen Investition besteht darin, dass der Nutzen der Nachkom-

menschaft aber keine fixe Variable ist, da sie immer in Wechselwirkung mit der 

Umwelt steht. 

Diese umweltlabile Kalkulation zwischen mütterliche Fürsorge und der Sor-

ge der Nachkommenschaft wurde ausführlich von Robert Trivers behandelt. Eine 

immer bedürftigere Bitte um mütterliche Aufmerksamkeit lässt die Wirtin da-

nach in einen Bedarfskonflikt geraten
110

, den sie lebenslang bewältigen muss. 

                                                             
108  Vgl. zur Begründung der Insulationstechniken als biosoziologische Institutionen D. 

Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, 1993. 

109  Blaffer-Hrdy: „Obwohl Nachkommen in großer Zahl produziert werden, ist es die 

Qualität der Brutfürsorge, die so viele von ihnen überleben lässt.“ S. Blaffer-Hrdy: 

Mutter Natur, S. 87. 

110  Blaffer-Hrdy zur Bedürftigkeit der Kinder in Bezug auf die Aufmerksamkeit der 

Mutter: „Das zur Aufgabe eines Vorteils gezwungene Kind wird dem allerdings nur 

dann ohne Schmollen oder Verzögerungstaktiken zustimmen, wenn der Nutzen dop-

pelt (oder gar vierfach) so hoch wie seine eigene Kosten ist. Erst wenn die Kosten 

für die Mutter (hinsichtlich ihrer Fähigkeit zu überleben und in andere Kinder zu in-

vestieren) mehr als doppelt so hoch sind wie der Nutzen für ein Kind, geht man da-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | Matrixiale Philosophie 

Trivers überträgt Hamiltons Theorie über die Gesamtfitness auf zwischen Eltern 

und Kindern entstehende Konflikte. Er untersucht die Umstände, bei denen Neu-

geborene sich mangels Aufmerksamkeit und Versorgung der Mütter beschweren. 

Diesem Mangel liegt nach Trivers nicht die Abwesenheit der Mutter zugrunde, 

sondern dass der Nutzen des Kindes niedriger ist als die Kosten für die Mutter. 

In dem Maße, wie das mütterliche Investment in ein Kind das Investment in be-

reits vorhandenen oder künftigen Nachwuchs schmälert, werden sich Mutter und 

Kind in der Frage der Zuteilung uneinig sein. 

Werden die Verwöhnungsbegierden des Kindes nicht erfüllt, verhält es sich 

gierig. Menschenkinder sind nach der hier genannten Regel „sozialisationsbe-

dürftig.“
111

 Daher könnte man in Anlehnung an Trivers Studie sagen, dass die 

Vorsorge der Wirtin um das Kind den Verwöhnungsnutzen des Kindes stabili-

siert. 

Misslingt die Vorsorge der Mutter, wird das Kind nicht aufhören zu betteln. 

Soll die Vorsorge der Mutter aber die Sorge des Kindes vorausberechnen, wird 

der Nutzen des Kindes wachsen. Der einzige Weg, den Bedarf zu decken, be-

steht in einer Verwöhnungsinvestition, wobei die allomüterlichen Instanzen das 

Doppelte der Kosten am Kind investieren müssen. Die altruistische parasitologi-

sche Beziehung ist so, dass die Kosten um die Investition in die Nachkommen-

schaft mindestens doppelt so hoch sind wie deren Nutzen.
112

 Das heißt, dass die 

Wirtin (in diesem Fall die Mutter) das Doppelte von deren Nutzen als Reserven 

besorgen muss, damit der Gast befriedigt ist und um den Konflikt Kind-Eltern zu 

bewältigen. Sloterdijk fasst diese luxurierende Stellung der Nachkommenschaft 

in folgende Formel: „Die Verwöhnung erzwingt die Vorsorge und die Vorsorge 

stabilisiert die Verwöhnung.“
113

 

Der elterliche Fürsorge-Investitions-Konflikt ist bedingt durch die bereits 

erwähnte Gesamtfitness, wobei Betreuung und Sorge für den Nachkommen in 

den Händen eines kooperativen Aufzuchtsystems liegen. Auf diese Weise wer-

den die hohen Kosten unter Verwandten geteilt, und dafür wird die Wahrschein-

                                                                                                                                  
von aus, dass ein Kind aufhört zu betteln oder zu versuchen, mehr aus der Mutter he-

rauszuholen.“ Ebd., S. 488. 

111  Trivers: „geht man davon aus, dass Eltern und Kinder sich über Dauer und Umfang 

des elterlichen Investments ‚streiten‘, ebenso wie über die altruistischen und egoisti-

schen Bestrebungen des Nachwuchses, soweit diese andere Verwandte betreffen“, 

zit. n  S. Blaffer-Hrdy in ebd., S. 487f. 

112  Vgl. ebd. 

113  P. Sloterdijk: Nicht gerettet. Versuch nach Heidegger, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 79 

 

lichkeit, eigene Gene in nachfolgenden Generationen weiterzugeben, größer.
114

 

Dieses Theorem legt fest, dass der Fortpflanzungserfolg zum größten Teil auf 

einem Sorgesystem beruht, das durch eine Kalkulation determiniert ist, wobei 

der Nutzen der Genweitergabe größer ist als die Kosten, die dafür aufgebracht 

werden. Trivers konstatiert, dass die Sorge des Kindes durch die Fürsorge der 

Mutter beruhigt wird. Nichtdestotrotz stoßen wir mit der Problematik einer jen-

seits der soziobiologischen Ebene organisierten Hilfstätigkeit zur Unterstützung 

des Wachstums der Nachkommen auf eine ontologische Bedeutung des Termi-

nus Sorge. Die Bedürftigkeit des Kindes beruht danach auf einer existenzialen 

apriorischen Dimension, wobei „In-der-Welt-sein wesenhaft Sorge ist.“
115

 In 

diesem Sinne beruhigt die besorgte Welt die Bedürftigkeit des Kindes bzw. 

weckt die Fürsorge, jenes „Wollen und … Wünschen“, die nach Heidegger „on-

tologisch notwendig im Dasein als Sorge verwurzelt sind.“
116

  

Mütterliche Fürsorge und Sorge des Gastes stehen zueinander in Wechsel-

wirkung. Der Gast steht lebenslang in der (allo)mütterlichen Schuld, die Fürsor-

ge und Achtsamkeit der Wirtin bekommen zu haben, und die (allo)mütterlichen 

Instanzen müssen für ein optimales Wachstum und die Heranbildung des Gastes 

sorgen. Die im kooperativen Aufzuchtsystem geübte Fürsorge reguliert und sta-

bilisiert diese Asymmetrie, wie die Nutzen-Kosten-Rechnung bestätigt. Die Für-

sorge allomütterlicher Instanzen, die für die Bedingungen einer Vertrautheit in 

der Welt sorgen, weckt jedoch das Besorgen des Kindes. Der Gast genießt un-

mittelbar das Vorrecht, in der besorgten Welt untergebracht zu werden. Diese 

besorgte Welt ist eine Welt, in der die (allo)mütterlichen Instanzen dafür sorgen, 

alle Bedürfnisse der Neugeborenen zu decken angesichts dessen, dass er zu Hau-

se ist. Der asymmetrische Kommunikationspfeil der parasitären Ökonomie wird 

von der mütterlichen Sorge reguliert durch die im Gast geweckte Sorge, auf-

grund der er sein mit Privilegien ausgestattetes Nest abgibt an die lebenslange 

Schaffung extrauteriner Immunitätsysteme.
117

 Infolgedessen kann man dem Ar-

                                                             
114  Vgl. zur ausführlichen Erklärung des Gesamtfitness-Begriffs Hamilton, W. D.: „The 

evolution of altruistic behavior“, in: The American Naturalist 97, S. 354-356, zit. n. 

S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 88. 

115  M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 193. 

116  Ebd., S. 194. 

117  Vgl. Sloterdijk: „Diese Sonderentwicklung ist ganz offensichtlich deswegen möglich 

und erfolgreich, weil sich die Menschen vom ersten Moment ihrer Existenz an 

einem exouterinen Immunzusammenhang schaffen, der ihr Überleben garantiert.“ P. 

Sloterdijk: Negative Gynäkologie und transindividuelle Immunität, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | Matrixiale Philosophie 

gument Peter Sloterdijks folgen, dass die Innenweltlichkeitsposition ontologisch 

eine luxurierte Stellung sei.
118

 

 

Was Heidegger die Sorge nennt, ist die Selbstabsicherung des Verwöhnungzusammen-

hangs. Diese Rückkopplung wird nötig, weil die Unwahrscheinlichkeit des luxurierenden 

Zustandes einen Gefährdungsinn freisetzt; sie wird möglich, weil dem verwöhnten Tier 

‚werdende Mensch‘ mit seinem Hochleistungsgehirn, seinen angeborenen Werfequalitäten 

und seiner Versöhnung mitgegeben sind. Aus dem Verwöhnungsprozeß entsprungen, 

müssen diese evolutionär erworbenen Begabungen der weiteren Verwöhnung dienen.
119

 

 

Dieses Theorem trifft auf das zu, was Heidegger in seiner Analytik des Daseins 

„das Sein des Daseins als Sorge“
120

 nennt – die Tatsache, dass „die durchschnitt-

liche Alltäglichkeit des Besorgens [...] sich bei dem nur ‚Wirklichen‘ beruhigt. 

Diese Beruhigung schließt eine ausgedehnte Betriebsamkeit des Besorgens nicht 

aus, sondern weckt sie.“
121

 Die Kehrseite der Sorge als Grundbestimmung des 

Daseins entspricht einer besorgten Welt, in der das Dasein ausgeliefert ist und 

wo die Wirtin für die Anforderungen des Gastes steht. Sie stellt eine innere Stel-

lung der Welt dar, ist Inbegriff der Innenweltlichkeit, in der sie den Gast unter-

bringt und aufgrund der er überhaupt in der Welt ist und zu ihrer Öffnung steht. 

Heidegger hat den Zusammenhang zwischen Sorge und Weltlichkeit explizit 

festgelegt: „Zu ihm gehört nicht nur In-der-Welt sein, sondern Sein bei inner-

weltlichen Seienden.“
122

 Und an anderer Stelle heißt es: 

 

Denn faktisches Existieren ist nicht nur überhaupt und indifferent ein geworfenes In-der-

Welt-sein-können, sondern ist immer auch schon in der besorgten Welt aufgegangen.
123

 

Gleichursprünglich bestimmt diese Konstellation jedoch die Grundart dieses 

Seienden, nach der es an die besorgte Welt ausgeliefert ist (Geworfenheit).
124

 Die 

Asymmetrie ergibt sich, wenn der Nachwuchs in der besorgten Welt ankommt. 

Eine besorgte Welt weckt in ihm die Aufforderung, seine Bedürfnisse zu erfül-

                                                             
118  Vgl. dazu Sloterdijk: „Der Mensch luxuriert ontologisch, weil er luxuriert physiolo-

gisch, weil er in einem Treibhaus lebt, das offensiv stabilisiert werden muss.“ P. Slo-

terdijk: Nicht gerettet, S. 192. 

119  Ebd., S. 192. 

120  M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 191-196. 

121  Ebd., S. 195. 

122  Ebd., S. 212. 

123  Ebd., S. 252. 

124  Ebd., S. 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 81 

 

len, und nach der von Trivers dargelegten Regel weckt die versorgende Wirtin 

sogar die Anforderungen des Nachwuchses, so wie Heideggers ontologische Be-

schreibung des Daseins es beschreibt: Die „besorgte Welt offenbart so etwas, 

wie eine Flucht des Daseins von ihm selbst als Selbst sein können.“
125

 

Das Ankommen in der besorgten Welt weckt die Sorge als Grundbestim-

mung der Innenweltlichkeit. Sie wird durch die allomütterliche Fürsorge stabili-

siert, die wiederum Erschlossenheit und Weltlichkeit bedingt und Sorge bereitet, 

die vom Mit-sein der Anderen beruhigt wird. Das in der Angst enthüllte Unheim-

liche, „nicht zu Hause sein“ und die Flucht davor ist nach Heidegger eine 

Grundbestimmung, die angesichts des Ankommens in der Welt geweckt wird. 

 

Die durchschnittliche Alltäglichkeit des Daseins kann demnach bestimmt werden als das 

verfallend-erschlossene, geworfen-entwerfende In-der-Welt-sein, dem es in seinem Sein 

bei der ‚Welt‘ und im Mitsein mit Anderen um das eigenste Seinkönnen selbst geht.
126

 

 

Nach diesem Ansatz bedeutet das Mit-sein der Mutter, das als Innerlichkeit zur 

Besetzung zur Verfügung steht, einen fürsorgenden Agenten, der im Besorgen-

den die Sorge weckt. Insofern ist die Fürsorge der Regulator der Nutzen-Kosten-

Rechnung, aufgrund der die luxurierende Position des Nachwuchses die beunru-

higende Sorge des Kindes weckt und einen weiteren Umzug vorbereitet. Die be-

sorgende Fürsorge weckt die Sorge des Besorgens, und die Sorge reguliert die 

Fürsorge. 

Das altruistische Verhalten der mutterzentrierten Welten lässt sich durch den 

Wirkungskreis zwischen der Fürsorge und Sorge des Besorgtes erklären, was 

durch die Sorge des Gastes um beste Anpassungskonditionen und darum, diese 

dem Außen gegenüber zu konservieren und zu stabilisieren, reguliert wird: Die 

Mütter sind Konserviererinnen der Luxusbedingungen zur Stabilisierung der 

Umwelt ihrer Gäste. 

 

  

                                                             
125  Ebd., S. 184. 

126  Ebd., S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | Matrixiale Philosophie 

2.5  Welt-innerliche Dimension des Besorgens 

Das Neugeborene erhält die Fürsorge und Achtsamkeit (allo-)mütterlicher Ins-

tanzen, was schon nach dem Argument der asymmetrischen parasitologischen 

Ökonomie die Anfangsposition des Gastes bezeichnet – eine Position des luxu-

rierenden Vorrechts, altruistisch besorgt zu werden. Der Neugeborene kommt in 

eine Welt, die ihn empfängt und die er als Gast behaust. Seine Behausung in 

einer besorgten Welt umfasst die Grundbestimmung zur Innerweltlichkeit im 

Haus der Wirtin. Aus dieser (Für)Sorge-Wechselwirkung folgt der Umstand, 

dass der Gast dazu neigt, seine Luxusstelle zu konservieren und sich an die bes-

ten Bedingungen anzupassen. Danach könnte man die ontologischen Konse-

quenzen einer parasitären Ökonomie ziehen in dem Sinne, dass es durch eine 

Grundbestimmung des Daseins stabilisiert und reguliert wird, nämlich durch die 

Sorge
127

, und daher auch des Besorgens, insofern sich das Dasein in einer Rela-

tion der Innerlichkeit mit der Welt befindet. Heidegger fragt: 

 

Zeigt sich für das besorgende In-der-Welt-sein mit dem innerweltlich begegnenden Seien-

den, d. h. Innerweltlichkeit, nicht so etwas wie Welt?
128

 

 

Die Innerlichkeitsrelation bedeutet danach eine Beziehung von Wirtin und Gast, 

aufgrund der der Gast von jemand anderem beherbergt wird und bei der er in 

dessen Innerem Platz nimmt. Was nun die innere Stellung des Gastes betrifft, so 

besteht diese weniger in einem versorgend schützenden Ort als in einer Relation, 

einer Beziehung, einer Verbindung, durch die sowohl er als auch die Wirtin ko-

evolutiv mit(einander) wachsen und miteinander sind. Aus diesem Innerlich-

keitsbezug heraus kann dem Ausdruck „Besorgen“ und Fürsorge eine existenzia-

le Dimension beigemessen werden. In Anlehnung an Heideggers Fundamental-

ontologie bezeichnet das „Besorgen“ einen Innerlichkeitsbezug zur Welthaftig-

keit,
129

 und die Fürsorge ist „ein Mitdasein, das für das In-der-Welt-sein existen-

zial konstitutiv bleibt.“
130

 Sowohl die Fürsorge als das Besorgen lassen sich auf 

                                                             
127  Vgl. Heidegger: „Das Selbst ist existenzial nur abzulesen am eigentlichen Selbsts-

einkönnen, das heißt an der Eigentlichkeit des Seins des Daseins als Sorge“. Ebd., S. 

322. 

128  Ebd., S. 72. 

129  Vgl. Heidegger: „Gegenüber diesen vorwissenschaftlichen, ontischen Bedeutungen 

wird der Ausdruck ‚Besorgen‘ in der vorliegenden Untersuchung als ontologischer 

Terminus (Existenziell) gebraucht als Bezeichnung des Seins eines möglichen In-

der-Welt-seins.“ Ebd., S. 57. 

130  Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 83 

 

die existenziale Dimension der Sorge zurückführen, durch die Innenweltlich-

keitsbezüge dargestellt werden. 

Sich auf den Umstand stützend, dass der Körper der Mütter für den Gast ein 

schon Mitdasein ist, hat die parasitäre Asymmetrie ihre Kehrseite in dem Um-

stand, dass der Gast sich in ihrem Inneren befindet. In dieser Weise evolviert die 

Mutter koevolutiv mit dem Gast, da sie seine Umwelt umfasst, während er nur 

Teil der mütterlichen Umwelt ist. Der Wirtin/Gast- bzw. Mutter/Kind-Charakter 

und seine Bedeutung kann nur relational verstanden werden. Die Innerweltich-

keit des Gastes bezeichnet ein Besorgen
131

 und die Mutter ein Mitdasein, da sie 

für ihn sorgt. Das Endomilieu des Gastes, das Besorgen, trifft zusammen mit der 

Fürsorge der Mutter, die durch die Sorge des Gastes reguliert wird. 

Heideggers wohl wichtigster Beitrag zur Analytik der Sorge als existenzia-

lem Begriff besteht darin, dass das Besorgen eine Grundbestimmung der Innen-

weltlichkeit bedeutet; ja, mehr noch: Das Besorgen ist ein Zeichen des In-Seins, 

dessen Grundstruktur durch die Sorge bestimmt wird.
132

 So ist die von Heideg-

ger angedeutete Doppelstruktur des Terminus Sorge einerseits ein „schon-sein“ 

als eine vorontologische Selbstauslegung des Daseins (oder „im sich-vorweg-

sein als sein“
133

 als das Seinkönnens, das durch die Freiheit bestimmt wird), an-

dererseits deutet die Sorge ein „Sein-bei“ an
134

, eine deutliche, relationale und 

nähere Seinsart, die in einem Innerweltlichkeitsbezug steht. Infolgedessen ist das 

innerweltlich Seiende auch gekennzeichnet durch ein Bei-Sein, dessen Fürsorge 

auf die Gäste gerichtet ist. 

Heideggers Innenseinanalytik folgend, könnte festgestellt werden, dass Mut-

ter ein Mitdasein bleibt, für das das In-der-Welt-Sein existentiell konstitutiv 

ist.
135

 Das Mitdasein des Körpers der Mutter bezeichnet eine innerweltliche Be-

ziehung mit den Anderen.
136

 Die gekoppelte und geteilte Mit-welt zwischen Gast 

und Wirtin bestimmt die Innerweltlichkeit des Körpers der Mutter zum Gast. Die 

                                                             
131  Vgl. Heidegger: „Zeigt sich für das besorgende In-der-Welt-sein mit dem innerwelt-

lich begegnenden Seienden, d.h. dessen Innerweltlichkeit, nicht so etwas wie Welt?“ 

Ebd., S.72. 

132  Heidegger: „Das Sein-bei ... ist Besorgen, weil es als Weise des In-Seins durch des-

sen Grundstruktur, die Sorge, bestimmt wird.“ Ebd., S. 193. 

133  Ebd.  

134  Ebd, S. 192. 

135  Vgl. ebd., S. 121. 

136  Heidegger: „Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen. 

Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“ Ebd., S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | Matrixiale Philosophie 

Mutter wird ein innenwelticher Raum für den Gast, da das Besorgen wesenhaft 

den Innencharakter der Welt in sich birgt. 

Die parasitäre Beziehung zwischen Wirtin und Gast etabliert auf der existen-

zial-ontologischen Ebene eine innerweltliche Ontologie: Das Mitdasein sowohl 

des Körpers der Mutter als auch das Bei-sein des Besorgens (Gast) bilden ein 

existenzielles In-der-Welt-Sein, denn nur, wenn der Gast im Körper der Mutter 

unterkommt, bildet ihr Körper die umweltlich besorgte Mitwelt
137

, da die Mutter 

nur in der Welt schon mit ist und bei Anderen.
138

 

Die Mutter verweist auf ein Endomilieu, auf ein In-Sein, eine Innerlichkeit, 

deren korrelativer existenziell-ontologischer Ausdruck ein Dort ist, in dem die 

Ankommenden empfangen werden, da die Mutter ein In-Sein und eine Mitwelt 

mit den Gästen zusammenfasst: Das Besorgen bezeichnet das innenweltliche Da-

Sein der Mutter. 

 

3.  Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: 

Der Körper der Mutter als Endomilieu 

 

3.1 Der Körper der Mutter als Milieu für den Gast 

Der Gast findet Unterkunft im Körper der Mutter. Ihr Körper hat die Kompetenz, 

einen Raum für den Fremden zu schaffen, in dem sie denjenigen, die bei ihr 

unterkommen, als Umgebung für ontogenetische Entwicklungen dient. Bei ihr 

sind die Umweltbedingung zur Entwicklung des Organismus gegeben, zum Bei-

spiel, bei den Säugetieren, das innerkörperliche Milieu der Mutter und die Nähr-

stoffe im Protoplasma, mit denen sie ihre Eizelle versorgt, oder, bei den Honig-

bienen, das Futter, das von anderen Mitgliedern des Volkes bereitgestellt wird.
139

 

Der Körper der Mutter vermag in sich die Entwicklung der Nachkommenschaft 

zu fördern, wobei er die Umwelt der in ihm behausten Gäste darstellt. Diese ana-

tomische Tatsache löst die Frage der ontologischen Bedingungen der Innenrela-

tion zwischen Gast und Wirtin, wie Sloterdijk feststellt: 

 

Es geht dabei um nicht weniger als die Frage, ob der Körper des Weibchens selber das 

Endomilieu für die eigene Brut bilden kann [...] Es entsteht hier das integrale Mutterge-

                                                             
137  Heidegger: „Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. Das 

Mitdasein erweist sich als eigene Seinsart von innerweltlich begegnendem Seien-

dem. Sofern Dasein überhaupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderseins.“ Ebd., S. 

125. 

138  Vgl. ebd., S. 125. 

139  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005 - am 14.02.2026, 11:47:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

