Methodologische Uberlegungen zum
Verhaltnis von Denken und Sprechen

JOHANNES HAAG

Der philosophische Disput iiber die Natur des Verhéltnisses von Denken
und Sprechen entziindet sich immer wieder an der Frage, ob das Verhiltnis
von Denken und Sprechen das einer wechselseitigen (ontologischen) Ab-
hingigkeit sei, oder ob vielmehr zwar Sprechen Denken voraussetze, nicht
aber umgekehrt.

Seine philosophische Relevanz und Brisanz erhélt dieser Disput aus der
Tatsache, dass sowohl Denken als auch Sprechen Arten und Weisen des in-
tentionalen Weltbezugs sind. Dabei wird dem Denken in der Regel ur-
spriingliche Intentionalitét zugesprochen, wihrend dem Sprechen als kon-
ventionell-normativ konstruiertem Werkzeug zum Ausdruck der Gedanken
blof3 geborgte oder derivative Intentionalitit zukommt. Die Behauptung ei-
ner wechselseitigen Abhéngigkeit von Denken und Sprechen droht diese
saubere Trennung aufzuweichen und hat damit erheblichen Einfluss auf un-
sere Konzeption der Intentionalitdt unserer geistigen Zustdnde. Eine Kon-
zeption dieser Intentionalitit, die sprachliche Fahigkeiten auflen vor ldsst,
kann dann nicht mehr angemessen sein.

Ein unmittelbares Korollar der These einer wechselseitigen Abhéngig-
keit von Denken und Sprechen wire vor diesem Hintergrund, dass wir
nicht-sprechenden Tieren intentionale Zustinde nur in analogem Sinne zu-
schreiben konnten — eine fundamentaler Unterschied zwischen Mensch und
Tier, eine anthropologische Differenz!, scheint damit gefunden zu sein.

1 Vgl. dazu Wild (2006, Kap. 1).

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | JOHANNES HAAG

Bezeichnen wir im Weiteren die These einer wechselseitigen Abhén-
gigkeit von Denken und Sprechen (oder vielleicht besser: des Vermdgens
oder der Fahigkeit zu Denken und des Vermogens oder der Féhigkeit zu
Sprechen) als lingualistische Position; die These einer prinzipiellen Unab-
héangigkeit der Fahigkeit zu Denken von der Féahigkeit zu Sprechen als anti-
lingualistische Position.

Mein Zugang zu dieser Frage wird im Folgenden eher methodologi-
scher Natur sein: Ich will nicht direkt fiir die eine oder andere der beiden
Seiten argumentieren, sondern vielmehr Argumente, die im Kontext dieser
(und eng damit verwandter) Diskussionen vorgebracht werden, dazu nut-
zen, um in einer methodologischen Frage, die ich fiir grundlegend halte,
Fortschritte zu machen. Die Argumente, die ich dabei diskutiere, dienen al-
so eher der Illustration und nicht so sehr der inhaltlichen Auseinanderset-
zung — obwohl sich auch fiir letztere einige erhellende Beobachtungen er-
geben werden.

LINGUALISMUS

Wie lésst sich fiir die eine oder die andere Seite argumentieren? Rufen wir
uns zunéchst eine mittlerweile klassische Verteidigung der lingualistischen
Position in Erinnerung, die Donald Davidson entwickelt hat. Davidson ver-
tritt bekanntlich eine holistische Bedeutungstheorie. Der Holismus in der
Sprachphilosophie ist letztlich durch ein eigentiimliches Zusammenspiel
von Kontextprinzip und Kompositionalititsprinzip gekennzeichnet: Die
Erweiterung des fiir die (Wort-)Bedeutung relevanten Kontexts vom Satz
auf die Sprache als Ganzes wird erzwungen durch die Auffassung, dass sich
der systematische Beitrag einzelner Worter zur Satzbedeutung nur charak-
terisieren lédsst, indem wir ihren Beitrag zu jedem beliebigen Satz charakte-
risieren. Die Frage, wie man den Beitrag der einzelnen Worter charakteri-
sieren kann, wird also zwangsldufig in holistischen Theorien eine entschei-
dende Rolle spielen. Und wihrend diese Frage bei anderen Autoren, wie
beispielsweise bei Wilfrid Sellars (1974) oder bei Robert Brandom (1994),
eine am regelkonformen Sprachgebrauch orientierte Antwort erhélt, schlagt
Davidson eine Losung vor, die an zentraler Stelle auf formale Ergebnisse
zurlickgreift.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 63

Die Details dieser Losung sind fiir meine Zwecke nicht relevant. An-
ders ist ein wesentlicher Bestandteil von Davidsons Theorie: seine Konzep-
tion des Sprachverstehens oder der Interpretation. Nach Davidson befinden
wir uns in der Kommunikationssituation de facto fortwahrend in einer Situ-
ation, in der wir unser Gegeniiber interpretieren miissen. Die Charakteristi-
ka dieses Interpretationsvorgangs arbeitet Davidson anhand des Spezialfalls
der Verstdndigung mit Sprechern einer uns fremden Sprache heraus. Was
wir in dieser Situation leisten miissen, bezeichnet er, in Anlehnung an Qui-
nes Begriff der radikalen Ubersetzung (vgl. Quine 1960), als radikale Inter-
pretation.

Davidson geht dabei von der Voraussetzung aus, dass wir, wenn wir die
AuBerungen anderer Sprecher verstehen wollen, ihnen vor allem eins ent-
gegenbringen miissen: Vertrauen in ihre rationalen Fahigkeiten. Nur wenn
wir so einem ,,principle of charity* (Davidson 2001: 148) folgen, kdnnen
wir den Grad an Ubereinstimmung erzeugen, der notig ist, um zu systema-
tisch interpretierenden Zuordnungen zwischen Sdtzen der fremden Sprache
und unseren eigenen zu kommen: ,,If we cannot find a way to interpret the
utterances and other behaviour of a creature as revealing a set of beliefs
largely consistent and true by our own Standards, we have no reason to
count that creature as rational, as having beliefs, or as saying anything.*
(Davidson 1984: 137)

In der radikalen Interpretation ordnen wir deshalb, ausgehend von als
Zustimmung (oder Ablehnung) interpretiertem Verhalten?, den AuBerungen
des Sprechers der Objektsprache in ihrer Gesamtheit AuBerungen in unse-
rer Sprache in einer Weise zu, die es uns erlaubt, ihn so zu interpretieren,
dass er in seinem sprachlichen und sonstigen Verhalten von dem, was wir
Interpreten fiir richtig halten, so wenig wie moglich abweicht. Die Objekt-
sprache wird also als (allerdings nicht-abgeschlossenes) Ganzes und ge-
meinsam mit den Sprecherintentionen (Zustimmung bzw. Ablehnung) von
demjenigen interpretiert, der die ihm fremde Sprache verstehen mochte.

Diese Konzeption der radikalen Interpretation fithrt uns nun direkt zur
lingualistischen These der wechselseitigen Abhéngigkeit von Denken und
Sprechen: Denn einerseits werden wir dem Sprecher, um ihn zu verstehen,

2 Davidson geht davon aus, dass derartiges Zustimmungs- und Ablehnungsverhal-
ten unabhédngig vom Verstdndnis der Bedeutung der geduBerten Sétze mit hin-

reichender Zuverlassigkeit zuzuordnen ist.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | JOHANNES HAAG

immer eine Vielzahl von Uberzeugungen zuschreiben miissen, da wir sonst
ja keine Chance hitten, die fragliche Ubereinstimmung zu erzeugen. Ande-
rerseits konnen wir ihm in der Regel keine ausreichende Anzahl von Uber-
zeugungen zuschreiben, ohne die Sdtze zu interpretieren, denen er zu-
stimmt. Wir konnen also die Uberzeugungen des Sprechers nicht ohne sei-
ne AuBerungen, seine AuBerungen nicht ohne seine Uberzeugungen inter-
pretieren. Das bedeutet aber, dass wir unser Gegeniiber nur dann als Denker
interpretieren konnen, wenn er auch ein Sprecher ist. Gewiss brauchen wir
die Sprache, um unsere Gedanken auszudriicken; aber ebenso brauchen wir
sie, um einem Gegeniiber und uns selbst {iberhaupt Gedanken zuschreiben
zu konnen.

Kann es aber nicht auch denkende Wesen — Wesen mit intentionalen
Zustinden — geben, die sich selbst und anderen keine Gedanken zuschrei-
ben konnen, das heiflt die zwar den Begriff des Gedankens nicht haben,
dennoch aber iiber Gedanken verfiigen? Davidson meint nein — und zwar
aus prinzipiellen Griinden, die die wechselseitige Abhéngigkeit von Spre-
chen und Denken weiter erhellen. Seine Uberlegung vollzieht sich in zwei
Schritten.

Er weist erstens darauf hin, dass eine Uberzeugung haben auf das engs-
te damit verbunden ist, etwas fiir wahr zu halten. Ausgehend von dieser
Beobachtung argumentiert er, dass man nur versteht, was es bedeutet, etwas
fiir wahr zu halten, wenn man weil3, dass das, was man fiir wahr hilt, nicht
wahr sein muss. Man kann, mit anderen Worten, nichts glauben, ohne zu-
gleich zu wissen, was es heift, sich zu irren. Das Haben einer Uberzeugung
setzt also den Begriff der objektiven Wahrheit und damit auch den Begriff
des Irrtums voraus.

In einem zweiten Schritt weist Davidson darauf hin, dass die Begriffe
der objektiven Wahrheit und des Irrtums, wie er an einer Stelle formuliert,
,necessarily emerge in the context of interpretation” (Davidson 1984a:
169). Denn in der Interpretationssituation muss es ja gerade unser Anliegen
sein, groftmogliche Ubereinstimmung zwischen dem herzustellen, was wir
selbst, und dem, was unsere Gespréichspartner fiir wahr halten. Und dabei
setzen wir natiirlich voraus, dass das, was wir fiir wahr halten, im Grofien
und Ganzen wahr ist. Entsprechend klassifizieren wir dann die Uberzeu-
gungen unserer Gegeniiber als wahr, sofern wir Ubereinstimmung mit unse-
ren eigenen Uberzeugungen erzielen kdnnen, oder falsch in den iibrigen
Féllen.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 65

Wenn aber das Haben einer Uberzeugung tatsichlich so eng mit dem
Begriff der objektiven Wahrheit verbunden ist und unser Begriff der Wahr-
heit seinerseits mit dem Kontext der Interpretation, dann kénnen wir keine
Uberzeugungen haben, ohne Uberzeugungen zuzuschreiben. Und dafiir ist
es offenbar erforderlich, dass wir auch den Begriff (des Habens) der Uber-
zeugung haben, das heif}t, dass wir wissen, was eine Uberzeugung ist.

We have the idea of belief only from the role of belief in the interpretation of langu-
age, for as a private attitude it is not intelligible except as an adjustment to the public
norm provided by language. It follows that a creature must be a member of a speech
community if it is to have the concept of belief. And given the dependence of other
attitudes on belief, we can say more generally that only a creature that can interpret

speech can have the concept of a thought. (Davidson 1984a: 170)

Es ist eine notwendige Bedingung fiir die Interpretation, dass wir selbst
zwischen Uberzeugungen und dem, was wahr ist, unterscheiden. Und diese
Interpretation kann nur gelingen, sofern wir auch unser Gegentiber als je-
manden betrachten, dem diese Unterscheidung zur Verfiigung steht. An-
dernfalls kénnen wir ihn nicht als rationales, mithin nicht als denkendes
Wesen begreifen. Ohne diese Praxis der Zuschreibung von Uberzeugungen
gébe es also keine Interpretation und ohne Interpretation keine derartige
Zuschreibungspraxis.

Der intentionale Bezug auf die Welt wird gerade im Kontext der Inter-
pretation {iber den Begriff der objektiven Wahrheit relevant. Was wir als
Interpreten fiir die objektive Wahrheit halten, ist unsere spezifische Art und
Weise des Weltbezugs. Die Welt taucht damit als uninterpretierte Realitét
in der Theorie des Weltbezugs nicht mehr auf: Wenn wir itiber die Welt
sprechen und nachdenken, ist die Welt immer interpretierte Welt, das heif3t
eine Welt, der wir mit unserem Sprechen und Denken in seiner Gesamtheit,
und nicht etwa Satz fiir Satz, Gedanke fiir Gedanke begegnen. Dennoch
setzen wir als Interpreten notwendig voraus, dass wir und unser Gegeniiber
iiber ein und dieselbe Welt auf die im GroBen und Ganzen selbe Art und
Weise sprechen und nachdenken. Und ohne diese Voraussetzung wire Ver-
stindigung nicht moglich.

An (wenigstens) einer wichtigen Stelle der vorgestellten Argumentation
habe ich allerdings ein Resultat eingeschmuggelt, fiir das ich nicht argu-
mentiert habe. Ich habe behauptet, dass wir Sprache brauchen, um nicht nur

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | JOHANNES HAAG

unserem Gegeniiber, sondern auch uns selbst iiberhaupt Gedanken zu-
schreiben zu konnen. Wieso folgt das aus den lingualistischen Uberlegun-
gen Davidsons?

Wie wir gesehen haben, taucht fiir ihn der Begriff der Uberzeugung nur
im Kontext der Interpretation liberhaupt auf: als Auseinanderfallen von
(ausgesprochener) Uberzeugung meines zu interpretierenden Gegeniibers
und (von mir als Zuschreiber dafiir gehaltenen) Realitdt: ,,Error is what gi-
ves belief its point.“ (Davidson 1984a: 168) Das bedeutet aber auch, dass
wir den Begriff der Uberzeugung nur im Kontext der Interpretation gewin-
nen. Und erst wenn wir iiber den Begriff der Uberzeugung verfiigen, kon-
nen wir uns selbst diese auch selbst zuschreiben. (Okkurente) Uberzeugun-
gen, das heiBt Urteile, sind aber die paradigmatischen intentionalen Zustdn-
de. Und damit ist auch fiir die Selbstzuschreibung von intentionalen Zu-
stainden die Fahigkeit zur Interpretation von sprachlichem Verhalten vo-
rausgesetzt.

Ich will diese Position hier nicht verteidigen — dazu ist sicherlich mehr
als eine Modifikation und Explikation nétig. Was mich interessiert sind ja,
wie ich bereits zu Beginn angekiindigt habe, Fragen methodologischer Na-
tur. Und die werden relevant, wenn wir uns die naheliegende Antwort des
Anti-Lingualisten vergegenwértigen: Der Anti-Lingualist verweist zundchst
einfach auf die unbestreitbare Tatsache, dass wir offenbar ohne Weiteres
dazu bereit sind, zumindest hoheren Tieren intentionale Zustinde zuzu-
schreiben, obwohl wir in der Regel zogern werden, diesen auch den Besitz
einer Sprache zuzubilligen. Der Lingualist reagiert seinerseits mit der Deu-
tung, dass wir in der Tat hdufig willens sind, nicht sprachbegabten Lebewe-
sen intentionale Zusténde zuzuschreiben; allerdings tun wir das, so behaup-
tet er, nur in analoger Weise. Denn gerade die wechselseitige Abhéngigkeit
von Denken und Sprechen verhindert es, dass wir diese Zuschreibungspra-
xis wortlich nehmen.

Aus der Sicht eines Anti-Lingualisten muss die Reaktion, dass wir Tie-
ren blof3 im analogen Sinne geistige Zusténde zuschreiben, freilich als billi-
ger Trick erscheinen: Die eigentliche Frage sei doch, so wird er argumen-
tieren, warum wir unsere Zuschreibungspraxis in diesem Fall als bloB ana-
loge Praxis auffassen sollten. Warum sollte man in dieser Zuschreibungs-
praxis nicht vielmehr ein vernichtendes Gegenbeispiel fiir die vorgebliche
wechselseitige Abhéngigkeit von Sprechen und Denken sehen und sich
vom Lingualismus verabschieden? Wenn wir es bei nichtsprachlichen Le-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 67

bewesen mit Verhalten zu tun haben, dass wir normalerweise als intelligent
bezeichnen wiirden, miissen wir solchen intelligenten Wesen doch wohl
auch das Verfiigen liber Begriffe zuschreiben.

Der Lingualismus a la Davidson charakterisiert allerdings seinerseits
die wechselseitige Abhingigkeit zwischen Denken und Sprechen als eine
begriffliche Abhédngigkeit — und sofern tatsdchlich begriffliche Beziehun-
gen betroffen sind, so argumentiert er, haben wir nun einmal keine Wahl,
sondern sind eindeutig festgelegt.

Auch wenn man diese Behauptung des Lingualisten im Prinzip fiir rich-
tig hilt, so ist doch zu beobachten: Als Antwort auf den Anti-Lingualisten
taugt sie nicht viel. Denn der Anti-Lingualist kann nun einfach reagieren,
indem er darauf verweist, dass gerade das Beispiel unserer Zuschreibungs-
praxis bei Tieren der beste Beleg dafiir ist, dass es eine derartige begriffli-
che Abhéngigkeit von Denken und Sprechen schlicht nicht gibt. (Analy-
tisch ist sie, so wird er argumentieren, jedenfalls nicht. Und andere philoso-
phische Argumentationsmuster neigen nicht dazu, dhnlich robust zu sein.)
Mithin hindert uns aus der Sicht des Anti-Lingualisten nichts daran, unsere
Zuschreibungspraxis auch im Falle nichtsprachlicher Lebewesen beim
Wort zu nehmen und sie nicht blof} als analoge Praxis aufzufassen.

Es scheint, wir haben hier ein echtes Problem: Weder die eine noch die
andere Seite wird sich an diesem Punkt durch weitere begriffliche (aber
nicht-analytische) Griinde oder die Haufung empirischer Belege eines Bes-
seren belehren lassen. Wir haben es scheinbar mit einem philosophischen
Remis zu tun. Wie lésst sich diese Pattsituation auflésen? Ich will im Fol-
genden plausibel machen, dass eine Differenzierung der Ebenen philoso-
phischer Abstraktion, auf denen diese Argumente angesiedelt sind, helfen
kann, diese Pattsituation aufzuldsen.

ANTI-LINGUALISMUS

Um die Relevanz dieses methodologischen Problems weiter zu erhellen,
mochte ich allerdings zunéchst ein weiteres Argumentationsbeispiel heran-
ziehen — diesmal einen Anti-Lingualisten. Wir haben ja gesehen, dass fiir
Davidson das Haben von Uberzeugungen wesentlich abhingt von der Fi-
higkeit zur Zuschreibung von Uberzeugungen. Dabei ist die Selbstzuschrei-
bung von Uberzeugungen, wie sich gezeigt hat, notwendiger Weise mitge-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | JOHANNES HAAG

meint. Nun ist klar, dass die Fihigkeit zur Selbstzuschreibung von Uber-
zeugungen den Begriff eines Selbst bzw. Subjekts geistiger Zustéinde vo-
raussetzt. Denkende Subjekte a la Davidson miissen also iiber einen Selbst-
begriff verfligen.

Allerdings kann der Anti-Lingualist (anders als der Lingualist David-
son) darauf hinweisen, dass fiir ihn keineswegs ausgemacht ist, dass das
Haben von Uberzeugungen einen Selbstbegriff voraussetzt. Das ergab sich
schlieBlich nur vor dem Hintergrund der Davidsonschen Interpretationsthe-
orie.

Nun scheint aber Wissen von der Welt irgendwie vorauszusetzen, dass
wir uns in dieser Welt irgendwie verorten, das heilit unser Verhéltnis zu
anderen Dingen im Raum bestimmen koénnen, um uns entsprechend zu ver-
halten. Spricht das nicht dafiir, dass der Selbstbegriff, ganz unabhingig von
Davidsons diffiziler Argumentation, als grundlegend vorausgesetzt werden
muss? Doch der Anti-Lingualist kann einen Schritt weitergehen und dafiir
argumentieren, dass fiir die relevante Art des Selbstwissens der Selbstbe-
griff nicht vorausgesetzt werden muss. Und genau dafiir hat John Perry in
zahlreichen Aufsdtzen argumentiert.

Perry vertritt folgende These (RTS): Es gibt eine Art des Selbstwissens
(self-knowledge), die nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens ei-
nen Selbstbegriff (self-notion) hat.

,RTS* impliziert eine reduktionistische Theorie des Selbst. Ich will eine
Theorie des Selbst ,reduktionistisch® nennen, sofern in ihr der Selbstbegriff
weder ein semantischer noch ein epistemologischer Grundbegriff ist.

Auch diese These kann in direkten Zusammenhang mit der Diskussion
um die anthropologische Differenz gebracht werden: Ein sehr plausibler
Kandidat dafiir, was diese Unterscheidung konstituiert, besteht ndmlich da-
rin zu sagen, dass Menschen, nicht aber Tiere, liber Selbstwissen verfiigen.
Das ist allerdings nur solange plausibel (wenn man es iiberhaupt fiir plausi-
bel hélt), wie das Selbstwissen an einen Selbstbegriff gekniipft ist, an einen
Begriff von sich selbst als sich selbst. Sofern RTS nun tatsdchlich eine re-
duktionistische Konzeption des Selbstbegriffs impliziert, wird damit genau
dieser Zusammenhang zwischen Selbstbegriff und Selbstwissen geleugnet.
Damit verlore im Falle einer erfolgreichen Verteidigung von RTS ein (wei-
terer) vielversprechender Kandidat fiir die anthropologische Differenz seine
Plausibilitat.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 69

Zunichst will ich den Zusammenhang zwischen Perrys These und einer
reduktionistischen Theorie des Selbst im Rahmen einer Explikation von
RTS verdeutlichenden. Die Darstellung von Perrys Position dient, wie be-
reits die Darstellung der Argumentation Davidsons, gleichzeitig der Vorbe-
reitung der Argumentation fiir die zentrale These der vorliegenden Uberle-
gungen: Perrys Verteidigung von RTS beruht letztlich auf einem methodo-
logischen Missverstdndnis. Eine addquate Auseinandersetzung mit seiner
Behauptung von RTS muss auf einer ganz anderen Ebene philosophischer
Abstraktion stattfinden.

Das ist ein ganz wesentlicher Schritt hin zu einer potentiellen anti-
reduktionistischen Kritik an RTS und am Lingualismus, die durch diese
Uberlegungen nur vorbereitet wird. Die methodologischen Voraussetzun-
gen flir diese Kritik sind damit allerdings geschaffen. Und meine vorrangi-
ge Absicht ist es, anhand dieses ganz konkreten Problems zu verdeutlichen,
wie wichtig diese methodologischen Fragen sind und wie viel mit ihrer
Klédrung bereits erreicht ist.

Nun zur Explikation von RTS und der Beziechung zur reduktionistischen
Theorie des Selbst: Die Schliisselbegriffe sind offensichtlich Selbstwissen,
Subjekt des Wissens und Selbstbegriff.

Beginnen wir mit Perrys Subjekten des Wissens. Subjekte des Wissens
oder epistemische Subjekte (agents) stehen in Beziehung zu anderen Din-
gen, die kraft dieser Beziehung eine bestimmte Rolle in ihrem Leben spie-
len. Diese Bezichung zwischen epistemischen Subjekten und den Gegen-
stinden kann eine unmittelbare Beziechung sein oder eine mittelbare: Ein
Fernseher vor mir steht in einer unmittelbaren Bezichung zu mir; der Poli-
tiker, liber den ich mit Hilfe dieses Fernsehers etwas erfahre, in einer mit-
telbaren. Die mit dieser Beziehung verbundenen Rollen nennt Perry sub-
Jektbezogene Rollen (agent-relative roles). Eine subjektbezogene Rolle ist
einfach die Rolle, die ein Gegenstand im Leben eines Subjekts spielt (Perry
1998: 84). Dass ein Gegenstand eine subjektbezogene Rolle spielt, ist die
notwendige Voraussetzung dafiir, dass epistemische Subjekte eine Indivi-
dualvorstellung (notion) von einem Gegenstand ausbilden konnen. Denn
den urspriinglichen Gehalt einer Individualvorstellung muss eine subjekt-
bezogene Rolle bilden. Um solche Vorstellungen und insbesondere auch
Wissen von Gegenstidnden zu erwerben und durch Handeln aktiv auf sie
einzuwirken, miissen die Subjekte, um die es Perry geht, sich epistemischer

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | JOHANNES HAAG

und pragmatischer Methoden bedienen.® Eine epistemische Methode wire,
was uns angeht, ganz einfach das Anschauen; eine pragmatische das Anfas-
sen.

Fiir RTS ist es nun aber nicht wichtig, dass es tatsdchlich um uns Men-
schen geht. Es reicht aus, dass die epistemischen Subjekte, von denen da
die Rede ist, uns in relevanter Hinsicht dhnlich sind. In relevanter Hinsicht
dhnlich sind uns Subjekte, die mit Hilfe von epistemischen und pragmati-
schen Methoden zu Gegenstdnden in Beziehung treten kénnen, die dadurch
fiir sie subjektbezogene Rollen spielen. Nur solche Subjekte sind wirklich
epistemische Subjekte in Perrys Sinn.

Nun zum Begriff des Selbstwissens. Perry behauptet, dass es verschie-
dene Arten von Selbstwissen gibt. Fiir unsere Zwecke sind wichtig: sub-
Jjektbezogenes Wissen (agent-relative knowledge) und selbstzugeschriebe-
nes Wissen (self-attached knoweldge).*

Schon die Terminologie legt nahe, dass ein enger Zusammenhang be-
steht zwischen subjektbezogenem Wissen und der subjektbezogenen Rolle.
Kurz gesagt ist das subjektbezogene Wissen ein Wissen iiber Gegenstinde,
das von der Beziehung des Subjekts zu diesen Objekten abhingt. Wenn ich
weil}, dass hier eine Teetasse steht und dort ein Biicherregal, dann weil} ich
etwas iiber die Teetasse und das Biicherregal in Bezug auf mich. Wie wir
gesehen haben, haben Perrys epistemische Subjekte Wissen von einem Ge-
genstand nur dann, wenn dieser Gegenstand eine subjektbezogene Rolle fiir
sie spielt. Deshalb ist ihr Wissen iiber Gegenstdnde immer auch subjektbe-
zogenes Wissen. Subjektbezogenes Wissen betrifft das epistemische Sub-
jekt, ohne deshalb notwendig von ihm zu handeln:

When we perceive how the world is around us and act upon it, we need to judge

what distance and direction things stand relative to us. But we do not need to keep

3 Allerdings beschrinkt sich ihre Fahigkeit ausschlielich auf Gegensténde, die
eine subjektbezogene Rolle fiir sie spielen. Perry betont zudem, dass sich alle
subjektbezogenen Rollen durch unmittelbare subjektbezogenen Rollen zuriick-
fiihren lassen. Nur durch die Verbindung mit Gegenstdnden, die eine unmittel-
bare subjektbezogene Rolle spielen, konnen Entitéten mittelbare Rollen spielen.

4 Die dritte Art ist Wissen beziiglich der Person, die man zufillig selbst ist. Hier
geht es um ein Selbstwissen aus der Perspektive der dritten Person, die fiir unse-

re Zwecke irrelevant ist.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 71

track of who it is that we are judging things to be in front of or to the left of, at least
as long as we are basing our actions on simple perceptual knowledge. In this case,
our knowledge concerns ourselves but need not involve an explicit representation of
ourselves. (Perry 1998: 88)

Im subjektbezogenen Wissen haben wir also einen faktischen Selbstbezug,
ohne dass in diesem Wissen notwendig eine Représentation (Idee, Begriff)
des Subjekts von sich selbst (als sich selbst) enthalten ist. Dennoch glaubt
Perry, dass wir diese Art von Wissen als genuines Selbstwissen charak-
terisieren sollten: ,,(T)his kind of knowledge is self-knowledge, in that it
embodies knowledge of the relations things stand to the agent; the thoughts
are true because of facts about the agent. (Ebd.)

Subjektbezogenes Wissen ist Perrys Ansicht nach die fundamentalste
Art des Selbstwissens. Es ist dieses Wissen, um das es in RTS geht. Im Ge-
gensatz dazu steht offenbar Wissen, das notwendig eine explizite Reprasen-
tation des epistemischen Subjekts von sich selbst als sich selbst enthilt. So
eine explizite Reprasentation nennt Perry ,,Selbstbegriff (self-notion). Nur
wer einen Begriff von sich selbst hat, besitzt die Fahigkeit, Ich-Gedanken
zu haben. Er hat nicht nur die Féhigkeit, den Gedanken Da steht eine Tee-
tasse zu fassen, sondern auch den Gedanken Vor mir steht eine Teetasse
oder Ich sehe, dass da eine Teetasse steht. Ich-Gedanken enthalten explizite
Représentationen des Selbst. Nur wer solche Gedanken hat, hat in Perrys
Sinn selbstzugeschriecbenes Wissen. Auch selbstzugeschriebenes Wissen
betrifft das Selbst. Anders als das subjektbezogene Wissen handelt es dar-
iiber hinaus aber auch explizit vom Selbst als Selbst. Es impliziert einen
Selbstbegriff.

Perrys Konzeption von selbstzugeschriebenem Wissen scheint mir, fiir
sich genommen, nicht besonders kontrovers — ebenso wenig, wie seine
Konzeption subjektbezogenen Wissens. Es gibt offenbar Gedanken, in de-
nen ein Selbstbezug explizit enthalten ist. Und es scheint, zumindest prima
facie, auch viele Gedanken zu geben, in denen dieser Bezug nicht vor-
kommt. Wirklich problematisch ist erst die spezifische Art und Weise, in
der Perry subjektbezogenes Wissen und Selbstbegriff in RTS miteinander
verkniipft. Denn in RTS geht es ja nicht etwa darum, ob es moglich ist, ein-
zelne Gedanken zu fassen, die keinen Selbstbegriff enthalten. Vielmehr
wird behauptet, dass epistemische Subjekte auch dann iiber die Féahigkeit

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | JOHANNES HAAG

verfligen, solche Gedanken zu fassen, wenn sie iiberhaupt keinen Begriff
von sich selbst als sich selbst haben.’

Damit diirfen sie aber auch keine anderen Gedanken haben, die einen
Selbstbegriff enthalten. Perry versucht dies sicherzustellen, indem er den
Selbstbegriff als eine Vorstellung beschreibt, die im Kontext des Erwerbs
subjektbezogenen Wissens selbst entwickelt wird — genau wie alle anderen
Individualvorstellungen. So wird das Selbst zunichst zu einem Gegenstand
unter anderen.

RTS erlaubt ihm dann eine Konzeption dieses Erwerbs eines Selbstbe-
griffs, die eine Reduktion dieses Begriffs impliziert. Damit impliziert RTS
also eine reduktionistische Theorie des Selbst. Perry argumentiert folgen-
dermaBien: Ein Selbstbegriff ist als Individualvorstellung in seiner Termino-
logie zunichst einmal die Reprdsentation eines Einzeldings oder Gegen-
stands. Epistemische Subjekte sollen allerdings, wie wir schon gesehen ha-
ben, ausschlieBlich von solchen Gegenstdnden Individualvorstellungen ha-
ben, die fiir sie eine subjektbezogene Rolle spielen. Wenn sie also einen
Selbstbegriff in Perrys Sinn haben, dann muss es sich dabei um einen Be-
griff von etwas handeln, das eine solche Rolle fiir sie spielt. Welche sub-
jektbezogene Rolle spielen wir fiir uns selbst? Nach Perry die Rolle des
Identisch-Seins.®

Was zunichst vielleicht ein wenig befremdlich klingt, kann man, glaube
ich, plausibel machen: Ausgangspunkt ist die Uberlegung, dass das Subjekt
in diesem Fall in eine epistemische Beziehung zu dem Gegenstand tritt, mit
dem es de facto identisch ist. Eine der subjektbezogenen Rollen dieses be-
sonderen Gegenstands besteht genau darin, dass er mit dem Subjekt iden-
tisch ist.” Diese Rolle des Identisch-Seins kann fiir dieses Subjekt offenbar

5 In diesem Sinne schreibt Perry: ,,Agent-relative knowledge does not require that
the agent have an idea of self or a notion of itself.“ (Ebd.)

6 ,,The view I advocate is simply that identity is a basic relation, and that our idea
of self (,being me®) is the idea of the agent-relative role, is identical. This is the
role we each play in our own lives. That is, identity, like being in front or behind
or above, is a basic relation relative to which we have epistemic and pragmatic
methods.* (Perry 1998: 95)

7  Nicht durch das ,,Identisch-sein-mit-sich®, was die Konzeption zirkuldr machen

wiirde: ,,It is agent-relative knowledge that keeps the account from circularity. It

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 73

nichts anderes spielen, als es selbst. Sofern das Subjekt nun Wissen von
diesem besonderen Gegenstand in dieser besonderen Rolle erwirbt, hat es
subjektbezogenes Wissen von sich selbst als sich selbst erworben, das heif3t
einen Selbstbegriff. Der Selbstbegriff ist nach Perry deshalb um nichts ge-
heimnisvoller als jeder andere Begriff von einem Gegenstand. Das Beson-
dere am Selbstbegriff ist lediglich darauf zuriickzufiihren, dass kein anderer
Gegenstand diese subjektbezogene Rolle fiir ein Subjekt spielen kann: Nur
es selbst ist nun einmal mit sich identisch.

Ich habe eine Theorie des Selbst als reduktionistisch bezeichnet, in der
der Selbstbegriff weder ein semantischer noch ein epistemologischer
Grundbegriff ist. Der Selbstbegriff ist bei Perry kein semantischer Grund-
begriff, weil nicht er, sondern der Begriff der Identitdt der grundlegende
semantische Begriff ist. Diese Konzeption des Selbstbegriffs wire aller-
dings auch dann durchfiihrbar, wenn der Selbstbegriff und subjektbezoge-
nes Wissen von anderen Gegenstinden wechselseitig voneinander abhéngig
wiren. So eine Theorie wire aber nicht reduktionistisch, weil der Selbstbe-
griff dann zwar kein semantischer, wohl aber ein epistemologischer Grund-
begriff wire. Doch in Perrys Theorie brauchen wir fiir subjektbezogenes
Wissen keinen Selbstbegriff. Dass behauptet ja gerade RTS. Der Selbstbe-
griff ist bei ihm also auch kein epistemologischer Grundbegriff. Erst RTS
macht Perrys Konzeption des Selbstbegriffs demnach reduktionistisch.

RTS koénnen wir mittlerweile ja als RTS (explizit) so interpretieren: Es
gibt eine Art des Selbstwissens, ndmlich subjektbezogenes Wissen, die
nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens, das wahrnehmend und
handelnd zu seiner Umgebung in Beziehung tritt, iiber eine explizite
Selbstreprisentation verfligt.

Man konnte diese These nun sicher auch so kritisieren, dass man sub-
jektbezogenem Wissen den Status des Selbstwissens abspricht. In subjekt-
bezogenem Wissen soll es ja gerade nicht um das Selbst gehen: Ist das dann
wirklich noch Selbstwissen? Ich mochte diesen Weg nicht einschlagen.
Denn fiir die Irreduzibilitdt des Selbstbegriffs wire damit nichts gewonnen.
Auch ein modifiziertes RTS, in dem nicht mehr von Selbstwissen, sondern
nur noch von Wissen die Rede ist, wiirde die reduktionistische Konzeption
des Selbstbegriffs stiitzen. Perry bendtigt dafiir nur Subjekte, die Wissen

is not the idea person identical with me that I need, but only the role-idea person
identical. My idea of me is not part of the idea.“ (Perry 1998: 96)

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | JOHANNES HAAG

von Gegenstéinden haben, ohne iiber einen Selbstbegriff zu verfiigen. Des-
wegen ist RTS fiir ihn so wichtig. Man kann RTS deshalb auch als These
des ausschlieBlich selbstlosen Wissens bezeichnen.

ABSTRAKTIONSEBENEN

Wie verteidigt Perry nun diese These? Fiir eine Verteidigung von RTS
wiirde es ausreichen zu zeigen, dass es prinzipiell moglich ist, dass episte-
mische Subjekte ausschlieBlich selbstloses Wissen haben — ganz unabhén-
gig davon, ob diese Mdoglichkeit realisiert ist oder nicht. Die faktische Rea-
lisierung ausschlieBlich selbstlosen Wissens ist daher, trivialer Weise, ein
schlagkréftiges Argument fiir die These der Moglichkeit derartigen Wissens
— dhnlich wie die faktische Realisierung denkender, aber nicht sprechender
Tiere ein schlagkriftiges Argument gegen den Lingualismus darstellt. In
diesem Sinne schreibt Perry: ,,There are systems that perceive, and use the
information about their circumstances they get through perception, that do
not know that it is their circumstances they are learning about. During our
forming stages [...] we may be such systems.” (Perry 1998: 89)

Ich will dieses Argument fiir RTS das Argument der faktischen Reali-
sierung nennen. Ein erster, sehr wichtiger Schritt in der Beurteilung dieses
Arguments besteht darin, sich klar zu machen, dass es auf zweierlei Weise
verstanden werden kann: Entweder es geht um tatsdchliche Féhigkeiten der
fraglichen Systeme, oder es geht darum, wie wir diese Systeme beschrei-
ben. Es geht, mit anderen Worten, in diesem Argument entweder um natiir-
lich gegebene Fakten hinsichtlich der Systeme, denen wir dieses Wissen
zuschreiben, oder es geht um Fakten hinsichtlich unserer Zuschreibungs-
praxis, und damit unserer Begriffsverwendung, selbst. Etwas vereinfachend
will ich die erste Interpretation des Arguments der faktischen Realisierung
als naturalistische Interpretation klassifizieren, die zweite als begriffliche —
in dem oben bereits angewandten weiten Sinne, in dem ,begrifflich® nicht
auf ,analytisch‘ eingeschrénkt ist.

In beiden Interpretationen ist das Argument eine Uberlegung, die sich
auf einer deskriptiv-metaphysischen Ebene philosophischer Betrachtung
bewegt. Ein solches Argument ist aber nur dann angemessen, wenn die
These, fiir die argumentiert werden soll, selbst eine deskriptiv-metaphy-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 75

sische These ist. Davon geht Perry, wie das Argument der faktischen Reali-
sierung deutlich macht, offenbar aus.

Perry scheint nun sein Argument eher als ein naturalistisches Argument
aufzufassen. Das wird deutlich, wenn er etwa ohne weiteres blof3 noch iiber
informationsverarbeitende Systeme spricht, wo es um Wissen geht. Fiir die
Beurteilung der Bedeutung dieses Arguments fiir die Verteidigung von
RTS ist es jedoch meiner Ansicht nach ganz entscheidend, dass es um unse-
re Zuschreibungspraxis gehen muss. Natiirlich sind die fraglichen Systeme
informationsverarbeitende Systeme. Die entscheidende Frage ist aber, ob
wir diese Art der Informationsverarbeitung als Wissen beschreiben wollen;
ob Wissen fiir uns einfach nur Informationsverarbeitung ist.

Das ist aber eine Frage, die unsere Zuschreibungspraxis betrifft. Das
Argument der faktischen Realisierung muss also ein begriffsanalytisches
Argument sein, in dem es um faktische Eigenschaften unserer Zuschrei-
bungspraxis geht. Diese Deutung erdffnet einem Kritiker des Arguments
eine neue Moglichkeit: Sofern es um Fakten hinsichtlich unserer Zuschrei-
bungspraxis geht, kann er behaupten, dass wir solche Systeme nur in einem
analogen Sinne als epistemische Subjekte betrachten und das Wissen, das
wir ihnen zuschreiben, nur in einem analogen Sinne als Wissen. Unsere Zu-
schreibungspraxis wird hinsichtlich solcher Systeme also blof3 als analoge
Praxis aufgefasst. Solche informationsverarbeitenden Systeme hétten dann
gar kein wirkliches Wissen und das Argument der faktischen Realisierung
wire damit falsch.

Doch damit ist die Diskussion keineswegs beendet. Denn jetzt ist —
einmal mehr! — eine Pattsituation zwischen konkurrierenden Beschreibun-
gen unserer Zuschreibungspraxis entstanden: Genau wie im Disput iiber
den Lingualismus nimmt die eine Beschreibung unsere Praxis beim Wort,
die andere interpretiert sie als analoge Redeweise. Falls man die Zuschrei-
bungspraxis wortlich nehmen sollte, wire Perrys argumentative Bezug-
nahme auf die Fakten immer noch erfolgreich, andernfalls nicht. Entschie-
den ist mit dem Hinweis auf die alternative Beschreibung also noch gar
nichts. Eine solche Entscheidung erfordert Griinde. Doch auf der Basis
welcher Griinde sollte man zwischen diesen beiden Beschreibungen ent-
scheiden?

Dass es zu solchen Patt-Situationen kommt, zeigt uns, so meine ich,
dass die begriffliche Analyse unserer tatsdchlichen Zuschreibungspraxis
hier selbst an ihre Grenzen gelangt. Allein auf der Ebene der Analyse unse-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | JOHANNES HAAG

rer faktischen Zuschreibungspraxis kann weder iiber die Wahrheit des Lin-
gualismus noch iiber RTS entschieden werden. Was wir brauchen ist eine
Methode, die eine begriindete Entscheidung fiir die eine oder andere Inter-
pretation unserer Zuschreibungspraxis erlaubt.

Eine Moglichkeit, mit dieser Situation umzugehen, besteht darin, nicht
mehr {iber die tatsdchliche Zuschreibungspraxis zu sprechen, sondern iiber
die Bedingungen, denen jede mogliche Zuschreibungspraxis als Zuschrei-
bung epistemischer oder (allgemein formuliert) intentionaler Zustéinde und
Fahigkeiten notwendig unterworfen ist. Dafiir miissen wir aber weg von der
deskriptiv-metaphysischen Betrachtung und hin zu einer transzendentalphi-
losophischen.

Was zu diesem Zweck notig ist, ist eine philosophische Methodologie,
die genau differenziert zwischen verschiedenen Ebenen der philosophi-
schen Betrachtung und ihrer jeweiligen Konsequenzen fiir den Umgang mit
den Gegenstéinden der Betrachtung.® Ich will diese Ebenen als Abstrakti-
onsebenen bezeichnen. Die beiden grundlegenden Abstraktionsebenen
werden durch die Unterscheidung zwischen deskriptiv-metaphysischen Un-
tersuchungen einerseits und transzendentalphilosophischen Untersuchungen
andererseits differenziert. Alle weiteren Unterscheidungen von Abstrakti-
onsebenen ergeben sich dann aus einer Differenzierung innerhalb dieser
beiden Ebenen.

Auf der deskriptiven Abstraktionsebene beschiftigen wir uns — um un-
ser Problem als Beispiel anzufiihren — mit unserer faktischen Zuschrei-
bungspraxis, mit ihren faktischen Grenzen und Moglichkeiten. Auf der
transzendentalphilosophischen Abstraktionsebene geht es uns um die Be-
dingungen der Moglichkeit jeder denkbaren Zuschreibungspraxis. Sofern
wir nach solchen Bedingungen der Mdglichkeit fragen, fragen wir nach
Bedingungen, die wir fiir notwendig halten miissen. Wir fragen, mit ande-
ren Worten, nach Denknotwendigkeiten. Diese Bedingungen der Moglich-
keit bestimmen also die Grenzen dessen, was fiir uns denkbar ist.

Der Begriff der Denknotwendigkeit beschreibt eine Alternativlosigkeit,
die die transzendentalphilosophische Abstraktionsebene wesentlich kenn-

8 Da ich glaube, dass viele Philosophen implizit dhnliche methodologische Prin-
zipien anlegen, verstehe ich die Entwicklung einer derartigen Methodologie eher
als Aufdeckung solcher impliziten Strukturen, denn als Entwicklung einer neu-
artigen Methodologie. Zum Folgenden vgl. Haag (2007, Kap. 1); Haag (2012).

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 77

zeichnet. Uberlegungen auf dieser Ebene philosophischer Abstraktion miis-
sen erkldren, weshalb es sich so verhalten muss und nicht anderes verhalten
kann.

TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE

Zunichst will ich etwas genauer erldutern, was ich hier unter Transzenden-
talphilosophie verstehe. Zu diesem Zweck muss spezifiziert werden, was es
heif3t, dass eine Antwort ohne Alternative ist: Es kann nicht einfach heif3en,
dass sie logisch notwendig ist; wir konnen Alternativen héaufig wider-
spruchsfrei denken. Doch diese logisch moglichen Alternativen sind keine
Alternativen fiir uns, das heif3t, sie sind keine Alternativen, die wir inhalt-
lich bestimmen konnen.

Inhaltliche Bestimmung ist immer die Bestimmung des Denkens hin-
sichtlich seines Gegenstands. Sofern diese Bestimmbarkeit wegfillt, liefert
die Theorie eine blof formale Analyse des Denkens. Eine derartige Analyse
ist aber unangemessen, sofern es uns um die Eigenschaften des Bezugs
epistemischer Subjekte auf sich selbst geht, die in den bisherigen Uberle-
gungen thematisiert worden sind. Denn diese Uberlegungen betreffen einen
wesentlichen Aspekt des intentionalen Bezugs auf eine Wirklichkeit, als de-
ren Teil wir uns begreifen: ndmlich den intentionalen Selbstbezug. Die
Analyse dieses Bezugs muss in einer rein formalen Analyse vernachléssigt
werden.

Es geht in der Transzendentalphilosophie (wenigstens in der Theoreti-
schen Philosophie’) um Fragestellungen, die die Bedingungen der Mog-
lichkeit unseres intentionalen Bezugs auf etwas {iberhaupt betreffen. Es
geht, mit anderen Worten, um Fragen der notwendigen Voraussetzungen
geistiger Intentionalitdt. Dabei geht es allerdings nicht blol um die Be-
schreibung der faktischen, naturalistisch aufgefassten Bedingungen und
Zwénge, denen unsere intentionale Bezugnahme auf die Welt unterworfen
ist. Denn eine solche Beschreibung enthilt keinerlei Notwendigkeit im Sin-
ne eines ,Nicht-Anders-Konnens‘ — nicht einmal aus unserer spezifisch

9 Vgl. Haag (2013) zu einer mdglichen Erweiterung der Charakteristik auf die
Praktische Philosophie.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | JOHANNES HAAG

menschlichen Perspektive, die nicht ohne weiteres als universell aufzufas-
sen ist.

Ebenso wenig kann sich ein solcher Zugang aber auf die Begriffsanaly-
se im klassischen oder auch im erweiterten deskriptiv-metaphysischen Sin-
ne a la Peter Strawson (1959) beschrianken, obwohl vor allem die letztere
Art der Begriffsanalyse einen nicht unwesentlichen Bestandteil derartiger
Uberlegungen bilden muss. Zwar stellt eine deskriptiv-metaphysische Be-
griffsanalyse sicher, dass der Ausgangspunkt der transzendentalphilosophi-
schen Analyse nicht zufdllig und beliebig gewdhlt wird, sondern selbst be-
reits Ergebnis eines systematischen Abstraktionsprozesses hinsichtlich un-
serer faktischen Verwendung desjenigen Vokabulars ist, das fiir den zu ana-
lysierenden Problemkomplex charakteristisch ist. Doch allein danach, was
die allgemeinsten Merkmale unserer Begriffsverwendung faktisch sind,
wird in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht gefragt. Sie fragt
vielmehr, welche dieser Merkmale tatséchlich notwendig dafiir sind, dass
wir diese Begriffe iiberhaupt verwenden kdnnen, und, noch allgemeiner,
dafiir, dass wir {iberhaupt Begriffe verwenden konnen.

Zur Begriffsverwendung, die uns in der Transzendentalphilosophie be-
schéftigt, gehort allerdings, sofern wir uns mit den Bedingungen der Mog-
lichkeit von Intentionalitét befassen, auch die Beziehung dieser Begriffe auf
einen moglichen Gegenstand. Dieser Gegenstandsbezug kann in unter-
schiedlichen Graden der Abstraktion gedacht werden; allerdings darf von
diesem Bezug selbst in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht
abstrahiert werden. Diese minimale inhaltliche Bestimmung unterscheidet
die Notwendigkeit, an der wir in der Transzendentalphilosophie interessiert
sind, auch von den logischen Notwendigkeiten, die eine formale, logische
Analyse der Begriffsverwendung untersucht.

Auch fiir Letztere gilt allerdings, was bereits von der (deskriptiv-
metaphysischen) Begriffsanalyse behauptet wurde: Eine formale Analyse
ist fiir die Transzendentalphilosophie unentbehrlich. Sie steckt gleichsam
das Feld ab, in dem die transzendentalphilosophische Analyse sich iiber-
haupt bewegen kann. So verwendet Kant in der Aufstellung seiner Urteils-
tafel (Kritik der reinen Vernunft A 67-76/B 92—101) die formale Logik sei-
ner Zeit, um die Urteile, also die Vehikel des Gegenstandsbezugs, zunichst
eben noch unabhéngig von diesem Gegenstandsbezug so allgemein wie
moglich zu klassifizieren und so sicherzustellen, dass die darauf aufbauen-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 79

de im eigentlichen Sinne transzendentalphilosophische Analyse, die in der
Tafel der Kategorien miindet (A 76ff./B 102ff.), vollstindig ist.'?

Da das so abgesteckte Feld widerspruchsfreier Urteile sich in der an-
schlieBenden transzendentalphilosophischen Analyse dann allerdings als
weiter erweist, als das der Urteile mit Gegenstandsbezug, da nicht jedes
widerspruchsfreie Urteil fiir uns inhaltlich bestimmbar ist, zeigt die formale
Analyse dariiber hinaus auch die zwar widerspruchsfrei denkbaren, aber in-
haltlich nicht einmal im erlduterten Sinne minimal bestimmbaren Alternati-
ven auf. Und solche Alternativen sind bisweilen notwendig, um die Gren-
zen der inhaltlichen Bestimmbarkeit klarer aufzuzeigen. Sie fungieren als
Grenzbegriffe, das heilit als widerspruchsfreie, aber inhaltlich nicht weiter
bestimmbare begriffliche Konstrukte, die durch den Kontrast zu denjenigen
Begriffen, deren Alternativen sie benennen — freilich ohne sie begreifbar zu
machen —, die Grenzen klar markieren, denen unsere Begriffsverwendung
unterworfen ist.!!

Eine transzendentalphilosophische Untersuchung ist demnach mit Not-
wendigkeiten befasst, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die
wir verwenden miissen, sofern wir iiberhaupt Begriffe verwenden konnen,
das heifit sofern wir uns intentional auf etwas beziehen konnen sollen. Da-
mit kann und muss sie die Ergebnisse einer formalen Analyse ebenso integ-
rieren, wie die Ergebnisse der Begriffsanalyse derjenigen Begriffe, die die-
ses Charakteristikum besitzen. Andere Begriffe kann und muss sie ignorie-
ren. Auf diese Weise ermdglicht sie zugleich eine maximal allgemeine und
dennoch inhaltlich bestimmte Untersuchung.

Prima facie scheint diese Art der Theoriebildung auf den intentionalen
Bezug unseres Denkens auf die Welt, als deren Teil wir uns begreifen, und
dessen epistemischen Konsequenzen eingeschriankt. Denn nur hinsichtlich
dieses Bezugs scheint zu gelten, dass im genannten Sinne notwendigen Ei-
genschaften durch die Reflexion auf unser eigenes epistemisches Vermogen
geklart werden kénnen. Denn die fraglichen Bedingungen sind reflexiv er-
fassbar, weil sie als Bedingungen der Moglichkeit des Denkens selbst fun-
gieren. Nur in diesem Fall haben wir, so scheint es, deshalb die Mdglichkeit

10 Das ist natiirlich eine starke Vereinfachung. Fiir eine ausfiihrliche Analyse vgl.
Hoeppner (2015).
11 Vgl. dazu Forster (2011, Kap. 6) und Haag (2013a).

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | JOHANNES HAAG

selbst zu iiberpriifen, ob etwas tatséchlich eine Bedingung der Moglichkeit
im relevanten Sinne ist.

Wir haben diese Moglichkeit, weil wir selbst intentionale und epistemi-
sche Subjekte sind und die reflexive Analyse unserer Intentionalitit zur
Grundlage der systematischen Verallgemeinerung der Frage nach den ge-
suchten Bedingungen machen konnen. Transzendentalphilosophische The-
sen sind solche, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die wir
verwenden miissen, sofern wir uns iiberhaupt intentional auf etwas bezie-
hen konnen sollen.'?

Dass sich die Analyse auf diese Weise hinsichtlich ihres Untersu-
chungsgegenstandes einschriankt, er6ffnet ihr also gleichzeitig neuen Spiel-
raum zur Gewinnung von Erkenntnissen. Denn die Begriffsanalyse muss
sich auf die faktische Begriffsverwendung beschrénken und kann ansonsten
nur auf das logisch (oder metaphysisch) mogliche, widerspruchsfrei Denk-
bare verweisen, das so allgemein ist, dass es den einzelnen Begriff nicht
weiter erhellen kann. Sie kann die Bedingungen der Moglichkeit der Be-
griffsverwendung nicht selbst zum Gegenstand der Betrachtung machen.
Die transzendentalphilosophische Methode erdffnet demgegeniiber die
Aussicht, auch das zu thematisieren, was wir fiir das Gelingen dieses inten-
tionalen Bezugs voraussetzen miissen. Mit dieser Frage bewegen wir uns
deshalb auf einer anderen Ebene der philosophischen Abstraktion.

12 Vgl. dazu Sellars (1967: 635). Ich denke, dass diese Einschrankung nicht das
letzte Wort in dieser Frage sein kann, auch wenn die Erweiterungen des Anwen-
dungsbereichs dieser philosophischen Methode &uflerst behutsam vollzogen
werden miissen. Das gilt natiirlich insbesondere fiir die praktische Philosophie.
Vgl. dazu Haag (2013).

Kant selbst hat seinen Begriff der Transzendentalphilosophie, wie Eckart Forster
schliissig gezeigt hat, verdndert, weg von der Frage des (apriorischen) intentio-
nalen Gegenstandsbezugs, die ihn wenigstens seit dem Herz-Brief vom Februar
1772 und noch bis zur Abfassung der ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-
nunft (1781) beschéftigt hatte (Forster 2011: 114—117). Die neue Charakterisie-
rung des Gegenstands der Transzendentalphilosophie, ndmlich die synthetisch
apriorischen Wahrheiten, entstanden wihrend der Auseinandersetzung mit den
ersten Offentlichen Reaktionen auf die erste Kritik, ermdglichte es ihm, den Ge-
genstandsbereich der Transzendentalphilosophie weit iiber die urspriingliche

Frage intentionalen Gegenstandsbezugs hinaus auszudehnen.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 81

Dass das Mittel der Untersuchung dennoch eine Analyse ist (ndmlich
eine reflexive Analyse unserer Intentionalitét), &ndert nichts am besonderen
Status der so gewonnenen begrifflichen Notwendigkeiten. Sofern man diese
Notwendigkeiten als analytische Wahrheiten bezeichnen kann, sind sie ,,er-
hellende analytische Wahrheiten*!®, die eine Rechtfertigung gestatten: Sie
sind gerechtfertigt, sofern sie fiir epistemische Subjekte wie uns ohne Al-
ternative sind.

Welche Alternativen wir inhaltlich bestimmt denken kdnnen (welche
Alternativen real moglich sind) ist dabei abhingig davon, was die fakti-
schen Grenzen und Moglichkeiten unseres intentionalen Bezugs auf die
Welt sind. Deskriptive Aspekte unserer bewussten intentionalen Bezug-
nahme auf uns selbst oder die Welt miissen deshalb Ausgangspunkt fiir die
Beantwortung von Fragen nach den Bedingungen der Moglichkeit dieser
faktischen Grenzen sein. Von solchen deskriptiv erfassten Aspekten unserer
faktischen intentionalen Bezugnahme miissen wir also ausgehen, wenn wir
die Bedingungen der Mdglichkeit der intentionalen Bezugnahme insgesamt
analysieren wollen. Oder, mit Fichte gesprochen, wir miissen von Tatsa-
chen des (empirischen) Bewusstseins ausgehen, wenn wir klaren wollen,
was der Fall sein muss, damit es liberhaupt empirisches Bewusstsein gibt.
Das Verhiltnis zwischen den Abstraktionsebenen muss deshalb hierar-
chisch sein: Ergebnisse auf einer Ebene sind fiir die begrifflich abhidngigen
Ebenen bindend. Dieses Abhdngigkeitsverhéltnis charakterisiert insbeson-
dere auch das Verhiltnis zwischen transzendentalphilosophischer und de-
skriptiv-metaphysischer Abstraktionsebene: Eine Entscheidung auf der
transzendentalphilosophischen Ebene ist bindend fiir die deskriptive.

Um allerdings herauszufinden, ob etwas wirklich eine Denknotwendig-
keit im transzendentalphilosophischen Sinne ist, miissen wir auf eine Weise
iiber diese Eigenschaften nachdenken, die nicht bereits voraussetzt, dass der
wissende oder vorstellende Bezug auf die Welt {iberhaupt moglich ist. Kant
hat genau zu diesem Zweck einen eigenen terminus technicus eingefiihrt,
den Begriff eines Gegenstandes iiberhaupt, der von dieser Voraussetzung
ausdriicklich abstrahiert. Es muss uns also, mit Kant gesprochen, um die
Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Gegen-
stinde iiberhaupt gehen. Sofern das richtig ist, ist die transzendentalphilo-
sophische Betrachtungsweise auch die angemessene fiir die Ermittlung der

13 Vgl. Sellars (1967).

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | JOHANNES HAAG

Bedingungen der Moglichkeit unserer Zuschreibungspraxis in epistemi-
schen oder intentionalen Kontexten. Denn diese sind direkt abhidngig von
den Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen oder intentionalen
Bezugs auf Gegenstinde {iberhaupt.

METHODOLOGISCHER NEUBEGINN

Kehren wir nun zuriick zu unseren Beispielen und versuchen wir, sie im
Lichte der methodologischen Uberlegungen neu zu bewerten. Zunichst zu
Perrys Verteidigung der RTS. Die dialektische Situation im Zusammen-
hang der Diskussion ist nun folgende: Um eine begriindete Entscheidung
beziiglich der Frage der Beschreibung unserer Zuschreibungspraxis zu er-
moglichen und so die Pattsituation hinsichtlich des Arguments der Reali-
sierbarkeit zu beenden, wechseln wir auf die transzendentalphilosophische
Abstraktionsebene. Ob es moglich ist, die Zuschreibung wortlich zu neh-
men, oder ob es notwendig ist, zu einer analogen Beschreibung {iberzuge-
hen, héngt also ab von der Analyse der Bedingungen der Moglichkeit dieser
Zuschreibungspraxis.

Die Bedingungen der Moglichkeit unserer Zuschreibungspraxis hin-
sichtlich des Wissens von Gegenstdnden sind aber ihrerseits abhingig von
den Bedingungen der Moglichkeit des Wissens von Gegensténden selbst. In
der Analyse dieser Bedingungen muss das Verhéltnis von epistemischem
Gegenstandsbezug und epistemischem Subjektbezug, von Wissen von Ge-
genstinden und Selbstwissen gekldrt werden. Genau dieses Verhiltnis wird
aber auch in RTS thematisiert.

Was in RTS behauptet wird, berithrt damit eine Grundfrage beziiglich
der Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Ge-
genstdnde iiberhaupt. Sofern man iiber die Interpretation dieser spezifischen
Zuschreibungspraxis entscheiden will, muss man darum direkt iber RTS
entscheiden — nun allerdings auf der transzendentalphilosophischen Ebene.
RTS erweist sich damit selbst als transzendentalphilosophische These.

Kritiker der reduktionistischen Theorie des Selbst, die RTS angreifen
wollen, miissen nun auf der transzendentalphilosophischen Ebene argumen-
tieren, dass es eine notwendige Abhédngigkeit des epistemischen Gegen-
standsbezugs vom epistemischen Selbstbezug gibt. Sollte ihnen das gelin-
gen, ist Perrys RTS falsch und die analoge Interpretation unserer Zuschrei-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 83

bungspraxis wird damit notwendig. Lésst sich diese wechselseitige Abhén-
gigkeit auf dieser Ebene andererseits nicht nachweisen, wire Perrys Argu-
mentationsziel, die Moglichkeit ausschlieBlich selbstlosen Wissens, auf der
transzendentalphilosophischen Ebene unmittelbar erreicht.

Unabhiingig vom Ergebnis der Uberlegungen miissen wir also den Kon-
flikt bereits auf der transzendentalphilosophischen Ebene entscheiden.
Wenn RTS wahr ist, eriibrigt sich der Umweg iiber das Argument der fakti-
schen Realisierung. Wenn RTS aber falsch ist, ist es auch durch dieses de-
skriptiv-metaphysische Argument nicht zu retten. Der Grund dafiir ist, dass
RTS selbst eine transzendentalphilosophische These ist.

Die Diskussion von RTS und der damit verbundenen reduktionistischen
Theorie des Selbst muss sich also auf der transzendentalphilosophischen
Abstraktionsebene abspielen. Der Verweis auf scheinbar empirisch gegebe-
ne Sachverhalte ist in diesem Zusammenhang schlicht nicht relevant. Perrys
Fehler im Umgang mit RTS besteht demnach darin, dass er eine transzen-
dentalphilosophische Behauptung als deskriptiv-metaphysische missver-
steht. Und dieses Missverstindnis hat zur Folge, dass Perry in seiner Ar-
gumentation die Moglichkeit ausschlieBlich selbstlosen Wissens voraus-
setzt, von der er uns iiberzeugen will.

In der Sache ist mit dieser Verortung innerhalb einer Hierarchie von
Abstraktionsebenen natiirlich noch nichts entschieden. Wir wissen noch
nicht, ob Perrys Behauptung iiber die Mdglichkeit selbstlosen Wissens —
und damit seine reduktionistische Konzeption des Selbstbegriffs — richtig
ist oder falsch. Allerdings kennen wir mit Davidsons Argument bereits ein
Argument, das, sofern es erfolgreich ist, einen begrifflichen Zusammen-
hang nahelegt, der Perrys Behauptung als falsch erweisen wiirde, sofern es
sich selbst als transzendentalphilosophisches Argument auffassen liefe.
Dann wiére nicht nur die entsprechende Denknotwendigkeit erwiesen (und
damit Perrys These vom selbstlosen Selbstwissen widerlegt), sondern
gleichzeitig auch das Patt zwischen Lingualismus und Anti-Lingualismus
zu Gunsten des Lingualismus aufgelost. Die diskutierte Frage wire dann
selbst ein transzendentalphilosophisches Problem, dass sich allein mit de-
skriptiv-metaphysischen Mitteln nicht aufldsen liefe.

Andererseits habe ich ja bereits angedeutet, dass Davidsons Argumenta-
tion ernstzunehmende Schwierigkeiten hat, die es fraglich erscheinen las-
sen, ob die Argumentation die fiir die transzendentalphilosophischen Stan-

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | JOHANNES HAAG

dards, die ich skizziert habe, stabil genug ist. Alternativlos erscheint David-
sons Argumentation vielen Lesern zumindest nicht.

Ganz unabhéngig davon, ob wir Davidsons Argument transzendental-
philosophisch verstehen (und ob es ein erfolgreiches Argument ist), konnen
wir dafiir, dass man den Disput zwischen Lingualismus und Anti-Lingua-
lismus auf der Ebene der Transzendentalphilosophie auflésen muss, mutatis
mutandis mit Hilfe von Uberlegungen argumentieren, die sich ganz analog
zu den Uberlegungen vollziehen, die wir auch im Falle von Perrys Argu-
mentation angefiihrt haben. Auch hier fiihrt die Vernachldssigung der Un-
terscheidung von philosophischen Abstraktionsebenen zu einer philoso-
phisch unbefriedigenden Pattsituation. Und auch hinsichtlich dieser Prob-
lematik gilt ganz sicher, dass ihre Beantwortung unmittelbare und schwer-
wiegende Auswirkungen auf unsere philosophische Deutung des intentio-
nalen Weltbezugs hat und dass sie damit die transzendentalphilosophische
Grundfrage nach den Bedingungen der Moglichkeit unseres epistemischen
Bezugs auf Gegenstinde {iberhaupt beriihrt. Wie im Falle Perrys kdnnen
wir also festhalten, dass, wenn auch moglicherweise in der Sache durch die
vorgestellten Uberlegungen vielleicht nichts entschieden ist, dennoch deut-
lich wurde, dass sie methodologisch in den Zustindigkeitsbereich einer
Transzendentalphilosophie fallen.

Das ist keineswegs eine triviale Erkenntnis. Denn die hierarchische
Konstruktion der Abstraktionsebenen impliziert keineswegs, dass jede de-
skriptiv-metaphysische Frage auf der transzendentalphilosophischen Ebene
eine Vorentscheidung erfahren wiirde. Das gilt eben nur fiir solche Proble-
me, die (wie Perrys These oder die Behauptung des Lingualisten) die Be-
dingungen der Mdglichkeit unseres Verhéltnisses zur Welt betreffen, deren
Teil wir sind. Sofern diese Voraussetzung aber erfiillt ist, muss die philoso-
phische Teildisziplin, die sich mit dem fraglichen Problem beschiftigt,
letztlich zur Transzendentalphilosophie werden.

LITERATUR

Brandom, R. (1994): Making it Explicit. Cambridge, Mass.: Harvard Uni-
versity Press.

Davidson, D. (1984): Radical Interpretation, in: Davidson, D., Inquiries in-
to Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 125-139.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODOLOGISCHE UBERLEGUNGEN | 85

Davidson, D. (1984a): Thought and Talk, in: Davidson, D., Inquiries into
Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 155-170.

Davidson, D. (2001): A Coherence Theory of Truth and Knowledge, in:
Davidson, D., Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford, 137-153.

Forster, E. (2011): Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische
Rekonstruktion. Frankfurt am Main: Klostermann.

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Das Verhdltnis von Sinnlich-
keit und Verstand. Frankfurt am Main: Klostermann.

Haag, J. (2012): Philosophische Abstraktionsebenen, in: Barth, Ch.,
Sturm, H. (Hg.), Robert Brandoms Expressive Vernunft. Historische
und Systematische Untersuchungen. Paderborn: Mentis, 261-285.

Haag, J. (2013): Die Personalitdt empirischer Subjekte, in: Gasser, G.,
Schmidhuber, M. (Hg.), Personale Identitit und praktische Rationali-
tdt. Paderborn: Mentis, 103—125.

Haag, J. (2013a): Grenzbegriffe und die Antinomie der teleologischen Ur-
teilskraft, in: Haag, J., Wild, M. (Hg.), Uberginge — diskursiv oder in-
tuitiv? Frankfurt am Main: Klostermann, 141-172.

Hoeppner, T. (2015): Kants Metaphysische Deduktion der Kategorien. Ein
Kommentar. Unveroffentlichte Dissertation. Potsdam.

Perry, J. (1998): Myself and I, in: Stamm, M. (Hg.), Philosophie in synthe-
tischer Absicht. Festschrift fiir Dieter Henrich. Stuttgart: Klett-Cotta,
83-103.

Quine, W.V.0. (1960): Word and Object. Cambridge: Mass.

Sellars, W. (1967): Some remarks on Kant’s Theory of Experience, in: The
Journal of Philosophy. 64, 633-647.

Sellars, W. (1974): Meaning as Functional Classification, in: Synthese. 27,
417-437.

Strawson, P. (1959): Individuals. An Essay in Descriptive Metaphysics.
London: Routledge.

Wild, M. (2006): Die anthropologische Differenz. Berlin: de Gruyter.

~am 00:52:37.


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

00:52:37.



https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

