
 

 

Methodologische Überlegungen zum 

Verhältnis von Denken und Sprechen  

JOHANNES HAAG 

 
 
Der philosophische Disput über die Natur des Verhältnisses von Denken 
und Sprechen entzündet sich immer wieder an der Frage, ob das Verhältnis 
von Denken und Sprechen das einer wechselseitigen (ontologischen) Ab-
hängigkeit sei, oder ob vielmehr zwar Sprechen Denken voraussetze, nicht 
aber umgekehrt. 

Seine philosophische Relevanz und Brisanz erhält dieser Disput aus der 
Tatsache, dass sowohl Denken als auch Sprechen Arten und Weisen des in-
tentionalen Weltbezugs sind. Dabei wird dem Denken in der Regel ur-
sprüngliche Intentionalität zugesprochen, während dem Sprechen als kon-
ventionell-normativ konstruiertem Werkzeug zum Ausdruck der Gedanken 
bloß geborgte oder derivative Intentionalität zukommt. Die Behauptung ei-
ner wechselseitigen Abhängigkeit von Denken und Sprechen droht diese 
saubere Trennung aufzuweichen und hat damit erheblichen Einfluss auf un-
sere Konzeption der Intentionalität unserer geistigen Zustände. Eine Kon-
zeption dieser Intentionalität, die sprachliche Fähigkeiten außen vor lässt, 
kann dann nicht mehr angemessen sein. 

Ein unmittelbares Korollar der These einer wechselseitigen Abhängig-
keit von Denken und Sprechen wäre vor diesem Hintergrund, dass wir 
nicht-sprechenden Tieren intentionale Zustände nur in analogem Sinne zu-
schreiben könnten – eine fundamentaler Unterschied zwischen Mensch und 
Tier, eine anthropologische Differenz1, scheint damit gefunden zu sein. 

                                                   

1 Vgl. dazu Wild (2006, Kap. 1). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | JOHANNES HAAG 

 

Bezeichnen wir im Weiteren die These einer wechselseitigen Abhän-
gigkeit von Denken und Sprechen (oder vielleicht besser: des Vermögens 
oder der Fähigkeit zu Denken und des Vermögens oder der Fähigkeit zu 
Sprechen) als lingualistische Position; die These einer prinzipiellen Unab-
hängigkeit der Fähigkeit zu Denken von der Fähigkeit zu Sprechen als anti-
lingualistische Position. 

Mein Zugang zu dieser Frage wird im Folgenden eher methodologi-
scher Natur sein: Ich will nicht direkt für die eine oder andere der beiden 
Seiten argumentieren, sondern vielmehr Argumente, die im Kontext dieser 
(und eng damit verwandter) Diskussionen vorgebracht werden, dazu nut-
zen, um in einer methodologischen Frage, die ich für grundlegend halte, 
Fortschritte zu machen. Die Argumente, die ich dabei diskutiere, dienen al-
so eher der Illustration und nicht so sehr der inhaltlichen Auseinanderset-
zung – obwohl sich auch für letztere einige erhellende Beobachtungen er-
geben werden. 

 
 

LINGUALISMUS 
 

Wie lässt sich für die eine oder die andere Seite argumentieren? Rufen wir 
uns zunächst eine mittlerweile klassische Verteidigung der lingualistischen 
Position in Erinnerung, die Donald Davidson entwickelt hat. Davidson ver-
tritt bekanntlich eine holistische Bedeutungstheorie. Der Holismus in der 
Sprachphilosophie ist letztlich durch ein eigentümliches Zusammenspiel 
von Kontextprinzip und Kompositionalitätsprinzip gekennzeichnet: Die 
Erweiterung des für die (Wort-)Bedeutung relevanten Kontexts vom Satz 
auf die Sprache als Ganzes wird erzwungen durch die Auffassung, dass sich 
der systematische Beitrag einzelner Wörter zur Satzbedeutung nur charak-
terisieren lässt, indem wir ihren Beitrag zu jedem beliebigen Satz charakte-
risieren. Die Frage, wie man den Beitrag der einzelnen Wörter charakteri-
sieren kann, wird also zwangsläufig in holistischen Theorien eine entschei-
dende Rolle spielen. Und während diese Frage bei anderen Autoren, wie 
beispielsweise bei Wilfrid Sellars (1974) oder bei Robert Brandom (1994), 
eine am regelkonformen Sprachgebrauch orientierte Antwort erhält, schlägt 
Davidson eine Lösung vor, die an zentraler Stelle auf formale Ergebnisse 
zurückgreift.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 63 

 

Die Details dieser Lösung sind für meine Zwecke nicht relevant. An-
ders ist ein wesentlicher Bestandteil von Davidsons Theorie: seine Konzep-
tion des Sprachverstehens oder der Interpretation. Nach Davidson befinden 
wir uns in der Kommunikationssituation de facto fortwährend in einer Situ-
ation, in der wir unser Gegenüber interpretieren müssen. Die Charakteristi-
ka dieses Interpretationsvorgangs arbeitet Davidson anhand des Spezialfalls 
der Verständigung mit Sprechern einer uns fremden Sprache heraus. Was 
wir in dieser Situation leisten müssen, bezeichnet er, in Anlehnung an Qui-
nes Begriff der radikalen Übersetzung (vgl. Quine 1960), als radikale Inter-
pretation. 

Davidson geht dabei von der Voraussetzung aus, dass wir, wenn wir die 
Äußerungen anderer Sprecher verstehen wollen, ihnen vor allem eins ent-
gegenbringen müssen: Vertrauen in ihre rationalen Fähigkeiten. Nur wenn 
wir so einem „principle of charity“ (Davidson 2001: 148) folgen, können 
wir den Grad an Übereinstimmung erzeugen, der nötig ist, um zu systema-
tisch interpretierenden Zuordnungen zwischen Sätzen der fremden Sprache 
und unseren eigenen zu kommen: „If we cannot find a way to interpret the 
utterances and other behaviour of a creature as revealing a set of beliefs 
largely consistent and true by our own Standards, we have no reason to 
count that creature as rational, as having beliefs, or as saying anything.“ 
(Davidson 1984: 137)  

In der radikalen Interpretation ordnen wir deshalb, ausgehend von als 
Zustimmung (oder Ablehnung) interpretiertem Verhalten2, den Äußerungen 
des Sprechers der Objektsprache in ihrer Gesamtheit Äußerungen in unse-
rer Sprache in einer Weise zu, die es uns erlaubt, ihn so zu interpretieren, 
dass er in seinem sprachlichen und sonstigen Verhalten von dem, was wir 
Interpreten für richtig halten, so wenig wie möglich abweicht. Die Objekt-
sprache wird also als (allerdings nicht-abgeschlossenes) Ganzes und ge-
meinsam mit den Sprecherintentionen (Zustimmung bzw. Ablehnung) von 
demjenigen interpretiert, der die ihm fremde Sprache verstehen möchte. 

Diese Konzeption der radikalen Interpretation führt uns nun direkt zur 
lingualistischen These der wechselseitigen Abhängigkeit von Denken und 
Sprechen: Denn einerseits werden wir dem Sprecher, um ihn zu verstehen, 

                                                   

2 Davidson geht davon aus, dass derartiges Zustimmungs- und Ablehnungsverhal-

ten unabhängig vom Verständnis der Bedeutung der geäußerten Sätze mit hin-

reichender Zuverlässigkeit zuzuordnen ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | JOHANNES HAAG 

 

immer eine Vielzahl von Überzeugungen zuschreiben müssen, da wir sonst 
ja keine Chance hätten, die fragliche Übereinstimmung zu erzeugen. Ande-
rerseits können wir ihm in der Regel keine ausreichende Anzahl von Über-
zeugungen zuschreiben, ohne die Sätze zu interpretieren, denen er zu-
stimmt. Wir können also die Überzeugungen des Sprechers nicht ohne sei-
ne Äußerungen, seine Äußerungen nicht ohne seine Überzeugungen inter-
pretieren. Das bedeutet aber, dass wir unser Gegenüber nur dann als Denker 
interpretieren können, wenn er auch ein Sprecher ist. Gewiss brauchen wir 
die Sprache, um unsere Gedanken auszudrücken; aber ebenso brauchen wir 
sie, um einem Gegenüber und uns selbst überhaupt Gedanken zuschreiben 
zu können. 

Kann es aber nicht auch denkende Wesen – Wesen mit intentionalen 
Zuständen – geben, die sich selbst und anderen keine Gedanken zuschrei-
ben können, das heißt die zwar den Begriff des Gedankens nicht haben, 
dennoch aber über Gedanken verfügen? Davidson meint nein – und zwar 
aus prinzipiellen Gründen, die die wechselseitige Abhängigkeit von Spre-
chen und Denken weiter erhellen. Seine Überlegung vollzieht sich in zwei 
Schritten. 

Er weist erstens darauf hin, dass eine Überzeugung haben auf das engs-
te damit verbunden ist, etwas für wahr zu halten. Ausgehend von dieser 
Beobachtung argumentiert er, dass man nur versteht, was es bedeutet, etwas 
für wahr zu halten, wenn man weiß, dass das, was man für wahr hält, nicht 
wahr sein muss. Man kann, mit anderen Worten, nichts glauben, ohne zu-
gleich zu wissen, was es heißt, sich zu irren. Das Haben einer Überzeugung 
setzt also den Begriff der objektiven Wahrheit und damit auch den Begriff 
des Irrtums voraus. 

In einem zweiten Schritt weist Davidson darauf hin, dass die Begriffe 
der objektiven Wahrheit und des Irrtums, wie er an einer Stelle formuliert, 
„necessarily emerge in the context of interpretation“ (Davidson 1984a: 
169). Denn in der Interpretationssituation muss es ja gerade unser Anliegen 
sein, größtmögliche Übereinstimmung zwischen dem herzustellen, was wir 
selbst, und dem, was unsere Gesprächspartner für wahr halten. Und dabei 
setzen wir natürlich voraus, dass das, was wir für wahr halten, im Großen 
und Ganzen wahr ist. Entsprechend klassifizieren wir dann die Überzeu-
gungen unserer Gegenüber als wahr, sofern wir Übereinstimmung mit unse-
ren eigenen Überzeugungen erzielen können, oder falsch in den übrigen 
Fällen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 65 

 

Wenn aber das Haben einer Überzeugung tatsächlich so eng mit dem 
Begriff der objektiven Wahrheit verbunden ist und unser Begriff der Wahr-
heit seinerseits mit dem Kontext der Interpretation, dann können wir keine 
Überzeugungen haben, ohne Überzeugungen zuzuschreiben. Und dafür ist 
es offenbar erforderlich, dass wir auch den Begriff (des Habens) der Über-
zeugung haben, das heißt, dass wir wissen, was eine Überzeugung ist.  

 
We have the idea of belief only from the role of belief in the interpretation of langu-

age, for as a private attitude it is not intelligible except as an adjustment to the public 

norm provided by language. It follows that a creature must be a member of a speech 

community if it is to have the concept of belief. And given the dependence of other 

attitudes on belief, we can say more generally that only a creature that can interpret 

speech can have the concept of a thought. (Davidson 1984a: 170)  

 
Es ist eine notwendige Bedingung für die Interpretation, dass wir selbst 
zwischen Überzeugungen und dem, was wahr ist, unterscheiden. Und diese 
Interpretation kann nur gelingen, sofern wir auch unser Gegenüber als je-
manden betrachten, dem diese Unterscheidung zur Verfügung steht. An-
dernfalls können wir ihn nicht als rationales, mithin nicht als denkendes 
Wesen begreifen. Ohne diese Praxis der Zuschreibung von Überzeugungen 
gäbe es also keine Interpretation und ohne Interpretation keine derartige 
Zuschreibungspraxis. 

Der intentionale Bezug auf die Welt wird gerade im Kontext der Inter-
pretation über den Begriff der objektiven Wahrheit relevant. Was wir als 
Interpreten für die objektive Wahrheit halten, ist unsere spezifische Art und 
Weise des Weltbezugs. Die Welt taucht damit als uninterpretierte Realität 
in der Theorie des Weltbezugs nicht mehr auf: Wenn wir über die Welt 
sprechen und nachdenken, ist die Welt immer interpretierte Welt, das heißt 
eine Welt, der wir mit unserem Sprechen und Denken in seiner Gesamtheit, 
und nicht etwa Satz für Satz, Gedanke für Gedanke begegnen. Dennoch 
setzen wir als Interpreten notwendig voraus, dass wir und unser Gegenüber 
über ein und dieselbe Welt auf die im Großen und Ganzen selbe Art und 
Weise sprechen und nachdenken. Und ohne diese Voraussetzung wäre Ver-
ständigung nicht möglich. 

An (wenigstens) einer wichtigen Stelle der vorgestellten Argumentation 
habe ich allerdings ein Resultat eingeschmuggelt, für das ich nicht argu-
mentiert habe. Ich habe behauptet, dass wir Sprache brauchen, um nicht nur 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | JOHANNES HAAG 

 

unserem Gegenüber, sondern auch uns selbst überhaupt Gedanken zu-
schreiben zu können. Wieso folgt das aus den lingualistischen Überlegun-
gen Davidsons? 

Wie wir gesehen haben, taucht für ihn der Begriff der Überzeugung nur 
im Kontext der Interpretation überhaupt auf: als Auseinanderfallen von 
(ausgesprochener) Überzeugung meines zu interpretierenden Gegenübers 
und (von mir als Zuschreiber dafür gehaltenen) Realität: „Error is what gi-
ves belief its point.“ (Davidson 1984a: 168) Das bedeutet aber auch, dass 
wir den Begriff der Überzeugung nur im Kontext der Interpretation gewin-
nen. Und erst wenn wir über den Begriff der Überzeugung verfügen, kön-
nen wir uns selbst diese auch selbst zuschreiben. (Okkurente) Überzeugun-
gen, das heißt Urteile, sind aber die paradigmatischen intentionalen Zustän-
de. Und damit ist auch für die Selbstzuschreibung von intentionalen Zu-
ständen die Fähigkeit zur Interpretation von sprachlichem Verhalten vo-
rausgesetzt. 

Ich will diese Position hier nicht verteidigen – dazu ist sicherlich mehr 
als eine Modifikation und Explikation nötig. Was mich interessiert sind ja, 
wie ich bereits zu Beginn angekündigt habe, Fragen methodologischer Na-
tur. Und die werden relevant, wenn wir uns die naheliegende Antwort des 
Anti-Lingualisten vergegenwärtigen: Der Anti-Lingualist verweist zunächst 
einfach auf die unbestreitbare Tatsache, dass wir offenbar ohne Weiteres 
dazu bereit sind, zumindest höheren Tieren intentionale Zustände zuzu-
schreiben, obwohl wir in der Regel zögern werden, diesen auch den Besitz 
einer Sprache zuzubilligen. Der Lingualist reagiert seinerseits mit der Deu-
tung, dass wir in der Tat häufig willens sind, nicht sprachbegabten Lebewe-
sen intentionale Zustände zuzuschreiben; allerdings tun wir das, so behaup-
tet er, nur in analoger Weise. Denn gerade die wechselseitige Abhängigkeit 
von Denken und Sprechen verhindert es, dass wir diese Zuschreibungspra-
xis wörtlich nehmen. 

Aus der Sicht eines Anti-Lingualisten muss die Reaktion, dass wir Tie-
ren bloß im analogen Sinne geistige Zustände zuschreiben, freilich als billi-
ger Trick erscheinen: Die eigentliche Frage sei doch, so wird er argumen-
tieren, warum wir unsere Zuschreibungspraxis in diesem Fall als bloß ana-
loge Praxis auffassen sollten. Warum sollte man in dieser Zuschreibungs-
praxis nicht vielmehr ein vernichtendes Gegenbeispiel für die vorgebliche 
wechselseitige Abhängigkeit von Sprechen und Denken sehen und sich 
vom Lingualismus verabschieden? Wenn wir es bei nichtsprachlichen Le-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 67 

 

bewesen mit Verhalten zu tun haben, dass wir normalerweise als intelligent 
bezeichnen würden, müssen wir solchen intelligenten Wesen doch wohl 
auch das Verfügen über Begriffe zuschreiben. 

Der Lingualismus à la Davidson charakterisiert allerdings seinerseits 
die wechselseitige Abhängigkeit zwischen Denken und Sprechen als eine 
begriffliche Abhängigkeit – und sofern tatsächlich begriffliche Beziehun-
gen betroffen sind, so argumentiert er, haben wir nun einmal keine Wahl, 
sondern sind eindeutig festgelegt. 

Auch wenn man diese Behauptung des Lingualisten im Prinzip für rich-
tig hält, so ist doch zu beobachten: Als Antwort auf den Anti-Lingualisten 
taugt sie nicht viel. Denn der Anti-Lingualist kann nun einfach reagieren, 
indem er darauf verweist, dass gerade das Beispiel unserer Zuschreibungs-
praxis bei Tieren der beste Beleg dafür ist, dass es eine derartige begriffli-
che Abhängigkeit von Denken und Sprechen schlicht nicht gibt. (Analy-
tisch ist sie, so wird er argumentieren, jedenfalls nicht. Und andere philoso-
phische Argumentationsmuster neigen nicht dazu, ähnlich robust zu sein.) 
Mithin hindert uns aus der Sicht des Anti-Lingualisten nichts daran, unsere 
Zuschreibungspraxis auch im Falle nichtsprachlicher Lebewesen beim 
Wort zu nehmen und sie nicht bloß als analoge Praxis aufzufassen. 

Es scheint, wir haben hier ein echtes Problem: Weder die eine noch die 
andere Seite wird sich an diesem Punkt durch weitere begriffliche (aber 
nicht-analytische) Gründe oder die Häufung empirischer Belege eines Bes-
seren belehren lassen. Wir haben es scheinbar mit einem philosophischen 
Remis zu tun. Wie lässt sich diese Pattsituation auflösen? Ich will im Fol-
genden plausibel machen, dass eine Differenzierung der Ebenen philoso-
phischer Abstraktion, auf denen diese Argumente angesiedelt sind, helfen 
kann, diese Pattsituation aufzulösen. 

 
 

ANTI-LINGUALISMUS 
 

Um die Relevanz dieses methodologischen Problems weiter zu erhellen, 
möchte ich allerdings zunächst ein weiteres Argumentationsbeispiel heran-
ziehen – diesmal einen Anti-Lingualisten. Wir haben ja gesehen, dass für 
Davidson das Haben von Überzeugungen wesentlich abhängt von der Fä-
higkeit zur Zuschreibung von Überzeugungen. Dabei ist die Selbstzuschrei-
bung von Überzeugungen, wie sich gezeigt hat, notwendiger Weise mitge-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | JOHANNES HAAG 

 

meint. Nun ist klar, dass die Fähigkeit zur Selbstzuschreibung von Über-
zeugungen den Begriff eines Selbst bzw. Subjekts geistiger Zustände vo-
raussetzt. Denkende Subjekte à la Davidson müssen also über einen Selbst-
begriff verfügen. 

Allerdings kann der Anti-Lingualist (anders als der Lingualist David-
son) darauf hinweisen, dass für ihn keineswegs ausgemacht ist, dass das 
Haben von Überzeugungen einen Selbstbegriff voraussetzt. Das ergab sich 
schließlich nur vor dem Hintergrund der Davidsonschen Interpretationsthe-
orie.  

Nun scheint aber Wissen von der Welt irgendwie vorauszusetzen, dass 
wir uns in dieser Welt irgendwie verorten, das heißt unser Verhältnis zu 
anderen Dingen im Raum bestimmen können, um uns entsprechend zu ver-
halten. Spricht das nicht dafür, dass der Selbstbegriff, ganz unabhängig von 
Davidsons diffiziler Argumentation, als grundlegend vorausgesetzt werden 
muss? Doch der Anti-Lingualist kann einen Schritt weitergehen und dafür 
argumentieren, dass für die relevante Art des Selbstwissens der Selbstbe-
griff nicht vorausgesetzt werden muss. Und genau dafür hat John Perry in 
zahlreichen Aufsätzen argumentiert. 

Perry vertritt folgende These (RTS): Es gibt eine Art des Selbstwissens 
(self-knowledge), die nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens ei-
nen Selbstbegriff (self-notion) hat. 

‚RTS‘ impliziert eine reduktionistische Theorie des Selbst. Ich will eine 
Theorie des Selbst ,reduktionistisch‘ nennen, sofern in ihr der Selbstbegriff 
weder ein semantischer noch ein epistemologischer Grundbegriff ist. 

Auch diese These kann in direkten Zusammenhang mit der Diskussion 
um die anthropologische Differenz gebracht werden: Ein sehr plausibler 
Kandidat dafür, was diese Unterscheidung konstituiert, besteht nämlich da-
rin zu sagen, dass Menschen, nicht aber Tiere, über Selbstwissen verfügen. 
Das ist allerdings nur solange plausibel (wenn man es überhaupt für plausi-
bel hält), wie das Selbstwissen an einen Selbstbegriff geknüpft ist, an einen 
Begriff von sich selbst als sich selbst. Sofern RTS nun tatsächlich eine re-
duktionistische Konzeption des Selbstbegriffs impliziert, wird damit genau 
dieser Zusammenhang zwischen Selbstbegriff und Selbstwissen geleugnet. 
Damit verlöre im Falle einer erfolgreichen Verteidigung von RTS ein (wei-
terer) vielversprechender Kandidat für die anthropologische Differenz seine 
Plausibilität. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 69 

 

Zunächst will ich den Zusammenhang zwischen Perrys These und einer 
reduktionistischen Theorie des Selbst im Rahmen einer Explikation von 
RTS verdeutlichenden. Die Darstellung von Perrys Position dient, wie be-
reits die Darstellung der Argumentation Davidsons, gleichzeitig der Vorbe-
reitung der Argumentation für die zentrale These der vorliegenden Überle-
gungen: Perrys Verteidigung von RTS beruht letztlich auf einem methodo-
logischen Missverständnis. Eine adäquate Auseinandersetzung mit seiner 
Behauptung von RTS muss auf einer ganz anderen Ebene philosophischer 
Abstraktion stattfinden. 

Das ist ein ganz wesentlicher Schritt hin zu einer potentiellen anti-
reduktionistischen Kritik an RTS und am Lingualismus, die durch diese 
Überlegungen nur vorbereitet wird. Die methodologischen Voraussetzun-
gen für diese Kritik sind damit allerdings geschaffen. Und meine vorrangi-
ge Absicht ist es, anhand dieses ganz konkreten Problems zu verdeutlichen, 
wie wichtig diese methodologischen Fragen sind und wie viel mit ihrer 
Klärung bereits erreicht ist. 

Nun zur Explikation von RTS und der Beziehung zur reduktionistischen 
Theorie des Selbst: Die Schlüsselbegriffe sind offensichtlich Selbstwissen, 
Subjekt des Wissens und Selbstbegriff.  

Beginnen wir mit Perrys Subjekten des Wissens. Subjekte des Wissens 
oder epistemische Subjekte (agents) stehen in Beziehung zu anderen Din-
gen, die kraft dieser Beziehung eine bestimmte Rolle in ihrem Leben spie-
len. Diese Beziehung zwischen epistemischen Subjekten und den Gegen-
ständen kann eine unmittelbare Beziehung sein oder eine mittelbare: Ein 
Fernseher vor mir steht in einer unmittelbaren Beziehung zu mir; der Poli-
tiker, über den ich mit Hilfe dieses Fernsehers etwas erfahre, in einer mit-
telbaren. Die mit dieser Beziehung verbundenen Rollen nennt Perry sub-
jektbezogene Rollen (agent-relative roles). Eine subjektbezogene Rolle ist 
einfach die Rolle, die ein Gegenstand im Leben eines Subjekts spielt (Perry 
1998: 84). Dass ein Gegenstand eine subjektbezogene Rolle spielt, ist die 
notwendige Voraussetzung dafür, dass epistemische Subjekte eine Indivi-
dualvorstellung (notion) von einem Gegenstand ausbilden können. Denn 
den ursprünglichen Gehalt einer Individualvorstellung muss eine subjekt-
bezogene Rolle bilden. Um solche Vorstellungen und insbesondere auch 
Wissen von Gegenständen zu erwerben und durch Handeln aktiv auf sie 
einzuwirken, müssen die Subjekte, um die es Perry geht, sich epistemischer 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | JOHANNES HAAG 

 

und pragmatischer Methoden bedienen.3 Eine epistemische Methode wäre, 
was uns angeht, ganz einfach das Anschauen; eine pragmatische das Anfas-
sen. 

Für RTS ist es nun aber nicht wichtig, dass es tatsächlich um uns Men-
schen geht. Es reicht aus, dass die epistemischen Subjekte, von denen da 
die Rede ist, uns in relevanter Hinsicht ähnlich sind. In relevanter Hinsicht 
ähnlich sind uns Subjekte, die mit Hilfe von epistemischen und pragmati-
schen Methoden zu Gegenständen in Beziehung treten können, die dadurch 
für sie subjektbezogene Rollen spielen. Nur solche Subjekte sind wirklich 
epistemische Subjekte in Perrys Sinn. 

Nun zum Begriff des Selbstwissens. Perry behauptet, dass es verschie-
dene Arten von Selbstwissen gibt. Für unsere Zwecke sind wichtig: sub-
jektbezogenes Wissen (agent-relative knowledge) und selbstzugeschriebe-
nes Wissen (self-attached knoweldge).4  

Schon die Terminologie legt nahe, dass ein enger Zusammenhang be-
steht zwischen subjektbezogenem Wissen und der subjektbezogenen Rolle. 
Kurz gesagt ist das subjektbezogene Wissen ein Wissen über Gegenstände, 
das von der Beziehung des Subjekts zu diesen Objekten abhängt. Wenn ich 
weiß, dass hier eine Teetasse steht und dort ein Bücherregal, dann weiß ich 
etwas über die Teetasse und das Bücherregal in Bezug auf mich. Wie wir 
gesehen haben, haben Perrys epistemische Subjekte Wissen von einem Ge-
genstand nur dann, wenn dieser Gegenstand eine subjektbezogene Rolle für 
sie spielt. Deshalb ist ihr Wissen über Gegenstände immer auch subjektbe-
zogenes Wissen. Subjektbezogenes Wissen betrifft das epistemische Sub-
jekt, ohne deshalb notwendig von ihm zu handeln: 

 
When we perceive how the world is around us and act upon it, we need to judge 

what distance and direction things stand relative to us. But we do not need to keep 

                                                   

3 Allerdings beschränkt sich ihre Fähigkeit ausschließlich auf Gegenstände, die 

eine subjektbezogene Rolle für sie spielen. Perry betont zudem, dass sich alle 

subjektbezogenen Rollen durch unmittelbare subjektbezogenen Rollen zurück-

führen lassen. Nur durch die Verbindung mit Gegenständen, die eine unmittel-

bare subjektbezogene Rolle spielen, können Entitäten mittelbare Rollen spielen. 

4 Die dritte Art ist Wissen bezüglich der Person, die man zufällig selbst ist. Hier 

geht es um ein Selbstwissen aus der Perspektive der dritten Person, die für unse-

re Zwecke irrelevant ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 71 

 

track of who it is that we are judging things to be in front of or to the left of, at least 

as long as we are basing our actions on simple perceptual knowledge. In this case, 

our knowledge concerns ourselves but need not involve an explicit representation of 

ourselves. (Perry 1998: 88)  

 
Im subjektbezogenen Wissen haben wir also einen faktischen Selbstbezug, 
ohne dass in diesem Wissen notwendig eine Repräsentation (Idee, Begriff) 
des Subjekts von sich selbst (als sich selbst) enthalten ist. Dennoch glaubt 
Perry, dass wir diese Art von Wissen als genuines Selbstwissen charak-
terisieren sollten: „(T)his kind of knowledge is self-knowledge, in that it 
embodies knowledge of the relations things stand to the agent; the thoughts 
are true because of facts about the agent.“ (Ebd.)  

Subjektbezogenes Wissen ist Perrys Ansicht nach die fundamentalste 
Art des Selbstwissens. Es ist dieses Wissen, um das es in RTS geht. Im Ge-
gensatz dazu steht offenbar Wissen, das notwendig eine explizite Repräsen-
tation des epistemischen Subjekts von sich selbst als sich selbst enthält. So 
eine explizite Repräsentation nennt Perry „Selbstbegriff“ (self-notion). Nur 
wer einen Begriff von sich selbst hat, besitzt die Fähigkeit, Ich-Gedanken 
zu haben. Er hat nicht nur die Fähigkeit, den Gedanken Da steht eine Tee-
tasse zu fassen, sondern auch den Gedanken Vor mir steht eine Teetasse 
oder Ich sehe, dass da eine Teetasse steht. Ich-Gedanken enthalten explizite 
Repräsentationen des Selbst. Nur wer solche Gedanken hat, hat in Perrys 
Sinn selbstzugeschriebenes Wissen. Auch selbstzugeschriebenes Wissen 
betrifft das Selbst. Anders als das subjektbezogene Wissen handelt es dar-
über hinaus aber auch explizit vom Selbst als Selbst. Es impliziert einen 
Selbstbegriff.  

Perrys Konzeption von selbstzugeschriebenem Wissen scheint mir, für 
sich genommen, nicht besonders kontrovers – ebenso wenig, wie seine 
Konzeption subjektbezogenen Wissens. Es gibt offenbar Gedanken, in de-
nen ein Selbstbezug explizit enthalten ist. Und es scheint, zumindest prima 
facie, auch viele Gedanken zu geben, in denen dieser Bezug nicht vor-
kommt. Wirklich problematisch ist erst die spezifische Art und Weise, in 
der Perry subjektbezogenes Wissen und Selbstbegriff in RTS miteinander 
verknüpft. Denn in RTS geht es ja nicht etwa darum, ob es möglich ist, ein-
zelne Gedanken zu fassen, die keinen Selbstbegriff enthalten. Vielmehr 
wird behauptet, dass epistemische Subjekte auch dann über die Fähigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | JOHANNES HAAG 

 

verfügen, solche Gedanken zu fassen, wenn sie überhaupt keinen Begriff 
von sich selbst als sich selbst haben.5 

Damit dürfen sie aber auch keine anderen Gedanken haben, die einen 
Selbstbegriff enthalten. Perry versucht dies sicherzustellen, indem er den 
Selbstbegriff als eine Vorstellung beschreibt, die im Kontext des Erwerbs 
subjektbezogenen Wissens selbst entwickelt wird – genau wie alle anderen 
Individualvorstellungen. So wird das Selbst zunächst zu einem Gegenstand 
unter anderen. 

RTS erlaubt ihm dann eine Konzeption dieses Erwerbs eines Selbstbe-
griffs, die eine Reduktion dieses Begriffs impliziert. Damit impliziert RTS 
also eine reduktionistische Theorie des Selbst. Perry argumentiert folgen-
dermaßen: Ein Selbstbegriff ist als Individualvorstellung in seiner Termino-
logie zunächst einmal die Repräsentation eines Einzeldings oder Gegen-
stands. Epistemische Subjekte sollen allerdings, wie wir schon gesehen ha-
ben, ausschließlich von solchen Gegenständen Individualvorstellungen ha-
ben, die für sie eine subjektbezogene Rolle spielen. Wenn sie also einen 
Selbstbegriff in Perrys Sinn haben, dann muss es sich dabei um einen Be-
griff von etwas handeln, das eine solche Rolle für sie spielt. Welche sub-
jektbezogene Rolle spielen wir für uns selbst? Nach Perry die Rolle des 
Identisch-Seins.6  

Was zunächst vielleicht ein wenig befremdlich klingt, kann man, glaube 
ich, plausibel machen: Ausgangspunkt ist die Überlegung, dass das Subjekt 
in diesem Fall in eine epistemische Beziehung zu dem Gegenstand tritt, mit 
dem es de facto identisch ist. Eine der subjektbezogenen Rollen dieses be-
sonderen Gegenstands besteht genau darin, dass er mit dem Subjekt iden-
tisch ist.7 Diese Rolle des Identisch-Seins kann für dieses Subjekt offenbar 

                                                   

5 In diesem Sinne schreibt Perry: „Agent-relative knowledge does not require that 

the agent have an idea of self or a notion of itself.“ (Ebd.) 

6 „The view I advocate is simply that identity is a basic relation, and that our idea 

of self (‚being me‘) is the idea of the agent-relative role, is identical. This is the 

role we each play in our own lives. That is, identity, like being in front or behind 

or above, is a basic relation relative to which we have epistemic and pragmatic 

methods.“ (Perry 1998: 95) 

7 Nicht durch das „Identisch-sein-mit-sich“, was die Konzeption zirkulär machen 

würde: „It is agent-relative knowledge that keeps the account from circularity. It 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 73 

 

nichts anderes spielen, als es selbst. Sofern das Subjekt nun Wissen von 
diesem besonderen Gegenstand in dieser besonderen Rolle erwirbt, hat es 
subjektbezogenes Wissen von sich selbst als sich selbst erworben, das heißt 
einen Selbstbegriff. Der Selbstbegriff ist nach Perry deshalb um nichts ge-
heimnisvoller als jeder andere Begriff von einem Gegenstand. Das Beson-
dere am Selbstbegriff ist lediglich darauf zurückzuführen, dass kein anderer 
Gegenstand diese subjektbezogene Rolle für ein Subjekt spielen kann: Nur 
es selbst ist nun einmal mit sich identisch. 

Ich habe eine Theorie des Selbst als reduktionistisch bezeichnet, in der 
der Selbstbegriff weder ein semantischer noch ein epistemologischer 
Grundbegriff ist. Der Selbstbegriff ist bei Perry kein semantischer Grund-
begriff, weil nicht er, sondern der Begriff der Identität der grundlegende 
semantische Begriff ist. Diese Konzeption des Selbstbegriffs wäre aller-
dings auch dann durchführbar, wenn der Selbstbegriff und subjektbezoge-
nes Wissen von anderen Gegenständen wechselseitig voneinander abhängig 
wären. So eine Theorie wäre aber nicht reduktionistisch, weil der Selbstbe-
griff dann zwar kein semantischer, wohl aber ein epistemologischer Grund-
begriff wäre. Doch in Perrys Theorie brauchen wir für subjektbezogenes 
Wissen keinen Selbstbegriff. Dass behauptet ja gerade RTS. Der Selbstbe-
griff ist bei ihm also auch kein epistemologischer Grundbegriff. Erst RTS 
macht Perrys Konzeption des Selbstbegriffs demnach reduktionistisch. 

RTS können wir mittlerweile ja als RTS (explizit) so interpretieren: Es 
gibt eine Art des Selbstwissens, nämlich subjektbezogenes Wissen, die 
nicht voraussetzt, dass das Subjekt dieses Wissens, das wahrnehmend und 
handelnd zu seiner Umgebung in Beziehung tritt, über eine explizite 
Selbstrepräsentation verfügt. 

Man könnte diese These nun sicher auch so kritisieren, dass man sub-
jektbezogenem Wissen den Status des Selbstwissens abspricht. In subjekt-
bezogenem Wissen soll es ja gerade nicht um das Selbst gehen: Ist das dann 
wirklich noch Selbstwissen? Ich möchte diesen Weg nicht einschlagen. 
Denn für die Irreduzibilität des Selbstbegriffs wäre damit nichts gewonnen. 
Auch ein modifiziertes RTS, in dem nicht mehr von Selbstwissen, sondern 
nur noch von Wissen die Rede ist, würde die reduktionistische Konzeption 
des Selbstbegriffs stützen. Perry benötigt dafür nur Subjekte, die Wissen 

                                                   

is not the idea person identical with me that I need, but only the role-idea person 

identical. My idea of me is not part of the idea.“ (Perry 1998: 96) 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | JOHANNES HAAG 

 

von Gegenständen haben, ohne über einen Selbstbegriff zu verfügen. Des-
wegen ist RTS für ihn so wichtig. Man kann RTS deshalb auch als These 
des ausschließlich selbstlosen Wissens bezeichnen. 

 
 

ABSTRAKTIONSEBENEN 
 

Wie verteidigt Perry nun diese These? Für eine Verteidigung von RTS 
würde es ausreichen zu zeigen, dass es prinzipiell möglich ist, dass episte-
mische Subjekte ausschließlich selbstloses Wissen haben – ganz unabhän-
gig davon, ob diese Möglichkeit realisiert ist oder nicht. Die faktische Rea-
lisierung ausschließlich selbstlosen Wissens ist daher, trivialer Weise, ein 
schlagkräftiges Argument für die These der Möglichkeit derartigen Wissens 
– ähnlich wie die faktische Realisierung denkender, aber nicht sprechender 
Tiere ein schlagkräftiges Argument gegen den Lingualismus darstellt. In 
diesem Sinne schreibt Perry: „There are systems that perceive, and use the 
information about their circumstances they get through perception, that do 
not know that it is their circumstances they are learning about. During our 
forming stages [...] we may be such systems.“ (Perry 1998: 89)  

Ich will dieses Argument für RTS das Argument der faktischen Reali-
sierung nennen. Ein erster, sehr wichtiger Schritt in der Beurteilung dieses 
Arguments besteht darin, sich klar zu machen, dass es auf zweierlei Weise 
verstanden werden kann: Entweder es geht um tatsächliche Fähigkeiten der 
fraglichen Systeme, oder es geht darum, wie wir diese Systeme beschrei-
ben. Es geht, mit anderen Worten, in diesem Argument entweder um natür-
lich gegebene Fakten hinsichtlich der Systeme, denen wir dieses Wissen 
zuschreiben, oder es geht um Fakten hinsichtlich unserer Zuschreibungs-
praxis, und damit unserer Begriffsverwendung, selbst. Etwas vereinfachend 
will ich die erste Interpretation des Arguments der faktischen Realisierung 
als naturalistische Interpretation klassifizieren, die zweite als begriffliche – 
in dem oben bereits angewandten weiten Sinne, in dem ‚begrifflich‘ nicht 
auf ‚analytisch‘ eingeschränkt ist. 

In beiden Interpretationen ist das Argument eine Überlegung, die sich 
auf einer deskriptiv-metaphysischen Ebene philosophischer Betrachtung 
bewegt. Ein solches Argument ist aber nur dann angemessen, wenn die 
These, für die argumentiert werden soll, selbst eine deskriptiv-metaphy-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 75 

 

sische These ist. Davon geht Perry, wie das Argument der faktischen Reali-
sierung deutlich macht, offenbar aus. 

Perry scheint nun sein Argument eher als ein naturalistisches Argument 
aufzufassen. Das wird deutlich, wenn er etwa ohne weiteres bloß noch über 
informationsverarbeitende Systeme spricht, wo es um Wissen geht. Für die 
Beurteilung der Bedeutung dieses Arguments für die Verteidigung von 
RTS ist es jedoch meiner Ansicht nach ganz entscheidend, dass es um unse-
re Zuschreibungspraxis gehen muss. Natürlich sind die fraglichen Systeme 
informationsverarbeitende Systeme. Die entscheidende Frage ist aber, ob 
wir diese Art der Informationsverarbeitung als Wissen beschreiben wollen; 
ob Wissen für uns einfach nur Informationsverarbeitung ist. 

Das ist aber eine Frage, die unsere Zuschreibungspraxis betrifft. Das 
Argument der faktischen Realisierung muss also ein begriffsanalytisches 
Argument sein, in dem es um faktische Eigenschaften unserer Zuschrei-
bungspraxis geht. Diese Deutung eröffnet einem Kritiker des Arguments 
eine neue Möglichkeit: Sofern es um Fakten hinsichtlich unserer Zuschrei-
bungspraxis geht, kann er behaupten, dass wir solche Systeme nur in einem 
analogen Sinne als epistemische Subjekte betrachten und das Wissen, das 
wir ihnen zuschreiben, nur in einem analogen Sinne als Wissen. Unsere Zu-
schreibungspraxis wird hinsichtlich solcher Systeme also bloß als analoge 
Praxis aufgefasst. Solche informationsverarbeitenden Systeme hätten dann 
gar kein wirkliches Wissen und das Argument der faktischen Realisierung 
wäre damit falsch. 

Doch damit ist die Diskussion keineswegs beendet. Denn jetzt ist – 
einmal mehr! – eine Pattsituation zwischen konkurrierenden Beschreibun-
gen unserer Zuschreibungspraxis entstanden: Genau wie im Disput über 
den Lingualismus nimmt die eine Beschreibung unsere Praxis beim Wort, 
die andere interpretiert sie als analoge Redeweise. Falls man die Zuschrei-
bungspraxis wörtlich nehmen sollte, wäre Perrys argumentative Bezug-
nahme auf die Fakten immer noch erfolgreich, andernfalls nicht. Entschie-
den ist mit dem Hinweis auf die alternative Beschreibung also noch gar 
nichts. Eine solche Entscheidung erfordert Gründe. Doch auf der Basis 
welcher Gründe sollte man zwischen diesen beiden Beschreibungen ent-
scheiden? 

Dass es zu solchen Patt-Situationen kommt, zeigt uns, so meine ich, 
dass die begriffliche Analyse unserer tatsächlichen Zuschreibungspraxis 
hier selbst an ihre Grenzen gelangt. Allein auf der Ebene der Analyse unse-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | JOHANNES HAAG 

 

rer faktischen Zuschreibungspraxis kann weder über die Wahrheit des Lin-
gualismus noch über RTS entschieden werden. Was wir brauchen ist eine 
Methode, die eine begründete Entscheidung für die eine oder andere Inter-
pretation unserer Zuschreibungspraxis erlaubt. 

Eine Möglichkeit, mit dieser Situation umzugehen, besteht darin, nicht 
mehr über die tatsächliche Zuschreibungspraxis zu sprechen, sondern über 
die Bedingungen, denen jede mögliche Zuschreibungspraxis als Zuschrei-
bung epistemischer oder (allgemein formuliert) intentionaler Zustände und 
Fähigkeiten notwendig unterworfen ist. Dafür müssen wir aber weg von der 
deskriptiv-metaphysischen Betrachtung und hin zu einer transzendentalphi-
losophischen.  

Was zu diesem Zweck nötig ist, ist eine philosophische Methodologie, 
die genau differenziert zwischen verschiedenen Ebenen der philosophi-
schen Betrachtung und ihrer jeweiligen Konsequenzen für den Umgang mit 
den Gegenständen der Betrachtung.8 Ich will diese Ebenen als Abstrakti-
onsebenen bezeichnen. Die beiden grundlegenden Abstraktionsebenen 
werden durch die Unterscheidung zwischen deskriptiv-metaphysischen Un-
tersuchungen einerseits und transzendentalphilosophischen Untersuchungen 
andererseits differenziert. Alle weiteren Unterscheidungen von Abstrakti-
onsebenen ergeben sich dann aus einer Differenzierung innerhalb dieser 
beiden Ebenen. 

Auf der deskriptiven Abstraktionsebene beschäftigen wir uns – um un-
ser Problem als Beispiel anzuführen – mit unserer faktischen Zuschrei-
bungspraxis, mit ihren faktischen Grenzen und Möglichkeiten. Auf der 
transzendentalphilosophischen Abstraktionsebene geht es uns um die Be-
dingungen der Möglichkeit jeder denkbaren Zuschreibungspraxis. Sofern 
wir nach solchen Bedingungen der Möglichkeit fragen, fragen wir nach 
Bedingungen, die wir für notwendig halten müssen. Wir fragen, mit ande-
ren Worten, nach Denknotwendigkeiten. Diese Bedingungen der Möglich-
keit bestimmen also die Grenzen dessen, was für uns denkbar ist. 

Der Begriff der Denknotwendigkeit beschreibt eine Alternativlosigkeit, 
die die transzendentalphilosophische Abstraktionsebene wesentlich kenn-

                                                   

8 Da ich glaube, dass viele Philosophen implizit ähnliche methodologische Prin-

zipien anlegen, verstehe ich die Entwicklung einer derartigen Methodologie eher 

als Aufdeckung solcher impliziten Strukturen, denn als Entwicklung einer neu-

artigen Methodologie. Zum Folgenden vgl. Haag (2007, Kap. 1); Haag (2012). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 77 

 

zeichnet. Überlegungen auf dieser Ebene philosophischer Abstraktion müs-
sen erklären, weshalb es sich so verhalten muss und nicht anderes verhalten 
kann. 

 
 

TRANSZENDENTALPHILOSOPHIE 
 

Zunächst will ich etwas genauer erläutern, was ich hier unter Transzenden-
talphilosophie verstehe. Zu diesem Zweck muss spezifiziert werden, was es 
heißt, dass eine Antwort ohne Alternative ist: Es kann nicht einfach heißen, 
dass sie logisch notwendig ist; wir können Alternativen häufig wider-
spruchsfrei denken. Doch diese logisch möglichen Alternativen sind keine 
Alternativen für uns, das heißt, sie sind keine Alternativen, die wir inhalt-
lich bestimmen können.  

Inhaltliche Bestimmung ist immer die Bestimmung des Denkens hin-
sichtlich seines Gegenstands. Sofern diese Bestimmbarkeit wegfällt, liefert 
die Theorie eine bloß formale Analyse des Denkens. Eine derartige Analyse 
ist aber unangemessen, sofern es uns um die Eigenschaften des Bezugs 
epistemischer Subjekte auf sich selbst geht, die in den bisherigen Überle-
gungen thematisiert worden sind. Denn diese Überlegungen betreffen einen 
wesentlichen Aspekt des intentionalen Bezugs auf eine Wirklichkeit, als de-
ren Teil wir uns begreifen: nämlich den intentionalen Selbstbezug. Die 
Analyse dieses Bezugs muss in einer rein formalen Analyse vernachlässigt 
werden. 

Es geht in der Transzendentalphilosophie (wenigstens in der Theoreti-
schen Philosophie9) um Fragestellungen, die die Bedingungen der Mög-
lichkeit unseres intentionalen Bezugs auf etwas überhaupt betreffen. Es 
geht, mit anderen Worten, um Fragen der notwendigen Voraussetzungen 
geistiger Intentionalität. Dabei geht es allerdings nicht bloß um die Be-
schreibung der faktischen, naturalistisch aufgefassten Bedingungen und 
Zwänge, denen unsere intentionale Bezugnahme auf die Welt unterworfen 
ist. Denn eine solche Beschreibung enthält keinerlei Notwendigkeit im Sin-
ne eines ‚Nicht-Anders-Könnens‘ – nicht einmal aus unserer spezifisch 

                                                   

9 Vgl. Haag (2013) zu einer möglichen Erweiterung der Charakteristik auf die 

Praktische Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | JOHANNES HAAG 

 

menschlichen Perspektive, die nicht ohne weiteres als universell aufzufas-
sen ist. 

Ebenso wenig kann sich ein solcher Zugang aber auf die Begriffsanaly-
se im klassischen oder auch im erweiterten deskriptiv-metaphysischen Sin-
ne à la Peter Strawson (1959) beschränken, obwohl vor allem die letztere 
Art der Begriffsanalyse einen nicht unwesentlichen Bestandteil derartiger 
Überlegungen bilden muss. Zwar stellt eine deskriptiv-metaphysische Be-
griffsanalyse sicher, dass der Ausgangspunkt der transzendentalphilosophi-
schen Analyse nicht zufällig und beliebig gewählt wird, sondern selbst be-
reits Ergebnis eines systematischen Abstraktionsprozesses hinsichtlich un-
serer faktischen Verwendung desjenigen Vokabulars ist, das für den zu ana-
lysierenden Problemkomplex charakteristisch ist. Doch allein danach, was 
die allgemeinsten Merkmale unserer Begriffsverwendung faktisch sind, 
wird in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht gefragt. Sie fragt 
vielmehr, welche dieser Merkmale tatsächlich notwendig dafür sind, dass 
wir diese Begriffe überhaupt verwenden können, und, noch allgemeiner, 
dafür, dass wir überhaupt Begriffe verwenden können. 

Zur Begriffsverwendung, die uns in der Transzendentalphilosophie be-
schäftigt, gehört allerdings, sofern wir uns mit den Bedingungen der Mög-
lichkeit von Intentionalität befassen, auch die Beziehung dieser Begriffe auf 
einen möglichen Gegenstand. Dieser Gegenstandsbezug kann in unter-
schiedlichen Graden der Abstraktion gedacht werden; allerdings darf von 
diesem Bezug selbst in der transzendentalphilosophischen Analyse nicht 
abstrahiert werden. Diese minimale inhaltliche Bestimmung unterscheidet 
die Notwendigkeit, an der wir in der Transzendentalphilosophie interessiert 
sind, auch von den logischen Notwendigkeiten, die eine formale, logische 
Analyse der Begriffsverwendung untersucht. 

Auch für Letztere gilt allerdings, was bereits von der (deskriptiv-
metaphysischen) Begriffsanalyse behauptet wurde: Eine formale Analyse 
ist für die Transzendentalphilosophie unentbehrlich. Sie steckt gleichsam 
das Feld ab, in dem die transzendentalphilosophische Analyse sich über-
haupt bewegen kann. So verwendet Kant in der Aufstellung seiner Urteils-
tafel (Kritik der reinen Vernunft A 67–76/B 92–101) die formale Logik sei-
ner Zeit, um die Urteile, also die Vehikel des Gegenstandsbezugs, zunächst 
eben noch unabhängig von diesem Gegenstandsbezug so allgemein wie 
möglich zu klassifizieren und so sicherzustellen, dass die darauf aufbauen-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 79 

 

de im eigentlichen Sinne transzendentalphilosophische Analyse, die in der 
Tafel der Kategorien mündet (A 76ff./B 102ff.), vollständig ist.10 

Da das so abgesteckte Feld widerspruchsfreier Urteile sich in der an-
schließenden transzendentalphilosophischen Analyse dann allerdings als 
weiter erweist, als das der Urteile mit Gegenstandsbezug, da nicht jedes 
widerspruchsfreie Urteil für uns inhaltlich bestimmbar ist, zeigt die formale 
Analyse darüber hinaus auch die zwar widerspruchsfrei denkbaren, aber in-
haltlich nicht einmal im erläuterten Sinne minimal bestimmbaren Alternati-
ven auf. Und solche Alternativen sind bisweilen notwendig, um die Gren-
zen der inhaltlichen Bestimmbarkeit klarer aufzuzeigen. Sie fungieren als 
Grenzbegriffe, das heißt als widerspruchsfreie, aber inhaltlich nicht weiter 
bestimmbare begriffliche Konstrukte, die durch den Kontrast zu denjenigen 
Begriffen, deren Alternativen sie benennen – freilich ohne sie begreifbar zu 
machen –, die Grenzen klar markieren, denen unsere Begriffsverwendung 
unterworfen ist.11 

Eine transzendentalphilosophische Untersuchung ist demnach mit Not-
wendigkeiten befasst, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die 
wir verwenden müssen, sofern wir überhaupt Begriffe verwenden können, 
das heißt sofern wir uns intentional auf etwas beziehen können sollen. Da-
mit kann und muss sie die Ergebnisse einer formalen Analyse ebenso integ-
rieren, wie die Ergebnisse der Begriffsanalyse derjenigen Begriffe, die die-
ses Charakteristikum besitzen. Andere Begriffe kann und muss sie ignorie-
ren. Auf diese Weise ermöglicht sie zugleich eine maximal allgemeine und 
dennoch inhaltlich bestimmte Untersuchung. 

Prima facie scheint diese Art der Theoriebildung auf den intentionalen 
Bezug unseres Denkens auf die Welt, als deren Teil wir uns begreifen, und 
dessen epistemischen Konsequenzen eingeschränkt. Denn nur hinsichtlich 
dieses Bezugs scheint zu gelten, dass im genannten Sinne notwendigen Ei-
genschaften durch die Reflexion auf unser eigenes epistemisches Vermögen 
geklärt werden können. Denn die fraglichen Bedingungen sind reflexiv er-
fassbar, weil sie als Bedingungen der Möglichkeit des Denkens selbst fun-
gieren. Nur in diesem Fall haben wir, so scheint es, deshalb die Möglichkeit 

                                                   

10 Das ist natürlich eine starke Vereinfachung. Für eine ausführliche Analyse vgl. 

Hoeppner (2015). 

11 Vgl. dazu Förster (2011, Kap. 6) und Haag (2013a). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | JOHANNES HAAG 

 

selbst zu überprüfen, ob etwas tatsächlich eine Bedingung der Möglichkeit 
im relevanten Sinne ist. 

Wir haben diese Möglichkeit, weil wir selbst intentionale und epistemi-
sche Subjekte sind und die reflexive Analyse unserer Intentionalität zur 
Grundlage der systematischen Verallgemeinerung der Frage nach den ge-
suchten Bedingungen machen können. Transzendentalphilosophische The-
sen sind solche, die sich aus der Analyse von Begriffen ergeben, die wir 
verwenden müssen, sofern wir uns überhaupt intentional auf etwas bezie-
hen können sollen.12  

Dass sich die Analyse auf diese Weise hinsichtlich ihres Untersu-
chungsgegenstandes einschränkt, eröffnet ihr also gleichzeitig neuen Spiel-
raum zur Gewinnung von Erkenntnissen. Denn die Begriffsanalyse muss 
sich auf die faktische Begriffsverwendung beschränken und kann ansonsten 
nur auf das logisch (oder metaphysisch) mögliche, widerspruchsfrei Denk-
bare verweisen, das so allgemein ist, dass es den einzelnen Begriff nicht 
weiter erhellen kann. Sie kann die Bedingungen der Möglichkeit der Be-
griffsverwendung nicht selbst zum Gegenstand der Betrachtung machen. 
Die transzendentalphilosophische Methode eröffnet demgegenüber die 
Aussicht, auch das zu thematisieren, was wir für das Gelingen dieses inten-
tionalen Bezugs voraussetzen müssen. Mit dieser Frage bewegen wir uns 
deshalb auf einer anderen Ebene der philosophischen Abstraktion. 

                                                   

12 Vgl. dazu Sellars (1967: 635). Ich denke, dass diese Einschränkung nicht das 

letzte Wort in dieser Frage sein kann, auch wenn die Erweiterungen des Anwen-

dungsbereichs dieser philosophischen Methode äußerst behutsam vollzogen 

werden müssen. Das gilt natürlich insbesondere für die praktische Philosophie. 

Vgl. dazu Haag (2013).  

 Kant selbst hat seinen Begriff der Transzendentalphilosophie, wie Eckart Förster 

schlüssig gezeigt hat, verändert, weg von der Frage des (apriorischen) intentio-

nalen Gegenstandsbezugs, die ihn wenigstens seit dem Herz-Brief vom Februar 

1772 und noch bis zur Abfassung der ersten Auflage der Kritik der reinen Ver-

nunft (1781) beschäftigt hatte (Förster 2011: 114–117). Die neue Charakterisie-

rung des Gegenstands der Transzendentalphilosophie, nämlich die synthetisch 

apriorischen Wahrheiten, entstanden während der Auseinandersetzung mit den 

ersten öffentlichen Reaktionen auf die erste Kritik, ermöglichte es ihm, den Ge-

genstandsbereich der Transzendentalphilosophie weit über die ursprüngliche 

Frage intentionalen Gegenstandsbezugs hinaus auszudehnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 81 

 

Dass das Mittel der Untersuchung dennoch eine Analyse ist (nämlich 
eine reflexive Analyse unserer Intentionalität), ändert nichts am besonderen 
Status der so gewonnenen begrifflichen Notwendigkeiten. Sofern man diese 
Notwendigkeiten als analytische Wahrheiten bezeichnen kann, sind sie „er-
hellende analytische Wahrheiten“13, die eine Rechtfertigung gestatten: Sie 
sind gerechtfertigt, sofern sie für epistemische Subjekte wie uns ohne Al-
ternative sind. 

Welche Alternativen wir inhaltlich bestimmt denken können (welche 
Alternativen real möglich sind) ist dabei abhängig davon, was die fakti-
schen Grenzen und Möglichkeiten unseres intentionalen Bezugs auf die 
Welt sind. Deskriptive Aspekte unserer bewussten intentionalen Bezug-
nahme auf uns selbst oder die Welt müssen deshalb Ausgangspunkt für die 
Beantwortung von Fragen nach den Bedingungen der Möglichkeit dieser 
faktischen Grenzen sein. Von solchen deskriptiv erfassten Aspekten unserer 
faktischen intentionalen Bezugnahme müssen wir also ausgehen, wenn wir 
die Bedingungen der Möglichkeit der intentionalen Bezugnahme insgesamt 
analysieren wollen. Oder, mit Fichte gesprochen, wir müssen von Tatsa-
chen des (empirischen) Bewusstseins ausgehen, wenn wir klären wollen, 
was der Fall sein muss, damit es überhaupt empirisches Bewusstsein gibt. 
Das Verhältnis zwischen den Abstraktionsebenen muss deshalb hierar-
chisch sein: Ergebnisse auf einer Ebene sind für die begrifflich abhängigen 
Ebenen bindend. Dieses Abhängigkeitsverhältnis charakterisiert insbeson-
dere auch das Verhältnis zwischen transzendentalphilosophischer und de-
skriptiv-metaphysischer Abstraktionsebene: Eine Entscheidung auf der 
transzendentalphilosophischen Ebene ist bindend für die deskriptive. 

Um allerdings herauszufinden, ob etwas wirklich eine Denknotwendig-
keit im transzendentalphilosophischen Sinne ist, müssen wir auf eine Weise 
über diese Eigenschaften nachdenken, die nicht bereits voraussetzt, dass der 
wissende oder vorstellende Bezug auf die Welt überhaupt möglich ist. Kant 
hat genau zu diesem Zweck einen eigenen terminus technicus eingeführt, 
den Begriff eines Gegenstandes überhaupt, der von dieser Voraussetzung 
ausdrücklich abstrahiert. Es muss uns also, mit Kant gesprochen, um die 
Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Gegen-
stände überhaupt gehen. Sofern das richtig ist, ist die transzendentalphilo-
sophische Betrachtungsweise auch die angemessene für die Ermittlung der 

                                                   

13 Vgl. Sellars (1967). 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | JOHANNES HAAG 

 

Bedingungen der Möglichkeit unserer Zuschreibungspraxis in epistemi-
schen oder intentionalen Kontexten. Denn diese sind direkt abhängig von 
den Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen oder intentionalen 
Bezugs auf Gegenstände überhaupt. 

 
 

METHODOLOGISCHER NEUBEGINN 
 

Kehren wir nun zurück zu unseren Beispielen und versuchen wir, sie im 
Lichte der methodologischen Überlegungen neu zu bewerten. Zunächst zu 
Perrys Verteidigung der RTS. Die dialektische Situation im Zusammen-
hang der Diskussion ist nun folgende: Um eine begründete Entscheidung 
bezüglich der Frage der Beschreibung unserer Zuschreibungspraxis zu er-
möglichen und so die Pattsituation hinsichtlich des Arguments der Reali-
sierbarkeit zu beenden, wechseln wir auf die transzendentalphilosophische 
Abstraktionsebene. Ob es möglich ist, die Zuschreibung wörtlich zu neh-
men, oder ob es notwendig ist, zu einer analogen Beschreibung überzuge-
hen, hängt also ab von der Analyse der Bedingungen der Möglichkeit dieser 
Zuschreibungspraxis.  

Die Bedingungen der Möglichkeit unserer Zuschreibungspraxis hin-
sichtlich des Wissens von Gegenständen sind aber ihrerseits abhängig von 
den Bedingungen der Möglichkeit des Wissens von Gegenständen selbst. In 
der Analyse dieser Bedingungen muss das Verhältnis von epistemischem 
Gegenstandsbezug und epistemischem Subjektbezug, von Wissen von Ge-
genständen und Selbstwissen geklärt werden. Genau dieses Verhältnis wird 
aber auch in RTS thematisiert. 

Was in RTS behauptet wird, berührt damit eine Grundfrage bezüglich 
der Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen Bezugs auf Ge-
genstände überhaupt. Sofern man über die Interpretation dieser spezifischen 
Zuschreibungspraxis entscheiden will, muss man darum direkt über RTS 
entscheiden – nun allerdings auf der transzendentalphilosophischen Ebene. 
RTS erweist sich damit selbst als transzendentalphilosophische These. 

Kritiker der reduktionistischen Theorie des Selbst, die RTS angreifen 
wollen, müssen nun auf der transzendentalphilosophischen Ebene argumen-
tieren, dass es eine notwendige Abhängigkeit des epistemischen Gegen-
standsbezugs vom epistemischen Selbstbezug gibt. Sollte ihnen das gelin-
gen, ist Perrys RTS falsch und die analoge Interpretation unserer Zuschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 83 

 

bungspraxis wird damit notwendig. Lässt sich diese wechselseitige Abhän-
gigkeit auf dieser Ebene andererseits nicht nachweisen, wäre Perrys Argu-
mentationsziel, die Möglichkeit ausschließlich selbstlosen Wissens, auf der 
transzendentalphilosophischen Ebene unmittelbar erreicht. 

Unabhängig vom Ergebnis der Überlegungen müssen wir also den Kon-
flikt bereits auf der transzendentalphilosophischen Ebene entscheiden. 
Wenn RTS wahr ist, erübrigt sich der Umweg über das Argument der fakti-
schen Realisierung. Wenn RTS aber falsch ist, ist es auch durch dieses de-
skriptiv-metaphysische Argument nicht zu retten. Der Grund dafür ist, dass 
RTS selbst eine transzendentalphilosophische These ist.  

Die Diskussion von RTS und der damit verbundenen reduktionistischen 
Theorie des Selbst muss sich also auf der transzendentalphilosophischen 
Abstraktionsebene abspielen. Der Verweis auf scheinbar empirisch gegebe-
ne Sachverhalte ist in diesem Zusammenhang schlicht nicht relevant. Perrys 
Fehler im Umgang mit RTS besteht demnach darin, dass er eine transzen-
dentalphilosophische Behauptung als deskriptiv-metaphysische missver-
steht. Und dieses Missverständnis hat zur Folge, dass Perry in seiner Ar-
gumentation die Möglichkeit ausschließlich selbstlosen Wissens voraus-
setzt, von der er uns überzeugen will. 

In der Sache ist mit dieser Verortung innerhalb einer Hierarchie von 
Abstraktionsebenen natürlich noch nichts entschieden. Wir wissen noch 
nicht, ob Perrys Behauptung über die Möglichkeit selbstlosen Wissens – 
und damit seine reduktionistische Konzeption des Selbstbegriffs – richtig 
ist oder falsch. Allerdings kennen wir mit Davidsons Argument bereits ein 
Argument, das, sofern es erfolgreich ist, einen begrifflichen Zusammen-
hang nahelegt, der Perrys Behauptung als falsch erweisen würde, sofern es 
sich selbst als transzendentalphilosophisches Argument auffassen ließe. 
Dann wäre nicht nur die entsprechende Denknotwendigkeit erwiesen (und 
damit Perrys These vom selbstlosen Selbstwissen widerlegt), sondern 
gleichzeitig auch das Patt zwischen Lingualismus und Anti-Lingualismus 
zu Gunsten des Lingualismus aufgelöst. Die diskutierte Frage wäre dann 
selbst ein transzendentalphilosophisches Problem, dass sich allein mit de-
skriptiv-metaphysischen Mitteln nicht auflösen ließe. 

Andererseits habe ich ja bereits angedeutet, dass Davidsons Argumenta-
tion ernstzunehmende Schwierigkeiten hat, die es fraglich erscheinen las-
sen, ob die Argumentation die für die transzendentalphilosophischen Stan-

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | JOHANNES HAAG 

 

dards, die ich skizziert habe, stabil genug ist. Alternativlos erscheint David-
sons Argumentation vielen Lesern zumindest nicht.  

Ganz unabhängig davon, ob wir Davidsons Argument transzendental-
philosophisch verstehen (und ob es ein erfolgreiches Argument ist), können 
wir dafür, dass man den Disput zwischen Lingualismus und Anti-Lingua-
lismus auf der Ebene der Transzendentalphilosophie auflösen muss, mutatis 
mutandis mit Hilfe von Überlegungen argumentieren, die sich ganz analog 
zu den Überlegungen vollziehen, die wir auch im Falle von Perrys Argu-
mentation angeführt haben. Auch hier führt die Vernachlässigung der Un-
terscheidung von philosophischen Abstraktionsebenen zu einer philoso-
phisch unbefriedigenden Pattsituation. Und auch hinsichtlich dieser Prob-
lematik gilt ganz sicher, dass ihre Beantwortung unmittelbare und schwer-
wiegende Auswirkungen auf unsere philosophische Deutung des intentio-
nalen Weltbezugs hat und dass sie damit die transzendentalphilosophische 
Grundfrage nach den Bedingungen der Möglichkeit unseres epistemischen 
Bezugs auf Gegenstände überhaupt berührt. Wie im Falle Perrys können 
wir also festhalten, dass, wenn auch möglicherweise in der Sache durch die 
vorgestellten Überlegungen vielleicht nichts entschieden ist, dennoch deut-
lich wurde, dass sie methodologisch in den Zuständigkeitsbereich einer 
Transzendentalphilosophie fallen. 

Das ist keineswegs eine triviale Erkenntnis. Denn die hierarchische 
Konstruktion der Abstraktionsebenen impliziert keineswegs, dass jede de-
skriptiv-metaphysische Frage auf der transzendentalphilosophischen Ebene 
eine Vorentscheidung erfahren würde. Das gilt eben nur für solche Proble-
me, die (wie Perrys These oder die Behauptung des Lingualisten) die Be-
dingungen der Möglichkeit unseres Verhältnisses zur Welt betreffen, deren 
Teil wir sind. Sofern diese Voraussetzung aber erfüllt ist, muss die philoso-
phische Teildisziplin, die sich mit dem fraglichen Problem beschäftigt, 
letztlich zur Transzendentalphilosophie werden. 

 
 

LITERATUR 
 
Brandom, R. (1994): Making it Explicit. Cambridge, Mass.: Harvard Uni-

versity Press. 
Davidson, D. (1984): Radical Interpretation, in: Davidson, D., Inquiries in-

to Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 125–139. 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


METHODOLOGISCHE ÜBERLEGUNGEN | 85 

 

Davidson, D. (1984a): Thought and Talk, in: Davidson, D., Inquiries into 
Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon, 155–170. 

Davidson, D. (2001): A Coherence Theory of Truth and Knowledge, in: 
Davidson, D., Subjective, Intersubjective, Objective. Oxford, 137–153. 

Förster, E. (2011): Die 25 Jahre der Philosophie. Eine systematische 
Rekonstruktion. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Haag, J. (2007): Erfahrung und Gegenstand. Das Verhältnis von Sinnlich-
keit und Verstand. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Haag, J. (2012): Philosophische Abstraktionsebenen, in: Barth, Ch., 
Sturm, H. (Hg.), Robert Brandoms Expressive Vernunft. Historische 
und Systematische Untersuchungen. Paderborn: Mentis, 261–285. 

Haag, J. (2013): Die Personalität empirischer Subjekte, in: Gasser, G., 
Schmidhuber, M. (Hg.), Personale Identität und praktische Rationali-
tät. Paderborn: Mentis, 103–125. 

Haag, J. (2013a): Grenzbegriffe und die Antinomie der teleologischen Ur-
teilskraft, in: Haag, J., Wild, M. (Hg.), Übergänge – diskursiv oder in-
tuitiv? Frankfurt am Main: Klostermann, 141–172. 

Hoeppner, T. (2015): Kants Metaphysische Deduktion der Kategorien. Ein 
Kommentar. Unveröffentlichte Dissertation. Potsdam. 

Perry, J. (1998): Myself and I, in: Stamm, M. (Hg.), Philosophie in synthe-
tischer Absicht. Festschrift für Dieter Henrich. Stuttgart: Klett-Cotta, 
83–103.  

Quine, W.V.O. (1960): Word and Object. Cambridge: Mass. 
Sellars, W. (1967): Some remarks on Kant’s Theory of Experience, in: The 

Journal of Philosophy. 64, 633–647. 
Sellars, W. (1974): Meaning as Functional Classification, in: Synthese. 27, 

417–437. 
Strawson, P. (1959): Individuals. An Essay in Descriptive Metaphysics. 

London: Routledge. 
Wild, M. (2006): Die anthropologische Differenz. Berlin: de Gruyter. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431566-003 - am 14.02.2026, 09:52:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431566-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

