
Kapitel 14: Verfahren des diskursiven 

Epochenbruchs: die nichtpositive Affirmation

47.   Die für  die Archäologie konst i tut ive  
Wendung des Bl icks

Der bisherige Gang unserer Darstellung hat in Anlehnung an Foucaults Archäo-
logie die Geschichte der abendländischen Diskurse über die Sprache seit der Re-
naissance bis zu jenem Bruchpunkt beim jungen Nietzsche verfolgt, an dem der 
ontologische Raum der Sprache auftaucht: der also über die Epoche des Men-
schen hinausführt und die sprachontologische Bedingung des archäologischen 
Diskurses selbst abgibt. Darin lassen sich bereits die Umrisse eines historiogra-
phischen Zirkels erkennen: Durch ihre diversen historischen und sprachontologi-
schen Analysen hindurch schreibt die Archäologie die Geschichte ihrer eigenen 
Entstehung. Die konkrete und ausgearbeitete Form dieses Zirkels, die den 
Gegenstand dieser Arbeit bildet, nennen wir den archäologischen Zirkel.

Wir haben gesehen, dass die Repräsentation als tragende Figur des klassi-
schen Wissens plötzlich gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts problematisch 
wird; und dass damit eine Krise der Synthese ausgelöst wird, so dass die Reprä-
sentation nicht mehr ohne den Einsatz einer transzendentalkritischen Grenzzie-
hung oder eine positivistische Setzung der Empirizitäten das Sein des Seienden 
zu offenbaren vermag. Ebenfalls vermag die Sprache – auf Grund ihrer neuarti-
gen Objektivität als rein grammatikalischer Struktur ohne prinzipiellen Bezug zur 
Repräsentation – nicht mehr ohne die Prozeduren der Formalisierung und Inter-
pretation den Blick auf das Objekt bzw. das Subjekt des Wissens freizugeben. 
Dass die Sprache selbst zum opaken Objekt einer neuartigen historischen Philo-
logie wird und darüber hinaus drei weitere Seinweisen im Rahmen des anthropo-
logistischen Wissens annehmen muss, erfolgt unmittelbar aus der postklassischen 
Problematisierung der Repräsentation. Das heißt: Die Trübung der Repräsenta-
tion am Ende des klassischen Zeitalters führt zu einer ontologischen Zerstreuung 
der Sprache in der Epoche des Menschen. Darin besteht das sprachontologische 
Ereignis an der Schwelle zwischen der klassischen und der anthropologistischen
Wissensepoche.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Allerdings kann ein kleiner aber entscheidender Wechsel der Perspektive da-
zu führen, dass der Endpunkt dieses Geschehens – die ontologische Zerstreuung 
der Sprache – in einem völlig anderen Licht erscheint. Sieht man nämlich vom 
Wesen der Sprache ab, das im klassischen Zeitalter einheitlich als die Doppelung 
der Repräsentation im Element der Zeit erscheint und sich in der Epoche des 
Menschen vierfach zerstreut; und richtet man die Aufmerksamkeit auf die Zwi-
schenräume dieser fragmentierten Sprache, so bekommt man anstelle ihrer 
Streumomente einen neuartigen Gegenstand in den Blick: den Streuraum selbst, 
der, als Gesamtzusammenhang aller Zwischenräume, nichts anderes ist als der 
ontologischen Raum der Sprache, den wir im letzten Kapitel beim frühen Nietz-
sche auftauchen sahen. Es handelt sich bei diesem Raum genau um den Raum, 
den Foucault in Ordnung der Dinge als den Raum der Sammlung der Sprache 
beschwört1 und den er als den sich entfaltenden positiven Raum in der Leere des 
verschwundenen Menschen kennzeichnet, der durch Nietzsches philologische 
Kritik sichtbar wird2: „In der heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des 
verschwundenen Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko dar, sie 
schreibt keine auszufüllende Lücke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger 
als die Entfaltung eines Raumes, in dem es schließlich möglich ist, zu denken.“3

Es ist wichtig festzuhalten, dass dieser (heterotope oder diskontinuierliche) 
Raum – als neuartiger Gegenstand der Betrachtung und Beschreibung – nur in-
folge der eben genannten Wendung des Blicks in Erscheinung treten kann. Es 
liegt am Perspektivismus dieses Vorgangs, dass das ‚Auftauchen‘ des ontologi-
schen Raumes sich nicht mehr anhand einer Tiefenmetaphorik fassen lässt. Man 
muss also die Vorstellung abwehren, dass der neue Gegenstand der Reflexion – 
infolge der Beseitigung etwaiger Erkenntnishindernisse – von einer extradiskur-
siven Tiefe zur Oberfläche des Diskurses emporstiege. Eher gehört der neue 
Gegenstand zu einer Zone der diskursiven Oberfläche selbst, die bisher – gemäß 
der noch vor der Blickwendung herrschenden Perspektive – unsichtbar geblieben 
ist. Im Rahmen dieses Perspektivenwechsels, der den ontologischen Raum der 
Sprache sichtbar macht, können auch die spezifischen Ebenen des Diskurses und 
der Aussage zutage treten. In Archäologie des Wissens betont Foucault, dass die 
Aussage, „auch wenn sie nicht verborgen ist, nicht deshalb bereits sichtbar [ist]. 
Sie bietet sich der Wahrnehmung nicht als der manifeste Träger ihrer Grenzen 
und Merkmale. Man bedarf einer bestimmten Wendung des Blicks und der Hal-
tung, um sie erkennen und in sich selbst betrachten zu können.“4

Im Lichte dieser neuen Optik zeigt also die anthropologistische Zerstreuung 
der Sprache nicht mehr nur einen Verlust an: den Verlust der ontologischen Ein-
heit des klassischen Diskurses. Indem sich der Blick stattdessen auf die Differen-

1  OD: 371. Siehe das Eingangszitat des vierten Teils dieser Arbeit. 
2  Diese „philologische Kritik“ des jungen Nietzsche, die den ontologischen Raum der 

Sprache sichtbar macht, bildete den Gegenstand des letzten Kapitels. 
3  OD: 412. 
4  AW: 161. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 14: VERFAHREN DES DISKURSIVEN EPOCHENBRUCHS | 399 

zen zwischen den Fragmenten der Sprache richtet und diese als Momente eines 
positiven Gegenstands der Betrachtung aufnimmt, tritt der ontologische Raum 
der Sprache als (heterotoper) Gesamtzusammenhang dieser Differenzen in Er-
scheinung. Es ist dieser Raum der Differenzen, den Foucault in Ordnung der 
Dinge beschwört: als einen Raum, in dem die ontologischen Fragmente der Spra-
che gerade auch in ihrer gegenseitigen Inkompatibilität koexistieren können und 
in dem daher „das große Spiel der Sprache wiederzufinden“5 wäre. Die Wendung 
des Blicks, der erst die spezifische Ebene des Diskurses auftauchen lässt, beruht 
auf einem Akt der Affirmation des Seins der Differenz. Der Perspektivenwechsel 
und die damit einhergehende ‚Freilegung‘ des ontologischen Raumes der Spra-
che beruht auf einem Akt der „nichtpositiven Affirmation“.

So erscheint im Falle des archäologischen Diskurses selbst der ontologische 
Raum der Sprache als der Raum der diskursiven Formation. Gleich zu Beginn 
der Archäologie des Wissens legt Foucault, Zug für Zug, diesen Raum als den 
Raum der Sammlung der Sprache frei. Der Akt dieser ‚Freilegung‘, der auf eine 
Überschreitung der anthropologistischen Wissensformation hinausläuft, sofern 
damit die anthropologistische Zerstreuung der Sprache überwunden wird, beruht 
auf dem Akt der „nichtpositiven Affirmation“, den wir nun einer näheren Be-
trachtung unterziehen müssen, um den Vorgang der genannten ‚Freilegung‘ ge-
nauer fassen zu können.6

48. Nichtposit ive Aff i rmat ion  und Epochenbruch 

Drei Jahre vor der Veröffentlichung von Ordnung der Dinge hat Foucault in 
„Vorrede zur Überschreitung“7, den Vorgang einer solchen Blickwendung, die 
im Akt der Affirmation des Seins der Differenz besteht und für die archäologische 
Einstellung selbst konstitutiv ist, unter dem Titel Überschreitung besprochen: 
„Vielleicht ist […] [die Überschreitung] nichts anderes als die Affirmation der 
Teilung. Man muss aber von diesem Wort alles fernhalten, was an Einschnitt, 
Trennung oder Distanz erinnert, und es nur das Sein der Differenz bezeichnen 
lassen.“8 Vor dem Hintergrund der Idee einer Affirmation der Teilung oder der 
Affirmation des Seins der Differenz und in Anlehnung an eine kleine vorkritische 

5  OD: 371. 
6  Siehe Kapitel 16 dieser Arbeit. 
7  „Vorrede zur Überschreitung“, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 13; VÜ. 
8  VÜ: 38. (Hervorh. v. Verf.) Wir zitieren in diesem und dem folgenden Kapitel nicht 

aus der neueren Übersetzung (Schriften I, Nr. 34), sondern ausschließlich aus der äl-
teren Übersetzung von Walter Seitter, in der Lateinismen wie „Affirmation“, „Defi-
nition“, „Kontestation“ – um die wichtigsten zu nennen – nicht eingedeutscht wer-
den, als „Bejahung“, „Bestimmung“ oder „Bestreitung“. Das hat den Vorteil der 
Wahrung einer vertrauten und wieder erkennbaren terminologischen Kohärenz, so 
wie dies auch im französischen Original gegeben ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Schrift Kants9 bestimmt Foucault die Überschreitung als einen Akt der nichtposi-
tiven Affirmation.10

Einem solchen Akt und der daran gekoppelten Wendung des Blicks sind wir 
im Verlauf der vorliegenden réécriture bereits zweimal begegnet: einmal an der 
Schwelle zwischen der Renaissance und dem klassischen Zeitalter, namentlich in 
den Regulae von Descartes11; und einmal an der Schwelle zwischen dem klassi-
schen Zeitalter und der Epoche des Menschen, in Kants transzendentalkritischer 
Reflexion.12 Zuletzt geht der Archäologische Zirkel selbst aus einer nichtpositi-
ven Affirmation des Verschwindens des Menschen hervor, wie im Folgenden 
ausgeführt wird. 

Beim Übergang zwischen den Wissenswelten der Renaissance und der Klas-
sik konnten wir sehen, wie sich der Riss im Faden der Ähnlichkeit zur Repräsen-
tation als Grundfigur eines neuartigen Denkens verfestigte. Im Lichte einer 
archäologischen Lektüre ist also die der Repräsentation innewohnende Kritik der 
Ähnlichkeit nicht als bloße Negation der Ähnlichkeit anzusehen, sondern als Af-
firmation einer Differenz, die sich als Riss zwischen einer Identität und einer Dif-
ferenz offenbart und die, im Zuge der Affirmation, als positiver Inhalt erscheinen 
und zur positiven Denkfigur des neuartigen klassischen Wissens werden kann. 
Die Repräsentation ist nicht eine Negation der Ähnlichkeit, vielmehr ist sie eine 
Affirmation des Nichtseins der Ähnlichkeit, genauer, des Seins der Differenz, die 
als Nichtähnlichkeit zwischen Identität und Differenz die Figur der Ähnlichkeit 
spaltet. In diesem Sinne funktioniert die Repräsentation als eine nichtpositive
Affirmation dieser grundlegenden Differenz zwischen Identität und Differenz, die 
sich im Raum des klassischen Wissens als eine Serie weiterer Unterscheidungen 
zwischen Geist und Welt, Wissenschaft und Handwerk, Intuition und Deduktion, 
Nomen und Verb usw. artikuliert.13

Auch Kants Problematisierung der Repräsentation besteht in der Affirmation
jener Differenz, die sich in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts als 
plötzlichen Evidenzverlust, als Trübung und Krise der Repräsentation meldet. 
Kant sanktioniert14 – das heißt: bestätigt oder affirmiert – „zum ersten Mal jenes 
Ereignis der europäischen Kultur, das dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts 
zeitgenössisch ist: den Rückzug des Denkens und des Wissens aus dem Raum 
der Repräsentation“.15 Die kantische Kritik affirmiert die Krise der Repräsenta-
tion und wird erst damit zur transzendentalen Kritik, die sich als eine Reihe neu-
artiger Unterscheidungen artikuliert: als die prinzipielle Differenz zwischen Ding 
und Erscheinung, zwischen synthetischen und analytischen Urteilen, zwischen 

9  Kant (1763). 
10  VÜ: 38. 
11  Siehe Kapitel 3 und 4 dieser Arbeit. 
12  Siehe die Einleitungen zu den Kapiteln 5 und 6 dieser Arbeit. 
13  Siehe Kap. 4 dieser Arbeit. 
14  Siehe OD: 299. 
15 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 14: VERFAHREN DES DISKURSIVEN EPOCHENBRUCHS | 401 

dem Transzendentalen und dem Empirischen, zwischen Verstand und Sinnlich-
keit usw. Im Lichte einer archäologischen Lektüre erscheint also die transzenden-
tale Kritik nicht als eine schlichte Negation der Repräsentation, sondern als Af-
firmation des Nichtseins der Repräsentation. Genauer: Die Kritik affirmiert das 
Sein der Differenz, die im Herzen der Repräsentation als ihre Trübung und Krise 
meldet. Archäologisch gesprochen ist auch die kantische Kritik ein Akt der 
nichtpositiven Affirmation in Bezug auf die Repräsentation.  

Aus dieser nichtpositiven Affirmation, die als Kritik der Repräsentation 
dient, ergibt sich die positive Gestalt des transzendentalphilosophischen Sub-
jekts, das als neuartiges Medium der Verknüpfung synthetischer Urteile a priori
funktionieren kann.16 Die bloße Tatsache, dass synthetische Urteile a priori not-
wendig wahr, zugleich aber die darin verknüpften Begriffe heterogen sind und 
ihr Verhältnis nicht dasjenige der analytischen Identität, das heißt, der logischen 
Einschließung einer Folge in einem Grund ist, stellt die Transparenz der Reprä-
sentation und die kartesischen Wahrheitskriterien der Klarheit und Deutlichkeit
in Abrede, insofern die Einheit der im synthetischen Urteil zusammengezogenen 
Begriffe nicht mehr analytisch einsehbar ist. Dieser Problematik soll nun abge-
holfen werden mit Hilfe des transzendentalen Subjekts, das aus der nichtpositi-
ven Affirmation der Krise der Repräsentation hervorgeht und als Medium der 
Überbrückung der Differenz der zwei in synthetischen Urteilen a priori enthalte-
nen Begriffen dient.17 Die klassische Urteilstheorie, die lediglich analytische 
Urteile berücksichtigte, muss – in Folge des Auseinandertretens von Denken und 
Repräsentation – ergänzt werden durch eine transzendentalanalytische Reflexion 
über die synthetischen Urteile. Das heißt: Zwecks Erklärung des Vorkommens 
synthetischer Urteile muss eine Kritik der Repräsentation bemüht werden. Die 
kartesischen Regeln, die im klassischen Zeitalter die Kontinuität der deduktiven 
Ordnung der Repräsentationen gewährleisteten, sind durch die Regeln zu ergän-
zen, die Kant anhand seiner neu konzipierten Transzendentalanalytik als Katego-
rien des reinen Verstandes aufdeckt. 

Schließlich ist der archäologische Diskurs selbst, sofern er eine diskursive
Überschreitung der anthropologistischen Episteme darstellt, nicht als Negation 
des Menschen des anthropologistischen Wissens anzusehen, sondern als die Af-
firmation des Nichtseins des Menschen. In diesem Sinne beteuert Foucault gleich 
in der Einleitung zu Archäologie des Wissens, dass der Einsatz der Figur des 
„Weder-noch“ – die Archäologie ist „weder dies noch das“18 – zwecks Distanz-
nahme gegenüber den Doppeln des Menschen nicht als ein Akt der Negation an-
zusehen ist, sondern als eine affirmative Hervorhebung der Differenz, als das 
„Aushöhlen“ eines Zwischenraums, den das anthropologistische Wissen nicht zu 
fassen vermag. Dieses Verfahren der Distanzierung, das sich als eine „Erprobung 

16  Siehe Kapitel 15 dieser Arbeit. 
17  Genaueres darüber weiter unten im Kapitel 15 Abschnitt 50. 
18  AW: 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

der Grenze“19 artikuliert – genauer: als eine Zurückschiebung der Grenzen der 
Nachbarschaften und als das Freischaufeln eines Raumes der eigenen Existenz 
des archäologischen Diskurses –, führt schließlich zu einem „weißen Raum“20,
der als Ort des archäologischen Diskurses selbst dient. Jeden Augenblick nämlich 
nimmt der Text der Archäologie des Wissens „Distanz ein, stellt nach allen Sei-
ten seine Maße fest, tastet nach seinen Grenzen, stößt sich an dem, was er nicht 
sagen will, höhlt Gräben aus, um seinen eigenen Weg zu definieren. In jedem 
Augenblick denunziert er die mögliche Konfusion. Er schiebt seine Identität von 
sich, nicht ohne vorher zu sagen: ich bin weder dies noch das. Zumeist ist das 
keine Kritik, keine Art zu sagen, daß jedermann sich rechts und links geirrt hat. 
Es ist die Definition eines singulären Ortes durch die Äußerlichkeiten seiner 
Nachbarschaften; statt die anderen zum Schweigen bringen zu wollen anhand der 
Prätention, ihre Worte seien vergeblich, ist es der Versuch, jenen weißen Raum 
zu definieren, von dem aus ich spreche und der langsam Form annimmt in einem 
Diskurs, den ich als noch so schwach und unbestimmt empfinde.“21

Auch die für die Archäologie konstitutive Wendung des Blickes beruht also 
auf einem Akt der nichtpositiven Affirmation: der Affirmation der Differenz zwi-
schen den Doppeln des Menschen. Erst eine solche Affirmation vermag den 
(„weißen“) Raum sichtbar zu machen, in dem sich der archäologische Diskurs 
selbst einrichten kann. Damit aber macht dieser Diskurs gewissermaßen die Krise 
der Subjektphilosophie sichtbar, die, historisch gesprochen, dem diskursiven 
Umfeld der archäologischen Arbeiten Foucaults, besonders der Ordnung der 
Dinge, eingeschrieben ist.22 Der archäologische Diskurs macht also die Differenz 

19  Siehe VÜ: 38. 
20  Bei dem merkwürdigen Ausdruck „espace blanc“ sollte beachtet werden, dass 

„blanc“ nicht nur „weiß“ bedeutet, sondern auch „leer“. Es handelt sich bei dem in 
diesem Ausdruck vorgestellten Bild nicht nur um das Weiß einer leeren Seite, son-
dern auch um die Leere einer weißen Seite. Insgesamt handelt es sich um einen von 
der Bedeutung sowie von jeglichem signifikanten Material leer gefegten Raum der 
Existenz von Sprache, der folglich erst dann in Erscheinung treten kann, wenn beide 
semiologischen Ebenen, des Signifikats wie auch des Signifikanten, reduziert wer-
den. [Siehe AW: 162, siehe auch Kapitel 16 Abschnitt 56.4 der vorliegenden 
Arbeit.] 

21  AW: 29/AS: 27 (m). 
22  Auf diese der Archäologie innewohnende Verbindung zwischen der Krise der Wis-

sensepoche des Menschen und der Kritik, die auf diese Krise wie auch immer ant-
wortet, hat neuerdings Andrea Hemminger hingewiesen. Nach ihrer Einschätzung 
ergibt sich der Erfolg von Foucaults Archäologie der Humanwissenschaften aus 
„der Aktualität seines Buches. Die Ordnung der Dinge, wie der deutsche Titel die-
ses Opus Magnum lautet, ist Ausdruck und Reflexion der Krise des sinnstiftenden 
Subjekts und trifft damit ins Zentrum dessen, was zum damaligen Zeitpunkt die 
französische Republik des Geistes erschüttert hat.“ [Hemminger (2004): 23.] Diese 
Krise bricht ab Mitte der 50er Jahre aus und schlägt sich in den damals aktuellen 
philosophischen Debatten nieder: „Die Subjektphilosophie wird von der Generation 
Foucaults zunehmend als Sackgasse empfunden, das sinnstiftende Subjekt als Zen-
trum des Denkens in Frage gestellt. Es entsteht ein tiefer Graben, der die Jahre nach 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 14: VERFAHREN DES DISKURSIVEN EPOCHENBRUCHS | 403 

zwischen den Doppeln des Menschen sichtbar, indem er nicht nur diese Diffe-
renz als Ort seiner eigenen Existenz ausweist, sondern zugleich diese Differenz 
durch seine eigene diskursive Existenz erst schafft. Seine Unterscheidungen und 
die darin erscheinende Krise des Unterschiedes zwischen zwei aufeinander fol-
genden Wissensepochen gehen daraus hervor, dass er sich selbst in diesem 
Unterschied einrichtet, aber auch durch seine schiere Existenz als Diskurs diesen
Unterschied markiert, wahrnehmbar macht und, wie gesagt, überhaupt erst er-
zeugt. Genau darin besteht das Spezifische einer ‚archäologischen Kritik‘ am 
Menschen der Humanwissenschaften. Die von der Archäologie geleistete Kritik 
ist keine bloß ‚theoretische‘ Aufklärung über unreflektierte Voraussetzungen des 
humanwissenschaftlichen Denkens. Sie hat vielmehr den Charakter einer diskur-
siven Intervention: Die Archäologie kritisiert den Menschen der Humanwissen-
schaften, indem sie durch ihre schiere diskursive Existenz den Menschen zum 
Verschwinden bringt und sich im Raum der Abwesenheit des Menschen einrich-
tet. Während also ihr Diskurs den Tod des Menschen voraussagt, führt ihre eige-
ne diskursive Existenz, die u. a. gerade in Gestalt dieser Prophezeiung stattfindet, 
den vorausgesagten Tod des Menschen herbei. Auf einer sprachontologischen 
Ebene erscheint also die Archäologie als eine self fulfilling prophecy. Dieser per-
formative Zirkel zeigt sich als eine der möglichen Artikulationen des Archäolo-
gischen Zirkels. Im Sinne dieser Zirkularität äußert sich Foucault in der Einlei-
tung zur Archäologie des Wissens, indem er die Diskontinuität als den Ort nicht 
nur des archäologischen Diskurses, sondern prinzipiell jedes historiographischen 
Diskurses vorstellt: „Der Begriff der Diskontinuität ist […] vielleicht nicht ein-
fach ein im Diskurs des Historikers gegenwärtiger Begriff, sondern wird von die-
sem insgeheim vorausgesetzt: von wo aus könnte er in der Tat sprechen, wenn 

1955 von den vorausgehenden trennt. Dieser Umbruch vollzieht sich nicht lautlos, 
sondern mündet in einen heftigen Streit, der sich an der Frage des Menschen ent-
zündet. […] Am Menschen scheiden sich die Geister; er wird zum Dreh- und An-
gelpunkt einer Neuorientierung des Denkens. Und genau im Sog dieser Neuorien-
tierung vermag Ordnung der Dinge ihre ungeheure Anziehungskraft zu entfalten. 
Sie ist gleichzeitig deren Ausdruck und Reflexion: Zeichen einer grundlegenden 
Krise der Philosophie, Zeichen einer Infragestellung der sinnstiftenden Instanz, des 
seine Evidenz verlierenden Grundprinzips, und bezeichnet insofern die Notwendig-
keit einer Kritik – Prüfung des gesamten Denksystems.“ [Ibid.: 24.] Freilich wird 
damit keineswegs etwa der Beginn der modernen Krise der Subjektphilosophie ins-
gesamt datiert. Vielmehr wird hier, wie die Autorin selbst bekennt, eine eher späte 
französische Variante dieser Krise genannt, die den aktuellen Anlass für Foucaults 
humanismuskritische Exkurse abgibt. Chronologisch gesehen, dürfte die Krise der 
Subjektphilosophie freilich wesentlich früher eingesetzt haben, etwa mit den 
sprachphilosophischen Überlegungen des jungen Nietzsche, denen die Grundzüge 
einer spezifisch archäologischen Wissensweise abzulesen ist, wie dies im Kapitel 
13 der vorliegenden Arbeit ausgeführt wurde. Denn das Sichtbarwerden dieser Kri-
se in den Unterscheidungen des jungen Nietzsche geht einher mit der Entdeckung 
eines neuartigen Raums des Denkens, des ontologischen Raums der Sprache, der 
den Ansatz- und Ausgangspunkt für Foucaults eigenen archäologischen Diskurs 
bildet. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nicht ausgehend von jenem Bruch, den ihm die Geschichte – und seine eigene 
Geschichte – als Gegenstand anbietet?“23

Insgesamt kann der Ausdruck „nichtpositiven Affirmation“ als die Formel für 
eine Kritik im archäologischen Verständnis gelten: Kritik, an der ein Epochen-
bruch sichtbar wird; Kritik, die die Krise einer Wissensepoche bejaht, anhand 
von Unterscheidungen, in denen der Bruch mit dem vorangegangenen Denken 
festgeschrieben und sichtbar gemacht wird. Im nächsten Kapitel wird anhand 
eines Kant-Exkurses Foucaults Konzeption dieser kritischen Denkfigur vertieft. 

23  AW: 18/AS: 17 (m). [Hervorh. v. Verf.)] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015 - am 14.02.2026, 14:27:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

