Kapitel 14: Verfahren des diskursiven
Epochenbruchs: die nichtpositive Affirmation

47. Die fiir die Archdologie konstitutive
Wendung des Blicks

Der bisherige Gang unserer Darstellung hat in Anlehnung an Foucaults Archéo-
logie die Geschichte der abendldndischen Diskurse tiber die Sprache seit der Re-
naissance bis zu jenem Bruchpunkt beim jungen Nietzsche verfolgt, an dem der
ontologische Raum der Sprache auftaucht: der also iiber die Epoche des Men-
schen hinausfiihrt und die sprachontologische Bedingung des archdologischen
Diskurses selbst abgibt. Darin lassen sich bereits die Umrisse eines historiogra-
phischen Zirkels erkennen: Durch ihre diversen historischen und sprachontologi-
schen Analysen hindurch schreibt die Archéologie die Geschichte ihrer eigenen
Entstehung. Die konkrete und ausgearbeitete Form dieses Zirkels, die den
Gegenstand dieser Arbeit bildet, nennen wir den archdologischen Zirkel.

Wir haben gesehen, dass die Reprisentation als tragende Figur des klassi-
schen Wissens plotzlich gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts problematisch
wird; und dass damit eine Krise der Synthese ausgelost wird, so dass die Repré-
sentation nicht mehr ohne den Einsatz einer transzendentalkritischen Grenzzie-
hung oder eine positivistische Setzung der Empirizititen das Sein des Seienden
zu offenbaren vermag. Ebenfalls vermag die Sprache — auf Grund ihrer neuarti-
gen Objektivitdt als rein grammatikalischer Struktur ohne prinzipiellen Bezug zur
Reprisentation — nicht mehr ohne die Prozeduren der Formalisierung und Inter-
pretation den Blick auf das Objekt bzw. das Subjekt des Wissens freizugeben.
Dass die Sprache selbst zum opaken Objekt einer neuartigen historischen Philo-
logie wird und dariiber hinaus drei weitere Seinweisen im Rahmen des anthropo-
logistischen Wissens annehmen muss, erfolgt unmittelbar aus der postklassischen
Problematisierung der Représentation. Das heiflt: Die Triilbung der Représenta-
tion am Ende des klassischen Zeitalters fiihrt zu einer ontologischen Zerstreuung
der Sprache in der Epoche des Menschen. Darin besteht das sprachontologische
Ereignis an der Schwelle zwischen der klassischen und der anthropologistischen
Wissensepoche.

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Allerdings kann ein kleiner aber entscheidender Wechsel der Perspektive da-
zu fithren, dass der Endpunkt dieses Geschehens — die ontologische Zerstreuung
der Sprache — in einem vo6llig anderen Licht erscheint. Sieht man ndmlich vom
Wesen der Sprache ab, das im klassischen Zeitalter einheitlich als die Doppelung
der Reprisentation im Element der Zeit erscheint und sich in der Epoche des
Menschen vierfach zerstreut; und richtet man die Aufmerksamkeit auf die Zwi-
schenrdume dieser fragmentierten Sprache, so bekommt man anstelle ihrer
Streumomente einen neuvartigen Gegenstand in den Blick: den Streuraum selbst,
der, als Gesamtzusammenhang aller Zwischenrdume, nichts anderes ist als der
ontologischen Raum der Sprache, den wir im letzten Kapitel beim frithen Nietz-
sche auftauchen sahen. Es handelt sich bei diesem Raum genau um den Raum,
den Foucault in Ordnung der Dinge als den Raum der Sammlung der Sprache
beschwdért' und den er als den sich entfaltenden positiven Raum in der Leere des
verschwundenen Menschen kennzeichnet, der durch Nietzsches philologische
Kritik sichtbar wird®: ,In der heutigen Zeit kann man nur noch in der Leere des
verschwundenen Menschen denken. Diese Leere stellt kein Manko dar, sie
schreibt keine auszufiillende Liicke vor. Sie ist nichts mehr und nichts weniger
als die Entfaltung eines Raumes, in dem es schlieBlich mdglich ist, zu denken.*?

Es ist wichtig festzuhalten, dass dieser (heterotope oder diskontinuierliche)
Raum - als neuartiger Gegenstand der Betrachtung und Beschreibung — nur in-
folge der eben genannten Wendung des Blicks in Erscheinung treten kann. Es
liegt am Perspektivismus dieses Vorgangs, dass das ,Auftauchen‘ des ontologi-
schen Raumes sich nicht mehr anhand einer Tiefenmetaphorik fassen lasst. Man
muss also die Vorstellung abwehren, dass der neue Gegenstand der Reflexion —
infolge der Beseitigung etwaiger Erkenntnishindernisse — von einer extradiskur-
siven Tiefe zur Oberfliche des Diskurses emporstiege. Eher gehort der neue
Gegenstand zu einer Zone der diskursiven Oberflache selbst, die bisher — geméif
der noch vor der Blickwendung herrschenden Perspektive — unsichtbar geblieben
ist. Im Rahmen dieses Perspektivenwechsels, der den ontologischen Raum der
Sprache sichtbar macht, konnen auch die spezifischen Ebenen des Diskurses und
der Aussage zutage treten. In Archdologie des Wissens betont Foucault, dass die
Aussage, ,,auch wenn sie nicht verborgen ist, nicht deshalb bereits sichtbar [ist].
Sie bietet sich der Wahrnehmung nicht als der manifeste Trager ihrer Grenzen
und Merkmale. Man bedarf einer bestimmten Wendung des Blicks und der Hal-
fung, um sie erkennen und in sich selbst betrachten zu kénnen.**

Im Lichte dieser neuen Optik zeigt also die anthropologistische Zerstreuung
der Sprache nicht mehr nur einen Verlust an: den Verlust der ontologischen Ein-
heit des klassischen Diskurses. Indem sich der Blick stattdessen auf die Differen-

OD: 371. Siehe das Eingangszitat des vierten Teils dieser Arbeit.

Diese ,,philologische Kritik* des jungen Nietzsche, die den ontologischen Raum der
Sprache sichtbar macht, bildete den Gegenstand des letzten Kapitels.

3 OD:412.

4 AW: 161. (Hervorh. v. Verf.)

N —

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 14: VERFAHREN DES DISKURSIVEN EPOCHENBRUCHS | 399

zen zwischen den Fragmenten der Sprache richtet und diese als Momente eines
positiven Gegenstands der Betrachtung aufnimmt, tritt der ontologische Raum
der Sprache als (heterotoper) Gesamtzusammenhang dieser Differenzen in Er-
scheinung. Es ist dieser Raum der Differenzen, den Foucault in Ordnung der
Dinge beschwort: als einen Raum, in dem die ontologischen Fragmente der Spra-
che gerade auch in ihrer gegenseitigen Inkompatibilitét koexistieren konnen und
in dem daher .das groBe Spiel der Sprache wiederzufinden* wire. Die Wendung
des Blicks, der erst die spezifische Ebene des Diskurses auftauchen lésst, beruht
auf einem Akt der Affirmation des Seins der Differenz. Der Perspektivenwechsel
und die damit einhergehende ,Freilegung® des ontologischen Raumes der Spra-
che beruht auf einem Akt der ,,nichtpositiven Affirmation®.

So erscheint im Falle des archédologischen Diskurses selbst der ontologische
Raum der Sprache als der Raum der diskursiven Formation. Gleich zu Beginn
der Archdologie des Wissens legt Foucault, Zug fiir Zug, diesen Raum als den
Raum der Sammlung der Sprache frei. Der Akt dieser ,Freilegung’, der auf eine
Uberschreitung der anthropologistischen Wissensformation hinausliuft, sofern
damit die anthropologistische Zerstreuung der Sprache tiberwunden wird, beruht
auf dem Akt der ,nichtpositiven Affirmation®, den wir nun einer niheren Be-
trachtung unterziehen miissen, um den Vorgang der genannten ,Freilegung* ge-
nauer fassen zu konnen.’

48. Nichtpositive Affirmation und Epochenbruch

Drei Jahre vor der Verdffentlichung von Ordnung der Dinge hat Foucault in
,Vorrede zur Uberschreitung*’, den Vorgang einer solchen Blickwendung, die
im Akt der Affirmation des Seins der Differenz besteht und fiir die archdologische
Einstellung selbst konstitutiv ist, unter dem Titel Uberschreitung besprochen:
,Vielleicht ist [...] [die Uberschreitung] nichts anderes als die Affirmation der
Teilung. Man muss aber von diesem Wort alles fernhalten, was an Einschnitt,
Trennung oder Distanz erinnert, und es nur das Sein der Differenz bezeichnen
lassen.“® Vor dem Hintergrund der Idee einer Affirmation der Teilung oder der
Affirmation des Seins der Differenz und in Anlehnung an eine kleine vorkritische

OD: 371.

Siehe Kapitel 16 dieser Arbeit.

,,Vorrede zur Uberschreitung®, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 13; VU.

VU: 38. (Hervorh. v. Verf.) Wir zitieren in diesem und dem folgenden Kapitel nicht
aus der neueren Ubersetzung (Schriften I, Nr. 34), sondern ausschlieBlich aus der &l-
teren Ubersetzung von Walter Seitter, in der Lateinismen wie ,,Affirmation®, ,,Defi-
nition“, ,, Kontestation — um die wichtigsten zu nennen — nicht eingedeutscht wer-
den, als ,,Bejahung®, ,,Bestimmung® oder ,,Bestreitung®. Das hat den Vorteil der
Wahrung einer vertrauten und wieder erkennbaren terminologischen Kohérenz, so
wie dies auch im franzgsischen Original gegeben ist.

0 3 N W

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Schrift Kants’ bestimmt Foucault die Uberschreitung als einen Akt der nichtposi-
tiven Affirmation."’

Einem solchen Akt und der daran gekoppelten Wendung des Blicks sind wir
im Verlauf der vorliegenden réécriture bereits zweimal begegnet: einmal an der
Schwelle zwischen der Renaissance und dem klassischen Zeitalter, namentlich in
den Regulae von Descartes''; und einmal an der Schwelle zwischen dem klassi-
schen Zeitalter und der Epoche des Menschen, in Kants transzendentalkritischer
Reflexion.'? Zuletzt geht der Archiologische Zirkel selbst aus einer nichtpositi-
ven Affirmation des Verschwindens des Menschen hervor, wie im Folgenden
ausgefiihrt wird.

Beim Ubergang zwischen den Wissenswelten der Renaissance und der Klas-
sik konnten wir sehen, wie sich der Riss im Faden der Ahnlichkeit zur Reprisen-
tation als Grundfigur eines neuartigen Denkens verfestigte. Im Lichte einer
archdologischen Lektiire ist also die der Représentation innewohnende Kritik der
Ahnlichkeit nicht als bloBe Negation der Ahnlichkeit anzusehen, sondern als Af-
firmation einer Differenz, die sich als Riss zwischen einer Identitét und einer Dif-
ferenz offenbart und die, im Zuge der Affirmation, als positiver Inhalt erscheinen
und zur positiven Denkfigur des neuartigen klassischen Wissens werden kann.
Die Reprisentation ist nicht eine Negation der Ahnlichkeit, vielmehr ist sie eine
Affirmation des Nichtseins der Ahnlichkeit, genauer, des Seins der Differenz, die
als Nichtihnlichkeit zwischen Identitit und Differenz die Figur der Ahnlichkeit
spaltet. In diesem Sinne funktioniert die Repréisentation als eine nichipositive
Affirmation dieser grundlegenden Differenz zwischen Identitit und Differenz, die
sich im Raum des klassischen Wissens als eine Serie weiterer Unterscheidungen
zwischen Geist und Welt, Wissenschaft und Handwerk, Intuition und Deduktion,
Nomen und Verb usw. artikuliert."

Auch Kants Problematisierung der Reprisentation besteht in der Affirmation
jener Differenz, die sich in der zweiten Hailfte des achtzehnten Jahrhunderts als
plotzlichen Evidenzverlust, als Triibung und Krise der Représentation meldet.
Kant sanktioniert™ — das heiBt: bestdtigt oder affirmiert — ,,zum ersten Mal jenes
Ereignis der europdischen Kultur, das dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts
zeitgenossisch ist: den Riickzug des Denkens und des Wissens aus dem Raum
der Reprisentation“."”” Die kantische Kritik affirmiert die Krise der Reprisenta-
tion und wird erst damit zur transzendentalen Kritik, die sich als eine Reihe neu-
artiger Unterscheidungen artikuliert: als die prinzipielle Differenz zwischen Ding
und Erscheinung, zwischen synthetischen und analytischen Urteilen, zwischen

9 Kant (1763).

10 VU: 38.

11 Siehe Kapitel 3 und 4 dieser Arbeit.

12 Siehe die Einleitungen zu den Kapiteln 5 und 6 dieser Arbeit.
13 Siehe Kap. 4 dieser Arbeit.

14 Siehe OD: 299.

15 Ibid.

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 14: VERFAHREN DES DISKURSIVEN EPOCHENBRUCHS | 401

dem Transzendentalen und dem Empirischen, zwischen Verstand und Sinnlich-
keit usw. Im Lichte einer archidologischen Lektiire erscheint also die transzenden-
tale Kritik nicht als eine schlichte Negation der Reprisentation, sondern als Af-
firmation des Nichtseins der Reprasentation. Genauer: Die Kritik affirmiert das
Sein der Differenz, die im Herzen der Représentation als ihre Triibung und Krise
meldet. Archéologisch gesprochen ist auch die kantische Kritik ein Akt der
nichtpositiven Affirmation in Bezug auf die Reprisentation.

Aus dieser nichtpositiven Affirmation, die als Kritik der Représentation
dient, ergibt sich die positive Gestalt des transzendentalphilosophischen Sub-
Jjekts, das als neuartiges Medium der Verkniipfung synthetischer Urteile a priori
funktionieren kann.'® Die bloBe Tatsache, dass synthetische Urteile a priori not-
wendig wahr, zugleich aber die darin verkniipften Begriffe heterogen sind und
ihr Verhéltnis nicht dasjenige der analytischen Identitdt, das heil3t, der logischen
EinschlieBung einer Folge in einem Grund ist, stellt die Transparenz der Repré-
sentation und die kartesischen Wahrheitskriterien der Klarheit und Deutlichkeit
in Abrede, insofern die Einheit der im synthetischen Urteil zusammengezogenen
Begriffe nicht mehr analytisch einsehbar ist. Dieser Problematik soll nun abge-
holfen werden mit Hilfe des transzendentalen Subjekts, das aus der nichtpositi-
ven Affirmation der Krise der Reprisentation hervorgeht und als Medium der
Uberbriickung der Differenz der zwei in synthetischen Urteilen a priori enthalte-
nen Begriffen dient.'” Die klassische Urteilstheorie, die lediglich analytische
Urteile berticksichtigte, muss — in Folge des Auseinandertretens von Denken und
Reprisentation — ergénzt werden durch eine transzendentalanalytische Reflexion
iiber die synthetischen Urteile. Das heif3it: Zwecks Erkldrung des Vorkommens
synthetischer Urteile muss eine Kritik der Reprisentation bemiiht werden. Die
kartesischen Regeln, die im klassischen Zeitalter die Kontinuitdt der deduktiven
Ordnung der Reprisentationen gewéhrleisteten, sind durch die Regeln zu ergén-
zen, die Kant anhand seiner neu konzipierten Transzendentalanalytik als Katego-
rien des reinen Verstandes aufdeckt.

SchlieBlich ist der archdologische Diskurs selbst, sofern er eine diskursive
Uberschreitung der anthropologistischen Episteme darstellt, nicht als Negation
des Menschen des anthropologistischen Wissens anzusehen, sondern als die Af-
firmation des Nichtseins des Menschen. In diesem Sinne beteuert Foucault gleich
in der Einleitung zu Archdologie des Wissens, dass der Einsatz der Figur des
»Weder-noch® — die Archéologie ist ,,weder dies noch das“'® — zwecks Distanz-
nahme gegentiber den Doppeln des Menschen nicht als ein Akt der Negation an-
zusehen ist, sondern als eine affirmative Hervorhebung der Differenz, als das
»Aushohlen eines Zwischenraums, den das anthropologistische Wissen nicht zu
fassen vermag. Dieses Verfahren der Distanzierung, das sich als eine ,,Erprobung

16 Siehe Kapitel 15 dieser Arbeit.
17 Genaueres dariiber weiter unten im Kapitel 15 Abschnitt 50.
18 AW: 29.

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

w9 o : . .
der Grenze* " artikuliert — genauer: als eine Zuriickschiebung der Grenzen der

Nachbarschaften und als das Freischaufeln eines Raumes der eigenen Existenz
des archdologischen Diskurses —, fiihrt schlieSlich zu einem ,,weillen Raum‘?,
der als Ort des archédologischen Diskurses selbst dient. Jeden Augenblick ndmlich
nimmt der Text der Archdologie des Wissens ,,Distanz ein, stellt nach allen Sei-
ten seine Mal3e fest, tastet nach seinen Grenzen, st68t sich an dem, was er nicht
sagen will, hohlt Griben aus, um seinen eigenen Weg zu definieren. In jedem
Augenblick denunziert er die mogliche Konfusion. Er schiebt seine Identitit von
sich, nicht ohne vorher zu sagen: ich bin weder dies noch das. Zumeist ist das
keine Kritik, keine Art zu sagen, da3 jedermann sich rechts und links geirrt hat.
Es ist die Definition eines singuliren Ortes durch die AuBerlichkeiten seiner
Nachbarschaften; statt die anderen zum Schweigen bringen zu wollen anhand der
Pritention, ihre Worte seien vergeblich, ist es der Versuch, jenen weilen Raum
zu definieren, von dem aus ich spreche und der langsam Form annimmt in einem
Diskurs, den ich als noch so schwach und unbestimmt empfinde.**'

Auch die fiir die Archdologie konstitutive Wendung des Blickes beruht also
auf einem Akt der nichitpositiven Affirmation: der Affirmation der Differenz zwi-
schen den Doppeln des Menschen. Erst eine solche Affirmation vermag den
(,,weiBen”) Raum sichtbar zu machen, in dem sich der archéologische Diskurs
selbst einrichten kann. Damit aber macht dieser Diskurs gewissermafBen die Krise
der Subjektphilosophie sichtbar, die, historisch gesprochen, dem diskursiven
Umfeld der archiologischen Arbeiten Foucaults, besonders der Ordnung der
Dinge, eingeschrieben ist.” Der archéologische Diskurs macht also die Differenz

19 Siehe VU: 38.

20 Bei dem merkwiirdigen Ausdruck ,espace blanc“ sollte beachtet werden, dass
,.blanc* nicht nur ,,weil}* bedeutet, sondern auch ,,leer”. Es handelt sich bei dem in
diesem Ausdruck vorgestellten Bild nicht nur um das Weil} einer leeren Seite, son-
dern auch um die Leere einer weillen Seite. Insgesamt handelt es sich um einen von
der Bedeutung sowie von jeglichem signifikanten Material leer gefegten Raum der
Existenz von Sprache, der folglich erst dann in Erscheinung treten kann, wenn beide
semiologischen Ebenen, des Signifikats wie auch des Signifikanten, reduziert wer-
den. [Siehe AW: 162, siche auch Kapitel 16 Abschnitt 56.4 der vorliegenden
Arbeit.]

21 AW:29/AS: 27 (m).

22 Auf diese der Archdologie innewohnende Verbindung zwischen der Krise der Wis-
sensepoche des Menschen und der Kritik, die auf diese Krise wie auch immer ant-
wortet, hat neuerdings Andrea Hemminger hingewiesen. Nach ihrer Einschétzung
ergibt sich der Erfolg von Foucaults Archédologie der Humanwissenschaften aus
,.der Aktualitit seines Buches. Die Ordnung der Dinge, wie der deutsche Titel die-
ses Opus Magnum lautet, ist Ausdruck und Reflexion der Krise des sinnstiftenden
Subjekts und trifft damit ins Zentrum dessen, was zum damaligen Zeitpunkt die
franzosische Republik des Geistes erschiittert hat. [Hemminger (2004): 23.] Diese
Krise bricht ab Mitte der 50er Jahre aus und schldgt sich in den damals aktuellen
philosophischen Debatten nieder: ,,Die Subjektphilosophie wird von der Generation
Foucaults zunehmend als Sackgasse empfunden, das sinnstiftende Subjekt als Zen-
trum des Denkens in Frage gestellt. Es entsteht ein tiefer Graben, der die Jahre nach

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 14: VERFAHREN DES DISKURSIVEN EPOCHENBRUCHS | 403

zwischen den Doppeln des Menschen sichtbar, indem er nicht nur diese Diffe-
renz als Ort seiner eigenen Existenz ausweist, sondern zugleich diese Differenz
durch seine eigene diskursive Existenz erst schafft. Seine Unterscheidungen und
die darin erscheinende Krise des Unterschiedes zwischen zwei aufeinander fol-
genden Wissensepochen gehen daraus hervor, dass er sich selbst in diesem
Unterschied einrichtet, aber auch durch seine schiere Existenz als Diskurs diesen
Unterschied markiert, wahrnehmbar macht und, wie gesagt, tiberhaupt erst er-
zeugt. Genau darin besteht das Spezifische einer ,archidologischen Kritik® am
Menschen der Humanwissenschaften. Die von der Archdologie geleistete Kritik
ist keine blof} ,theoretische Aufklirung i{iber unreflektierte Voraussetzungen des
humanwissenschaftlichen Denkens. Sie hat vielmehr den Charakter einer diskur-
siven Intervention: Die Archédologie kritisiert den Menschen der Humanwissen-
schaften, indem sie durch ihre schiere diskursive Existenz den Menschen zum
Verschwinden bringt und sich im Raum der Abwesenheit des Menschen einrich-
tet. Wiahrend also ihr Diskurs den Tod des Menschen voraussagt, fiihrt ihre eige-
ne diskursive Existenz, die u. a. gerade in Gestalt dieser Prophezeiung stattfindet,
den vorausgesagten Tod des Menschen herbei. Auf einer sprachontologischen
Ebene erscheint also die Archdologie als eine self fulfilling prophecy. Dieser per-
formative Zirkel zeigt sich als eine der moglichen Artikulationen des Archéolo-
gischen Zirkels. Im Sinne dieser Zirkularitat dufert sich Foucault in der Einlei-
tung zur Archdologie des Wissens, indem er die Diskontinuitit als den Ort nicht
nur des archéologischen Diskurses, sondern prinzipiell jedes historiographischen
Diskurses vorstellt: ,,Der Begriff der Diskontinuitit ist [...] vielleicht nicht ein-
fach ein im Diskurs des Historikers gegenwirtiger Begriff, sondern wird von die-
sem insgeheim vorausgesetzt: von wo aus kénnte er in der Tat sprechen, wenn

1955 von den vorausgehenden trennt. Dieser Umbruch vollzieht sich nicht lautlos,
sondern miindet in einen heftigen Streit, der sich an der Frage des Menschen ent-
ziindet. [...] Am Menschen scheiden sich die Geister; er wird zum Dreh- und An-
gelpunkt einer Neuorientierung des Denkens. Und genau im Sog dieser Neuorien-
tierung vermag Ordnung der Dinge ihre ungeheure Anziehungskraft zu entfalten.
Sie ist gleichzeitig deren Ausdruck und Reflexion: Zeichen einer grundlegenden
Krise der Philosophie, Zeichen einer Infragestellung der sinnstiftenden Instanz, des
seine Evidenz verlierenden Grundprinzips, und bezeichnet insofern die Notwendig-
keit einer Kritik — Priifung des gesamten Denksystems.” [/bid.: 24.] Freilich wird
damit keineswegs etwa der Beginn der modernen Krise der Subjektphilosophie ins-
gesamt datiert. Vielmehr wird hier, wie die Autorin selbst bekennt, eine eher spite
franzosische Variante dieser Krise genannt, die den aktuellen Anlass fiir Foucaults
humanismuskritische Exkurse abgibt. Chronologisch gesehen, diirfte die Krise der
Subjektphilosophie freilich wesentlich frither eingesetzt haben, etwa mit den
sprachphilosophischen Uberlegungen des jungen Nietzsche, denen die Grundziige
einer spezifisch archidologischen Wissensweise abzulesen ist, wie dies im Kapitel
13 der vorliegenden Arbeit ausgefiihrt wurde. Denn das Sichtbarwerden dieser Kri-
se in den Unterscheidungen des jungen Nietzsche geht einher mit der Entdeckung
eines neuartigen Raums des Denkens, des ontologischen Raums der Sprache, der
den Ansatz- und Ausgangspunkt fiir Foucaults eigenen archdologischen Diskurs
bildet.

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nicht ausgehend von jenem Bruch, den ihm die Geschichte — und seine eigene
Geschichte — als Gegenstand anbietet?*>

Insgesamt kann der Ausdruck ,,nichtpositiven Affirmation* als die Formel fiir
eine Kritik im archdologischen Verstdndnis gelten: Kritik, an der ein Epochen-
bruch sichtbar wird; Kritik, die die Krise einer Wissensepoche bejaht, anhand
von Unterscheidungen, in denen der Bruch mit dem vorangegangenen Denken
festgeschrieben und sichtbar gemacht wird. Im néchsten Kapitel wird anhand
eines Kant-Exkurses Foucaults Konzeption dieser kritischen Denkfigur vertieft.

23 AW: 18/AS: 17 (m). [Hervorh. v. Verf.)]

14.02.2026, 14:27:04.



https://doi.org/10.14361/9783839408476-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

