4 Ergebnisse

Das diskursiv prisente, antimuslimische Wissen wird hier folglich nicht grundle-
gend herausgefordert, sondern nur auf eine Teilgruppe verengt und so neu-arrangiert.
Mit der Partikularititsbehauptung werden flexible symbolische Ausnahmeriume inner-
halb rassistischer Bedeutungsproduktionen geschaffen, die es den Interviewten ermég-
lichen, neben rassifizierenden und abwertenden Deutungen auch wohlwollende und
positive Zuschreibungen widerspruchsfrei zu artikulieren. Dabei ldsst sich durch die
polarisierte Aneignung zusitzlich auch ein positives Interessensmanagement realisieren,
da die Interviewten auf den ersten Blick eine nicht-rassistische Argumentationsweise
an den Tag legen.

4.3 Dilemmatische Aneignungen

Wir finden unter den alltagskommunikativen Umgangsweisen der Interviewpart-
ner*innen ein drittes Aneignungsmuster, in dem sich erneut reproduzierende und
differenzierende Bedeutungsproduktionen nachweisen lassen. Im Unterschied zum
polarisierten Modus findet bei den dilemmatischen Aneignungen jedoch keine argumen-
tative Integration divergierender Beschreibungen und Bewertungen statt, vielmehr
stehen diese in widerspriichlicher Beziehung nebeneinander. In den hier versammelten
Diskurspraxen lassen sich zudem sprachlich explizitere, argumentativ elaboriertere
sowie weniger bedingungsreichere Momente der Distanzierung, der Irritation und
Unterwanderung antimuslimischer Ideologeme erkennen. Diese werden jedoch nicht
konsequent verfolgt bzw. realisiert, weshalb wir sie als briichige Dekonstruktionen anti-
muslimischer Ideologeme betrachten.

Der dilemmatische Charakter dieses Aneignungsmusters ldsst sich nun einerseits
auf ideologisch-inhaltlicher Ebene nachweisen, d.h. in der Aktivierung verschiedener
Wertekomplexe, wie wir dies bereits im Theoriekapitel unter Verweis auf Billig et al.
(1988) und dem Phinomen ideologischer Dilemmata konzeptuell vorgedacht haben (vgl.
Kap. 2.3.2.3). Dabei pendeln die Interviewten z.B. zwischen den liberalen Werten einer
kollektiv gedeuteten Religionsfreiheit auf der einen Seite und der individuellen Ent-
scheidungsfreiheit des bzw. der Einzelnen auf der anderen argumentativ hin und her, oh-
ne jedoch eine konsistente und ideologisch geschlossene Position einzunehmen (siehe
Thema Moscheebau). Andererseits zeigen sich Dilemmata in Form symbolischer Inkon-
sistenzen zwischen expliziter Aussagebene und den impliziten Interpretationsrahmen,
die von den Interviewpartner*innen eingesetzt werden. Dies lisst sich insbesondere
bei den verschiedenen Varianten der Transformationserzihlung beobachten. Das paralle-
le Referenzieren zweier »Wirklichkeiten«, wie es in der Rekonstruktion eines Medien-
islams versus eines bekannten Islams zum Einsatz kommt, stellt eine weitere dilemmati-
sche Diskurspraxis dar. Schliefilich lassen sich unaufgeklirte, d.h. von den Interviewten
nicht thematisierte, Dilemmata auch im Rahmen punktueller Selbstreflexionen erkennen.
Dabei scheinen schlaglichtartig Momente rassismussensibler Macht- und Sprachkritik
auf, die jedoch schnell erléschen und mithin auf das weitere Sprechen der Interviewten
keine nachhaltige Strahlkraft entfalten.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

297


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Grauzonen des Alltagsrassismus
4.3.1 Die Transformationserzahlung

Bei der Transformationserzihlung handelt es sich um eine erste Form briichiger De-
konstruktionen antimuslimischer Ideologeme, wie sie fiir das dritte Muster lebenswelt-
licher Aneignungen charakteristisch sind. Wir sprechen hier von einer dilemmatischen
Diskurspraxis, da sich in ihr eine Selbsterzihlung von der Uberwindung antimuslimi-
scher Bedeutungsproduktionen entfaltet, gleichzeitig und implizit wesentliche Merk-
male antimuslimischer Ideologeme in den Aussagen der Interviewten jedoch erhalten
bleiben. Die so zutage tretenden Inkonsistenzen werden von den Interviewpartner*in-
nen weder offen thematisiert noch durch argumentative Integrations- und Vermitt-
lungsmafinahmen moderiert und geglittet — wie es etwa beim zweiten Aneignungs-
muster durch die Konstruktion von Subkategorien und deren Polarisierung der Fall
war. Gegensitzliche Bedeutungszuschreibungen stehen hier schlichtweg nebeneinan-
der. In der Transformationserzihlung zeigt sich dies in Form symbolischer Briiche, wel-
che sich insbesondere zwischen der expliziten Erzihlebene und den impliziten Bedeu-
tungsproduktionen, die sich in Wortwahl, Interpretationsfokus, in der Hervorhebung
und Auslassung von Argumenten sowie der rhetorischen Arbeit am eigenen Aussagetext
erkennen lassen.

Der im Begriff der Transformationserzihlung hervorgehobene Aspekt der Selbster-
zihlung ist dabei zentral: Er betont, dass es sich hier um einen im wissenssoziologischen
Sinne schopferischen Akt handelt, wobei die Plausibilisierung des Vergangenen aus der
Perspektive des Jetzigen erfolgt, oder wie Abels es formuliert: »Erinnerung ist nachtrig-
liche Bewertung einer biographischen Identitit damals zum Zwecke einer Identitit, wie
wir sie heute brauchen.« (2009: 139, Herv.i.0.) Die Frage nach dem Grad des Intentio-
nalen beantwortet Abels dabei relativierend mit Bezug auf Berger: Wir »alle spielen mit
der Geschichte [...]. In den meisten Fillen handelt es sich allerdings dabei nur um einen
partiellen und allenfalls halbbewussten Vorgang.« (Berger 2011 [1963]: 80)

Die Transformationserzihlung enthilt zwei Zeitebenen (das Vorher und das Nach-
her), die iiber ein Moment des Wandels — zumeist ein spezifisches Ereignis im Leben der
Interviewten — miteinander verbunden sind. Dieses Moment wird von ihnen als Impuls
fiir einen Wahrnehmungs- bzw. Wissenswandel identifiziert und dabei explizit positiv
evaluiert. Auf expliziter Ebene der Transformationserzihlung erscheinen rassistische
Deutungen als vergangen, iberwunden und abgeldst von differenzierteren und wohl-
wollenderen Perzeptionen und Konzepten. Es fungiert damit auch als rhetorisches In-
teressensmanagement, insofern ihm die (unausgesprochene) Behauptung zugrunde liegt,
es nun besser — namlich der Realitit entsprechend - zu wissen und frithere Vorbehalte
tiberwunden zu haben. Bei einigen Interviewpartner*innen ist diese Erzihlung beson-
ders stark ausgeprigt, was auf ihren, auf einzelne Aussagekomplexe tibergreifenden
Charakter hindeutet: Bei ihnen wird die eigene Vorstellungswelt in Bezug auf>den Is-
lam« und >Muslim*innen« verstirkt um diese Erzihlung herum konstruiert — sie dient
ihnen als Fixpunkt, auf den die Interviewten immer wieder argumentativ Bezug neh-
men. Dies betrifft in den vorliegenden Samples v.a. die US-Interviewpartnerinnen Kim
McDonald und Victoria Miller. Wir wollen uns ihre Fille nachfolgend genauer ansehen.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

4.3.1.1 Transformationen erzahlen - >Fremdheit« stabilisieren

Mehrere Interviewpartner*innen identifizieren ein biographisches Ereignis oder eine
Phase des personlichen Kontaktes mit >Muslim*innenc als konstitutiv fir die Transfor-
mation der eigenen Wahrnehmung. So etwa auch Kim McDonald (31), eine junge Arztin
im Praktikum aus dem biirgerlichen Lincoln Park im Zentrum Chicagos. Zu Beginn des
Interviews weist sie zunichst entschuldigend darauf hin, dass sie erst relativ spit, im
Zuge ihres Studiums, personlich mit sMuslim*innen« in Kontakt kam. Dieser sei dann
jedoch durchaus intensiv und vielseitig gewesen. McDonald bettet ihre Erfahrungen
mit >muslimischen« Personen von Anfang an ein in eine personliche Geschichte des
Lernens, des Wissens- und Erkenntnisgewinns. Wihrend andere Interviewte ihre Be-
kannten als konkrete Personen vorstellen, von gemeinsamen Erlebnissen berichten und
dabei essentialisierende Vorstellungen quasi en passent durchbrechen (vgl. Kap. 4.4.2),
betont McDonald primir die wissensgenerierenden Aspekte jener Begegnungen und Be-
kanntschaften. Dabei erhilt sie eine Distanz gegeniiber ihren >muslimischen«< Bekann-
ten aufrecht, insofern als sie sie weniger als komplexe Individuen, denn als Erkenntnis-
objekte in Erscheinung treten lisst. Die von ihr realisierte Transformationserzihlung
erhilt dadurch eine stark rationalistische Note, in der sich wiederum ein Moment des
Machtvollen zu erkennen gibt. Trotz wohlwollender Erlebnisschilderungen l4sst sie sich
daher als Selbsterzihlung verstehen, in der ein spezifisches Wissen — bzw. dessen Er-
werb — iber >Muslim*innen« rekonstruiert wird.

KM: [..] I'm from Indiana. ahm, but being from Indiana, | wasn’t really exposed to (.)
much Islamic culture. ahm, the most | was exposed to was recently when | went to
medical school. so | went to graduate school and in medical school there where some
Islamic people but | didn't, it wasn’t very: (.) it’s, | still didn’t know much about it. and
thenlwentto medical school whichis like, you know, you live amongst people, we know
each other really well. and | would say it was like 30 percent Islamic, very diverse from
all over. and that was my first like exposure, types of like my friends and like learning
about (.) you know, what they celebrate. and then, you know, they were always really
friendly and they would (.) tell me about it. and ahm, but that was really the first time.
so | really was like 27, 28 (.) before | was really (.). so, in Chicago | still see these people,
like I do my rotations for medical school with them. and they are like (.) you know,
I’'m always still learning @about@ Islam, especially >cause they are so diverse. | mean,
they're from so many places. | know there is African Islamics, then like Middle Eastern
Islamics, some are like- so different. so, that’s really my only: exposure is talking to
them about like their believes and their holidays and all that stuff. (Z16-32)

Die bereits angesprochene Distanzierung der Interviewpartnerin lisst sich im zitierten
Textausschnitt an verschiedenen Stellen erkennen: Zunichst wihlt McDonald fiir die
Bezeichnung von >Muslim*innen« einen eher unkonventionellen Begriff: »Islamics«.
Diese Substantivierung des Adjektivs islamisch lisst sich als Hypostasierung religioser
Identititsbeziige lesen; sie entfaltet eine objektivierende Wirkung. Trotz dem die Inter-
viewpartnerin auf expliziter Aussageebene die erlebte Diversitit ihrer smuslimischen<
Kommiliton*innen unterstreicht, bleibt sie auflexikalischer Ebene der essentialisieren-
den Logik der vereinheitlichenden Gruppenkategorisierung verhaftet. Dies wird durch

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

299


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Grauzonen des Alltagsrassismus

die Konstruktion >muslimischer« Untergruppen — »African Islamics«, »Middle Eastern
Islamics« — insofern verstirke, als es die Objektivierung und Klassifizierung weiter
elaboriert und damit verselbststindlicht. Die Merkmale Ethnizitit bzw. nationale
Herkunft werden dabei als zusitzliches Klassifikationskriterium eingefithrt. Diversitit
wird hier so in engen Grenzen und duflerst groben Schattierungen wahrgenommen.
Die Tatsache, dass McDonald — wie bereits bei anderen Interviewpartner*innen gese-
hen (vgl. Till Feller, Grit Paul Kap. 4.1.1.1) — zur Beschreibung der persénlichen Prisenz
von sMuslim*innen« depersonalisierende Quantititsangaben anwendet (»I would say it
was like 30 percent Islamic«), unterstreicht die personliche Distanziertheit zusitzlich.
»These people« scheinen ihr letztlich, trotz lebensriumlicher Uberschneidungen und
der Betonung personlicher Beziehungen (»I went to medical school which is like, you
know, you live amongst people, we know each other really well.«), personlich >fremds
geblieben zu sein. Insgesamt ergeben sich so zwischen expliziter Transformationser-
zdhlung und den implizit verandernden Charakterisierungen ihrer Kommilitoninnen
ideologische Briiche, die von der Interviewpartnerin nicht thematisiert werden. Anders
als bei den polarisierten Diskurspraxen, die inkonsistente Bedeutungsproduktionen
durch binire Kategorisierungen trennen, ordnen und glitten, bleiben diese im Fall von
McDonald unmoderiert nebeneinander stehen.

Dass die hier interessierenden Transformationserzihlungen nicht ohne die subtile
Produktion von >Fremdheit« auskommen, zeigt sich auch am Beispiel der Interviewpart-
nerin Victoria Miller. Anders als Kim McDonald kennzeichnet sie die Beziehung zu ihrer
Kommiliton Yasemin allerdings wesentlich deutlicher als Freundschaft, was sich zu al-
lererst darin zeigt, dass sie sie eigenstindig mit Namen vorstellt:

I: Tell me a little bit more about this girl, this student fellow friend.

VM: Oh, yeah, that | went to College with?

I: Yeah. how did you get to know her?

VM: She lived on my floor in my freshmen year, so | am meeting everybody at freshmen
year. like, can | say her name? [...] it will just make it easier cause | feel like it’s (helping).
her name is Yasemin and | was always thinking she was beautiful and | loved her name.
and | was like >Oh, this like-< cause like | said, | grew up in like white America. you
know, like my High School was all white [...] | started meeting as many diverse people
as possible. but so she lived on my floor and so actually | became pretty good friends
with her, ahm, freshmen and sophomore, little bit of sophomore year. (Z 86-106)

Miller prisentiert ihre Kommilitonin als konkrete Person, die sie mit explizit positi-
ven Attributen versieht (»she was beautiful and I loved her name«). Ihr personliches
Kennenlernen bettet sie ein in eine Zeit, die durch das Entstehen vieler neuer Freund-
schaften und Bekanntschaften geprigt war. Diese stellt sich fir Miller als eine Lebens-
phase dar, die mit erheblichen Verinderungen einherging: Ihre College-Studienzeit
hebt sie vom Aufwachsen im rein »weiflen Amerika« kontrastierend ab. Yasemin ist
Teil dieser neuen, »diversen« Welt, der sich Miller zunichst mit grofier Begeisterung
hingibt. Trotz expliziter Sympathiebekundung kommt die Charakterisierung der >mus-
limischen< Kommilitonin aber auch bei ihr nicht ohne Anklinge populirer Orientalis-
men aus. So lisst sich die Hervorhebung von Yasemins Schonheit und ihres Namens
als Hinweis auf eine Exotisierung der Freundin als faszinierender Fremder lesen. Die Ein-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

deutung des >Fremdenc als Faszinosum stellt, wie Hahn verdeutlicht, eine gingige Re-
aktion auf das Unbekannte dar: »Das Fremde erscheint einerseits immer wieder als
Verlockung, als Aufbruch aus belastenden Gewohnheiten und Routines, als Bereiche-
rung und Anregung, als spannend und aufregend, als abenteuerlich und faszinierend«
(1994: 151f.). Dass die >muslimische« Freundin der Interviewpartnerin als ebensolche
aufregende Neuigkeit gilt, wird nicht zuletzt auch durch den Verweis Millers auf feh-
lende Kindheitserfahrungen mit gesellschaftlicher Vielfalt unterstiitzt. Millers person-
liche Transformationserzihlung unterteilt sich dabei in eine Zeit vor und nach Yasemin.
Wahrend sie zwar schon durch die Anschlige von 9/11 mit den Begriffen »Muslim« und
»Islam« in Kontakt gekommen sei (»my first experience was when 9/11 happenedx), ist
es erst die >muslimische« Kommilitonin und Freundin, durch die sie Niheres iiber die
Religion des Islams erfihrt (s.u.).

Millers personen- und religionsbezogene Bedeutungsproduktionen in Bezug auf die
Freundin und deren Glauben basieren jedoch nicht ausschliellich auf Faszination, im
Gegenteil. In einer fritheren und einer spiteren Erwihnung Yasemins zeigt sich, dass
sowohl deren Religion als auch deren kulturelle Alltagspraxen und konkret die damit
verbundenen »smells« bei Miller Irritationen auslosten.

VM: [..] when it comes to the religion, ahm | don’'t have a lot of experience with that.
| just had a friend in College who was Muslim and so | learned about it through her.
and | just remember feeling sorry for her during Ramadan, ahm, cause she had to fast.
ahm, and she was actually like happy when she got her period during Ramadan cause
then she could finally eat. ahm, so | mean that was just kind of my first (.) experience-
| mean, not my first, my first experience was when 9/11 happened and then- but | don’t
really know anything about it. ahm, but that was like the first time | feel like | ever
really hear>Muslims, slslam.<(Z 31-40)

VM: | think at the time it felt like (2) |, like this is gonna make me sound so ignorant
and white or whatever but like, Yasemin, just being her friend brought about- | am a
very like smell person and like being her friend brought about all this sense of new
smells, and I'm saying that in a polite way. ahm, and but it was, so that was just like
different for me, like not in a bad way, | mean | just wasn't used to the smells of being
her friend. like, just, like she smelled different, the food she ate smelled different, ahm,
just her, like, her dorm smelled different than the rest of ours. so | remember that being
really different and just a lot of the praying, | mean, in my religion you pray too or the
religion | grew up with, you pray. but like just the, like having to lay down- but it’s not
laying down- but you know, kneeling five times a day, ahm, the fasting thing was really
different. like that just seemed kind of cruel to me, and like, | don’t know, | didn’t like
that [..]. (Z 231-245)%

21 DaMiller den Begriff des >Fremden<zu einem frithen Zeitpunkt im Interview bereits selbststindig
eingeflihrt hatte (»I learned a little bit about her religion [..] | remember just thinking it was,
it’s just so differrent«, Z137-8), wird sie von der Autorin um eine genauere Beschreibung dessen
gebeten, was ihr »different« erschien. Der Textauszug dokumentiert ihre Ausfithrungen dazu.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

301


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Grauzonen des Alltagsrassismus

Betrachten wir zunichst die Aussagen Millers zum Fasten und Beten (erster Auszug
und ab Mitte des zweiten Auszugs), so fillt auf, dass sie ihre Ablehnung der islami-
schen Glaubenspraxen explizit und deutlich artikuliert. Vor dem Hintergrund ihrer
eigenen religiésen Erfahrungen erscheint ihr die islamische Version des Betens und
Fastens nicht nur »different«, sondern inhuman und »cruel«. Auffillig ist dabei nicht
nur ihre unmissverstindliche Wortwahl, sondern auch die Tatsache, dass sie ihre Ein-
driicke sehr pauschal formuliert. Obwohl sie hier tiber die Religiositit ihrer Freundin
spricht, erhalten ihre Aussagen durch die Gegeniiberstellung von »Islam« und ihrer ei-
genen christlichen Religion einen verandernden Charakter. Sie deutet das Gebet als eine
durch Zwang erwirkte, festgeschriebene Handlungsfolge, ohne dabei die Moglichkeit
einer freien und individuellen Auslegung durch die Gliubigen zu erwigen. >Den Islamx«
zeichnet sie als starres Regelwerk, »fremd« und erbarmungslos gegeniiber seinen An-
hinger*innen. Diese Sichtweise auf die Religion scheint von der Person Yasemins argu-
mentativ entkoppelt. Millers persénliche Verbindung zur Freundin haben offenbar nur
bedingt dazu beigetragen, Religionspraxen im Islam als legitime Varianten religioser
Lebenswelten zu verstehen und als solche anzuerkennen. Hieraus ergeben sich weitere
symbolische Briiche zwischen Millers Transformationserzihlung — raus aus dem >weif3enc
Umfeld und rein in alltigliche Diversititserfahrungen — und ihrer verandernden Inter-
pretation der Religionspraxen Yasemins sowie der ihr zugeschriebenen Passivitit im
Zusammenhang mit diesen.

Ein Grund dafiir mag auch sein, dass Yasemin laut Miller selbst zuweilen mit ih-
rem Glauben haderte. So erwihnt sie im zweiten Textauszug, dass die Freundin »was
actually [..] happy«, wenn sie ihre Periode bekam und nicht fasten musste. Der Um-
stand, dass sie sie wegen des Fastens bemitleidete (»feeling sorry for her«), bestatigt
den Eindruck, dass sie den islamischen Glauben als eine Art Biirde betrachtet, als et-
was, was der Person der Freundin duflerlich ist. Diese Art der Wahrnehmung steht in
einer Linie mit der antimuslimischen Vorstellung >vom Islamc« als einer autoritiren und
anti-liberalen Religion, die ihre Anhinger*innen von einer gliicklichen, modernen und
selbstbestimmten Lebensweise abhilt. In dieser Perspektive erscheint Yasemins Religi-
on nicht nur als riickstindiges und inhumanes Ideensystem, sondern >Muslim*innen
wird so die freie Entscheidung fiir den Glauben und die Entwicklung individueller For-
men der Religiositit insgesamt abgesprochen. Die hier aktualisierte Deutung erinnert
an die Viktimisierung von >Muslim*innens, wie wir sie bereits bei der Kontrastierungs-
praxis beobachtet haben (vgl. Kap. 4.2.3).

In der Betrachtung und Bewertung des »Geruchs« ihrer Kommilitonin scheinen
dariiber hinaus Praxen kulturalisierender Veranderung auf. Zwar werden von der Inter-
viewpartnerin keinerlei Kollektivierungen vorgenommen — das fiir Rassismen typische
Merkmal der Negation des Individuellen zugunsten einer Verabsolutierung des Kol-
lektiven wird nicht realisiert — und auch eine explizite Negativbewertung eben dieser
Geriiche bleibt aus. Dennoch vollzieht sich durch die syntaktische Anordnung ihrer Be-
obachtungen — deren Parallelisierung — (»she smelled different, the food she ate smel-
led different, ahm, just her, like, her dorm smelled different than the rest of ours.«),
eine implizite Abgrenzung von der Freundin. Thr Geruch wird dabei zum Differenz-
merkmal. Dass, wie eingangs erwihnt, Miller mit diesen Geriichen ihre Schwierigkeiten
hatte, fasst sie in der bildhaften Formulierung »I just wasn't used to the smells of being

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

her friend« zusammen. Die »fremden« Geriiche der Kommilitonin werden hier durch
den direkten Bezug zu ihrer Person gewissermafien naturalisiert: als wiirden sie nicht
von einer Handlung - der Auswahl von Speisen, des Kochens — hervorgerufen, sondern
gingen von ihr persénlich aus, als Teil ihres Wesens, ihres Wohnraums, ihr Esskultur.

In der Markierung Yasemins als olfaktorisch Fremder (ihr Raum roch anders als »the
rest of ours«, woraus sich implizit der Schluss ableitet, dass unsere Riume nicht, oder
zumindest nicht auffillig rochen, Normalitit wird hier, rassismustypisch, fiir das Eige-
ne beansprucht) kommt empirisch zum Tragen, was Terkessidis in seinem Rassismus-
konzept mit der fehlenden theoretischen Notwendigkeit expliziter Bewertungen meint.
Trotz dem eben diese hier ausbleibt, ergibt sich aus der Kontrastierung zwischen Ya-
semin und dem »Rest«/uns, aus der Uberbetonung jenes banal-alltiglichen Sachver-
halts, doch eine problematisierende Einschitzung jener von Miller deklarierten olfakto-
rischen Andersartigkeit: »Der Unterschied ist also immer schon bewertet.« (Terkessidis
2004: 99)

Dass dieser immer schon bewertete Unterschied auch dann zum Tragen kommt, wenn
das eigene Handeln selbstkritisch reflektiert wird, zeigt sich, wenn wir noch einmal
zum Ausgang unserer Betrachtungen und damit zur Interviewpartnerin Kim McDonald
zuriickkehren. Auf die Frage, inwiefern sich ihre Beziehungen zu >muslimischen< Kom-
militon*innen von anderen unterschieden — eine Frage, die insofern als gesprichsim-
manent zu betrachten ist, als sie an die von McDonald berichteten Lernerlebnisse mit
neu-bekannten >Muslim*innen< anschlief3t — schildert jene eine Ausgehsituation, in de-
ren Rekonstruktion ebenfalls verandernde Zuschreibungen zum Vorschein kommen.

KM: [..] Ok a good example is, | had a good friend that- she was such a nice girl, |
really liked her. she was so conservative. she was married ahm, she was [in] an arranged
marriage [..] and she had a son. and her husband Muhammed and their son, ahm, they
lived in the U.S. and she was down in the Caribbean. she wouldn’t come out with me,
she wouldn’t go to bars with me. she wouldn't go to- we went to a karaoke night one
night and she wouldn’t come. and ahm, she wouldn't like wax her eyebrows and she,
you know what | mean? she had, cause she would dye her eyebrows, so she couldn’t
wax them. she had all these like weird things that | didn’t understand. and then one
night it was like, she had nothing else to do and like she needed a ride home and so
she agreed to go to karaoke with us. and she won't drink, she’s never drank before, she
wouldn'tdrink and we tried to take, like we were taking pictures of us all doing karaoke
and she would like hide and get out of the picture. so | always felt like, like in general,
you know, at least at my school, if you're Muslim you're much less likely to spend time
with me and do the things | wanna do. much more likely to like, stay home and study.
and so and | always felt like | was corrupting her, you know, like I, you know, all  wanted
to take a picture of my friends, | didn’t realize that would bother her, you know. that
kind of stuff. so | do feel like it’s a different relationship. (Z190-210)

McDonald beschreibt die smuslimische« Kommilitonin einleitend als eine sympathische
Person, die sie personlich sehr mochte, geht jedoch schnell dazu iiber, allerlei Unter-
schiede zwischen sich und jener »guten Freundin« aufzulisten: Sie ging nie mit ihr aus,
zupfte sich nicht die Augenbrauen, trank nicht, lief sich nicht fotografieren. In Bezug
auf bevorzugte Freizeitaktivititen, Kosmetikpraxen und Trinkgewohnheiten entsteht

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

303


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Grauzonen des Alltagsrassismus

in McDonalds Ausfithrungen ein Bild kultureller Gegensitzlichkeit. Interessant ist nun,
dass auch hier eine negative Bewertung der Lebensfithrung jener Freundin implizit mit-
schwingt und zwar insofern, als sie lediglich als Spiegelbild der Interviewpartnerin in
Erscheinung tritt. Auflerhalb dieses Vergleichsrahmens wird itber die Muslima wenig
bis gar nichts gesagt; selbst die einleitenden Informationen wiber ihren Familienstand,
ihr Muttersein und ihre konservative Lebensfithrung gewinnen erst in Bezug zum be-
tonten Individualismus McDonalds an Bedeutung.

Deren Befiirchtung, sie konnte die Freundin mit ihrem liberalen Ausgehverhal-
ten kompromittieren - fiir sich genommen ein durchaus selbstkritisches Aussagemo-
ment — kann im Gesamtkontext der Anekdote jedoch als paternalistisch, muss mindes-
tens jedoch als Stabilisierung der eigenen (kulturellen) Lebensweise bewertet werden.
Warum? Weil die Interviewpartnerin in der Eindeutung der Beziehung zur Freundin
die Moglichkeit auslisst, die eigenen Kulturpraxen (des Feierns, des Studierens) in ih-
rer Kontingenz zu erkennen. Dass es verschiedene Vorstellungen — und Realisierun-
gen — von einem guten Studienleben geben kann, und dass diese gleichberechtigt und
selbstbestimmt sein kénnen, dieser Uberlegung setzt McDonald sich hier nicht aus.
Dies mag zum einen daran liegen, dass in ihrer Rekonstruktion etwas greift, das an
Schiitz’ »natiirliche Einstellung« erinnert: jene fraglosen Konzepte und Vorstellungen,
mit denen wir unseren Alltag sinnhaft erfahren, ohne ihn unentwegt zu problematisie-
ren und dariiber unsere Handlungssicherheit zu verlieren. Zum anderen ermdéglicht
aber gerade die Anwesenheit eines anderen — d.h. vom eigenen abweichenden — Le-
bensmodells, die eigenen kulturellen Muster als solche zu erkennen, oder wie Nassehi
sagt: »Sobald Kultur in den Blick gerit, wird auch die eigene Position zur Kultur, d.h. zu einer
anderen Moglichkeit anderer Moglichkeiten.« (2008: 150, Herv.i.0.) Wihrend Kultur im
Sinne Schiitz den unbefragten Boden meint, auf dem uns in unserer Lebenswelt alles
als schlicht gegeben erscheint, meint Kultur in der Anwesenheit von Differenz das ge-
naue Gegenteil: die (potentielle) Erkenntnis, dass das Eigene auch anders sein kénnte.
Nassehi stellt diese beiden Kulturbegriffe einander gegeniiber:

»Die Funktion von Kultur ist demgemafs [im Sinne Schiitz, Anm. d. Verf.], Unsicherheit
und Kontingenz wegzuarbeiten. Einer Kultur anzugehdren, bedeutet auch, dass man
bestimmte Fragen nicht mehr stellen muss. Man weif3, was zu tun ist, was dies und
jenes bedeutet, und man weifs nicht einmal, dass man es weif3, weil die Dinge eben
tatsdchlich so sind, wie sie erscheinen. Sobald man aber zu sehen lernt, dass andere
Kulturen denkbarsind, wird Kontingenz betont und nicht weggearbeitet. Insofern muss
man paradoxer Weise sagen, dass stabile Kulturen letztlich keine Kulturen sind, oder
besser: Sie kdnnen das von sich letztlich nicht wissen. Sobald sie aber darauf aufmerk-
sam werden, wird der Blick unweigerlich nicht nur auf das Fremde, sondern auch auf
das Eigene gerichtet. Die Reaktionsmuster darauf sind vielfaltig, und die Geschichte
der sozialen Welt und unser heutiger Alltag sind voll davon: Feindschaft, Berithrungs-
dngste, Hierarchisierungen und hegemoniale Anspriiche gehdren ebenso dazu wie die
normative Idee des Ausgleichs und des Dialogs der Kulturen oder aber die romantisie-
rende Zurechtlegung des Fremden als des Besseren.« (Ebd.: 151, Herv.i.0.)

Betrachten wir die Transformationserzihlung abschliefiend vor dem Hintergrund der Aus-
fithrungen Nassehis, lasst sich feststellen, dass sie im Vergleich zu anderen Aneig-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

nungsmustern, die es, wie wir spiter noch sehen werden, durchaus erméglichen, auf
die Kontingenz der eigenen lebensweltlichen Selbstverstindlichkeiten aufmerksam zu
machen und sogar weiterfithrende Reflexionen, etwa itber das machtdurchwirkte Ver-
hiltnis zwischen der eigenen Position und dem >muslimischen Anderens, anzustellen,
letztlich bei der Fixierung und Stabilisierung von Differenzen stehenbleibt. Und das,
obwohl sie auf expliziter Erzihlebene eine Geschichte des Wandels und der Uberwin-
dung liickenhafter Kenntnisse und negativer Perzeptionsweisen erzihlt. Das antiras-
sistische Transformationspotential der Transformationserzihlung stellt sich mithin als
limitiert heraus, weil es das eigene Wissen nicht in seiner Verstricktheit in gesellschaft-
liche Machtverhiltnisse reflektiert. Miller und McDonald berichten beide von einer kon-
taktinduzierten Wahrnehmungs- und Wissenstransformation und doch charakterisie-
ren sie ihre Freundinnen als sFremde«. Einen reflektierenden Riickbezug auf die eigene
lebensweltlich-kulturelle Verortung unterlassen sie. Ein ebensolcher Riickschluss wi-
re jedoch die Voraussetzung dafiir, andere in ihrer Differenz und gleichzeitig in ihrer
Gleichheit zu erkennen.

4.3.1.2 Die Transformationserzahlung als Geschichte von Irritation
und Gewéhnung

Wiahrend sich im US-Teilsample Transformationserzihlungen finden lassen, die an den
engeren personlichen Beziehungen der Interviewpartner*innen aufgehangen sind, fin-
den wir im deutschen Sample ebenfalls biographische Narrationen iiber — allerdings
eher fliichtige und unpersonliche — Alltagserfahrungen mit >Muslim*innen«< sowie mit
nichtmuslimischen Migrant*innen.*” Im Vergleich zu den Einlassungen der Interview-
ten McDonald und Miller spielen hier Vorstellungen von Heimat, Urspriinglichkeit und
Normalitit eine deutlich grofiere Rolle. So werden in der autobiographischen Erzihl-
perspektive erste Kontakte mit >Muslim*innen«< bzw. Migrant*innen zwar ebenfalls als
Impulse fiir einen Perzeptionswandel beschrieben, gleichzeitig werden sie jedoch deut-
lich stirker als Erfahrungen von >Fremdheit, Abweichung und Irritation rekonstru-
iert. Auffillig ist, dass es sich bei diesen Interviewten ausschliefdlich um Personen mit
ostdeutschem Sozialisationshintergrund handelt. Dabei liefRe sich vermuten, dass die
Prisenz von >Muslim*innen« in den alltiglichen Lebenswelten der Interviewten auch
deswegen als Irritation wahrgenommen wird, weil in der DDR Personen mit >musli-
mischenc« Identitits- und Herkunftsbeziigen kaum vertreten bzw. 6ffentlich unsichtbar
waren.

So lasst sich in den autobiographischen Schilderungen Silvia Mancks zu ihrem »ers-
te[n] Kontakt« mit nichtdeutschen Personen eine nicht weiter reflektierte Hypostasie-
rung ihres »Anderseins« erkennen. Manck berichtet, wie sie als Teenagerin mit ihren
Eltern aus der ehemaligen DDR in die BRD iibersiedelte und es dort zu ersten Be-
gegnungen mit einer zugezogenen spanischen Familie kam. Das sei fiir Manck »eine
ganz andere Welt« und »schon komisch« gewesen. Allerdings wiirde sie dies »heute

22 Diese erfolgen entweder auf die Eingangsfrage der Autorin nach den »bisherigen Erfahrungen mit
Islam und Muslim*innen« oder auf die Frage, »wann«den Interviewten der Islam »zum ersten Mal
begegnet ist« bzw. wann ihnen »bewusst wurde, dass es den Islam als Religion gibt«.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

305


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Grauzonen des Alltagsrassismus

nicht mehr so wahrnehmen, sie habe tiber die Jahre Erfahrungen gewonnen, die es ihr
nun erlaubten, »etwas gelassener damit um[zugehen]«. Alltagsbegegnungen mit Mi-
grant*innen — und seien sie noch so fliichtig? — scheinen fiir Manck hier mit Assozia-
tionen des Unangenehmen oder Herausfordernden verbunden, an die sie sich erst mit
der Zeit gewdhnen konnte.

I: Ahm, hat sich Ihre Wahrnehmung verindert im Laufe lhres Lebens?[...]

SM: Ich glaube nicht, dass das jetzt so speziell fiir den Islam jetzt gilt, ja. ah, was, was
mir schon bewusst ist, dass in, injungen Jahren, als bei uns in, ich mit meinen Elternin
nem Mehrfamilienhaus gewohnt habe, und dann sind dort, ahm, Spanier eingezogen.
das war fiir mich ne ganz andere Welt, ja, das- (da war) ich 15 oder so, ja. ich komme
aus der DDR, wir sind damals dann in dem Alter ungefdhr in die Bundesrepublik ge-
kommen, es war fiir mich der erste Kontakt so richtig (.) (mit) das war ja weit weg fiir
mich damals noch, Spanien, ja. ahm, das war schon komisch. das wiirde ich heute nicht
mehr so wahrnehmen. ja, dhm, man geht etwas gelassener damit um oder hat eben
einfach mehr Erfahrung schon, ja [...]. (Z 424-443)

Die Interviewpartnerin verweist dabei — dhnlich wie die US-Interviewten McDonald
und Miller - auf eine biographische Entwicklung hin zu einer gréfieren Toleranz ge-
geniiber kultureller Vielfalt, auffillig ist jedoch, dass sie diese verdinglicht und als Irri-
tationsmoment hervorhebt. Wo in der Transformationserzihlung der US-Interviewten
Lerneftekte und Perspektiverweiterung eine zentrale Rolle spielen (trotz impliziter Ve-
randerung), stellt Manck die Begegnungen eher als unvermeidliche Begleiterscheinung
des alltdglichen Lebens dar. Etwas, an das sie sich gewdhnen musste, das sie jedoch
nicht in besonderer Weise wertschitzte oder von dem Reflexionsimpulse hinsichtlich
der eigenen kulturellen Verortung ausgingen. Die Tatsache, dass sie aus ihrer eige-
nen, erst kiirzlich erworbenen, Migrationserfahrung in der Rekonstruktion des Erst-
kontaktes keine Perspektive des Gemeinsamen entwickelte, scheint dies zusitzlich zu
bestitigen. Ein dhnliches Muster distanzierter Betrachtung und Veranderung kultureller
Differenz zeigt sich bei Manck auch im Sprechen tiber lokale »Kulturfeste, die sie nach
eigener Aussage regelmifig besucht habe. Diese beschreibt sie mit exotisierendem Ges-
tus als »spannende« Veranstaltungen, »wo die sich vorgestellt haben, wo die n bisschen
Kultur gemacht haben« (Z 1129-1130). Manck bleibt dabei insgesamt einer Perspektive
verhaftet, die in den Begegnungen mit Migrant*innen eine Abweichung vom Normalen
und Alltiglichen erkennt, die sich in der Fixierung der anderen als Fremde manifestiert.

Weitere Falle

Eine biographische Erzihlung, die noch stirker zwischen einer »urspriinglichen« Hei-
mat und einer als >fremdc erlebten Kultur kontrastiert, findet sich bei der Interviewpart-
nerin Grit Paul. Paul schildert hier, ebenfalls nach einem Umzug aus der ehemaligen
DDR in die Metropolregion, ihre Eindriicke der neuen Wohnumgebung (und dies recht
frith im Interview bei Minute acht). Von der Autorin gefragt, wann ihr bewusst wurde,

23 Manck verfligt nach eigenen Aussagen (iber keine persénlichen Kontakte zu>Muslim*inneng, ihre
Wahrnehmung griindet sie priméar auf die sozial vermittelten Erfahrungen ihrer Kinder (vgl. Kap.
4.1.1.2).

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

dass es >den Islamc« gibt, berichtet diese von der fiir sie offenbar vollig neuen visuellen
Erfahrung urbaner Diversitit.

I: OK, &hm, kannst du dich erinnern, wann dir zum ersten Mal bewusst wurde, dass,
dass es den Islam gibt als Religion. wann, wann hat der zum ersten Mal deine Auf-
merksamkeit erregt?

GP: Ich glaube, zum ersten Mal wirklich als ich hergezogen bin, weil ich ja aus dem
Osten komme und da war das nicht priasent. also, ja, wir hatten, also als ich bei meinen
Eltern weggezogen bin, wir hatten noch nicht mal, so bléd es klingt, ne Dénerbude.
so, das heifst, und dann bin ich halt hierher gezogen und (.) auf einmal, ich find’s ja
schon, wenn viele Kulturen aufeinander-, weil ich find, das belebt auch einfach das
Stadtbild. aber hier ist es mir zum ersten Mal richtig bewusst geworden, als ich dann
auch in die Nachbarstadt nach Duisburg gefahren bin und da dann halt mit der Stra-
Renbahn durch so n Viertel gefahren bin, wo's keine deutschen dhm, Ladenschilder
oder irgendwas mehr gab. und ich dachte so, dass ist schon krass () und (.) ja, dann
meinte meine Freundin, die aus Duisburg kam, meinte so »das ist eigentlich normal,
das ist hier im Ruhrpott halt wirklich gang und gibe, dass bestimmte Stadtteile halt
wirklich komplett ibernommen worden sind. (Z195-214)

Paul verortet die erlebte Andersheit der Duisburger Stadtteile vor dem Hintergrund ih-
rer personlichen Herkunft »aus dem Osten«. Bemerkenswert ist dabei, dass sie die Fra-
ge nach der ersten Kenntnisnahme >vom Islam« mit der fehlenden Prisenz einer »Do-
nerbude« in ihrer Heimatregion assoziiert. Dies zeigt einerseits, dass auch Paul die im
gesellschaftlichen Diskurs dominierende Verquickung von Islam und tiirkischen Her-
kunftsbeziigen — tatsichlich ist der Doner als Imbissgericht erst im Zuge der >Gastar-
beiter*innen<-Migration in Deutschland entwickelt worden (vgl. Caglar 1998:17) — inter-
nalisiert hat. Dabei verweist sie zwar auf die Saloppheit ihrer Veranschaulichung - »so
bléd es klingt« — bedient sich aber ohne weiterer Differenzierungen dieser ethnisieren-
den Zuschreibungen, die die Religion des Islams auflerhalb des deutschen »Kultur«-
Raums (»keine deutschen Ladenschilder«) verortet. Andererseits bietet Paul damit ei-
nen Erklirungsansatz dafiir, dass sie erst spit und zudem mit einiger — im besten Fall
als Uberraschung zu lesender - Irritation (»das ist schon krass«) von der Existenz der
islamischen Religion erfahren habe. Interessant ist auch hier der Begriff des Norma-
len, den Paul iiber die Zitation ihrer Freundin in Stellung bringt. Die Tatsache, dass die
Interviewpartnerin die Situation im betrachteten Stadtteil als kulturelles Ubernahme-
bzw. Verdringungsszenario rekonstruiert — »bestimmte Stadtteile [...] komplett iiber-
nommen wurden« — indiziert, dass dieses fiir sie eine klare Abweichung vom eigentli-
chen und »normalen« deutschen Stadtbild bedeutet. Dass Paul sich in der Nacherzih-
lung dieses Erlebnisses jener Formulierungen bedient, zeigt, dass diese Interpretation
fir sie auch im Interviewkontext Geltung besitzt.

Auch die Analyse der biographischen Erzihlung einer weiteren Interviewpartnerin
zeigt, dass sich fiir einige deutsche Interviewte der erste Kontakt mit Migrant*innen
als Moment der Irritation und der Abweichung vom >Eigentlichen< und >Normalen« dar-
stellt. Im Fall von Paula Feldstein, einer ebenfalls in der ehemaligen DDR sozialisierten

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

307


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Grauzonen des Alltagsrassismus

Kolnerin, loste die erste fliichtige Begegnung mit einem Schwarzen Menschen hefti-
ge Reaktionen aus. Ahnlich wie ihre Vorgingerinnen bettet auch sie ihre Erlebnisse in
einen Legitimationsdiskurs ein, in dem der eigene Bildungs- und Sozialisationshin-
tergrund als Begriindung und Rechtfertigung fiir die als erforderlich beschriebene Ge-
wohnung an den >Fremden« eingesetzt wird (»Irgendwann wurden die halt zum Bild«).

PF: [...] aberich mach mirzum Beispiel keine Gedanken mehr driiber, wobei eben auch,
da kommt halt wieder diese Ostgeschichte rein. also, ich meine, im Osten gab’s dhm,
wenige Ausldnder () und dhm, hat jetzt nicht unbedingt was mit Islam zu tun, ist na-
turlich auch moglich @aber@ als ich das erste Mal n Schwarzafrikaner gesehen hab
dh, stand ich auch da und hab geguckt und dacht mir so »Ach du, @ScheiRe@, sozusa-
gen, warum ist der denn so schwarz? Wie konnte das denn passieren?« da war ich halt

n Kind. dhm, und wahrscheinlich wéar’s mir d4hnlich gegangen, wenn ich damals ein,
ein, ne streng glaubige Muslimin gesehen hitte oder (2) n Moslem. das ist halt ahm
(.) einfach auch so ne, so ne, so ne Bildungsgeschichte. ich bin nur damit nicht aufge-
wachsen, lebte aber natiirlich in der Zeit des Wandels, also das war ja, der Umschwung
war ja da, man hat das ja gemerkt, auch als Kind. und &hm (.) &h irgendwann wurden
die halt ah zum, zum Bild [...]. (Z 253-267)

Dass Feldstein in ihrer Erzihlung einen Neologismus aus Kolonialzeiten verwendet
(»Schwarzafrikaner«), transportiert dabei nicht nur implizit biologisch-rassistische
Rassenkonzepte, sondern wirft auch ein Schlaglicht auf das Selbst- und Gesellschafts-
bild der Interviewpartnerin. So erscheinen People of Color bzw. gliubige >Muslim*in-
nenc« hier als eigentlich Nichtdeutsche. Trotzdem Feldstein ihre Schilderungen in eine
Transformationserzihlung einbettet — sie mache sich mittlerweile keine Gedanken
mehr dariiber — wird in ihren Alltagseindeutungen dennoch das realisiert, was Arndt
als »koloniale Benennungspraxis« bezeichnet (2004: 0.S.). Ihr zufolge seien »viele der
im Kontext der europiischen Expansionsbewegungen nach Afrika geprigten Begriffe
[...] bis heute gebriuchlich.« Der Begriff »Schwarzafrika« folge dabei der

»kolonialen Unterteilung Afrikas in einen >weifRen< Norden, dem der Westen ein ge-
wisses Mafd an Kultur und Geschichte zubilligt, und einem subsaharischen Afrika bar
jeder Geschichte und Kultur. Dieser Grenzziehung, die mit Rassentheorien legitimiert
wird, fehlt jede Grundlage. Durch die Ausgliederung des Nordens Afrikas wird zudem
unzuldssig so getan, als handele es sich bei dem Rest Afrikas um eine homogene Ein-
heit.« (Ebd.)

Feldstein kann nun nicht unterstellt werden, dass sie selbst iiberzeugte Vertreterin bio-
logistischer Rassentheorien ist, und ihre Aulerungen im Rahmen des Interviews deu-
ten auch nicht auf ein geschlossen rassistisches Weltbild hin. Dennoch sorgt die von ihr
verwendete Sprache dafiir, eine gesellschaftliche Wirklichkeit zu zeichnen, in der die
Anwesenheit Schwarzer bzw. kopftuchtragender Menschen als etwas Aulergewdhnli-
ches und eigentlich Fremdes gilt. Deren gesellschaftliche Prisenz und Zugehorigkeit als
fraglose Selbstverstindlichkeit zu begreifen, davon ist auch Feldsteins Transformati-
onserzihlung letztlich weit entfernt.

Zusammenfassung: Insgesamt vermittelt sich bei den deutschen Interviewten Manck,
Paul und Feldstein der Eindruck, dass kulturelle und religise Vielfalt zwar ein wahrge-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

nommenes, aber keinesfalls ein — im Schiitzschen Sinne - alltigliches, selbstverstind-
liches Phinomen ihres Alltags sind. Von einem Umgang mit kultureller Diversitit als
fraglos, unproblematisch und schlicht gegeben kann mithin nicht die Rede sein. In ihren
Schilderungen werden Vorstellungen einer urspriinglichen Heimat entworfen, die als
Vergleichsfolie fir ihre ersten Erfahrungen mit kultureller bzw. religiéser Diversitit
dient. Durch die Verwendung von Attributen wie »komisch« und »krass« und Meta-
phern von einer »anderen Welt« und »itbernommener Stadtteile« wird in den biogra-
phischen Narrationen der Interviewpartnerinnen erlebte kulturelle Vielfalt als >fremds,
geschlossen und irritierend konstruiert. Dabei wirken kulturalistische bzw. dezidiert
antimuslimische Ideologeme wie die Vorstellung von der Existenz muslimisch-tiirki-
scher Parallelgesellschaften als sinnstiftende Erklirungsmuster.

Bei den zitierten US-amerikanischen Interviewpartner*innen lisst sich nun eben-
falls eine interessante Beobachtung machen: Auch sie beschreiben persénliche Erleb-
nisse mit >Muslim“innenc« als etwa Neues, als etwas, das sich zuvor in ihrer Biografie
aufgrund fehlender lebensriumlicher Kontaktgelegenheiten nicht ereignet hat, und das
nun erschlossen und lebensweltlich eingeordnet werden muss. Das weithin verbreitete
Bild von der US-amerikanischen Gesellschaft als heterogen, postmigrantisch und kul-
turell divers bekommt an dieser Stelle Risse. Schaut man sich die alltiglichen Lebens-
welten der zitierten Interviewpartner*innen nimlich genauer an, zeigt sich, dass auf
sie Strukturen wohnridumlicher Segregation — man begegnet sich im >white America«
schlichtweg nicht im Alltag — nachhaltigen Einfluss hatten. Die kulturelle bzw. religio-
se Vielheit der US-amerikanischen Gesellschaft scheint in ihrem Fall weit entfernt von
der eigenen Haustiir Halt zu machen.

4.3.1.3 Transformationsabwehr: Transformationsimpulse einhegen

Neben der Transformationserzihlung, die einen Wahrnehmungswandel aus autobio-
graphischer Perspektive nachzeichnet, dabei jedoch an implizit-verandernden Bedeu-
tungszuschreibungen festhilt, gibt es auch Fille im Datenmaterial, bei denen die Inter-
viewpartner*innen einen potentiellen Wandlungsimpuls neutralisieren, indem sie ihn
durch die Aktualisierung binirer Deutungsmuster argumentativ entkriften. Es erfolgt
dabei eine pragmatische Transformationsabwehr durch die Priorisierung bekannter an-
timuslimischer Denkkonzepte (hier: die abgeschlossene Religion vs. die selbstbewusste
>Muslimin« als individuelle Ausnahme). Transformationsimpulse, sollen sie langfristig
erfolgreich sein, miissen dazu fithren, die Interviewten aus ihren subjektiven Verstri-
ckungen in rassistische Diskurse herauszuldsen. Sie miissen sie im Prozess antimus-
limischer Bedeutungszuschreibungen nachhaltig irritieren und sie dazu anregen, iiber
die Deutungsvorrite nachzudenken, aus denen sie sich alltiglich bedienen und dabei
jene zumeist unhinterfragt reproduzieren. Dabei geht es nicht blofy um das Erkennen
(eigener) stereotyper Zuschreibungen oder das Identifizieren enzyklopadischer Wis-
sensliicken in Bezug auf >Muslim*innen< und >den Islam«. Vielmehr meint Irritation
hier, ein Bewusstsein fir die gesellschaftlichen Dominanzverhiltnisse zu entwickeln,
in die das eigene Wissen eingelassen ist und auch die eigene (privilegierte) Position
darin zu reflektieren. Nur aus einer kritischen Auseinandersetzung mit diesen Ver-
hiltnissen kann der Boden lebensweltlicher Gewissheiten, wie Schiitz ihn beschreibt,

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

309


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Grauzonen des Alltagsrassismus

ins Wanken gebracht werden. Hier fingt die bzw. der Einzelne an, als Konstrukteur*in
von Wirklichkeit auf diese verindernd ein- bzw. riickzuwirken (vgl. Berger & Luckmann
2013).

Personliche Kontakterfahrungen kénnen einen derartigen Reflexionsprozess ansto-
3en, auch wenn wir an den bisher behandelten Fillen zeigen konnten, dass die damit
einhergehenden Modifikationen in Bezug auf die verwendeten Deutungsangebote vor-
dergriindig und limitiert waren.

Mit der Transformationsabwehr lisst sich nun ein weiteres dilemmatisches Aneig-
nungsmuster im Datenmaterial identifizieren, das wir als Variante der Transformati-
onserzihlung verstehen wollen. Seine Anwendung erfihrt es ebenfalls im Kontext re-
konstruierter Kontakterlebnisse, wobei bei ihm explizit auf bewihrte antimuslimische
Deutungsmuster zuriickgegriffen wird. In diesem Punkt unterscheiden sich Abwehr
und Erzihlung, da bei letzterer Wandlungsnarration und Fremdheitsproduktion un-
kommentiert nebeneinander verlaufen, die Reproduktion und Stabilisierung von Fremd-
heitszuschreibungen mithin ausschlieflich implizit erfolgt (Transformationen erzih-
len - >Fremdheit« stabilisieren). Das Transformationspotential des Kontakterlebnisses
wird bei der Transformationsabwehr hingegen aktiv unwirksam gemacht, oder um ei-
ne priziseres Bild zu verwenden: Es wird neutralisiert, indem es im Rahmen eines ex-
plizit versprachlichten Reflexionsprozesses in hegemoniale Deutungsbahnen gelenkt
und seine Transformationskraft so argumentativ eingehegt wird. Von dilemmatischem
Charakter ist diese Diskurspraxis dabei insofern, als in ihr ein Wandlungsmoment zwar
konstatiert wird, aus diesem jedoch keine nachhaltigen Konsequenzen abgeleitet wer-
den, d.h. Neues wird erkannt und benannt, jedoch nicht in die eigene Sprachpraxis
tberfithrt. Das Dilemma entsteht hier zwischen der Identifikation eines Phinomens
und dessen fehlender alltagskommunikativer Beriicksichtigung.

Eine Interviewpartnerin, bei der sich dieses Muster besonders deutlich zeigt, ist
Luise Drechsel, eine junge Pfarrerin aus der Metropolregion Rhein-Ruhr. Auf die Fra-
ge, ob Themen, die >den Islam« betreffen, in ihrem Freundeskreis ab und an bespro-
chen werden, berichtet sie — von der Frage selbstbestimmt abweichend — von einem
Kontakterlebnis mit einer >Muslimin¢, das sie wihrend einer Studienreise nach Isra-
el hatte. Wihrend sie diese Begegnung als »sehr beeindruckendes Erlebnis« bezeichnet
und damit den fiir das Muster typischen Moment des Wandels andeutet, greift sie im
Rahmen ihrer anschlieRenden, abstrahierenden Erfahrungseindeutung auf essentiali-
sierende Deutungsmuster zuriick.

LD: Ja, also, ich bin mal [...] mit so ner Reisegruppe in Israel gewesen [..] da haben
wir auch eine muslimische Frau getroffen, die sehr dafiir gekdmpft hat, dass das al-
les. dass die Leute was von ihrer Religion erfahren, von ihrer Gastfreundschaft so. das
fand ich schon ein sehr beeindruckendes Erlebnis, so. und die wiederum auch sehr (.)
freiheitlich war. also, (ich sag mal) dieses Bild, was man ja oft bekommt, auch von den
Frauen im Islam, ist ja ein sehr (.) zuriickstehendes. so, find ich. und, &hm, diese Frau
war total offen, reist ganz viel, war- und das, find ich, ist auch das, was einem immer
wieder begegnet, dieses so n bisschen Zweigeteilte. [..] also das ist das, was die Leute,
glaub ich, auch ganz oft wahrnehmen, dieses, dass man- also ich empfinde es zumin-
dest so, dass auf dereinen Seite der Islam etwas sehr Abgeschlossenes ist, sehr fiir sich,

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

aberaufderanderen Seite, ahm (\) esja auch Menschen gibt, die Muslime sind und die
ganz, ganz offen leben, ganz, ganz frei, sag ich jetzt mal, wenn man das so sagen kann
[..]. (Z296-316)

Wahrend Drechsel nun in der Eindeutung ihrer Kontakterfahrung einen Moment des
Neuen und Abweichenden identifiziert, was sie in der Kontrastierung zum herkémm-
lichen >Musliminbild« zum Ausdruck bringt (»also, [ich sag mal] dieses Bild, was man
ja oft bekommt, auch von den Frauen im Islam, ist ja ein sehr (.) zuriickstehendes.
so, find ich. und, 4hm, diese Frau war total offen [...]«), entzieht sie dieser Erfahrung
in der anschlieflenden Eindeutung jedoch ihre transformative Kraft. In dieser finden
die oben benannten essentialisierenden Deutungsmuster Anwendung, welche sie mit
einem Verweis auf das offentliche Bild der Religion einleitet und mittels rhetorischer
Konsensualisierung kollektiv riickbindet: »das, find ich, ist auch das, was einem immer
wieder begegnet, dieses so n bisschen Zweigeteilte. [...] also das ist das, was die Leute,
glaub ich, auch ganz oft wahrnehmenc.

Drechsel zufolge stiinde >der Islam< »auf der einen Seite« fiir etwas »sehr Abge-
schlossenes«, womit sie ein Ideologem aktiviert, das der Religion isolationistische, ob-
skure und intransparente Eigenschaften attestiert. Eben diese sind auch in die Vor-
stellungen von >muslimischen Parallelgesellschaften< und >Terrormoscheen« eingefloch-
ten.** Dem gegeniiber verweist sie auf >Muslim*innens, die »ganz offen leben, ganz,
ganz frei«, und damit zur so-markierten Religion einen Gegensatz bilden. Wir fith-
len uns hier nicht zu Unrecht an die Polarisierungspraxis Islam vs. Muslim*innen erinnert
(vgl. Kap. 4.2.3), die es den Interviewpartner*innen ermdglicht, pauschal-negative At-
tribute ausschliellich auf die Religion zu projizieren, wihrend >Muslim*innen< unter
Riickgriff auf liberale Ideologeme als Gleiche und anerkannte Mitbiirger*innen pri-
sentiert werden (alle Menschen sind gleich — »people are people«). Im Fall von Luise
Drechsel werden Transformationsabwehr und Kontrastierungspraxis nun miteinander
verbunden — und zwar so, dass uneindeutige, hybride Bedeutungsproduktionen, wie
sie durch die Kontakterfahrung hitten ausgelost werden konnen, eingehegt und so be-
wihrten Deutungsmustern vom hermetischen Islam trotz Neuheitserfahrung Vorrang ge-
geben wird.

4.3.2 Punktuelle Selbstreflexionen

Wie wir in der theoretischen Hinfithrung dieser Arbeit sehen konnten, gehort zu den
zentralen Strukturelementen rassistischer Diskurse das Etablieren, Absichern und Ver-
stirken »von Dominanz auf verschiedenen [gesellschaftlichen] Feldern zugunsten einer
herrschenden sozialen Fraktion« (Biihl 2017:131; s.a. Wetherell & Potter 1992:70). Um die
dabei entstehenden Einfluss- und Teilhabeasymmetrien nicht permanent rechtfertigen
und verteidigen zu miissen, werden diese als gesellschaftlicher Soll-Zustand prisen-
tiert. Die Critical Whiteness Studies haben zur Bezeichnung jener »herrschenden so-

24 Wirkénnen dieses Ideologem auch bei US-Interviewpartner*innen beobachten, etwa bei Nathan
Bokhari, der konkret von einer hellen und einer dunklen Seite des Islams spricht: »| have seen the
sad, dark side of Islam. | have also seen a very bright side, if | can use that word of ah, harmony
and love and care« (Z 555-557).

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

3n


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312

Grauzonen des Alltagsrassismus

zialen Fraktion« den Begriff des >Weif3seins« (bzw. whiteness) etabliert (vgl. Arndt 2005b:
343). Dabei handelt es sich um kein phinotypisches Merkmal, sondern um eine privile-
gierte soziopolitische Position, die in rassistisch geprigten Gesellschaftsstrukturen vor
Diskriminierungen schiitzt. Das symbolische Inventar rassistischer Diskurse erlaubt
dabei, wie nunmehr klar sein diirfte, nicht nur, »Andere« als abweichend und nichtzu-
gehorig zu markieren, sondern es ermdglicht auch, >Weilsein« als Ideal und Normalitit
auszuweisen.

Aus Sicht der Kritischen Psychologie fragt Osterkamp nun nach den Moglichkeiten
des Individuums, diese nicht-natiirliche, gesellschaftlich hergestellte und ideologisch
abgesicherte Normalitit zu hinterfragen. Kann es innerhalb eines individuellen Gestal-
tungsspielraums gelingen, diese nicht einfach hinzunehmen, sondern sich kritisch mit
ihr auseinanderzusetzen?

»Wenn man die Méglichkeit zulédsst, dass das, was normal ist, sich nicht prinzipiell von
dem unterscheidet, was als rassistisch gilt, geniigt es nicht, >Rassisten<dingfest zu ma-
chen, sondern ware vielmehr die Normalitat der herrschenden Verhiltnisse und das
eigene Arrangement mit ihnen kritisch zu reflektieren.« (Osterkamp 1997: 101)

Osterkamp dringt hier auf eine »Reflexion des eigenen Verhaltens« im Rahmen der
konkreten »gesellschaftlichen Einbettung« (ebd.: 102) jedes und jeder Einzelnen. In der
genauen Betrachtung der Alltagsgespriche der Interviewpartnerinnen zeigt sich nun,
dass sich derartige selbstreflexive Momente in verschiedener Form empirisch identifi-
zieren lassen (Problematisierung der eigenen Machtposition, Analyse der eigenen Sprachpraxis).
Diese sind jedoch, und daher fallen sie unter das dilemmatische Aneignungsmuster,
lediglich von kurzer Dauer, scheinen nur schlaglichtartig auf und verglimmen dann
wieder. Diese Fliichtigkeit selbstkritischer Betrachtungen wird nachfolgend mit dem
Begriff der punktuellen Widerstindigkeit bezeichnet. Wie diese sich in den alltagskom-
munikativen Einlassungen der Interviewpartner®innen genau darstellen, zeigen die
folgenden zwei Unterkapitel.

4.3.2.1 Die eigene Machtposition problematisieren

Zu den Momenten punktueller Widerstindigkeit, in denen sich die Interviewten kurz-
zeitig in eine Gegenposition zu den Deutungsressourcen antimuslimischer Ideologeme
begeben und die damit verbundenen Herrschaftsverhiltnisse reflektieren, gehdren die
Identifikation und Problematisierung der eigenen Machtposition. Dieser reflexive Blick auf
die eigenen, mitunter paternalistischen Denk- und Sprachmuster in Bezug auf >Mus-
lim*innen«<dreht sich im Kern um Fragen der Legitimitit und Verhiltnismifigkeit: Sind
die Anspriiche, die ich an mein Gegeniiber formuliere, eigentlich statthaft? Mir erschei-
nen diese als angemessen und natiirlich, aber wie sieht das aus der Perspektive der an-
deren aus? Ist es eine privilegierte Position, von der aus ich spreche? In den Interview-
texten wird deutlich, wie vormals unhinterfragte Forderungen an >Muslim*innen« - et-
wa sich kulturell anzupassen und das Kopftuch abzulegen - plétzlich angezweifelt und
in ihrer Rechtmifligkeit erortert werden. Bei den nachfolgenden Beispielen lisst sich
allerdings nur von punktuellen Reflexionen sprechen, da sie nur kurzzeitig aufscheinen
und - zumindest im Rahmen des Interviews — zu keinen nachhaltigen Positionsverin-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

derungen fithren, d.h. hin zu einer stirker kritischen, dekonstruierenden Perspektive.
In ihrem punktuellen Aufscheinen liegt folglich der dilemmatische Charakter dieser
Diskurspraxis begriindet.

Wir beginnen die Darstellung punktueller Selbstreflexion mit einem lingeren Ge-
sprachsabschnitt aus dem Interview mit Mike Koller. Koller lebt mit seiner Frau und sei-
nem Kind in der Nihe von K6ln und arbeitet im Bereich der Energieversorgung. Er hat
als einziger im Sample kein Abitur, sondern die Fachoberschulreife erworben. Im Ver-
gleich zu den anderen Interviewpartner*innen aus der Region Rhein-Ruhr verfiigt er
iiber diverse enge Freund“innen, die er als > Muslim*innen« bezeichnet, darunter andau-
ernde Freundschaften aus der Kindheit, befreundete Arbeitskollegen, Nachbar*innen
usw. Mit >Muslim*innenc hat er folglich tiglichen Kontakt, den er nach eigener Aussage
sehr schitzt — das Verhaltnis zu den Kollegen bezeichnet er als »sehr familidr« (Z 37), zu
seinem »engsten Freundeskreis« zihlt er »zwei tiirkische Freunde« (Z 62-63). Im Laufe
des Interviews berichtet er von mehreren personlichen Erlebnissen mit >muslimischen
Personeng, die sich wihrend der Schulzeit, auf der Arbeit oder im Freundeskreis er-
eigneten. Sein personliches Erfahrungsrepertoire ist von allen Interviewpartner*innen
am vielfiltigsten, umfangreichsten und kontinuierlichsten — es umfasst Erlebnisse aus
verschiedenen Lebensphasen sowie langfristige und enge Freundschaften. Die nachfol-
gende Erlebnisschilderung ist Teil dieses Erfahrungsrepertoires.

Koller erzihlt hier von einem Konflikt mit einem >muslimischen< Freund, an dem
sich gleich ein ganzes Biindel von Fragen entziindet: Es geht um Gleichberechtigung
in der Ehe, um die Legitimitit des Kopftuchs, um Verhaltensregeln in freundschaftli-
chen Beziehungen und um weibliche Selbstbestimmung. Die diesbeziiglichen Schilde-
rungen Kollers folgen auf die Frage der Autorin nach einer »besonderen Begegnung«
mit >muslimischen Personen, die dem Interviewpartner im Gedichtnis geblieben ist.
Es wird mithin die Rekonstruktion persénlicher Kontakterfahrungen angeregt. Wir
wollen uns diese Passage genauer ansehen, da sich an ihr zeigt, wie der Interviewte
seine zunichst ausfithrlich dargestellten Assimilationsforderungen an das befreunde-
te Paar — diese sollten sich wie Freunde verhalten, die Frau das aufgesetzte Kopftuch
ablegen - am Ende kritisch hinterfragt. Auffillig ist dabei, dass diese kritischen Selbst-
reflexionen nur von sehr kurzer Dauer sind, nach wenigen Sitzen lenkt Koller wieder
in seine anfinglichen Deutungen ein, dass das Kopftuch unter Freunden, »heutzutage«
und in seiner Generation, einfach nicht mehr »passe«.

MK: Ich hab dh-ein:: sehr guten marokkanischen Freund und der hat vor (2) vor vier
oder fiinf Jahren hat der geheiratet. die haben halt auch Kinder, im selben Alter wie
wir und, &hm, da ist es immer so, dass wir uns abwechselnd besuchen, ne. er kommt
immer ohne Frau mit seinen Kindern zu mir () ja? und wenn ich da bin, wars am
Anfang so gewesen, dass Amina* immer gekocht hat und wir beiden Manner () haben
im Wohnzimmer gegessen und Amina hat in der Kiiche gegessen. das war am Anfang
so gewesen. da habe ich mir beim allerersten Mal gar kein Kopp driiber gemacht, weil
ich einfach gedacht hab, die hat zu tun in der Kiiche. ne? die hat gar keinen Hunger,
die hatjetzt extra nur fiir uns beide gekocht und (.) aber als ich dann mit, dann kam sie
rein, hat irgendwas vom Tisch geholt, zu Essen, keine Ahnung, was das war und hat’s
mit in die Kiiche genommen. da hab ich gedacht, ok, die fiillt nach, ne. kam halt nicht

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

313


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314

Grauzonen des Alltagsrassismus

wieder, da hab ich mir kein Kopp, irgendwie keinen Kopp driiber, ne. beim nichsten
Mal, als ich kam, hatte Amina n Kopftuch angehabt. das hatte sie vorher nicht gehabt,
beim ersten Mal. da hab ich mir halt auch, erstmal nur gedacht: »ok, ist es jetzt-«
keine Ahnung, irgendwie »die sind aufm Weg inne Moschee gleich.« oder, ich weifiet
nich, ne. und auffa::-, hab ich nachher den, den Mohamed® gefracht und hab halt
gesacht, »hdrma, hat die Amina in der Kiiche gegessen?«»ja, jal«ich sach »warum isst
die denn in der Kiiche?« »ja, die will das!« da hab ich gesacht »wer will denn alleine
in der Kiiche essen? was willste mir jetzt erzahlen?« und hab ich gesacht swarum hat
die n Kopftuch angehabt?« »ja, das Kopftuch will der Vater!« da sach ich »ja, aber der
Vater wohnt ja in Aachen. Und der wohnt ja nicht hier.« »ja, doch.« hin und her. und
dann waren wir, war ich mit meinem Kleinen da gewesen, paar Tage spater, haben
wieder gegessen. und dann hatte Amina gedeckt fiir meinen Kleinen und fiir uns
beiden Jungs und fiir die zwei Kinder von Mohamed, aber fiir sich nich. und da hat sie
wieder Kopftuch angehabt. und dann hab ich zu Mohamed gesacht, hab ich gesacht
»Pass auf! entweder, ne, du behandelst mich wie n Freund und deine ganze Familie
tut das, ne, also auch Amina oder ich gehe. weil ich habe [auf die Sache] keine Lust
drauf.« und er war véllig schockiert und sachte, swarum?« (Ja, sach ich) »warum (.)
warum muss sich deine Frau vor mir verstecken, wir sind doch Freunde. ich will dir
doch nicht deine Frau weg-« und hat er gesacht »nein, das (.) ob ich das verstehen
wollte oder nicht, das hdtte mit ihm nix zu tun. Aminas Vater. Amina hat gesacht, der
deutsche Mann kommt zu Besuch und Aminas Vater mochte (\) nicht, dass sie mit mir
an nem Tisch sitzt und dass sie auch, wenn die isst, dann woanders isst.« da habe ich
gesagt »ok, dann akzeptier ich das nich.«, ne. habe ich gesagt »dann essen wa jetzt
und dann geh ich gleich auch, weil das find ich total affig, ne.« und dann ham sis-,
hat Amina halt auch gesacht, »ja, du hast auch Recht, ne, ich lass mich da so von den-
immer was sagen, aber das sind ja meine vier Wande hier.« weil Amina ist eigentlich
auch ne ganz offene Frau, ne, so. und seitdem ist es wirklich so, dass Amina mit uns
auch dann zusammen isst und auch kein Kopftuch mehr trdgt, ne. letzte Mal hat se
eins angehabt, hats aber ausgezogen, als ich angekommen bin. wo ich halt gedacht
hab- ((sucht nach Worten)). wenn das bei denen ja so ist, in der Religion, denn ist ja
auch ok, dann hat man das auch zu akzeptieren, ne, aber unter Freunden find ich dann
irgendwie so, man. ich verstecke meine Frau ja auch nicht, warum auch, ne? ich will
meine Frau ja auch meinen Freunden zeigen, ne, [man] soll auch, auch stolz auf seine
Frau sein, ne?

I: Hmm, hmm, ja, hat sich das Verhiltnis dann irgendwie verindert? seitdem?

MK: LNG, ach, ne. () also, es
war eben, an der Situation schon komisch gewesen, ne. dann hat man auch erstmal
zwei, drei Tage nicht miteinander telefoniert, was schon ungewdhnlich ist eigentlich,
ne. aber ich glaube, er hat das dann schon verstanden, ne. oder, ich hab dann auch
berlegt, ob ich dat vielleicht irgendwie zu krass gesacht hab, ne, weil es steht mir ja
auch eigentlich nicht zu, in seinen 4 Wanden irgendwelche Bestimmungen zu ma-
chen, ne, oder zu sagen, »Ich geh dann jetzt!«, ne. is ja nun mal seine, seine Religion,
aber man merkt halt, so, dass das, das hat, das war, das war komisch in der Situation
da, ne, dann. () wenn das jetzt seine Mutter gewesen wdr, hatt ich vielleicht noch

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

gesagt, »ok, das ist ne alte stolze Frau, die ist das so gewohnt.« aber nicht in unserem
Alter, ne. ich find, da passt das einfach heutzutage nicht mehr, ne. (Z 491-574)

Schauen wir zunichst auf die personenbezogenen Bedeutungsproduktionen Kollers,
von denen er sich, das nehmen wir hier vorweg, am Ende seiner Ausfithrungen kurz-
zeitig abgrenzen wird: Kéller zeichnet hier eine Konfliktsituation, in der er den betei-
ligten Personen zunichst genau die praskriptiven Rollen zuweist, die ein antimusli-
misches Wissen fiir sie vorsieht: Da sind die dominant-patriarchalen Miannerfiguren
des Ehemanns und Vaters (in nuancierter Abstufung), die iiber das Erscheinungsbild
und den Bewegungsradius der Ehefrau und Tochter befinden, sowie eben jene Tochter
(Amina®), die in Ubereinstimmung mit dem antimuslimischen Ideologem von der un-
terdriickten Frau als unmiindig und passiv prisentiert wird und schliefilich Kéller selbst
in der Rolle des Beobachters und spiteren Befreiers Aminas, dessen Wertvorstellungen
(liberal, demokratisch, >swestlich<) mit denen der muslimischen Familie (kontrir dazu:
repressiv, autoritir, anachronistisch) nicht in Einklang zu bringen sind. Nach einer offe-
nen, durch Koller ausgelésten Konfrontation, setzen sich dessen Wertvorstellungen am
Ende durch, wodurch der Konflikt aus seiner Perspektive gelost scheint: Die kulturellen
Differenzen sind iiberwunden, die Familienstrukturen demokratisiert. Zwar hat Kol-
ler dabei seine Forderungen gewissermaflen unter Zwang durchgesetzt — er drohte mit
seinem personlichen Fernbleiben, konkret mit der Aufkiindigung der Freundschaft —,
dennoch wird dies von ihm zunichst nicht problematisiert. Entsprechend erscheint in
seiner Rekonstruktion der Konflikt als itberwunden.

Betrachten wir diese Erfahrungsschilderung nun aus rassismustheoretischer Per-
spektive, so spiegelt sich in ihr das Narrativ von der Biirde des weifsen Mannes, der Idee

»of the inherent superiority of the West and their >burdenc« to civilize and tame the
peoples of the East. Characterized as>half devil, half child,<the colonized were seen as
not only evil/barbaric but also childlike and, therefore, in need of protection.« (Kumar
2010: 257)

Durch die Aktualisierung dieses Narrativs unterlegt Koller die rekonstruierte Situati-
on mit einer klar hierarchischen Rollenstruktur: Er selbst erscheint hier als pidagogische
Instanz, die den >muslimischen< Freund*innen die liberalen, >westlichen« Werte von
Gleichheit, Freiheit und Gerechtigkeit zunichst vermitteln muss, bevor das personli-
che Verhiltnis fortgesetzt werden kann.

Neben den neo-rassistischen Deutungselementen, die sich nicht nur in der veran-
dernden Personenbeschreibung und der implizit behaupteten Werteinkompatibilitit
zeigen, sondern auch in der pauschal-kulturalistischen Interpretation der Situation
(»wenn das bei denen ja so ist, in der Religion«), gibt es noch einen zweiten — sexisti-
schen — Deutungsstrang, in dem geschlechterbezogene Machtkonstellationen vom In-
terviewten kommunikativ reproduziert werden. Antimuslimische und sexistische Ideo-
logeme tiberlagern sich dabei auf intersektionale Weise. So lisst sich die von Koller ge-
schilderte Konfliktsituation als eine dekonstruieren, in der von ihm artikulierte chauvi-
nistische Vorstellungen zum Ausdruck kommen: Wihrend Kéller die Anwesenheit Ami-

25  Name gedndert.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

315


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316

Grauzonen des Alltagsrassismus

nas — und die Abwesenheit ihres Kopftuchs — als Zeichen aufrichtiger freundschaftli-
cher Verbundenheit einfordert (»entweder du behandelst mich wie n Freund und deine
ganze Familie tut das, also auch Amina, oder ich gehe.«), offenbart er selbst sexistische
Normalvorstellungen hinsichtlich eines fir ihn angemessenen weiblichen Verhaltens. Kii-
chenarbeit und der hiusliche Service am Mann scheinen fiir Koller zu den legitimen
ehelichen Aufgaben zu zihlen, was sich daran erkennen lisst, dass er sie gerade nicht
hinterfragt: »da habe ich mir beim allerersten Mal gar kein Kopp driiber gemacht, weil
ich einfach gedacht hab, die hat zu tun in der Kiiche. ne? die hat gar keinen Hunger, die
hat jetzt extra nur fir uns beide gekocht«. Fiir Koller wird das Verhalten Aminas erst
dann zum Problem, als sie sich ihm mit Kopftuch zeigt. Durch das Hinzukommen ei-
nes kulturellen Fremdheitsmarkers wird die Situation fiir ihn plotzlich zu einer asymmetri-
schen (was sie aus diskurskritischer Perspektive auch vorher schon war, da allerdings im
Kontext einer sexistischen Normalitit, die sich dem Interviewpartner als solche nicht
zeigte). Das Ideologem vom misogynen muslimischen Mann wird von ihm dabei kommu-
nikativ aufgerufen und eingesetzt, es liefert Kéller den konzeptuellen Schlissel, um die
Situation als interkulturelle Konfliktsituation zu dekodieren. Die neo-rassistische Situati-
onsdeutung Kollers markiert jedoch nicht nur die Handlungspraxen des >muslimischenc
Freundes als sexistisch, sondern sie verschleiert gleichzeitig die eigenen — ebenfalls se-
xistischen — Erwartungshaltungen.

Koller interpretiert Aminas Kopftuch als Versuch von Vater und Ehemann, sie vor
ihm zu schiitzen. Das Kopftuch wird hier zum Symbol weiblicher Unterdriickung. Die-
se neo-rassistische Deutung wird von einem zweiten — sexistischen — Deutungsrahmen
iberlagert, der Amina zum Objekt minnlicher Blicke und speziell ihren Kérper zur
Projektionsfliche maskuliner Werturteile erklirt. Jener Rahmen wird wenig spiter ein
weiteres Mal aktiviert, allerdings nicht in Bezug auf Amina, sondern auf Kéllers eige-
ne Ehefrau. So erklart dieser: »ich will meine Frau ja auch meinen Freunden zeigen,
ne, [man] soll auch, auch stolz auf seine Frau sein, ne?« Die den Freunden gezeigte
Frau wird auf ihren Koérper und ihre sichtbare Sinnlichkeit reduziert, wobei auch die
klassisch-sexistische Verteilung aktiver und passiver Rollen erfolgt (Koller zeigt, seine
Frau wird gezeigt). Die eingenommene chauvinistische Perspektive wird von Koéller nicht
problematisiert. Aus rassismustheoretischer Sicht ist dies nicht iiberraschend, lisst sie
sich doch gerade deswegen gut kaschieren, weil die Rolle des Chauvinisten bereits dem
smuslimischen Anderen« zugewiesen ist. Der dialektische Charakter des Othering und
die selbstentlastende Funktion rassistischer Deutungslogiken wird hier in ihrer alltags-
kommunikativen Realisierung erkennbar.

Der Logik des Othering folgend entwirft Koller sich als Befreier Aminas und Unter-
stittzer weiblicher Selbstbestimmung, die es in der Familie des Freundes zu implemen-
tieren gilt. Das hier so konstruierte Selbstbild enthilt paternalistische Deutungsres-
sourcen, die auch in der medialen Darstellung >muslimischen< Frauen zu finden sind.
So zeigen Liinenborg und Kolleg*innen, dass sMigrant*innen« insbesondere aus islami-
schen Herkunftskontexten verstirkt als bediirftige Opfer reprisentiert werden, denen
allein die deutsche Gesellschaft Sicherheit und Schutz etwa vor sogenannten >Ehren-
morden« zusichern konne, indem sie sie von den repressiven Strukturen ihrer »kultu-
rell-religiosen Communities« befreiten (vgl. Liinenborg, Fritsche & Bach 2011; vgl. Kap.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

1.2.3). Koller greift dieses Ideologem auf und reproduziert es im Mikrokosmos alltigli-
cher, personlicher Interaktionen.

In Kollers Erfahrungsschilderung operieren mithin verschiedene antimuslimische
Ideologeme, die seine Rekonstruktion strukturieren und sinnhaft werden lassen. Wih-
rend deren Deutungsgehalte vom Interviewten fraglos iibernommen werden, setzt er
sich mit der von ihm eingenommen Machtposition und der nach seinen Wiinschen auf-
gelosten Konfliktsituation am Ende reflektiert und selbstkritisch auseinander. So be-
kundet er im zweiten Teil seiner Ausfithrungen Zweifel an der Legitimitit seiner For-
derungshaltung: »steht mir ja auch eigentlich nicht zu, in seinen vier Winden irgend-
welche Bestimmungen zu machen«. Hierbei fillt jedoch auf, dass Amina — um die es
im Konlflikt ja eigentlich geht — erneut ausgeklammert wird. Wahrend Koller sich sei-
ne Ubergriffigkeit in Bezug auf die Religionspraxen seines Freundes bewusst macht,
scheint sein Paternalismus gegeniiber Amina fir ihn nach wie vor unsichtbar.

Wir erkennen in dieser selbstreflexiven Einlassung dennoch ein Moment der Er-
kenntnis jener differenzierenden Macht, die der Apparat des antimuslimischen Rassismus
Koller strukturell zuweist. Diese kann — wie im Theorieteil gezeigt — in der gesellschaft-
lichen Gegenwart nur dann stérungsfrei operieren, wenn die Konsequenzen ihres Wir-
kens von den handelnden Akteur*innen nicht hinterfragt, sondern fiir normal und le-
gitim erachtet werden. Ein Unwohlsein mit der eigenen privilegierten Position oder de-
ren Enttarnung als repressiv, liefert Impulse fiir eine kritische Auseinandersetzung mit
rassistischen Deutungsressourcen und Gesellschaftsverhiltnissen. Koller begibt sich
am Ende seiner Ausfithrungen in eben diese Position distanzierter Selbstbetrachtung:
Steht es mir eigentlich zu, hier zu fordern? Gilt es nicht, die religiésen Praxen des an-
deren zu »akzeptieren«? Es ist ein Positionswechsel, allerdings einer von beschrink-
ter Dauer und limitierter ideologischer Strahlkraft. Weder problematisiert Koller seine
eigene paternalistisch-sexistische Perspektive, noch versucht er sich in einer weniger
kulturalistischen Deutung der Vorginge (neben einer religiésen Motivierung gibt es
diverse historische und soziopolitische Faktoren, die das Tragen des Kopftuchs insbe-
sondere fiir Frauen mit Migrationserfahrungen als Norm hervorbringen konnen: etwa
auch die staatbiirgerschaftsrechtliche, migrations- sowie religionspolitische Verfasst-
heit des Aufenthaltslandes, vgl. Shirazi & Mishra 2010). Kéller verbleibt mithin - trotz
kurzen Ausscherens — innerhalb des aufgerufenen antimuslimischen Ideologems vom
Kopftuch als Symbol weiblicher Unterdriickung. Seine abschliefiende Bewertung, dass
ein Kopftuch »heutzutage« und im Alter der Beteiligten »einfach nicht mehr« passe,
bestitigt dies.

Weitere Falle

Intensiver, weil sprachlich und argumentativ elaborierter, zeigt sich die Reflexion der
eigenen machtvollen und gesellschaftlich gestiitzten Anspruchshaltung bei der Inter-
viewpartnerin Maria Zartmann. Auch sie geht auf Nachfrage der Autorin auf ihre Mei-
nung zum muslimischen Kopftuch ein:

MZ:Ja, also die Kopftuchfrage, also da hab ich mich oft mit Leuten auch auseinander-
gesetzt, weil () da hatte ich auch so ein Erlebnis in Israel im Bus, da sa ne jiingere Frau
neben mir und ih, die, die fragte mich, glaub ich, was ich mache, woher ich komme,

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

317


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318

Grauzonen des Alltagsrassismus

und so. und das war ne gebildete Muslimin, die mir erklart hat, dass sie ihr Kopftuch

tragt, weil sie das will und weil das fiir sie auch 4hm, also ihre, ahm, ihre Religion mit
beinhaltet, dass das aber nicht irgendwas wire, was sie einschrankt. und also, das war
fiirmich total plausibel und seitdem habe ich das auch anders sehen kénnen. und 4hm,
also sicherlich gibt’s (.) einige Frauen, die das tun, weil ihre Mdnner oder ich-weif3-
nicht-wer halt die Religion so abstrakt als Gebot das verlangt und sie (.) sie befolgen
das halt. aber (.) also es gibt ganz viele, fiir die ist das ne bewusste Tat und die finde ich
zu respektieren. und, sehe ich tiberhaupt nicht, wieso wir das Recht haben zu sagen,
das diirft ihr nicht, ja. die deutschen oder europdische Frauen tragen ein Kreuzchen
um den Hals, da stort sich doch niemand dran. also, das hm, der, der, da wo es extrem
wird, das zeigt sich ja an anderen Stellen, ja. ja, den Gedanken und Auferungen und
letztlich Taten von Leuten [...]. (Z 310-328)

In Zartmanns Darstellung einer Encounter-Interaktion mit einer smuslimischen«< Frau
in einem Bus in Israel scheint zunichst jene binire Bedeutungsmatrix auf, die im ge-
sellschaftlichen Wissen tiber das Kopftuch von hegemonialer Kraft ist: >Musliminnen«
sind hier entweder gebildet, selbstbestimmt und >westlich« (= ohne Kopftuch) oder sie
sind unterdriickt, abhingig und streng religiés (= mit Kopftuch). In der Logik die-
ser Matrix wird das Kopftuch zur sichtbaren Charakterfacette erhoben — ein duferliches
Merkmal als Schliisselindiz fir das innere Wesen einer Person. Wir finden hierin die
Logik des klassisch-biologischen Rassismus wieder. Unter Riickgriff auf sie lisst sich
auf den ersten Blick bestimmen: Ist die Muslima eine von uns oder eine von denen? Ist
sie emanzipiert oder antiquiert? Teilt sie unsere Werte? Die Interviewpartnerin Zart-
mann aktualisiert jene Bedeutungsmatrix zunichst, allerdings ohne die antimuslimi-
sche Deutungsladung des Kopftuches als Symbol der Unterdriickung voll zu entfalten.
Die Reproduktion erfolgt vielmehr implizit und andeutungsweise, indem die Begeg-
nung zur empirischen Abweichung vom Normalfall konstruiert wird. Dies zeigt sich an
der Betonung derjenigen Eigenschaften, die nicht ins Bild der unmiindigen Kopftuch-
tragerin passen wollen: Die muslimische Busnachbarin charakterisiert Zartmann als
»gebildets, selbstbewusst, initiativ. Dass sie dabei trotzdem ein Kopftuch trigt, stellt fiir
sie einen Widerspruch dar, der erst durch das Gesprich aufgelost werden konnte: »dass
das [Kopftuch, Anm. d. Verf.] aber nicht irgendwas wire, was sie einschrinkt. und also,
das war fiir mich total plausibel und seitdem habe ich das auch anders sehen kénnen.«
Zartmann betont im Anschluss, von der konkreten Begegnung abstrahierend, dass es
»viele« »>Musliminnenc« gebe, die sich »bewusst« fiir das Kopftuch entschieden. In dieser
expliziten Widerlegung des antimuslimischen Ideologems vollzieht sich noch einmal
dessen Reproduktion. Es ist die Benennung des Unerwarteten und Besonderen an der
Muslima, die sie weiterhin als >Fremde« fixiert. Die Vorstellung von der unterdriickten
Frau im Islam bleibt bei Zartmann hier trotz Gegenargumentation aktiv.

Am Ende ist es eine andere Diskurspraxis, die es ihr ermoglicht, sich der Sogkraft
antimuslimischen Wissens zu entziehen: Es ist die von ihr gestellte Frage nach der Le-
gitimitit der Bewertung des Kopftuches durch die >westliche« Gesellschaft. In dieser
abschlieflenden Einordnung zeigt sich ein Moment kritischer — personlich wie kollek-
tiv gewendeter — Selbstreflexion. Zartmann artikuliert hier explizit, dass mit dem Urteil
tiber sMusliminnenc« eine gesellschaftliche Machtposition verbunden ist, an der auch sie

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

partizipiert: »ich [sehe] itberhaupt nicht, wieso wir das Recht haben zu sagen, das diirft
ihr nicht, ja. die deutschen oder europiische Frauen tragen ein Kreuzchen um den Hals,
da stort sich doch niemand dran.« Wer gibt uns das Recht, iiber die Entscheidungen
der anderen zu befinden, uns damit iiber sie zu stellen? Hier scheint auf, was auch
bei Koller wirkte: die Ablehnung der durch rassistische Wissensbestinde legitimierten
eigenen Privilegierung, das Erkennen von fehlender Gleichheit und Freiheit zur Selbst-
bestimmung, die sich im Modus hegemonialer Aneignung gerade nicht erkennen lisst.
In dieser Selbstreflexion liegt das Potential fiir eine durchdringende und nachhaltige
Widerstandigkeit, die allein das Identifizieren rassistischer Zuschreibungen nicht leis-
ten kann. Und so bricht auch der anschlieRende Vergleich mit den »Kreuzchen« der
deutschen/europiischen Frauen die Logik rassistischer Veranderung: statt Differenzen
zu skandalisieren werden durch ihn Gemeinsambkeiten zwischen >muslimischen< und
nichtmuslimischen Glaubenspraxen betont.

4.3.2.2 Die eigene Sprachpraxis analysieren
Ein weiteres Muster punktueller Widerstindigkeit gegen antimuslimische Ideologeme
zeigt sich in Momenten, in denen die Interviewpartner“innen sich die alltagskommu-
nikative Ubernahme rassistischer Zuschreibungen - konkret: die Verwendung spezi-
fischer Begriffe und Konzepte, in denen sich antimuslimische Ideologeme sprachlich
manifestieren — bewusst machen und dies offen thematisieren. Anders als bei der Re-
flexion der eigenen Machtposition, die das systemische Element von Rassismus dar-
stellt (vgl. Kap. 2.1), zielt dieses Reflexionsmuster stirker auf die inhaltlich-semantische
Ebene des rassistischen Apparats. Auch hier wird der hegemoniale Aneignungsmodus
punktuell durchbrochen, indem die Interviewten sich mit ihrer eigenen - alltagskom-
munikativen — Verstrickung in rassistische Wissensbestinde kritisch auseinanderset-
zen. Dabei zeigt sich der dilemmatische Charakter dieser Diskurspraxis daran, dass
die betreffenden Begriffe, Konzepte und Annahmen zwar in ihrer essentialisierenden
Qualitit erkannt werden, sie in den konkreten Gesprichsausschnitten aber trotzdem
verwendet werden. Zwischen Reflexionspraxis und Sprachpraxis entsteht mithin ei-
ne Diskrepanz, ein dilemmatisches Spannungsverhiltnis, das von den Interviewpart-
ner*innen jedoch nicht argumentativ bearbeitet und geglittet wird — wie dies im Fall
der polarisierenden Diskurspraxen mit der Konstruktion binirer Teilphinomene erfolgt.
Dieses Dilemma zeigt sich bei der Interviewpartnerin Paula Feldstein besonders
deutlich, auch weil sie darauf explizit hinweist. Auf die Frage der Interviewerin, ob es
fiir Feldstein ein Problem darstelle, wenn sie in Deutschland auf Personen treffe, mit
denen sie sich sprachlich nicht verstindigen kénne,*® bejaht sie dies und bekundet offen
ihren Unmut dariiber. Dabei zeigt sich im Verlauf ihrer Ausfithrungen, dass Feldstein
iiber die adiquate Charakterisierung der Gruppe, der sie mangelnde Deutschkennt-
nisse attestiert, ins Griibeln gerit. »Viele Moslems« sprachen laut ihrer Wahrnehmung

26  Es handelt sich hierbei um eine immanente Frage. lhr voraus geht eine detaillierte Anekdote der
Interviewpartnerin, in der sie schildert, wie sie in einer Teestube in Deutschland vermutlich nicht
verstanden und —als Frau—auch nicht hereingelassen werden wiirde. Eine eingehende Analyse
der Anekdote findet sich in Kap. 4.1.1.1.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

319


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320  Grauzonen des Alltagsrassismus

»mitunter kein Wort Deutschg, allerdings miissen »man« das durchaus »so'n bisschen
differenzieren«.

PF:[..] Damussichsagen, find ich’s schon (2) argerlich, dass viele Moslems, wobei man
dasjetzt eben auch wieder so'n bisschen dhm, differenzieren muss, aber das ist haltin
meinem Kopf verkniipft einfach mit, mit 4hm Tirken oder arabisch abstimmigen [sic!]
Menschen 4hm (.) dass die eben mitunter kein Wort Deutsch sprechen und dhm, in

Deutschland auch nur leben kénnen, weil sie eben ihren eigenen Mikrokosmos haben,
der eben aus der Teestube besteht, aus dem Supermarkt, aus (.) ihrer Kirche und so
weiter und so fort. also, das weitet sich ja aus [..] sprachlich finde ich’s (2) nicht so gut,
dass es da eben dhm (.) viele gibt, die einfach kein Deutsch sprechen, wobei eben, wie
gesagt, das hatjetzt nicht @unbedingt was mit Moslems@ zu tun. also dasist halteben
einfach dieser, diese Synapse, die im Kopf bei mir eben irgendwann mal geschaltet
wurde, dass (.) Arabischstimmige () eben immer Moslems sein miissen, ist die eine
Ceschichte, dass das schon mal falsch ist und 4hm, dass alle Tiirken natiirlich Moslems
sind, da gibt’s ja gar keine Ausnahme ((ironisch)). also, das ist halt einfach in meinem

Kopf drin, deswegen- aber dadurch ist natiirlich meine Meinung oder mein Bild auch
gewachsen. (Z 634-669)

Die Interviewpartnerin legt ihre ethnisierenden Zuschreibungen an >Muslim*in-
nen« — der sie in neo-rassistischer Logik defizitire Sprachkompetenzen attestiert — hier
zunichst selbstkritisch offen. So seien es eigentlich nicht >Muslim*innen« — »das hat
jetzt nicht unbedingt was mit Moslems zu tun« — sondern tiirkische bzw. arabische
Migrant*innen, deren Deutschkenntnisse Feldstein pauschal fir unzureichend er-
klart. Da bei ihr jene Gruppenkategorisierungen derart eng verkniipft seien, liege die
Identifikation der Problemgruppe als smuslimisch« fiir sie jedoch »einfach« nahe. Die
Interviewte macht damit zunichst auf die unangemessene Synonymisierung aufmerk-
sam, um anschlieRend eine Rechtfertigung fiir deren Verwendung vorzutragen: »das
ist halt in meinem Kopf verkniipft einfach«. Das Dilemma entsteht nun zwischen die-
ser offen artikulierten Erkenntnis und der Sprachpraxis Feldsteins. Sie verwendet die
Synonymisierung trotzdem, fragt nicht nach differenzierteren Alternativen. Die hier
angestoflene Selbstreflexion kommt iiber das Moment der Identifikation rassistischer
Sprachkonzepte nicht hinaus.

Auch im zweiten Teil des Zitats*” kommt Feldstein auf die Synonymisierung von
Migrant*innen und >Muslim*innen< noch einmal zu sprechen. Der argumentative Auf-
bau dieses Abschnitts erfolgt nahezu parallel zum ersten: Zunichst erfolgt die Bewer-
tung (»sprachlich find icl’s nicht so gut«), dann die Problembeschreibung (»dass es da
eben viele gibt, die einfach kein Deutsch sprechen«) und zuletzt Selbstreflexion und
Ursachenanalyse (»eben einfach diese Synapse, die im Kopf bei mir eben irgendwann
mal geschaltet wurde«). Die Wiederholung des bereits Argumentierten und dessen par-
allele Anordnung machen Feldsteins dilemmatische Positionierung ein weiteres Mal
deutlich: Einerseits ist sie sich der mangelnden empirischen Haltbarkeit des Gesagten
bewusst und artikuliert dies offen, andererseits hat sie den gedanklichen und sprach-
lichen Reduktionismus fiir sich akzeptiert: »das ist halt einfach in meinem Kopf drin«.

27  Der zweite Teil beginnt mit»sprachlich finde ich’s...«.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Der Einsatz von Ironie ermdoglicht es der Interviewpartnerin zudem, sich von der eth-
nisierenden Zuschreibung rhetorisch zu distanzieren (»dass Arabischstimmige eben
immer Moslems sein miissen«). Zu bedenken ist, dass Feldsteins terminologische De-
konstruktion durch die spezifische Interviewsituation méglicherweise erst provoziert
wurde. Die Interviewpartnerin agiert hier auch im Sinne eines positiven Interessensma-
nagements, wenn sie ihre eigenen generalisierenden Annahmen offenlegt. Ungeachtet
dessen verweisen ihre selbstreflexiven Einlassungen jedoch darauf, dass ihr enzyklo-
pidisches Wissen und ihr praktischer Sprachgebrauch in einem Spannungsverhiltnis
stehen.

Dass es sich hier lediglich um eine kritische Momentaufnahme handelt, darauf ver-
weisen auch das Ausbleiben weiterfithrender Erérterungen, etwa was die gesellschaft-
lichen Folgen solcher Generalisierungen anbelangt. Was Feldstein auslisst, ist der Ver-
such eines Perspektivwechsels zur Beantwortung der Frage, wie sich eine derartige
Bezeichnung aus Sicht der Bezeichneten ausnehmen wiirde. Auffillig ist zudem, dass
Feldstein tiber die historischen Bedingungen, die bei vielen Migrant*innen der soge-
nannten >Gastarbeiter*innen«-Migration den Erwerb der deutschen Sprache erschwer-
ten — mitunter sogar gezielt verhinderten (etwa durch Unterricht in der Muttersprache
zur Bewahrung der Riickkehroption fir Kinder von >Gastarbeiter*innenc in Deutsch-
land Anfang der 1970er Jahre, vgl. Seifert 2012) — ebenfalls keine Ausfithrungen macht.
Das soziologische Wissen, das hierzu gesellschaftlich zur Verfiigung steht, bleibt unbe-
riicksichtigt. Dabei geht es nicht darum, Feldstein der strategischen Missachtung be-
stimmter Argumente zu {iberfithren (wir wissen schlichtweg nicht, ob ihr ein derartiges
Wissen tatsichlich zur Verfiigung steht und sie es bewusst ignoriert). Vielmehr inter-
essiert, welche soziale Wirklichkeit die Interviewpartnerin durch das Auslassen ent-
sprechend differenzierterer, weniger verurteilender Argumente herstellt und inwiefern
sich in ihren alltagskommunikativen Erklirungen antimuslimische Ideologeme stabi-
lisieren.

In einer ersten Gesamtbetrachtung der hier beobachteten sprachkritischen Dis-
kurspraxis ldsst sich festhalten, dass Feldstein trotz ihres selbstreflexiven Eingestind-
nisses rassistische Ideologeme von integrationsunwilliger Muslim*innen reproduziert. In-
dem sie >Muslim*innenc« auf ihre (vermutete) Migrationserfahrung reduziert und ihnen
zudem ein fehlendes Interesse am Spracherwerb unterstellt (»weil sie eben ihren ei-
genen Mikrokosmos habenc), erklirt sie sie nicht nur zu Fremden im gesellschaftlichen
Innern. Indem sie historische Umstinde und gesellschaftliche Verhinderungsstruktu-
ren ignoriert, pathologisiert sie sie auch und erklirt fehlende Sprachkenntnisse kurzum
zum Ausdruck personlich-charakterlicher Miangel. Das hier vorliegende Dilemma zeigt,
dass sich ein enzyklopidisches Wissen und antimuslimische Zuschreibungen keines-
falls ausschliefRen miissen. Feldstein weifs, dass die religiose Zugehorigkeit zum Islam
keinen Aufschluss iiber die ethnische Herkunft einer Person gibt. Dennoch finden sich
eben solche Ethnisierungen in ihrer Sprachpraxis wieder. Dabei bestitigt sich, dass po-
litische Interventionen zum Abbau und zur Privention rassistischer Wahrnehmungen,
die primir auf Informations- und Bildungsangebote setzen, gegen einen erheblichen
Widerstand bewihrter Denk- und Sprachmuster arbeiten miissen (vgl. Essed 1990: 32).

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

kYAl


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322

Grauzonen des Alltagsrassismus

Weitere Falle

Auch bei anderen Interviewpartner*innen zeigen sich in terminologischer Hinsicht An-
sitze zur Selbstreflexion: Etwa bei Henry Neuner (29), einem Diplom-Ingenieur aus
Koln. Auf die Frage, wie prisent »Muslim*innen<im eigenen Stadtteil sind, reproduziert
Neuner einen ganzen Komplex antimuslimischer Bilder, deren generalisierende Qua-
litat er zwar benennt — »die ganzen Klischeebilder« — jedoch nichtsdestotrotz in seine
Beschreibungen einbindet.

I: Ok, ok. und hier jetzt so in Miihlheim, wie prasent ist das so auf der Strafle, weil du
sagst, also man-

HN: LZiemlich. also, es gibt halt ganz viele von, von, von diesen, was man
haltsosieht, so Cliquen, die die ganzen Klischeebilder- so irgendwelche getunten Mer-
cedesse [sic!], die ganzen Autos, ahm, relativ verschleierte Frauen, irgendwie teilwei-
se so dieses, dieses, dieses Klischeerollenbild, was man einfach hat, so, weif ich, so
(.) was man halt so kennt, von diesen ganzen Einwandererbildern, weif? nicht irgend-
wie, Mann im Anzug geht dann irgendwie her, hatso irgendwie seinen Bart, irgendwie
drei Schritte dahinter lduft halt die Frau irgendwie, schlepptdie Tiiten, dann irgendwie
noch ein paar Kinder dann dabei, aber, ich sag mal, alles noch in nem, ich sag mal, nor-
malen Mafle. also, ich sag mal so, Vollverschleierung oder so, haste hier nicht. (Z 83-99)

Neuner entwirft verschiedene urbane Alltagsszenen, die stark an der medialen Repri-
sentationslogik von >Muslim*innenc als Migrant*innen orientiert sind: So werden diese
hiufig in Gruppen dargestellt (hier: »Cliquen«), mannliche Muslime werden als tiber-
trieben maskulin, chauvinistisch und machohaft portritiert (hier: »getunte Mercedes-
se«, »Mann im Anzug [..] hat seinen Bart [..] Frau schleppt die Tiiten«), Frauen hin-
gegen als unterdriickt und tiberreproduktiv (»verschleierte Frauen [..] noch ein paar
Kinder dann dabei«) (vgl. Kap. 1.2.3). Hinsichtlich des hier interessierenden Dilemmas
ist aufschlussreich, dass Neuner im Verlauf seiner Beschreibung wiederholt zwei Din-
ge betont: Erstens, dass es sich um Bilder handelt, die — weil sie »Klischees« sind - die
Realitit auf wenige Aspekte zusammenkiirzen und zweitens, dass sie Bestandteil eines
kollektiven Wissens iiber >Muslim*innen« sind. Es sind Bilder »die man einfach hat,
was man halt so kennt«. Ahnlich wie Feldstein begibt sich auch Neuner dabei in ein di-
lemmatisches Verhiltnis zu den ihm zuginglichen rassistischen Deutungsressourcen:
Einerseits enttarnt er sie als verkiirzt, als empirisch inaddquat und mithin als iber-
arbeitungsbediirftig, andererseits normalisiert und legitimiert er sie, indem er sie zur
Beschreibung seiner eigenen unmittelbaren Lebensumgebung nutzt.

Wihrend bei den nunmehr vorgestellten Analyse-Momenten deutlich geworden
sein sollte, dass es sich um schlaglichtartige Reflexionen handelte, férdert der fallinter-
ne Vergleich eine weitere Gesprichspassage zutage, ebenfalls aus dem Interview mit
Paula Feldstein, in der jene erneut terminologische Reflexionen anstellt, diesmal jedoch
argumentativ wesentlich elaborierter und in Bezug auf ihre im Interview realisierte
Sprachpraxis auch konsequenter. Weil es sich bei dem verhandelten Begriff um ein
Konzept handelt, mit dem auch neo-rassistische Ideologien regelmifiig operieren, das

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Konzept der westlichen Welt, wollen wir uns diesen Interviewausschnitt nachfolgend
noch einmal genauer ansehen.

Eingefithrt wird der Begriff dabei von der Autorin selbst, die mit der Frage nach der
»Vereinbarkeit« von >Islam« und >westlicher Welt< auf ein im Rekrutierungsfragebogen
verwendetes Item Bezug nimmt. Um die bereits in der Frage encodierte Dichotomie
nicht umstandslos zu iibernehmen, wird der Fokus des Interesses auf das verwendete
Konzept >westliche Welt< selbst gelenkt. Was versteht die Interviewpartnerin eigent-
lich darunter? Wer gehért dazu und wer nicht? Unter methodischen Gesichtspunkten
sei — bevor wir uns den Einlassungen Feldsteins zuwenden — an dieser Stelle noch auf
zweierlei hingewiesen: Erstens wird durch die Art der Fragestellung eine reflexiv-ar-
gumentative Antwort bereits provoziert, d.h. anders als bei den vorher betrachteten
Gesprachspassagen, die auf eine Beschreibung (H. Neuner/Stadtteil) bzw. eine andere
Thematik (P. Feldstein/Spracherwerb) abzielten, wird hier dezidiert eine argumentative
Stellungnahme zum betreffenden Terminus eingeleitet. Zweitens wird auf das Instru-
ment des Online-Fragebogens Bezug genommen, der fiir die inhaltliche Gestaltung der
Interviews allerdings nur eine untergeordnete Rolle spielt (vgl. Kap. 3.1). Da es der Ar-
beit aber darum geht, zu den etablierten Konzepten standardisierter Forschung eine
methodische Ergidnzung in Form eines qualitativ-interpretativen Zugangs anzubieten,
wurden entsprechend problematische Konzepte unter der Maf3gabe methodischer Of-
fenheit und Selbstliufigkeit den Interviewpartner*innen zur kritischen Evaluation an-
geboten.

Schauen wir nun auf die inhaltliche Erérterung des Begriffs swestliche Welt« durch
Feldstein, so zeigt sich, dass eine kulturessentialistische Deutungsweise auf explizit-
sprachlicher Ebene vermieden wird. Feldsteins Argumente stiitzen sich auf eine dko-
nomische Lesart des Konzeptes sowie darauf, dass die swestliche Welt« nicht kontextun-
abhingig bestimmt werden konne, da deren Definition unmittelbar von der Perspektive
der Betrachtenden abhinge.

I: Ok, kommen wir mal zum Fragebogen. Eine Frage im Fragebogen war ja, dhm
»Kdnnen Sie sich vorstellen, kannst du dir vorstellen oder wiirdest du zustimmen, dass
der Islam ahm, in die westliche Welt gehdrt« oder »Gehort der Islam, deiner Meinung
nach in die westliche Welt«. jetzt ist der Begriff »westliche Welt« irgendwie einer, der
gerne fallt, weil er so schon griffig ist. aber ich frage mich, was 4hm, steht eigentlich
dahinter? also was ist die Bedeutung von »westlicher Welt«? wo ist die, wer gehdrt
dazu? kann man die irgendwie verorten, zeitlich, riumlich, politisch?

PF: Puh, also, wenn man’s-

I: Lkannst du damit was anfangen?

PF: Also, ich kann mit dem Begriff was anfangen, wobei:: ich auch denke, dass der:
(.) eigentlich schon zu: verallgemeinernd ist. also, man hat versucht, den grofR-
ten gemeinsamen Nenner zu finden (), um bestimmte Werte oder Ansichten:,

Wirtschaftssysteme, das spielt da ja alles mit rein, unter, unter einem Hut zu verei-

nen. also, ich finde zum Beispiel nicht, dass die EU die westliche Welt ist, also in Gdnze.
ich glaube oder ich hab fiir mich irgendwann mal beschlossen, dass als westliche Welt
fir mich &hm, aus wirtschaftlicher Sicht sozusagen, die wirtschaftlich ertraglichsten

Lander () in der EU beziehungsweise aufierhalb der EU stehen und man die dann

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

323


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324

Grauzonen des Alltagsrassismus

unter diesem Begriff zusammenfasst. weil @also@ wenn man’s mal, also wenn man’s
runterbricht auf das, auf das Wort an sich () ist die westliche Welt immer woanders,
es kommt drauf an, wo man steht. also, geographisch. weil, wenn ich in Frankreich

bin, ist die westliche Weltja sozusagen Amerika, stehe ich in Amerika ist die westliche
Welt trotzdem Russland. also, es ist halt immer so ne Sache, in welche Richtung guckt
man, wo kommt man her. &hm, ich glaube () nicht, dass man die westliche jetzt
anhand von, von Glaubens- hm, wie sagt man, Glaubensgrundsétzen oder irgendwas

iiberhaupt betiteln kann, weil dann wiirde man (2) ich @fang noch man an@- also
ich nicht, dass man das glaubensmafig einstufen kann (.), weil man dann () fir sich
festlegen wiirde, was ist richtig, was ist falsch. also, die westliche Welt an sich ist ja
vom Begriff her schon positiv belastet, was eben auch gewachsen ist, logischerweise,
dieser Begriff. aber, dhm (.) wenn man, wenn man das jetzt als Ganzes sehen wiird-
also, oder fiir mich ist die positiv gepragt aus meiner Bildung heraus sozusagen, ist
fiir mich, wenn ich »westliche Welt« hére, ist das was Gutes. ahm, wenn ich das jetzt
versuchen wiirde, auf nen Glauben umzustricken wiirde fiir mich bedeuten, alles, was
nicht in dieser westlichen Welt geglaubt wird, ist was Schlechtes. weil die westliche

Welt ist ja was Gutes. und ich glaube, das funktioniert schon wieder nicht, [...]

I: Heifdt das, du kannst mit der Frage was anfangen, »Passt der Islam in die westliche
Welt«?

PF: Naja, dh es ist halt eigentlich n Widerspruch, also fiir mich ist es n Widerspruch
in sich, weil die westliche Welt, wie gesagt, fiir mich was, was Wirtschaftliches ist
aus meiner Emo-tion her- also nicht aus meiner Emotion, sondern aus meinen (.)
Empfinden heraus, ist die west-liche Welt n Wirtschaftsbegriff und der Islam ist n
Glaubensbegriff. und dh, Wirtschaft und Glauben haben mit einander nichts zu tun
oder beeinflussen sich ohne Frage also das aufjeden Fall, aber man kann das nicht, das
ist wie, als wenn man Apfel und Birnen vergleichen wiirde. es ist beides Obst, ok, aber
es ist halt einfach komplett verschieden, man kriegt es nicht in eine Form. (Z 146-233)

Die Verweigerung der Interviewpartnerin gegeniiber einer kulturessentialistischen
Lesart des Konzeptes zeigt sich nun anhand verschiedener argumentativer Einwinde.
So bezeichnet sie den Begriff als »verallgemeinernd« und reduktionistisch, weil durch
ihn eine symbolische Vereinheitlichung verschiedener »Werte und Ansichten, Wirt-
schaftssysteme« vorgenommen werde. Dieser homogenisierenden Perspektive schlief3t
sich Feldstein nicht an, sondern plidiert dafiir, den Begriff ausschliefilich zur Bezeich-
nung wirtschaftlich fithrender Linder zu verwenden. Von religiésen Zuschreibungen
will sie den Begriff entkoppeln — anhand von »Glaubensgrundsitzen« liefie dieser sich
nicht »einstufen«, weil damit immer eine moralische Bewertung einherginge: »was ist
richtig, was ist falsch«. Indem Feldstein ihre durch Sozialisation erworbene Standort-
gebundenheit expliziert, macht sie klar, welche Konnotation mit dem Konzept fir sie
einhergeht: »fiir mich ist die positiv geprigt aus meiner Bildung heraus sozusagen, ist
fiir mich, wenn ich >westliche Welt< hore, ist das was Gutes«. Einen Glauben in dieses
Konzept zu integrieren, hiefe fiir sie zwangsliufig, diesen zu bewerten. Eine solche
Bewertung wire in ihren Augen jedoch unzulissig: »das funktioniert [...] nicht«.

Die Reflexionen der Interviewpartnerin sind interessant, weil sich zwischen expli-
ziter Aussageebene und impliziten Orientierungen ein Widerspruch aufspannt: Argu-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

mentativ verweigert sich Feldstein einer differentialistischen Interpretation, wie ihn
die Frage nach der Vereinbarkeit zweifelsohne aufwirft, implizit entwirft sie jedoch ei-
ne Vorstellung von >westlicher Welt, die hochgradig essentialistisch ist. Dies zeigt sich
an einem Argument, das Feldstein nun gerade auslisst. Die Tatsache nimlich, die die
>westliche Welt« als einen Ort beschreibt, an dem die Abwesenheit irgendeiner Glau-
bensgruppe de facto undenkbar ist. Die swestliche Welt< ist dabei immer schon ein Ort
von Gleichzeitigkeiten und Dynamiken, von Mobilitit und Wandel, an dem religise
Vielfalt, kulturelle Hybriditit sowie wechselhafte und flieflende Identititen vorherr-
schen. Vor dem Hintergrund derzeitiger gesellschaftlicher Diversifizierungsprozesse
durch Migrationsbewegungen und globalisierte Kommunikations- und Wirtschaftsbe-
ziehungen liegt eine derartige Vorstellung von swestlicher Welt« iiberaus nahe. Feldstein
hingegen entwirft einen Ort, an dem es Religionen gibt, an die »nicht in dieser west-
lichen Welt geglaubt« wird. >Den Islams¢, um den es bei dieser Frage geht, verweist sie
damit implizit — auch wenn ihre Argumentation auf das genaue Gegenteil abhebt — auf
ein gesellschaftliches AuRerhalb. Durch ihr Verstindnis von >westlicher Welt« als einem
reinen Wirtschaftsbegriff gelingt es ihr zwar argumentativ, sich dem Zugriff antimusli-
mischer Differenzdeutungen zu entziehen, ihr Argument des Widerspriichlichen klam-
mert dabei jedoch eine Art symbolischen Schutzraum auf: »das ist wie, als wenn man
Apfel und Birnen vergleichen wiirde«. Im Ausbleiben eines Bekenntnisses zum Islam
als de facto zugehorig zu einer Welt, die sie als »Gutes« zu sehen gelernt hat, zeigt sich
das implizite Festhalten Feldsteins an einem Wissen, das jene symbolisch voneinander
trennt.

Auch weitere Interviewpartner*innen aus dem deutschen Teilsample zeigen punk-
tuelle Widerstindigkeiten gegeniiber einer hegemonial-rassistischen Lesart des Begriffs,
wie sich auch an den Ausfithrungen Benjamin Walthers (31), einem Absolventen der
Sprachwissenschaft aus Koln, erkennen lassen. Wahrend Paula Feldstein die implizi-
ten Negativevaluationen herauspripariert, die mit einer kulturdifferentialistischen In-
terpretation des Begriffs einhergehen, verweist Walther ebenfalls auf die implizierte
eurozentrische Perspektive. Im Anschluss stellt er die dichotomisierend-nationalkultu-
rellen Implikationen des Begriffs — deren Konservatismus vs. unsere Lebensart — durch
eine querverlaufende, transnationale Perspektive bloR. Jener Konservatismus, der an-
geblich nur die >Anderenc« jenseits der >westlichen Welt« auszeichne, findet sich laut
Walthers Argumentation auch bei uns. Das Paradigma zivilisatorischer Gegensitze, wie
es vom Begriff der swestlichen Welt«implizit transportiert wird (s.a. Hall 1995), wird hier
vom Interviewpartner — allerdings typisch fiir den dilemmatischen Aneignungsmodus
lediglich partiell — unterlaufen. Einerseits verbindet er mit dem Begriff die eigene fort-
schrittliche Lebensweise, wobei das »uns« hier national gerahmt ist. Andererseits de-
konstruiert er diesen Interpretationsrahmen und verschiebt den Gegensatz zwischen
»konservativ« und »modern-fortschrittlich« in die Grenzen der eigenen Gesellschaft:
Nun sind es nicht mehr nationale, sondern regionale Grenzverliufe (Stadt/Land), die
er fiir kulturelle Unterschiede verantwortlich macht.

BW: Ja, ich glaub, irgendwie, mit westlich orientiert verbinden wir eher das, wie wir
selber leben und, ahm, oder wie man glaubt, also ((unterbricht sich, lacht verlegen)),
ja, doch wie wir selber praktisch so leben // ok // und wir kénnen’s uns nicht anders

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

325


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326

Grauzonen des Alltagsrassismus

vor-, vorstellen, beispielsweise jetzt in ner etwas konservativeren Gesellschaft oder
so zu leben //ja // obwohl, wobei, ich glaube noch nicht mal, das ist jetzt groRartig
ne Frage, ahm, der Herkunft unbedingt, also unmittelbar, der, der Nationalitit oder
so//ja// &hm, sondern eher beispielsweise, ist man jetzt in der Stadt aufgewachsen
oder auf m Land aufgewachsen//ja//. in der Eiffel hier ein paar Kilometer weiter,
da haben Sie noch urkonservative Verhiltnisse //ja // zum Teil, hm, da wiirden Sie
in Istanbul auch fiir ausgelacht werden ((lacht)) //ja// sagen wir es mal so//ja//.
(Z 200-211)

Insgesamt zeigt sich anhand der analysierten Beispiele, wie die hegemoniale Aneignung
antimuslimischer Ideologeme durch sprachkritische Selbstreflexionen irritiert und so
zumindest kurzzeitig unterbrochen werden kann. Die zitierten Interviewpartner*in-
nen nutzen hier das Gesprich zur argumentativen Dekonstruktion ideologisch auf-
geladener Sprachbilder und essentialistischer Kulturkonzepte — ihre Widerstindigkeit
scheint insgesamt jedoch fragil, und mitunter oberflichlich, da sie sowohl gegen impli-
zit-pauschalisierende Kontinuititen als auch gegen eine routinisierte Alltagssprachpra-
xis ankdmpfen muss. Thr Potential, gesellschaftlich verfiigbare, antimuslimische Ideo-
logien langfristig zu stéren oder gar in eine humanere, anerkennende und solidari-
sche Alltagssprache zu transformieren, muss vor diesem Hintergrund als beschrinkt
betrachtet werden.

4.3.3 Medienislam vs. bekannter Islam

Ein weiteres Muster punktueller Widerstindigkeit lsst sich in der alltagskommunikativen
Auseinandersetzung der Interviewten mit islambezogenen Medieninhalten feststellen.
So finden sich unter den deutschen und US-amerikanischen Interviewpartner*innen
einige, die Mediendiskursen itber >Muslim*innen< und »den Islam« — mal eher pauschal,
mal durchaus differenziert — Negativismus, Sensationalismus und Einseitigkeit attes-
tieren. Unter den deutschen Interviewten, insbesondere jenen, die iiber direkte Kon-
takterfahrungen mit >Muslim*innen« verfiigen, gibt es zudem Fille, die eine explizite
Gegeniiberstellung von vermitteltem Medienislam mit einem lebensweltlich erfahrenen,
personlich erlebten Islam vornehmen. Die massenmedial vermittelte Realitit iiber die
Religion des Islams und seine Anhinger*innen erfihrt in dieser Diskurspraxis eine
kritische Betrachtung. Allerdings stellt sich auch diese, wie wir im Folgenden sehen
werden, als wenig nachhaltig heraus.

Wir wollen zunichst Beispielpassagen betrachten, in denen die islambezogene Me-
dienberichterstattung explizit und kritisch reflektiert wird (wobei es hier noch nicht
zur Bildung von Dilemmata kommt). Dabei sind es die Interviewpartner*innen Luise
Drechsel und Henry Neuner, die die Massenmedien nicht pauschal verurteilen, son-
dern zunichst durchaus anerkennend eine Themen- und Meinungspluralitit im Jour-
nalismus feststellen. So beobachtet Drechsel zwar eine Dominanz von Negativthemen,
differenziert dieses jedoch mit einem Verweis auf Nischenmedien, die auch positive
Portrits iiber »Menschen, die ganz freiheitlich leben« anbieten.

LD: Ja. also, wenn ich jetzt ein Pauschalurteil machen wiirde, wozu @es immer Aus-
nahmen gibt@, sozusagen//ja//, dann wiirde ich sagen, eigentlich eher negativ,

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

weil viel iiber diesem dhm (2) ja, auch das, was mir ja begegnet und das was mir
fremd ist, auch viel berichtet wird. so, iiber dieses »ja, was weif} ich was, die Frauen
und alle verschleiert«, also solche Diskussionen werden immer gefiihrt. oder, 4hm,
heiliger Krieg und was weif$ ich was, aber so Menschen, die ganz freiheitlich leben,
da muss schon ein bisschen mehr suchen. dariiber wird auch berichtet, //ja // aber
das sind dann schon n bisschen, das ist sozusagen nicht die Jedentagpresse, sondern
das istirgendwie die besonderen Zeitungen oder sowas, wo da dann driiber berichtet
wird. // mhm // so, es wird schon-ja. (Z 666-677)

Ganz dhnlich differenziert auch Henry Neuner, der auf die Frage, ob sich die Medien-
berichterstattung tiber »den Islam« seit 2015, dem Jahr erhéhter Fluchtmigration nach
Deutschland, verindert habe, zunichst mit einem Verweis auf die Pluralitit der Blattli-
nien in Deutschland reagiert. Die Lesenden konnten sich entsprechend ihrer Vorlieben,
ihr eigenes Medienrepertoire zusammenstellen.

HN: Wiirde ich per se nicht so sagen, (.) wobei ich weder sagen wiirde, dass es besser
geworden ist noch dass es schlechter geworden ist. ich glaube eher, dass es so ist, dass
du dir bewusst dein Medium irgendwie wihlen kannst, (.) also ich glaub zum Beispiel,
der Islam wird in der FAZ anders dargestellt als im Spiegel. oder dass die WELT da an-
ders driiber schreibt als die Stiddeutsche und dann kannste halt anfangen, dain deine
Nischenzeitungen zu gehen, die dann, was weif$ ich was, irgendwie Junges Deutsch-
land versusJunge Freiheit oder so, die, die ganzen Geschichten. weifSich nicht, ich glau-
be, du kdnntest da schon irgendwie so das suchen, was du halt gerne lesen méchtest.
(Z1088-1098)

Trotz dieser grundsitzlich differenzierten Sichtweise fillt es Neuner nicht schwer, ein
konkretes Beispiel fiir eine dezidiert negative mediale Darstellung >des Islams«< zu fin-
den. So verweist er auf eine Ausgabe des Politmagazins Cicero, das kurz nach der Kélner
Silvesternacht 2015/16 auf besonders konfliktorientierte und diffamierende Weise tiber
die Religion berichtet habe. Neuners Beobachtungen decken sich dabei mit Ergebnis-
sen aus inhalts-, bild- und diskursanalytischen Arbeiten zur Islamberichterstattung in
deutschsprachigen Medien (vgl. Kap. 1.2.3).

HN: Also, was ich relativ krass fand war, ich weifs gar nicht wann das war, vor nem
halben Jahr oder vor nem Jahr, [...] was ich auch zusammen mit nem Freund relativ
hiaufig gelesen habe, oder (.) tue, war der Cicero, weil die ja ne relativ auch, also ich
fand, die hatten einen interessanten Ansatz, an das Thema Politik ranzugehen. also,
mehr so »wer ist der Mensch dahinter?« und so weiter und so fort und die hatten eine
Ausgabe nach der Silvesternacht gehabt, wo irgendwie so vorne irgendwie der Dom
gebrannt hatund so weiter und so fort. und da warein Artikel schlimmerals derandere,
alsoimmer nurdraufgehauen nach dem Motto, dh,>alles schlimm und alles Verbrecher
und das kannja gar nichts werden und«<(.) das fand ich dann, dann eher ne,ja (.) also ne
Verschlimmerung von dem, was ich da eigentlich von erwartet hatte [..]. (Z1126-1146)

Neben diesen Alltagsanalysen lassen sich auch allgemeinere und eher andeutungshafte
Anmerkungen iiber den Negativismus islambezogener Mediendiskurse finden. Ellen

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

327


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328

Grauzonen des Alltagsrassismus

Kaufmann etwa artikuliert ein diffuses Gefiihl, demzufolge die Islamberichterstattung
»komplett negativ« sei:

EK: [..] also () generell () gut, ich mein jetzt, ist ja oft so, dass in den Medien dann
(.) eher Negatives als Positives bericht- berichtet wird // mhm //. und wenn man jetzt
nur nach den Medien geht, wiirde ich sagen, (.) und dann Islam, dann ist es negativ,
komplett. (Z 678-682)

Auch unter den US-Interviewten finden sich Beispiele, in denen islambezogene Medi-
endiskurse als problem- und konfliktorientiert bewertet werden. So etwa bei Abigail
Frank (45),?® einer Hausfrau aus Chicago, die zwar iiber keine persénlichen Kontakter-
fahrungen zu >Muslim*innen« verfigt (die sie als Korrektiv zu den Medienbildern ein-
setzen konnte), deren Aussagen dennoch auf ein gewisses Problembewusstsein hindeu-
ten.

AF: [..] and going back to like the Islam thing, the one thing, ah, that does bother me is
that, you know, there is that whole separation between men and women, like, men
are considered superior to women. // mhm //and, and, and (2) in that case it’s also
very steeped in religion and of course I'm getting all of my information, like | said be-
fore //ja /[, was like from television, documentaries and what | read and- | don’'t have
any Muslim friends // mhm // or Islamic friends // mhm // [/ mhm [/ so | really can't go
by that, but |, I, you know- that’s why | try to, | try to be open-minded, like when | start
to-ah () it'’s a constant battle with myself to- // ok // you know, between good and evil
almost like when you catch yourself thinking bad things about somebody because of
how they look //ja // or how they dress //ja /] or whatever //ja /] you know, saying, you
know, shold on a second, you know, like, >you really shouldn’t think that way because
(.) you know, you're probably wrong<//ja//[..] when you make judgements on other
people //ja /] you're wrong. you're usually wrong. //ja // you know what | mean, so like
in terms of like the Islam thing, I'm sure that there are like some people who are like
beating their wives or whatever if they don’t obey or whatever //ja // but | won't think-
| think @ that 99 percent of them are not doing that@. you know, and | try to remind
myself, like >don’t believe the hype«. think for yourself. (Z 3-24)

[..] You know, again, like | grew up, | don't-it’s hard for me to, to separate what'’s (.) fact

and fiction and what’s not played up in the media here, you know. and I think a lot of
people are brought up that way, like, you don't know what to believe and so you just
go off of- your fear takes control of you. fear is a horrible thing. (23min, 30s)

Franks Aussagen sind in einen lingeren Monolog eingebettet, in dem sie ihre kritische
Haltung gegeniiber der katholischen Kirche ausfithrt. Wichtiger als eine wohlhabende
Kirchengemein-de sei es fiir sie, sich individuell zu Werten und Verhaltensweisen wie
Offenheit, Fairness und Toleranz zu bekennen. In diesem Zusammenhang macht sie

28  Frank hat als einzige im US-Sample nicht studiert, jedoch lange Zeit als Veterinartechnikerin ge-
arbeitet.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

deutlich, dass ihr Wissen iiber »den Islamc« ausschlieflich von Medieninhalten geprigt
sei, und sie ihn mit Negativannahmen iber die Religion — hier zum Thema Geschlechte-
rungerechtigkeit — assoziiere. Von diesen wolle sie sich jedoch nicht abhingig machen,
sondern sie anhand eigener Beobachtungen und Uberlegungen iiberpriifen: »don't be-
lieve the hype, think for yourself.« Trotz dieser durchaus medienkritischen Losung lisst
sich in Franks Einlassungen die alltagskommunikative Ubernahme populirer antimus-
limischer Ideologeme deutlich erkennen.

Das hier aufklaffende Dilemma, zwischen der Aktualisierung konfliktorientierter
Deutungsrahmen und dem Versuch der alltagsweltlichen Distanzierung, zeigt sich
beim deutschen Interviewpartner Mike Kéller noch einmal um einiges deutlicher. Wir
kommen mit seinem Fall zu der eingangs bereits angekiindigten Gegeniiberstellung
von >Medienislamc« und »erlebtem Islamx.

Die nachfolgende Textpassage aus dem Interview mit Koller beginnt mit der Frage
der Autorin, inwiefern er der Meinung sei, »der Islam« gehore in »diese Welt«. Das De-
monstrativpronomen zeigt an, dass damit ein Gesprachsgegenstand angesprochen ist,
der zuvor bereits thematisiert wurde. Es handelt sich (wie schon im vorhergehenden
Kapitel) um das Konzept der >westlichen Welt«. In seiner Begriffsbestimmung wihlt
Kéller Attribute wie »reich«, »wohlhabend« und »privilegiert« und gibt an, sich dieser
Welt personlich zugehorig zu fithlen. Dabei bringt er seine Dankbarkeit fiir die privi-
legierten Lebensbedingungen zum Ausdruck, von denen er in Deutschland »im Gegen-
satz zu anderen Lindern in unserm Umfeld« (Z 726-727) profitiere. Schauen wir uns
nun an, welche Lesart Koller hinsichtlich des Konzepts >westliche Welt« entwickelt:

I: Ok, hmm. passt der Islam in diese Welt?

MK: Also, den Islam, den wir in der Offentlichkeit vermittelt bekommen?

I: In unsere Welt? Hmm.

MK: Auf keinen Fall. in meinen Augen definitiv nicht. so, wie er vermittelt wird. so, wie
ich ihn von Freunden mitkriege oder wie Freunde ihn vor mir leben, definitiv. also, das
ist absolut vereinbar, ne. und dann ist es halt schwer, ne, ja () was ist der? oder, naja,
was ist der wirkliche Islam? ne? den, den wir in den Medien ver-, ver-dings? das ist zum
Beispiel was ((sucht nach Worten)) so n Thema, so n Reizthema bei einem auch so. das
ist zum Beispiel der NSU-Prozess. da ist dann zum Beispiel, die Prozesse sollen statt-
finden, alle Zeitungen, Medienvertreter melden sich an, aufler die Hiirriet. () schafft’s
warum, keine Ahnung, was da schiefgelaufen ist. also wird das nochmal neu vergeben,
weil es waren ja tiirkische Mitbirger da, ahm, drin, ne, oder die da, sind da betroffen,
sind da Opfer, also muss ne tiirkische Zeitung dabei sein. sacht man erstmal, »ok, ver-
stehe ich.« ne? dann fingt das an. da hdngt n Kreuz, das muss weg und so, ne. das::
(.) man weif, das ist nur so was, was man riitbergebracht bekommt. dann denkt man
am Anfang, »ja, ich geh doch auch nicht in die Tirkei und sach »ne, macht da das Auge
weg, ne!ich sitze hier, ich will dat nicht sehen.«aber kriegt das immer so vermittelt. ist
das wirklich so dann auch gewesen? ne? oder hat man, hat einer, vielleicht n anderer

Vertreter gesacht. »hdrma, wir hamja ne tiirkische Zeitung da, ne, wir wolln datja alles
ganz, ahm, offen halten hier und so, ne, dann hier mit so m Kreuz, das ist vielleicht n
bisschen daneben.«weifR man nie, wie das vermittelt wird, aber was an uns ritbergetra-
gen wird, ist schon, »naja, weifdte, kommen die da hin, kriegen die schon n Extraplatz

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

329


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330

Grauzonen des Alltagsrassismus

da gemacht, ne. ne deutsche Zeitung tritt zuriick, damit die da sitzen kdnnen und dann
beschweren sich noch. und dat muss noch weg und dat muss noch weg und dat muss
noch weg, ne.«das ist halt immer so die Frage, ne, die- man hat so den Eindruck, dass
sie halt s-sehr viel gefordert wird, ne. immer fordern, fordern, fordern. so, und wenn

ich das in meinem Freundeskreis so, (wieder jetzt auch n Kollege?) absolut, ne. das seh
ich teilweise klar, die haben ihre () ihre besonderen Sachen, ne, die sie in ihrem Alltag

haben, aber die find ich eher interessant, ne. wo ich sach so, ja, toll, wenn Alexander
mit dem Ahmad?® und so oder mit der Hosnia grof wird, ne, die haben dasselbe Alter
und der das mal miterlebt, ist ja super, ne. ich mein, wo kricht der dat besser vermit-
telt als im Freundeskreis, ne? um sowas mal zu sehen. aber, wie gesagt, das ist so n,
auf der einen Seite, ja, ist man da sehr, wo man sacht, auf gar keinen Fall. wenn man
auch iiberlegt, wieder mit Frauen, Ehrenmord oder so, alles so n Quatsch. (.) wo ich so
denke, dat, dat ((sucht nach Worten)) dat ist, fiir mich ist dat wie n Neandertaler, ne.
jetzt ohne irgendnen Tiirken irgendwie abwerten zu wollen, aber wieso (.) wieso muss
man jemanden toten, weil er nicht, sich nicht an, an paar Regeln hilt? ne? dann hatte
meine Familie mich schon so oft toten miissen, ne? // @(.)@ // weil ich an irgendwel-
chen Regeln mich nicht gehalten habe. nur jetzt bin ich n Mann, hab ich nochmal n
besonderes Privileg, aber das ist so, das, das passt nicht, wenn man sowas vermittelt-
und dann muss man halt aufpassen, wie wird es vermittelt, ne, wie kommt das riiber?
da ist man dann schon oft, ne, so ja gefdhrdet, ne. man merkt das bei sich selber, dass
man, ja, schnell, ne, auch dieses Denken, dieses allgemeine, oberflachliche Denken
bekommt, ne?//ja////ja/l. So. denn. (Z729-790)

In den Beschreibungen des Interviewpartners zeigt sich deutlich der dilemmatische Cha-
rakter in der Eindeutung verschiedener, inhaltlich divergierender Erfahrungen: Auf der
einen Seite stehen ihm Mediendiskurse als Deutungsressource zur Verfugung, mit de-
nen er verschiedene antimuslimische Narrative assoziiert. Diese reichen von der neo-
rassistischen Einschitzung, »der Islamc« passe »definitiv nicht« in die eigenen Kultur-
kontexte, iiber das Bild unrechtmif3ig fordernder und staatlicherseits bevorteilter Mi-
grant*innen (»dass sie halt s-sehr viel gefordert wird, ne. immer fordern, fordern, for-
dern«) bis hin zur Vorstellung kultureller >Uberfremdung« (»und dat muss noch weg
und dat muss noch weg und dat muss noch weg«), >Ehrenmorden< (»wenn man auch
tiberlegt, wieder mit Frauen, Ehrenmord oder so, alles so n Quatsch«) und dem Vor-
wurf zivilisatorischer Riickstindigkeit (»fiir mich ist dat wie n Neandertaler, ne«). All
dies sind Elemente einer nicht zuletzt auch medial vermittelten und vom Interview-
partner reproduzierten antimuslimischen Ideologie, die Kéller zur argumentativen Un-
termauerung seines Urteils fehlender Passfihigkeit zunichst ibernimmt: »Auf keinen
Fall. in meinen Augen definitiv nicht. so, wie er vermittelt wird«.

Die hier reproduzierten Mediendiskurse lisst er jedoch nicht unangefochten ste-
hen, sondern kontrastiert sie mit diversen eigenen Alltagserfahrungen, die Kéllers Aus-
sagen letztlich ins genaue Gegenteil umlenken. So passe »der Islams, wie er ihn »von
Freunden« miterlebe, »definitiv«. Koller fundiert sein gegenteiliges Urteil durch wert-
schitzende Aussagen iiber das alltigliche Zusammenleben mit >Muslim*innen< und die

29 Namen des Sohnes und dessen Freund gedndert.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Vorteile, die er insbesondere fiir seine Kinder darin sehe (»Ja, toll, wenn Alexander mit
dem Ahmad und so oder mit der Hosnia grofd wird, ne, die haben dasselbe Alter und der
das mal miterlebt, ist ja super, ne. ich mein, wo kricht der dat besser vermittelt als im
Freundeskreis, ne?«). Das hier nun entworfene, zweite Bild von bekannten >Muslim*in-
nenc scheint zwar nicht vollig frei von exotisierenden Zuschreibungen — so bezeichnet
Kéller die »besonderen Sachen« im »Alltag« von >Muslim*innen< mit einer gewissen di-
stanzierten Faszination als »interessant« — dennoch lassen sich in ihm Anzeichen von
Wertschitzung und Anerkennung sowie eine personenorientierte Perspektive des In-
terviewpartners erkennen (er spricht von »Freunden«, nennt deren Kinder beim Na-
men).

Bemerkenswert ist, dass der Interviewpartner Medienbild und Alltagserfahrungen
in ihrer Gegensitzlichkeit darstellt, ohne sie einander anzupassen — etwa indem seine
smuslimischen< Bekannten als weniger sympathisch oder der Medienislam als weniger
bedrohlich wahrgenommen wird. Die Diskrepanz zwischen diesen beiden Erfahrun-
gen stellt fiir ihn ein personliches Dilemma dar. Welcher der beiden Islame, die Koller
erlebt hat, ist »der wirkliche Islam«? Ist dem Medienbild zu trauen oder lost es nicht
eher ein »allgemeine[s], oberflichliche[s] Denken« aus? Der Interviewpartner entwirft
hier auch zwei verschiedene Selbstbilder: Im Zusammenhang mit dem >Medienislamx«
erscheint er als passiver Empfinger einer negativ geframten Berichterstattung, deren
Problemorientierung er zwar erkennt, aber keine weiteren Schliisse daraus zieht. Im
Zusammenhang mit seinen Alltagserfahrungen erscheint er hingegen als aufgeschlos-
sener Biirger, der die kulturell-religiose Vielfalt seines Umfeldes als Bereicherung emp-
findet. Das Dilemma stellt sich ihm als solches dar, er kann es fiir sich jedoch nicht
auflosen.

Ganz anders Grit Paul, die, ohne aus der Kontrastierung ein persénliches Dilem-
ma abzuleiten, deutlich macht, dass es fiir sie schlicht und ergreifend zwei Islame gebe:
den >Medienislam« auf der einen, >den Islam« ihrer >muslimischen« Bekannten auf der
anderen Seite. Ihre gleichzeitige Existenz wird von ihr nicht weiter hinterfragt und sie
unternimmt auch nicht den Versuch, beide miteinander abzugleichen, einen durch den
anderen zu ersetzen oder — wie Kéller — nach der empirischen Haltbarkeit des medien-
vermittelten Islambildes zu fragen. Sie stellt deren paralleles Dasein an verschiedenen
Stellen im Interview lediglich fest, der nachfolgende Auszug veranschaulicht dies bei-
spielhaft:

I: Wie wiirdest du denn deine Sicht heute beschreiben. also wie, wie nimmst du die
Religion heute wahr? Oder [..] wie nimmst du () Muslime heute wahr?

GP: Also ist (4) durch meinen Freundeskreis und die Leute, mit denen ich halt dann
wirklich zu tun habe, schon positiv. durch das, was man dhm, so weltlich durch Nach-
richten und sowas ahm erfihrt, geht’s eher ins Negative. also, das ist, es ist, man kann’s
ja nicht aus(blenden). (Z 259-272)

Auch unter den US-amerikanischen Interviewten gibt es neben Abigail Frank einen
weiteren Interviewpartner, der eine kritisch-reflektierte Haltung gegeniiber islambe-
zogenen Mediendiskursen, insbesondere im Nachgang von 9/11, formuliert. Anders als
Frank verfiigt David Martinez (24), Student der Filmwissenschaften mit US-amerika-
nischer Staatsbiirgerschaft und mexikanischen Herkunftsbeziigen, iiber diverse per-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

331


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332

Grauzonen des Alltagsrassismus

sonliche Kontakte zu >Muslim*innens, wie er im nachfolgenden Gesprichsauszug er-
ldutert. Hierin grenzt er seine personlichen Eindriicke der selbstbestimmten, indivi-
dualistischen Lebensweise junger US->Muslim*innen« deutlich von den »stereotypen«
Konfliktbildern ab, wie er sie aus den Medien kenne.

DM: [..]since the 9/11, probably before we didn’t know anything but now, the only thing
thatwe know is probab-, everythingis that we see on the news //ja //.soit’s like the bad,
they serve to stereotype, like »oh yeah, Islam is, Muslim they're like, they gonna kill for
something, they gonna kill us.« so it was like, yah, the dark side of it //ja //. and, ahm,
but thing has changed because ah, like some of my, some of my (.) Turkish friends, they,
they are like so open-minded. once we went to a gay bar, so | like »wow, they are going
to gay bar. so they’re don't like really close-minded //ja //. and then ahm, they drink. so
listen »you know, it’s bad drinking, we are not allowed to drink but, you know, we are
doingit.«sothink like the new generation or who comes here in the United States, they
are like more open-minded // ok //, they are like »yes, | do it, believe in Allah, whatever,
but, you know, | think | have a life, | can drink«[...]. (Z178-191)

Insgesamt zeigt sich der Umgang der Interviewten mit medienvermittelten Deutungs-
angeboten iiber >Muslim*innen« und >den Islamc« als duflerst gespalten. In diversen In-
terviews finden sich Hinweise auf ein kritisches Bewusstsein der Gesprichspartner*in-
nen gegeniiber dem Medienbild Islam; in alltagstheoretischen Erklirungen zum Funk-
tionieren von Medienorganisationen werden systemische Faktoren wie Negativismus
und Sensationalismus explizit angesprochen. Andererseits werden konfliktorientier-
te Mediendiskurse unhinterfragt iibernommen, etwa bei den medialen Reizthemen
>Ehrenmords, »Uberfremdung, Terrorismus. Die Interviewten scheinen sich beziiglich
ihres Umgangs mit medienvermittelten Informationen in einem Deutungsdilemma zu
befinden: Was soll man glauben? Wie grof sind die tatsichlichen Gefahren? Der le-
bensweltlich erfahrene Islam vermittelt ihnen ein anderes, freundliches und friedliches
Bild — welcher Islam ist nun aber der richtige?

Erkennen lisst sich hierin einerseits das Potential personlicher Kontakterfahrun-
gen, dem iiberwiegend negativen Medienbild alltagsweltliche Positiverfahrungen ent-
gegenzusetzen. Allerdings miissen wir erneut von einem relativen Transformationspo-
tential sprechen, da in den zitierten Beispielen auch deutlich wird, dass selbst enge und
regelmiflige Kontakte — wie im Fall von Mike Kéller und Grit Paul - die Bereitschaft zur
Verallgemeinerung konfliktirer Medienberichte nicht automatisch unterbinden. Ande-
rerseits deutet sich an, dass im Mediensystem selbst Potentiale zur Differenzierung und
Modifikation hegemonialer antimuslimischer Ideologeme angelegt sind. So heben ei-
nige Interviewte hervor, dass es durchaus mediale Alternativen zum vorherrschenden
Negativbild gibt, die je nach Rezeptionsinteresse konsultiert werden konnen.

Kombiniert man nun beide Teilerkenntnisse, lisst sich vermuten, dass ein Redu-
zieren der geschilderten Erfahrungsdiskrepanz zwischen Medienrealitit und Alltags-
realitit einem differenzierteren und humaneren Alltagsdiskurs zutrdglich sein konnte.
Dabei wire es ein Auftrag in Richtung Medienberichterstattung, stirker das abzubil-
den, was die Leute im unmittelbaren Kontakt mit >Muslim*innen« erfahren. Hafez und
Richter (2007) argumentieren hier dhnlich und fordern die Beriicksichtigung von is-
lambezogenen Alltagsthemen in den Medien. Dabei geht es nicht um ein Ausblenden

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

von Menschenrechtsverletzungen, die vonseiten >smuslimischer« Personen veriibt wer-
den, sondern um eine mediale Fokuserweiterung, die nicht nur historische und so-
ziopolitische Hintergrundzusammenhinge erldutert, transreligiose und transkulturel-
le Gemeinsambkeiten hervorhebt und Alltigliches in den Blick nimmt. Es geht auch um
die mediale Thematisierung der Privilegien nichtmuslimischer Bevolkerungsmehrhei-
ten und Vorstellungen von gesellschaftlicher Normalitit, die letztlich erst dafiir sorgen,
dass>der Islamc« als kulturell-religiose Abweichung in den mediendéffentlichen Fokus gerit.

4.3.4 Pendelnde Argumentation

Eine Diskurspraxis, in der sich ebenfalls Irritationen in der Ubernahme antimuslimi-
scher Ideologeme erkennen lassen, zeigt sich als besondere Form der argumentativen
Bearbeitung islambezogener Themenfelder. Wir wollen sie als argumentatives Pendeln be-
zeichnen. Auch hier kann eine dilemmatische Aneignung des Themas durch die In-
terviewpartner*innen beobachtet werden: Verschiedene Argumente werden dabei ein-
ander gegeniibergestellt, von denen einige einem antimuslimischen Wissen entliehen
sind, andere sich hingegen kritisch mit antimuslimischen Zuschreibungen und Annah-
men auseinandersetzen. Auffillig ist, dass die Interviewpartner*innen sich fir keine
der dabei verhandelten Positionen entscheiden — im Gegenteil, am Ende ihrer Ausfiih-
rungen bleiben diese als Elemente einer letztlich fragmentarischen Erorterung neben-
einander stehen. Zu den Besonderheiten dieser Diskurspraxis gehort zudem, dass sich
das charakteristische Pendeln @iber lingere Aussageabschnitte vollzieht. Die einzelnen
Positionen, zwischen denen sich die Interviewpartner*innen hin und her bewegen,
werden dabei z.T. ausfithrlich argumentativ entfaltet. Jedoch sind die dazwischenlie-
genden Uberginge sprachlich kaum ausgebaut, vielmehr findet eine Art sprunghafter
Wechsel statt. Die entstehenden inhaltlichen Widerspriichen und Spannungen werden
von den Interviewten nicht argumentativ bearbeitet. Irritationen werden lediglich in
Form von Pausen, explizierten Unsicherheiten und rhetorischen Vagheiten sichtbar. So
lisst sich zumindest annehmen, dass sich der dilemmatische Charakter ihrer Aussa-
gen den Interviewten als diffuses Gefiihl vermittelt. Um die Entwicklung einer solchen
argumentativen Pendelbewegung nachvollziehen zu kénnen, werden im Folgenden ver-
gleichsweise lange Textpassagen zitiert. Deren Interpretation erfolgt im Anschluss ab-
schnittsweise; die entsprechende Markierung der Textabschnitte wurde nachtriglich
am Transkriptauszug vorgenommen.

Unter den Interviewpartner*innen finden sich verschiedene Fille, bei denen dieses
Muster wiederholt auftritt, ganz besonders bei Luise Drechsel und Mike Koéller. Wih-
rend Drechsel die Frage verhandelt, wie die seit 2008 im Bau befindliche DITIB-Mo-
schee in Koln und die darum stattfindenden 6ffentlichen Debatten zu bewerten sei-
en, beschiftigt Koller die Frage des Spracherwerbs >muslimischer< Migrant*innen in
Deutschland. Wir beginnen mit Drechsels Ausfithrungen zum Thema Moscheen.

Thema: Moscheen

Der Gesprichsabschnitt wird durch die Bitte der Verfasserin eingeleitet, einmal ge-
nauer zu beschreiben, was Drechsel >am Islam« »fremd« erscheine. Jenes Attribut wur-
de von der Interviewpartnerin kurz zuvor selbst eingefiihrt, als sie berichtet, sich ein

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

333


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Grauzonen des Alltagsrassismus

umfangreicheres Wissen iiber die Religion aneignen zu wollen. Dieses brauche sie ins-
besondere fiir ihren Unterricht an Schulen, in dem sie >den Islam«behandle (Z 454-466).
Bereits im ersten Abschnitt zeigt sich, wie Drechsel zwischen einer verandernden und
einer itberwiegend differenziert-anerkennenden Position hin- und herpendelt. Wih-
rend sie mit einer kritischen Stellungnahme iiber das Christentum beginnt, womit sie
zundchst ihre eigene Religion kritisch ins Visier nimmt (»ist mir ja auch beim Katho-
lischen manches fremd«), wechselt sie anschliefRend zu einer Sicht auf >den Islam¢, die
von Unterwerfungsnarrativen und Differenzmarkierungen getragen wird (»wenn die
sich immer wieder niederwerfen«). Dem folgt ein erneut selbstkritischer Blick auf die
christliche Konfession. Die damit abgestofRene Pendelbewegung setzt sich bis zum En-
de des ersten Abschnitts fort.

I: Kannst du das, dieses, was dir fremd ist, kannst du das irgendwie versuchen, zu be-
schreiben?

LD:Ja. also, es ist, ahm (.) also, wenn ich jetzt als evangelische Pfarrerin zum Beispiel
gucke, dann ist mirja auch beim Katholischen manches fremd. weil ich finde, manches
ist so sehr hierarchisch und sehr hérig, wiirde ich mal sagen. und fir mich ist dieses,
was ich zumindest erlebe, dieses wenn die in der Moschee sich hinlegen zum Beten,
wenn die sich immer wieder niederwerfen. das hat sowas, ahm (.) sowas Rituelles und
das ist mirirgendwie fremd, weil ich, ahm, glaub ich, kopfbestimmter bin. ich will das
immer dur-, also verstehen, was ich mache, so. aber das ist ja auch was, was unserer
Kirche oft vorgeworfen wird, dass wir zu (.) zu verkopft sind. dass wir uns nicht einfach
mal in was reingeben konnen. aber ich finde, dieses Niederwerfen hat einfach sowas
(.) sehr demditiges. und das ist mir fremd. und ich finde es auch fremd, wenn ich mir
in Moscheen angucke, wie die das teilen nach Mdnnern und Frauen. das ist auch so-
was, was mir () was ganz merkwiirdig finde, weil das einfach nicht meinem, meiner
Wahrnehmung von Gemeinschaft, von Miteinander, entspricht. so. andererseits finde
ich immer beeindruckend, also jetzt mal, auch wenn ich bei uns an der Moschee vor-
beikomme freitags oder so, was da los ist, ne. also das ist natiirlich, also da geht einem
irgendwie das Herz auf. da freu ich mich immer (und denke so) »Wahnsinn« also, das
findeich schonauch toll, dass die irgendwie Menschen: begeistern kdnnen fiir das, was
die da machen, ne.

[..] —zwischen Abschnitt1/2

LD: Aber was ich, also, vielleicht noch () komische. ich find’s halt auch, ich weifd noch
nicht, wie ich’s finde @(.)@, weil das ja hier in Ehrenfeld mit der Moschee auch oft so
war, oder das ist es einem nochmal so bewusst geworden, weil’s dann viel in der Pres-
se war, dass es eben auch, was weifd ich, Schulungsrdume gibt und die auch ganz viel
auflerhalb jetzt von Gebet und Gottesdienst, sag ich mal, anbieten. was wir ja eigent-
lich als Kirche auch machen, und trotzdem habe ich irgendwie gedacht, hat es sowas,
dhm (.) Abschottendes. so, war so n bisschen mein Gefiihl, dass ich so dachte, »Man
weif auch nicht, was dann so passiert dax, ne. so, also das, das ist auch was, was mir
n bisschen fremd ist. dass so alles sich da konzentriert. dass ist ja wie so ne Dorfge-
meinschaft, so n bisschen fiir mich, ne. also, man macht alles da zusammen, so. und

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

das &hm, genau ist auch was, was ich 4hm, schwierig finde, weil man ja ja von auRen
nicht ran kommt, so, sozusagen.

[..]-zwischen Abschnitt 2/3

I: Als es jedenfalls diese Debatte um diese Moschee gab, gab’s ja ne grofie, das hatte ja
ne grofRe Offentlichkeit: das hatte ja auch ne groRe iiberregionale Offentlichkeit; das
war ja nicht nur innerhalb von Kéln im Diskurs sozusagen. hast du das, &hm, hast du
das verfolgt? hast du das irgendwie-

LD: Lich hab das so n bisschen mitgekriegt, ja, ja, klar.

I: Kannst du das mal sagen, wie das fandst oder wie du das so-, also, was das fiir einen
Eindruck auf dich gemacht hat?

LD: Also, ich weif3, als ich anfangs immer gehort habe, dass Leute sich dariiber aufre-
gen, hab ich so gedacht, »was soll das denn?«also, weifdte, ob die da jetzt ne Moschee
bauen undsich da treffen, dasist doch-, so. als ich dann, &hm, selber auch hier war und
dasimmer mal gesehen hab, hab ich gedacht, »ok, es ist schon n Riesending«, anderer-
seits habe ich gedacht, »es sind auch viele Menschen in Kéln, die da, dhm zusammen-
kommen«. und (.) ich war so n bisschen zwiegespalten, weil ich find die Tatsache, dass
man, dass die auch Raumlichkeiten haben, wo sie sich treffen kdnnen, wo sie ihren
Glauben leben kénnen, find ich total gut, find ich auch total wichtig. &hm, nur eben
auf der anderen Seite dies, wenn's ne Abschottung wird, dann find ich’s schwierig. so.
aber dass das jetzt grofd ist und dass irgendwie, weif ich nicht, war ja immer dieses ()
ob das Minarett jetzt hoher ist als der K6Iner Dom. da habe ich gedacht, »Leute, iiber
was, worliber reden wir hier eigentlich?«, so. also das, das hat mich persdnlich jetzt
nicht so, so betroffen. also, es war eher, dass ich dachte, »mein Cott, Leute, gebt ih-
nen doch Raum, so. und als ich gesehen habe, was das fiirn Riesending ist, habe ich
auch gedacht, »meine Giite«, aber anderseits, wenn die die Rdumlichkeiten brauchen-
((Kellnerin kommt und nimmt Bestellung auf, kurze Unterbrechung))

—zwischen Abschnitt 3/4

I: Und kannst du das verorten, was das Gefiihl in dir auslost oder auch der Eindruck,
was die den Eindruck vermittelt, dass das ne Abschottungsgeschichte auch ist? kannst
du das an irgendwas festmachen oder was sind die Signale oder so, die dich das den-
ken lassen? also, vielleicht auch nicht ein Geflihl, sondern die dich das denken lassen?
LD: Ja, ahm, (\) also, so dieses, dass ahm, die Kinder da ja auch ahm, also dass sozu-
sagen, dass das Leben da (.) den ganzen Alltag gestaltet. so, also dass man damit ja
auch n bisschen, also nicht vielleicht gewollt, aber ja verhindert, dass die in andere
Gruppen kommen, dass es Kontakte mit anderen Menschen gibt, dass dich das mehr
durchmischt, so. das &hm, das ist so n bisschen mein Gefiihl, dass man das verhindert,
weil es sehr (.) im eigenen Kulturkreis bleibt, so. und auch in der eigenen Sprache, was
ja oft auch ne Barriere ist zwischen Menschen, wenn sie irgendwie nicht, nicht sprach-
lich miteinander kommunizieren, so. und ich hab manchmal das Gefiihl, wenn das da
so () alles in einem (blieb), fand ich das schade. weil man dann nicht Teil der, der Ge-
sellschaft wird. so. (Z 471-620)

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

335


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Grauzonen des Alltagsrassismus

Betrachten wir die vorgetragenen Argumente der Interviewpartnerin im ersten
Gesprichsabschnitt, so zeigen sich auf expliziter Aussageebene Ansitze einer selbst-
kritischen Auseinandersetzung Drechsels mit ihrer eigenen, der christlichen Religion.
Gleichzeitig lassen sich implizite Strukturen symbolischer Veranderung ausmachen,
die ihre Wahrnehmung islamischer Glaubenspraxen leiten. Dabei fillt bei ihrer Kritik
am Katholizismus auf, dass sie diese anspricht, obwohl gar nicht danach gefragt
wurde. Der selbstgewihlte thematische Auftakt lisst darauf schlieflen, dass Drechsel
die Eigenschaft des >Fremden< nicht ausschlief3lich fir >den Islam« reserviert. Die
symbolische Verkopplung >Islam = fremd« 13st sie damit in ihrer AusschlieRlichkeit
auf. Explizit erscheine ihr »ja auch beim Katholischen manches fremd«. Das Adverb
»auch« spielt dabei eine besondere Rolle, denn es zeigt an, dass der islamische Glaube
ihr zwar >fremdx ist, dieses Pridikat allerdings nicht exklusiv hat. Drechsel lisst dabei
offen, welche Elemente sie am Katholizismus konkret stéren. Statt einer sachlichen
Erérterung, in der sie ihre personliche Haltung bzw. professionelle theologische Exper-
tise expliziert (es handelt sich bei Drechsel um eine evangelische Pfarrerin), reif’t der
Argumentationsstrang plétzlich ab. Der eingangs eroffnete Vergleich bleibt damit im
Ansatz stecken, sein Differenzierungspotential entfaltet sich nicht. Drechsels Verweis
auf das »Katholische« lisst sich so eher als relativierende Geste lesen, deren Funktion
es vermutlich ist, die nachfolgenden Aussagen >zum Islam« priventiv abzumildern
(positives Interessensmanagement).

Im Anschluss geht Drechsel auf die Frage der Autorin inhaltlich ein, was >am Islamc<
ihr>fremd«erscheint. Dabei wechselt sie kurzzeitig in einen hegemonialen Aneignungs-
modus, in dem sie verschiedene antimuslimische Ideologeme aktualisiert: Das islami-
sche Gebet stilisiert Drechsel zu einem irrationalen, entriickten Vorgang, der von einer
starren Hierarchie zwischen Gliubigen und Glauben geprigt ist. Durch Verweise auf
ihre personliche Meinung und ihre eigene religiése Identitit distanziert sie sich von
dieser Form der Religionsausitbung und weist sie implizit als entgrenzte, aus der Zeit
gefallene Form der Gottesverehrung zuriick. Gleichzeitig trifft sie Aussagen iiber ihr
eigenes religiéses Selbstverstindnis (»..weil ich, 4hm, glaub ich, kopfbestimmter bin.
ich will das immer dur-, also verstehen, was ich mache«). Ganz im Sinne des Otherings
entwirft Drechsel die eigene Religiositit dabei als von Rationalitit, individueller Au-
tonomie und Selbstkontrolle bestimmt. Die Wortwahl der Interviewpartnerin macht
deutlich, dass der Begriff des »Fremdenc« fiir sie hauptsichlich negative Konnotationen
tragt. Er bezeichnet Eigenschaften, von denen sie sich distanziert, die sie unangenehm
oder zumindest irritierend findet. Die von ihr benutzen Adjektive und Verben bringen
diese Assoziationen zum Ausdruck: »hierarchisch«, »hérig«, »niederwerfen«, »demii-
tig« und »merkwiirdig«.

Drechsel ist dennoch darum bemiiht, die Perspektivabhingigkeit ihrer Kritik zu be-
tonen. Ihre Vorbehalte gegeniiber islamischen Gebetspraxen bettet sie ein in kritische
Stellungnahmen Dritter gegeniiber dem Christentum, die sie in einer weiteren Pen-
delbewegung vortrigt: »...aber das ist ja auch was, was unserer Kirche oft vorgeworfen
wird, dass wir zu (.) zu verkopft sind. dass wir uns nicht einfach mal in was reinge-
ben kénnen.« Durch diese selbstreflexive Auseinandersetzung erscheinen ihre vorher-
gehenden Einwinde gegeniiber der islamischen Religiositit ausgewogener und weniger
geschlossen. Auch konstruiert Drechsel keinen pauschalen Antagonismus zwischen den

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

Glaubensrichtungen. Anstatt sich auf die christliche Gemeinschaft als Ganzes zu bezie-
hen und damit explizit eine starke >Wir«-Identitit zu konstruieren, bringt sie ihr indi-
viduelles Verstindnis von religioser Lebensfithrung zum Ausdruck. Damit gibt Drechsel
Auskunft iiber ihre persénlichen religiésen Relevanzsetzungen und macht gleichzei-
tig deutlich, dass sich fir sie mit Blick auf die Separierung der Geschlechter und das
»Niederwerfen« in der Moschee deutliche Wertediskrepanzen auftun.

Thre Eingangsbewertung schlieft Drechsel durch die Betonung positiver Eigen-
schaften ab, die sie >im Islam« erkennt: »andererseits finde ich immer beeindruckend,
also jetzt mal, auch wenn ich bei uns an der Moschee vorbeikomme freitags oder so,
was da los ist, ne. also das ist natiirlich, also da geht einem irgendwie das Herz auf.
da freu ich mich immer (und denke so) »Wahnsinn« also, das finde ich schon auch toll,
dass die irgendwie Menschen: begeistern konnen fir das, was die da machen, ne.« Ihre
explizite Anerkennung des islamischen Glaubens stellt eine letzte Pendelbewegung im
ersten Gesprachsabschnitt dar. Drechsel thematisiert offen ihre Begeisterung fiir die
Fihigkeit der Moscheegemeinde, eine grofRe Zahl Gliubiger zum Gebet zu mobilisie-
ren. Dies sei etwas, dass sie emotional bewege (»da geht einem irgendwie das Herz
auf«). Vergleicht man dies mit den Negativzuschreibungen des Interviewpartners Till
Feller, der sich in einer dhnlichen Beobachtungssituation befand,*® wird deutlich, dass
fiir Drechsel das Zusammenkommen islamischer Gliubiger weder Bedrohungsingste
noch Radikalisierungsassoziationen auslost. Vielmehr sind sie mit positiven Bewertun-
gen verbunden: So spricht sie explizit von Gefithlen der »Begeisterung«. Jedoch kommt
auch diese Wohlwollensbekundung nicht ohne verandernde Deutungen aus. In ihr zei-
gen sich erneut Verstrickungen in ein orientalistisches Wissen, dieses Mal in sehn-
suchtsvoll exotisierender Gestalt (vgl. z.B. Attia 2009a: 61; Shooman 2014; Cakir 2014).

Als Zwischenfazit lasst sich festhalten, dass die Interviewpartnerin zwischen dif-
ferenzierend-selbstkritischen und pauschal verandernden Positionierungen changiert.
Sie betrachtet den Gegenstand der Fragestellung — den Begrift Fremdheit — aus verschie-
denen Blickwinkeln, wobei sie die eigene Religion und Religiositit nicht ausspart. In-
dem sie kritische Bewertungen anderer am >Eigenenc« einflicht, macht sie die Perspek-
tivabhingigkeit jeglicher Kritik deutlich. Dennoch zeigen sich in ihren Einlassungen
deutlich Muster antimuslimischer Ideologeme: einmal in ablehnend-negativer, dann in
wohlwollend-exotisierender Form. Ihr argumentatives Pendeln, so lisst sich bis hier
konstatieren, findet — trotz differenzierender Briiche — letztlich doch im Rahmen eines
antimuslimisch-verandernden Deutungsradius statt.

Das Gesprich dreht sich anschliefRend um die Lage, Grofle und Zusammensetzung
der erwihnten Moscheegemeinde (im Textzitat ausgespart). Daraufhin fithrt die Inter-
viewpartnerin weitere Gedanken zum Ehrenfelder Moscheebau im Besonderen sowie

30 Feller: »die neue Moschee, die hier gebaut ist, ich war mit meiner Frau schon drin, haben uns die
mal angeguckt und wir mussten eine Zeit lang da vorbei, freitags, [...] und es war echt unangenehm
da durchzugehen, muss ich sagen weil, da lief extrem viel, extrem viel, sage ich mal, Pack rum.
[..] man denkt: >wow! also entweder fange ich gleich mit irgendwer [!] an zu priigeln oder ich
gehe einfach schnell durch.<aber, also (.) so Menschen mdchte ich nicht in meiner Nachbarschaft
haben.«, vgl. Kap. 4.1.3.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

337


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Grauzonen des Alltagsrassismus

zur Institution Moschee im Allgemeinen aus. Diese entwickelt Drechsel im zweiten Ge-
sprachsabschnitt, den wir nun genauer betrachten wollen.

Auffillig ist zunichst, dass Drechsel ihre Haltung gegeniiber Moscheen eingangs als
nicht fix, nicht abgeschlossen bezeichnet: »ich weifd noch nicht, wie ich es finde«. Im
argumentativen Pendeln der Interviewpartnerin kommt mithin auch eine positionelle
Unabgeschlossenheit zum Ausdruck. Ihre anschlieRenden Negativzuschreibungen sind
am Beispiel des Moscheebaus im Kélner Stadtteil Ehrenfeld aufgehangen und werden
von Drechsel iiber einen Verweis auf Mediendiskurse eingeleitet (»das ist einem noch-
mal so bewusst geworden, weil’s dann viel in der Presse war«). Moscheen verbindet sie
mehrmals mit Abschottung und Geschlossenheit (so was »Abschottendes«; »weil man ja
von aufden nicht rankommt«), wobei sie iiber den Begriff der »Dorfgemeinschaft« Se-
gregations- und Unvereinbarkeitsnarrative aufruft. In der sich entfaltenden Metapher
von Innen und Auflen realisiert Drechsel implizit Annahmen iiber ein unrechtmifiges
Handeln im Innenraum von Moscheen (»Man weif} ja auch nicht, was dann so passiert
da«).

Wihrend die Interviewpartnerin im zweiten Abschnitt Negativannahmen zum Eh-
renfelder Moscheebau zum Ausdruck bringt, leitet sie den darauffolgenden dritten Ab-
schnitt — nach einem weiteren Pendeln — mit Unterstitzungsbekundungen ein. So arti-
kuliert sie deutlich ihr Unverstindnis gegeniiber unsachlichen Stellungnahmen gegen
den Moscheebau (»Was soll das denn?«), die sie dann in eine verhaltene Kritik (»Rie-
sending«) iberfithrt, um dann erneut wohlwollend auf die Grof3e der potentiellen Mo-
scheegemeinde zu verweisen (»Es sind auch viele Menschen in Kéln, die da zusam-
menkommenc). Ihren inneren »Zwiespalt« spricht Drechsel erneut offen an: Einerseits
unterstiitzt sie es, dass >Muslim*innenc ein Ort der Zusammenkunft erméglicht wird
(»find ich total gut, find ich auch total wichtig«), andererseits hilt sie auch hier an ihrer
Abschottungsvermutung fest. Der Wechsel zwischen Unterstiitzung und Skepsis setzt
sich in einem dichten Pro-Contra-Wechsel bis zum Ende des zweiten Gesprichsab-
schnitts fort. Dabei changiert Drechsel zwischen Argumenten verschiedener Qualitit:
Sie argumentiert funktional-pragmatisch (»viele Menschen; »wenn die die Rdumlich-
keiten brauchen«), wertorientiert (»wo sie ihren Glauben leben kénnen [...] total wich-
tig«), kritisch-analytisch (»ob das Minarett jetzt hoher ist als der Kélner Dom. da habe
ich gedacht, >Leute, iiber was, woriiber reden wir hier eigentlich?«) und hegemonial-
antimuslimisch, in dem sie Sicherheits- und Segregationsnarrative aktualisiert. Deut-
lich wird, dass die Moschee im Allgemeinen und das Kélner Gebiude im Besonderen
fiir Drechsel eine hochambivalente Angelegenheit darstellen.

Schauen wir nun auf den vierten und letzten Gesprichsabschnitt, zeigt sich, wie
Drechsel ihre Aussagen zum Ende hin am antimuslimischen Ideologem abgeschotte-
ter Parallelwelten ausrichtet. Von der Autorin gefragt, was genau ihr den Eindruck von
»Abschottung« vermittle, fithrt Drechsel ein neues - im 6ffentlichen Diskurs iiber sMus-
lim*innenc« iberaus populires — Argument an: die Behauptung mangelnder Integration
(indem Moscheen »den ganzen Alltag« >muslimischer«< Kinder bestimmten, werde deren
Integration »verhindert«). Zur Untermauerung ihrer Aussage verweist sie auf die iib-
lichen Faktoren, mit denen die gesellschaftliche Integration von >Muslim*innen< bzw.
Migrant*innen soziologisch gemessen wird: personlicher Kontakt zu Nichtmuslim®in-
nen, Sprachkompetenz, kulturelle »Durchmischung«. Sie schlief’t ihre Einlassungen

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

mit einem personlichen Urteil: »wenn das da so (.) alles in einem [bliebe], find ich das
schade. weil man dann nicht Teil der, der Gesellschaft wird«.

Der am Ende des Textabschnitts hergestellte Bezug zwischen Moscheebauten und
erfolgloser Integration macht noch einmal die diskursive Verkopplung von islamischen
Gotteshiusern und hegemonialen Anpassungsforderungen deutlich. In dieser Einlas-
sung entfaltet sich nicht nur das Bild >muslimischer< Personen als kulturell Fremden
(sprechen eine andere Sprache, wollen »im eigenen Kulturkreis« bleiben), sondern es
wird auch eine Ursachenanalyse vorgenommen, die die Glaubenshiuser zum zentralen
Faktor mangelnden gesellschaftlichen Miteinanders erklirt. Integrationsprozesse wer-
den hier an >Muslim*innen< bzw. Migrant*innen delegiert und so als Bringschuld der
>Anderen< ausgelagert.

Dass es sich bei der Frage um die gesellschaftliche Bedeutung von Moscheen fir
Drechsel um eine kontroverse Thematik handelt, zeigt sich schlieflich auch darin, dass
sie im Rahmen konkreter Begegnungserfahrungen jene oben angesprochenen Segrega-
tionsnarrative ebenfalls aktiviert. Ihre uneindeutige Position gegeniiber Moscheen lisst
sich in direkten Kontaktsituationen mithin nicht auf- bzw. von antimuslimischen Deu-
tungen ablosen. So habe Drechsel wihrend ihrer Ausbildung zur Pfarrerin einmal eine
Moschee besucht und dabei, wie sie sagt, »leider nicht so 'ne schéne Erfahrung« (Z 216-
217) machen miissen. Den Grund dafiir sieht sie in der »arroganten« und verschlossenen
Haltung des anwesenden Imams, der sich offenbar am interreligiosen Austauschtref-
fen wenig interessiert zeigte. An den rekonstruierten Moscheebesuch schliefRt Drechsel
die folgende Beobachtung an, in der sich derselbe Abschottungsvorwurf wie im zuvor
analysierten Gesprichsabschnitt finden lasst:

LD: [..] Also das ist was, was ich manchmal erleb, dass ich das Gefiihl hab, da ist ein
bisschen wie so ne Grenze auch irgendwie, wo die auch gar nicht einen hinter gucken
lassen wollten. das war ein bisschen das Gefiihl, ne. () wir reprdsentieren uns nach
auflen und das ist alles, 4hm, jetzt schon und nett, so @(.)@ aber fragt blofs nicht zu
tief nach. so, ne, »ihr wisst ja eigentlich eh nix.«[..]. (Z 238-245)

Die muslimische Moscheegemeinde erscheint hier erneut als zuriickgezogen und we-
nig dialogorientiert. Drechsel entwirft eine Szenerie gezielter Isolation, »wo die auch
gar nicht einen hinter gucken lassen wollten«. Der hier implizit formulierte Vorwurf
fehlender Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit stiitzt sich nicht nur auf den misslungenen
Dialogbesuch, sondern hat bereits einen gewissen Generalisierungsgrad angenommen:
>Muslim*innenc liefRen sich, diese Deutung wird nahegelegt, ungern in die Karten gu-
cken, als hitten sie etwas Ungehoriges oder gar Unrechtes zu verbergen.

Insgesamt wird deutlich, dass das Muster des argumentativen Pendelns bei Drechsel
zwar auf eine gewisse Ambivalenz der Interviewpartnerin hindeutet. Sie ist keinesfalls
grundsitzlich gegen den Bau von Moscheen oder nimmt diese per se als problematische
Institutionen wahr. Gleichzeitig zeigt sich eine erhebliche Persistenz antimuslimischer
Ideologeme in ihren Aussagen. So scheinen bei Drechsel individuelle Aufierungen iiber
islamische Religiositit und Moscheen kaum méglich, ohne dabei rassistische Wissens-
anleihen zu titigen. Trotz der punktuellen Offnungsversuche der Interviewten, verwei-
sen sich antimuslimische Deutungen mithin als iiberaus widerstandsfihig.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

339


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Grauzonen des Alltagsrassismus

Aus lebenswelttheoretischer Perspektive lisst sich dies mit der Pragmatik begriin-
den, die internalisierte und fraglos verwendete Denk- und Sprachkonzepte im Alltag
der Leute aufweisen. Sie stellen Verstindigung sicher und bleiben so lange fraglose Be-
standteile lebensweltlichen Agierens, wie sie von niemanden problematisiert werden.
Aus diskurstheoretischer Sicht zeigt sich im identifizierten Pendeln zudem die ideo-
logische Dilemmatik, die durch die 6ffentliche Verfiigbarkeit verschiedener Deutungs-
angebote und Wertekomplexe in Bezug auf gesellschaftliche Diversifizierungsprozesse
zustande kommt. Die Interviewte Drechsel referenziert einerseits liberale Werte wie
Religionsfreiheit und individuelle Selbstbestimmung und unterstiitzt auch das Recht
von >Muslim*innens, spezifische Kulturpraxen gegeniiber einer Vereinnahmung durch
die nichtmuslimische Mehrheit zu verteidigen. Andererseits bedient sie sich konkur-
renzorientierter und essentialistischer Vorstellungen von >muslimischen« Parallelgesell-
schaften, kultureller Verdringung und verhinderter Integration. In ihnen operiert ei-
ne Exklusivititslogik, die >westliche« und >islamische« Lebensmodelle als Gegensitze
konstruiert. Im Sprechen der Interviewpartnerin spiegelt sich dabei die Simultanitit
kultureller Offnungs- und Schlieungsprozesse, wie sie sich auch auf anderen gesell-
schaftlichen Feldern in der Anerkennung von >Muslim*innen« als gleichwertige Gesell-
schaftsmitglieder bei gleichzeitiger Begrenzung ihrer gesellschaftlichen Teilhabe zeigt
(vgl. Hafez 2013a).

Thema: Kopftuch

Das argumentative Pendeln zeigt sich nun auch in anderen thematischen Zusammen-
hingen und auch in komprimierterer Form, so etwa in den Reflexionen der Interview-
partnerin Silvia Manck zum Kopftuch. Interessant ist, dass Manck dessen Bedeutung
zunichst in verschiedenen kulturellen sowie pragmatischen Nutzungskontexten in-
terpretiert, wobei sie eine Art Schuss-Gegenschuss-Argumentation anwendet. Dabei wird
das Kopftuch sowohl als religioses Element >im Islam« als auch als 6ffentliches Klei-
dungsstiick fir Frauen ihrer — Mancks — GroRelterngeneration betrachtet. Von den he-
gemonialen Unterdriickungs- und Verschleierungsnarrativen grenzt sie es damit zu-
nichst ab.

I: Ok, was verbinden Sie mit dem Kopftuch?

SM: ((Atmet tief durch)) Dass es zu der Religion dazugehért. 4hm, (2) ich verbinde
damitauch, dass (.) meine Grofdeltern noch so grofigeworden sind, dass Frauen, die auf
die StrafRe gingen, auch ein Kopftuch getragen haben. und (2) dass ich da eigentlich
iberhaupt nichts gegen habe. wer das méchte, der soll das tun. das einzige, was mich
daran stort, ist wenn ein Mann das seiner Frau vorschreibt, oder der Vater oder wer
auch immer, ja. also, wenn es eine (2) eine Vorgabe gibt »du musst.«, das stort mich,
ja. aberwenn die Frau sagt, »ich mochte das gerne, weil ich eben davon iberzeugt bin,
dass es gut ist und dann fiir mich gut ist und dass ich das ok finde.«, dann soll sie es
machen. (Z 756-768)

Fir Manck ist das Kopftuch ein fester Bestandteil der islamischen Religion, was sie zu-
nichst ohne Bewertung konstatiert. Zudem assoziiert sie es mit den Bekleidungspraxen
ihrer GrofReltern. Das Kopftuch wird in dieser Deutung zum alltdglichen Gebrauchsge-
genstand: Als Frau zog man es an, bevor man das Haus verlief3. Manck beschreibt es

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

als Kleidungsstiick fir Muslim*innen«< und Nichtmuslim*innen — und 16st es damit von
seiner Funktion als Schliisselsymbol antimuslimischer Differenzdeutungen zunichst
ab. Ganz entziehen kann sie sich den diskursiven Fliehkriften jedoch nicht. So wen-
det sie anschlieRend jene hegemoniale Unterscheidungsmatrix an, die zwischen einer
legitimen und einer illegitimen Kopftuchpraxis trennt. Legitim ist es, wenn es selbstbe-
stimmt, unabhingig, frei ist — und damit dem >westlichenc Selbstbild entspricht (»wenn
die Frau sagt, >Ich mochte das gerne, weil ich eben davon tiberzeugt bin, dass es gut ist
und dann fiir mich gut ist und dass ich das ok finde.«). Illegitim ist hingegen die Be-
vormundung durch den Mann (»wenn ein Mann das seiner Frau vorschreibt, oder der
Vater oder wer auch immer, ja. also, wenn es eine (2) eine Vorgabe gibt >Du musst.«).
Aus menschenrechtlicher Sicht ist dem nicht zu widersprechen, und dennoch spiegelt
sich in der Einordnung Mancks der >westlich«-paternalistische Blick auf das Kopftuch,
der nicht ohne das Markieren von Akzeptanzbedingungen und Misogynie-Vermutun-
gen auskommit. Trotz ihres punktuellen Widerstands in Form einer transreligiésen bzw.
transgenerationalen Perspektiverweiterung, fillt Manck letztlich doch wieder auf die-
sen Blick zuriick.

Die von Manck entfaltete, changierende Argumentation zum Thema Kopftuch fin-
det sich auch bei anderen Interviewpartner*innen wieder, besonders auffillig sind Ahn-
lichkeiten mit den Aussagen Mike Kéllers. Auf die Frage, was er vom Kopftuch halte,
stellt Koller zunichst einen Bezug zu seinen eigenen modischen Vorlieben her — er trage
regelmifig eine Baseball-Kappe, die mittlerweile zu einem »Markenzeichen« geworden
sei. Allerdings ist dieses Sprechen aufRerhalb des dominanten Unterdriickungsnarrati-
ves bei ihm nur von kurzer Dauer. Ebenso wie Manck formuliert auch Koller am Ende
Bedingungen fir die Akzeptanz von islamischen Kleidungspraxen (»Burka und sowas
[...] das ist zu extrem«) und ruft schlieflich ebenfalls die Bewertungsmatrix freiwillig vs.
unfreiwillig auf. Dabei pendelt er sich sukzessive auf eine Ubernahmeperspektive anti-
muslimischer Zuschreibungen ein:

I: Was halten Sie denn vom Kopftuch, allgemein?

MK: Ach, wissen se (atmet aus), bei mirist das so, ich trage zum Beispiel, da haben vie-
le Menschen n Problem mit, ist zum Beispiel die schwarze Kappe mein absolutes Mar-
kenzeichen, die trage ichimmer und tiberall. aufier vielleicht natiirlich auf Hochzeiten
oder so, ne, oder auf ner Beerdigung. da hat man schon auch Anstand, ne, da macht
man das natiirlich nicht. aber sonst hab ich die immer an. und ich hab so viele Dis-
kussionen in meinem Leben gehabt, wo sich Menschen dariiber aufgeregt haben, dass
ich ne Kappe trage. und dann hab ich, ich sach halt immer dazu, »ja, was ist denn mit
Menschen, die das aus religiésen Griinden tun? werden die auch diskriminiert, weil die
das?« und viele machen’s ja, ne. aber ich absolut nich, ne, also solang’s n Kopftuch is
und man die Frau trotzdem erkennt, ne. so, absolut nicht, ne, also gar nicht, weil ich
selberimmer Kopfbedeckung trage, von daher, ist das fiir mich kein Problem. solang’s
das Kopftuch ist. alles weitere find ich halt schon zu krass-

I: Was, was-?

MK: LJa, Burka und sowas. das ist so fiir mich, wo ich sach so, das is, das is zu
extrem. also, das, das, das hatja auch nix mehr mit Menschenwiirde zu tun, in meinem
Augen. das hat ja kein Mensch verdient, so rumzulaufen. daistjaimmer die Frage, ma-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

341


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

Grauzonen des Alltagsrassismus

chen, macht die Frau das freiwillig oder kriecht sie s aufgezwungen? das Bild, was wir
vermittelt bekommen, istja, es ist vorgeschrieben. und etwas, was vorgeschrieben ist,
macht man meistens nicht freiwillig, ne. da ist immer n Zwang dabei, so, das ist halt
das, wie ich dariiber denke. (Z 577-607)

Uber das Benennen gemeinsamer Erlebnisse, die er als »Diskriminierung« bezeichnet,
solidarisiert sich Koller zunichst mit kopftuchtragenden Musliminnen<. Dem diskursiv
prasenten Unterdriickungsnarrativ stellt er eine Perspektive geteilter lebensweltlicher
Erfahrungen gegeniiber. Zudem lisst sich der Vergleich mit seiner eigenen Hutmode
als Versuch einer Entskandalisierung des Kopftuchs lesen: Letztlich ist es nur ein Be-
kleidungsgegenstand, auch wenn sich an ihm die Gemiiter entfachen. Nicht das Kopf-
tuch als religiéses Symbol, sondern die Abweichung vom Gewdhnlichen lése mithin
Unmutsreaktionen aus. Ahnlich wie bei Manck hilt Kéllers Widerstand gegeniiber an-
timuslimischen Deutungsressourcen jedoch nicht lange an. Nach und nach beginnt er,
argumentativ zuriickzupendeln: So betont er, dass er Kopftuchtrigerinnen nicht dis-
kriminiere (»viele machen’s ja, aber ich absolut nich«), macht jedoch deutlich, dass er
an diese Akzeptanzhaltung bestimmte Bedingungen kniipft. Kopftiicher seien ok, eine
Burka miisse es allerdings nicht sein. Sein Verweis auf Menschenrechtediskurse legiti-
miert diese Haltung (»das hat ja kein Mensch verdient, so rumzulaufen«), gleichzeitig
distanziert er sich so vom antizipierten Rassismusvorwurf (positives Interessensmanage-
ment). Der abschlieRende Verweis auf das dominante Bild der unterdriickten Muslimin
lasst sich als letzten Widerstand gegen die Sogkraft rassistischen Wissens lesen. Koller
deutet hier an, dass er ganz bewusst gegen dieses Bild argumentiere (»das Bild, das wir
vermittelt bekommen, ist ja, es ist vorgeschrieben). Trotz geteilter Konfrontationser-
fahrungen schliefit er sich diesem am Ende jedoch an: »da ist immer n Zwang dabei [...]
das ist halt das, was ich dariiber denke«.

Thema: Integration & Sprachkompetenz

Bleiben wir beim Interviewpartner Mike Koller, lassen sich auch in Bezug auf andere
Themen dilemmatische Pendelbewegungen ausmachen. Deutlich zeigen sich diese bei
Fragen um Integration und Spracherwerb, die ebenfalls zu den Reizthemen 6ffentli-
cher Islamdebatten gehéren. Schauen wir auf die Aussagen Kollers zur Nachfrage, was
er unter Integration verstehe — ein Konzept, dass er im vorhergehenden Gesprichs-
abschnitt selbst einfithrte - so fillt auf, dass er zwar eine klare Forderungshaltung mit
Blick auf Sprachkompetenzen formuliert, diese jedoch immer wieder von fliichtigen Re-
flexionsmomenten unterbrochen wird. So bringt Kéller verschiedene Gegenargumente
ins Spiel, etwa dass Migrationsmotive und -bedingungen beriicksichtigt werden miiss-
ten: »kommt ja immer auch auf die Griinde an, jetzt jemand, der auf der Flucht ist, der
kann natiirlich nicht vorher auf der Flucht noch Deutsch lernen, ne. wie soll der das
machen?« Auch kritisiert Koller die deutsche Migrationspolitik, indem er die Dysfunk-
tionalitit von Einwanderungstests hervorhebt: »nicht wie bei uns dieser Test, wo dann
Fragen sind, die kaum n Deutscher beantworten kann, was natiirlich auch schwachsin-
nig ist, sowas«. Insgesamt fillt jedoch auf, dass Kollers Gegenargumente nur punktuelle
Ausschlige darstellen. Von seiner Haltung, dass Migrant*innen sich sprachlich anpas-
sen miissen, bringen sie ihn nicht ab.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

I: Welche Vorstellung haben Sie denn von Integration? wie sollte das laufen oder was
ist das iberhaupt?

MK: LAlso, fur mich ist einfach, ne,
wenn ich jetzt, ahm (.) ich sach mal, ich mess jetzt mal fiir mich, wenn, ich bin sehr,
oder wir als Familie sind sehr frankophil. wir sind immer in Frankreich, ich war da als
Kind schon immer gewesen und so und ich hab mal mit 16 ein Angebot bekommen in
nem Ort von nem Biirgermeister, der gesagt hat »pass auf, du kannst eine der Frauen
hier, ne, kannst du heiraten, find ich super und du krisst von mir 20 Ziegen, ne, und
dann kannst du hier bleiben.« das war halt n Scherz gewesen, ne, weil die unbedingt
das, der Ort, in dem wir da waren, der war vom Aussterben bedroht, ne, die jungen
Leute sind alle weggezogen und da hab ich mal gedacht, »boah, mal nach Frankreich
gehen, ne, oh, das ware natiirlich n Traum, war super.« und da hab ich mir Gberlegt,
ja gut, bevor ich, bevor ich nach Frankreich gehe, muss ich an meinem Franzésisch
arbeiten, definitiv. ich muss mir von Deutsch-land aus gucken, dass ich irgendwie n
Job habe oder so, ne, das, das war fiir mich schon von vorhinein klar gewesen, dass ich
mich so vorbereiten muss, um da hinzugehen. und das, find ich, ist einfach, wenn man
wirklich aus- (2) kommt ja immer auch auf die Griinde an, jetzt jemand, der auf der
Flucht ist, der kann natirlich nicht vorher auf der Flucht noch Deutsch lernen, ne. wie
soll der das machen? aber wenn ich hier hin komme und meine Familie mitnehme wie
damals die Gastarbeiter, ne, die sind natiirlich auch erstmal ins kalte Wasser geworfen
worden oder hatten die Moglichkeit, ins kalte Wasser zu springen, haben’s gemacht.
dass die natiirlich kein Deutsch konnten, war auch klar. aber ich find die Generationen,
die danach entstanden sind, ne, da hiatte man viel mehr drauf achten miissen, dass
das, dass das, dass das funktioniert, ne, dass die halt Deutsch lernen, dass sie (.) im,

im System ankommen, ne. und sie sich n bisschen so eingliedern, ne. weil man das oft,
ne, wie gesagt, ne, ich hab (.) Kollegen jetzt da, die sind Mitte Vierzig, die da bei der
Reinigungsfirma. die sind hier geboren, die sind hier geboren von ne, das ist dann- (.)
aber die kénnen, mit denen kann man sich nicht unterhalten, das funktioniert nicht.
und das ist fiir mich halt schockierend dann, ne, wo ich halt denke, »ja, warum ist
das so?«, ne? ich mein, jeder soll machen, wat er will, ne, aber (.) irgendwie, wenn ich
irgendwo hingehe in nem Land und ich will da leben, ne, find ich, muss man sich i-,
ahm, »muss«- sollte man sich anpassen, »muss«, ne? ob das unbedingt verpflichtend
ist, weifd ich nicht. aber es gibt andere Lander, da muss man zum Beispiel dann n Test
ausfiillen, so jetzt nicht wie bei uns dieser (.) Test, wo dann Fragen sind, die kaum n
Deutscher beantworten kann, was natirlich auch schwachsinnig ist sowas, ne. aber wo
einfache (.) Fragen gestellt werden, w:::0 man n Satz in der Sprache schreiben muss
oder mal n Satz vorlesen muss (.) sowas, ne. das fand ich einfach, das gehért halt dazu,
ne. die missen ja nicht in unsere, die miissen ja nicht in die Kirchen gehen oder, ne,
perfekt Deutsch schreiben konnen, das nicht, ne. aber es ist ja einfach (.) ja derjenige
ist dann fremd fiir mich, ne? wenn ich, wenn ich jetzt jemanden in meinem Alter
treffe, der halt kein Deutsch kann und der aber schon immer [mal] hier lebt, da frage
ich mich immer, »ja, warum ist das so?«, ne? dann fehlt ja das Interesse eigentlich an
dem Land. und warum leb ich dann in dem Land, ne? wenn ich ja eh kein Interesse
daran habe? (2) ne, das ist halt so n bisschen, ja, das weif} man halt nicht genau, wie
man dariiber denken soll, ne. (Z 932-991)

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

343


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34k

Grauzonen des Alltagsrassismus

Schauen wir uns den Argumentationsverlauf genauer an, fillt zunichst auf, dass Kol-
ler seine Position iiber eine autobiographische Referenz einleitet. Damit deklariert er
nicht nur Anforderungen an >Migrant*innenc« als universell giiltig, nimlich die Spra-
che des Ziellandes bereits vor Abreise zu erlernen. Er prisentiert sich selbst auch als
potentieller Vorzeige-Migrant. Diese Haltung verschafft ihm eine Position moralischer
Uberlegenheit, aus der heraus er tatsichliche Migrant*innen bewertet. Grundlage die-
ser Bewertung ist ein umgedrehter kategorischer Imperativ — er will, dass andere handeln,
wie er selbst handeln wiirde. Bei Kéller geht dieser Imperativ sukzessive in einer utili-
taristischen Bewertungsperspektive auf. Es geht ihm weniger um das Einhalten ehren-
werter Handlungsregeln durch Migrant*innen, sondern um den Nutzen, den primir
die Gesellschaft des Ziellandes daraus ziehen kann. Deutlich wird dies an den Konse-
quenzen, die Koller im Falle des Nichteinhaltens jener Spracherwerbsregeln benennt
und die sich in personlichen Beschrinkungen erschopfen: »mit denen kann man sich
nicht unterhaltenc, »das ist fitr mich halt schockierends, »derjenige ist dann fremd fir
miche.

Dabei ist Kollers Argumentation alles andere als statisch. In ihrer Struktur prisen-
tiert sie sich als monologischer Schlagabtausch, in dem sich zwei imaginire Diskus-
sionsparteien gegeniiberstehen. Pro- und Contra-Positionen wechseln einander ab. So
folgt jedem differenzierenden Argument gegen die deklarierten Spracherwerbsregeln
eines dafiir. Die Regelmifigkeit dieses argumentativen Wechsels zeigt sich auch am
wiederholten Einsatz der Konjunktion »aber«. Schauen wir zudem auf die inhaltliche
Qualitit der Argumente, fillt auf, dass diese sich nicht negieren, sondern inhaltlich an-
einander anschliefRen. So formuliert Kéller einschrinkend, dass seine Sprachregeln auf
»Gastarbeiter*innen« nicht anwendbar seien (Contra-Argument). Jene hitten aufgrund
der Umstinde kein Deutsch lernen konnen — die Metapher »in kalte Wasser geworfenc
deutet darauf hin, dass hier eine sehr kurze Migrationsvorbereitungsphase imaginiert
wird. Dem folgt prompt das Proargument, dass jene spezifische historische Situation
jedoch nicht auf deren Kinder iibertragbar sei, bei denen es sprachliche Versiumnis-
se gegeben habe: »aber ich find die Generationen, die danach entstanden sind, da
hitte man viel mehr drauf achten miissen«. Wihrend das Adverb »man« nahelegt, dass
damit die deutsche Aufnahmegesellschaft gemeint ist — auf der Eigenseite bleiben Ver-
antwortlichkeiten diffus, Kritik wird hier allenfalls angedeutet — werden >Migrant®in-
nen« eindeutig als Verantwortliche identifiziert: Diskursiv erfolgt dies mittels Genera-
lisierung und Depersonalisierung (»die Generationen«, »die«), Objektifizierung (»dass
d a's funktioniert«) sowie einer problematisierende Perspektive (diese Generation ha-
be die Norm des Spracherwerbs kollektiv nicht erfiillt). Trotz des ersten differenzieren-
den Gegenarguments, das nicht auf Kultur, Herkunft oder Religion, sondern auf die
historische Situation verweist und mithin auRerhalb neo-rassistischer Zuschreibungen
operiert, lassen sich im darauffolgenden Proargument wiederum deutlich verandernde
Deutungsgehalte finden. Es zeigt sich erneut, wie sich rassistische mit nicht-rassisti-
schen Wissenselementen auf engstem Aussageraum miteinander verkniipfen lassen.

Ein weiteres Beispiel fur die dichte Abfolge von Gegen- und Pro-Argumenten ist
Kollers Ausfithrung zur lebensweltlichen Reichweite der von ihm geforderten kultu-
rellen Anpassungsleistung. So miissten Migrant®innen »ja nicht in unsere [...] Kirchen
gehen, soweit wolle er es nicht treiben, und auch »perfekt« miisse das Deutsch nicht

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Ergebnisse

sein, aber [..] derjenige ist dann fremd fir mich [...] der halt kein Deutsch kannc.
Koller prasentiert seine Anspriiche hier als pragmatisch und bescheiden: Sie sollten le-
diglich eine kommunikative Verstindigung zwischen ihm und Migrant*innen gewahr-
leisten. Von kulturell-religiésen Assimilationsforderungen, wie sie etwa im rechtspopu-
listischen Diskursspektrum artikuliert werden, distanziert er sich explizit. Einen neo-
rassistischen Deutungsstrang, der die Unvereinbarkeit kultureller bzw. religiéser Un-
terschiede proklamiert, lisst der Interviewte hier zugunsten eines Freiheitspostulats
unberithrt. Dennoch, und hier zeigt sich erneut das dilemmatische Nebeneinander ras-
sistischer und differenzierender Wissenselemente, entwirft er die Defizite der >Ande-
renc in essentialistisch-naturalisierender Manier, indem er fehlende Sprachkompeten-
zen indirekt mit kulturell-religidsen Herkunftsbeziigen assoziiert. Wenn jene nicht »in
unsere Kirchen« gehen, miissen sie zwangsliufig in einen anderen kulturell-religiésen
Identititsbereich fallen.

Koller schlief’t seine Einlassungen mit einer Formulierung ab, die seine positionelle
Offenheit zum Ausdruck bringt: »das weifd man halt nicht genau, wie man dariiber den-
ken soll«. In dieser Aussage spiegelt sich die Unabgeschlossenheit seines Standpunktes
wider, wie sie sich in der vorhergehenden Pendelargumentation bereits gezeigt hat.
Koller verfiigt in Fragen der Integration zwar iiber das antimigrantische Symbolreper-
toire, das aus einer einseitigen Forderungshaltung gegeniiber Migrant*innen, deren
essentialistische Charakterisierung als defizitir und >kulturfremd< und der Legitimie-
rung bestehender Privilegien besteht. Diesen Diskurs aktualisiert er an verschiedenen
Stellen. Gleichzeitig weicht er ihn durch sein dialektisches Pendeln punktuell auf. So
nimmt Koller Bezug auf liberale Ideologeme, etwa der individuellen Entscheidungs-
und Handlungsfreiheit oder der Religionsfreiheit und produziert damit Spannungen
und Widerspriiche. Die in diesem Zuge formulierten Gegenargumente bringt er nicht
lediglich pro forma vor, sondern verleiht ihnen Gewicht, indem er sie als legitime Ein-
winde prisentiert. Andererseits lassen sich seine abschlieRenden Worte als Hinweis
darauflesen, dass Kéller sich der Unvereinbarkeit rigider Assimilationsforderungen mit
demokratischen Grundwerten durchaus bewusst ist. Das soziale Tabu, das auf offen-
rassistischen bzw. assimilationspositiven Aussagen liegt, fithrt bei Koller zu einer Re-
lativierung auf der Ebene seiner subjektiven Auflerungen.

4.3.5 Zusammenfassung

Mit der Beschreibung dilemmatischer Aneignungsmuster lief3 sich zeigen, wie die In-
terviewten im Sprechen iiber >Muslim*innen< und >den Islam« verschiedene, einander
widersprechende Deutungsressourcen und Wertekomplexe aktivieren, ohne die dabei
entstehenden ideologischen Spannungen argumentativ auszugleichen oder auch nur
zu problematisieren. Hinsichtlich der personen- und religionsbezogenen Bedeutungs-
produktionen wurden immer wieder Versuche unternommen, pauschalisierende Zu-
schreibungen zu unterlaufen und >Muslim*innenc als individuelle Personen sowie als
heterogene Bevolkerungsgruppe zu prasentieren. Mediendiskurse wurden in verschie-
denen Elaboriertheitsgraden als konfliktorientiert und alltagsfern kritisiert. Jedoch ge-
lang es den Interviewten trotz dieser punktuellen Widerstindigkeiten nicht, sich der
diskursiven Strahlkraft antimuslimischer Ideologeme vollstindig zu entziehen. Ihre all-

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [

345


https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

Grauzonen des Alltagsrassismus

tagskommunikativen Dekonstruktionen wurden durch rassistische Kontinuititen auf
impliziter Sprachebene, durch revitalisierende Irritationsnarrationen sowie durch ein
Riickfallen in essentialistische Ordnungsmuster konterkariert. Auch das Transformati-
onspotential, welches im Kontext macht- und sprachkritischer Selbstreflexionen aus-
gemacht werden konnte, war in Bezug auf die sprachlich entworfenen Realititen nur
von geringer Halbwertszeit. Zwar machten einige Interviewte ihre privilegierte gesell-
schaftliche Position gegeniiber sMuslim*innen« und ihr rassifizierendes Sprachhandeln
zum Thema. Allerdings scheint in den analysierten Fillen der pragmatische Charak-
ter internalisierter rassistischer Denk- und Sprachkonzepte doch die Oberhand zu ge-
winnen: Die Interviewten griffen trotz punktueller Kritik wiederholt auf hegemoniale
Beschreibungs- und Bewertungsmuster zuriick.

4.4 Widerstandige Aneignungen

Das vierte Aneignungsmuster zeichnet nun aus, dass in ihm eine kritische Auseinan-
dersetzung mit antimuslimischen Ideologemen erfolgt, in der auf symbolischer Ebene
Rassifizierungen dekonstruiert und auf systemischer Ebene institutionalisierte Ungleich-
heitsstrukturen in den Blick genommen werden. Einige Interviewte problematisieren
Rassismus dabei als gesellschaftliches Machtverhiltnis, das sich im hegemonial-anti-
muslimischen Gesellschaftswissen tiber >den Islam« und >Muslim*innen« niederschligt
und in der Dethematisierung kollektiver Privilegien zeigt. Andere versuchen sich an
der Uberwindung antagonistischer Gruppenkategorien und der Betonung und Etablie-
rung inklusiver >Wir«Konzepte. Zudem lassen sich Positionierungen finden, in denen
die Interviewten populire Pauschalkonzepte wie etwa der Islam oder die Muslim*innen
durch Verweise auf deren mangelnde empirische Haltbarkeit unterlaufen.

Die Interviewten, bei denen sich diskursive Widerstinde gegeniiber antimus-
limischen Ideologemen erkennen lassen, tun dies unter Anrufung verschiedener
Selbstbilder: Manche verorten sich explizit im Kreis jener privilegierten sozialen Frak-
tion, die von rassistischen Gesellschaftsstrukturen und -institutionen profitiert und
dabei - z.T. unbewusst — antimuslimische Ideologeme reproduziert. Andere konzen-
trieren ihre Kritik auf essentialistische Gruppenkategorisierungen, von denen sie sich
personlich distanzieren. Letzteres ermoglicht es ihnen, das eigene Involviertsein in
rassistische Diskurse weniger offen thematisieren zu miissen. Vermuten lisst sich,
dass es sich hier um eine Art Schutzargumentation handelt, die die Interviewten vor
zu starken Erschiitterungen ihres positiven Selbstbildes bewahrt.

4.4.1 Kritik am Rassismus als Verhaltnis

Ein Beispiel fir alltagskommunikative Einlassungen, in denen antimuslimische Ideo-
logeme dekonstruiert werden, ist die nachfolgende Episode des US-Interviewpartners
David Martinez. Martinez, der von der Autorin urspriinglich mit einem anderen Thema
konfrontiert wurde,” initiiert hier selbststindig das Thema »Stereotype iiber kopftuch-

31 Cefragt wurde danach, seit wann Martinez dauerhaft in den USA lebe.

https://dol.org/1014361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

