
4 Ergebnisse 297

Das diskursiv präsente, antimuslimische Wissen wird hier folglich nicht grundle-

gend herausgefordert, sondern nur auf eine Teilgruppe verengt und so neu-arrangiert.

Mit der Partikularitätsbehauptung werden flexible symbolische Ausnahmeräume inner-

halb rassistischer Bedeutungsproduktionen geschaffen, die es den Interviewten ermög-

lichen, neben rassifizierenden und abwertenden Deutungen auch wohlwollende und

positive Zuschreibungen widerspruchsfrei zu artikulieren. Dabei lässt sich durch die

polarisierte Aneignung zusätzlich auch ein positives Interessensmanagement realisieren,

da die Interviewten auf den ersten Blick eine nicht-rassistische Argumentationsweise

an den Tag legen.

4.3 Dilemmatische Aneignungen

Wir finden unter den alltagskommunikativen Umgangsweisen der Interviewpart-

ner*innen ein drittes Aneignungsmuster, in dem sich erneut reproduzierende und

differenzierende Bedeutungsproduktionen nachweisen lassen. Im Unterschied zum

polarisierten Modus findet bei den dilemmatischen Aneignungen jedoch keine argumen-

tative Integration divergierender Beschreibungen und Bewertungen statt, vielmehr

stehen diese in widersprüchlicher Beziehung nebeneinander. In den hier versammelten

Diskurspraxen lassen sich zudem sprachlich explizitere, argumentativ elaboriertere

sowie weniger bedingungsreichere Momente der Distanzierung, der Irritation und

Unterwanderung antimuslimischer Ideologeme erkennen. Diese werden jedoch nicht

konsequent verfolgt bzw. realisiert, weshalb wir sie als brüchige Dekonstruktionen anti-

muslimischer Ideologeme betrachten.

Der dilemmatische Charakter dieses Aneignungsmusters lässt sich nun einerseits

auf ideologisch-inhaltlicher Ebene nachweisen, d.h. in der Aktivierung verschiedener

Wertekomplexe, wie wir dies bereits im Theoriekapitel unter Verweis auf Billig et al.

(1988) und demPhänomen ideologischer Dilemmata konzeptuell vorgedacht haben (vgl.

Kap. 2.3.2.3). Dabei pendeln die Interviewten z.B. zwischen den liberalen Werten einer

kollektiv gedeuteten Religionsfreiheit auf der einen Seite und der individuellen Ent-

scheidungsfreiheit des bzw.der Einzelnen auf der anderen argumentativ hin und her, oh-

ne jedoch eine konsistente und ideologisch geschlossene Position einzunehmen (siehe

ThemaMoscheebau). Andererseits zeigen sich Dilemmata in Form symbolischer Inkon-

sistenzen zwischen expliziter Aussagebene und den impliziten Interpretationsrahmen,

die von den Interviewpartner*innen eingesetzt werden. Dies lässt sich insbesondere

bei den verschiedenen Varianten der Transformationserzählung beobachten. Das paralle-

le Referenzieren zweier »Wirklichkeiten«, wie es in der Rekonstruktion eines Medien-

islams versus eines bekannten Islams zum Einsatz kommt, stellt eine weitere dilemmati-

sche Diskurspraxis dar. Schließlich lassen sich unaufgeklärte, d.h. von den Interviewten

nicht thematisierte, Dilemmata auch im Rahmen punktueller Selbstreflexionen erkennen.

Dabei scheinen schlaglichtartig Momente rassismussensibler Macht- und Sprachkritik

auf, die jedoch schnell erlöschen undmithin auf das weitere Sprechen der Interviewten

keine nachhaltige Strahlkraft entfalten.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 Grauzonen des Alltagsrassismus

4.3.1 Die Transformationserzählung

Bei der Transformationserzählung handelt es sich um eine erste Form brüchiger De-

konstruktionen antimuslimischer Ideologeme,wie sie für das dritte Muster lebenswelt-

licher Aneignungen charakteristisch sind. Wir sprechen hier von einer dilemmatischen

Diskurspraxis, da sich in ihr eine Selbsterzählung von der Überwindung antimuslimi-

scher Bedeutungsproduktionen entfaltet, gleichzeitig und implizit wesentliche Merk-

male antimuslimischer Ideologeme in den Aussagen der Interviewten jedoch erhalten

bleiben. Die so zutage tretenden Inkonsistenzen werden von den Interviewpartner*in-

nen weder offen thematisiert noch durch argumentative Integrations- und Vermitt-

lungsmaßnahmen moderiert und geglättet – wie es etwa beim zweiten Aneignungs-

muster durch die Konstruktion von Subkategorien und deren Polarisierung der Fall

war. Gegensätzliche Bedeutungszuschreibungen stehen hier schlichtweg nebeneinan-

der. In der Transformationserzählung zeigt sich dies in Form symbolischer Brüche,wel-

che sich insbesondere zwischen der expliziten Erzählebene und den impliziten Bedeu-

tungsproduktionen, die sich in Wortwahl, Interpretationsfokus, in der Hervorhebung

und Auslassung von Argumenten sowie der rhetorischen Arbeit am eigenen Aussagetext

erkennen lassen.

Der im Begriff der Transformationserzählung hervorgehobene Aspekt der Selbster-

zählung ist dabei zentral: Er betont, dass es sich hier um einen imwissenssoziologischen

Sinne schöpferischen Akt handelt, wobei die Plausibilisierung des Vergangenen aus der

Perspektive des Jetzigen erfolgt, oder wie Abels es formuliert: »Erinnerung ist nachträg-

liche Bewertung einer biographischen Identität damals zum Zwecke einer Identität, wie

wir sie heute brauchen.« (2009: 139, Herv.i.O.) Die Frage nach dem Grad des Intentio-

nalen beantwortet Abels dabei relativierend mit Bezug auf Berger: Wir »alle spielen mit

der Geschichte […]. In den meisten Fällen handelt es sich allerdings dabei nur um einen

partiellen und allenfalls halbbewussten Vorgang.« (Berger 2011 [1963]: 80)

Die Transformationserzählung enthält zwei Zeitebenen (das Vorher und das Nach-

her), die über ein Moment des Wandels – zumeist ein spezifisches Ereignis im Leben der

Interviewten – miteinander verbunden sind. DiesesMoment wird von ihnen als Impuls

für einen Wahrnehmungs- bzw. Wissenswandel identifiziert und dabei explizit positiv

evaluiert. Auf expliziter Ebene der Transformationserzählung erscheinen rassistische

Deutungen als vergangen, überwunden und abgelöst von differenzierteren und wohl-

wollenderen Perzeptionen und Konzepten. Es fungiert damit auch als rhetorisches In-

teressensmanagement, insofern ihm die (unausgesprochene) Behauptung zugrunde liegt,

es nun besser – nämlich der Realität entsprechend – zu wissen und frühere Vorbehalte

überwunden zu haben. Bei einigen Interviewpartner*innen ist diese Erzählung beson-

ders stark ausgeprägt, was auf ihren, auf einzelne Aussagekomplexe übergreifenden

Charakter hindeutet: Bei ihnen wird die eigene Vorstellungswelt in Bezug auf ›den Is-

lam‹ und ›Muslim*innen‹ verstärkt um diese Erzählung herum konstruiert – sie dient

ihnen als Fixpunkt, auf den die Interviewten immer wieder argumentativ Bezug neh-

men. Dies betrifft in den vorliegenden Samples v.a. die US-Interviewpartnerinnen Kim

McDonald und Victoria Miller. Wir wollen uns ihre Fälle nachfolgend genauer ansehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 299

4.3.1.1 Transformationen erzählen – ›Fremdheit‹ stabilisieren

Mehrere Interviewpartner*innen identifizieren ein biographisches Ereignis oder eine

Phase des persönlichen Kontaktes mit ›Muslim*innen‹ als konstitutiv für die Transfor-

mation der eigenenWahrnehmung. So etwa auch KimMcDonald (31), eine junge Ärztin

im Praktikum aus dem bürgerlichen Lincoln Park im Zentrum Chicagos. Zu Beginn des

Interviews weist sie zunächst entschuldigend darauf hin, dass sie erst relativ spät, im

Zuge ihres Studiums, persönlich mit ›Muslim*innen‹ in Kontakt kam. Dieser sei dann

jedoch durchaus intensiv und vielseitig gewesen. McDonald bettet ihre Erfahrungen

mit ›muslimischen‹ Personen von Anfang an ein in eine persönliche Geschichte des

Lernens, des Wissens- und Erkenntnisgewinns. Während andere Interviewte ihre Be-

kannten als konkrete Personen vorstellen, von gemeinsamen Erlebnissen berichten und

dabei essentialisierende Vorstellungen quasi en passent durchbrechen (vgl. Kap. 4.4.2),

betont McDonald primär die wissensgenerierenden Aspekte jener Begegnungen und Be-

kanntschaften. Dabei erhält sie eine Distanz gegenüber ihren ›muslimischen‹ Bekann-

ten aufrecht, insofern als sie sie weniger als komplexe Individuen, denn als Erkenntnis-

objekte in Erscheinung treten lässt. Die von ihr realisierte Transformationserzählung

erhält dadurch eine stark rationalistische Note, in der sich wiederum ein Moment des

Machtvollen zu erkennen gibt. Trotz wohlwollender Erlebnisschilderungen lässt sie sich

daher als Selbsterzählung verstehen, in der ein spezifisches Wissen – bzw. dessen Er-

werb – über ›Muslim*innen‹ rekonstruiert wird.

KM: […] I’m from Indiana. ahm, but being from Indiana, I wasn’t really exposed to (.)

much Islamic culture. ahm, the most I was exposed to was recently when I went to

medical school. so I went to graduate school and in medical school there where some

Islamic people but I didn’t, it wasn’t very: (.) it’s, I still didn’t know much about it. and

then Iwent tomedical schoolwhich is like, you know, you live amongst people,weknow

each other really well. and I would say it was like 30 percent Islamic, very diverse from

all over. and that was my first like exposure, types of like my friends and like learning

about (.) you know, what they celebrate. and then, you know, they were always really

friendly and they would (.) tell me about it. and ahm, but that was really the first time.

so I really was like 27, 28 (.) before I was really (.). so, in Chicago I still see these people,

like I do my rotations for medical school with them. and they are like (.) you know,

I’m always still learning @about@ Islam, especially ›cause they are so diverse. I mean,

they’re from so many places. I know there is African Islamics, then like Middle Eastern

Islamics, some are like- so different. so, that’s really my only: exposure is talking to

them about like their believes and their holidays and all that stuff. (Z 16-32)

Die bereits angesprochene Distanzierung der Interviewpartnerin lässt sich im zitierten

Textausschnitt an verschiedenen Stellen erkennen: Zunächst wählt McDonald für die

Bezeichnung von ›Muslim*innen‹ einen eher unkonventionellen Begriff: »Islamics«.

Diese Substantivierung des Adjektivs islamisch lässt sich als Hypostasierung religiöser

Identitätsbezüge lesen; sie entfaltet eine objektivierendeWirkung. Trotz dem die Inter-

viewpartnerin auf expliziter Aussageebene die erlebte Diversität ihrer ›muslimischen‹

Kommiliton*innen unterstreicht, bleibt sie auf lexikalischer Ebene der essentialisieren-

den Logik der vereinheitlichenden Gruppenkategorisierung verhaftet. Dies wird durch

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 Grauzonen des Alltagsrassismus

die Konstruktion ›muslimischer‹ Untergruppen – »African Islamics«, »Middle Eastern

Islamics« – insofern verstärkt, als es die Objektivierung und Klassifizierung weiter

elaboriert und damit verselbstständlicht. Die Merkmale Ethnizität bzw. nationale

Herkunft werden dabei als zusätzliches Klassifikationskriterium eingeführt. Diversität

wird hier so in engen Grenzen und äußerst groben Schattierungen wahrgenommen.

Die Tatsache, dass McDonald – wie bereits bei anderen Interviewpartner*innen gese-

hen (vgl. Till Feller, Grit Paul Kap. 4.1.1.1) – zur Beschreibung der persönlichen Präsenz

von ›Muslim*innen‹ depersonalisierende Quantitätsangaben anwendet (»I would say it

was like 30 percent Islamic«), unterstreicht die persönliche Distanziertheit zusätzlich.

»These people« scheinen ihr letztlich, trotz lebensräumlicher Überschneidungen und

der Betonung persönlicher Beziehungen (»I went to medical school which is like, you

know, you live amongst people, we know each other really well.«), persönlich ›fremd‹

geblieben zu sein. Insgesamt ergeben sich so zwischen expliziter Transformationser-

zählung und den implizit verandernden Charakterisierungen ihrer Kommilitoninnen

ideologische Brüche, die von der Interviewpartnerin nicht thematisiert werden. Anders

als bei den polarisierten Diskurspraxen, die inkonsistente Bedeutungsproduktionen

durch binäre Kategorisierungen trennen, ordnen und glätten, bleiben diese im Fall von

McDonald unmoderiert nebeneinander stehen.

Dass die hier interessierenden Transformationserzählungen nicht ohne die subtile

Produktion von ›Fremdheit‹ auskommen, zeigt sich auch am Beispiel der Interviewpart-

nerin VictoriaMiller. Anders als KimMcDonald kennzeichnet sie die Beziehung zu ihrer

Kommiliton Yasemin allerdings wesentlich deutlicher als Freundschaft, was sich zu al-

lererst darin zeigt, dass sie sie eigenständig mit Namen vorstellt:

I: Tell me a little bit more about this girl, this student fellow friend.

VM: Oh, yeah, that I went to College with?

I: Yeah. how did you get to know her?

VM: She lived onmy floor inmy freshmen year, so I ammeeting everybody at freshmen

year. like, can I say her name? […] it will justmake it easier cause I feel like it’s (helping).

her name is Yasemin and I was always thinking shewas beautiful and I loved her name.

and I was like ›Oh, this like-‹ cause like I said, I grew up in like white America. you

know, like my High School was all white […] I started meeting as many diverse people

as possible. but so she lived on my floor and so actually I became pretty good friends

with her, ahm, freshmen and sophomore, little bit of sophomore year. (Z 86-106)

Miller präsentiert ihre Kommilitonin als konkrete Person, die sie mit explizit positi-

ven Attributen versieht (»she was beautiful and I loved her name«). Ihr persönliches

Kennenlernen bettet sie ein in eine Zeit, die durch das Entstehen vieler neuer Freund-

schaften und Bekanntschaften geprägt war. Diese stellt sich für Miller als eine Lebens-

phase dar, die mit erheblichen Veränderungen einherging: Ihre College-Studienzeit

hebt sie vom Aufwachsen im rein »weißen Amerika« kontrastierend ab. Yasemin ist

Teil dieser neuen, »diversen« Welt, der sich Miller zunächst mit großer Begeisterung

hingibt. Trotz expliziter Sympathiebekundung kommt die Charakterisierung der ›mus-

limischen‹ Kommilitonin aber auch bei ihr nicht ohne Anklänge populärer Orientalis-

men aus. So lässt sich die Hervorhebung von Yasemins Schönheit und ihres Namens

als Hinweis auf eine Exotisierung der Freundin als faszinierender Fremder lesen. Die Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 301

deutung des ›Fremden‹ als Faszinosum stellt, wie Hahn verdeutlicht, eine gängige Re-

aktion auf das Unbekannte dar: »Das Fremde erscheint einerseits immer wieder als

Verlockung, als Aufbruch aus belastenden Gewohnheiten und Routines, als Bereiche-

rung und Anregung, als spannend und aufregend, als abenteuerlich und faszinierend«

(1994: 151f.). Dass die ›muslimische‹ Freundin der Interviewpartnerin als ebensolche

aufregende Neuigkeit gilt, wird nicht zuletzt auch durch den Verweis Millers auf feh-

lende Kindheitserfahrungen mit gesellschaftlicher Vielfalt unterstützt. Millers persön-

liche Transformationserzählung unterteilt sich dabei in eine Zeit vor und nach Yasemin.

Während sie zwar schon durch die Anschläge von 9/11 mit den Begriffen »Muslim« und

»Islam« in Kontakt gekommen sei (»my first experience was when 9/11 happened«), ist

es erst die ›muslimische‹ Kommilitonin und Freundin, durch die sie Näheres über die

Religion des Islams erfährt (s.u.).

Millers personen- und religionsbezogene Bedeutungsproduktionen in Bezug auf die

Freundin und deren Glauben basieren jedoch nicht ausschließlich auf Faszination, im

Gegenteil. In einer früheren und einer späteren Erwähnung Yasemins zeigt sich, dass

sowohl deren Religion als auch deren kulturelle Alltagspraxen und konkret die damit

verbundenen »smells« bei Miller Irritationen auslösten.

VM: […] when it comes to the religion, ahm I don’t have a lot of experience with that.

I just had a friend in College who was Muslim and so I learned about it through her.

and I just remember feeling sorry for her during Ramadan, ahm, cause she had to fast.

ahm, and she was actually like happy when she got her period during Ramadan cause

then she could finally eat. ahm, so I mean that was just kind of my first (.) experience-

I mean, not my first, my first experience was when 9/11 happened and then- but I don’t

really know anything about it. ahm, but that was like the first time I feel like I ever

really hear ›Muslim‹, ›Islam.‹ (Z 31-40)

***

VM: I think at the time it felt like (2) I, like this is gonna make me sound so ignorant

and white or whatever but like, Yasemin, just being her friend brought about- I am a

very like smell person and like being her friend brought about all this sense of new

smells, and I’m saying that in a polite way. ahm, and but it was, so that was just like

different for me, like not in a bad way, I mean I just wasn’t used to the smells of being

her friend. like, just, like she smelleddifferent, the food she ate smelleddifferent, ahm,

just her, like, her dorm smelleddifferent than the rest of ours. so I remember that being

really different and just a lot of the praying, I mean, in my religion you pray too or the

religion I grew up with, you pray. but like just the, like having to lay down- but it’s not

laying down- but you know, kneeling five times a day, ahm, the fasting thing was really

different. like that just seemed kind of cruel to me, and like, I don’t know, I didn’t like

that […]. (Z 231-245)21

21 DaMiller den Begriff des ›Fremden‹ zu einem frühen Zeitpunkt im Interview bereits selbstständig

eingeführt hatte (»I learned a little bit about her religion […] I remember just thinking it was,

it’s just so differrent«, Z 137-8), wird sie von der Autorin um eine genauere Beschreibung dessen

gebeten, was ihr »different« erschien. Der Textauszug dokumentiert ihre Ausführungen dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 Grauzonen des Alltagsrassismus

Betrachten wir zunächst die Aussagen Millers zum Fasten und Beten (erster Auszug

und ab Mitte des zweiten Auszugs), so fällt auf, dass sie ihre Ablehnung der islami-

schen Glaubenspraxen explizit und deutlich artikuliert. Vor dem Hintergrund ihrer

eigenen religiösen Erfahrungen erscheint ihr die islamische Version des Betens und

Fastens nicht nur »different«, sondern inhuman und »cruel«. Auffällig ist dabei nicht

nur ihre unmissverständliche Wortwahl, sondern auch die Tatsache, dass sie ihre Ein-

drücke sehr pauschal formuliert. Obwohl sie hier über die Religiosität ihrer Freundin

spricht, erhalten ihre Aussagen durch die Gegenüberstellung von »Islam« und ihrer ei-

genen christlichen Religion einen veranderndenCharakter. Sie deutet das Gebet als eine

durch Zwang erwirkte, festgeschriebene Handlungsfolge, ohne dabei die Möglichkeit

einer freien und individuellen Auslegung durch die Gläubigen zu erwägen. ›Den Islam‹

zeichnet sie als starres Regelwerk, »fremd« und erbarmungslos gegenüber seinen An-

hänger*innen. Diese Sichtweise auf die Religion scheint von der Person Yasemins argu-

mentativ entkoppelt. Millers persönliche Verbindung zur Freundin haben offenbar nur

bedingt dazu beigetragen, Religionspraxen im Islam als legitime Varianten religiöser

Lebenswelten zu verstehen und als solche anzuerkennen. Hieraus ergeben sich weitere

symbolische Brüche zwischenMillers Transformationserzählung – raus aus dem ›weißen‹

Umfeld und rein in alltägliche Diversitätserfahrungen – und ihrer verandernden Inter-

pretation der Religionspraxen Yasemins sowie der ihr zugeschriebenen Passivität im

Zusammenhang mit diesen.

Ein Grund dafür mag auch sein, dass Yasemin laut Miller selbst zuweilen mit ih-

rem Glauben haderte. So erwähnt sie im zweiten Textauszug, dass die Freundin »was

actually […] happy«, wenn sie ihre Periode bekam und nicht fasten musste. Der Um-

stand, dass sie sie wegen des Fastens bemitleidete (»feeling sorry for her«), bestätigt

den Eindruck, dass sie den islamischen Glauben als eine Art Bürde betrachtet, als et-

was, was der Person der Freundin äußerlich ist. Diese Art der Wahrnehmung steht in

einer Linie mit der antimuslimischen Vorstellung ›vom Islam‹ als einer autoritären und

anti-liberalen Religion, die ihre Anhänger*innen von einer glücklichen, modernen und

selbstbestimmten Lebensweise abhält. In dieser Perspektive erscheint Yasemins Religi-

on nicht nur als rückständiges und inhumanes Ideensystem, sondern ›Muslim*innen‹

wird so die freie Entscheidung für den Glauben und die Entwicklung individueller For-

men der Religiosität insgesamt abgesprochen. Die hier aktualisierte Deutung erinnert

an die Viktimisierung von ›Muslim*innen‹, wie wir sie bereits bei der Kontrastierungs-

praxis beobachtet haben (vgl. Kap. 4.2.3).

In der Betrachtung und Bewertung des »Geruchs« ihrer Kommilitonin scheinen

darüber hinaus Praxen kulturalisierender Veranderung auf. Zwar werden von der Inter-

viewpartnerin keinerlei Kollektivierungen vorgenommen – das für Rassismen typische

Merkmal der Negation des Individuellen zugunsten einer Verabsolutierung des Kol-

lektiven wird nicht realisiert – und auch eine explizite Negativbewertung eben dieser

Gerüche bleibt aus. Dennoch vollzieht sich durch die syntaktische Anordnung ihrer Be-

obachtungen – deren Parallelisierung – (»she smelled different, the food she ate smel-

led different, ahm, just her, like, her dorm smelled different than the rest of ours.«),

eine implizite Abgrenzung von der Freundin. Ihr Geruch wird dabei zum Differenz-

merkmal.Dass,wie eingangs erwähnt,Millermit diesenGerüchen ihre Schwierigkeiten

hatte, fasst sie in der bildhaften Formulierung »I just wasn’t used to the smells of being

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 303

her friend« zusammen. Die »fremden« Gerüche der Kommilitonin werden hier durch

den direkten Bezug zu ihrer Person gewissermaßen naturalisiert: als würden sie nicht

von einer Handlung – der Auswahl von Speisen, des Kochens – hervorgerufen, sondern

gingen von ihr persönlich aus, als Teil ihres Wesens, ihres Wohnraums, ihr Esskultur.

In der Markierung Yasemins als olfaktorisch Fremder (ihr Raum roch anders als »the

rest of ours«, woraus sich implizit der Schluss ableitet, dass unsere Räume nicht, oder

zumindest nicht auffällig röchen, Normalität wird hier, rassismustypisch, für das Eige-

ne beansprucht) kommt empirisch zum Tragen, was Terkessidis in seinem Rassismus-

konzept mit der fehlenden theoretischen Notwendigkeit expliziter Bewertungenmeint.

Trotz dem eben diese hier ausbleibt, ergibt sich aus der Kontrastierung zwischen Ya-

semin und dem »Rest«/uns, aus der Überbetonung jenes banal-alltäglichen Sachver-

halts, doch eine problematisierende Einschätzung jener vonMiller deklarierten olfakto-

rischen Andersartigkeit: »Der Unterschied ist also immer schon bewertet.« (Terkessidis

2004: 99)

Dass dieser immer schon bewertete Unterschied auch dann zum Tragen kommt, wenn

das eigene Handeln selbstkritisch reflektiert wird, zeigt sich, wenn wir noch einmal

zumAusgang unserer Betrachtungen und damit zur Interviewpartnerin KimMcDonald

zurückkehren. Auf die Frage, inwiefern sich ihre Beziehungen zu ›muslimischen‹ Kom-

militon*innen von anderen unterschieden – eine Frage, die insofern als gesprächsim-

manent zu betrachten ist, als sie an die von McDonald berichteten Lernerlebnisse mit

neu-bekannten ›Muslim*innen‹ anschließt – schildert jene eine Ausgehsituation, in de-

ren Rekonstruktion ebenfalls verandernde Zuschreibungen zum Vorschein kommen.

KM: […] Ok a good example is, I had a good friend that- she was such a nice girl, I

really liked her. shewas so conservative. shewasmarried ahm, shewas [in] an arranged

marriage […] and she had a son. and her husbandMuhammed and their son, ahm, they

lived in the U.S. and she was down in the Caribbean. she wouldn’t come out with me,

she wouldn’t go to bars with me. she wouldn’t go to- we went to a karaoke night one

night and she wouldn’t come. and ahm, she wouldn’t like wax her eyebrows and she,

you know what I mean? she had, cause she would dye her eyebrows, so she couldn’t

wax them. she had all these like weird things that I didn’t understand. and then one

night it was like, she had nothing else to do and like she needed a ride home and so

she agreed to go to karaoke with us. and she won’t drink, she’s never drank before, she

wouldn’t drink andwe tried to take, like wewere taking pictures of us all doing karaoke

and she would like hide and get out of the picture. so I always felt like, like in general,

you know, at least at my school, if you’re Muslim you’re much less likely to spend time

with me and do the things I wanna do. much more likely to like, stay home and study.

and so and I always felt like I was corrupting her, you know, like I, you know, all I wanted

to take a picture of my friends, I didn’t realize that would bother her, you know. that

kind of stuff. so I do feel like it’s a different relationship. (Z 190-210)

McDonald beschreibt die ›muslimische‹ Kommilitonin einleitend als eine sympathische

Person, die sie persönlich sehr mochte, geht jedoch schnell dazu über, allerlei Unter-

schiede zwischen sich und jener »guten Freundin« aufzulisten: Sie ging nie mit ihr aus,

zupfte sich nicht die Augenbrauen, trank nicht, ließ sich nicht fotografieren. In Bezug

auf bevorzugte Freizeitaktivitäten, Kosmetikpraxen und Trinkgewohnheiten entsteht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 Grauzonen des Alltagsrassismus

in McDonalds Ausführungen ein Bild kultureller Gegensätzlichkeit. Interessant ist nun,

dass auch hier eine negative Bewertung der Lebensführung jener Freundin implizitmit-

schwingt und zwar insofern, als sie lediglich als Spiegelbild der Interviewpartnerin in

Erscheinung tritt. Außerhalb dieses Vergleichsrahmens wird über die Muslima wenig

bis gar nichts gesagt; selbst die einleitenden Informationen über ihren Familienstand,

ihr Muttersein und ihre konservative Lebensführung gewinnen erst in Bezug zum be-

tonten Individualismus McDonalds an Bedeutung.

Deren Befürchtung, sie könnte die Freundin mit ihrem liberalen Ausgehverhal-

ten kompromittieren – für sich genommen ein durchaus selbstkritisches Aussagemo-

ment – kann im Gesamtkontext der Anekdote jedoch als paternalistisch, muss mindes-

tens jedoch als Stabilisierung der eigenen (kulturellen) Lebensweise bewertet werden.

Warum? Weil die Interviewpartnerin in der Eindeutung der Beziehung zur Freundin

die Möglichkeit auslässt, die eigenen Kulturpraxen (des Feierns, des Studierens) in ih-

rer Kontingenz zu erkennen. Dass es verschiedene Vorstellungen – und Realisierun-

gen – von einem guten Studienleben geben kann, und dass diese gleichberechtigt und

selbstbestimmt sein können, dieser Überlegung setzt McDonald sich hier nicht aus.

Dies mag zum einen daran liegen, dass in ihrer Rekonstruktion etwas greift, das an

Schütz’ »natürliche Einstellung« erinnert: jene fraglosen Konzepte und Vorstellungen,

mit denen wir unseren Alltag sinnhaft erfahren, ohne ihn unentwegt zu problematisie-

ren und darüber unsere Handlungssicherheit zu verlieren. Zum anderen ermöglicht

aber gerade die Anwesenheit eines anderen – d.h. vom eigenen abweichenden – Le-

bensmodells, die eigenen kulturellen Muster als solche zu erkennen, oder wie Nassehi

sagt: »Sobald Kultur in den Blick gerät, wird auch die eigene Position zur Kultur, d.h. zu einer

anderenMöglichkeit anderer Möglichkeiten.« (2008: 150, Herv.i.O.) Während Kultur im

Sinne Schütz den unbefragten Boden meint, auf dem uns in unserer Lebenswelt alles

als schlicht gegeben erscheint, meint Kultur in der Anwesenheit von Differenz das ge-

naue Gegenteil: die (potentielle) Erkenntnis, dass das Eigene auch anders sein könnte.

Nassehi stellt diese beiden Kulturbegriffe einander gegenüber:

»Die Funktion von Kultur ist demgemäß [im Sinne Schütz, Anm. d. Verf.], Unsicherheit

und Kontingenz wegzuarbeiten. Einer Kultur anzugehören, bedeutet auch, dass man

bestimmte Fragen nicht mehr stellen muss. Man weiß, was zu tun ist, was dies und

jenes bedeutet, und man weiß nicht einmal, dass man es weiß, weil die Dinge eben

tatsächlich so sind, wie sie erscheinen. Sobald man aber zu sehen lernt, dass andere

Kulturendenkbar sind,wirdKontingenz betont undnichtweggearbeitet. Insofernmuss

man paradoxer Weise sagen, dass stabile Kulturen letztlich keine Kulturen sind, oder

besser: Sie können das von sich letztlich nicht wissen. Sobald sie aber darauf aufmerk-

sam werden, wird der Blick unweigerlich nicht nur auf das Fremde, sondern auch auf

das Eigene gerichtet. Die Reaktionsmuster darauf sind vielfältig, und die Geschichte

der sozialen Welt und unser heutiger Alltag sind voll davon: Feindschaft, Berührungs-

ängste, Hierarchisierungen und hegemoniale Ansprüche gehören ebenso dazuwie die

normative Idee des Ausgleichs und des Dialogs der Kulturen oder aber die romantisie-

rende Zurechtlegung des Fremden als des Besseren.« (Ebd.: 151, Herv.i.O.)

Betrachten wir die Transformationserzählung abschließend vor dem Hintergrund der Aus-

führungen Nassehis, lässt sich feststellen, dass sie im Vergleich zu anderen Aneig-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 305

nungsmustern, die es, wie wir später noch sehen werden, durchaus ermöglichen, auf

die Kontingenz der eigenen lebensweltlichen Selbstverständlichkeiten aufmerksam zu

machen und sogar weiterführende Reflexionen, etwa über das machtdurchwirkte Ver-

hältnis zwischen der eigenen Position und dem ›muslimischen Anderen‹, anzustellen,

letztlich bei der Fixierung und Stabilisierung von Differenzen stehenbleibt. Und das,

obwohl sie auf expliziter Erzählebene eine Geschichte des Wandels und der Überwin-

dung lückenhafter Kenntnisse und negativer Perzeptionsweisen erzählt. Das antiras-

sistische Transformationspotential der Transformationserzählung stellt sich mithin als

limitiert heraus, weil es das eigeneWissen nicht in seiner Verstricktheit in gesellschaft-

licheMachtverhältnisse reflektiert.Miller undMcDonald berichten beide von einer kon-

taktinduzierten Wahrnehmungs- und Wissenstransformation und doch charakterisie-

ren sie ihre Freundinnen als ›Fremde‹. Einen reflektierenden Rückbezug auf die eigene

lebensweltlich-kulturelle Verortung unterlassen sie. Ein ebensolcher Rückschluss wä-

re jedoch die Voraussetzung dafür, andere in ihrer Differenz und gleichzeitig in ihrer

Gleichheit zu erkennen.

4.3.1.2 Die Transformationserzählung als Geschichte von Irritation

und Gewöhnung

Während sich imUS-Teilsample Transformationserzählungen finden lassen, die an den

engeren persönlichen Beziehungen der Interviewpartner*innen aufgehangen sind, fin-

den wir im deutschen Sample ebenfalls biographische Narrationen über – allerdings

eher flüchtige und unpersönliche – Alltagserfahrungen mit ›Muslim*innen‹ sowie mit

nichtmuslimischen Migrant*innen.22 Im Vergleich zu den Einlassungen der Interview-

ten McDonald und Miller spielen hier Vorstellungen von Heimat, Ursprünglichkeit und

Normalität eine deutlich größere Rolle. So werden in der autobiographischen Erzähl-

perspektive erste Kontakte mit ›Muslim*innen‹ bzw. Migrant*innen zwar ebenfalls als

Impulse für einen Perzeptionswandel beschrieben, gleichzeitig werden sie jedoch deut-

lich stärker als Erfahrungen von ›Fremdheit‹, Abweichung und Irritation rekonstru-

iert. Auffällig ist, dass es sich bei diesen Interviewten ausschließlich um Personen mit

ostdeutschem Sozialisationshintergrund handelt. Dabei ließe sich vermuten, dass die

Präsenz von ›Muslim*innen‹ in den alltäglichen Lebenswelten der Interviewten auch

deswegen als Irritation wahrgenommen wird, weil in der DDR Personen mit ›musli-

mischen‹ Identitäts- und Herkunftsbezügen kaum vertreten bzw. öffentlich unsichtbar

waren.

So lässt sich in den autobiographischen Schilderungen SilviaMancks zu ihrem »ers-

te[n] Kontakt« mit nichtdeutschen Personen eine nicht weiter reflektierte Hypostasie-

rung ihres »Anderseins« erkennen. Manck berichtet, wie sie als Teenagerin mit ihren

Eltern aus der ehemaligen DDR in die BRD übersiedelte und es dort zu ersten Be-

gegnungen mit einer zugezogenen spanischen Familie kam. Das sei für Manck »eine

ganz andere Welt« und »schon komisch« gewesen. Allerdings würde sie dies »heute

22 Diese erfolgen entweder auf die Eingangsfrage der Autorin nach den »bisherigen Erfahrungenmit

Islam undMuslim*innen« oder auf die Frage, »wann« den Interviewten der Islam »zum ersten Mal

begegnet ist« bzw. wann ihnen »bewusst wurde, dass es den Islam als Religion gibt«.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 Grauzonen des Alltagsrassismus

nicht mehr so wahrnehmen«, sie habe über die Jahre Erfahrungen gewonnen, die es ihr

nun erlaubten, »etwas gelassener damit um[zugehen]«. Alltagsbegegnungen mit Mi-

grant*innen – und seien sie noch so flüchtig23 – scheinen für Manck hier mit Assozia-

tionen des Unangenehmen oder Herausfordernden verbunden, an die sie sich erst mit

der Zeit gewöhnen konnte.

I: Ähm, hat sich Ihre Wahrnehmung verändert im Laufe Ihres Lebens? […]

SM: Ich glaube nicht, dass das jetzt so speziell für den Islam jetzt gilt, ja. äh, was, was

mir schon bewusst ist, dass in, in jungen Jahren, als bei uns in, ichmitmeinen Eltern in

nemMehrfamilienhaus gewohnt habe, und dann sind dort, ähm, Spanier eingezogen.

das war für mich ne ganz andere Welt, ja, das- (da war) ich 15 oder so, ja. ich komme

aus der DDR, wir sind damals dann in dem Alter ungefähr in die Bundesrepublik ge-

kommen, es war für mich der erste Kontakt so richtig (.) (mit) das war ja weit weg für

mich damals noch, Spanien, ja. ähm, daswar schon komisch. daswürde ich heute nicht

mehr so wahrnehmen. ja, ähm, man geht etwas gelassener damit um oder hat eben

einfach mehr Erfahrung schon, ja […]. (Z 424-443)

Die Interviewpartnerin verweist dabei – ähnlich wie die US-Interviewten McDonald

und Miller – auf eine biographische Entwicklung hin zu einer größeren Toleranz ge-

genüber kultureller Vielfalt, auffällig ist jedoch, dass sie diese verdinglicht und als Irri-

tationsmoment hervorhebt. Wo in der Transformationserzählung der US-Interviewten

Lerneffekte und Perspektiverweiterung eine zentrale Rolle spielen (trotz impliziter Ve-

randerung), stellt Manck die Begegnungen eher als unvermeidliche Begleiterscheinung

des alltäglichen Lebens dar. Etwas, an das sie sich gewöhnen musste, das sie jedoch

nicht in besonderer Weise wertschätzte oder von dem Reflexionsimpulse hinsichtlich

der eigenen kulturellen Verortung ausgingen. Die Tatsache, dass sie aus ihrer eige-

nen, erst kürzlich erworbenen, Migrationserfahrung in der Rekonstruktion des Erst-

kontaktes keine Perspektive des Gemeinsamen entwickelte, scheint dies zusätzlich zu

bestätigen. Ein ähnliches Muster distanzierter Betrachtung und Veranderung kultureller

Differenz zeigt sich bei Manck auch im Sprechen über lokale »Kulturfeste«, die sie nach

eigener Aussage regelmäßig besucht habe.Diese beschreibt siemit exotisierendemGes-

tus als »spannende« Veranstaltungen, »wo die sich vorgestellt haben, wo die n bisschen

Kultur gemacht haben« (Z 1129-1130). Manck bleibt dabei insgesamt einer Perspektive

verhaftet, die in den Begegnungenmit Migrant*innen eine Abweichung vomNormalen

und Alltäglichen erkennt, die sich in der Fixierung der anderen als Fremdemanifestiert.

Weitere Fälle

Eine biographische Erzählung, die noch stärker zwischen einer »ursprünglichen« Hei-

mat und einer als ›fremd‹ erlebten Kultur kontrastiert, findet sich bei der Interviewpart-

nerin Grit Paul. Paul schildert hier, ebenfalls nach einem Umzug aus der ehemaligen

DDR in die Metropolregion, ihre Eindrücke der neuenWohnumgebung (und dies recht

früh im Interview bei Minute acht). Von der Autorin gefragt, wann ihr bewusst wurde,

23 Manck verfügt nach eigenen Aussagen über keine persönlichen Kontakte zu ›Muslim*innen‹, ihre

Wahrnehmung gründet sie primär auf die sozial vermittelten Erfahrungen ihrer Kinder (vgl. Kap.

4.1.1.2).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 307

dass es ›den Islam‹ gibt, berichtet diese von der für sie offenbar völlig neuen visuellen

Erfahrung urbaner Diversität.

I: OK, ähm, kannst du dich erinnern, wann dir zum ersten Mal bewusst wurde, dass,

dass es den Islam gibt als Religion. wann, wann hat der zum ersten Mal deine Auf-

merksamkeit erregt?

GP: Ich glaube, zum ersten Mal wirklich als ich hergezogen bin, weil ich ja aus dem

Osten komme und da war das nicht präsent. also, ja, wir hatten, also als ich bei meinen

Eltern weggezogen bin, wir hatten noch nicht mal, so blöd es klingt, ne Dönerbude.

so, das heißt, und dann bin ich halt hierher gezogen und (.) auf einmal, ich find’s ja

schön, wenn viele Kulturen aufeinander-, weil ich find, das belebt auch einfach das

Stadtbild. aber hier ist es mir zum ersten Mal richtig bewusst geworden, als ich dann

auch in die Nachbarstadt nach Duisburg gefahren bin und da dann halt mit der Stra-

ßenbahn durch so n Viertel gefahren bin, wo’s keine deutschen ähm, Ladenschilder

oder irgendwas mehr gab. und ich dachte so, dass ist schon krass (.) und (.) ja, dann

meinte meine Freundin, die aus Duisburg kam, meinte so »das ist eigentlich normal«,

das ist hier im Ruhrpott halt wirklich gang und gäbe, dass bestimmte Stadtteile halt

wirklich komplett übernommen worden sind. (Z 195-214)

Paul verortet die erlebte Andersheit der Duisburger Stadtteile vor demHintergrund ih-

rer persönlichen Herkunft »aus dem Osten«. Bemerkenswert ist dabei, dass sie die Fra-

ge nach der ersten Kenntnisnahme ›vom Islam‹ mit der fehlenden Präsenz einer »Dö-

nerbude« in ihrer Heimatregion assoziiert. Dies zeigt einerseits, dass auch Paul die im

gesellschaftlichen Diskurs dominierende Verquickung von Islam und türkischen Her-

kunftsbezügen – tatsächlich ist der Döner als Imbissgericht erst im Zuge der ›Gastar-

beiter*innen‹-Migration inDeutschland entwickelt worden (vgl. Çağlar 1998: 17) – inter-

nalisiert hat. Dabei verweist sie zwar auf die Saloppheit ihrer Veranschaulichung – »so

blöd es klingt« – bedient sich aber ohne weiterer Differenzierungen dieser ethnisieren-

den Zuschreibungen, die die Religion des Islams außerhalb des deutschen »Kultur«-

Raums (»keine deutschen Ladenschilder«) verortet. Andererseits bietet Paul damit ei-

nen Erklärungsansatz dafür, dass sie erst spät und zudem mit einiger – im besten Fall

als Überraschung zu lesender – Irritation (»das ist schon krass«) von der Existenz der

islamischen Religion erfahren habe. Interessant ist auch hier der Begriff des Norma-

len, den Paul über die Zitation ihrer Freundin in Stellung bringt. Die Tatsache, dass die

Interviewpartnerin die Situation im betrachteten Stadtteil als kulturelles Übernahme-

bzw. Verdrängungsszenario rekonstruiert – »bestimmte Stadtteile […] komplett über-

nommen wurden« – indiziert, dass dieses für sie eine klare Abweichung vom eigentli-

chen und »normalen« deutschen Stadtbild bedeutet. Dass Paul sich in der Nacherzäh-

lung dieses Erlebnisses jener Formulierungen bedient, zeigt, dass diese Interpretation

für sie auch im Interviewkontext Geltung besitzt.

Auch die Analyse der biographischen Erzählung einer weiteren Interviewpartnerin

zeigt, dass sich für einige deutsche Interviewte der erste Kontakt mit Migrant*innen

als Moment der Irritation und der Abweichung vom ›Eigentlichen‹ und ›Normalen‹ dar-

stellt. Im Fall von Paula Feldstein, einer ebenfalls in der ehemaligen DDR sozialisierten

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 Grauzonen des Alltagsrassismus

Kölnerin, löste die erste flüchtige Begegnung mit einem Schwarzen Menschen hefti-

ge Reaktionen aus. Ähnlich wie ihre Vorgängerinnen bettet auch sie ihre Erlebnisse in

einen Legitimationsdiskurs ein, in dem der eigene Bildungs- und Sozialisationshin-

tergrund als Begründung und Rechtfertigung für die als erforderlich beschriebene Ge-

wöhnung an den ›Fremden‹ eingesetzt wird (»Irgendwann wurden die halt zum Bild«).

PF: […] aber ichmachmir zumBeispiel keine Gedankenmehr drüber, wobei eben auch,

da kommt halt wieder diese Ostgeschichte rein. also, ich meine, im Osten gab’s ähm,

wenige Ausländer (.) und ähm, hat jetzt nicht unbedingt was mit Islam zu tun, ist na-

türlich auch möglich @aber@ als ich das erste Mal n Schwarzafrikaner gesehen hab

äh, stand ich auch da und hab geguckt und dacht mir so »Ach du, @Scheiße@, sozusa-

gen, warum ist der denn so schwarz? Wie konnte das denn passieren?« da war ich halt

n Kind. ähm, und wahrscheinlich wär’s mir ähnlich gegangen, wenn ich damals ein,

ein, ne streng gläubige Muslimin gesehen hätte oder (2) n Moslem. das ist halt ähm

(.) einfach auch so ne, so ne, so ne Bildungsgeschichte. ich bin nur damit nicht aufge-

wachsen, lebte aber natürlich in der Zeit desWandels, also das war ja, der Umschwung

war ja da, man hat das ja gemerkt, auch als Kind. und ähm (.) äh irgendwann wurden

die halt äh zum, zum Bild […]. (Z 253-267)

Dass Feldstein in ihrer Erzählung einen Neologismus aus Kolonialzeiten verwendet

(»Schwarzafrikaner«), transportiert dabei nicht nur implizit biologisch-rassistische

Rassenkonzepte, sondern wirft auch ein Schlaglicht auf das Selbst- und Gesellschafts-

bild der Interviewpartnerin. So erscheinen People of Color bzw. gläubige ›Muslim*in-

nen‹ hier als eigentlich Nichtdeutsche. Trotzdem Feldstein ihre Schilderungen in eine

Transformationserzählung einbettet – sie mache sich mittlerweile keine Gedanken

mehr darüber – wird in ihren Alltagseindeutungen dennoch das realisiert, was Arndt

als »koloniale Benennungspraxis« bezeichnet (2004: o.S.). Ihr zufolge seien »viele der

im Kontext der europäischen Expansionsbewegungen nach Afrika geprägten Begriffe

[…] bis heute gebräuchlich.« Der Begriff »Schwarzafrika« folge dabei der

»kolonialen Unterteilung Afrikas in einen ›weißen‹ Norden, dem der Westen ein ge-

wisses Maß an Kultur und Geschichte zubilligt, und einem subsaharischen Afrika bar

jeder Geschichte und Kultur. Dieser Grenzziehung, die mit Rassentheorien legitimiert

wird, fehlt jede Grundlage. Durch die Ausgliederung des Nordens Afrikas wird zudem

unzulässig so getan, als handele es sich bei dem Rest Afrikas um eine homogene Ein-

heit.« (Ebd.)

Feldstein kann nun nicht unterstellt werden, dass sie selbst überzeugte Vertreterin bio-

logistischer Rassentheorien ist, und ihre Äußerungen im Rahmen des Interviews deu-

ten auch nicht auf ein geschlossen rassistischesWeltbild hin. Dennoch sorgt die von ihr

verwendete Sprache dafür, eine gesellschaftliche Wirklichkeit zu zeichnen, in der die

Anwesenheit Schwarzer bzw. kopftuchtragender Menschen als etwas Außergewöhnli-

ches und eigentlich Fremdes gilt. Deren gesellschaftliche Präsenz und Zugehörigkeit als

fraglose Selbstverständlichkeit zu begreifen, davon ist auch Feldsteins Transformati-

onserzählung letztlich weit entfernt.

Zusammenfassung: Insgesamt vermittelt sich bei den deutschen InterviewtenManck,

Paul und Feldstein der Eindruck, dass kulturelle und religiöse Vielfalt zwar ein wahrge-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 309

nommenes, aber keinesfalls ein – im Schützschen Sinne – alltägliches, selbstverständ-

liches Phänomen ihres Alltags sind. Von einem Umgang mit kultureller Diversität als

fraglos, unproblematisch und schlicht gegeben kann mithin nicht die Rede sein. In ihren

Schilderungen werden Vorstellungen einer ursprünglichen Heimat entworfen, die als

Vergleichsfolie für ihre ersten Erfahrungen mit kultureller bzw. religiöser Diversität

dient. Durch die Verwendung von Attributen wie »komisch« und »krass« und Meta-

phern von einer »anderen Welt« und »übernommener Stadtteile« wird in den biogra-

phischen Narrationen der Interviewpartnerinnen erlebte kulturelle Vielfalt als ›fremd‹,

geschlossen und irritierend konstruiert. Dabei wirken kulturalistische bzw. dezidiert

antimuslimische Ideologeme wie die Vorstellung von der Existenz muslimisch-türki-

scher Parallelgesellschaften als sinnstiftende Erklärungsmuster.

Bei den zitierten US-amerikanischen Interviewpartner*innen lässt sich nun eben-

falls eine interessante Beobachtung machen: Auch sie beschreiben persönliche Erleb-

nisse mit ›Muslim*innen‹ als etwa Neues, als etwas, das sich zuvor in ihrer Biografie

aufgrund fehlender lebensräumlicher Kontaktgelegenheiten nicht ereignet hat, und das

nun erschlossen und lebensweltlich eingeordnet werden muss. Das weithin verbreitete

Bild von der US-amerikanischen Gesellschaft als heterogen, postmigrantisch und kul-

turell divers bekommt an dieser Stelle Risse. Schaut man sich die alltäglichen Lebens-

welten der zitierten Interviewpartner*innen nämlich genauer an, zeigt sich, dass auf

sie Strukturen wohnräumlicher Segregation – man begegnet sich im ›white America‹

schlichtweg nicht im Alltag – nachhaltigen Einfluss hatten. Die kulturelle bzw. religiö-

se Vielheit der US-amerikanischen Gesellschaft scheint in ihrem Fall weit entfernt von

der eigenen Haustür Halt zu machen.

4.3.1.3 Transformationsabwehr: Transformationsimpulse einhegen

Neben der Transformationserzählung, die einen Wahrnehmungswandel aus autobio-

graphischer Perspektive nachzeichnet, dabei jedoch an implizit-verandernden Bedeu-

tungszuschreibungen festhält, gibt es auch Fälle imDatenmaterial, bei denen die Inter-

viewpartner*innen einen potentiellen Wandlungsimpuls neutralisieren, indem sie ihn

durch die Aktualisierung binärer Deutungsmuster argumentativ entkräften. Es erfolgt

dabei eine pragmatische Transformationsabwehr durch die Priorisierung bekannter an-

timuslimischer Denkkonzepte (hier: die abgeschlossene Religion vs. die selbstbewusste

›Muslimin‹ als individuelle Ausnahme). Transformationsimpulse, sollen sie langfristig

erfolgreich sein, müssen dazu führen, die Interviewten aus ihren subjektiven Verstri-

ckungen in rassistische Diskurse herauszulösen. Sie müssen sie im Prozess antimus-

limischer Bedeutungszuschreibungen nachhaltig irritieren und sie dazu anregen, über

die Deutungsvorräte nachzudenken, aus denen sie sich alltäglich bedienen und dabei

jene zumeist unhinterfragt reproduzieren. Dabei geht es nicht bloß um das Erkennen

(eigener) stereotyper Zuschreibungen oder das Identifizieren enzyklopädischer Wis-

senslücken in Bezug auf ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹. Vielmehr meint Irritation

hier, ein Bewusstsein für die gesellschaftlichen Dominanzverhältnisse zu entwickeln,

in die das eigene Wissen eingelassen ist und auch die eigene (privilegierte) Position

darin zu reflektieren. Nur aus einer kritischen Auseinandersetzung mit diesen Ver-

hältnissen kann der Boden lebensweltlicher Gewissheiten, wie Schütz ihn beschreibt,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 Grauzonen des Alltagsrassismus

ins Wanken gebracht werden. Hier fängt die bzw. der Einzelne an, als Konstrukteur*in

vonWirklichkeit auf diese verändernd ein- bzw. rückzuwirken (vgl. Berger & Luckmann

2013).

Persönliche Kontakterfahrungen können einen derartigen Reflexionsprozess ansto-

ßen, auch wenn wir an den bisher behandelten Fällen zeigen konnten, dass die damit

einhergehenden Modifikationen in Bezug auf die verwendeten Deutungsangebote vor-

dergründig und limitiert waren.

Mit der Transformationsabwehr lässt sich nun ein weiteres dilemmatisches Aneig-

nungsmuster im Datenmaterial identifizieren, das wir als Variante der Transformati-

onserzählung verstehen wollen. Seine Anwendung erfährt es ebenfalls im Kontext re-

konstruierter Kontakterlebnisse, wobei bei ihm explizit auf bewährte antimuslimische

Deutungsmuster zurückgegriffen wird. In diesem Punkt unterscheiden sich Abwehr

und Erzählung, da bei letzterer Wandlungsnarration und Fremdheitsproduktion un-

kommentiert nebeneinander verlaufen, die Reproduktion und Stabilisierung von Fremd-

heitszuschreibungen mithin ausschließlich implizit erfolgt (Transformationen erzäh-

len – ›Fremdheit‹ stabilisieren). Das Transformationspotential des Kontakterlebnisses

wird bei der Transformationsabwehr hingegen aktiv unwirksam gemacht, oder um ei-

ne präziseres Bild zu verwenden: Es wird neutralisiert, indem es im Rahmen eines ex-

plizit versprachlichten Reflexionsprozesses in hegemoniale Deutungsbahnen gelenkt

und seine Transformationskraft so argumentativ eingehegt wird. Von dilemmatischem

Charakter ist diese Diskurspraxis dabei insofern, als in ihr einWandlungsmoment zwar

konstatiert wird, aus diesem jedoch keine nachhaltigen Konsequenzen abgeleitet wer-

den, d.h. Neues wird erkannt und benannt, jedoch nicht in die eigene Sprachpraxis

überführt. Das Dilemma entsteht hier zwischen der Identifikation eines Phänomens

und dessen fehlender alltagskommunikativer Berücksichtigung.

Eine Interviewpartnerin, bei der sich dieses Muster besonders deutlich zeigt, ist

Luise Drechsel, eine junge Pfarrerin aus der Metropolregion Rhein-Ruhr. Auf die Fra-

ge, ob Themen, die ›den Islam‹ betreffen, in ihrem Freundeskreis ab und an bespro-

chen werden, berichtet sie – von der Frage selbstbestimmt abweichend – von einem

Kontakterlebnis mit einer ›Muslimin‹, das sie während einer Studienreise nach Isra-

el hatte. Während sie diese Begegnung als »sehr beeindruckendes Erlebnis« bezeichnet

und damit den für das Muster typischen Moment des Wandels andeutet, greift sie im

Rahmen ihrer anschließenden, abstrahierenden Erfahrungseindeutung auf essentiali-

sierende Deutungsmuster zurück.

LD: Ja, also, ich bin mal […] mit so ner Reisegruppe in Israel gewesen […] da haben

wir auch eine muslimische Frau getroffen, die sehr dafür gekämpft hat, dass das al-

les. dass die Leute was von ihrer Religion erfahren, von ihrer Gastfreundschaft so. das

fand ich schon ein sehr beeindruckendes Erlebnis, so. und die wiederum auch sehr (.)

freiheitlich war. also, (ich sag mal) dieses Bild, was man ja oft bekommt, auch von den

Frauen im Islam, ist ja ein sehr (.) zurückstehendes. so, find ich. und, ähm, diese Frau

war total offen, reist ganz viel, war- und das, find ich, ist auch das, was einem immer

wieder begegnet, dieses so n bisschen Zweigeteilte. […] also das ist das, was die Leute,

glaub ich, auch ganz oft wahrnehmen, dieses, dass man- also ich empfinde es zumin-

dest so, dass auf der einen Seite der Islam etwas sehr Abgeschlossenes ist, sehr für sich,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 311

aber auf der anderen Seite, ähm (.) es ja auchMenschen gibt, dieMuslime sind und die

ganz, ganz offen leben, ganz, ganz frei, sag ich jetzt mal, wennman das so sagen kann

[…]. (Z 296-316)

Während Drechsel nun in der Eindeutung ihrer Kontakterfahrung einen Moment des

Neuen und Abweichenden identifiziert, was sie in der Kontrastierung zum herkömm-

lichen ›Musliminbild‹ zum Ausdruck bringt (»also, [ich sag mal] dieses Bild, was man

ja oft bekommt, auch von den Frauen im Islam, ist ja ein sehr (.) zurückstehendes.

so, find ich. und, ähm, diese Frau war total offen […]«), entzieht sie dieser Erfahrung

in der anschließenden Eindeutung jedoch ihre transformative Kraft. In dieser finden

die oben benannten essentialisierenden Deutungsmuster Anwendung, welche sie mit

einem Verweis auf das öffentliche Bild der Religion einleitet und mittels rhetorischer

Konsensualisierung kollektiv rückbindet: »das, find ich, ist auch das, was einem immer

wieder begegnet, dieses so n bisschen Zweigeteilte. […] also das ist das, was die Leute,

glaub ich, auch ganz oft wahrnehmen«.

Drechsel zufolge stünde ›der Islam‹ »auf der einen Seite« für etwas »sehr Abge-

schlossenes«, womit sie ein Ideologem aktiviert, das der Religion isolationistische, ob-

skure und intransparente Eigenschaften attestiert. Eben diese sind auch in die Vor-

stellungen von ›muslimischen Parallelgesellschaften‹ und ›Terrormoscheen‹ eingefloch-

ten.24 Dem gegenüber verweist sie auf ›Muslim*innen‹, die »ganz offen leben, ganz,

ganz frei«, und damit zur so-markierten Religion einen Gegensatz bilden. Wir füh-

len uns hier nicht zu Unrecht an die Polarisierungspraxis Islam vs. Muslim*innen erinnert

(vgl. Kap. 4.2.3), die es den Interviewpartner*innen ermöglicht, pauschal-negative At-

tribute ausschließlich auf die Religion zu projizieren, während ›Muslim*innen‹ unter

Rückgriff auf liberale Ideologeme als Gleiche und anerkannte Mitbürger*innen prä-

sentiert werden (alle Menschen sind gleich – »people are people«). Im Fall von Luise

Drechsel werden Transformationsabwehr und Kontrastierungspraxis nun miteinander

verbunden – und zwar so, dass uneindeutige, hybride Bedeutungsproduktionen, wie

sie durch die Kontakterfahrung hätten ausgelöst werden können, eingehegt und so be-

währtenDeutungsmustern vom hermetischen Islam trotz Neuheitserfahrung Vorrang ge-

geben wird.

4.3.2 Punktuelle Selbstreflexionen

Wie wir in der theoretischen Hinführung dieser Arbeit sehen konnten, gehört zu den

zentralen Strukturelementen rassistischer Diskurse das Etablieren, Absichern und Ver-

stärken »von Dominanz auf verschiedenen [gesellschaftlichen] Feldern zugunsten einer

herrschenden sozialen Fraktion« (Bühl 2017: 131; s.a.Wetherell & Potter 1992: 70).Umdie

dabei entstehenden Einfluss- und Teilhabeasymmetrien nicht permanent rechtfertigen

und verteidigen zu müssen, werden diese als gesellschaftlicher Soll-Zustand präsen-

tiert. Die Critical Whiteness Studies haben zur Bezeichnung jener »herrschenden so-

24 Wir können dieses Ideologem auch bei US-Interviewpartner*innen beobachten, etwa bei Nathan

Bokhari, der konkret von einer hellen und einer dunklen Seite des Islams spricht: »I have seen the

sad, dark side of Islam. I have also seen a very bright side, if I can use that word of ah, harmony

and love and care« (Z 555-557).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Grauzonen des Alltagsrassismus

zialen Fraktion« den Begriff des ›Weißseins‹ (bzw.whiteness) etabliert (vgl. Arndt 2005b:

343). Dabei handelt es sich um kein phänotypisches Merkmal, sondern um eine privile-

gierte soziopolitische Position, die in rassistisch geprägten Gesellschaftsstrukturen vor

Diskriminierungen schützt. Das symbolische Inventar rassistischer Diskurse erlaubt

dabei, wie nunmehr klar sein dürfte, nicht nur, ›Andere‹ als abweichend und nichtzu-

gehörig zumarkieren, sondern es ermöglicht auch, ›Weißsein‹ als Ideal und Normalität

auszuweisen.

Aus Sicht der Kritischen Psychologie fragt Osterkamp nun nach den Möglichkeiten

des Individuums, diese nicht-natürliche, gesellschaftlich hergestellte und ideologisch

abgesicherte Normalität zu hinterfragen. Kann es innerhalb eines individuellen Gestal-

tungsspielraums gelingen, diese nicht einfach hinzunehmen, sondern sich kritisch mit

ihr auseinanderzusetzen?

»Wennman die Möglichkeit zulässt, dass das, was normal ist, sich nicht prinzipiell von

dem unterscheidet, was als rassistisch gilt, genügt es nicht, ›Rassisten‹ dingfest zuma-

chen, sondern wäre vielmehr die Normalität der herrschenden Verhältnisse und das

eigene Arrangement mit ihnen kritisch zu reflektieren.« (Osterkamp 1997: 101)

Osterkamp drängt hier auf eine »Reflexion des eigenen Verhaltens« im Rahmen der

konkreten »gesellschaftlichen Einbettung« (ebd.: 102) jedes und jeder Einzelnen. In der

genauen Betrachtung der Alltagsgespräche der Interviewpartner*innen zeigt sich nun,

dass sich derartige selbstreflexive Momente in verschiedener Form empirisch identifi-

zieren lassen (Problematisierung der eigenenMachtposition, Analyse der eigenen Sprachpraxis).

Diese sind jedoch, und daher fallen sie unter das dilemmatische Aneignungsmuster,

lediglich von kurzer Dauer, scheinen nur schlaglichtartig auf und verglimmen dann

wieder. Diese Flüchtigkeit selbstkritischer Betrachtungen wird nachfolgend mit dem

Begriff der punktuellen Widerständigkeit bezeichnet. Wie diese sich in den alltagskom-

munikativen Einlassungen der Interviewpartner*innen genau darstellen, zeigen die

folgenden zwei Unterkapitel.

4.3.2.1 Die eigene Machtposition problematisieren

Zu den Momenten punktueller Widerständigkeit, in denen sich die Interviewten kurz-

zeitig in eine Gegenposition zu den Deutungsressourcen antimuslimischer Ideologeme

begeben und die damit verbundenen Herrschaftsverhältnisse reflektieren, gehören die

Identifikation und Problematisierung der eigenen Machtposition. Dieser reflexive Blick auf

die eigenen, mitunter paternalistischen Denk- und Sprachmuster in Bezug auf ›Mus-

lim*innen‹ dreht sich imKern umFragen der Legitimität undVerhältnismäßigkeit: Sind

die Ansprüche, die ich anmein Gegenüber formuliere, eigentlich statthaft? Mir erschei-

nen diese als angemessen und natürlich, aber wie sieht das aus der Perspektive der an-

deren aus? Ist es eine privilegierte Position, von der aus ich spreche? In den Interview-

texten wird deutlich, wie vormals unhinterfragte Forderungen an ›Muslim*innen‹ – et-

wa sich kulturell anzupassen und das Kopftuch abzulegen – plötzlich angezweifelt und

in ihrer Rechtmäßigkeit erörtert werden. Bei den nachfolgenden Beispielen lässt sich

allerdings nur von punktuellen Reflexionen sprechen, da sie nur kurzzeitig aufscheinen

und – zumindest im Rahmen des Interviews – zu keinen nachhaltigen Positionsverän-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 313

derungen führen, d.h. hin zu einer stärker kritischen, dekonstruierenden Perspektive.

In ihrem punktuellen Aufscheinen liegt folglich der dilemmatische Charakter dieser

Diskurspraxis begründet.

Wir beginnen die Darstellung punktueller Selbstreflexion mit einem längeren Ge-

sprächsabschnitt aus dem InterviewmitMike Köller. Köller lebtmit seiner Frau und sei-

nem Kind in der Nähe von Köln und arbeitet im Bereich der Energieversorgung. Er hat

als einziger im Sample kein Abitur, sondern die Fachoberschulreife erworben. Im Ver-

gleich zu den anderen Interviewpartner*innen aus der Region Rhein-Ruhr verfügt er

über diverse enge Freund*innen, die er als ›Muslim*innen‹ bezeichnet, darunter andau-

ernde Freundschaften aus der Kindheit, befreundete Arbeitskollegen, Nachbar*innen

usw.Mit ›Muslim*innen‹ hat er folglich täglichen Kontakt, den er nach eigener Aussage

sehr schätzt – das Verhältnis zu den Kollegen bezeichnet er als »sehr familiär« (Z 37), zu

seinem »engsten Freundeskreis« zählt er »zwei türkische Freunde« (Z 62-63). Im Laufe

des Interviews berichtet er von mehreren persönlichen Erlebnissen mit ›muslimischen

Personen‹, die sich während der Schulzeit, auf der Arbeit oder im Freundeskreis er-

eigneten. Sein persönliches Erfahrungsrepertoire ist von allen Interviewpartner*innen

am vielfältigsten, umfangreichsten und kontinuierlichsten – es umfasst Erlebnisse aus

verschiedenen Lebensphasen sowie langfristige und enge Freundschaften. Die nachfol-

gende Erlebnisschilderung ist Teil dieses Erfahrungsrepertoires.

Köller erzählt hier von einem Konflikt mit einem ›muslimischen‹ Freund, an dem

sich gleich ein ganzes Bündel von Fragen entzündet: Es geht um Gleichberechtigung

in der Ehe, um die Legitimität des Kopftuchs, um Verhaltensregeln in freundschaftli-

chen Beziehungen und um weibliche Selbstbestimmung. Die diesbezüglichen Schilde-

rungen Köllers folgen auf die Frage der Autorin nach einer »besonderen Begegnung«

mit ›muslimischen Personen‹, die dem Interviewpartner im Gedächtnis geblieben ist.

Es wird mithin die Rekonstruktion persönlicher Kontakterfahrungen angeregt. Wir

wollen uns diese Passage genauer ansehen, da sich an ihr zeigt, wie der Interviewte

seine zunächst ausführlich dargestellten Assimilationsforderungen an das befreunde-

te Paar – diese sollten sich wie Freunde verhalten, die Frau das aufgesetzte Kopftuch

ablegen – am Ende kritisch hinterfragt. Auffällig ist dabei, dass diese kritischen Selbst-

reflexionen nur von sehr kurzer Dauer sind, nach wenigen Sätzen lenkt Köller wieder

in seine anfänglichen Deutungen ein, dass das Kopftuch unter Freunden, »heutzutage«

und in seiner Generation, einfach nicht mehr »passe«.

MK: Ich hab äh-ein:: sehr guten marokkanischen Freund und der hat vor (2) vor vier

oder fünf Jahren hat der geheiratet. die haben halt auch Kinder, im selben Alter wie

wir und, ähm, da ist es immer so, dass wir uns abwechselnd besuchen, ne. er kommt

immer ohne Frau mit seinen Kindern zu mir (.) ja? und wenn ich da bin, wars am

Anfang so gewesen, dass Amina* immer gekocht hat und wir beidenMänner (.) haben

imWohnzimmer gegessen und Amina hat in der Küche gegessen. das war am Anfang

so gewesen. da habe ich mir beim allerersten Mal gar kein Kopp drüber gemacht, weil

ich einfach gedacht hab, die hat zu tun in der Küche. ne? die hat gar keinen Hunger,

die hat jetzt extra nur für uns beide gekocht und (.) aber als ich dannmit, dann kam sie

rein, hat irgendwas vom Tisch geholt, zu Essen, keine Ahnung, was das war und hat’s

mit in die Küche genommen. da hab ich gedacht, ok, die füllt nach, ne. kam halt nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Grauzonen des Alltagsrassismus

wieder, da hab ich mir kein Kopp, irgendwie keinen Kopp drüber, ne. beim nächsten

Mal, als ich kam, hatte Amina n Kopftuch angehabt. das hatte sie vorher nicht gehabt,

beim ersten Mal. da hab ich mir halt auch, erstmal nur gedacht: »ok, ist es jetzt-«

keine Ahnung, irgendwie »die sind aufm Weg inne Moschee gleich.« oder, ich weißet

nich, ne. und auffa::-, hab ich nachher den, den Mohamed* gefracht und hab halt

gesacht, »hörma, hat die Amina in der Küche gegessen?« »ja, ja!« ich sach »warum isst

die denn in der Küche?« »ja, die will das!« da hab ich gesacht »wer will denn alleine

in der Küche essen? was willste mir jetzt erzählen?« und hab ich gesacht »warum hat

die n Kopftuch angehabt?« »ja, das Kopftuch will der Vater!« da sach ich »ja, aber der

Vater wohnt ja in Aachen. Und der wohnt ja nicht hier.« »ja, doch.« hin und her. und

dann waren wir, war ich mit meinem Kleinen da gewesen, paar Tage später, haben

wieder gegessen. und dann hatte Amina gedeckt für meinen Kleinen und für uns

beiden Jungs und für die zwei Kinder von Mohamed, aber für sich nich. und da hat sie

wieder Kopftuch angehabt. und dann hab ich zu Mohamed gesacht, hab ich gesacht

»Pass auf! entweder, ne, du behandelst mich wie n Freund und deine ganze Familie

tut das, ne, also auch Amina oder ich gehe. weil ich habe [auf die Sache] keine Lust

drauf.« und er war völlig schockiert und sachte, »warum?« (Ja, sach ich) »warum (.)

warum muss sich deine Frau vor mir verstecken, wir sind doch Freunde. ich will dir

doch nicht deine Frau weg-« und hat er gesacht »nein, das (.) ob ich das verstehen

wollte oder nicht, das hätte mit ihm nix zu tun. Aminas Vater. Amina hat gesacht, der

deutsche Mann kommt zu Besuch und Aminas Vater möchte (.) nicht, dass sie mit mir

an nem Tisch sitzt und dass sie auch, wenn die isst, dann woanders isst.« da habe ich

gesagt »ok, dann akzeptier ich das nich.«, ne. habe ich gesagt »dann essen wa jetzt

und dann geh ich gleich auch, weil das find ich total affig, ne.« und dann ham sis-,

hat Amina halt auch gesacht, »ja, du hast auch Recht, ne, ich lass mich da so von den-

immer was sagen, aber das sind ja meine vier Wände hier.« weil Amina ist eigentlich

auch ne ganz offene Frau, ne, so. und seitdem ist es wirklich so, dass Amina mit uns

auch dann zusammen isst und auch kein Kopftuch mehr trägt, ne. letzte Mal hat se

eins angehabt, hats aber ausgezogen, als ich angekommen bin. wo ich halt gedacht

hab- ((sucht nach Worten)). wenn das bei denen ja so ist, in der Religion, denn ist ja

auch ok, dann hat man das auch zu akzeptieren, ne, aber unter Freunden find ich dann

irgendwie so, man. ich verstecke meine Frau ja auch nicht, warum auch, ne? ich will

meine Frau ja auch meinen Freunden zeigen, ne, [man] soll auch, auch stolz auf seine

Frau sein, ne?

I: Hmm, hmm, ja, hat sich das Verhältnis dann irgendwie verändert? seitdem?

MK:                                                                                                                                Nö, ach, ne. (.) also, es

war eben, an der Situation schon komisch gewesen, ne. dann hat man auch erstmal

zwei, drei Tage nicht miteinander telefoniert, was schon ungewöhnlich ist eigentlich,

ne. aber ich glaube, er hat das dann schon verstanden, ne. oder, ich hab dann auch

überlegt, ob ich dat vielleicht irgendwie zu krass gesacht hab, ne, weil es steht mir ja

auch eigentlich nicht zu, in seinen 4 Wänden irgendwelche Bestimmungen zu ma-

chen, ne, oder zu sagen, »Ich geh dann jetzt!«, ne. is ja nun mal seine, seine Religion,

aber man merkt halt, so, dass das, das hat, das wär, das war komisch in der Situation

da, ne, dann. (.) wenn das jetzt seine Mutter gewesen wär, hätt ich vielleicht noch

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 315

gesagt, »ok, das ist ne alte stolze Frau, die ist das so gewohnt.« aber nicht in unserem

Alter, ne. ich find, da passt das einfach heutzutage nicht mehr, ne. (Z 491-574)

Schauen wir zunächst auf die personenbezogenen Bedeutungsproduktionen Köllers,

von denen er sich, das nehmen wir hier vorweg, am Ende seiner Ausführungen kurz-

zeitig abgrenzen wird: Köller zeichnet hier eine Konfliktsituation, in der er den betei-

ligten Personen zunächst genau die präskriptiven Rollen zuweist, die ein antimusli-

misches Wissen für sie vorsieht: Da sind die dominant-patriarchalen Männerfiguren

des Ehemanns und Vaters (in nuancierter Abstufung), die über das Erscheinungsbild

und den Bewegungsradius der Ehefrau und Tochter befinden, sowie eben jene Tochter

(Amina25), die in Übereinstimmung mit dem antimuslimischen Ideologem von der un-

terdrückten Frau als unmündig und passiv präsentiert wird und schließlich Köller selbst

in der Rolle des Beobachters und späteren Befreiers Aminas, dessen Wertvorstellungen

(liberal, demokratisch, ›westlich‹) mit denen der muslimischen Familie (konträr dazu:

repressiv, autoritär, anachronistisch) nicht in Einklang zu bringen sind.Nach einer offe-

nen, durch Köller ausgelösten Konfrontation, setzen sich dessenWertvorstellungen am

Ende durch, wodurch der Konflikt aus seiner Perspektive gelöst scheint: Die kulturellen

Differenzen sind überwunden, die Familienstrukturen demokratisiert. Zwar hat Köl-

ler dabei seine Forderungen gewissermaßen unter Zwang durchgesetzt – er drohte mit

seinem persönlichen Fernbleiben, konkret mit der Aufkündigung der Freundschaft –,

dennoch wird dies von ihm zunächst nicht problematisiert. Entsprechend erscheint in

seiner Rekonstruktion der Konflikt als überwunden.

Betrachten wir diese Erfahrungsschilderung nun aus rassismustheoretischer Per-

spektive, so spiegelt sich in ihr das Narrativ von der Bürde des weißen Mannes, der Idee

»of the inherent superiority of the West and their ›burden‹ to civilize and tame the

peoples of the East. Characterized as ›half devil, half child,‹ the colonized were seen as

not only evil/barbaric but also childlike and, therefore, in need of protection.« (Kumar

2010: 257)

Durch die Aktualisierung dieses Narrativs unterlegt Köller die rekonstruierte Situati-

on mit einer klar hierarchischen Rollenstruktur: Er selbst erscheint hier als pädagogische

Instanz, die den ›muslimischen‹ Freund*innen die liberalen, ›westlichen‹ Werte von

Gleichheit, Freiheit und Gerechtigkeit zunächst vermitteln muss, bevor das persönli-

che Verhältnis fortgesetzt werden kann.

Neben den neo-rassistischen Deutungselementen, die sich nicht nur in der veran-

dernden Personenbeschreibung und der implizit behaupteten Werteinkompatibilität

zeigen, sondern auch in der pauschal-kulturalistischen Interpretation der Situation

(»wenn das bei denen ja so ist, in der Religion«), gibt es noch einen zweiten – sexisti-

schen – Deutungsstrang, in dem geschlechterbezogene Machtkonstellationen vom In-

terviewten kommunikativ reproduziert werden. Antimuslimische und sexistische Ideo-

logeme überlagern sich dabei auf intersektionale Weise. So lässt sich die von Köller ge-

schilderte Konfliktsituation als eine dekonstruieren, in der von ihm artikulierte chauvi-

nistische Vorstellungen zum Ausdruck kommen:Während Köller die Anwesenheit Ami-

25 Name geändert.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Grauzonen des Alltagsrassismus

nas – und die Abwesenheit ihres Kopftuchs – als Zeichen aufrichtiger freundschaftli-

cher Verbundenheit einfordert (»entweder du behandelst mich wie n Freund und deine

ganze Familie tut das, also auch Amina, oder ich gehe.«), offenbart er selbst sexistische

Normalvorstellungen hinsichtlich eines für ihn angemessenen weiblichen Verhaltens. Kü-

chenarbeit und der häusliche Service am Mann scheinen für Köller zu den legitimen

ehelichen Aufgaben zu zählen, was sich daran erkennen lässt, dass er sie gerade nicht

hinterfragt: »da habe ich mir beim allerersten Mal gar kein Kopp drüber gemacht, weil

ich einfach gedacht hab, die hat zu tun in der Küche. ne? die hat gar keinen Hunger, die

hat jetzt extra nur für uns beide gekocht«. Für Köller wird das Verhalten Aminas erst

dann zum Problem, als sie sich ihm mit Kopftuch zeigt. Durch das Hinzukommen ei-

nes kulturellen Fremdheitsmarkerswird die Situation für ihn plötzlich zu einer asymmetri-

schen (was sie aus diskurskritischer Perspektive auch vorher schonwar, da allerdings im

Kontext einer sexistischen Normalität, die sich dem Interviewpartner als solche nicht

zeigte). Das Ideologem vom misogynen muslimischen Mann wird von ihm dabei kommu-

nikativ aufgerufen und eingesetzt, es liefert Köller den konzeptuellen Schlüssel, um die

Situation als interkulturelle Konfliktsituation zu dekodieren. Die neo-rassistische Situati-

onsdeutungKöllersmarkiert jedoch nicht nur dieHandlungspraxen des ›muslimischen‹

Freundes als sexistisch, sondern sie verschleiert gleichzeitig die eigenen – ebenfalls se-

xistischen – Erwartungshaltungen.

Köller interpretiert Aminas Kopftuch als Versuch von Vater und Ehemann, sie vor

ihm zu schützen. Das Kopftuch wird hier zum Symbol weiblicher Unterdrückung. Die-

se neo-rassistischeDeutungwird von einem zweiten – sexistischen – Deutungsrahmen

überlagert, der Amina zum Objekt männlicher Blicke und speziell ihren Körper zur

Projektionsfläche maskuliner Werturteile erklärt. Jener Rahmen wird wenig später ein

weiteres Mal aktiviert, allerdings nicht in Bezug auf Amina, sondern auf Köllers eige-

ne Ehefrau. So erklärt dieser: »ich will meine Frau ja auch meinen Freunden zeigen,

ne, [man] soll auch, auch stolz auf seine Frau sein, ne?« Die den Freunden gezeigte

Frau wird auf ihren Körper und ihre sichtbare Sinnlichkeit reduziert, wobei auch die

klassisch-sexistische Verteilung aktiver und passiver Rollen erfolgt (Köller zeigt, seine

Frau wird gezeigt). Die eingenommene chauvinistische Perspektive wird von Köller nicht

problematisiert. Aus rassismustheoretischer Sicht ist dies nicht überraschend, lässt sie

sich doch gerade deswegen gut kaschieren, weil die Rolle des Chauvinisten bereits dem

›muslimischen Anderen‹ zugewiesen ist. Der dialektische Charakter des Othering und

die selbstentlastende Funktion rassistischer Deutungslogiken wird hier in ihrer alltags-

kommunikativen Realisierung erkennbar.

Der Logik des Othering folgend entwirft Köller sich als Befreier Aminas und Unter-

stützer weiblicher Selbstbestimmung, die es in der Familie des Freundes zu implemen-

tieren gilt. Das hier so konstruierte Selbstbild enthält paternalistische Deutungsres-

sourcen, die auch in der medialen Darstellung ›muslimischen‹ Frauen zu finden sind.

So zeigen Lünenborg und Kolleg*innen, dass ›Migrant*innen‹ insbesondere aus islami-

schen Herkunftskontexten verstärkt als bedürftige Opfer repräsentiert werden, denen

allein die deutsche Gesellschaft Sicherheit und Schutz etwa vor sogenannten ›Ehren-

morden‹ zusichern könne, indem sie sie von den repressiven Strukturen ihrer »kultu-

rell-religiösen Communities« befreiten (vgl. Lünenborg, Fritsche & Bach 2011; vgl. Kap.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 317

1.2.3). Köller greift dieses Ideologem auf und reproduziert es im Mikrokosmos alltägli-

cher, persönlicher Interaktionen.

In Köllers Erfahrungsschilderung operieren mithin verschiedene antimuslimische

Ideologeme, die seine Rekonstruktion strukturieren und sinnhaft werden lassen. Wäh-

rend deren Deutungsgehalte vom Interviewten fraglos übernommen werden, setzt er

sich mit der von ihm eingenommen Machtposition und der nach seinen Wünschen auf-

gelösten Konfliktsituation am Ende reflektiert und selbstkritisch auseinander. So be-

kundet er im zweiten Teil seiner Ausführungen Zweifel an der Legitimität seiner For-

derungshaltung: »steht mir ja auch eigentlich nicht zu, in seinen vier Wänden irgend-

welche Bestimmungen zu machen«. Hierbei fällt jedoch auf, dass Amina – um die es

im Konflikt ja eigentlich geht – erneut ausgeklammert wird. Während Köller sich sei-

ne Übergriffigkeit in Bezug auf die Religionspraxen seines Freundes bewusst macht,

scheint sein Paternalismus gegenüber Amina für ihn nach wie vor unsichtbar.

Wir erkennen in dieser selbstreflexiven Einlassung dennoch ein Moment der Er-

kenntnis jener differenzierendenMacht, die der Apparat des antimuslimischen Rassismus

Köller strukturell zuweist. Diese kann – wie imTheorieteil gezeigt – in der gesellschaft-

lichen Gegenwart nur dann störungsfrei operieren, wenn die Konsequenzen ihres Wir-

kens von den handelnden Akteur*innen nicht hinterfragt, sondern für normal und le-

gitim erachtet werden. Ein Unwohlsein mit der eigenen privilegierten Position oder de-

ren Enttarnung als repressiv, liefert Impulse für eine kritische Auseinandersetzung mit

rassistischen Deutungsressourcen und Gesellschaftsverhältnissen. Köller begibt sich

am Ende seiner Ausführungen in eben diese Position distanzierter Selbstbetrachtung:

Steht es mir eigentlich zu, hier zu fordern? Gilt es nicht, die religiösen Praxen des an-

deren zu »akzeptieren«? Es ist ein Positionswechsel, allerdings einer von beschränk-

ter Dauer und limitierter ideologischer Strahlkraft. Weder problematisiert Köller seine

eigene paternalistisch-sexistische Perspektive, noch versucht er sich in einer weniger

kulturalistischen Deutung der Vorgänge (neben einer religiösen Motivierung gibt es

diverse historische und soziopolitische Faktoren, die das Tragen des Kopftuchs insbe-

sondere für Frauen mit Migrationserfahrungen als Norm hervorbringen können: etwa

auch die staatbürgerschaftsrechtliche, migrations- sowie religionspolitische Verfasst-

heit des Aufenthaltslandes, vgl. Shirazi & Mishra 2010). Köller verbleibt mithin – trotz

kurzen Ausscherens – innerhalb des aufgerufenen antimuslimischen Ideologems vom

Kopftuch als Symbol weiblicher Unterdrückung. Seine abschließende Bewertung, dass

ein Kopftuch »heutzutage« und im Alter der Beteiligten »einfach nicht mehr« passe,

bestätigt dies.

Weitere Fälle

Intensiver, weil sprachlich und argumentativ elaborierter, zeigt sich die Reflexion der

eigenen machtvollen und gesellschaftlich gestützten Anspruchshaltung bei der Inter-

viewpartnerin Maria Zartmann. Auch sie geht auf Nachfrage der Autorin auf ihre Mei-

nung zum muslimischen Kopftuch ein:

MZ: Ja, also die Kopftuchfrage, also da hab ich mich oft mit Leuten auch auseinander-

gesetzt, weil (.) da hatte ich auch so ein Erlebnis in Israel imBus, da saß ne jüngere Frau

neben mir und äh, die, die fragte mich, glaub ich, was ich mache, woher ich komme,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Grauzonen des Alltagsrassismus

und so. und das war ne gebildete Muslimin, die mir erklärt hat, dass sie ihr Kopftuch

trägt, weil sie das will und weil das für sie auch ähm, also ihre, ähm, ihre Religion mit

beinhaltet, dass das aber nicht irgendwas wäre, was sie einschränkt. und also, das war

fürmich total plausibel und seitdemhabe ich das auch anders sehen können. und ähm,

also sicherlich gibt’s (.) einige Frauen, die das tun, weil ihre Männer oder ich-weiß-

nicht-wer halt die Religion so abstrakt als Gebot das verlangt und sie (.) sie befolgen

das halt. aber (.) also es gibt ganz viele, für die ist das ne bewusste Tat und die finde ich

zu respektieren. und, sehe ich überhaupt nicht, wieso wir das Recht haben zu sagen,

das dürft ihr nicht, ja. die deutschen oder europäische Frauen tragen ein Kreuzchen

um den Hals, da stört sich doch niemand dran. also, das hm, der, der, da wo es extrem

wird, das zeigt sich ja an anderen Stellen, ja. ja, den Gedanken und Äußerungen und

letztlich Taten von Leuten […]. (Z 310-328)

In Zartmanns Darstellung einer Encounter-Interaktion mit einer ›muslimischen‹ Frau

in einem Bus in Israel scheint zunächst jene binäre Bedeutungsmatrix auf, die im ge-

sellschaftlichen Wissen über das Kopftuch von hegemonialer Kraft ist: ›Musliminnen‹

sind hier entweder gebildet, selbstbestimmt und ›westlich‹ (= ohne Kopftuch) oder sie

sind unterdrückt, abhängig und streng religiös (= mit Kopftuch). In der Logik die-

ser Matrix wird das Kopftuch zur sichtbaren Charakterfacette erhoben – ein äußerliches

Merkmal als Schlüsselindiz für das innere Wesen einer Person. Wir finden hierin die

Logik des klassisch-biologischen Rassismus wieder. Unter Rückgriff auf sie lässt sich

auf den ersten Blick bestimmen: Ist die Muslima eine von uns oder eine von denen? Ist

sie emanzipiert oder antiquiert? Teilt sie unsere Werte? Die Interviewpartnerin Zart-

mann aktualisiert jene Bedeutungsmatrix zunächst, allerdings ohne die antimuslimi-

sche Deutungsladung des Kopftuches als Symbol der Unterdrückung voll zu entfalten.

Die Reproduktion erfolgt vielmehr implizit und andeutungsweise, indem die Begeg-

nung zur empirischen Abweichung vom Normalfall konstruiert wird. Dies zeigt sich an

der Betonung derjenigen Eigenschaften, die nicht ins Bild der unmündigen Kopftuch-

trägerin passen wollen: Die muslimische Busnachbarin charakterisiert Zartmann als

»gebildet«, selbstbewusst, initiativ. Dass sie dabei trotzdem ein Kopftuch trägt, stellt für

sie einenWiderspruch dar, der erst durch das Gespräch aufgelöst werden konnte: »dass

das [Kopftuch, Anm. d. Verf.] aber nicht irgendwas wäre, was sie einschränkt. und also,

das war für mich total plausibel und seitdem habe ich das auch anders sehen können.«

Zartmann betont im Anschluss, von der konkreten Begegnung abstrahierend, dass es

»viele« ›Musliminnen‹ gebe, die sich »bewusst« für das Kopftuch entschieden. In dieser

expliziten Widerlegung des antimuslimischen Ideologems vollzieht sich noch einmal

dessen Reproduktion. Es ist die Benennung des Unerwarteten und Besonderen an der

Muslima, die sie weiterhin als ›Fremde‹ fixiert. Die Vorstellung von der unterdrückten

Frau im Islam bleibt bei Zartmann hier trotz Gegenargumentation aktiv.

Am Ende ist es eine andere Diskurspraxis, die es ihr ermöglicht, sich der Sogkraft

antimuslimischen Wissens zu entziehen: Es ist die von ihr gestellte Frage nach der Le-

gitimität der Bewertung des Kopftuches durch die ›westliche‹ Gesellschaft. In dieser

abschließenden Einordnung zeigt sich ein Moment kritischer – persönlich wie kollek-

tiv gewendeter – Selbstreflexion. Zartmann artikuliert hier explizit, dass mit dem Urteil

über ›Musliminnen‹ eine gesellschaftliche Machtposition verbunden ist, an der auch sie

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 319

partizipiert: »ich [sehe] überhaupt nicht, wieso wir das Recht haben zu sagen, das dürft

ihr nicht, ja. die deutschen oder europäische Frauen tragen ein Kreuzchen umdenHals,

da stört sich doch niemand dran.« Wer gibt uns das Recht, über die Entscheidungen

der anderen zu befinden, uns damit über sie zu stellen? Hier scheint auf, was auch

bei Köller wirkte: die Ablehnung der durch rassistische Wissensbestände legitimierten

eigenen Privilegierung, das Erkennen von fehlender Gleichheit und Freiheit zur Selbst-

bestimmung, die sich imModus hegemonialer Aneignung gerade nicht erkennen lässt.

In dieser Selbstreflexion liegt das Potential für eine durchdringende und nachhaltige

Widerständigkeit, die allein das Identifizieren rassistischer Zuschreibungen nicht leis-

ten kann. Und so bricht auch der anschließende Vergleich mit den »Kreuzchen« der

deutschen/europäischen Frauen die Logik rassistischer Veranderung: statt Differenzen

zu skandalisieren werden durch ihn Gemeinsamkeiten zwischen ›muslimischen‹ und

nichtmuslimischen Glaubenspraxen betont.

4.3.2.2 Die eigene Sprachpraxis analysieren

Ein weiteres Muster punktueller Widerständigkeit gegen antimuslimische Ideologeme

zeigt sich in Momenten, in denen die Interviewpartner*innen sich die alltagskommu-

nikative Übernahme rassistischer Zuschreibungen – konkret: die Verwendung spezi-

fischer Begriffe und Konzepte, in denen sich antimuslimische Ideologeme sprachlich

manifestieren – bewusst machen und dies offen thematisieren. Anders als bei der Re-

flexion der eigenen Machtposition, die das systemische Element von Rassismus dar-

stellt (vgl. Kap. 2.1), zielt dieses Reflexionsmuster stärker auf die inhaltlich-semantische

Ebene des rassistischen Apparats. Auch hier wird der hegemoniale Aneignungsmodus

punktuell durchbrochen, indem die Interviewten sich mit ihrer eigenen – alltagskom-

munikativen – Verstrickung in rassistische Wissensbestände kritisch auseinanderset-

zen. Dabei zeigt sich der dilemmatische Charakter dieser Diskurspraxis daran, dass

die betreffenden Begriffe, Konzepte und Annahmen zwar in ihrer essentialisierenden

Qualität erkannt werden, sie in den konkreten Gesprächsausschnitten aber trotzdem

verwendet werden. Zwischen Reflexionspraxis und Sprachpraxis entsteht mithin ei-

ne Diskrepanz, ein dilemmatisches Spannungsverhältnis, das von den Interviewpart-

ner*innen jedoch nicht argumentativ bearbeitet und geglättet wird – wie dies im Fall

der polarisierenden Diskurspraxenmit der Konstruktion binärer Teilphänomene erfolgt.

Dieses Dilemma zeigt sich bei der Interviewpartnerin Paula Feldstein besonders

deutlich, auch weil sie darauf explizit hinweist. Auf die Frage der Interviewerin, ob es

für Feldstein ein Problem darstelle, wenn sie in Deutschland auf Personen treffe, mit

denen sie sich sprachlich nicht verständigen könne,26 bejaht sie dies und bekundet offen

ihren Unmut darüber. Dabei zeigt sich im Verlauf ihrer Ausführungen, dass Feldstein

über die adäquate Charakterisierung der Gruppe, der sie mangelnde Deutschkennt-

nisse attestiert, ins Grübeln gerät. »Viele Moslems« sprächen laut ihrer Wahrnehmung

26 Es handelt sich hierbei um eine immanente Frage. Ihr voraus geht eine detaillierte Anekdote der

Interviewpartnerin, in der sie schildert, wie sie in einer Teestube in Deutschland vermutlich nicht

verstanden und – als Frau – auch nicht hereingelassen werden würde. Eine eingehende Analyse

der Anekdote findet sich in Kap. 4.1.1.1.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Grauzonen des Alltagsrassismus

»mitunter kein Wort Deutsch«, allerdings müssen »man« das durchaus »so’n bisschen

differenzieren«.

PF: […] Damuss ich sagen, find ich’s schon (2) ärgerlich, dass vieleMoslems, wobeiman

das jetzt eben auch wieder so’n bisschen ähm, differenzierenmuss, aber das ist halt in

meinemKopf verknüpft einfachmit,mit ähmTürken oder arabisch abstämmigen [sic!]

Menschen ähm (.) dass die eben mitunter kein Wort Deutsch sprechen und ähm, in

Deutschland auch nur leben können, weil sie eben ihren eigenenMikrokosmos haben,

der eben aus der Teestube besteht, aus dem Supermarkt, aus (.) ihrer Kirche und so

weiter und so fort. also, das weitet sich ja aus […] sprachlich finde ich’s (2) nicht so gut,

dass es da eben ähm (.) viele gibt, die einfach kein Deutsch sprechen, wobei eben, wie

gesagt, das hat jetzt nicht@unbedingtwasmitMoslems@zu tun. also das ist halt eben

einfach dieser, diese Synapse, die im Kopf bei mir eben irgendwann mal geschaltet

wurde, dass (.) Arabischstämmige (.) eben immer Moslems sein müssen, ist die eine

Geschichte, dass das schonmal falsch ist und ähm, dass alle Türken natürlichMoslems

sind, da gibt’s ja gar keine Ausnahme ((ironisch)). also, das ist halt einfach in meinem

Kopf drin, deswegen- aber dadurch ist natürlich meine Meinung oder mein Bild auch

gewachsen. (Z 634-669)

Die Interviewpartnerin legt ihre ethnisierenden Zuschreibungen an ›Muslim*in-

nen‹ – der sie in neo-rassistischer Logik defizitäre Sprachkompetenzen attestiert – hier

zunächst selbstkritisch offen. So seien es eigentlich nicht ›Muslim*innen‹ – »das hat

jetzt nicht unbedingt was mit Moslems zu tun« – sondern türkische bzw. arabische

Migrant*innen, deren Deutschkenntnisse Feldstein pauschal für unzureichend er-

klärt. Da bei ihr jene Gruppenkategorisierungen derart eng verknüpft seien, liege die

Identifikation der Problemgruppe als ›muslimisch‹ für sie jedoch »einfach« nahe. Die

Interviewte macht damit zunächst auf die unangemessene Synonymisierung aufmerk-

sam, um anschließend eine Rechtfertigung für deren Verwendung vorzutragen: »das

ist halt in meinem Kopf verknüpft einfach«. Das Dilemma entsteht nun zwischen die-

ser offen artikulierten Erkenntnis und der Sprachpraxis Feldsteins. Sie verwendet die

Synonymisierung trotzdem, fragt nicht nach differenzierteren Alternativen. Die hier

angestoßene Selbstreflexion kommt über das Moment der Identifikation rassistischer

Sprachkonzepte nicht hinaus.

Auch im zweiten Teil des Zitats27 kommt Feldstein auf die Synonymisierung von

Migrant*innen und ›Muslim*innen‹ noch einmal zu sprechen. Der argumentative Auf-

bau dieses Abschnitts erfolgt nahezu parallel zum ersten: Zunächst erfolgt die Bewer-

tung (»sprachlich find ich’s nicht so gut«), dann die Problembeschreibung (»dass es da

eben viele gibt, die einfach kein Deutsch sprechen«) und zuletzt Selbstreflexion und

Ursachenanalyse (»eben einfach diese Synapse, die im Kopf bei mir eben irgendwann

mal geschaltet wurde«). DieWiederholung des bereits Argumentierten und dessen par-

allele Anordnung machen Feldsteins dilemmatische Positionierung ein weiteres Mal

deutlich: Einerseits ist sie sich der mangelnden empirischen Haltbarkeit des Gesagten

bewusst und artikuliert dies offen, andererseits hat sie den gedanklichen und sprach-

lichen Reduktionismus für sich akzeptiert: »das ist halt einfach in meinem Kopf drin«.

27 Der zweite Teil beginnt mit »sprachlich finde ich’s…«.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 321

Der Einsatz von Ironie ermöglicht es der Interviewpartnerin zudem, sich von der eth-

nisierenden Zuschreibung rhetorisch zu distanzieren (»dass Arabischstämmige eben

immer Moslems sein müssen«). Zu bedenken ist, dass Feldsteins terminologische De-

konstruktion durch die spezifische Interviewsituation möglicherweise erst provoziert

wurde. Die Interviewpartnerin agiert hier auch im Sinne eines positiven Interessensma-

nagements, wenn sie ihre eigenen generalisierenden Annahmen offenlegt. Ungeachtet

dessen verweisen ihre selbstreflexiven Einlassungen jedoch darauf, dass ihr enzyklo-

pädisches Wissen und ihr praktischer Sprachgebrauch in einem Spannungsverhältnis

stehen.

Dass es sich hier lediglich um eine kritische Momentaufnahme handelt, darauf ver-

weisen auch das Ausbleiben weiterführender Erörterungen, etwa was die gesellschaft-

lichen Folgen solcher Generalisierungen anbelangt. Was Feldstein auslässt, ist der Ver-

such eines Perspektivwechsels zur Beantwortung der Frage, wie sich eine derartige

Bezeichnung aus Sicht der Bezeichneten ausnehmen würde. Auffällig ist zudem, dass

Feldstein über die historischen Bedingungen, die bei vielen Migrant*innen der soge-

nannten ›Gastarbeiter*innen‹-Migration den Erwerb der deutschen Sprache erschwer-

ten – mitunter sogar gezielt verhinderten (etwa durch Unterricht in der Muttersprache

zur Bewahrung der Rückkehroption für Kinder von ›Gastarbeiter*innen‹ in Deutsch-

land Anfang der 1970er Jahre, vgl. Seifert 2012) – ebenfalls keine Ausführungen macht.

Das soziologischeWissen, das hierzu gesellschaftlich zur Verfügung steht, bleibt unbe-

rücksichtigt. Dabei geht es nicht darum, Feldstein der strategischen Missachtung be-

stimmter Argumente zu überführen (wir wissen schlichtweg nicht, ob ihr ein derartiges

Wissen tatsächlich zur Verfügung steht und sie es bewusst ignoriert). Vielmehr inter-

essiert, welche soziale Wirklichkeit die Interviewpartnerin durch das Auslassen ent-

sprechend differenzierterer, weniger verurteilender Argumente herstellt und inwiefern

sich in ihren alltagskommunikativen Erklärungen antimuslimische Ideologeme stabi-

lisieren.

In einer ersten Gesamtbetrachtung der hier beobachteten sprachkritischen Dis-

kurspraxis lässt sich festhalten, dass Feldstein trotz ihres selbstreflexiven Eingeständ-

nisses rassistische Ideologeme von integrationsunwilliger Muslim*innen reproduziert. In-

dem sie ›Muslim*innen‹ auf ihre (vermutete) Migrationserfahrung reduziert und ihnen

zudem ein fehlendes Interesse am Spracherwerb unterstellt (»weil sie eben ihren ei-

genen Mikrokosmos haben«), erklärt sie sie nicht nur zu Fremden im gesellschaftlichen

Innern. Indem sie historische Umstände und gesellschaftliche Verhinderungsstruktu-

ren ignoriert, pathologisiert sie sie auch und erklärt fehlende Sprachkenntnisse kurzum

zumAusdruck persönlich-charakterlicherMängel.Das hier vorliegendeDilemma zeigt,

dass sich ein enzyklopädisches Wissen und antimuslimische Zuschreibungen keines-

falls ausschließen müssen. Feldstein weiß, dass die religiöse Zugehörigkeit zum Islam

keinen Aufschluss über die ethnische Herkunft einer Person gibt. Dennoch finden sich

eben solche Ethnisierungen in ihrer Sprachpraxis wieder. Dabei bestätigt sich, dass po-

litische Interventionen zum Abbau und zur Prävention rassistischer Wahrnehmungen,

die primär auf Informations- und Bildungsangebote setzen, gegen einen erheblichen

Widerstand bewährter Denk- und Sprachmuster arbeiten müssen (vgl. Essed 1990: 32).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Grauzonen des Alltagsrassismus

Weitere Fälle

Auch bei anderen Interviewpartner*innen zeigen sich in terminologischer Hinsicht An-

sätze zur Selbstreflexion: Etwa bei Henry Neuner (29), einem Diplom-Ingenieur aus

Köln. Auf die Frage, wie präsent ›Muslim*innen‹ im eigenen Stadtteil sind, reproduziert

Neuner einen ganzen Komplex antimuslimischer Bilder, deren generalisierende Qua-

lität er zwar benennt – »die ganzen Klischeebilder« – jedoch nichtsdestotrotz in seine

Beschreibungen einbindet.

I: Ok, ok. und hier jetzt so in Mühlheim, wie präsent ist das so auf der Straße, weil du

sagst, also man-

HN:                         Ziemlich. also, es gibt halt ganz viele von, von, von diesen, was man

halt so sieht, so Cliquen, die die ganzen Klischeebilder- so irgendwelche getuntenMer-

cedesse [sic!], die ganzen Autos, ähm, relativ verschleierte Frauen, irgendwie teilwei-

se so dieses, dieses, dieses Klischeerollenbild, was man einfach hat, so, weiß ich, so

(.) was man halt so kennt, von diesen ganzen Einwandererbildern, weiß nicht irgend-

wie, Mann im Anzug geht dann irgendwie her, hat so irgendwie seinen Bart, irgendwie

drei Schritte dahinter läuft halt die Frau irgendwie, schleppt die Tüten, dann irgendwie

noch ein paar Kinder dann dabei, aber, ich sagmal, alles noch in nem, ich sagmal, nor-

malenMaße. also, ich sagmal so, Vollverschleierung oder so, haste hier nicht. (Z 83-99)

Neuner entwirft verschiedene urbane Alltagsszenen, die stark an der medialen Reprä-

sentationslogik von ›Muslim*innen‹ als Migrant*innen orientiert sind: So werden diese

häufig in Gruppen dargestellt (hier: »Cliquen«), männliche Muslime werden als über-

trieben maskulin, chauvinistisch und machohaft porträtiert (hier: »getunte Mercedes-

se«, »Mann im Anzug […] hat seinen Bart […] Frau schleppt die Tüten«), Frauen hin-

gegen als unterdrückt und überreproduktiv (»verschleierte Frauen […] noch ein paar

Kinder dann dabei«) (vgl. Kap. 1.2.3). Hinsichtlich des hier interessierenden Dilemmas

ist aufschlussreich, dass Neuner im Verlauf seiner Beschreibung wiederholt zwei Din-

ge betont: Erstens, dass es sich um Bilder handelt, die – weil sie »Klischees« sind – die

Realität auf wenige Aspekte zusammenkürzen und zweitens, dass sie Bestandteil eines

kollektiven Wissens über ›Muslim*innen‹ sind. Es sind Bilder »die man einfach hat,

was man halt so kennt«. Ähnlich wie Feldstein begibt sich auch Neuner dabei in ein di-

lemmatisches Verhältnis zu den ihm zugänglichen rassistischen Deutungsressourcen:

Einerseits enttarnt er sie als verkürzt, als empirisch inadäquat und mithin als über-

arbeitungsbedürftig, andererseits normalisiert und legitimiert er sie, indem er sie zur

Beschreibung seiner eigenen unmittelbaren Lebensumgebung nutzt.

Während bei den nunmehr vorgestellten Analyse-Momenten deutlich geworden

sein sollte, dass es sich um schlaglichtartige Reflexionen handelte, fördert der fallinter-

ne Vergleich eine weitere Gesprächspassage zutage, ebenfalls aus dem Interview mit

Paula Feldstein, in der jene erneut terminologische Reflexionen anstellt, diesmal jedoch

argumentativ wesentlich elaborierter und in Bezug auf ihre im Interview realisierte

Sprachpraxis auch konsequenter. Weil es sich bei dem verhandelten Begriff um ein

Konzept handelt, mit dem auch neo-rassistische Ideologien regelmäßig operieren, das

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 323

Konzept der westlichen Welt, wollen wir uns diesen Interviewausschnitt nachfolgend

noch einmal genauer ansehen.

Eingeführt wird der Begriff dabei von der Autorin selbst, die mit der Frage nach der

»Vereinbarkeit« von ›Islam‹ und ›westlicher Welt‹ auf ein im Rekrutierungsfragebogen

verwendetes Item Bezug nimmt. Um die bereits in der Frage encodierte Dichotomie

nicht umstandslos zu übernehmen, wird der Fokus des Interesses auf das verwendete

Konzept ›westliche Welt‹ selbst gelenkt. Was versteht die Interviewpartnerin eigent-

lich darunter? Wer gehört dazu und wer nicht? Unter methodischen Gesichtspunkten

sei – bevor wir uns den Einlassungen Feldsteins zuwenden – an dieser Stelle noch auf

zweierlei hingewiesen: Erstens wird durch die Art der Fragestellung eine reflexiv-ar-

gumentative Antwort bereits provoziert, d.h. anders als bei den vorher betrachteten

Gesprächspassagen, die auf eine Beschreibung (H. Neuner/Stadtteil) bzw. eine andere

Thematik (P. Feldstein/Spracherwerb) abzielten, wird hier dezidiert eine argumentative

Stellungnahme zum betreffenden Terminus eingeleitet. Zweitens wird auf das Instru-

ment des Online-Fragebogens Bezug genommen, der für die inhaltliche Gestaltung der

Interviews allerdings nur eine untergeordnete Rolle spielt (vgl. Kap. 3.1). Da es der Ar-

beit aber darum geht, zu den etablierten Konzepten standardisierter Forschung eine

methodische Ergänzung in Form eines qualitativ-interpretativen Zugangs anzubieten,

wurden entsprechend problematische Konzepte unter der Maßgabe methodischer Of-

fenheit und Selbstläufigkeit den Interviewpartner*innen zur kritischen Evaluation an-

geboten.

Schauen wir nun auf die inhaltliche Erörterung des Begriffs ›westliche Welt‹ durch

Feldstein, so zeigt sich, dass eine kulturessentialistische Deutungsweise auf explizit-

sprachlicher Ebene vermieden wird. Feldsteins Argumente stützen sich auf eine öko-

nomische Lesart des Konzeptes sowie darauf, dass die ›westlicheWelt‹ nicht kontextun-

abhängig bestimmtwerden könne, da deren Definition unmittelbar von der Perspektive

der Betrachtenden abhinge.

I: Ok, kommen wir mal zum Fragebogen. Eine Frage im Fragebogen war ja, ähm

»Können Sie sich vorstellen, kannst du dir vorstellen oder würdest du zustimmen, dass

der Islam ähm, in die westliche Welt gehört« oder »Gehört der Islam, deiner Meinung

nach in die westliche Welt«. jetzt ist der Begriff »westliche Welt« irgendwie einer, der

gerne fällt, weil er so schön griffig ist. aber ich frage mich, was ähm, steht eigentlich

dahinter? also was ist die Bedeutung von »westlicher Welt«? wo ist die, wer gehört

dazu? kann man die irgendwie verorten, zeitlich, räumlich, politisch?

PF: Puh, also, wenn man’s-

I:                                                        kannst du damit was anfangen?

PF: Also, ich kann mit dem Begriff was anfangen, wobei:: ich auch denke, dass der:

(.) eigentlich schon zu: verallgemeinernd ist. also, man hat versucht, den größ-

ten gemeinsamen Nenner zu finden (.), um bestimmte Werte oder Ansichten:,

Wirtschaftssysteme, das spielt da ja alles mit rein, unter, unter einem Hut zu verei-

nen. also, ich finde zumBeispiel nicht, dass die EU die westlicheWelt ist, also in Gänze.

ich glaube oder ich hab fürmich irgendwannmal beschlossen, dass als westlicheWelt

für mich ähm, aus wirtschaftlicher Sicht sozusagen, die wirtschaftlich erträglichsten

Länder (.) in der EU beziehungsweise außerhalb der EU stehen und man die dann

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Grauzonen des Alltagsrassismus

unter diesem Begriff zusammenfasst. weil @also@ wenn man’s mal, also wenn man’s

runterbricht auf das, auf das Wort an sich (.) ist die westliche Welt immer woanders,

es kommt drauf an, wo man steht. also, geographisch. weil, wenn ich in Frankreich

bin, ist die westlicheWelt ja sozusagen Amerika, stehe ich in Amerika ist die westliche

Welt trotzdem Russland. also, es ist halt immer so ne Sache, in welche Richtung guckt

man, wo kommt man her. ähm, ich glaube (.) nicht, dass man die westliche jetzt

anhand von, von Glaubens- ähm, wie sagt man, Glaubensgrundsätzen oder irgendwas

überhaupt betiteln kann, weil dann würde man (2) ich @fang noch man an@- also

ich nicht, dass man das glaubensmäßig einstufen kann (.), weil man dann (.) für sich

festlegen würde, was ist richtig, was ist falsch. also, die westliche Welt an sich ist ja

vom Begriff her schon positiv belastet, was eben auch gewachsen ist, logischerweise,

dieser Begriff. aber, ähm (.) wenn man, wenn man das jetzt als Ganzes sehen würd-

also, oder für mich ist die positiv geprägt aus meiner Bildung heraus sozusagen, ist

für mich, wenn ich »westliche Welt« höre, ist das was Gutes. ähm, wenn ich das jetzt

versuchen würde, auf nen Glauben umzustricken würde für mich bedeuten, alles, was

nicht in dieser westlichen Welt geglaubt wird, ist was Schlechtes. weil die westliche

Welt ist ja was Gutes. und ich glaube, das funktioniert schon wieder nicht, […]

I: Heißt das, du kannst mit der Frage was anfangen, »Passt der Islam in die westliche

Welt«?

PF: Naja, äh es ist halt eigentlich n Widerspruch, also für mich ist es n Widerspruch

in sich, weil die westliche Welt, wie gesagt, für mich was, was Wirtschaftliches ist

aus meiner Emo-tion her- also nicht aus meiner Emotion, sondern aus meinen (.)

Empfinden heraus, ist die west-liche Welt n Wirtschaftsbegriff und der Islam ist n

Glaubensbegriff. und äh, Wirtschaft und Glauben haben mit einander nichts zu tun

oder beeinflussen sich ohne Frage also das auf jeden Fall, aberman kann das nicht, das

ist wie, als wenn man Äpfel und Birnen vergleichen würde. es ist beides Obst, ok, aber

es ist halt einfach komplett verschieden, man kriegt es nicht in eine Form. (Z 146-233)

Die Verweigerung der Interviewpartnerin gegenüber einer kulturessentialistischen

Lesart des Konzeptes zeigt sich nun anhand verschiedener argumentativer Einwände.

So bezeichnet sie den Begriff als »verallgemeinernd« und reduktionistisch, weil durch

ihn eine symbolische Vereinheitlichung verschiedener »Werte und Ansichten, Wirt-

schaftssysteme« vorgenommen werde. Dieser homogenisierenden Perspektive schließt

sich Feldstein nicht an, sondern plädiert dafür, den Begriff ausschließlich zur Bezeich-

nung wirtschaftlich führender Länder zu verwenden. Von religiösen Zuschreibungen

will sie den Begriff entkoppeln – anhand von »Glaubensgrundsätzen« ließe dieser sich

nicht »einstufen«, weil damit immer eine moralische Bewertung einherginge: »was ist

richtig, was ist falsch«. Indem Feldstein ihre durch Sozialisation erworbene Standort-

gebundenheit expliziert, macht sie klar, welche Konnotation mit dem Konzept für sie

einhergeht: »für mich ist die positiv geprägt aus meiner Bildung heraus sozusagen, ist

für mich, wenn ich ›westliche Welt‹ höre, ist das was Gutes«. Einen Glauben in dieses

Konzept zu integrieren, hieße für sie zwangsläufig, diesen zu bewerten. Eine solche

Bewertung wäre in ihren Augen jedoch unzulässig: »das funktioniert […] nicht«.

Die Reflexionen der Interviewpartnerin sind interessant, weil sich zwischen expli-

ziter Aussageebene und impliziten Orientierungen ein Widerspruch aufspannt: Argu-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 325

mentativ verweigert sich Feldstein einer differentialistischen Interpretation, wie ihn

die Frage nach der Vereinbarkeit zweifelsohne aufwirft, implizit entwirft sie jedoch ei-

ne Vorstellung von ›westlicher Welt‹, die hochgradig essentialistisch ist. Dies zeigt sich

an einem Argument, das Feldstein nun gerade auslässt. Die Tatsache nämlich, die die

›westliche Welt‹ als einen Ort beschreibt, an dem die Abwesenheit irgendeiner Glau-

bensgruppe de facto undenkbar ist. Die ›westliche Welt‹ ist dabei immer schon ein Ort

von Gleichzeitigkeiten und Dynamiken, von Mobilität und Wandel, an dem religiöse

Vielfalt, kulturelle Hybridität sowie wechselhafte und fließende Identitäten vorherr-

schen. Vor dem Hintergrund derzeitiger gesellschaftlicher Diversifizierungsprozesse

durch Migrationsbewegungen und globalisierte Kommunikations- und Wirtschaftsbe-

ziehungen liegt eine derartige Vorstellung von ›westlicherWelt‹ überaus nahe. Feldstein

hingegen entwirft einen Ort, an dem es Religionen gibt, an die »nicht in dieser west-

lichen Welt geglaubt« wird. ›Den Islam‹, um den es bei dieser Frage geht, verweist sie

damit implizit – auch wenn ihre Argumentation auf das genaue Gegenteil abhebt – auf

ein gesellschaftliches Außerhalb. Durch ihr Verständnis von ›westlicher Welt‹ als einem

reinenWirtschaftsbegriff gelingt es ihr zwar argumentativ, sich dem Zugriff antimusli-

mischer Differenzdeutungen zu entziehen, ihr Argument desWidersprüchlichen klam-

mert dabei jedoch eine Art symbolischen Schutzraum auf: »das ist wie, als wenn man

Äpfel und Birnen vergleichen würde«. Im Ausbleiben eines Bekenntnisses zum Islam

als de facto zugehörig zu einer Welt, die sie als »Gutes« zu sehen gelernt hat, zeigt sich

das implizite Festhalten Feldsteins an einem Wissen, das jene symbolisch voneinander

trennt.

Auch weitere Interviewpartner*innen aus dem deutschen Teilsample zeigen punk-

tuelle Widerständigkeiten gegenüber einer hegemonial-rassistischen Lesart des Begriffs,

wie sich auch an den Ausführungen Benjamin Walthers (31), einem Absolventen der

Sprachwissenschaft aus Köln, erkennen lassen. Während Paula Feldstein die implizi-

ten Negativevaluationen herauspräpariert, die mit einer kulturdifferentialistischen In-

terpretation des Begriffs einhergehen, verweist Walther ebenfalls auf die implizierte

eurozentrische Perspektive. Im Anschluss stellt er die dichotomisierend-nationalkultu-

rellen Implikationen des Begriffs – deren Konservatismus vs. unsere Lebensart – durch

eine querverlaufende, transnationale Perspektive bloß. Jener Konservatismus, der an-

geblich nur die ›Anderen‹ jenseits der ›westlichen Welt‹ auszeichne, findet sich laut

Walthers Argumentation auch bei uns.Das Paradigma zivilisatorischer Gegensätze,wie

es vomBegriff der ›westlichenWelt‹ implizit transportiert wird (s.a.Hall 1995), wird hier

vom Interviewpartner – allerdings typisch für den dilemmatischen Aneignungsmodus

lediglich partiell – unterlaufen. Einerseits verbindet er mit dem Begriff die eigene fort-

schrittliche Lebensweise, wobei das »uns« hier national gerahmt ist. Andererseits de-

konstruiert er diesen Interpretationsrahmen und verschiebt den Gegensatz zwischen

»konservativ« und »modern-fortschrittlich« in die Grenzen der eigenen Gesellschaft:

Nun sind es nicht mehr nationale, sondern regionale Grenzverläufe (Stadt/Land), die

er für kulturelle Unterschiede verantwortlich macht.

BW: Ja, ich glaub, irgendwie, mit westlich orientiert verbinden wir eher das, wie wir

selber leben und, ähm, oder wie man glaubt, also ((unterbricht sich, lacht verlegen)),

ja, doch wie wir selber praktisch so leben // ok // und wir können’s uns nicht anders

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Grauzonen des Alltagsrassismus

vor-, vorstellen, beispielsweise jetzt in ner etwas konservativeren Gesellschaft oder

so zu leben // ja // obwohl, wobei, ich glaube noch nicht mal, das ist jetzt großartig

ne Frage, ähm, der Herkunft unbedingt, also unmittelbar, der, der Nationalität oder

so // ja // ähm, sondern eher beispielsweise, ist man jetzt in der Stadt aufgewachsen

oder auf m Land aufgewachsen // ja //. in der Eiffel hier ein paar Kilometer weiter,

da haben Sie noch urkonservative Verhältnisse // ja // zum Teil, ähm, da würden Sie

in Istanbul auch für ausgelacht werden ((lacht)) // ja // sagen wir es mal so // ja //.

(Z 200-211)

Insgesamt zeigt sich anhand der analysierten Beispiele, wie die hegemoniale Aneignung

antimuslimischer Ideologeme durch sprachkritische Selbstreflexionen irritiert und so

zumindest kurzzeitig unterbrochen werden kann. Die zitierten Interviewpartner*in-

nen nutzen hier das Gespräch zur argumentativen Dekonstruktion ideologisch auf-

geladener Sprachbilder und essentialistischer Kulturkonzepte – ihre Widerständigkeit

scheint insgesamt jedoch fragil, undmitunter oberflächlich, da sie sowohl gegen impli-

zit-pauschalisierende Kontinuitäten als auch gegen eine routinisierte Alltagssprachpra-

xis ankämpfen muss. Ihr Potential, gesellschaftlich verfügbare, antimuslimische Ideo-

logien langfristig zu stören oder gar in eine humanere, anerkennende und solidari-

sche Alltagssprache zu transformieren, muss vor diesem Hintergrund als beschränkt

betrachtet werden.

4.3.3 Medienislam vs. bekannter Islam

Ein weiteres Muster punktuellerWiderständigkeit lässt sich in der alltagskommunikativen

Auseinandersetzung der Interviewten mit islambezogenen Medieninhalten feststellen.

So finden sich unter den deutschen und US-amerikanischen Interviewpartner*innen

einige, die Mediendiskursen über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ – mal eher pauschal,

mal durchaus differenziert – Negativismus, Sensationalismus und Einseitigkeit attes-

tieren. Unter den deutschen Interviewten, insbesondere jenen, die über direkte Kon-

takterfahrungen mit ›Muslim*innen‹ verfügen, gibt es zudem Fälle, die eine explizite

Gegenüberstellung von vermitteltemMedienislammit einem lebensweltlich erfahrenen,

persönlich erlebten Islam vornehmen. Die massenmedial vermittelte Realität über die

Religion des Islams und seine Anhänger*innen erfährt in dieser Diskurspraxis eine

kritische Betrachtung. Allerdings stellt sich auch diese, wie wir im Folgenden sehen

werden, als wenig nachhaltig heraus.

Wir wollen zunächst Beispielpassagen betrachten, in denen die islambezogene Me-

dienberichterstattung explizit und kritisch reflektiert wird (wobei es hier noch nicht

zur Bildung von Dilemmata kommt). Dabei sind es die Interviewpartner*innen Luise

Drechsel und Henry Neuner, die die Massenmedien nicht pauschal verurteilen, son-

dern zunächst durchaus anerkennend eine Themen- und Meinungspluralität im Jour-

nalismus feststellen. So beobachtet Drechsel zwar eine Dominanz von Negativthemen,

differenziert dieses jedoch mit einem Verweis auf Nischenmedien, die auch positive

Porträts über »Menschen, die ganz freiheitlich leben« anbieten.

LD: Ja. also, wenn ich jetzt ein Pauschalurteil machen würde, wozu @es immer Aus-

nahmen gibt@, sozusagen // ja //, dann würde ich sagen, eigentlich eher negativ,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 327

weil viel über diesem ähm (2) ja, auch das, was mir ja begegnet und das was mir

fremd ist, auch viel berichtet wird. so, über dieses »ja, was weiß ich was, die Frauen

und alle verschleiert«, also solche Diskussionen werden immer geführt. oder, ähm,

heiliger Krieg und was weiß ich was, aber so Menschen, die ganz freiheitlich leben,

da muss schon ein bisschen mehr suchen. darüber wird auch berichtet, // ja // aber

das sind dann schon n bisschen, das ist sozusagen nicht die Jedentagpresse, sondern

das ist irgendwie die besonderen Zeitungen oder sowas, wo da dann drüber berichtet

wird. // mhm // so, es wird schon- ja. (Z 666-677)

Ganz ähnlich differenziert auch Henry Neuner, der auf die Frage, ob sich die Medien-

berichterstattung über ›den Islam‹ seit 2015, dem Jahr erhöhter Fluchtmigration nach

Deutschland, verändert habe, zunächst mit einem Verweis auf die Pluralität der Blattli-

nien in Deutschland reagiert. Die Lesenden könnten sich entsprechend ihrer Vorlieben,

ihr eigenes Medienrepertoire zusammenstellen.

HN: Würde ich per se nicht so sagen, (.) wobei ich weder sagen würde, dass es besser

geworden ist noch dass es schlechter geworden ist. ich glaube eher, dass es so ist, dass

du dir bewusst dein Medium irgendwie wählen kannst, (.) also ich glaub zum Beispiel,

der Islam wird in der FAZ anders dargestellt als im Spiegel. oder dass die WELT da an-

ders drüber schreibt als die Süddeutsche und dann kannste halt anfangen, da in deine

Nischenzeitungen zu gehen, die dann, was weiß ich was, irgendwie Junges Deutsch-

land versus Junge Freiheit oder so, die, die ganzenGeschichten.weiß ich nicht, ich glau-

be, du könntest da schon irgendwie so das suchen, was du halt gerne lesen möchtest.

(Z 1088-1098)

Trotz dieser grundsätzlich differenzierten Sichtweise fällt es Neuner nicht schwer, ein

konkretes Beispiel für eine dezidiert negative mediale Darstellung ›des Islams‹ zu fin-

den. So verweist er auf eine Ausgabe des Politmagazins Cicero, das kurz nach der Kölner

Silvesternacht 2015/16 auf besonders konfliktorientierte und diffamierende Weise über

die Religion berichtet habe. Neuners Beobachtungen decken sich dabei mit Ergebnis-

sen aus inhalts-, bild- und diskursanalytischen Arbeiten zur Islamberichterstattung in

deutschsprachigen Medien (vgl. Kap. 1.2.3).

HN: Also, was ich relativ krass fand war, ich weiß gar nicht wann das war, vor nem

halben Jahr oder vor nem Jahr, […] was ich auch zusammen mit nem Freund relativ

häufig gelesen habe, oder (.) tue, war der Cicero, weil die ja ne relativ auch, also ich

fand, die hatten einen interessanten Ansatz, an das Thema Politik ranzugehen. also,

mehr so »wer ist der Mensch dahinter?« und so weiter und so fort und die hatten eine

Ausgabe nach der Silvesternacht gehabt, wo irgendwie so vorne irgendwie der Dom

gebrannt hat und soweiter und so fort. unddawar einArtikel schlimmer als der andere,

also immer nur draufgehauennachdemMotto, äh, ›alles schlimmundalles Verbrecher

und das kann ja gar nichts werden und‹ (.) das fand ich dann, dann eher ne, ja (.) also ne

Verschlimmerung von dem, was ich da eigentlich von erwartet hatte […]. (Z 1126-1146)

Neben diesen Alltagsanalysen lassen sich auch allgemeinere und eher andeutungshafte

Anmerkungen über den Negativismus islambezogener Mediendiskurse finden. Ellen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Grauzonen des Alltagsrassismus

Kaufmann etwa artikuliert ein diffuses Gefühl, demzufolge die Islamberichterstattung

»komplett negativ« sei:

EK: […] also (.) generell (.) gut, ich mein jetzt, ist ja oft so, dass in den Medien dann

(.) eher Negatives als Positives bericht- berichtet wird // mhm //. und wenn man jetzt

nur nach den Medien geht, würde ich sagen, (.) und dann Islam, dann ist es negativ,

komplett. (Z 678-682)

Auch unter den US-Interviewten finden sich Beispiele, in denen islambezogene Medi-

endiskurse als problem- und konfliktorientiert bewertet werden. So etwa bei Abigail

Frank (45),28 einer Hausfrau aus Chicago, die zwar über keine persönlichen Kontakter-

fahrungen zu ›Muslim*innen‹ verfügt (die sie als Korrektiv zu den Medienbildern ein-

setzen könnte), deren Aussagen dennoch auf ein gewisses Problembewusstsein hindeu-

ten.

AF: […] and going back to like the Islam thing, the one thing, ah, that does botherme is

that, you know, there is that whole separation between men and women, like, men

are considered superior to women. // mhm // and, and, and (2) in that case it’s also

very steeped in religion and of course I’m getting all of my information, like I said be-

fore // ja //, was like from television, documentaries and what I read and- I don’t have

any Muslim friends // mhm // or Islamic friends // mhm // // mhm // so I really can’t go

by that, but I, I, you know- that’s why I try to, I try to be open-minded, like when I start

to-ah (.) it’s a constant battle with myself to- // ok // you know, between good and evil

almost like when you catch yourself thinking bad things about somebody because of

how they look // ja // or how they dress // ja // or whatever // ja // you know, saying, you

know, ›hold on a second‹, you know, like, ›you really shouldn’t think that way because

(.) you know, you’re probably wrong‹ // ja // […] when you make judgements on other

people // ja // you’re wrong. you’re usually wrong. // ja // you know what I mean, so like

in terms of like the Islam thing, I’m sure that there are like some people who are like

beating their wives or whatever if they don’t obey or whatever // ja // but I won’t think-

I think @ that 99 percent of them are not doing that@. you know, and I try to remind

myself, like ›don’t believe the hype‹. think for yourself. (Z 3-24)

***

[…] You know, again, like I grew up, I don’t- it’s hard for me to, to separate what’s (.) fact

and fiction and what’s not played up in the media here, you know. and I think a lot of

people are brought up that way, like, you don’t know what to believe and so you just

go off of- your fear takes control of you. fear is a horrible thing. (23min, 30s)

Franks Aussagen sind in einen längeren Monolog eingebettet, in dem sie ihre kritische

Haltung gegenüber der katholischen Kirche ausführt. Wichtiger als eine wohlhabende

Kirchengemein-de sei es für sie, sich individuell zu Werten und Verhaltensweisen wie

Offenheit, Fairness und Toleranz zu bekennen. In diesem Zusammenhang macht sie

28 Frank hat als einzige im US-Sample nicht studiert, jedoch lange Zeit als Veterinärtechnikerin ge-

arbeitet.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 329

deutlich, dass ihr Wissen über ›den Islam‹ ausschließlich von Medieninhalten geprägt

sei, und sie ihnmit Negativannahmen über die Religion – hier zumThemaGeschlechte-

rungerechtigkeit – assoziiere. Von diesen wolle sie sich jedoch nicht abhängig machen,

sondern sie anhand eigener Beobachtungen und Überlegungen überprüfen: »don’t be-

lieve the hype, think for yourself.« Trotz dieser durchaus medienkritischen Losung lässt

sich in Franks Einlassungen die alltagskommunikative Übernahme populärer antimus-

limischer Ideologeme deutlich erkennen.

Das hier aufklaffende Dilemma, zwischen der Aktualisierung konfliktorientierter

Deutungsrahmen und dem Versuch der alltagsweltlichen Distanzierung, zeigt sich

beim deutschen Interviewpartner Mike Köller noch einmal um einiges deutlicher. Wir

kommen mit seinem Fall zu der eingangs bereits angekündigten Gegenüberstellung

von ›Medienislam‹ und ›erlebtem Islam‹.

Die nachfolgende Textpassage aus dem Interview mit Köller beginnt mit der Frage

der Autorin, inwiefern er der Meinung sei, ›der Islam‹ gehöre in »diese Welt«. Das De-

monstrativpronomen zeigt an, dass damit ein Gesprächsgegenstand angesprochen ist,

der zuvor bereits thematisiert wurde. Es handelt sich (wie schon im vorhergehenden

Kapitel) um das Konzept der ›westlichen Welt‹. In seiner Begriffsbestimmung wählt

Köller Attribute wie »reich«, »wohlhabend« und »privilegiert« und gibt an, sich dieser

Welt persönlich zugehörig zu fühlen. Dabei bringt er seine Dankbarkeit für die privi-

legierten Lebensbedingungen zum Ausdruck, von denen er in Deutschland »im Gegen-

satz zu anderen Ländern in unserm Umfeld« (Z 726-727) profitiere. Schauen wir uns

nun an, welche Lesart Köller hinsichtlich des Konzepts ›westliche Welt‹ entwickelt:

I: Ok, hmm. passt der Islam in diese Welt?

MK: Also, den Islam, den wir in der Öffentlichkeit vermittelt bekommen?

I: In unsere Welt? Hmm.

MK: Auf keinen Fall. in meinen Augen definitiv nicht. so, wie er vermittelt wird. so, wie

ich ihn von Freunden mitkriege oder wie Freunde ihn vor mir leben, definitiv. also, das

ist absolut vereinbar, ne. und dann ist es halt schwer, ne, ja (.) was ist der? oder, naja,

was ist der wirkliche Islam? ne? den, den wir in denMedien ver-, ver-dings? das ist zum

Beispiel was ((sucht nachWorten)) so n Thema, so n Reizthema bei einem auch so. das

ist zum Beispiel der NSU-Prozess. da ist dann zum Beispiel, die Prozesse sollen statt-

finden, alle Zeitungen, Medienvertreter melden sich an, außer die Hürriet. (.) schafft’s

warum, keine Ahnung, was da schiefgelaufen ist. also wird das nochmal neu vergeben,

weil es waren ja türkische Mitbürger da, ähm, drin, ne, oder die da, sind da betroffen,

sind da Opfer, also muss ne türkische Zeitung dabei sein. sacht man erstmal, »ok, ver-

stehe ich.« ne? dann fängt das an. da hängt n Kreuz, das muss weg und so, ne. das::

(.) man weiß, das ist nur so was, was man rübergebracht bekommt. dann denkt man

am Anfang, »ja, ich geh doch auch nicht in die Türkei und sach »ne, macht da das Auge

weg, ne! ich sitze hier, ich will dat nicht sehen.« aber kriegt das immer so vermittelt. ist

das wirklich so dann auch gewesen? ne? oder hat man, hat einer, vielleicht n anderer

Vertreter gesacht. »hörma, wir ham ja ne türkische Zeitung da, ne, wir wolln dat ja alles

ganz, ähm, offen halten hier und so, ne, dann hier mit so m Kreuz, das ist vielleicht n

bisschendaneben.«weißmannie, wie das vermittelt wird, aberwas an uns rübergetra-

gen wird, ist schon, »naja, weißte, kommen die da hin, kriegen die schon n Extraplatz

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Grauzonen des Alltagsrassismus

da gemacht, ne. ne deutsche Zeitung tritt zurück, damit die da sitzen können und dann

beschweren sich noch. und dat muss noch weg und dat muss noch weg und dat muss

noch weg, ne.« das ist halt immer so die Frage, ne, die- man hat so den Eindruck, dass

sie halt s-sehr viel gefordert wird, ne. immer fordern, fordern, fordern. so, und wenn

ich das inmeinem Freundeskreis so, (wieder jetzt auch n Kollege?) absolut, ne. das seh

ich teilweise klar, die haben ihre (.) ihre besonderen Sachen, ne, die sie in ihrem Alltag

haben, aber die find ich eher interessant, ne. wo ich sach so, ja, toll, wenn Alexander

mit dem Ahmad29 und so oder mit der Hosnia groß wird, ne, die haben dasselbe Alter

und der das mal miterlebt, ist ja super, ne. ich mein, wo kricht der dat besser vermit-

telt als im Freundeskreis, ne? um sowas mal zu sehen. aber, wie gesagt, das ist so n,

auf der einen Seite, ja, ist man da sehr, wo man sacht, auf gar keinen Fall. wenn man

auch überlegt, wieder mit Frauen, Ehrenmord oder so, alles so n Quatsch. (.) wo ich so

denke, dat, dat ((sucht nach Worten)) dat ist, für mich ist dat wie n Neandertaler, ne.

jetzt ohne irgendnen Türken irgendwie abwerten zu wollen, aber wieso (.) wieso muss

man jemanden töten, weil er nicht, sich nicht an, an paar Regeln hält? ne? dann hätte

meine Familie mich schon so oft töten müssen, ne? // @(.)@ // weil ich an irgendwel-

chen Regeln mich nicht gehalten habe. nur jetzt bin ich n Mann, hab ich nochmal n

besonderes Privileg, aber das ist so, das, das passt nicht, wenn man sowas vermittelt-

und dann muss man halt aufpassen, wie wird es vermittelt, ne, wie kommt das rüber?

da ist man dann schon oft, ne, so ja gefährdet, ne. man merkt das bei sich selber, dass

man, ja, schnell, ne, auch dieses Denken, dieses allgemeine, oberflächliche Denken

bekommt, ne? // ja // // ja //. So. denn. (Z 729-790)

In den Beschreibungen des Interviewpartners zeigt sich deutlich der dilemmatische Cha-

rakter in der Eindeutung verschiedener, inhaltlich divergierender Erfahrungen: Auf der

einen Seite stehen ihm Mediendiskurse als Deutungsressource zur Verfügung, mit de-

nen er verschiedene antimuslimische Narrative assoziiert. Diese reichen von der neo-

rassistischen Einschätzung, ›der Islam‹ passe »definitiv nicht« in die eigenen Kultur-

kontexte, über das Bild unrechtmäßig fordernder und staatlicherseits bevorteilter Mi-

grant*innen (»dass sie halt s-sehr viel gefordert wird, ne. immer fordern, fordern, for-

dern«) bis hin zur Vorstellung kultureller ›Überfremdung‹ (»und dat muss noch weg

und dat muss noch weg und dat muss noch weg«), ›Ehrenmorden‹ (»wenn man auch

überlegt, wieder mit Frauen, Ehrenmord oder so, alles so n Quatsch«) und dem Vor-

wurf zivilisatorischer Rückständigkeit (»für mich ist dat wie n Neandertaler, ne«). All

dies sind Elemente einer nicht zuletzt auch medial vermittelten und vom Interview-

partner reproduzierten antimuslimischen Ideologie, die Köller zur argumentativen Un-

termauerung seines Urteils fehlender Passfähigkeit zunächst übernimmt: »Auf keinen

Fall. in meinen Augen definitiv nicht. so, wie er vermittelt wird«.

Die hier reproduzierten Mediendiskurse lässt er jedoch nicht unangefochten ste-

hen, sondern kontrastiert sie mit diversen eigenen Alltagserfahrungen, die Köllers Aus-

sagen letztlich ins genaue Gegenteil umlenken. So passe ›der Islam‹, wie er ihn »von

Freunden« miterlebe, »definitiv«. Köller fundiert sein gegenteiliges Urteil durch wert-

schätzende Aussagen über das alltägliche Zusammenleben mit ›Muslim*innen‹ und die

29 Namen des Sohnes und dessen Freund geändert.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 331

Vorteile, die er insbesondere für seine Kinder darin sehe (»Ja, toll, wenn Alexander mit

dem Ahmad und so odermit der Hosnia groß wird, ne, die haben dasselbe Alter und der

das mal miterlebt, ist ja super, ne. ich mein, wo kricht der dat besser vermittelt als im

Freundeskreis, ne?«). Das hier nun entworfene, zweite Bild von bekannten ›Muslim*in-

nen‹ scheint zwar nicht völlig frei von exotisierenden Zuschreibungen – so bezeichnet

Köller die »besonderen Sachen« im »Alltag« von ›Muslim*innen‹ mit einer gewissen di-

stanzierten Faszination als »interessant« – dennoch lassen sich in ihm Anzeichen von

Wertschätzung und Anerkennung sowie eine personenorientierte Perspektive des In-

terviewpartners erkennen (er spricht von »Freunden«, nennt deren Kinder beim Na-

men).

Bemerkenswert ist, dass der Interviewpartner Medienbild und Alltagserfahrungen

in ihrer Gegensätzlichkeit darstellt, ohne sie einander anzupassen – etwa indem seine

›muslimischen‹ Bekannten als weniger sympathisch oder der Medienislam als weniger

bedrohlich wahrgenommen wird. Die Diskrepanz zwischen diesen beiden Erfahrun-

gen stellt für ihn ein persönliches Dilemma dar. Welcher der beiden Islame, die Köller

erlebt hat, ist »der wirkliche Islam«? Ist dem Medienbild zu trauen oder löst es nicht

eher ein »allgemeine[s], oberflächliche[s] Denken« aus? Der Interviewpartner entwirft

hier auch zwei verschiedene Selbstbilder: Im Zusammenhang mit dem ›Medienislam‹

erscheint er als passiver Empfänger einer negativ geframten Berichterstattung, deren

Problemorientierung er zwar erkennt, aber keine weiteren Schlüsse daraus zieht. Im

Zusammenhang mit seinen Alltagserfahrungen erscheint er hingegen als aufgeschlos-

sener Bürger, der die kulturell-religiöse Vielfalt seines Umfeldes als Bereicherung emp-

findet. Das Dilemma stellt sich ihm als solches dar, er kann es für sich jedoch nicht

auflösen.

Ganz anders Grit Paul, die, ohne aus der Kontrastierung ein persönliches Dilem-

ma abzuleiten, deutlich macht, dass es für sie schlicht und ergreifend zwei Islame gebe:

den ›Medienislam‹ auf der einen, ›den Islam‹ ihrer ›muslimischen‹ Bekannten auf der

anderen Seite. Ihre gleichzeitige Existenz wird von ihr nicht weiter hinterfragt und sie

unternimmt auch nicht den Versuch, beide miteinander abzugleichen, einen durch den

anderen zu ersetzen oder – wie Köller – nach der empirischen Haltbarkeit des medien-

vermittelten Islambildes zu fragen. Sie stellt deren paralleles Dasein an verschiedenen

Stellen im Interview lediglich fest, der nachfolgende Auszug veranschaulicht dies bei-

spielhaft:

I: Wie würdest du denn deine Sicht heute beschreiben. also wie, wie nimmst du die

Religion heute wahr? Oder […] wie nimmst du (.) Muslime heute wahr?

GP: Also ist (4) durch meinen Freundeskreis und die Leute, mit denen ich halt dann

wirklich zu tun habe, schon positiv. durch das, was man ähm, so weltlich durch Nach-

richten und sowas ähm erfährt, geht’s eher ins Negative. also, das ist, es ist, man kann’s

ja nicht aus(blenden). (Z 259-272)

Auch unter den US-amerikanischen Interviewten gibt es neben Abigail Frank einen

weiteren Interviewpartner, der eine kritisch-reflektierte Haltung gegenüber islambe-

zogenen Mediendiskursen, insbesondere im Nachgang von 9/11, formuliert. Anders als

Frank verfügt David Martinez (24), Student der Filmwissenschaften mit US-amerika-

nischer Staatsbürgerschaft und mexikanischen Herkunftsbezügen, über diverse per-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 Grauzonen des Alltagsrassismus

sönliche Kontakte zu ›Muslim*innen‹, wie er im nachfolgenden Gesprächsauszug er-

läutert. Hierin grenzt er seine persönlichen Eindrücke der selbstbestimmten, indivi-

dualistischen Lebensweise junger US-›Muslim*innen‹ deutlich von den »stereotypen«

Konfliktbildern ab, wie er sie aus den Medien kenne.

DM: […] since the 9/11, probably beforewe didn’t knowanything but now, the only thing

thatweknow is probab-, everything is thatwe see on thenews // ja //.so it’s like thebad,

they serve to stereotype, like »oh yeah, Islam is, Muslim they’re like, they gonna kill for

something, they gonna kill us.« so it was like, yah, the dark side of it // ja //. and, ahm,

but thing has changed because ah, like some ofmy, some ofmy (.) Turkish friends, they,

they are like so open-minded. once we went to a gay bar, so I like »wow, they are going

to gay bar. so they’re don’t like really close-minded // ja //. and then ahm, they drink. so

listen »you know, it’s bad drinking, we are not allowed to drink but, you know, we are

doing it.« so think like the newgeneration orwho comes here in theUnited States, they

are likemore open-minded // ok //, they are like »yes, I do it, believe in Allah, whatever,

but, you know, I think I have a life, I can drink« […]. (Z 178-191)

Insgesamt zeigt sich der Umgang der Interviewten mit medienvermittelten Deutungs-

angeboten über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ als äußerst gespalten. In diversen In-

terviews finden sich Hinweise auf ein kritisches Bewusstsein der Gesprächspartner*in-

nen gegenüber dem Medienbild Islam; in alltagstheoretischen Erklärungen zum Funk-

tionieren von Medienorganisationen werden systemische Faktoren wie Negativismus

und Sensationalismus explizit angesprochen. Andererseits werden konfliktorientier-

te Mediendiskurse unhinterfragt übernommen, etwa bei den medialen Reizthemen

›Ehrenmord‹, ›Überfremdung‹, Terrorismus. Die Interviewten scheinen sich bezüglich

ihres Umgangs mit medienvermittelten Informationen in einem Deutungsdilemma zu

befinden: Was soll man glauben? Wie groß sind die tatsächlichen Gefahren? Der le-

bensweltlich erfahrene Islam vermittelt ihnen ein anderes, freundliches und friedliches

Bild – welcher Islam ist nun aber der richtige?

Erkennen lässt sich hierin einerseits das Potential persönlicher Kontakterfahrun-

gen, dem überwiegend negativen Medienbild alltagsweltliche Positiverfahrungen ent-

gegenzusetzen. Allerdings müssen wir erneut von einem relativen Transformationspo-

tential sprechen, da in den zitierten Beispielen auch deutlich wird, dass selbst enge und

regelmäßige Kontakte – wie im Fall vonMike Köller und Grit Paul – die Bereitschaft zur

Verallgemeinerung konfliktärer Medienberichte nicht automatisch unterbinden. Ande-

rerseits deutet sich an, dass imMediensystem selbst Potentiale zur Differenzierung und

Modifikation hegemonialer antimuslimischer Ideologeme angelegt sind. So heben ei-

nige Interviewte hervor, dass es durchaus mediale Alternativen zum vorherrschenden

Negativbild gibt, die je nach Rezeptionsinteresse konsultiert werden können.

Kombiniert man nun beide Teilerkenntnisse, lässt sich vermuten, dass ein Redu-

zieren der geschilderten Erfahrungsdiskrepanz zwischen Medienrealität und Alltags-

realität einem differenzierteren und humaneren Alltagsdiskurs zuträglich sein könnte.

Dabei wäre es ein Auftrag in Richtung Medienberichterstattung, stärker das abzubil-

den, was die Leute im unmittelbaren Kontakt mit ›Muslim*innen‹ erfahren. Hafez und

Richter (2007) argumentieren hier ähnlich und fordern die Berücksichtigung von is-

lambezogenen Alltagsthemen in den Medien. Dabei geht es nicht um ein Ausblenden

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 333

von Menschenrechtsverletzungen, die vonseiten ›muslimischer‹ Personen verübt wer-

den, sondern um eine mediale Fokuserweiterung, die nicht nur historische und so-

ziopolitische Hintergrundzusammenhänge erläutert, transreligiöse und transkulturel-

le Gemeinsamkeiten hervorhebt und Alltägliches in den Blick nimmt. Es geht auch um

die mediale Thematisierung der Privilegien nichtmuslimischer Bevölkerungsmehrhei-

ten und Vorstellungen von gesellschaftlicher Normalität, die letztlich erst dafür sorgen,

dass ›der Islam‹ als kulturell-religiöse Abweichung in den medienöffentlichen Fokus gerät.

4.3.4 Pendelnde Argumentation

Eine Diskurspraxis, in der sich ebenfalls Irritationen in der Übernahme antimuslimi-

scher Ideologeme erkennen lassen, zeigt sich als besondere Form der argumentativen

Bearbeitung islambezogenerThemenfelder.Wir wollen sie als argumentatives Pendeln be-

zeichnen. Auch hier kann eine dilemmatische Aneignung des Themas durch die In-

terviewpartner*innen beobachtet werden: Verschiedene Argumente werden dabei ein-

ander gegenübergestellt, von denen einige einem antimuslimischen Wissen entliehen

sind, andere sich hingegen kritisch mit antimuslimischen Zuschreibungen und Annah-

men auseinandersetzen. Auffällig ist, dass die Interviewpartner*innen sich für keine

der dabei verhandelten Positionen entscheiden – im Gegenteil, am Ende ihrer Ausfüh-

rungen bleiben diese als Elemente einer letztlich fragmentarischen Erörterung neben-

einander stehen. Zu den Besonderheiten dieser Diskurspraxis gehört zudem, dass sich

das charakteristische Pendeln über längere Aussageabschnitte vollzieht. Die einzelnen

Positionen, zwischen denen sich die Interviewpartner*innen hin und her bewegen,

werden dabei z.T. ausführlich argumentativ entfaltet. Jedoch sind die dazwischenlie-

genden Übergänge sprachlich kaum ausgebaut, vielmehr findet eine Art sprunghafter

Wechsel statt. Die entstehenden inhaltlichen Widersprüchen und Spannungen werden

von den Interviewten nicht argumentativ bearbeitet. Irritationen werden lediglich in

Form von Pausen, explizierten Unsicherheiten und rhetorischen Vagheiten sichtbar. So

lässt sich zumindest annehmen, dass sich der dilemmatische Charakter ihrer Aussa-

gen den Interviewten als diffuses Gefühl vermittelt. Um die Entwicklung einer solchen

argumentativen Pendelbewegung nachvollziehen zu können, werden im Folgenden ver-

gleichsweise lange Textpassagen zitiert. Deren Interpretation erfolgt im Anschluss ab-

schnittsweise; die entsprechende Markierung der Textabschnitte wurde nachträglich

am Transkriptauszug vorgenommen.

Unter den Interviewpartner*innen finden sich verschiedene Fälle, bei denen dieses

Muster wiederholt auftritt, ganz besonders bei Luise Drechsel und Mike Köller. Wäh-

rend Drechsel die Frage verhandelt, wie die seit 2008 im Bau befindliche DITIB-Mo-

schee in Köln und die darum stattfindenden öffentlichen Debatten zu bewerten sei-

en, beschäftigt Köller die Frage des Spracherwerbs ›muslimischer‹ Migrant*innen in

Deutschland. Wir beginnen mit Drechsels Ausführungen zumThema Moscheen.

Thema: Moscheen

Der Gesprächsabschnitt wird durch die Bitte der Verfasserin eingeleitet, einmal ge-

nauer zu beschreiben, was Drechsel ›am Islam‹ »fremd« erscheine. Jenes Attribut wur-

de von der Interviewpartnerin kurz zuvor selbst eingeführt, als sie berichtet, sich ein

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 Grauzonen des Alltagsrassismus

umfangreicheres Wissen über die Religion aneignen zu wollen. Dieses brauche sie ins-

besondere für ihren Unterricht an Schulen, in dem sie ›den Islam‹ behandle (Z 454-466).

Bereits im ersten Abschnitt zeigt sich, wie Drechsel zwischen einer verandernden und

einer überwiegend differenziert-anerkennenden Position hin- und herpendelt. Wäh-

rend sie mit einer kritischen Stellungnahme über das Christentum beginnt, womit sie

zunächst ihre eigene Religion kritisch ins Visier nimmt (»ist mir ja auch beim Katho-

lischen manches fremd«),wechselt sie anschließend zu einer Sicht auf ›den Islam‹, die

von Unterwerfungsnarrativen und Differenzmarkierungen getragen wird (»wenn die

sich immer wieder niederwerfen«). Dem folgt ein erneut selbstkritischer Blick auf die

christliche Konfession. Die damit abgestoßene Pendelbewegung setzt sich bis zum En-

de des ersten Abschnitts fort.

I: Kannst du das, dieses, was dir fremd ist, kannst du das irgendwie versuchen, zu be-

schreiben?

LD: Ja. also, es ist, ähm (.) also, wenn ich jetzt als evangelische Pfarrerin zum Beispiel

gucke, dann istmir ja auch beimKatholischenmanches fremd. weil ich finde,manches

ist so sehr hierarchisch und sehr hörig, würde ich mal sagen. und für mich ist dieses,

was ich zumindest erlebe, dieses wenn die in der Moschee sich hinlegen zum Beten,

wenn die sich immer wieder niederwerfen. das hat sowas, ähm (.) sowas Rituelles und

das ist mir irgendwie fremd, weil ich, ähm, glaub ich, kopfbestimmter bin. ich will das

immer dur-, also verstehen, was ich mache, so. aber das ist ja auch was, was unserer

Kirche oft vorgeworfen wird, dass wir zu (.) zu verkopft sind. dass wir uns nicht einfach

mal in was reingeben können. aber ich finde, dieses Niederwerfen hat einfach sowas

(.) sehr demütiges. und das ist mir fremd. und ich finde es auch fremd, wenn ich mir

in Moscheen angucke, wie die das teilen nach Männern und Frauen. das ist auch so-

was, was mir (.) was ganz merkwürdig finde, weil das einfach nicht meinem, meiner

Wahrnehmung von Gemeinschaft, von Miteinander, entspricht. so. andererseits finde

ich immer beeindruckend, also jetzt mal, auch wenn ich bei uns an der Moschee vor-

beikomme freitags oder so, was da los ist, ne. also das ist natürlich, also da geht einem

irgendwie das Herz auf. da freu ich mich immer (und denke so) »Wahnsinn« also, das

finde ich schon auch toll, dass die irgendwieMenschen: begeistern können für das, was

die da machen, ne.

 

[…] – zwischen Abschnitt 1/2

 

LD: Aber was ich, also, vielleicht noch () komische. ich find’s halt auch, ich weiß noch

nicht, wie ich’s finde @(.)@, weil das ja hier in Ehrenfeld mit der Moschee auch oft so

war, oder das ist es einem nochmal so bewusst geworden, weil’s dann viel in der Pres-

se war, dass es eben auch, was weiß ich, Schulungsräume gibt und die auch ganz viel

außerhalb jetzt von Gebet und Gottesdienst, sag ich mal, anbieten. was wir ja eigent-

lich als Kirche auch machen, und trotzdem habe ich irgendwie gedacht, hat es sowas,

ähm (.) Abschottendes. so, war so n bisschen mein Gefühl, dass ich so dachte, »Man

weiß auch nicht, was dann so passiert da«, ne. so, also das, das ist auch was, was mir

n bisschen fremd ist. dass so alles sich da konzentriert. dass ist ja wie so ne Dorfge-

meinschaft, so n bisschen für mich, ne. also, man macht alles da zusammen, so. und

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 335

das ähm, genau ist auch was, was ich ähm, schwierig finde, weil man ja ja von außen

nicht ran kommt, so, sozusagen.

 

[…]– zwischen Abschnitt 2/3

 

I: Als es jedenfalls diese Debatte um dieseMoschee gab, gab’s ja ne große, das hatte ja

ne große Öffentlichkeit: das hatte ja auch ne große überregionale Öffentlichkeit; das

war ja nicht nur innerhalb von Köln im Diskurs sozusagen. hast du das, ähm, hast du

das verfolgt? hast du das irgendwie-

LD:                                                                       Ich hab das so n bisschen mitgekriegt, ja, ja, klar.

I: Kannst du das mal sagen, wie das fandst oder wie du das so-, also, was das für einen

Eindruck auf dich gemacht hat?

LD: Also, ich weiß, als ich anfangs immer gehört habe, dass Leute sich darüber aufre-

gen, hab ich so gedacht, »was soll das denn?« also, weißte, ob die da jetzt ne Moschee

bauen und sich da treffen, das ist doch-, so. als ich dann, ähm, selber auch hier war und

das immermal gesehen hab, hab ich gedacht, »ok, es ist schon n Riesending«, anderer-

seits habe ich gedacht, »es sind auch viele Menschen in Köln, die da, ähm zusammen-

kommen«. und (.) ich war so n bisschen zwiegespalten, weil ich find die Tatsache, dass

man, dass die auch Räumlichkeiten haben, wo sie sich treffen können, wo sie ihren

Glauben leben können, find ich total gut, find ich auch total wichtig. ähm, nur eben

auf der anderen Seite dies, wenn’s ne Abschottung wird, dann find ich’s schwierig. so.

aber dass das jetzt groß ist und dass irgendwie, weiß ich nicht, war ja immer dieses ()

ob das Minarett jetzt höher ist als der Kölner Dom. da habe ich gedacht, »Leute, über

was, worüber reden wir hier eigentlich?«, so. also das, das hat mich persönlich jetzt

nicht so, so betroffen. also, es war eher, dass ich dachte, »mein Gott, Leute, gebt ih-

nen doch Raum«, so. und als ich gesehen habe, was das für’n Riesending ist, habe ich

auch gedacht, »meine Güte«, aber anderseits, wenn die die Räumlichkeiten brauchen-

((Kellnerin kommt und nimmt Bestellung auf, kurze Unterbrechung))

 

– zwischen Abschnitt 3/4

 

I: Und kannst du das verorten, was das Gefühl in dir auslöst oder auch der Eindruck,

was die den Eindruck vermittelt, dass das ne Abschottungsgeschichte auch ist? kannst

du das an irgendwas festmachen oder was sind die Signale oder so, die dich das den-

ken lassen? also, vielleicht auch nicht ein Gefühl, sondern die dich das denken lassen?

LD: Ja, ähm, (.) also, so dieses, dass ähm, die Kinder da ja auch ähm, also dass sozu-

sagen, dass das Leben da (.) den ganzen Alltag gestaltet. so, also dass man damit ja

auch n bisschen, also nicht vielleicht gewollt, aber ja verhindert, dass die in andere

Gruppen kommen, dass es Kontakte mit anderen Menschen gibt, dass dich das mehr

durchmischt, so. das ähm, das ist so n bisschen mein Gefühl, dass man das verhindert,

weil es sehr (.) im eigenen Kulturkreis bleibt, so. und auch in der eigenen Sprache, was

ja oft auch ne Barriere ist zwischen Menschen, wenn sie irgendwie nicht, nicht sprach-

lich miteinander kommunizieren, so. und ich hab manchmal das Gefühl, wenn das da

so (.) alles in einem (blieb), fand ich das schade. weil man dann nicht Teil der, der Ge-

sellschaft wird. so. (Z 471-620)

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Grauzonen des Alltagsrassismus

Betrachten wir die vorgetragenen Argumente der Interviewpartnerin im ersten

Gesprächsabschnitt, so zeigen sich auf expliziter Aussageebene Ansätze einer selbst-

kritischen Auseinandersetzung Drechsels mit ihrer eigenen, der christlichen Religion.

Gleichzeitig lassen sich implizite Strukturen symbolischer Veranderung ausmachen,

die ihre Wahrnehmung islamischer Glaubenspraxen leiten. Dabei fällt bei ihrer Kritik

am Katholizismus auf, dass sie diese anspricht, obwohl gar nicht danach gefragt

wurde. Der selbstgewählte thematische Auftakt lässt darauf schließen, dass Drechsel

die Eigenschaft des ›Fremden‹ nicht ausschließlich für ›den Islam‹ reserviert. Die

symbolische Verkopplung ›Islam = fremd‹ löst sie damit in ihrer Ausschließlichkeit

auf. Explizit erscheine ihr »ja auch beim Katholischen manches fremd«. Das Adverb

»auch« spielt dabei eine besondere Rolle, denn es zeigt an, dass der islamische Glaube

ihr zwar ›fremd‹ ist, dieses Prädikat allerdings nicht exklusiv hat. Drechsel lässt dabei

offen, welche Elemente sie am Katholizismus konkret stören. Statt einer sachlichen

Erörterung, in der sie ihre persönliche Haltung bzw. professionelle theologische Exper-

tise expliziert (es handelt sich bei Drechsel um eine evangelische Pfarrerin), reißt der

Argumentationsstrang plötzlich ab. Der eingangs eröffnete Vergleich bleibt damit im

Ansatz stecken, sein Differenzierungspotential entfaltet sich nicht. Drechsels Verweis

auf das »Katholische« lässt sich so eher als relativierende Geste lesen, deren Funktion

es vermutlich ist, die nachfolgenden Aussagen ›zum Islam‹ präventiv abzumildern

(positives Interessensmanagement).

Im Anschluss geht Drechsel auf die Frage der Autorin inhaltlich ein, was ›am Islam‹

ihr ›fremd‹ erscheint.Dabei wechselt sie kurzzeitig in einen hegemonialen Aneignungs-

modus, in dem sie verschiedene antimuslimische Ideologeme aktualisiert: Das islami-

sche Gebet stilisiert Drechsel zu einem irrationalen, entrückten Vorgang, der von einer

starren Hierarchie zwischen Gläubigen und Glauben geprägt ist. Durch Verweise auf

ihre persönliche Meinung und ihre eigene religiöse Identität distanziert sie sich von

dieser Form der Religionsausübung und weist sie implizit als entgrenzte, aus der Zeit

gefallene Form der Gottesverehrung zurück. Gleichzeitig trifft sie Aussagen über ihr

eigenes religiöses Selbstverständnis (»…weil ich, ähm, glaub ich, kopfbestimmter bin.

ich will das immer dur-, also verstehen, was ich mache«). Ganz im Sinne des Otherings

entwirft Drechsel die eigene Religiosität dabei als von Rationalität, individueller Au-

tonomie und Selbstkontrolle bestimmt. Die Wortwahl der Interviewpartnerin macht

deutlich, dass der Begriff des »Fremden« für sie hauptsächlich negative Konnotationen

trägt. Er bezeichnet Eigenschaften, von denen sie sich distanziert, die sie unangenehm

oder zumindest irritierend findet. Die von ihr benutzen Adjektive und Verben bringen

diese Assoziationen zum Ausdruck: »hierarchisch«, »hörig«, »niederwerfen«, »demü-

tig« und »merkwürdig«.

Drechsel ist dennoch darum bemüht, die Perspektivabhängigkeit ihrer Kritik zu be-

tonen. Ihre Vorbehalte gegenüber islamischen Gebetspraxen bettet sie ein in kritische

Stellungnahmen Dritter gegenüber dem Christentum, die sie in einer weiteren Pen-

delbewegung vorträgt: »…aber das ist ja auch was, was unserer Kirche oft vorgeworfen

wird, dass wir zu (.) zu verkopft sind. dass wir uns nicht einfach mal in was reinge-

ben können.« Durch diese selbstreflexive Auseinandersetzung erscheinen ihre vorher-

gehenden Einwände gegenüber der islamischen Religiosität ausgewogener undweniger

geschlossen. Auch konstruiert Drechsel keinen pauschalen Antagonismus zwischen den

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 337

Glaubensrichtungen. Anstatt sich auf die christliche Gemeinschaft als Ganzes zu bezie-

hen und damit explizit eine starke ›Wir‹-Identität zu konstruieren, bringt sie ihr indi-

viduelles Verständnis von religiöser Lebensführung zum Ausdruck. Damit gibt Drechsel

Auskunft über ihre persönlichen religiösen Relevanzsetzungen und macht gleichzei-

tig deutlich, dass sich für sie mit Blick auf die Separierung der Geschlechter und das

»Niederwerfen« in der Moschee deutliche Wertediskrepanzen auftun.

Ihre Eingangsbewertung schließt Drechsel durch die Betonung positiver Eigen-

schaften ab, die sie ›im Islam‹ erkennt: »andererseits finde ich immer beeindruckend,

also jetzt mal, auch wenn ich bei uns an der Moschee vorbeikomme freitags oder so,

was da los ist, ne. also das ist natürlich, also da geht einem irgendwie das Herz auf.

da freu ich mich immer (und denke so) »Wahnsinn« also, das finde ich schon auch toll,

dass die irgendwie Menschen: begeistern können für das, was die da machen, ne.« Ihre

explizite Anerkennung des islamischen Glaubens stellt eine letzte Pendelbewegung im

ersten Gesprächsabschnitt dar. Drechsel thematisiert offen ihre Begeisterung für die

Fähigkeit der Moscheegemeinde, eine große Zahl Gläubiger zum Gebet zu mobilisie-

ren. Dies sei etwas, dass sie emotional bewege (»da geht einem irgendwie das Herz

auf«). Vergleicht man dies mit den Negativzuschreibungen des Interviewpartners Till

Feller, der sich in einer ähnlichen Beobachtungssituation befand,30 wird deutlich, dass

für Drechsel das Zusammenkommen islamischer Gläubiger weder Bedrohungsängste

noch Radikalisierungsassoziationen auslöst. Vielmehr sind sie mit positiven Bewertun-

gen verbunden: So spricht sie explizit von Gefühlen der »Begeisterung«. Jedoch kommt

auch diese Wohlwollensbekundung nicht ohne verandernde Deutungen aus. In ihr zei-

gen sich erneut Verstrickungen in ein orientalistisches Wissen, dieses Mal in sehn-

suchtsvoll exotisierender Gestalt (vgl. z.B. Attia 2009a: 61; Shooman 2014; Çakir 2014).

Als Zwischenfazit lässt sich festhalten, dass die Interviewpartnerin zwischen dif-

ferenzierend-selbstkritischen und pauschal verandernden Positionierungen changiert.

Sie betrachtet denGegenstand der Fragestellung – den Begriff Fremdheit – aus verschie-

denen Blickwinkeln, wobei sie die eigene Religion und Religiosität nicht ausspart. In-

dem sie kritische Bewertungen anderer am ›Eigenen‹ einflicht, macht sie die Perspek-

tivabhängigkeit jeglicher Kritik deutlich. Dennoch zeigen sich in ihren Einlassungen

deutlich Muster antimuslimischer Ideologeme: einmal in ablehnend-negativer, dann in

wohlwollend-exotisierender Form. Ihr argumentatives Pendeln, so lässt sich bis hier

konstatieren, findet – trotz differenzierender Brüche – letztlich doch im Rahmen eines

antimuslimisch-verandernden Deutungsradius statt.

Das Gespräch dreht sich anschließend um die Lage, Größe und Zusammensetzung

der erwähnten Moscheegemeinde (im Textzitat ausgespart). Daraufhin führt die Inter-

viewpartnerin weitere Gedanken zum Ehrenfelder Moscheebau im Besonderen sowie

30 Feller: »die neue Moschee, die hier gebaut ist, ich war mit meiner Frau schon drin, haben uns die

mal angeguckt undwirmussten eine Zeit lang da vorbei, freitags, […] und eswar echt unangenehm

da durchzugehen, muss ich sagen weil, da lief extrem viel, extrem viel, sage ich mal, Pack rum.

[…] man denkt: ›wow! also entweder fange ich gleich mit irgendwer [!] an zu prügeln oder ich

gehe einfach schnell durch.‹ aber, also (.) so Menschen möchte ich nicht in meiner Nachbarschaft

haben.«, vgl. Kap. 4.1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Grauzonen des Alltagsrassismus

zur Institution Moschee im Allgemeinen aus. Diese entwickelt Drechsel im zweiten Ge-

sprächsabschnitt, den wir nun genauer betrachten wollen.

Auffällig ist zunächst, dass Drechsel ihre Haltung gegenüberMoscheen eingangs als

nicht fix, nicht abgeschlossen bezeichnet: »ich weiß noch nicht, wie ich es finde«. Im

argumentativen Pendeln der Interviewpartnerin kommt mithin auch eine positionelle

Unabgeschlossenheit zum Ausdruck. Ihre anschließenden Negativzuschreibungen sind

am Beispiel des Moscheebaus im Kölner Stadtteil Ehrenfeld aufgehangen und werden

von Drechsel über einen Verweis auf Mediendiskurse eingeleitet (»das ist einem noch-

mal so bewusst geworden, weil’s dann viel in der Presse war«). Moscheen verbindet sie

mehrmals mit Abschottung und Geschlossenheit (so was »Abschottendes«; »weil man ja

von außen nicht rankommt«), wobei sie über den Begriff der »Dorfgemeinschaft« Se-

gregations- und Unvereinbarkeitsnarrative aufruft. In der sich entfaltenden Metapher

von Innen und Außen realisiert Drechsel implizit Annahmen über ein unrechtmäßiges

Handeln im Innenraum von Moscheen (»Man weiß ja auch nicht, was dann so passiert

da«).

Während die Interviewpartnerin im zweiten Abschnitt Negativannahmen zum Eh-

renfelder Moscheebau zum Ausdruck bringt, leitet sie den darauffolgenden dritten Ab-

schnitt – nach einemweiteren Pendeln – mit Unterstützungsbekundungen ein. So arti-

kuliert sie deutlich ihr Unverständnis gegenüber unsachlichen Stellungnahmen gegen

den Moscheebau (»Was soll das denn?«), die sie dann in eine verhaltene Kritik (»Rie-

sending«) überführt, um dann erneut wohlwollend auf die Größe der potentiellen Mo-

scheegemeinde zu verweisen (»Es sind auch viele Menschen in Köln, die da zusam-

menkommen«). Ihren inneren »Zwiespalt« spricht Drechsel erneut offen an: Einerseits

unterstützt sie es, dass ›Muslim*innen‹ ein Ort der Zusammenkunft ermöglicht wird

(»find ich total gut, find ich auch total wichtig«), andererseits hält sie auch hier an ihrer

Abschottungsvermutung fest. Der Wechsel zwischen Unterstützung und Skepsis setzt

sich in einem dichten Pro-Contra-Wechsel bis zum Ende des zweiten Gesprächsab-

schnitts fort. Dabei changiert Drechsel zwischen Argumenten verschiedener Qualität:

Sie argumentiert funktional-pragmatisch (»viele Menschen«; »wenn die die Räumlich-

keiten brauchen«), wertorientiert (»wo sie ihren Glauben leben können […] total wich-

tig«), kritisch-analytisch (»ob das Minarett jetzt höher ist als der Kölner Dom. da habe

ich gedacht, ›Leute, über was, worüber reden wir hier eigentlich?‹«) und hegemonial-

antimuslimisch, in dem sie Sicherheits- und Segregationsnarrative aktualisiert. Deut-

lich wird, dass die Moschee im Allgemeinen und das Kölner Gebäude im Besonderen

für Drechsel eine hochambivalente Angelegenheit darstellen.

Schauen wir nun auf den vierten und letzten Gesprächsabschnitt, zeigt sich, wie

Drechsel ihre Aussagen zum Ende hin am antimuslimischen Ideologem abgeschotte-

ter Parallelwelten ausrichtet. Von der Autorin gefragt, was genau ihr den Eindruck von

»Abschottung« vermittle, führt Drechsel ein neues – im öffentlichenDiskurs über ›Mus-

lim*innen‹ überaus populäres – Argument an: die Behauptung mangelnder Integration

(indemMoscheen »den ganzen Alltag« ›muslimischer‹ Kinder bestimmten,werde deren

Integration »verhindert«). Zur Untermauerung ihrer Aussage verweist sie auf die üb-

lichen Faktoren, mit denen die gesellschaftliche Integration von ›Muslim*innen‹ bzw.

Migrant*innen soziologisch gemessen wird: persönlicher Kontakt zu Nichtmuslim*in-

nen, Sprachkompetenz, kulturelle »Durchmischung«. Sie schließt ihre Einlassungen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 339

mit einem persönlichen Urteil: »wenn das da so (.) alles in einem [bliebe], fänd ich das

schade. weil man dann nicht Teil der, der Gesellschaft wird«.

Der am Ende des Textabschnitts hergestellte Bezug zwischen Moscheebauten und

erfolgloser Integration macht noch einmal die diskursive Verkopplung von islamischen

Gotteshäusern und hegemonialen Anpassungsforderungen deutlich. In dieser Einlas-

sung entfaltet sich nicht nur das Bild ›muslimischer‹ Personen als kulturell Fremden

(sprechen eine andere Sprache, wollen »im eigenen Kulturkreis« bleiben), sondern es

wird auch eine Ursachenanalyse vorgenommen, die die Glaubenshäuser zum zentralen

Faktor mangelnden gesellschaftlichen Miteinanders erklärt. Integrationsprozesse wer-

den hier an ›Muslim*innen‹ bzw. Migrant*innen delegiert und so als Bringschuld der

›Anderen‹ ausgelagert.

Dass es sich bei der Frage um die gesellschaftliche Bedeutung von Moscheen für

Drechsel um eine kontroverse Thematik handelt, zeigt sich schließlich auch darin, dass

sie im Rahmen konkreter Begegnungserfahrungen jene oben angesprochenen Segrega-

tionsnarrative ebenfalls aktiviert. Ihre uneindeutige Position gegenüberMoscheen lässt

sich in direkten Kontaktsituationen mithin nicht auf- bzw. von antimuslimischen Deu-

tungen ablösen. So habe Drechsel während ihrer Ausbildung zur Pfarrerin einmal eine

Moschee besucht und dabei, wie sie sagt, »leider nicht so ’ne schöne Erfahrung« (Z 216-

217)machenmüssen.DenGrund dafür sieht sie in der »arroganten« und verschlossenen

Haltung des anwesenden Imams, der sich offenbar am interreligiösen Austauschtref-

fen wenig interessiert zeigte. An den rekonstruierten Moscheebesuch schließt Drechsel

die folgende Beobachtung an, in der sich derselbe Abschottungsvorwurf wie im zuvor

analysierten Gesprächsabschnitt finden lässt:

LD: […] Also das ist was, was ich manchmal erleb, dass ich das Gefühl hab, da ist ein

bisschen wie so ne Grenze auch irgendwie, wo die auch gar nicht einen hinter gucken

lassen wollten. das war ein bisschen das Gefühl, ne. () wir repräsentieren uns nach

außen und das ist alles, ähm, jetzt schön und nett, so @(.)@ aber fragt bloß nicht zu

tief nach. so, ne, »ihr wisst ja eigentlich eh nix.« […]. (Z 238-245)

Die muslimische Moscheegemeinde erscheint hier erneut als zurückgezogen und we-

nig dialogorientiert. Drechsel entwirft eine Szenerie gezielter Isolation, »wo die auch

gar nicht einen hinter gucken lassen wollten«. Der hier implizit formulierte Vorwurf

fehlender Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit stützt sich nicht nur auf den misslungenen

Dialogbesuch, sondern hat bereits einen gewissen Generalisierungsgrad angenommen:

›Muslim*innen‹ ließen sich, diese Deutung wird nahegelegt, ungern in die Karten gu-

cken, als hätten sie etwas Ungehöriges oder gar Unrechtes zu verbergen.

Insgesamt wird deutlich, dass das Muster des argumentativen Pendelns bei Drechsel

zwar auf eine gewisse Ambivalenz der Interviewpartnerin hindeutet. Sie ist keinesfalls

grundsätzlich gegen den Bau von Moscheen oder nimmt diese per se als problematische

Institutionen wahr. Gleichzeitig zeigt sich eine erhebliche Persistenz antimuslimischer

Ideologeme in ihren Aussagen. So scheinen bei Drechsel individuelle Äußerungen über

islamische Religiosität und Moscheen kaummöglich, ohne dabei rassistische Wissens-

anleihen zu tätigen. Trotz der punktuellen Öffnungsversuche der Interviewten, verwei-

sen sich antimuslimische Deutungen mithin als überaus widerstandsfähig.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Grauzonen des Alltagsrassismus

Aus lebenswelttheoretischer Perspektive lässt sich dies mit der Pragmatik begrün-

den, die internalisierte und fraglos verwendete Denk- und Sprachkonzepte im Alltag

der Leute aufweisen. Sie stellen Verständigung sicher und bleiben so lange fraglose Be-

standteile lebensweltlichen Agierens, wie sie von niemanden problematisiert werden.

Aus diskurstheoretischer Sicht zeigt sich im identifizierten Pendeln zudem die ideo-

logische Dilemmatik, die durch die öffentliche Verfügbarkeit verschiedener Deutungs-

angebote und Wertekomplexe in Bezug auf gesellschaftliche Diversifizierungsprozesse

zustande kommt. Die Interviewte Drechsel referenziert einerseits liberale Werte wie

Religionsfreiheit und individuelle Selbstbestimmung und unterstützt auch das Recht

von ›Muslim*innen‹, spezifische Kulturpraxen gegenüber einer Vereinnahmung durch

die nichtmuslimische Mehrheit zu verteidigen. Andererseits bedient sie sich konkur-

renzorientierter und essentialistischer Vorstellungen von ›muslimischen‹ Parallelgesell-

schaften, kultureller Verdrängung und verhinderter Integration. In ihnen operiert ei-

ne Exklusivitätslogik, die ›westliche‹ und ›islamische‹ Lebensmodelle als Gegensätze

konstruiert. Im Sprechen der Interviewpartnerin spiegelt sich dabei die Simultanität

kultureller Öffnungs- und Schließungsprozesse, wie sie sich auch auf anderen gesell-

schaftlichen Feldern in der Anerkennung von ›Muslim*innen‹ als gleichwertige Gesell-

schaftsmitglieder bei gleichzeitiger Begrenzung ihrer gesellschaftlichen Teilhabe zeigt

(vgl. Hafez 2013a).

Thema: Kopftuch

Das argumentative Pendeln zeigt sich nun auch in anderen thematischen Zusammen-

hängen und auch in komprimierterer Form, so etwa in den Reflexionen der Interview-

partnerin Silvia Manck zum Kopftuch. Interessant ist, dass Manck dessen Bedeutung

zunächst in verschiedenen kulturellen sowie pragmatischen Nutzungskontexten in-

terpretiert, wobei sie eine Art Schuss-Gegenschuss-Argumentation anwendet. Dabei wird

das Kopftuch sowohl als religiöses Element ›im Islam‹ als auch als öffentliches Klei-

dungsstück für Frauen ihrer – Mancks – Großelterngeneration betrachtet. Von den he-

gemonialen Unterdrückungs- und Verschleierungsnarrativen grenzt sie es damit zu-

nächst ab.

I: Ok, was verbinden Sie mit dem Kopftuch?

SM: ((Atmet tief durch)) Dass es zu der Religion dazugehört. ähm, (2) ich verbinde

damit auch, dass (.)meineGroßeltern noch so großgeworden sind, dass Frauen, die auf

die Straße gingen, auch ein Kopftuch getragen haben. und (2) dass ich da eigentlich

überhaupt nichts gegen habe. wer das möchte, der soll das tun. das einzige, was mich

daran stört, ist wenn ein Mann das seiner Frau vorschreibt, oder der Vater oder wer

auch immer, ja. also, wenn es eine (2) eine Vorgabe gibt »du musst.«, das stört mich,

ja. aber wenn die Frau sagt, »ichmöchte das gerne, weil ich eben davon überzeugt bin,

dass es gut ist und dann für mich gut ist und dass ich das ok finde.«, dann soll sie es

machen. (Z 756-768)

Für Manck ist das Kopftuch ein fester Bestandteil der islamischen Religion, was sie zu-

nächst ohne Bewertung konstatiert. Zudem assoziiert sie esmit den Bekleidungspraxen

ihrer Großeltern. Das Kopftuch wird in dieser Deutung zum alltäglichen Gebrauchsge-

genstand: Als Frau zog man es an, bevor man das Haus verließ. Manck beschreibt es

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 341

als Kleidungsstück für ›Muslim*innen‹ undNichtmuslim*innen – und löst es damit von

seiner Funktion als Schlüsselsymbol antimuslimischer Differenzdeutungen zunächst

ab. Ganz entziehen kann sie sich den diskursiven Fliehkräften jedoch nicht. So wen-

det sie anschließend jene hegemoniale Unterscheidungsmatrix an, die zwischen einer

legitimen und einer illegitimen Kopftuchpraxis trennt. Legitim ist es, wenn es selbstbe-

stimmt, unabhängig, frei ist – und damit dem ›westlichen‹ Selbstbild entspricht (»wenn

die Frau sagt, ›Ich möchte das gerne, weil ich eben davon überzeugt bin, dass es gut ist

und dann für mich gut ist und dass ich das ok finde.‹«). Illegitim ist hingegen die Be-

vormundung durch den Mann (»wenn ein Mann das seiner Frau vorschreibt, oder der

Vater oder wer auch immer, ja. also, wenn es eine (2) eine Vorgabe gibt ›Du musst.‹«).

Aus menschenrechtlicher Sicht ist dem nicht zu widersprechen, und dennoch spiegelt

sich in der Einordnung Mancks der ›westlich‹-paternalistische Blick auf das Kopftuch,

der nicht ohne das Markieren von Akzeptanzbedingungen und Misogynie-Vermutun-

gen auskommt. Trotz ihres punktuellenWiderstands in Form einer transreligiösen bzw.

transgenerationalen Perspektiverweiterung, fällt Manck letztlich doch wieder auf die-

sen Blick zurück.

Die von Manck entfaltete, changierende Argumentation zum Thema Kopftuch fin-

det sich auch bei anderen Interviewpartner*innenwieder, besonders auffällig sind Ähn-

lichkeiten mit den Aussagen Mike Köllers. Auf die Frage, was er vom Kopftuch halte,

stellt Köller zunächst einen Bezug zu seinen eigenenmodischen Vorlieben her – er trage

regelmäßig eine Baseball-Kappe, diemittlerweile zu einem »Markenzeichen« geworden

sei. Allerdings ist dieses Sprechen außerhalb des dominanten Unterdrückungsnarrati-

ves bei ihm nur von kurzer Dauer. Ebenso wie Manck formuliert auch Köller am Ende

Bedingungen für die Akzeptanz von islamischen Kleidungspraxen (»Burka und sowas

[…] das ist zu extrem«) und ruft schließlich ebenfalls die Bewertungsmatrix freiwillig vs.

unfreiwillig auf. Dabei pendelt er sich sukzessive auf eine Übernahmeperspektive anti-

muslimischer Zuschreibungen ein:

I: Was halten Sie denn vom Kopftuch, allgemein?

MK: Ach, wissen se (atmet aus), bei mir ist das so, ich trage zum Beispiel, da haben vie-

le Menschen n Problemmit, ist zum Beispiel die schwarze Kappe mein absolutes Mar-

kenzeichen, die trage ich immer und überall. außer vielleicht natürlich auf Hochzeiten

oder so, ne, oder auf ner Beerdigung. da hat man schon auch Anstand, ne, da macht

man das natürlich nicht. aber sonst hab ich die immer an. und ich hab so viele Dis-

kussionen inmeinem Leben gehabt, wo sichMenschen darüber aufgeregt haben, dass

ich ne Kappe trage. und dann hab ich, ich sach halt immer dazu, »ja, was ist denn mit

Menschen, die das aus religiösen Gründen tun? werden die auch diskriminiert, weil die

das?« und viele machen’s ja, ne. aber ich absolut nich, ne, also solang’s n Kopftuch is

und man die Frau trotzdem erkennt, ne. so, absolut nicht, ne, also gar nicht, weil ich

selber immer Kopfbedeckung trage, von daher, ist das für mich kein Problem. solang’s

das Kopftuch ist. alles weitere find ich halt schon zu krass-

I: Was, was-?

MK:                  Ja, Burka und sowas. das ist so für mich, wo ich sach so, das is, das is zu

extrem. also, das, das, das hat ja auch nixmehrmitMenschenwürde zu tun, inmeinem

Augen. das hat ja keinMensch verdient, so rumzulaufen. da ist ja immer die Frage,ma-

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 Grauzonen des Alltagsrassismus

chen, macht die Frau das freiwillig oder kriecht sie s aufgezwungen? das Bild, was wir

vermittelt bekommen, ist ja, es ist vorgeschrieben. und etwas, was vorgeschrieben ist,

macht man meistens nicht freiwillig, ne. da ist immer n Zwang dabei, so, das ist halt

das, wie ich darüber denke. (Z 577-607)

Über das Benennen gemeinsamer Erlebnisse, die er als »Diskriminierung« bezeichnet,

solidarisiert sich Köller zunächstmit kopftuchtragenden ›Musliminnen‹.Demdiskursiv

präsenten Unterdrückungsnarrativ stellt er eine Perspektive geteilter lebensweltlicher

Erfahrungen gegenüber. Zudem lässt sich der Vergleich mit seiner eigenen Hutmode

als Versuch einer Entskandalisierung des Kopftuchs lesen: Letztlich ist es nur ein Be-

kleidungsgegenstand, auch wenn sich an ihm die Gemüter entfachen. Nicht das Kopf-

tuch als religiöses Symbol, sondern die Abweichung vom Gewöhnlichen löse mithin

Unmutsreaktionen aus. Ähnlich wie bei Manck hält Köllers Widerstand gegenüber an-

timuslimischen Deutungsressourcen jedoch nicht lange an. Nach und nach beginnt er,

argumentativ zurückzupendeln: So betont er, dass er Kopftuchträgerinnen nicht dis-

kriminiere (»viele machen’s ja, aber ich absolut nich«), macht jedoch deutlich, dass er

an diese Akzeptanzhaltung bestimmte Bedingungen knüpft. Kopftücher seien ok, eine

Burka müsse es allerdings nicht sein. Sein Verweis auf Menschenrechtediskurse legiti-

miert diese Haltung (»das hat ja kein Mensch verdient, so rumzulaufen«), gleichzeitig

distanziert er sich so vom antizipierten Rassismusvorwurf (positives Interessensmanage-

ment). Der abschließende Verweis auf das dominante Bild der unterdrückten Muslimin

lässt sich als letzten Widerstand gegen die Sogkraft rassistischen Wissens lesen. Köller

deutet hier an, dass er ganz bewusst gegen dieses Bild argumentiere (»das Bild, das wir

vermittelt bekommen, ist ja, es ist vorgeschrieben«). Trotz geteilter Konfrontationser-

fahrungen schließt er sich diesem am Ende jedoch an: »da ist immer n Zwang dabei […]

das ist halt das, was ich darüber denke«.

Thema: Integration & Sprachkompetenz

Bleiben wir beim Interviewpartner Mike Köller, lassen sich auch in Bezug auf andere

Themen dilemmatische Pendelbewegungen ausmachen. Deutlich zeigen sich diese bei

Fragen um Integration und Spracherwerb, die ebenfalls zu den Reizthemen öffentli-

cher Islamdebatten gehören. Schauen wir auf die Aussagen Köllers zur Nachfrage, was

er unter Integration verstehe – ein Konzept, dass er im vorhergehenden Gesprächs-

abschnitt selbst einführte – so fällt auf, dass er zwar eine klare Forderungshaltung mit

Blick auf Sprachkompetenzen formuliert, diese jedoch immerwieder von flüchtigenRe-

flexionsmomenten unterbrochen wird. So bringt Köller verschiedene Gegenargumente

ins Spiel, etwa dass Migrationsmotive und -bedingungen berücksichtigt werden müss-

ten: »kommt ja immer auch auf die Gründe an, jetzt jemand, der auf der Flucht ist, der

kann natürlich nicht vorher auf der Flucht noch Deutsch lernen, ne. wie soll der das

machen?« Auch kritisiert Köller die deutsche Migrationspolitik, indem er die Dysfunk-

tionalität von Einwanderungstests hervorhebt: »nicht wie bei uns dieser Test, wo dann

Fragen sind, die kaum n Deutscher beantworten kann, was natürlich auch schwachsin-

nig ist, sowas«. Insgesamt fällt jedoch auf, dass Köllers Gegenargumente nur punktuelle

Ausschläge darstellen. Von seiner Haltung, dass Migrant*innen sich sprachlich anpas-

sen müssen, bringen sie ihn nicht ab.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 343

I: Welche Vorstellung haben Sie denn von Integration? wie sollte das laufen oder was

ist das überhaupt?

MK:                                                                                                               Also, für mich ist einfach, ne,

wenn ich jetzt, ähm (.) ich sach mal, ich mess jetzt mal für mich, wenn, ich bin sehr,

oder wir als Familie sind sehr frankophil. wir sind immer in Frankreich, ich war da als

Kind schon immer gewesen und so und ich hab mal mit 16 ein Angebot bekommen in

nem Ort von nem Bürgermeister, der gesagt hat »pass auf, du kannst eine der Frauen

hier, ne, kannst du heiraten, fänd ich super und du krisst von mir 20 Ziegen, ne, und

dann kannst du hier bleiben.« das war halt n Scherz gewesen, ne, weil die unbedingt

das, der Ort, in dem wir da waren, der war vom Aussterben bedroht, ne, die jungen

Leute sind alle weggezogen und da hab ich mal gedacht, »boah, mal nach Frankreich

gehen, ne, oh, das wäre natürlich n Traum, wär super.« und da hab ich mir überlegt,

ja gut, bevor ich, bevor ich nach Frankreich gehe, muss ich an meinem Französisch

arbeiten, definitiv. ich muss mir von Deutsch-land aus gucken, dass ich irgendwie n

Job habe oder so, ne, das, das war für mich schon von vorhinein klar gewesen, dass ich

mich so vorbereitenmuss, um da hinzugehen. und das, find ich, ist einfach, wennman

wirklich aus- (2) kommt ja immer auch auf die Gründe an, jetzt jemand, der auf der

Flucht ist, der kann natürlich nicht vorher auf der Flucht noch Deutsch lernen, ne. wie

soll der das machen? aber wenn ich hier hin komme undmeine Familie mitnehme wie

damals die Gastarbeiter, ne, die sind natürlich auch erstmal ins kalteWasser geworfen

worden oder hatten die Möglichkeit, ins kalte Wasser zu springen, haben’s gemacht.

dass die natürlich kein Deutsch konnten, war auch klar. aber ich find die Generationen,

die danach entstanden sind, ne, da hätte man viel mehr drauf achten müssen, dass

das, dass das, dass das funktioniert, ne, dass die halt Deutsch lernen, dass sie (.) im,

im System ankommen, ne. und sie sich n bisschen so eingliedern, ne. weil man das oft,

ne, wie gesagt, ne, ich hab (.) Kollegen jetzt da, die sind Mitte Vierzig, die da bei der

Reinigungsfirma. die sind hier geboren, die sind hier geboren von ne, das ist dann- (.)

aber die können, mit denen kann man sich nicht unterhalten, das funktioniert nicht.

und das ist für mich halt schockierend dann, ne, wo ich halt denke, »ja, warum ist

das so?«, ne? ich mein, jeder soll machen, wat er will, ne, aber (.) irgendwie, wenn ich

irgendwo hingehe in nem Land und ich will da leben, ne, find ich, muss man sich i-,

ähm, »muss«- sollte man sich anpassen, »muss«, ne? ob das unbedingt verpflichtend

ist, weiß ich nicht. aber es gibt andere Länder, da muss man zum Beispiel dann n Test

ausfüllen, so jetzt nicht wie bei uns dieser (.) Test, wo dann Fragen sind, die kaum n

Deutscher beantworten kann, was natürlich auch schwachsinnig ist sowas, ne. aber wo

einfache (.) Fragen gestellt werden, w:::o man n Satz in der Sprache schreiben muss

oder mal n Satz vorlesenmuss (.) sowas, ne. das fänd ich einfach, das gehört halt dazu,

ne. die müssen ja nicht in unsere, die müssen ja nicht in die Kirchen gehen oder, ne,

perfekt Deutsch schreiben können, das nicht, ne. aber es ist ja einfach (.) ja derjenige

ist dann fremd für mich, ne? wenn ich, wenn ich jetzt jemanden in meinem Alter

treffe, der halt kein Deutsch kann und der aber schon immer [mal] hier lebt, da frage

ich mich immer, »ja, warum ist das so?«, ne? dann fehlt ja das Interesse eigentlich an

dem Land. und warum leb ich dann in dem Land, ne? wenn ich ja eh kein Interesse

daran habe? (2) ne, das ist halt so n bisschen, ja, das weiß man halt nicht genau, wie

man darüber denken soll, ne. (Z 932-991)

└

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 Grauzonen des Alltagsrassismus

Schauen wir uns den Argumentationsverlauf genauer an, fällt zunächst auf, dass Köl-

ler seine Position über eine autobiographische Referenz einleitet. Damit deklariert er

nicht nur Anforderungen an ›Migrant*innen‹ als universell gültig, nämlich die Spra-

che des Ziellandes bereits vor Abreise zu erlernen. Er präsentiert sich selbst auch als

potentieller Vorzeige-Migrant. Diese Haltung verschafft ihm eine Position moralischer

Überlegenheit, aus der heraus er tatsächliche Migrant*innen bewertet. Grundlage die-

ser Bewertung ist ein umgedrehter kategorischer Imperativ – er will, dass andere handeln,

wie er selbst handeln würde. Bei Köller geht dieser Imperativ sukzessive in einer utili-

taristischen Bewertungsperspektive auf. Es geht ihm weniger um das Einhalten ehren-

werter Handlungsregeln durch Migrant*innen, sondern um den Nutzen, den primär

die Gesellschaft des Ziellandes daraus ziehen kann. Deutlich wird dies an den Konse-

quenzen, die Köller im Falle des Nichteinhaltens jener Spracherwerbsregeln benennt

und die sich in persönlichen Beschränkungen erschöpfen: »mit denen kann man sich

nicht unterhalten«, »das ist für mich halt schockierend«, »derjenige ist dann fremd für

mich«.

Dabei ist Köllers Argumentation alles andere als statisch. In ihrer Struktur präsen-

tiert sie sich als monologischer Schlagabtausch, in dem sich zwei imaginäre Diskus-

sionsparteien gegenüberstehen. Pro- und Contra-Positionen wechseln einander ab. So

folgt jedem differenzierenden Argument gegen die deklarierten Spracherwerbsregeln

eines dafür. Die Regelmäßigkeit dieses argumentativen Wechsels zeigt sich auch am

wiederholten Einsatz der Konjunktion »aber«. Schauen wir zudem auf die inhaltliche

Qualität der Argumente, fällt auf, dass diese sich nicht negieren, sondern inhaltlich an-

einander anschließen. So formuliert Köller einschränkend, dass seine Sprachregeln auf

»Gastarbeiter*innen« nicht anwendbar seien (Contra-Argument). Jene hätten aufgrund

der Umstände kein Deutsch lernen können – die Metapher »in kalte Wasser geworfen«

deutet darauf hin, dass hier eine sehr kurze Migrationsvorbereitungsphase imaginiert

wird. Dem folgt prompt das Proargument, dass jene spezifische historische Situation

jedoch nicht auf deren Kinder übertragbar sei, bei denen es sprachliche Versäumnis-

se gegeben habe: »a b e r ich find die Generationen, die danach entstanden sind, da

hätte man viel mehr drauf achten müssen«. Während das Adverb »man« nahelegt, dass

damit die deutsche Aufnahmegesellschaft gemeint ist – auf der Eigenseite bleiben Ver-

antwortlichkeiten diffus, Kritik wird hier allenfalls angedeutet – werden ›Migrant*in-

nen‹ eindeutig als Verantwortliche identifiziert: Diskursiv erfolgt dies mittels Genera-

lisierung und Depersonalisierung (»die Generationen«, »die«), Objektifizierung (»dass

d a s funktioniert«) sowie einer problematisierende Perspektive (diese Generation ha-

be die Norm des Spracherwerbs kollektiv nicht erfüllt). Trotz des ersten differenzieren-

den Gegenarguments, das nicht auf Kultur, Herkunft oder Religion, sondern auf die

historische Situation verweist und mithin außerhalb neo-rassistischer Zuschreibungen

operiert, lassen sich im darauffolgenden Proargument wiederum deutlich verandernde

Deutungsgehalte finden. Es zeigt sich erneut, wie sich rassistische mit nicht-rassisti-

schen Wissenselementen auf engstem Aussageraum miteinander verknüpfen lassen.

Ein weiteres Beispiel für die dichte Abfolge von Gegen- und Pro-Argumenten ist

Köllers Ausführung zur lebensweltlichen Reichweite der von ihm geforderten kultu-

rellen Anpassungsleistung. So müssten Migrant*innen »ja nicht in unsere […] Kirchen

gehen«, soweit wolle er es nicht treiben, und auch »perfekt« müsse das Deutsch nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4 Ergebnisse 345

sein, a b e r […] derjenige ist dann fremd für mich […] der halt kein Deutsch kann«.

Köller präsentiert seine Ansprüche hier als pragmatisch und bescheiden: Sie sollten le-

diglich eine kommunikative Verständigung zwischen ihm und Migrant*innen gewähr-

leisten. Von kulturell-religiösen Assimilationsforderungen,wie sie etwa im rechtspopu-

listischen Diskursspektrum artikuliert werden, distanziert er sich explizit. Einen neo-

rassistischen Deutungsstrang, der die Unvereinbarkeit kultureller bzw. religiöser Un-

terschiede proklamiert, lässt der Interviewte hier zugunsten eines Freiheitspostulats

unberührt. Dennoch, und hier zeigt sich erneut das dilemmatische Nebeneinander ras-

sistischer und differenzierender Wissenselemente, entwirft er die Defizite der ›Ande-

ren‹ in essentialistisch-naturalisierender Manier, indem er fehlende Sprachkompeten-

zen indirekt mit kulturell-religiösen Herkunftsbezügen assoziiert. Wenn jene nicht »in

unsere Kirchen« gehen, müssen sie zwangsläufig in einen anderen kulturell-religiösen

Identitätsbereich fallen.

Köller schließt seine Einlassungen mit einer Formulierung ab, die seine positionelle

Offenheit zumAusdruck bringt: »das weißman halt nicht genau,wieman darüber den-

ken soll«. In dieser Aussage spiegelt sich die Unabgeschlossenheit seines Standpunktes

wider, wie sie sich in der vorhergehenden Pendelargumentation bereits gezeigt hat.

Köller verfügt in Fragen der Integration zwar über das antimigrantische Symbolreper-

toire, das aus einer einseitigen Forderungshaltung gegenüber Migrant*innen, deren

essentialistische Charakterisierung als defizitär und ›kulturfremd‹ und der Legitimie-

rung bestehender Privilegien besteht. Diesen Diskurs aktualisiert er an verschiedenen

Stellen. Gleichzeitig weicht er ihn durch sein dialektisches Pendeln punktuell auf. So

nimmt Köller Bezug auf liberale Ideologeme, etwa der individuellen Entscheidungs-

und Handlungsfreiheit oder der Religionsfreiheit und produziert damit Spannungen

und Widersprüche. Die in diesem Zuge formulierten Gegenargumente bringt er nicht

lediglich pro forma vor, sondern verleiht ihnen Gewicht, indem er sie als legitime Ein-

wände präsentiert. Andererseits lassen sich seine abschließenden Worte als Hinweis

darauf lesen, dass Köller sich der Unvereinbarkeit rigider Assimilationsforderungenmit

demokratischen Grundwerten durchaus bewusst ist. Das soziale Tabu, das auf offen-

rassistischen bzw. assimilationspositiven Aussagen liegt, führt bei Köller zu einer Re-

lativierung auf der Ebene seiner subjektiven Äußerungen.

4.3.5 Zusammenfassung

Mit der Beschreibung dilemmatischer Aneignungsmuster ließ sich zeigen, wie die In-

terviewten im Sprechen über ›Muslim*innen‹ und ›den Islam‹ verschiedene, einander

widersprechende Deutungsressourcen und Wertekomplexe aktivieren, ohne die dabei

entstehenden ideologischen Spannungen argumentativ auszugleichen oder auch nur

zu problematisieren. Hinsichtlich der personen- und religionsbezogenen Bedeutungs-

produktionen wurden immer wieder Versuche unternommen, pauschalisierende Zu-

schreibungen zu unterlaufen und ›Muslim*innen‹ als individuelle Personen sowie als

heterogene Bevölkerungsgruppe zu präsentieren. Mediendiskurse wurden in verschie-

denen Elaboriertheitsgraden als konfliktorientiert und alltagsfern kritisiert. Jedoch ge-

lang es den Interviewten trotz dieser punktuellen Widerständigkeiten nicht, sich der

diskursiven Strahlkraft antimuslimischer Ideologeme vollständig zu entziehen. Ihre all-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Grauzonen des Alltagsrassismus

tagskommunikativen Dekonstruktionen wurden durch rassistische Kontinuitäten auf

impliziter Sprachebene, durch revitalisierende Irritationsnarrationen sowie durch ein

Rückfallen in essentialistische Ordnungsmuster konterkariert. Auch das Transformati-

onspotential, welches im Kontext macht- und sprachkritischer Selbstreflexionen aus-

gemacht werden konnte, war in Bezug auf die sprachlich entworfenen Realitäten nur

von geringer Halbwertszeit. Zwar machten einige Interviewte ihre privilegierte gesell-

schaftliche Position gegenüber ›Muslim*innen‹ und ihr rassifizierendes Sprachhandeln

zum Thema. Allerdings scheint in den analysierten Fällen der pragmatische Charak-

ter internalisierter rassistischer Denk- und Sprachkonzepte doch die Oberhand zu ge-

winnen: Die Interviewten griffen trotz punktueller Kritik wiederholt auf hegemoniale

Beschreibungs- und Bewertungsmuster zurück.

4.4 Widerständige Aneignungen

Das vierte Aneignungsmuster zeichnet nun aus, dass in ihm eine kritische Auseinan-

dersetzung mit antimuslimischen Ideologemen erfolgt, in der auf symbolischer Ebene

Rassifizierungen dekonstruiert und auf systemischer Ebene institutionalisierte Ungleich-

heitsstrukturen in den Blick genommen werden. Einige Interviewte problematisieren

Rassismus dabei als gesellschaftliches Machtverhältnis, das sich im hegemonial-anti-

muslimischen Gesellschaftswissen über ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹ niederschlägt

und in der Dethematisierung kollektiver Privilegien zeigt. Andere versuchen sich an

der Überwindung antagonistischer Gruppenkategorien und der Betonung und Etablie-

rung inklusiver ›Wir‹-Konzepte. Zudem lassen sich Positionierungen finden, in denen

die Interviewten populäre Pauschalkonzepte wie etwa der Islam oder dieMuslim*innen

durch Verweise auf deren mangelnde empirische Haltbarkeit unterlaufen.

Die Interviewten, bei denen sich diskursive Widerstände gegenüber antimus-

limischen Ideologemen erkennen lassen, tun dies unter Anrufung verschiedener

Selbstbilder: Manche verorten sich explizit im Kreis jener privilegierten sozialen Frak-

tion, die von rassistischen Gesellschaftsstrukturen und -institutionen profitiert und

dabei – z.T. unbewusst – antimuslimische Ideologeme reproduziert. Andere konzen-

trieren ihre Kritik auf essentialistische Gruppenkategorisierungen, von denen sie sich

persönlich distanzieren. Letzteres ermöglicht es ihnen, das eigene Involviertsein in

rassistische Diskurse weniger offen thematisieren zu müssen. Vermuten lässt sich,

dass es sich hier um eine Art Schutzargumentation handelt, die die Interviewten vor

zu starken Erschütterungen ihres positiven Selbstbildes bewahrt.

4.4.1 Kritik am Rassismus als Verhältnis

Ein Beispiel für alltagskommunikative Einlassungen, in denen antimuslimische Ideo-

logeme dekonstruiert werden, ist die nachfolgende Episode des US-Interviewpartners

David Martinez.Martinez, der von der Autorin ursprünglich mit einem anderenThema

konfrontiert wurde,31 initiiert hier selbstständig dasThema »Stereotype über kopftuch-

31 Gefragt wurde danach, seit wann Martinez dauerhaft in den USA lebe.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011 - am 14.02.2026, 10:21:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

