2.2 (Spat-)Moderne sowie umwelt-
und klimabezogene Zukunftsdiskurse

Wie zuvor dargelegt gehe ich von der Grundprimisse aus, dass beim Imaginieren kollek-
tiver Zukiinfte soziokulturell distribuierte semiotische Ressourcen angeeignet werden.
Vor diesem Hintergrund sind die folgenden Kartierungen von (spit-)modernen (Abs.
2.2.1) sowie umwelt- und klimabezogenen Zukunftsdiskursen (Abs. 2.2.2) anzusiedeln.
Bei letzteren gilt mein Augenmerk insbesondere solchen diskursiven Verhandlungen,
die in klimabewegten Kreisen kursieren. Anstatt diesen Diskursen in meiner Arbeit je-
doch den Stellenwert von Schablonen einzurdumen, welche die Interpretation des empi-
rischen Materials vorformen und so das Prinzip der Offenheit unterwandern, sollen sie
als dem Erkenntnisgewinn zutrigliche sensibilisierende Vergleichshorizonte fruchtbar
gemacht werden.

2.2.1 Zukunftsdiskurse der Moderne und Spatmoderne im Uberblick

»Es war einmal in den strahlenden 60ern, da gab es noch jede Menge Zukunft im An-
gebot.« (Graham Swift in »Waterland, zit.n. Assmann, 2013, S. 9)

Ob die »Zeit aus den Fugen« geraten ist, fragt und bejaht Aleida Assmann in ihrer Re-
flexion des Ubergangs von der Moderne zur Spitmoderne: Die in der Moderne etablier-
ten Mauern zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft seien ins Wanken gera-
ten, was eine »Kontinentalverschiebung« in unserer Zeitordnung« entfesselt habe (Ass-
mann, 2013, S. 13). War die Zukunft in der Moderne bis in die 1960er Jahre hinein noch
aufs Engste mit utopischen Versprechen konnotiert’, so habe sie spitestens ab 1970 an
»Strahlkraft« eingebiifit (ebd., S. 13, 10). Dies markiert, so Aleida Assmann (ebd.), den
Beginn eines neuen Zeitregimes, der Spitmoderne.

1 Man denke nur an den Oscar Wilde (2018 [1900], S.13) entlehnten Ausspruch von Ernst Bloch in
seiner Rede zur Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels im Jahr 1967: »Eine
Landkarte, worauf das Land Utopia fehlt, verdient nicht einmal einen Blick«.

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

Bevor wir uns den von ihr und anderen Autor*innen konstatierten Spezifika des
spitmodernen Zukunftszugangs zuwenden, soll zuerst vom Siegeszug und der Pro-
grammatik der Moderne die Rede sein. Deren Geburtsstunde wird gern mit Reinhart
Koselleck auf das Jahr 1770 zuriickdatiert, das die sog. »Sattelzeit« einldutet, situ-
iert zwischen der amerikanischen und der franzésischen Revolution (ebd., S. 145). In
den Jahrhunderten zuvor herrschte im christlich geprigten »Abendland« ein auf der
Prophezeiung der »Apokalypse des Johannes« rekurrierendes eschatologisches Zeit-
verstindnis vor, dessen End- und Kulminationspunkt die letzte »Offenbarung« des
Jingsten Gerichts bildet (Horn, 2014, S. 27). Mit der zur Zeit der Renaissance und Auf-
klirung fortschreitenden Sikularisierung ging die Auffassung der Gestaltbarkeit der
Zukunft durch den Menschen einher, ein Selbstverstindnis als »Autoren ihrer Zukunft«
(Uerz, 2006, zit.n. Horn, 2014, S. 28). Euphorisch wird von den Verfechter*innen des
modernen Zeitregimes eine Abwendung vom vermeintlich anachronistischen Gestern
und eine Hinwendung zum verheiflungsvollen Morgen visioniert (Assmann, 2013).
Uberhaupt tritt nun erst die vom Hier und Heute der Gegenwart abgrenzbare Zeitform
der Vergangenheit in Erscheinung und avanciert aus dieser sicheren Distanz heraus
zum Forschungsobjekt der Geschichtswissenschaften (ebd., S. 179ff.). GemiR Koselleck
(2010 [1976]) untergribt zudem das Auseinanderdriften der beiden Konstituenten ge-
schichtlicher Zeit in der Moderne, von »Erfahrungsriumen« oder vergegenwirtigten
Vergangenheiten einerseits und »Erwartungshorizonten« andererseits, die Vorstellung
der Geschichte als Lehrmeisterin und die Méglichkeit, aus dem Vergangenen zukiinftige
Entwicklungen abzuleiten. Mit dieser Erschwerung des Prognostizierens verbunden
ist auch die vielerorts attestierte verschirfte Einsicht in die Kontingenz menschlicher
Lebensvollziige bzw. in die Wandelbarkeit und Zerbrechlichkeit des scheinbar Selbst-
verstindlichen, eine Einsicht, die quer liegt zum Narrativ der Kontrollierbarkeit und
Gestaltbarkeit von Zukunft. Neben den Koselleck’schen Thesen ist auch die besonders
mit dem Namen Hartmut Rosa (2013) assoziierte Diagnose der fiir die Moderne paradig-
matischen Beschleunigung in der Forschungsliteratur zu einer »kanonischen Formel«
geronnen (Assmann, 2013, S. 138). Als Symptom und Konsequenz dieser Beschleunigung
erdrtert Rosa die urspriinglich von Hermann Liibbe beobachtete »Schrumpfung der
Gegenwart« (Rosa, 2013, S. 23). Dabei weist er die Gegenwart als einen durch »relative
Orientierungs-, Bewertungs- und Erwartungssicherheit« charakterisierten Zeitraum
aus, in dem die historischen Kategorien Erfahrungsraum und Erwartungshorizont
korrespondierten (ebd.).

Erschiittert wurde das vom Utopischen beseelte Zeitregime der Moderne sodann
durch Zivilisationsbriiche, wie die Griuel des Ersten und Zweiten Weltkriegs, Holo-
causts, stalinistischen Terrors und des maoistischen Chinas. Hierin offenbarte sich
in aller Drastik das »grofien« utopischen Erzihlungen innewohnende totalitire und
destruktive Potenzial (vgl. Jovchelovitch & Hawlina, 2018, S. 142ff.). Wihrend die Philo-
sophin Agnes Heller (2016) sich daher gar fiir eine Absage an solche Visionen ausspricht
und an die »dystopische Einbildungskraft« appelliert, werden andernorts, z.B. von John
Rawls oder Albert Camus, dynamische, kleine, dezentrale und mehrstimmige (anstatt
statische, allumfassende, zentralistische und monologische) Utopie-Verstindnisse
auf den Plan gebracht (zur Vertiefung siehe Jovchelovitch & Hawlina, 2018, S.146).
Wie Jovchelovitch und Hawlina feststellen (ebd., S. 142, U.d.V.), vermédgen es diese der

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

menschlichen Zukunftsorientierung zu entsprechen — anders als die im klassischen Uto-
pie-Begriff angelegte im Grunde »posthumane« Vision einer »zeitlosen, konsensuellen,
perfekten Gesellschaft«.

Der bei Heller stark gemachte Vorsorgegedanke ist auch der von Ulrich Beck im Jahr
1986 unter dem Eindruck der Tschernobyl-Katastrophe proklamierten Analyse der »Risi-
kogesellschaft«, spater »Weltrisikogesellschaft« (2007), zu eigen. Eines der Risiken, de-
rer er sich annimmy, ist die 6kologische Krise, die u.a. mit der Veroffentlichung des Club
of Rome-Berichts »Die Grenzen des Wachstums« von 1972 ins 6ffentliche Bewusstsein
riickte. Assmanns Sondierungen gehen dabei tiber das Postulat einer von Sorge und Vor-
sorge gekennzeichneten Zukunftsperspektive hinaus: Sie meint zudem eine Verschie-
bung der Orientierung von der Zukunft hin zur Vergangenheit, zu Erinnerungskultu-
ren und in erster Linie der »Gewaltgeschichte des 20. Jahrhunderts« (Assmann, 2013,
S.14) zu erkennen. Korrespondierend wird diese Beobachtung hier und anderer Stelle
unter dem Schlagwort des »memory boom« diskutiert. In der Annahme einer sich in der
Gegenwirtigkeit des Vergangenen offenbarenden Authebung der strikten Trennung der
Zeitebenen sehen Theoretiker*innen wie Frangois Hartog, Hans Ulrich Gumbrecht und
John Torpey eine krisenhafte, abzuwendende Entwicklung. Dem hilt Assmann (ebd.,
S. 296fT.) u.a. entgegen, dass wir im Grunde die »Normalisierung« (ebd., S. 280) einer
entfesselten Moderne erlebten. Im Rahmen von Erinnerungskulturen kénnten z.B. — mit
Dipesh Chakrabarty gesprochen — »historische Wunden« von Minorititen zur Sprache
kommen. Zukunft miisse zudem nicht zwangslaufig als »Bruch« mit der Vergangenheit
entworfen werden, sondern kénne im Sinne von »Nachhaltigkeit« verstanden auch die
Fortfithrung und Pflege des Erhaltenswerten bedeuten (ebd., S. 322f.).

Resiimierend finden sich in der hier gesichteten Literatur eine Vielzahl an Diagnosen
von Zukunftsverhiltnissen der Moderne und Spitmoderne, die mitunter auch im Wi-
derstreit zueinanderstehen. Hervorheben méchte ich darunter vier veristelte Zukunfts-
deutungen:

o Gestaltbarkeit und Zukunft als Versprechen: Mit der Abkehr von einer eschatologischen
christlichen Auffassung in der europdischen Moderne avanciert der Mensch zum
proaktiven Architekten des in hellen Farben gezeichneten Zukiinftigen.

o Unwigbarkeit und Ungewissheit: Angesichts der Beschleunigung gesellschaftlicher Dy-
namiken fillt der Erwartungshorizont aus dem »Orientierungsrahmen« des Erfah-
rungsraums (Reh & Reichenbach, 2014, S. 4). In dieser Logik schrumpft der (iiber ein
Zusammenfallen von Erwartungshorizont und Erfahrungsraum bestimmte) Gegen-
wartsraum und das Zukiinftige lisst sich nicht mehr ohne Weiteres aus dem Vergan-
genen ableiten, was die Zukunftsgestaltung erschwert.

«  Sorge und Vorsorge: Die Zukunft habe ab den 1970er Jahren, so Aleida Assmann, an
»Strahlkraft« eingebiift (Assmann, 2013, S. 13) und erscheine in der »Weltrisikoge-
sellschaft« (Beck, 2007) als Bedrohung, die es abzuwenden gilt. Vor der Folie dieses
Postulats wird mitunter die Gegenwart (Gumbrecht, 2010) oder die Vergangenheit
(Assmann, 2013) zum Fixpunkt einer spatmodernen Zeitlichkeitserfahrung.

- Fiirsorge, Erhalt und Kontinuitit: Hand in Hand mit der attestierten Vergangenheits-
orientierung geht das Bestreben, das schiitzenswerte Erbe der Gegenwart und Ver-

- am 13.02.2026, 15:00:29.

71


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

gangenheit (sei es der Amazonas-Regenwald oder die Ruinen einer keltischen Sied-
lung) fiir die kommenden Generationen zu bewahren.

2.2.2 Umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse: Eine Kartierung

Angesichts ihrer Drastik und Dringlichkeit verwundert es nicht, dass die Thematik der
von Umwelt- und Klimakrisen bedrohten Zukunft und der Gegenentwiirfe zum »busi-
ness as usual« auch in den Sozial- und Kulturwissenschaften Konjunktur hat. Auf diesem
Feld versammeln sich einerseits zahlreiche (populir-)wissenschaftliche Vorschlige fiir
zukunftstrichtige Lebens- und Gesellschaftsmodelle (wie z.B. Rosas, 2019, »Mediopas-
siv«, Haraways, 2018, »Chtuluzin«oder Staabs, 2022, »protektive Technokratie«) und an-
dererseits sozialwissenschaftliche Reflexionen iiber lebensweltliche und wissenschaftli-
che Thematisierungen des umwelt- und klimabezogenen Zukiinftigen (z.B. Fladvad, Ha-
senfratz, Koschorke et al., 2020; Horn, 2014; Horn & Bergthaller, 2020). Angezeigt ist ein
solcher Streifzug nicht zuletzt vor dem Hintergrund der vielfach diagnostizierten Ver-
wissenschaftlichung der Lebenswelt: Es liegt nahe, dass neben naturwissenschaftlichen
auch sozial- und kulturwissenschaftliche Zukunftsverhandlungen in die Imaginationen
der Forschungspartner*innen einflief}en.”

Beim Stichwort der umwelt- und klimabezogenen Zukunftsdiskurse mag man zu-
erstan apokalyptische »Weltuntergangsszenarien« denken, mindestens aber an katastro-
phische Entwiirfe verschiedener Couleur.> Wer sich den Bericht des IPCC (Intergovern-
mental Panel on Climate Change) (2022) zu Gemiite fithrt, in dem klimawissenschaft-
liche Szenarien zielgruppenspezifisch aufbereitet wurden, erhilt das Bild einer fiir den
Menschen zunehmend unwirtlichen Zukunftswelt, wobei Intensitit und Art der vorher-
gesagten Unwirtlichkeit je nach Weltregion und Modell spezifisch ausfallen. Von hohe-
ren Temperaturen, hiufigeren Extremwetterereignissen, ansteigenden Meeresspiegeln
und fortschreitender Desertifikation ist darin die Rede, was wiederum die Wahrschein-
lichkeit von Ernteausfillen, Ressourcenkonflikten und Fluchtbewegungen erhéht. Diese
probabilistischen Szenarien, in denen verschiedene Faktoren (z.B. Dekarbonisierung,
Eintreten von 6kologischen Kipppunkten) variiert werden und die insofern stets im Plu-
ral vorliegen, bilden bekanntlich einen wichtigen Ankerpunkt der Zukunftsvorstellun-
gen von Klimabewegten. Charakteristisch fiir die Thematisierung des Zukiinftigen im
IPCC-Bericht (2022), aber auch durch Klimaschutzverfechter*innen, ist das Verweisen
auf einen begrenzten Zeithorizont, das Schwinden der Zeit, um das im Pariser Klima-
abkommen anvisierte 1,5- oder auch nur 2-Grad-Ziel zu erreichen, woraus ein Appell
zum sofortigen beherzten Eingreifen erwichst. Emblematisch fiir diesen durch die Um-
weltbewegung verkérperten Gestus der Warnung steht, wie andernorts ausgefithrt (Kap.
3.2), die Doomsday Clock. Lingst wird aber nicht mehr »nur« von Zukunftsprognosen

2 Wobei sich hier einwenden lief3e, dass eine strenge Trennung zwischen Sozial- und Kulturwissen-
schaften einerseits und Naturwissenschaften andererseits vor dem Hintergrund einer Verortung
im Anthropozén briichig geworden ist, da Natur- und Menschheitsgeschichte hierin untrennbar
verflochten sind (Chakrabarty, 2018, S. 6).

3 Dass ich hier von »Entwiirfen« spreche, soll natirlich nicht ihre Fiktionalitat implizieren.

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

gesprochen, auch gegenwirtige Extremwetterereignisse und Hitzerekorde sind einge-
rahmt in das sich schleichend vollziehende Geschehen des Klimawandels. Eingedenk
dessen lisst sich an die zuvor referenzierte Beobachtung von Assmann (2013) anschlie-
Ren, wonach das moderne Zeitregime mit seiner Signatur der Trennung zwischen Zu-
kinftigem, Gegenwirtigem und Vergangenem an ein Ende gelangt ist. Als dessen Statt-
halterlasse sich eine zunehmende Vermischung der Zeitebenen beobachten, wobei — um
Assmanns umfassendere, auf verschiedenen Zeitdiagnosen* aufbauende Argumentati-
on auf die hier relevante Pointe herunterzubrechen — das Zukinftige, iiberschattet und
begrenzt durch vergangenheits- und gegenwartsbasierte Prognosen, von einer Verhei-
Bung zum Gegenstand der Sorge geworden ist und zugleich einen Schatten auf die Ge-
genwart wirft. Auch als moralisches Regulativ, das kiinfrige Generationen mitberiick-
sichtigt, als »Prinzip Verantwortung« (Jonas, 1984), hat das Zukiinftige ferner Einzug ge-
halten in gegenwirtige Lebenswirklichkeiten.

Fiir die Imagination des Katastrophischen im Hinblick auf die »Metakrise« (Legge-
wie & Welzer, 2011, S. 20) des Klimawandels ist laut Eva Horn (2014, S. 20) charakteris-
tisch, dass es »keine klar benennbaren Akteure und Schuldigen, keinen prizisen Moment
oder einen begrenzbaren Ort« gibt. Es ist demzufolge »eine Katastrophe ohne Ereignisc,
»ohne einen Lichtblitz und eine Zeitangabe« (ebd., S. 166). Das setzt voraus, dass man un-
ter »Ereignis« entsprechend der griechischen Wortursprungsbedeutung von »Katastro-
phe«eine »plétzliche Wendung nach unten« versteht. Damit, so Horn in ihrer einen wei-
teren zeitlichen Bogen spannenden »historische[n] Gegenwartsdiagnose« (ebd., S. 33),
heben sich die klimawandelbezogenen Szenarien von jenen der Anti-AKW- und Frie-
densbewegung ab (hier wire ja der »Supergau« oder Atomschlag ein solches Ereignis)
(ebd., S. 182f.).

Das Unbehagen mit der Nutzung von Technologien, die bis zu einem gewissen Grade un-
kalkulierbare Risiken globalen Mafstabs hervorbringen, verbindet dabei die Friedens-,
Anti-AKW- und Klimabewegung. Diese Risiken sind, folgt man Becks Analyse (2007,
S. 27), paradoxerweise als unbeabsichtigte »Nebenfolgen erfolgreicher Modernisierung«
anzusehen. Gegenwartsdiagnostisch ist ferner zu konstatieren, dass sich die Techno-
logienutzung zu einer angesichts ihrer Eigendynamiken vom Menschen nur begrenzt
regulierbaren »Technosphire« ausgewachsen hat (Haff, 2014). Um nun der Verantwor-
tung gegeniiber kiinftigen Generationen gerecht zu werden, ihnen lebenswerte Bedin-
gungen zu iiberlassen, schligt Jonas (1984, S. 63f.) eine »Heuristik der Furcht« zur Ab-
schitzung technologischer Eingriffe vor. Heute wird die Vorstellbarkeit méglicher zu-
kiinftiger Gefahrenlagen — verursacht etwa durch die massenhafte Nutzung von Extrak-
tionstechnologien — durch naturwissenschaftliche Szenarien erhoht. Hierbei handelt es
sich um Projektionen des Faktischen, die als probabilistische Vorhersagen stets ein Re-
siduum des Noch-Nicht-Wissens beinhalten (man denke nur an die schwer abschitzba-
ren Effekte des auftauenden Permafrostbodens). In der sozialwissenschaftlichen Litera-
tur wird wahlweise der Faktizitits- oder Konstruktionscharakter solcher Modellierun-
gen hervorgehoben, was sich mit Beck (2007, S. 161ff.) auf einem Kontinuum zwischen
einem »naiven« iiber einen »weichen« Konstruktivismus hin zu einem »weichen« und
schlieRlich »naiven« Realismus einordnen lisst.

4 Etwa der»erweiterten Gegenwart« (Nowotny, 1996) und »Gegenwartsschrumpfung« (Liibbe, 1998).

- am 13.02.2026, 15:00:29.

79


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

Was die verschiedenen technologischen Risikoszenarien gemein haben, was iber-
haupt die Imaginationsgeschichte seit der Romantik kennzeichnet, ist eine Verabschie-
dung oder Umdeutung der originir jiidisch-christlichen apokalyptischen Erzihlung (vgl.
Horn, 2014). Hierfiir konstitutiv ist die Trias »Krise — Katharsis — Heil«, an deren Ende
also die Hoffnung auf eine Erlosung vom »Jammertal« des irdischen Daseins steht (Tilly,
2012, S.18). Dieser Erzihlung, die bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts das vormoderne
Bild des als »adventumg, als Ankunft, begriffenen Zukiinftigen (Hélscher, 2011, S. 403)
pragt, ist — anders als unser heutiges Verstindnis der Apokalypse es suggeriert — stets
ein utopisches Moment eingeschrieben. In Varianten der sikularen Umdeutung bleibt
hingegen die gottliche Intervention, die dem eigentlichen Wortsinn zu entnehmende
»Offenbarung«, aus. Stattdessen ist der Mensch auf sich gestellt, vermag die Welt in
seinem Sinne zu formen, sich aber auch seit Erfindung der Atombombe selbst zugrunde
zu richten — eine Offenbarungserfahrung anderer Art, die iiber die literarische Figur des
»Letzten Menschen« reflektierbar wird (Horn, 2014 u.a. S. 28ff.). Dennoch lassen sich
in wiederkehrenden Motiven der umwelt- und klimabezogenen Zukunftsverhandlung
Affinititen zur apokalyptischen Ursprungserzihlung entdecken. So bildet erstens — in
Analogie hierzu - in vielen Fillen nicht die Katastrophe, sondern ein Hoffnungsstreifen
den Horizont sikular-apokalyptischer Zukunftsrhetorik (»Wir kénnen das Ruder noch
rumreiflen« und dergleichen). Zollt man der religiosen Ursprungsfigur Tribut, kénnte
man diese strategische Bewegungsrhetorik als Konversionserzihlung dechiffrieren
(Koschorke, 2020, S. 32). Es lief3e sich itberdies zweitens behaupten, dass das Element
des géttlichen Richtspruchs sein sikulares Aquivalent im Motiv von »Gaias Rache«
findet, wie es von Lovelock (2008) formuliert und von Latour (2017) aufgegriffen wurde.
Und drittens kann mit Radkau (2011, S. 257) die These aufgestellt werden, dass auch
die Sehnsucht nach einem verlorenen und wieder zu errichtenden diesseitigen Para-
dies in der Okologiebewegung nicht ausgedient hat. All diesen bei niherem Hinsehen
aufscheinenden Parallelen zum Trotz hat die klassische sikularisierte Apokalypse, wie
sie vielfiltig popkulturell in Szene gesetzt wurde, im Gegensatz zu ihrem religiésen
Gegenstiick ihren Endpunkt im Aussterben der Menschheit (vgl. Tilly, 2012, S. 25).

Eine Reihe von jiingeren Beitrigen zu Zukunftsimaginationen in Umwelt- und
Klimabewegungen konvergieren in ihrer hiufig affirmativen Hinwendung zum Post-
apokalyptischen (Moor, 2022; Moor & Marquardt, 2023; Stuart, 2020). Die begriffliche
Unterscheidung zwischen einem apokalyptischen und postapokalyptischen »Meta-Nar-
rativ« wurde dabei von Cassegard und Thérn (2018, 2022) geprigt. Grundlegend beruht
das postapokalyptische Zeitverhiltnis auf dem Bewusstsein, »auf einem beschidigten
Planeten zu leben« (Tsing, Swanson, Gan et al., 2017). Jenes Meta-Narrativ sei im 21.
Jahrhundert zum Gravitationszentrum des Bewegungsdiskurses geronnen (Cassegard
& Thoérn, 2022, S. 5) und insbesondere »radikalen« aktivistischen Bewegungen eigen,
die also nicht auf Interventionen staatlicher Institutionen, technologische Losbarkeit
oder die Steuerung durch den freien Markt vertrauen. Als Exempel fiir das postapoka-
lyptische Narrativ prisentieren Cassegard und Thorn (2018, S. 570) die Programmatik
der aktivistischen Gruppe des »Dark Mountain Project«:

Together we are able to say it loud and clear: we are not going to>save the planet<. The
planet is not ours to save. The planet is not dying; but our civilisation might be, and

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

neither green technology nor ethical shopping is going to prevent a serious crash. Curi-
ously enough, accepting this reality brings about not despair, as some have suggested,
but a great sense of hope.

Nicht mehr von einer — so man ihre Etymologie denn ernst nimmt — zu ttberwinden-
den »Krise« wird folglich ausgegangen, nicht von einem graduellen »Wandel, sondern
von der unaufhaltsamen Abwirtsbewegung einer »Katastrophe« (vgl. auch Latour, 2017,
S. 21) — eine Annahme, die schwerpunktmiig in Frankreich und auferhalb der akade-
mischen Sphire unter dem Stichwort der »Kollapsologie« fortgesponnen wird (siehe z.B.
Servigne, Stevens & Scheidler, 2022). Wie im obigen Zitat betont, droht dieses Katastro-
phische oder Apokalyptische demnach nicht »dem Planeten« oder »der Umwelt«, son-
dern der global vernetzten Zivilisation, von deren Verwundbarkeit man sowohl in kol-
lapsologischen und postapokalyptischen als auch in survivalistischen Diskursen ausgeht
(fur eine Untersuchung zu Zukunftsimaginationen im Prepper-Milieu siehe Genner &
Kuhn, 2020). Den postapokalyptischen Environmentalismus charakterisiert dabei das
Herausheben der Gegenwirtigkeit und Unabwendbarkeit von Verlusten bis hin zum zi-
vilisatorischen Kollaps. Von der illusorischen Hoffnung auf eine Eindimmung bzw. Mi-
tigation des Klimawandels, z.B. durch »griine Technologie«, habe man sich folglich zu
verabschieden. Vielmehr sei angezeigt, sich mental und anderweitig fiir den zivilisato-
rischen Kollaps zu wappnen (hier liegt also eine Schnittstelle zum Survivalismus, der je-
doch v.a. aufindividuelle Anpassung abzielt) und daritber hinaus Riume aufzumachen,
in denen gemeinsam um unweigerlich Verlorenes getrauert werden kann (Cassegard &
Thérn, 2022, S. 91). Anstatt [ihmendem Fatalismus anheimzufallen, konne gerade die
Akzeptanz bzw. das Verloren-Geben brachliegende Krifte fiir das Ausfechten aussichts-
reicherer Kimpfe entfesseln (Cassegard & Thorn, 2018, S. 574). Aus dieser Absage an il-
lusorische Hoffnungen mag demzufolge - so geht auch aus der Selbstbeschreibung des
Dark Mountain Project hervor — paradoxerweise eine gereifte Hoffnung erwachsen. An
apokalyptischen und erst recht postapokalyptischen, survivalistischen und kollapsolo-
gischen, eine Endzeit einliutenden Diskursen entziindet sich eine anti-apokalyptische
Kritik, die sie als gefahrlichen, da zur Passivitit verleitenden Fatalismus denunziert (z.B.
Welzer, 2020, S. 277ff.). Die unter dem Begriff des Postapokalyptischen zusammenge-
tragenen Thesen sind, wie wohl deutlich geworden ist, nicht zuletzt als Replik hierauf zu
verstehen.

Rekapituliert man das soeben Besprochene, lisst sich die Frage aufwerfen, ab wel-
chem Punkt den Engagierten bzw. einer Bewegung eine Hinwendung zum Postapoka-
lyptischen zuzuschreiben ist. Fungiert, wie bei Cassegard und Thorn (2018, S. 563)°, eine
Betonung der Gegenwirtigkeit des Katastrophischen bereits als hinreichendes Defini-
tionskriterium mutet dies m.E. allzu beliebig an. Dass »[u]nsere Gegenwart [...] die Zu-
kunft [ist], vor der die Umweltbewegung immer gewarnt hat« (Horn & Bergthaller, 2020,
S. 10), ist heutzutage wohl weitestgehend zum Konsens unter 6kologisch Bewegten ge-
ronnen (besonders, aber nicht nur, wenn sich der Blick auf den Globalen Siiden richtet).

5 Im genauen Wortlaut definieren sie den postapokalyptischen Environmentalismus an dieser
Stelle als »environmental activism based on a catastrophic loss experienced as already having oc-
curred, as ongoing or as impossible to prevent, rather than as a future risk or threat« (H.i.0.).

- am 13.02.2026, 15:00:29.


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

Damit zusammenhingend dringt sich die Frage auf, was nun das — von den Autoren un-
bestimmt gelassene — Postapokalyptische auszeichnet. Darunter fillt die partielle Auf-
gabe der hier forcierten Zukunftsdimension. Bereits die auf die Gegenwart gemiinzte
Begriffsverwendung verdeutlicht, dass Zukunft als blof3e Extension der bereits unhin-
tergehbaren Katastrophe entworfen wird. Jedenfalls vollzieht sich hier ein Bruch mit
der modernen Identifikation mit einem anthropogen gestaltbaren Méglichkeitsraum.
Die sich eréffnenden Handlungsspielriume stehen stattdessen primir im Zeichen der
(mehr oder weniger gelungenen) Anpassung. So erstaunt es nicht, dass in den verschwis-
terten postapokalyptischen und kollapsologischen Strémungen kaum gesellschaftsiiber-
greifende Visionen wiinschenswerter Zukiinfte gezeichnet werden. Anstelle dessen istin
solchen Entwiirfen das Wunschbild gemeinschaftlicher Resilienz-Stirkung, d.h. die lo-
kale Autonomie von »Makrostrukturen«z.B. nach dem Modell der Transition-Towns vor-
herrschend (vgl. Glaese, 2020 in Bezug auf die Kollapsologie). Als Hoffnungsschimmer
fungiereninkollapsologischen Imaginationen zudem gerade Akte der zwischenmensch-
lichen Solidaritit, Empathie und Hilfsbereitschaft (z.B. Servigne, Stevens & Scheidler,
2022, S. 270). Uberdies wird der Einbruch des Katastrophischen mithin auch als Chan-
ce imaginiert, mag er doch im Sinne einer »schopferischen Zerstorung<® ein Vakuum er-
zeugen, um eine von Grund auf bessere Welt auf den »Ruinen des Kapitalismus« (Tsing)
zu erschaffen (Cassegard & Thorn, 2022, S. 107; Tsing, 2018).” Hieran anschlieRend wird
mitunter mehr oder weniger explizit der Sehnsucht nach dem »Ausbruch aus der La-
tenz« Ausdruck verliehen (Horn, 2020, S. 139). Das Empfinden, sich am Rande oder in-
mitten eines solchen Ausbruchs zu befinden, ist — davon zeugt zusammenfassend die
Prominenz survivalistischer, kollapsologischer und postapokalyptischer Diskurse — ge-
genwartskennzeichnend (vgl. ebd., S. 138). Resiimierend akzentuieren die postapoka-
lyptischen, kollapsologischen und survivalistischen diskursiven Stromungen das Motiv
der Unausweichlichkeit und Gegenwirtigkeit katastrophischer Entwicklungen und damit ein-
hergehend die Notwendigkeit zur Anpassung bzw. »deep adaptation« (vgl. Bendell & Read,
2021) von Individuen, Gemeinschaften und Gesellschaften an bestehende und zukiinfti-
ge Missstinde. Dagegen werden Mitigationsappelle schwerpunktmifRig mit apokalypti-
schen Diskursen in Verbindung gebracht (Moor, 2022). Entgegen solcher diskursiver Zu-
spitzungen ist zweierlei zu beriicksichtigen: Bei Anpassungs- und Mitigationsanstren-
gungen handelt es sich eigentlich nicht um disjunkte Kategorien, um eine Weggabelung,
beide Wege sind vielmehr parallel beschreitbar. Damit zusammenhingend weist Wal-
lace-Wells (2019), Autor des vieldiskutierten Buches »Die unbewohnbare Erde«, darauf
hin, dass der anzunehmende Fortgang des Klimawandels nicht dualistischer Natur sei:
Er gestaltet sich aller Voraussicht nach nicht entweder katastrophisch oder nicht, sondern

6 Dieser Begriff wurde urspriinglich von Joseph Schumpeter (2018 [1946]) zur Bezeichnung makro-
6konomischer Prozesse im Kapitalismus eingefiihrt.

7 Auf dieses Motiv trifft man in verschiedenen Variationen: So birgt die von Nico Paech (2016, S. 7)
am Horizont erkannte »Wohlstandsdammerung«ihm zufolge die Chance fiir ein verantwortungs-
volles »aufgeklartes Gliick«, bei Beck (2007) eroffnet die notwendige Einhegung menschgemach-
ter Risiken das Potenzial eines Reflexiv-Werdens der Moderne und Naomi Klein (2015) betrach-
tet den Klimawandel als Moglichkeitsfenster, um sich von der Geiflel des soziale Ungleichheiten
(re-)produzierenden Kapitalismus zu befreien.

- am 13.02.2026, 15:00:29.


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

als eine kontinuierliche — und an jedem Punkt durch engagiertes Handeln abzumildern-
de — Destabilisierung und Verschlechterung der Lebensverhiltnisse weltweit. Priziser
lasstsich, so postuliert auch Horn (2014, S. 17; 2020, S. 132ff.), ein kontinuierlicher schlei-
chender Verlauf mit gréfieren Latenzzeiten imaginieren, der zugleich an bestimmten
Punkten von katastrophischen Diskontinuititen in Gestalt iiberschrittener ckologischer
und sozialer Kipppunkte durchschnitten und beschleunigt wird.

Verfolgt man die an vielen Schauplitzen ausgetragene Debatte, wie sich der Klima-
krise adiquat begegnen lisst, stellt sich rasch der Eindruck ein, dass man sich gleich-
sam auf einem Minenfeld bewegt, auf dem konfligierende Interessens- und Wertlinien
zusammenlaufen. Das gilt fiir gesamtgesellschaftliche Zusammenhinge ohnehin, aber
auch die partikulargesellschaftliche griine Bewegung ist hiervon nicht ausgenommen.
Ein Blick unter die Diskursoberfliche, hinter den Anschein der Einigkeit und Harmo-
nie (wie thn etwa der Sammelbegriff der »GrofRen Transformation« suggeriert), legt laut
Nancy Fraser (2021, zit.n. GrofSmann & Roskamm, 2022, S. 123) einen »roiling dissen-
sus, eine »unterschwellig brodelnde Uneinigkeit« frei. Die zuvor angeklungene Gegen-
tiberstellung zwischen Adaptation und Mitigation bildet — an diese Bestandsaufnahme
anschliefRend — nur die Spitze des Eisbergs der Auseinandersetzung um erstrebenswerte
und aussichtsreiche Modi der Krisenbewiltigung.

Ein einflussreicher und zurzeit bereits (wenn auch eher halbherzig) praktizierter
Vorschlag zur Krisenbeantwortung firmiert unter den Schlagwértern Okomodernismus
oder griiner Fortschritt. Dem entspricht eine prominente Lesart des »leeren Signifikan-
ten« der Nachhaltigkeit, in der vorrangig auf die Karte der innovationsgebundenen
Effizienz(steigerung) gesetzt wird, um das 6konomische Wachstum vom Verbrauch
natiirlicher Ressourcen zu entkoppeln. Treibende Kraft ist hier also - sei es in der sozial-
libertiren (»Green New Deal«) oder in der liberalen (»Green Growth«) Stofrichtung —
die griine Technologie (siehe z.B. das »Ecomodernist-Manifesto« von Asafu-Adjaye,
Blomquist, Brand et al., 2015, ein Plidoyer fiir den Einsatz von Atomkraft und Geo-
Engineering zur Klimawandeleindimmung). Im Unterschied zum mehrheitlich unter-
nehmensgetragenen »Green Growth« steht bei dem u.a. von der EU vorangetriebenen
»Green (New) Deal« die Regulierung des Marktes auf der Agenda (vgl. Adloff & Neckel,
2019, S.171f.). Auch die Vertreter*innen des sog. »Good Anthropocene« hingen dem
Okomodernismus an. Ihr Optimismus griindet sich auf dem Glauben an die Regene-
rierbarkeit 6kologischer und atmosphirischer Systeme (trotz massiver menschlicher
Einwirkungen) einerseits und an die Umsetzbarkeit der technologischen und klimapo-
litischen Einhegung des Klimawandels andererseits (Horn & Bergthaller, 2020, S. 85f.).

Das 6komodernistische Unternehmen geriet von verschiedenen Seiten her in Ver-
ruf. IThm wird eine inhirente Widerspriichlichkeit angelastet (vgl. Cassegard & Thorn,
2022, S. 47), da es sich »auf genau jener Fortschrittslogik griindet, welche die zu l6sen-
den Probleme tiberhaupt erst verursacht hat« (Paech, 2016, S. 79). Mit solcherlei Kom-
promissversuchen sitzt man, so weiterhin eine verbreitete Kritik, nach wie vor einem
Trugbild auf, da unendliches Wachstum auf einem endlichen Planeten nicht realisier-
bar ist: »Diese Form des Wirtschaftens, das immer ein AufSen braucht, aus dem es Res-
sourcen bezieht, implodiert in dem Augenblick, in dem sie sich globalisiert« (Welzer,
20113, S. 27). Neben der Externalisierungsdimension des Raums kommt jiingst die der
Zeit hinzu, man lebt also nicht nurmehr auf Kosten der riumlich, sondern auch der zeit-

- am 13.02.2026, 15:00:29.

83


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

lich Entfernten (vgl. Koschorke, 2008, zit.n. ebd.). Nico Paech (2016, S. 72) pointiert die
Absurditit der Idee griinen Wachstums im Vergleich mit einer »magischen Didt«, die
verspricht: »Friss das Doppelte — und nimm dabei abl« Wire dieses Unternehmen an
der Front der Dekarbonisierung von Erfolg gekront, was Paech (ebd., S. 71ff.) u.a. an-
gesichts von finanziellen, psychologischen und politischen Rebound-Effekten in Zweifel
zieht, so bringt das Expansionsparadigma zudem unweigerlich weitere ressourcenbezo-
gene Missstinde hervor. Ein weiterer Einwand betrifft — im Anschluss an die Kritik der
Risikotechnologien — die Unwigbarkeit der Folgen einer technologischen Regulierung
des Klimawandels, vor allem mittels Geo-Engineering. In solchen Bestrebungen wird
die Hybris und »Antiquiertheit« (Anders, 2002 [1956]) des modernen Menschen erkannt,
welcher sein Verstindnis der komplexen Wechselwirkungen zwischen Naturprozessen
und (zu ihrer Kontrolle eingesetzten) Technologien gnadenlos tiberschitzt (vgl. Legge-
wie & Welzer, 2011, S. 124fF.). Bedenklich ist dies auch aus dem Grunde, dass natiirliche
Systeme aus der Perspektive der Klima- und Erdsystemwissenschaften unberechenbarer
sind alslange angenommen, besonders unter massiver menschlicher Einwirkung im An-
thropozin (Hamilton, 2017).® Rekapituliert man die genannten Kritikpunkte, wird eine
traditionsreiche anti-utopische Unterstromung in der Okologiebewegung erkennbar, lassen
sie sich doch als Zuriickweisung des fortgeschriebenen VerheifRungsnarrativs technolo-
gisch-materiellen Fortschritts lesen. Dem kénnte man mit Sommer und Welzer (2020,
S. 75) entgegnen, dass der »konventionelle Nachhaltigkeitsdiskurs gerade nicht auf ei-
ne alternative Zukunft, auf eine Utopie, sondern auf die Gegenwart und Vergangenheit
bezogen« ist, wolle man doch mit all diesen Bemithungen letztlich den »status quo« er-
halten. Versteht man das Utopische auf diese Weise, setzt dies einen Bruch mit dem Gegebe-
nen, hier eine Chiftre fur die Orientierung am Wachstum, voraus (vgl. auch Cassegard &
Thorn, 2022). Entsprechend lasst sich die FFF-Parole »system change, not climate chan-
ge« gleichermafien als Abbreviatur des Utopischen wie als Systemkritik auffassen (siehe
Levitas, 2011, zur gesellschaftskritischen Funktion der Utopie).

Wider die Diagnose der Utopievergessenheit, die der griinen Bewegung nachgesagt
wird, bahnt sich jingst eine wahrhafte Utopieexpansion an (Gérgen & Wendt, 2020b,
S. of.). In 6kologisch bewegten Kreisen zirkulieren also zahlreiche utopische Gegenentwiir-
fe zur materialistischen Lebens- und Wirtschaftsweise, die der »Zivilreligion des Wachstums«
(Welzer, 2011a, S. 11) abschworen. Beispielhaft fiir das Bestreben, die Sichtbarkeit (geleb-
ter) sozialokologischer Utopien zu erhdhen, steht die von Harald Welzer ins Leben geru-
fene FUTUR ZWEI-Initiative.” Zu den Gegenentwiirfen, in denen oftmals die Ebenen der
Lebensfithrung und der politisch-6konomischen Rahmung verschriankt sind, gehoren
z.B. »Degrowth« (Eversberg & Muraca, 2019), »Postwachstumsokonomie« (Paech, 2016),
»Okosozialismus« (Léwy, 2016), eine »Gesellschaftsutopie fiir freie Menschen« (Welzer,
2020), »Konvivalismus« (Les Convivialistes, 2014), »Buen Vivir« (Acosta, 2012), »dkolo-
gische Lebenskunst« (Schmid, 2008), »ein (mediopassives) Resonanzverhiltnis« (Rosa,
2016, 2019) oder die »solidarische Lebensweise« (I.L.A. Kollektiv, 2019).

8 Hamilton (2017, S. 45) pointiert dies folgendermafien: »Humans are more powerful; nature is more
powerful.«

9 Uberhaupt taucht Harald Welzer —so viel darf ich vorwegnehmen —in den von mir gefiihrten Ge-
sprachen mehrfach als Stichwortgeber auf.

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

Verlassen wir kurz die Sphire des Potenziellen, begegnen uns bereits im Hier und
Heute zahlreiche »Heterotopien« (Foucault, 2021 [1967]) oder sich dem Wachstumsim-
perativ verweigernde »reale Utopien« (Wright, 2017), z.B. in Gestalt von Transition-Hiu-
sern, solidarischer Landwirtschaftsbetriebe oder Repair-Cafés. Von Wright (ebd., S. 11)
werden reale Utopien als »Institutionen, Verhiltnisse und Praktiken« definiert, »die in
der Welt, wie sie gegenwirtig beschaffen ist, entwickelt werden konnen, die dabei aber
die Welt, wie sie sein konnte, vorwegnehmen und dazu beitragen, dass wir uns in die-
se Richtung voran bewegen«. Auch die Philosophin Eva von Redecker (2018) argumen-
tiert in »Praxis und Revolution«, dass radikaler Wandel nicht dem vereinzelten Indivi-
duum zu iiberantworten ist, sondern von in »Zwischenrdumen« gelebten Praktiken aus-
geht. Der Schliissel zur Transformation liegt aus dieser Perspektive, die auch von Welzer
prominent vertreten wird, in der Ausdehnung widerstindiger utopischer Riume. Dem
Kleinteiligen, Collagen-Haften und Reversiblen wird hier der Vorzug gegeben gegeniiber
»Grofprojekten«, etwa der Abschaffung des Kapitalismus, dem Uberstiilpen eines neuen
Systems und - erst recht — der Schaffung eines »neuen Menschen«, was gerade aufgrund
der fundamentalen menschlichen Eigensinnigkeit zum Scheitern verurteilt sei (Welzer,
2020, S. 77£.).

In den obengenannten utopischen Entwiirfen fungiert die Sicherung der materiel-
len Bediirfnisse aller derzeit und kiinftig Lebender als Grundvoraussetzung. Kleinster
gemeinsamer Nenner ist ferner »die Auffassung [...], dass die natiirlichen und sozialen
Grundlagen des planetarischen Zusammenlebens nicht durch Prozesse einer weiterge-
henden Okonomisierung von Nachhaltigkeit zu schiitzen sind« (Adloff & Neckel, 2019,
S.173). Stattdessen ist eine Begrenzung des Energie- und Ressourcenverbrauchs ange-
zeigt, eine »kollektive Selbstbeschrankung« der Privilegierten (Horn & Bergthaller, 2020,
S. 115), was z.B. auf den Uberbegriff der »reduktiven Moderne« (Sommer & Welzer, 2020)
oder »Postwachstumsékonomie« (Paech, 2016) gebracht wurde. Nicht nur auf das »blof3e
Weniger« zielen diese Entwiirfe allerdings, sondern auch auf die Entfaltung »andere([r]
Beziehungen« zu den Dingen (Lorenz, 2014, S. 72). Dennoch impliziert dies fiir jene in
die »imperiale Lebensweise« (Brand & Wissen, 2017) Verstrickten einen gewissen Ver-
zicht auf materielle Freiheiten. Kern dieses Unterfangens sind auf Ebene der Lebensfiih-
rung minimalistische Praktiken entweder des Reduzierens (etwa durch gemeinschaftli-
che Nutzung) oder aber des Erhalts und der Weiterverwertung (z.B. durch Up- und Re-
cycling oder Reparaturen). Paech (2016 u.a. S. 40f.) sowie Brand und Welzer (2019) un-
terstreichen in diesem Zusammenhang, dass das Aufbruchssignal »von unten« kommen
miisse, wofiir laut Welzer (2011) eine Verdnderung der »mentalen Infrastrukturen« von-
noten ist. Die Unwahrscheinlichkeit einer post-kapitalistischen Kehrtwende ausgehend
von der Regierung wird u.a. damit begriindet, »dass der Staat kein neutraler Akteur, son-
dern selbst ein kapitalistischer Klassenstaat« sei, der »selbst finanziell und legitimato-
risch auf das Gedeihen der kapitalistischen Okonomie angewiesen« ist (Brand & Welzer,
2019, S. 325).

Ein neuralgischer Knotenpunkt, an dem die besprochenen Ansitze zusammenlau-
fen, ist ihre Orientierung am zu Erhaltenden und Wiederherzustellenden. Am offensicht-
lichsten fillt hierunter die Biosphire — ob nun vor allem zum Zwecke der menschlichen
Existenzsicherung oder auch um ihrer selbst willen (darauf kommen wir spiter noch
zuriick). Uber verschiedene Strémungen hinweg ist dem 6kologischen Unterfangen ein

- am 13.02.2026, 15:00:29.

85


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

Bewahrungsimpetus eigen.' Dies hat wiederum eine Diskussion der Zeitgemifheit
herkémmlicher Qualifizierungen des Politischen, etwa des Attributs »konservative,
angestofRen. Nicht nur auf die Biosphire, sondern auch auf Elemente der Moderne -
jenseits ihres Expansionsdrangs — dehnt sich dieser Bewahrungsimpetus aus, z.B. in
der Welzer’'schen »Gesellschaftsutopie fir freie Menschen« (Welzer, 2020) oder in der
Beck’schen (2007) Skizze einer »reflexiven Moderne«. Erhaltenswert sind Welzer (2020,
S. 48) zufolge ihre »zivilisatorischen Errungenschaften«, im Wesentlichen eine liberal-
demokratische Gesellschaftsordnung und das staatliche Gewaltmonopol. Das Streben
nach einer nachhaltigen Lebensweise fungiert hier — ebenso wie bei Beck — als eine
enkeltaugliche Fortschreibung der Aufklirung.

Betrachten wir nun die Triebfeder der Moderne, die Technologie, so wird diese —
auch in ihrer »griinen« Variante — im Postwachsspektrum vor der Folie ihrer Kopplung
an das Wachstumsversprechen tendenziell in einem skeptischen Unterton adressiert.
Statt auf Grofdtechnologien setzt Paech (2016, S. 581, 116) in Referenz auf Ivan Illich so-
wie Friedrich Schumacher und Leopold Kohr auf »konvivale« Technologien oder Tech-
nologien »mittlerer Reichweite«, die — vereinfacht gesprochen — »zwar die Produktivitit
menschlicher Arbeitskraft erhéhen, diese aber nicht ersetzen«. Kontrovers wird unter
den Verfechter*innen von »Degrowth« und »Postwachstum« aufierdem die Frage ver-
handelt, ob eine weltumspannende Krisen bewiltigende supranationale Institution zu
etablieren sei (Beck, 2007, S. 94fT., zur Vision eines 6kologischen Kosmopolitismus) oder
ob stattdessen Lokalisierung und Dezentralisierung (z.B. der Energie- und Lebensmit-
telversorgung) angezeigt wiren (siehe Paech, 2016, in dessen Entwurf Subsistenz grof3-
geschrieben wird). Radtke und Renn (2022, S. 39) beobachten diesbeziiglich, dass Suf-
fizienz-affine Entwiirfe tendenziell zur Dezentralisierung neigen, wohingegen im 6ko-
logischen Modernismus ein Hang zur Zentralisierung dominiert (wobei sich diese Aus-
richtungen jedoch nicht ausschlief3en).

Was die Thematisierung der Krisenbewiltigung in der FFF-Bewegung anbelangt,
diagnostiziert der Soziologe Philipp Staab (2022, S.131f.) in »Anpassung: Leitmotiv
der nichsten Gesellschaft« das Vorherrschen eines Willens zur »Entpolitisierung von
Selbsterhaltungsfragen«, die also »dem politischen Konflikt und damit der demokra-
tischen Deliberation zu entziehen sind«. In diesem Sinne sei die Forderung an die
Regierenden zu verstehen, der Wissenschaft endlich Gehér zu schenken (»Listen to sci-
encel«). Wenn man so will, konne man in der Klimabewegung einen in dieser Hinsicht
demokratiekritischen Diskurs ausmachen. Ein Zuriickstellen partikularer Selbstent-
faltungs- zugunsten allgemeiner Selbsterhaltungsanliegen und eine dahingehende
Neuausrichtung der Demokratie bildet, so Staab (2022 u.a. S. 13), eine Notwendigkeit, um
vor dem Hintergrund krisenhafter Realititen zukiinftig ein Mindestmaf$ an individu-
ellen und sozialen Freiheitsspielriumen gewihrleisten zu konnen. Skeptisch beiugen
Adloff und Neckel (2019, S. 177) die Konjunktur expertokratischer Vorstellungen in der
— hierzulande einst »radikaldemokratisch« gesonnenen - griinen Bewegung. In diesem
Zusammenhang sprechen sie von einer Dystopie der »Kontrolle« (ebd., S. 175f.) bis hin

10  Soschreiben auch Luisa Neubauer und Maximilian Reimers (2019) in einem Artikel fiir»Die Welt«:
»Wenn man so will, sind wir wohl die konservativste Bewegung, die man sich nur vorstellen kann.«

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

zur Etablierung eines »6kologischen Tugendregimes« (ebd., S. 177) als einer dritten még-
lichen Abzweigung und Krisenantwort neben »Modernisierung« und »Transformation«.
Damit ist eine auf Dauer gestellte autoritire Notstandsgesetzgebung, die Privilegierung
bestimmter Gruppen und eine Suspendierung von Grundrechten angesichts (oder unter
dem Vorwand) von Uberlebenskimpfen gemeint. Derlei ist aber offenkundig keines-
wegs vereinbar mit den Forderungen von FFF und in Teilen der 6kologischen Bewegung
(etwa im Rahmen der Letzten Generation™ und im Sammelbecken des »Degrowthc, vgl.
Eversberg & Muraca, 2019, S. 490) werden hingegen Demokratisierungsforderungen
laut. Auch damit verbunden lassen sich die Anstrengungen von Klimabewegten (z.B.
im Dunstkreis von FFF) als Impuls zur Politisierung verstehen, wird hierin doch die
iiberwiegend als Pramisse politischen Handelns gesetzte »Zivilreligion des Wachstums«
(Welzer, 2020, S.11) und das Leben auf Kosten anderer zum Gegenstand politischer
Aushandlungen erklirt. Nicht um eine Aushebelung der liberalen Demokratie geht
es dementsprechend, sondern um eine Neuverhandlung ihrer Rahmenbedingungen
zugunsten der Bewahrung von Lebensgrundlagen.

Bisher haben wir uns mit diskursiven Szenarien des Katastrophischen und mit
Krisenantworten beschiftigt. Demgegeniiber stehen positiv verfasste Zukunftsvisionen, in
denen vor allem das Versprechen einer Refokussierung des Wesentlichen und Eigent-
lichen aufscheint. Kernelemente sind dabei u.a. Vergemeinschaftungen, Beziehungs-
pflege und eine Praxis der Sorge umeinander (was auch nichtmenschliche Lebewesen
einschlieft, vgl. z.B. I.L.A. Kollektiv, 2019, S. 28ff.), auferdem Souverinitit iiber die
Ressource Zeit (Stichwort »Zeitwohlstand«), Selbstermichtigung — auch kraft der Los-
l16sung von entfremdenden und iberfordernden Konsum- und Besitzzwingen — und
kinstlerische Selbstentfaltung (vgl. z.B. Dallmer, 2020, S. 129ff.). Eine solche Refokus-
sierung des Wesentlichen — auch als Eingehen sinnerfilllender und gliickbringender
Resonanzbeziehungen (Rosa, 2016) — hat dabei in diesen Zusammenhingen die Her-
stellung klimagerechter Verhiltnisse zur Voraussetzung. Wer sich niher mit den unter
dem Stichwort »gutes Leben fiir alle« zusammengetragenen Vorschligen beschiftigt,
wird feststellen, dass darin wiederholt auf psychologische Theorien und Konzepte zur
Bestimmung des als Wohlbefinden oder Zufriedenheit fassbaren »Guten« verwiesen
wird. Um die im Begriff des »guten Lebens fiir alle« forcierte konzeptuelle Verwobenheit
des psychologisch und moralisch Guten kreisten dabei bereits in der antiken Philosophie
rege Diskussionen, wobei sich die Lehren der Eudaimonia und des Hedonismus dia-
metral gegeniiberstehen (Dallmer, 2020, fiir eine ausfithrliche Besprechung). Nicht nur
westliche, sondern z.B. auch indigene Wissensbestinde und Denktraditionen werden
fiir zeitgendssische Konturierungen eines »guten Lebens« fruchtbar gemacht (siehe
Acosta, 2012, zum »Sumak Kawsay«, das 2008 in der Verfassung Ecuadors zum Staats-
ziel erklart wurde). Acosta (2012, S. 196, 202) beruft sich bei seiner Konturierung des
»Buen Vivir« nicht zuletzt auf — westlichen Vorstellungen von »Entwicklung« zuwider-
laufende - indigene Traditionen solidarischen Wirtschaftens und Zusammenlebens.™
Damit zusammenhingend ist also nicht aufler Acht zu lassen, dass dieses zweifach

11 Im Folgenden abgekiirzt als LG.
12 AneinerCleichsetzung des in westlichen vs. indigenen philosophischen Denktraditionen und On-
tologien wurzelnden »Buen Vivir«vs. »Sumak Kawsay« bzw. an einer reduktionistischen, »verwest-

- am 13.02.2026, 15:00:29.

87


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

verstandene »gute Leben« an verschiedenen Orten, fiir verschiedene soziale Gruppen
Unterschiedliches beinhalten kann, was mitunter durch die Rede von »der Menschheit«
verschleiert wird.

Mit Konkretisierungen des »Buen Vivir« oder »guten Lebens fiir alle« verwoben
ist i.d.R. eine Verabschiedung eines verdinglichenden und ausbeuterischen Naturver-
hiltnisses bis hin zum kritischen (im Gegensatz zum technologischen) Posthumanismus
(Herbrechter, Callus, Rossini et al., 2022; Horn & Bergthaller, 2020). Dessen Verfech-
ter*innen, an vorderster Front seit den 1990er Jahren Bruno Latour und Donna Haraway,
geht es um eine grundsatzliche ontologische Neujustierung der nach ihrem Dafiirhalten
antiquierten Dichotomien von »Natur« bzw. »Umwelt« vs. »Mensch« und »Natur« bzw.
»Umwelt« vs. »Kultur« sowie »Objekt« vs. »Subjekt« zugunsten von multiplen Verwo-
benheiten (»entanglements«) (Haraway, 2008, 2018).” Offen bleibt, inwieweit wir als
Spezies iiberhaupt in der Lage sind, uns iiber einen epistemischen Anthropozentrismus
hinwegzusetzen — auch tiber die adressierte Ebene der Ontologie lisst sich ja, wie Horn
und Bergthaller (2020, S. 76) herausstellen, nicht einfach frei verfigen. Mit der Absage
an den Anthropozentrismus, so die Hoffnung dieser Spielart des Posthumanismus,
werde man das Problem der Klima- und Umweltkrisen — anders als in den fruchtlosen
Bemithungen des »alten Klimaregimes« (Latour, 2017) — bei seiner Wurzel packen.*
Wolle man ihn konsequent in seine Schranken verweisen, erfordere dies auch eine
Neuverhandlung des bis dato primir menschfokussierten Nachhaltigkeitsbegriffs, wie
er z.B. tonangebend von der Brundtland-Kommission vorgeschlagen wurde.” Dem
stellt Horn (2017, S. 5f.) bspw. eine Konzeption gegeniiber, welche die Lebensgrundlagen
samtlicher Lebewesen in ihrer Interdependenz einbezieht. Visionen des Zusammen-
lebens von Menschen und Nichtmenschen finden sich bei Latour (2018) mit dem
»Parlament der Dinge, in indigenen animistischen Kosmologien (vgl. Albers & Franke,
2016), bei Haraway (2008, 2018), die sich Kombinationen menschlichen und tierischen
Genmaterials ausmalt (und hierfiir den Begriff »making kin« prigt) und Tsing (2018),
deren einflussreiche anthropologische Studie dies am Beispiel des bevorzugt »in den
Ruinen des Kapitalismus« gedeihenden japanischen Matsumake-Pilzes ausleuchtet. Auf

lichenden« und damit verfilschenden Ubersetzung des komplexen Ideengeflechts des »Sumak
Kawsay« als »Buen Vivir« (ibt z.B. Cuestas-Caza (2018) Kritik.

13 Dass die Grenzen zwischen Natiirlichem und Menschlichem flieRend sind, zeigt sich z.B. darin,
dass menschliche Korper bzw. in diesem Fall ein 70 Kilogramm schwerer »Referenzmann«von ca.
3.8-10" Bakterien besiedelt wird (damit in einer dhnlichen Grofienordnung wie die Korperzellen)
(Sender, Fuchs & Milo, 2016). Auch zwischen Natirlichem und Kultiirlichem ist eine strenge CGrenz-
ziehunginsofern fragwiirdig, als die Summe menschlicher Eingriffe langst zur zerstorerischen Na-
turgewalt mutiert und eine von menschlichen Einfliissen unberiihrte Wildnis, gerade angesichts
weltumspannender klimatischer Veranderungen, nicht mehr vorhanden ist (Horn, 2017; Horn &
Bergthaller, 2020).

14 Mit Horn und Bergthaller (2020, S. 83) kann man einwenden, dass diese Sichtweise eine Verant-
wortungsverschleierung beférdert. Schlielich sei die Krise »nicht anthropogen, sondern sozio-
gen«und nicht von dem Menschen, sondern primar von bestimmten kapitalistischen Gesellschaf-
ten befeuert worden.

15 Von der Brundtland-Kommission wird sie als Entwicklung definiert, die »die Bediirfnisse der Ge-
genwart befriedigt, ohne zu riskieren, dass kiinftige Generationen ihre eigenen Bedlirfnisse nicht
befriedigen kénnen« (Hauff, 1987, S. 46).

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 (Spét-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse

dem Terrain der gelebten Utopien ist hier bereits das zaghafte Aufbrechen der Trennung
zwischen Menschsubjekt und Naturobjekt im Rechtswesen zu beobachten. So fungiert
z.B. die in den letzten Jahren durch Landwirtschaftsaktivititen verunreinigte siidspa-
nische Meerwasserlagune »Mar Menor« seit 2022 als klageberechtigtes Rechtssubjekt
(vgl. Chorus, 2022). Hiermit werden also menschliche Stellvertreter*innen berechtigt,
die Selbsterhaltungsinteressen nichtmenschlicher Entitaten zu verteidigen.

Wenngleich eine solche rechtliche Verankerung zukunftsweisend scheint, stellt sich
die Grundfrage (deren Beantwortung in den obengenannten Entwiirfen z.T. nicht be-
friedigend erfolgt), inwieweit man die Interessen aller Lebewesen (sei es ein Mensch,
eine Kuh, ein Regenwurm oder ein Bakterium) gleich priorisieren méchte und kann.
Damit einhergehend ist aus analytischer wie umweltethischer und -politischer Sicht zu
problematisieren, wenn tiber der legitimen Rede von »entanglement« und der Annahme
nichtmenschlicher agency die Eigentiimlichkeiten von Menschen und Nichtmenschen
aus dem Blick geraten. Andernfalls liuft man m.E. Gefahr die Schutzbedirftigkeit na-
tiirlicher Entititen (z.B. des Okosystems »Mar Menor«) vor schidigenden menschlichen
Einfliissen, aber auch die Verantwortung der menschlichen Spezies zu verschleiern. Bei-
den Umstinden Rechnung tragend, der fundamentalen Bezogenheit und Eigentiimlich-
keit, lasst sich mit Horn und Bergthaller (2020, S. 90ff.) auch die Ansicht relativieren,
der Mensch sei lediglich ein Naturwesen unter vielen. Angemessener sei es vielmehr ihn
in seiner zweifachen Verfasstheit als Natur- und Kulturwesen, als »anthropos« und »homo« zu
betrachten. Auch das menschliche Wirken gerit aus dieser Perspektive zweifach in den
Blick: als absichtslose »force« (Chakrabarty, 2018), die sich in Gestalt der nicht intendier-
ten Auswirkungen des Extraktivismus Bahn bricht, und als absichtsvolle »power« (un-
gleich anderen — ebenfalls ihre Umwelt gestaltenden — Spezies hat der Mensch bspw.
eine eigene Technosphire geschaffen). Wihrend der 6kologische Posthumanismus den
Menschen als Naturwesen bzw. »anthropos« itberbetone und darauf basierend eine »fla-
che Hierarchie« der Lebewesen forciere, werde der Mensch im Okomodernismus als ge-
staltender und rationaler »homo« vereinseitigt (Horn & Bergthaller, 2020, S. 90). Sei-
ner zweifachen Verfasstheit Rechnung tragend postulieren Horn und Bergthaller (ebd.,
S. 92, H.i.0.) in Abwandlung des 6komodernistischen Narrativs, dass es an der Zeit sei,
die »absichtslose Kraft des anthropos im Rekurs auf die rationalen und moralischen Fi-
higkeiten (power) des homo unter Kontrolle zu bringen«. Kontrolle wird hier jedoch nicht
im Sinne einer fortgeschriebenen technologischen »Steuerung« verstanden (z.B. durch
Geo-Engineering), sondern im Sinne eines »Riickbau[s] menschlicher Einwirkung auf
Landschaften, Klimata, Arten und Meere« (Horn, 2017, S. 2).

2.2.3 Zusammenfassung: (Spat-)Moderne sowie umwelt-
und klimabezogene Zukunftsdiskurse

Wir haben im letzten Abschnitt unterschiedlich geartete, teils quer zueinander gela-
gerte, als katastrophisch, apokalyptisch, anti-apokalyptisch oder postapokalyptisch,
utopisch oder anti-utopisch deklarierte diskursive Zukunftsverhandlungen sowie dis-

- am 13.02.2026, 15:00:29.

89


https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Swetlana Fork: Imagination und Bewéltigung kollektiver Zukiinfte

kursive Verhandlungen der Wege hin zum Erwiinschten gestreift." Offenkundig und
trivialerweise handelt es sich hierbei mitnichten um feststehende Begriffe: Was als
»Utopie« oder »Dystopie« zu qualifizieren ist, unterliegt normativen Aushandlungen.
So kann der utopische Charakter des Okomodernismus z.B. gerade vor der Folie der
»klassischen« utopischen Fortschrittserzihlung behauptet oder — mit Verweis auf eine
fiir das Utopische konstitutive Gegenwartsgesellschafts- und damit in diesem Zusam-
menhang Wachstumskritik — abgesprochen werden. Auch im Zuge eines radikalisierten
»biosphirischen Egalitarismus« (Naess, 1973, S. 95, U.d.V.) kann das Katastrophische ei-
ne Umdeutung erfahren. So argumentiert z.B. Vieria (2022, S. 33), dass die Atwood‘sche
Trilogie »MaddAddam, in der ein Grofteil der Menschen einem Virus zum Opfer fillt,
zwar fir die Menschheit, nicht aber fir andere, in ihrer Lebensfithrung zuvor erheblich
behinderte Organismen als Dystopie oder Apokalypse zu interpretieren ist. Die bespro-
chenen Entwiirfe sind zusammenfassend von Grundfragen danach durchzogen, was
es zu bewahren oder zu verabschieden gilt, welche Verluste zu erwarten und noch zu
vermeiden sind, welche Gestaltungsspielriume der menschlichen Spezies iberhaupt
gegeben und welche »systemimmanenten« oder »systemexmanenten« Gestaltungsmog-
lichkeiten dabei zu verfolgen sind, aber auch welche Potenziale eines »gutes Lebens fir
alle« — jenseits der bloRen Krisenbewiltigung — realisierbar sind. Wie an verschiedenen
Stellen aufgezeigt, lassen sich diese vielstimmigen sozial distribuierten umwelt- und
klimabezogenen Verhandlungen dabei in den gréf3eren Rahmen der Zukunftsdiskurs-
landschaft der Moderne und Spitmoderne platzieren. In Teilen gehen sie z.B. Hand
in Hand mit einem spitmodernen Begriff einer Zukunft, die ihren Verheiflungs- und
Gestaltbarkeitscharakter eingebiif3t hat und die zum Gegenstand der Sorge geworden
ist. Im grofReren diskursiven Rahmen koexistieren und kursieren, wie eingangs darge-
legt, mindestens vier iibergeordnete Zuginge zum Zukiinftigen: die Akzentuierung der
Gestaltbarkeit und des VerheifSungscharakters (1.), der Ungewissheit und Unwigbarkeit
(2.), der Sorge und Vorsorge (3.) und der Fiirsorge, des Erhalts und der Kontinuitit (4.).

16  Man kann die Grenzziehung zwischen dem Utopischen und Dystopischen infrage stellen, was die
Schriftstellerin Margaret Atwood veranlasst, von »Ustopien« zu sprechen (Atwood, 2011): In jeg-
lichem utopischen Entwurf schwingt (mehr oder weniger subtil) eine Gesellschaftskritik mit und
umkehrt lassen sich auch in Dystopien Skizzen von gescheiterten utopischen Projekten erkennen.

- am 13.02.2026, 15:00:29.



https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

