
2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- 

und klimabezogene Zukunftsdiskurse 

Wie zuvor dargelegt gehe ich von der Grundprämisse aus, dass beim Imaginieren kollek
tiver Zukünfte soziokulturell distribuierte semiotische Ressourcen angeeignet werden. 
Vor diesem Hintergrund sind die folgenden Kartierungen von (spät-)modernen (Abs. 
2.2.1) sowie umwelt- und klimabezogenen Zukunftsdiskursen (Abs. 2.2.2) anzusiedeln. 
Bei letzteren gilt mein Augenmerk insbesondere solchen diskursiven Verhandlungen, 
die in klimabewegten Kreisen kursieren. Anstatt diesen Diskursen in meiner Arbeit je
doch den Stellenwert von Schablonen einzuräumen, welche die Interpretation des empi
rischen Materials vorformen und so das Prinzip der Offenheit unterwandern, sollen sie 
als dem Erkenntnisgewinn zuträgliche sensibilisierende Vergleichshorizonte fruchtbar 
gemacht werden. 

2.2.1 Zukunftsdiskurse der Moderne und Spätmoderne im Überblick 

»Es war einmal in den strahlenden 60ern, da gab es noch jede Menge Zukunft im An
gebot.« (Graham Swift in »Waterland«, zit.n. Assmann, 2013, S. 9) 

Ob die »Zeit aus den Fugen« geraten ist, fragt und bejaht Aleida Assmann in ihrer Re
flexion des Übergangs von der Moderne zur Spätmoderne: Die in der Moderne etablier
ten Mauern zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft seien ins Wanken gera
ten, was eine »›Kontinentalverschiebung‹ in unserer Zeitordnung« entfesselt habe (Ass
mann, 2013, S. 13). War die Zukunft in der Moderne bis in die 1960er Jahre hinein noch 
aufs Engste mit utopischen Versprechen konnotiert1, so habe sie spätestens ab 1970 an 
»Strahlkraft« eingebüßt (ebd., S. 13, 10). Dies markiert, so Aleida Assmann (ebd.), den 
Beginn eines neuen Zeitregimes, der Spätmoderne. 

1 Man denke nur an den Oscar Wilde (2018 [1900], S. 13) entlehnten Ausspruch von Ernst Bloch in 
seiner Rede zur Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels im Jahr 1967: »Eine 
Landkarte, worauf das Land Utopia fehlt, verdient nicht einmal einen Blick«. 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

Bevor wir uns den von ihr und anderen Autor*innen konstatierten Spezifika des 
spätmodernen Zukunftszugangs zuwenden, soll zuerst vom Siegeszug und der Pro
grammatik der Moderne die Rede sein. Deren Geburtsstunde wird gern mit Reinhart 
Koselleck auf das Jahr 1770 zurückdatiert, das die sog. »Sattelzeit« einläutet, situ
iert zwischen der amerikanischen und der französischen Revolution (ebd., S. 145). In 
den Jahrhunderten zuvor herrschte im christlich geprägten »Abendland« ein auf der 
Prophezeiung der »Apokalypse des Johannes« rekurrierendes eschatologisches Zeit
verständnis vor, dessen End- und Kulminationspunkt die letzte »Offenbarung« des 
Jüngsten Gerichts bildet (Horn, 2014, S. 27). Mit der zur Zeit der Renaissance und Auf
klärung fortschreitenden Säkularisierung ging die Auffassung der Gestaltbarkeit der 
Zukunft durch den Menschen einher, ein Selbstverständnis als »Autoren ihrer Zukunft« 
(Uerz, 2006, zit.n. Horn, 2014, S. 28). Euphorisch wird von den Verfechter*innen des 
modernen Zeitregimes eine Abwendung vom vermeintlich anachronistischen Gestern 
und eine Hinwendung zum verheißungsvollen Morgen visioniert (Assmann, 2013). 
Überhaupt tritt nun erst die vom Hier und Heute der Gegenwart abgrenzbare Zeitform 
der Vergangenheit in Erscheinung und avanciert aus dieser sicheren Distanz heraus 
zum Forschungsobjekt der Geschichtswissenschaften (ebd., S. 179ff.). Gemäß Koselleck 
(2010 [1976]) untergräbt zudem das Auseinanderdriften der beiden Konstituenten ge
schichtlicher Zeit in der Moderne, von »Erfahrungsräumen« oder vergegenwärtigten 
Vergangenheiten einerseits und »Erwartungshorizonten« andererseits, die Vorstellung 
der Geschichte als Lehrmeisterin und die Möglichkeit, aus dem Vergangenen zukünftige 
Entwicklungen abzuleiten. Mit dieser Erschwerung des Prognostizierens verbunden 
ist auch die vielerorts attestierte verschärfte Einsicht in die Kontingenz menschlicher 
Lebensvollzüge bzw. in die Wandelbarkeit und Zerbrechlichkeit des scheinbar Selbst
verständlichen, eine Einsicht, die quer liegt zum Narrativ der Kontrollierbarkeit und 
Gestaltbarkeit von Zukunft. Neben den Koselleck’schen Thesen ist auch die besonders 
mit dem Namen Hartmut Rosa (2013) assoziierte Diagnose der für die Moderne paradig
matischen Beschleunigung in der Forschungsliteratur zu einer »kanonischen Formel« 
geronnen (Assmann, 2013, S. 138). Als Symptom und Konsequenz dieser Beschleunigung 
erörtert Rosa die ursprünglich von Hermann Lübbe beobachtete »Schrumpfung der 
Gegenwart« (Rosa, 2013, S. 23). Dabei weist er die Gegenwart als einen durch »relative 
Orientierungs-, Bewertungs- und Erwartungssicherheit« charakterisierten Zeitraum 
aus, in dem die historischen Kategorien Erfahrungsraum und Erwartungshorizont 
korrespondierten (ebd.). 

Erschüttert wurde das vom Utopischen beseelte Zeitregime der Moderne sodann 
durch Zivilisationsbrüche, wie die Gräuel des Ersten und Zweiten Weltkriegs, Holo
causts, stalinistischen Terrors und des maoistischen Chinas. Hierin offenbarte sich 
in aller Drastik das »großen« utopischen Erzählungen innewohnende totalitäre und 
destruktive Potenzial (vgl. Jovchelovitch & Hawlina, 2018, S. 142ff.). Während die Philo
sophin Ágnes Heller (2016) sich daher gar für eine Absage an solche Visionen ausspricht 
und an die »dystopische Einbildungskraft« appelliert, werden andernorts, z.B. von John 
Rawls oder Albert Camus, dynamische, kleine, dezentrale und mehrstimmige (anstatt 
statische, allumfassende, zentralistische und monologische) Utopie-Verständnisse 
auf den Plan gebracht (zur Vertiefung siehe Jovchelovitch & Hawlina, 2018, S. 146). 
Wie Jovchelovitch und Hawlina feststellen (ebd., S. 142, Ü.d.V.), vermögen es diese der 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 77 

menschlichen Zukunftsorientierung zu entsprechen – anders als die im klassischen Uto
pie-Begriff angelegte im Grunde »posthumane« Vision einer »zeitlosen, konsensuellen, 
perfekten Gesellschaft«. 

Der bei Heller stark gemachte Vorsorgegedanke ist auch der von Ulrich Beck im Jahr 
1986 unter dem Eindruck der Tschernobyl-Katastrophe proklamierten Analyse der »Risi
kogesellschaft«, später »Weltrisikogesellschaft« (2007), zu eigen. Eines der Risiken, de
rer er sich annimmt, ist die ökologische Krise, die u.a. mit der Veröffentlichung des Club 
of Rome-Berichts »Die Grenzen des Wachstums« von 1972 ins öffentliche Bewusstsein 
rückte. Assmanns Sondierungen gehen dabei über das Postulat einer von Sorge und Vor
sorge gekennzeichneten Zukunftsperspektive hinaus: Sie meint zudem eine Verschie
bung der Orientierung von der Zukunft hin zur Vergangenheit, zu Erinnerungskultu
ren und in erster Linie der »Gewaltgeschichte des 20. Jahrhunderts« (Assmann, 2013, 
S. 14) zu erkennen. Korrespondierend wird diese Beobachtung hier und anderer Stelle 
unter dem Schlagwort des »memory boom« diskutiert. In der Annahme einer sich in der 
Gegenwärtigkeit des Vergangenen offenbarenden Aufhebung der strikten Trennung der 
Zeitebenen sehen Theoretiker*innen wie François Hartog, Hans Ulrich Gumbrecht und 
John Torpey eine krisenhafte, abzuwendende Entwicklung. Dem hält Assmann (ebd., 
S. 296ff.) u.a. entgegen, dass wir im Grunde die »Normalisierung« (ebd., S. 280) einer 
entfesselten Moderne erlebten. Im Rahmen von Erinnerungskulturen könnten z.B. – mit 
Dipesh Chakrabarty gesprochen – »historische Wunden« von Minoritäten zur Sprache 
kommen. Zukunft müsse zudem nicht zwangsläufig als »Bruch« mit der Vergangenheit 
entworfen werden, sondern könne im Sinne von »Nachhaltigkeit« verstanden auch die 
Fortführung und Pflege des Erhaltenswerten bedeuten (ebd., S. 322f.). 

Resümierend finden sich in der hier gesichteten Literatur eine Vielzahl an Diagnosen 
von Zukunftsverhältnissen der Moderne und Spätmoderne, die mitunter auch im Wi
derstreit zueinanderstehen. Hervorheben möchte ich darunter vier verästelte Zukunfts
deutungen: 

• Gestaltbarkeit und Zukunft als Versprechen: Mit der Abkehr von einer eschatologischen 
christlichen Auffassung in der europäischen Moderne avanciert der Mensch zum 
proaktiven Architekten des in hellen Farben gezeichneten Zukünftigen. 

• Unwägbarkeit und Ungewissheit: Angesichts der Beschleunigung gesellschaftlicher Dy
namiken fällt der Erwartungshorizont aus dem »Orientierungsrahmen« des Erfah
rungsraums (Reh & Reichenbach, 2014, S. 4). In dieser Logik schrumpft der (über ein 
Zusammenfallen von Erwartungshorizont und Erfahrungsraum bestimmte) Gegen
wartsraum und das Zukünftige lässt sich nicht mehr ohne Weiteres aus dem Vergan
genen ableiten, was die Zukunftsgestaltung erschwert. 

• Sorge und Vorsorge: Die Zukunft habe ab den 1970er Jahren, so Aleida Assmann, an 
»Strahlkraft« eingebüßt (Assmann, 2013, S. 13) und erscheine in der »Weltrisikoge
sellschaft« (Beck, 2007) als Bedrohung, die es abzuwenden gilt. Vor der Folie dieses 
Postulats wird mitunter die Gegenwart (Gumbrecht, 2010) oder die Vergangenheit 
(Assmann, 2013) zum Fixpunkt einer spätmodernen Zeitlichkeitserfahrung. 

• Fürsorge, Erhalt und Kontinuität: Hand in Hand mit der attestierten Vergangenheits
orientierung geht das Bestreben, das schützenswerte Erbe der Gegenwart und Ver

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

gangenheit (sei es der Amazonas-Regenwald oder die Ruinen einer keltischen Sied
lung) für die kommenden Generationen zu bewahren. 

2.2.2 Umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse: Eine Kartierung 

Angesichts ihrer Drastik und Dringlichkeit verwundert es nicht, dass die Thematik der 
von Umwelt- und Klimakrisen bedrohten Zukunft und der Gegenentwürfe zum »busi
ness as usual« auch in den Sozial- und Kulturwissenschaften Konjunktur hat. Auf diesem 
Feld versammeln sich einerseits zahlreiche (populär-)wissenschaftliche Vorschläge für 
zukunftsträchtige Lebens- und Gesellschaftsmodelle (wie z.B. Rosas, 2019, »Mediopas
siv«, Haraways, 2018, »Chtuluzän« oder Staabs, 2022, »protektive Technokratie«) und an
dererseits sozialwissenschaftliche Reflexionen über lebensweltliche und wissenschaftli
che Thematisierungen des umwelt- und klimabezogenen Zukünftigen (z.B. Fladvad, Ha
senfratz, Koschorke et al., 2020; Horn, 2014; Horn & Bergthaller, 2020). Angezeigt ist ein 
solcher Streifzug nicht zuletzt vor dem Hintergrund der vielfach diagnostizierten Ver
wissenschaftlichung der Lebenswelt: Es liegt nahe, dass neben naturwissenschaftlichen 
auch sozial- und kulturwissenschaftliche Zukunftsverhandlungen in die Imaginationen 
der Forschungspartner*innen einfließen.2 

Beim Stichwort der umwelt- und klimabezogenen Zukunftsdiskurse mag man zu
erst an apokalyptische »Weltuntergangsszenarien« denken, mindestens aber an katastro
phische Entwürfe verschiedener Couleur.3 Wer sich den Bericht des IPCC (Intergovern
mental Panel on Climate Change) (2022) zu Gemüte führt, in dem klimawissenschaft
liche Szenarien zielgruppenspezifisch aufbereitet wurden, erhält das Bild einer für den 
Menschen zunehmend unwirtlichen Zukunftswelt, wobei Intensität und Art der vorher
gesagten Unwirtlichkeit je nach Weltregion und Modell spezifisch ausfallen. Von höhe
ren Temperaturen, häufigeren Extremwetterereignissen, ansteigenden Meeresspiegeln 
und fortschreitender Desertifikation ist darin die Rede, was wiederum die Wahrschein
lichkeit von Ernteausfällen, Ressourcenkonflikten und Fluchtbewegungen erhöht. Diese 
probabilistischen Szenarien, in denen verschiedene Faktoren (z.B. Dekarbonisierung, 
Eintreten von ökologischen Kipppunkten) variiert werden und die insofern stets im Plu
ral vorliegen, bilden bekanntlich einen wichtigen Ankerpunkt der Zukunftsvorstellun
gen von Klimabewegten. Charakteristisch für die Thematisierung des Zukünftigen im 
IPCC-Bericht (2022), aber auch durch Klimaschutzverfechter*innen, ist das Verweisen 
auf einen begrenzten Zeithorizont, das Schwinden der Zeit, um das im Pariser Klima
abkommen anvisierte 1,5- oder auch nur 2-Grad-Ziel zu erreichen, woraus ein Appell 
zum sofortigen beherzten Eingreifen erwächst. Emblematisch für diesen durch die Um
weltbewegung verkörperten Gestus der Warnung steht, wie andernorts ausgeführt (Kap. 
3.2), die Doomsday Clock. Längst wird aber nicht mehr »nur« von Zukunftsprognosen 

2 Wobei sich hier einwenden ließe, dass eine strenge Trennung zwischen Sozial- und Kulturwissen
schaften einerseits und Naturwissenschaften andererseits vor dem Hintergrund einer Verortung 
im Anthropozän brüchig geworden ist, da Natur- und Menschheitsgeschichte hierin untrennbar 
verflochten sind (Chakrabarty, 2018, S. 6). 

3 Dass ich hier von »Entwürfen« spreche, soll natürlich nicht ihre Fiktionalität implizieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 79 

gesprochen, auch gegenwärtige Extremwetterereignisse und Hitzerekorde sind einge
rahmt in das sich schleichend vollziehende Geschehen des Klimawandels. Eingedenk 
dessen lässt sich an die zuvor referenzierte Beobachtung von Assmann (2013) anschlie
ßen, wonach das moderne Zeitregime mit seiner Signatur der Trennung zwischen Zu
künftigem, Gegenwärtigem und Vergangenem an ein Ende gelangt ist. Als dessen Statt
halter lasse sich eine zunehmende Vermischung der Zeitebenen beobachten, wobei – um 
Assmanns umfassendere, auf verschiedenen Zeitdiagnosen4 aufbauende Argumentati
on auf die hier relevante Pointe herunterzubrechen – das Zukünftige, überschattet und 
begrenzt durch vergangenheits- und gegenwartsbasierte Prognosen, von einer Verhei
ßung zum Gegenstand der Sorge geworden ist und zugleich einen Schatten auf die Ge
genwart wirft. Auch als moralisches Regulativ, das künftige Generationen mitberück
sichtigt, als »Prinzip Verantwortung« (Jonas, 1984), hat das Zukünftige ferner Einzug ge
halten in gegenwärtige Lebenswirklichkeiten. 

Für die Imagination des Katastrophischen im Hinblick auf die »Metakrise« (Legge
wie & Welzer, 2011, S. 20) des Klimawandels ist laut Eva Horn (2014, S. 20) charakteris
tisch, dass es »keine klar benennbaren Akteure und Schuldigen, keinen präzisen Moment 
oder einen begrenzbaren Ort« gibt. Es ist demzufolge »eine Katastrophe ohne Ereignis«, 
»ohne einen Lichtblitz und eine Zeitangabe« (ebd., S. 166). Das setzt voraus, dass man un
ter »Ereignis« entsprechend der griechischen Wortursprungsbedeutung von »Katastro
phe« eine »plötzliche Wendung nach unten« versteht. Damit, so Horn in ihrer einen wei
teren zeitlichen Bogen spannenden »›historische[n] Gegenwartsdiagnose‹« (ebd., S. 33), 
heben sich die klimawandelbezogenen Szenarien von jenen der Anti-AKW- und Frie
densbewegung ab (hier wäre ja der »Supergau« oder Atomschlag ein solches Ereignis) 
(ebd., S. 182f.). 

Das Unbehagen mit der Nutzung von Technologien, die bis zu einem gewissen Grade un
kalkulierbare Risiken globalen Maßstabs hervorbringen, verbindet dabei die Friedens-, 
Anti-AKW- und Klimabewegung. Diese Risiken sind, folgt man Becks Analyse (2007, 
S. 27), paradoxerweise als unbeabsichtigte »Nebenfolgen erfolgreicher Modernisierung« 
anzusehen. Gegenwartsdiagnostisch ist ferner zu konstatieren, dass sich die Techno
logienutzung zu einer angesichts ihrer Eigendynamiken vom Menschen nur begrenzt 
regulierbaren »Technosphäre« ausgewachsen hat (Haff, 2014). Um nun der Verantwor
tung gegenüber künftigen Generationen gerecht zu werden, ihnen lebenswerte Bedin
gungen zu überlassen, schlägt Jonas (1984, S. 63f.) eine »Heuristik der Furcht« zur Ab
schätzung technologischer Eingriffe vor. Heute wird die Vorstellbarkeit möglicher zu
künftiger Gefahrenlagen – verursacht etwa durch die massenhafte Nutzung von Extrak
tionstechnologien – durch naturwissenschaftliche Szenarien erhöht. Hierbei handelt es 
sich um Projektionen des Faktischen, die als probabilistische Vorhersagen stets ein Re
siduum des Noch-Nicht-Wissens beinhalten (man denke nur an die schwer abschätzba
ren Effekte des auftauenden Permafrostbodens). In der sozialwissenschaftlichen Litera
tur wird wahlweise der Faktizitäts- oder Konstruktionscharakter solcher Modellierun
gen hervorgehoben, was sich mit Beck (2007, S. 161ff.) auf einem Kontinuum zwischen 
einem »naiven« über einen »weichen« Konstruktivismus hin zu einem »weichen« und 
schließlich »naiven« Realismus einordnen lässt. 

4 Etwa der »erweiterten Gegenwart« (Nowotny, 1996) und »Gegenwartsschrumpfung« (Lübbe, 1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

Was die verschiedenen technologischen Risikoszenarien gemein haben, was über
haupt die Imaginationsgeschichte seit der Romantik kennzeichnet, ist eine Verabschie
dung oder Umdeutung der originär jüdisch-christlichen apokalyptischen Erzählung (vgl. 
Horn, 2014). Hierfür konstitutiv ist die Trias »›Krise – Katharsis – Heil‹«, an deren Ende 
also die Hoffnung auf eine Erlösung vom »Jammertal« des irdischen Daseins steht (Tilly, 
2012, S. 18). Dieser Erzählung, die bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts das vormoderne 
Bild des als »adventum«, als Ankunft, begriffenen Zukünftigen (Hölscher, 2011, S. 403) 
prägt, ist – anders als unser heutiges Verständnis der Apokalypse es suggeriert – stets 
ein utopisches Moment eingeschrieben. In Varianten der säkularen Umdeutung bleibt 
hingegen die göttliche Intervention, die dem eigentlichen Wortsinn zu entnehmende 
»Offenbarung«, aus. Stattdessen ist der Mensch auf sich gestellt, vermag die Welt in 
seinem Sinne zu formen, sich aber auch seit Erfindung der Atombombe selbst zugrunde 
zu richten – eine Offenbarungserfahrung anderer Art, die über die literarische Figur des 
»Letzten Menschen« reflektierbar wird (Horn, 2014 u.a. S. 28ff.). Dennoch lassen sich 
in wiederkehrenden Motiven der umwelt- und klimabezogenen Zukunftsverhandlung 
Affinitäten zur apokalyptischen Ursprungserzählung entdecken. So bildet erstens – in 
Analogie hierzu – in vielen Fällen nicht die Katastrophe, sondern ein Hoffnungsstreifen 
den Horizont säkular-apokalyptischer Zukunftsrhetorik (»Wir können das Ruder noch 
rumreißen« und dergleichen). Zollt man der religiösen Ursprungsfigur Tribut, könnte 
man diese strategische Bewegungsrhetorik als Konversionserzählung dechiffrieren 
(Koschorke, 2020, S. 32). Es ließe sich überdies zweitens behaupten, dass das Element 
des göttlichen Richtspruchs sein säkulares Äquivalent im Motiv von »Gaias Rache« 
findet, wie es von Lovelock (2008) formuliert und von Latour (2017) aufgegriffen wurde. 
Und drittens kann mit Radkau (2011, S. 257) die These aufgestellt werden, dass auch 
die Sehnsucht nach einem verlorenen und wieder zu errichtenden diesseitigen Para
dies in der Ökologiebewegung nicht ausgedient hat. All diesen bei näherem Hinsehen 
aufscheinenden Parallelen zum Trotz hat die klassische säkularisierte Apokalypse, wie 
sie vielfältig popkulturell in Szene gesetzt wurde, im Gegensatz zu ihrem religiösen 
Gegenstück ihren Endpunkt im Aussterben der Menschheit (vgl. Tilly, 2012, S. 25). 

Eine Reihe von jüngeren Beiträgen zu Zukunftsimaginationen in Umwelt- und 
Klimabewegungen konvergieren in ihrer häufig affirmativen Hinwendung zum Post
apokalyptischen (Moor, 2022; Moor & Marquardt, 2023; Stuart, 2020). Die begriffliche 
Unterscheidung zwischen einem apokalyptischen und postapokalyptischen »Meta-Nar
rativ« wurde dabei von Cassegård und Thörn (2018, 2022) geprägt. Grundlegend beruht 
das postapokalyptische Zeitverhältnis auf dem Bewusstsein, »auf einem beschädigten 
Planeten zu leben« (Tsing, Swanson, Gan et al., 2017). Jenes Meta-Narrativ sei im 21. 
Jahrhundert zum Gravitationszentrum des Bewegungsdiskurses geronnen (Cassegård 
& Thörn, 2022, S. 5) und insbesondere »radikalen« aktivistischen Bewegungen eigen, 
die also nicht auf Interventionen staatlicher Institutionen, technologische Lösbarkeit 
oder die Steuerung durch den freien Markt vertrauen. Als Exempel für das postapoka
lyptische Narrativ präsentieren Cassegård und Thörn (2018, S. 570) die Programmatik 
der aktivistischen Gruppe des »Dark Mountain Project«: 

Together we are able to say it loud and clear: we are not going to ›save the planet‹. The 
planet is not ours to save. The planet is not dying; but our civilisation might be, and 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 81 

neither green technology nor ethical shopping is going to prevent a serious crash. Curi
ously enough, accepting this reality brings about not despair, as some have suggested, 
but a great sense of hope. 

Nicht mehr von einer – so man ihre Etymologie denn ernst nimmt – zu überwinden
den »Krise« wird folglich ausgegangen, nicht von einem graduellen »Wandel«, sondern 
von der unaufhaltsamen Abwärtsbewegung einer »Katastrophe« (vgl. auch Latour, 2017, 
S. 21) – eine Annahme, die schwerpunktmäßig in Frankreich und außerhalb der akade
mischen Sphäre unter dem Stichwort der »Kollapsologie« fortgesponnen wird (siehe z.B. 
Servigne, Stevens & Scheidler, 2022). Wie im obigen Zitat betont, droht dieses Katastro
phische oder Apokalyptische demnach nicht »dem Planeten« oder »der Umwelt«, son
dern der global vernetzten Zivilisation, von deren Verwundbarkeit man sowohl in kol
lapsologischen und postapokalyptischen als auch in survivalistischen Diskursen ausgeht 
(für eine Untersuchung zu Zukunftsimaginationen im Prepper-Milieu siehe Genner & 
Kuhn, 2020). Den postapokalyptischen Environmentalismus charakterisiert dabei das 
Herausheben der Gegenwärtigkeit und Unabwendbarkeit von Verlusten bis hin zum zi
vilisatorischen Kollaps. Von der illusorischen Hoffnung auf eine Eindämmung bzw. Mi
tigation des Klimawandels, z.B. durch »grüne Technologie«, habe man sich folglich zu 
verabschieden. Vielmehr sei angezeigt, sich mental und anderweitig für den zivilisato
rischen Kollaps zu wappnen (hier liegt also eine Schnittstelle zum Survivalismus, der je
doch v.a. auf individuelle Anpassung abzielt) und darüber hinaus Räume aufzumachen, 
in denen gemeinsam um unweigerlich Verlorenes getrauert werden kann (Cassegård & 
Thörn, 2022, S. 91). Anstatt lähmendem Fatalismus anheimzufallen, könne gerade die 
Akzeptanz bzw. das Verloren-Geben brachliegende Kräfte für das Ausfechten aussichts
reicherer Kämpfe entfesseln (Cassegård & Thörn, 2018, S. 574). Aus dieser Absage an il
lusorische Hoffnungen mag demzufolge – so geht auch aus der Selbstbeschreibung des 
Dark Mountain Project hervor – paradoxerweise eine gereifte Hoffnung erwachsen. An 
apokalyptischen und erst recht postapokalyptischen, survivalistischen und kollapsolo
gischen, eine Endzeit einläutenden Diskursen entzündet sich eine anti-apokalyptische 
Kritik, die sie als gefährlichen, da zur Passivität verleitenden Fatalismus denunziert (z.B. 
Welzer, 2020, S. 277ff.). Die unter dem Begriff des Postapokalyptischen zusammenge
tragenen Thesen sind, wie wohl deutlich geworden ist, nicht zuletzt als Replik hierauf zu 
verstehen. 

Rekapituliert man das soeben Besprochene, lässt sich die Frage aufwerfen, ab wel
chem Punkt den Engagierten bzw. einer Bewegung eine Hinwendung zum Postapoka
lyptischen zuzuschreiben ist. Fungiert, wie bei Cassegård und Thörn (2018, S. 563)5, eine 
Betonung der Gegenwärtigkeit des Katastrophischen bereits als hinreichendes Defini
tionskriterium mutet dies m.E. allzu beliebig an. Dass »[u]nsere Gegenwart […] die Zu
kunft [ist], vor der die Umweltbewegung immer gewarnt hat« (Horn & Bergthaller, 2020, 
S. 10), ist heutzutage wohl weitestgehend zum Konsens unter ökologisch Bewegten ge
ronnen (besonders, aber nicht nur, wenn sich der Blick auf den Globalen Süden richtet). 

5 Im genauen Wortlaut definieren sie den postapokalyptischen Environmentalismus an dieser 
Stelle als »environmental activism based on a catastrophic loss experienced as already having oc
curred, as ongoing or as impossible to prevent, rather than as a future risk or threat« (H.i.O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

Damit zusammenhängend drängt sich die Frage auf, was nun das – von den Autoren un
bestimmt gelassene – Postapokalyptische auszeichnet. Darunter fällt die partielle Auf
gabe der hier forcierten Zukunftsdimension. Bereits die auf die Gegenwart gemünzte 
Begriffsverwendung verdeutlicht, dass Zukunft als bloße Extension der bereits unhin
tergehbaren Katastrophe entworfen wird. Jedenfalls vollzieht sich hier ein Bruch mit 
der modernen Identifikation mit einem anthropogen gestaltbaren Möglichkeitsraum. 
Die sich eröffnenden Handlungsspielräume stehen stattdessen primär im Zeichen der 
(mehr oder weniger gelungenen) Anpassung. So erstaunt es nicht, dass in den verschwis
terten postapokalyptischen und kollapsologischen Strömungen kaum gesellschaftsüber
greifende Visionen wünschenswerter Zukünfte gezeichnet werden. Anstelle dessen ist in 
solchen Entwürfen das Wunschbild gemeinschaftlicher Resilienz-Stärkung, d.h. die lo
kale Autonomie von »Makrostrukturen« z.B. nach dem Modell der Transition-Towns vor
herrschend (vgl. Glaese, 2020 in Bezug auf die Kollapsologie). Als Hoffnungsschimmer 
fungieren in kollapsologischen Imaginationen zudem gerade Akte der zwischenmensch
lichen Solidarität, Empathie und Hilfsbereitschaft (z.B. Servigne, Stevens & Scheidler, 
2022, S. 270). Überdies wird der Einbruch des Katastrophischen mithin auch als Chan
ce imaginiert, mag er doch im Sinne einer »schöpferischen Zerstörung«6 ein Vakuum er
zeugen, um eine von Grund auf bessere Welt auf den »Ruinen des Kapitalismus« (Tsing) 
zu erschaffen (Cassegård & Thörn, 2022, S. 107; Tsing, 2018).7 Hieran anschließend wird 
mitunter mehr oder weniger explizit der Sehnsucht nach dem »Ausbruch aus der La
tenz« Ausdruck verliehen (Horn, 2020, S. 139). Das Empfinden, sich am Rande oder in
mitten eines solchen Ausbruchs zu befinden, ist – davon zeugt zusammenfassend die 
Prominenz survivalistischer, kollapsologischer und postapokalyptischer Diskurse – ge
genwartskennzeichnend (vgl. ebd., S. 138). Resümierend akzentuieren die postapoka
lyptischen, kollapsologischen und survivalistischen diskursiven Strömungen das Motiv 
der Unausweichlichkeit und Gegenwärtigkeit katastrophischer Entwicklungen und damit ein
hergehend die Notwendigkeit zur Anpassung bzw. »deep adaptation« (vgl. Bendell & Read, 
2021) von Individuen, Gemeinschaften und Gesellschaften an bestehende und zukünfti
ge Missstände. Dagegen werden Mitigationsappelle schwerpunktmäßig mit apokalypti
schen Diskursen in Verbindung gebracht (Moor, 2022). Entgegen solcher diskursiver Zu
spitzungen ist zweierlei zu berücksichtigen: Bei Anpassungs- und Mitigationsanstren
gungen handelt es sich eigentlich nicht um disjunkte Kategorien, um eine Weggabelung, 
beide Wege sind vielmehr parallel beschreitbar. Damit zusammenhängend weist Wal
lace-Wells (2019), Autor des vieldiskutierten Buches »Die unbewohnbare Erde«, darauf 
hin, dass der anzunehmende Fortgang des Klimawandels nicht dualistischer Natur sei: 
Er gestaltet sich aller Voraussicht nach nicht entweder katastrophisch oder nicht, sondern 

6 Dieser Begriff wurde ursprünglich von Joseph Schumpeter (2018 [1946]) zur Bezeichnung makro

ökonomischer Prozesse im Kapitalismus eingeführt. 
7 Auf dieses Motiv trifft man in verschiedenen Variationen: So birgt die von Nico Paech (2016, S. 7) 

am Horizont erkannte »Wohlstandsdämmerung« ihm zufolge die Chance für ein verantwortungs
volles »aufgeklärtes Glück«, bei Beck (2007) eröffnet die notwendige Einhegung menschgemach

ter Risiken das Potenzial eines Reflexiv-Werdens der Moderne und Naomi Klein (2015) betrach
tet den Klimawandel als Möglichkeitsfenster, um sich von der Geißel des soziale Ungleichheiten 
(re-)produzierenden Kapitalismus zu befreien. 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 83 

als eine kontinuierliche – und an jedem Punkt durch engagiertes Handeln abzumildern
de – Destabilisierung und Verschlechterung der Lebensverhältnisse weltweit. Präziser 
lässt sich, so postuliert auch Horn (2014, S. 17; 2020, S. 132ff.), ein kontinuierlicher schlei
chender Verlauf mit größeren Latenzzeiten imaginieren, der zugleich an bestimmten 
Punkten von katastrophischen Diskontinuitäten in Gestalt überschrittener ökologischer 
und sozialer Kipppunkte durchschnitten und beschleunigt wird. 

Verfolgt man die an vielen Schauplätzen ausgetragene Debatte, wie sich der Klima
krise adäquat begegnen lässt, stellt sich rasch der Eindruck ein, dass man sich gleich
sam auf einem Minenfeld bewegt, auf dem konfligierende Interessens- und Wertlinien 
zusammenlaufen. Das gilt für gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge ohnehin, aber 
auch die partikulargesellschaftliche grüne Bewegung ist hiervon nicht ausgenommen. 
Ein Blick unter die Diskursoberfläche, hinter den Anschein der Einigkeit und Harmo
nie (wie ihn etwa der Sammelbegriff der »Großen Transformation« suggeriert), legt laut 
Nancy Fraser (2021, zit.n. Großmann & Roskamm, 2022, S. 123) einen »roiling dissen
sus«, eine »unterschwellig brodelnde Uneinigkeit« frei. Die zuvor angeklungene Gegen
überstellung zwischen Adaptation und Mitigation bildet – an diese Bestandsaufnahme 
anschließend – nur die Spitze des Eisbergs der Auseinandersetzung um erstrebenswerte 
und aussichtsreiche Modi der Krisenbewältigung. 

Ein einflussreicher und zurzeit bereits (wenn auch eher halbherzig) praktizierter 
Vorschlag zur Krisenbeantwortung firmiert unter den Schlagwörtern Ökomodernismus 
oder grüner Fortschritt. Dem entspricht eine prominente Lesart des »leeren Signifikan
ten« der Nachhaltigkeit, in der vorrangig auf die Karte der innovationsgebundenen 
Effizienz(steigerung) gesetzt wird, um das ökonomische Wachstum vom Verbrauch 
natürlicher Ressourcen zu entkoppeln. Treibende Kraft ist hier also – sei es in der sozial- 
libertären (»Green New Deal«) oder in der liberalen (»Green Growth«) Stoßrichtung – 
die grüne Technologie (siehe z.B. das »Ecomodernist-Manifesto« von Asafu-Adjaye, 
Blomquist, Brand et al., 2015, ein Plädoyer für den Einsatz von Atomkraft und Geo- 
Engineering zur Klimawandeleindämmung). Im Unterschied zum mehrheitlich unter
nehmensgetragenen »Green Growth« steht bei dem u.a. von der EU vorangetriebenen 
»Green (New) Deal« die Regulierung des Marktes auf der Agenda (vgl. Adloff & Neckel, 
2019, S. 171f.). Auch die Vertreter*innen des sog. »Good Anthropocene« hängen dem 
Ökomodernismus an. Ihr Optimismus gründet sich auf dem Glauben an die Regene
rierbarkeit ökologischer und atmosphärischer Systeme (trotz massiver menschlicher 
Einwirkungen) einerseits und an die Umsetzbarkeit der technologischen und klimapo
litischen Einhegung des Klimawandels andererseits (Horn & Bergthaller, 2020, S. 85f.). 

Das ökomodernistische Unternehmen geriet von verschiedenen Seiten her in Ver
ruf. Ihm wird eine inhärente Widersprüchlichkeit angelastet (vgl. Cassegård & Thörn, 
2022, S. 47), da es sich »auf genau jener Fortschrittslogik gründet, welche die zu lösen
den Probleme überhaupt erst verursacht hat« (Paech, 2016, S. 79). Mit solcherlei Kom
promissversuchen sitzt man, so weiterhin eine verbreitete Kritik, nach wie vor einem 
Trugbild auf, da unendliches Wachstum auf einem endlichen Planeten nicht realisier
bar ist: »Diese Form des Wirtschaftens, das immer ein Außen braucht, aus dem es Res
sourcen bezieht, implodiert in dem Augenblick, in dem sie sich globalisiert« (Welzer, 
2011a, S. 27). Neben der Externalisierungsdimension des Raums kommt jüngst die der 
Zeit hinzu, man lebt also nicht nurmehr auf Kosten der räumlich, sondern auch der zeit

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

lich Entfernten (vgl. Koschorke, 2008, zit.n. ebd.). Nico Paech (2016, S. 72) pointiert die 
Absurdität der Idee grünen Wachstums im Vergleich mit einer »magischen Diät«, die 
verspricht: »›Friss das Doppelte – und nimm dabei ab!‹« Wäre dieses Unternehmen an 
der Front der Dekarbonisierung von Erfolg gekrönt, was Paech (ebd., S. 71ff.) u.a. an
gesichts von finanziellen, psychologischen und politischen Rebound-Effekten in Zweifel 
zieht, so bringt das Expansionsparadigma zudem unweigerlich weitere ressourcenbezo
gene Missstände hervor. Ein weiterer Einwand betrifft – im Anschluss an die Kritik der 
Risikotechnologien – die Unwägbarkeit der Folgen einer technologischen Regulierung 
des Klimawandels, vor allem mittels Geo-Engineering. In solchen Bestrebungen wird 
die Hybris und »Antiquiertheit« (Anders, 2002 [1956]) des modernen Menschen erkannt, 
welcher sein Verständnis der komplexen Wechselwirkungen zwischen Naturprozessen 
und (zu ihrer Kontrolle eingesetzten) Technologien gnadenlos überschätzt (vgl. Legge
wie & Welzer, 2011, S. 124ff.). Bedenklich ist dies auch aus dem Grunde, dass natürliche 
Systeme aus der Perspektive der Klima- und Erdsystemwissenschaften unberechenbarer 
sind als lange angenommen, besonders unter massiver menschlicher Einwirkung im An
thropozän (Hamilton, 2017).8 Rekapituliert man die genannten Kritikpunkte, wird eine 
traditionsreiche anti-utopische Unterströmung in der Ökologiebewegung erkennbar, lassen 
sie sich doch als Zurückweisung des fortgeschriebenen Verheißungsnarrativs technolo
gisch-materiellen Fortschritts lesen. Dem könnte man mit Sommer und Welzer (2020, 
S. 75) entgegnen, dass der »konventionelle Nachhaltigkeitsdiskurs gerade nicht auf ei
ne alternative Zukunft, auf eine Utopie, sondern auf die Gegenwart und Vergangenheit 
bezogen« ist, wolle man doch mit all diesen Bemühungen letztlich den »status quo« er
halten. Versteht man das Utopische auf diese Weise, setzt dies einen Bruch mit dem Gegebe
nen, hier eine Chiffre für die Orientierung am Wachstum, voraus (vgl. auch Cassegård & 
Thörn, 2022). Entsprechend lässt sich die FFF-Parole »system change, not climate chan
ge« gleichermaßen als Abbreviatur des Utopischen wie als Systemkritik auffassen (siehe 
Levitas, 2011, zur gesellschaftskritischen Funktion der Utopie). 

Wider die Diagnose der Utopievergessenheit, die der grünen Bewegung nachgesagt 
wird, bahnt sich jüngst eine wahrhafte Utopieexpansion an (Görgen & Wendt, 2020b, 
S. 9f.). In ökologisch bewegten Kreisen zirkulieren also zahlreiche utopische Gegenentwür
fe zur materialistischen Lebens- und Wirtschaftsweise, die der »Zivilreligion des Wachstums« 
(Welzer, 2011a, S. 11) abschwören. Beispielhaft für das Bestreben, die Sichtbarkeit (geleb
ter) sozialökologischer Utopien zu erhöhen, steht die von Harald Welzer ins Leben geru
fene FUTUR ZWEI-Initiative.9 Zu den Gegenentwürfen, in denen oftmals die Ebenen der 
Lebensführung und der politisch-ökonomischen Rahmung verschränkt sind, gehören 
z.B. »Degrowth« (Eversberg & Muraca, 2019), »Postwachstumsökonomie« (Paech, 2016), 
»Ökosozialismus« (Löwy, 2016), eine »Gesellschaftsutopie für freie Menschen« (Welzer, 
2020), »Konvivalismus« (Les Convivialistes, 2014), »Buen Vivir« (Acosta, 2012), »ökolo
gische Lebenskunst« (Schmid, 2008), »ein (mediopassives) Resonanzverhältnis« (Rosa, 
2016, 2019) oder die »solidarische Lebensweise« (I.L.A. Kollektiv, 2019). 

8 Hamilton (2017, S. 45) pointiert dies folgendermaßen: »Humans are more powerful; nature is more 
powerful.« 

9 Überhaupt taucht Harald Welzer – so viel darf ich vorwegnehmen – in den von mir geführten Ge
sprächen mehrfach als Stichwortgeber auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 85 

Verlassen wir kurz die Sphäre des Potenziellen, begegnen uns bereits im Hier und 
Heute zahlreiche »Heterotopien« (Foucault, 2021 [1967]) oder sich dem Wachstumsim
perativ verweigernde »reale Utopien« (Wright, 2017), z.B. in Gestalt von Transition-Häu
sern, solidarischer Landwirtschaftsbetriebe oder Repair-Cafés. Von Wright (ebd., S. 11) 
werden reale Utopien als »Institutionen, Verhältnisse und Praktiken« definiert, »die in 
der Welt, wie sie gegenwärtig beschaffen ist, entwickelt werden können, die dabei aber 
die Welt, wie sie sein könnte, vorwegnehmen und dazu beitragen, dass wir uns in die
se Richtung voran bewegen«. Auch die Philosophin Eva von Redecker (2018) argumen
tiert in »Praxis und Revolution«, dass radikaler Wandel nicht dem vereinzelten Indivi
duum zu überantworten ist, sondern von in »Zwischenräumen« gelebten Praktiken aus
geht. Der Schlüssel zur Transformation liegt aus dieser Perspektive, die auch von Welzer 
prominent vertreten wird, in der Ausdehnung widerständiger utopischer Räume. Dem 
Kleinteiligen, Collagen-Haften und Reversiblen wird hier der Vorzug gegeben gegenüber 
»Großprojekten«, etwa der Abschaffung des Kapitalismus, dem Überstülpen eines neuen 
Systems und – erst recht – der Schaffung eines »neuen Menschen«, was gerade aufgrund 
der fundamentalen menschlichen Eigensinnigkeit zum Scheitern verurteilt sei (Welzer, 
2020, S. 77f.). 

In den obengenannten utopischen Entwürfen fungiert die Sicherung der materiel
len Bedürfnisse aller derzeit und künftig Lebender als Grundvoraussetzung. Kleinster 
gemeinsamer Nenner ist ferner »die Auffassung […], dass die natürlichen und sozialen 
Grundlagen des planetarischen Zusammenlebens nicht durch Prozesse einer weiterge
henden Ökonomisierung von Nachhaltigkeit zu schützen sind« (Adloff & Neckel, 2019, 
S. 173). Stattdessen ist eine Begrenzung des Energie- und Ressourcenverbrauchs ange
zeigt, eine »kollektive Selbstbeschränkung« der Privilegierten (Horn & Bergthaller, 2020, 
S. 115), was z.B. auf den Überbegriff der »reduktiven Moderne« (Sommer & Welzer, 2020) 
oder »Postwachstumsökonomie« (Paech, 2016) gebracht wurde. Nicht nur auf das »bloße 
Weniger« zielen diese Entwürfe allerdings, sondern auch auf die Entfaltung »andere[r] 
Beziehungen« zu den Dingen (Lorenz, 2014, S. 72). Dennoch impliziert dies für jene in 
die »imperiale Lebensweise« (Brand & Wissen, 2017) Verstrickten einen gewissen Ver
zicht auf materielle Freiheiten. Kern dieses Unterfangens sind auf Ebene der Lebensfüh
rung minimalistische Praktiken entweder des Reduzierens (etwa durch gemeinschaftli
che Nutzung) oder aber des Erhalts und der Weiterverwertung (z.B. durch Up- und Re
cycling oder Reparaturen). Paech (2016 u.a. S. 40f.) sowie Brand und Welzer (2019) un
terstreichen in diesem Zusammenhang, dass das Aufbruchssignal »von unten« kommen 
müsse, wofür laut Welzer (2011) eine Veränderung der »mentalen Infrastrukturen« von
nöten ist. Die Unwahrscheinlichkeit einer post-kapitalistischen Kehrtwende ausgehend 
von der Regierung wird u.a. damit begründet, »dass der Staat kein neutraler Akteur, son
dern selbst ein kapitalistischer Klassenstaat« sei, der »selbst finanziell und legitimato
risch auf das Gedeihen der kapitalistischen Ökonomie angewiesen« ist (Brand & Welzer, 
2019, S. 325). 

Ein neuralgischer Knotenpunkt, an dem die besprochenen Ansätze zusammenlau
fen, ist ihre Orientierung am zu Erhaltenden und Wiederherzustellenden. Am offensicht
lichsten fällt hierunter die Biosphäre – ob nun vor allem zum Zwecke der menschlichen 
Existenzsicherung oder auch um ihrer selbst willen (darauf kommen wir später noch 
zurück). Über verschiedene Strömungen hinweg ist dem ökologischen Unterfangen ein 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

Bewahrungsimpetus eigen.10 Dies hat wiederum eine Diskussion der Zeitgemäßheit 
herkömmlicher Qualifizierungen des Politischen, etwa des Attributs »konservativ«, 
angestoßen. Nicht nur auf die Biosphäre, sondern auch auf Elemente der Moderne – 
jenseits ihres Expansionsdrangs – dehnt sich dieser Bewahrungsimpetus aus, z.B. in 
der Welzer’schen »Gesellschaftsutopie für freie Menschen« (Welzer, 2020) oder in der 
Beck’schen (2007) Skizze einer »reflexiven Moderne«. Erhaltenswert sind Welzer (2020, 
S. 48) zufolge ihre »zivilisatorischen Errungenschaften«, im Wesentlichen eine liberal- 
demokratische Gesellschaftsordnung und das staatliche Gewaltmonopol. Das Streben 
nach einer nachhaltigen Lebensweise fungiert hier – ebenso wie bei Beck – als eine 
enkeltaugliche Fortschreibung der Aufklärung. 

Betrachten wir nun die Triebfeder der Moderne, die Technologie, so wird diese – 
auch in ihrer »grünen« Variante – im Postwachsspektrum vor der Folie ihrer Kopplung 
an das Wachstumsversprechen tendenziell in einem skeptischen Unterton adressiert. 
Statt auf Großtechnologien setzt Paech (2016, S. 58f., 116) in Referenz auf Ivan Illich so
wie Friedrich Schumacher und Leopold Kohr auf »konvivale« Technologien oder Tech
nologien »mittlerer Reichweite«, die – vereinfacht gesprochen – »zwar die Produktivität 
menschlicher Arbeitskraft erhöhen, diese aber nicht ersetzen«. Kontrovers wird unter 
den Verfechter*innen von »Degrowth« und »Postwachstum« außerdem die Frage ver
handelt, ob eine weltumspannende Krisen bewältigende supranationale Institution zu 
etablieren sei (Beck, 2007, S. 94ff., zur Vision eines ökologischen Kosmopolitismus) oder 
ob stattdessen Lokalisierung und Dezentralisierung (z.B. der Energie- und Lebensmit
telversorgung) angezeigt wären (siehe Paech, 2016, in dessen Entwurf Subsistenz groß
geschrieben wird). Radtke und Renn (2022, S. 39) beobachten diesbezüglich, dass Suf
fizienz-affine Entwürfe tendenziell zur Dezentralisierung neigen, wohingegen im öko
logischen Modernismus ein Hang zur Zentralisierung dominiert (wobei sich diese Aus
richtungen jedoch nicht ausschließen). 

Was die Thematisierung der Krisenbewältigung in der FFF-Bewegung anbelangt, 
diagnostiziert der Soziologe Philipp Staab (2022, S. 131f.) in »Anpassung: Leitmotiv 
der nächsten Gesellschaft« das Vorherrschen eines Willens zur »Entpolitisierung von 
Selbsterhaltungsfragen«, die also »dem politischen Konflikt und damit der demokra
tischen Deliberation zu entziehen sind«. In diesem Sinne sei die Forderung an die 
Regierenden zu verstehen, der Wissenschaft endlich Gehör zu schenken (»Listen to sci
ence!«). Wenn man so will, könne man in der Klimabewegung einen in dieser Hinsicht 
demokratiekritischen Diskurs ausmachen. Ein Zurückstellen partikularer Selbstent
faltungs- zugunsten allgemeiner Selbsterhaltungsanliegen und eine dahingehende 
Neuausrichtung der Demokratie bildet, so Staab (2022 u.a. S. 13), eine Notwendigkeit, um 
vor dem Hintergrund krisenhafter Realitäten zukünftig ein Mindestmaß an individu
ellen und sozialen Freiheitsspielräumen gewährleisten zu können. Skeptisch beäugen 
Adloff und Neckel (2019, S. 177) die Konjunktur expertokratischer Vorstellungen in der 
– hierzulande einst »radikaldemokratisch« gesonnenen – grünen Bewegung. In diesem 
Zusammenhang sprechen sie von einer Dystopie der »Kontrolle« (ebd., S. 175f.) bis hin 

10 So schreiben auch Luisa Neubauer und Maximilian Reimers (2019) in einem Artikel für »Die Welt«: 
»Wenn man so will, sind wir wohl die konservativste Bewegung, die man sich nur vorstellen kann.« 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 87 

zur Etablierung eines »ökologischen Tugendregimes« (ebd., S. 177) als einer dritten mög
lichen Abzweigung und Krisenantwort neben »Modernisierung« und »Transformation«. 
Damit ist eine auf Dauer gestellte autoritäre Notstandsgesetzgebung, die Privilegierung 
bestimmter Gruppen und eine Suspendierung von Grundrechten angesichts (oder unter 
dem Vorwand) von Überlebenskämpfen gemeint. Derlei ist aber offenkundig keines
wegs vereinbar mit den Forderungen von FFF und in Teilen der ökologischen Bewegung 
(etwa im Rahmen der Letzten Generation11 und im Sammelbecken des »Degrowth«, vgl. 
Eversberg & Muraca, 2019, S. 490) werden hingegen Demokratisierungsforderungen 
laut. Auch damit verbunden lassen sich die Anstrengungen von Klimabewegten (z.B. 
im Dunstkreis von FFF) als Impuls zur Politisierung verstehen, wird hierin doch die 
überwiegend als Prämisse politischen Handelns gesetzte »Zivilreligion des Wachstums« 
(Welzer, 2020, S. 11) und das Leben auf Kosten anderer zum Gegenstand politischer 
Aushandlungen erklärt. Nicht um eine Aushebelung der liberalen Demokratie geht 
es dementsprechend, sondern um eine Neuverhandlung ihrer Rahmenbedingungen 
zugunsten der Bewahrung von Lebensgrundlagen. 

Bisher haben wir uns mit diskursiven Szenarien des Katastrophischen und mit 
Krisenantworten beschäftigt. Demgegenüber stehen positiv verfasste Zukunftsvisionen, in 
denen vor allem das Versprechen einer Refokussierung des Wesentlichen und Eigent
lichen aufscheint. Kernelemente sind dabei u.a. Vergemeinschaftungen, Beziehungs
pflege und eine Praxis der Sorge umeinander (was auch nichtmenschliche Lebewesen 
einschließt, vgl. z.B. I.L.A. Kollektiv, 2019, S. 28ff.), außerdem Souveränität über die 
Ressource Zeit (Stichwort »Zeitwohlstand«), Selbstermächtigung – auch kraft der Los
lösung von entfremdenden und überfordernden Konsum- und Besitzzwängen – und 
künstlerische Selbstentfaltung (vgl. z.B. Dallmer, 2020, S. 129ff.). Eine solche Refokus
sierung des Wesentlichen – auch als Eingehen sinnerfüllender und glückbringender 
Resonanzbeziehungen (Rosa, 2016) – hat dabei in diesen Zusammenhängen die Her
stellung klimagerechter Verhältnisse zur Voraussetzung. Wer sich näher mit den unter 
dem Stichwort »gutes Leben für alle« zusammengetragenen Vorschlägen beschäftigt, 
wird feststellen, dass darin wiederholt auf psychologische Theorien und Konzepte zur 
Bestimmung des als Wohlbefinden oder Zufriedenheit fassbaren »Guten« verwiesen 
wird. Um die im Begriff des »guten Lebens für alle« forcierte konzeptuelle Verwobenheit 
des psychologisch und moralisch Guten kreisten dabei bereits in der antiken Philosophie 
rege Diskussionen, wobei sich die Lehren der Eudaimonia und des Hedonismus dia
metral gegenüberstehen (Dallmer, 2020, für eine ausführliche Besprechung). Nicht nur 
westliche, sondern z.B. auch indigene Wissensbestände und Denktraditionen werden 
für zeitgenössische Konturierungen eines »guten Lebens« fruchtbar gemacht (siehe 
Acosta, 2012, zum »Sumak Kawsay«, das 2008 in der Verfassung Ecuadors zum Staats
ziel erklärt wurde). Acosta (2012, S. 196, 202) beruft sich bei seiner Konturierung des 
»Buen Vivir« nicht zuletzt auf – westlichen Vorstellungen von »Entwicklung« zuwider
laufende – indigene Traditionen solidarischen Wirtschaftens und Zusammenlebens.12 
Damit zusammenhängend ist also nicht außer Acht zu lassen, dass dieses zweifach 

11 Im Folgenden abgekürzt als LG. 
12 An einer Gleichsetzung des in westlichen vs. indigenen philosophischen Denktraditionen und On

tologien wurzelnden »Buen Vivir« vs. »Sumak Kawsay« bzw. an einer reduktionistischen, »verwest

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

verstandene »gute Leben« an verschiedenen Orten, für verschiedene soziale Gruppen 
Unterschiedliches beinhalten kann, was mitunter durch die Rede von »der Menschheit« 
verschleiert wird. 

Mit Konkretisierungen des »Buen Vivir« oder »guten Lebens für alle« verwoben 
ist i.d.R. eine Verabschiedung eines verdinglichenden und ausbeuterischen Naturver
hältnisses bis hin zum kritischen (im Gegensatz zum technologischen) Posthumanismus 
(Herbrechter, Callus, Rossini et al., 2022; Horn & Bergthaller, 2020). Dessen Verfech
ter*innen, an vorderster Front seit den 1990er Jahren Bruno Latour und Donna Haraway, 
geht es um eine grundsätzliche ontologische Neujustierung der nach ihrem Dafürhalten 
antiquierten Dichotomien von »Natur« bzw. »Umwelt« vs. »Mensch« und »Natur« bzw. 
»Umwelt« vs. »Kultur« sowie »Objekt« vs. »Subjekt« zugunsten von multiplen Verwo
benheiten (»entanglements«) (Haraway, 2008, 2018).13 Offen bleibt, inwieweit wir als 
Spezies überhaupt in der Lage sind, uns über einen epistemischen Anthropozentrismus 
hinwegzusetzen – auch über die adressierte Ebene der Ontologie lässt sich ja, wie Horn 
und Bergthaller (2020, S. 76) herausstellen, nicht einfach frei verfügen. Mit der Absage 
an den Anthropozentrismus, so die Hoffnung dieser Spielart des Posthumanismus, 
werde man das Problem der Klima- und Umweltkrisen – anders als in den fruchtlosen 
Bemühungen des »alten Klimaregimes« (Latour, 2017) – bei seiner Wurzel packen.14 
Wolle man ihn konsequent in seine Schranken verweisen, erfordere dies auch eine 
Neuverhandlung des bis dato primär menschfokussierten Nachhaltigkeitsbegriffs, wie 
er z.B. tonangebend von der Brundtland-Kommission vorgeschlagen wurde.15 Dem 
stellt Horn (2017, S. 5f.) bspw. eine Konzeption gegenüber, welche die Lebensgrundlagen 
sämtlicher Lebewesen in ihrer Interdependenz einbezieht. Visionen des Zusammen
lebens von Menschen und Nichtmenschen finden sich bei Latour (2018) mit dem 
»Parlament der Dinge«, in indigenen animistischen Kosmologien (vgl. Albers & Franke, 
2016), bei Haraway (2008, 2018), die sich Kombinationen menschlichen und tierischen 
Genmaterials ausmalt (und hierfür den Begriff »making kin« prägt) und Tsing (2018), 
deren einflussreiche anthropologische Studie dies am Beispiel des bevorzugt »in den 
Ruinen des Kapitalismus« gedeihenden japanischen Matsumake-Pilzes ausleuchtet. Auf 

lichenden« und damit verfälschenden Übersetzung des komplexen Ideengeflechts des »Sumak 
Kawsay« als »Buen Vivir« übt z.B. Cuestas-Caza (2018) Kritik. 

13 Dass die Grenzen zwischen Natürlichem und Menschlichem fließend sind, zeigt sich z.B. darin, 
dass menschliche Körper bzw. in diesem Fall ein 70 Kilogramm schwerer »Referenzmann« von ca. 
3.8·1013 Bakterien besiedelt wird (damit in einer ähnlichen Größenordnung wie die Körperzellen) 
(Sender, Fuchs & Milo, 2016). Auch zwischen Natürlichem und Kultürlichem ist eine strenge Grenz
ziehung insofern fragwürdig, als die Summe menschlicher Eingriffe längst zur zerstörerischen Na
turgewalt mutiert und eine von menschlichen Einflüssen unberührte Wildnis, gerade angesichts 
weltumspannender klimatischer Veränderungen, nicht mehr vorhanden ist (Horn, 2017; Horn & 
Bergthaller, 2020). 

14 Mit Horn und Bergthaller (2020, S. 83) kann man einwenden, dass diese Sichtweise eine Verant
wortungsverschleierung befördert. Schließlich sei die Krise »nicht anthropogen, sondern sozio
gen« und nicht von dem Menschen, sondern primär von bestimmten kapitalistischen Gesellschaf
ten befeuert worden. 

15 Von der Brundtland-Kommission wird sie als Entwicklung definiert, die »die Bedürfnisse der Ge
genwart befriedigt, ohne zu riskieren, dass künftige Generationen ihre eigenen Bedürfnisse nicht 
befriedigen können« (Hauff, 1987, S. 46). 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 (Spät-)Moderne sowie umwelt- und klimabezogene Zukunftsdiskurse 89 

dem Terrain der gelebten Utopien ist hier bereits das zaghafte Aufbrechen der Trennung 
zwischen Menschsubjekt und Naturobjekt im Rechtswesen zu beobachten. So fungiert 
z.B. die in den letzten Jahren durch Landwirtschaftsaktivitäten verunreinigte südspa
nische Meerwasserlagune »Mar Menor« seit 2022 als klageberechtigtes Rechtssubjekt 
(vgl. Chorus, 2022). Hiermit werden also menschliche Stellvertreter*innen berechtigt, 
die Selbsterhaltungsinteressen nichtmenschlicher Entitäten zu verteidigen. 

Wenngleich eine solche rechtliche Verankerung zukunftsweisend scheint, stellt sich 
die Grundfrage (deren Beantwortung in den obengenannten Entwürfen z.T. nicht be
friedigend erfolgt), inwieweit man die Interessen aller Lebewesen (sei es ein Mensch, 
eine Kuh, ein Regenwurm oder ein Bakterium) gleich priorisieren möchte und kann. 
Damit einhergehend ist aus analytischer wie umweltethischer und -politischer Sicht zu 
problematisieren, wenn über der legitimen Rede von »entanglement« und der Annahme 
nichtmenschlicher agency die Eigentümlichkeiten von Menschen und Nichtmenschen 
aus dem Blick geraten. Andernfalls läuft man m.E. Gefahr die Schutzbedürftigkeit na
türlicher Entitäten (z.B. des Ökosystems »Mar Menor«) vor schädigenden menschlichen 
Einflüssen, aber auch die Verantwortung der menschlichen Spezies zu verschleiern. Bei
den Umständen Rechnung tragend, der fundamentalen Bezogenheit und Eigentümlich
keit, lässt sich mit Horn und Bergthaller (2020, S. 90ff.) auch die Ansicht relativieren, 
der Mensch sei lediglich ein Naturwesen unter vielen. Angemessener sei es vielmehr ihn 
in seiner zweifachen Verfasstheit als Natur- und Kulturwesen, als »anthropos« und »homo« zu 
betrachten. Auch das menschliche Wirken gerät aus dieser Perspektive zweifach in den 
Blick: als absichtslose »force« (Chakrabarty, 2018), die sich in Gestalt der nicht intendier
ten Auswirkungen des Extraktivismus Bahn bricht, und als absichtsvolle »power« (un
gleich anderen – ebenfalls ihre Umwelt gestaltenden – Spezies hat der Mensch bspw. 
eine eigene Technosphäre geschaffen). Während der ökologische Posthumanismus den 
Menschen als Naturwesen bzw. »anthropos« überbetone und darauf basierend eine »fla
che Hierarchie« der Lebewesen forciere, werde der Mensch im Ökomodernismus als ge
staltender und rationaler »homo« vereinseitigt (Horn & Bergthaller, 2020, S. 90). Sei
ner zweifachen Verfasstheit Rechnung tragend postulieren Horn und Bergthaller (ebd., 
S. 92, H.i.O.) in Abwandlung des ökomodernistischen Narrativs, dass es an der Zeit sei, 
die »absichtslose Kraft des anthropos im Rekurs auf die rationalen und moralischen Fä
higkeiten (power) des homo unter Kontrolle zu bringen«. Kontrolle wird hier jedoch nicht 
im Sinne einer fortgeschriebenen technologischen »Steuerung« verstanden (z.B. durch 
Geo-Engineering), sondern im Sinne eines »Rückbau[s] menschlicher Einwirkung auf 
Landschaften, Klimata, Arten und Meere« (Horn, 2017, S. 2). 

2.2.3 Zusammenfassung: (Spät-)Moderne sowie umwelt- 
und klimabezogene Zukunftsdiskurse 

Wir haben im letzten Abschnitt unterschiedlich geartete, teils quer zueinander gela
gerte, als katastrophisch, apokalyptisch, anti-apokalyptisch oder postapokalyptisch, 
utopisch oder anti-utopisch deklarierte diskursive Zukunftsverhandlungen sowie dis

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Swetlana Fork: Imagination und Bewältigung kollektiver Zukünfte 

kursive Verhandlungen der Wege hin zum Erwünschten gestreift.16 Offenkundig und 
trivialerweise handelt es sich hierbei mitnichten um feststehende Begriffe: Was als 
»Utopie« oder »Dystopie« zu qualifizieren ist, unterliegt normativen Aushandlungen. 
So kann der utopische Charakter des Ökomodernismus z.B. gerade vor der Folie der 
»klassischen« utopischen Fortschrittserzählung behauptet oder – mit Verweis auf eine 
für das Utopische konstitutive Gegenwartsgesellschafts- und damit in diesem Zusam
menhang Wachstumskritik – abgesprochen werden. Auch im Zuge eines radikalisierten 
»biosphärischen Egalitarismus« (Naess, 1973, S. 95, Ü.d.V.) kann das Katastrophische ei
ne Umdeutung erfahren. So argumentiert z.B. Vieria (2022, S. 33), dass die Atwood‘sche 
Trilogie »MaddAddam«, in der ein Großteil der Menschen einem Virus zum Opfer fällt, 
zwar für die Menschheit, nicht aber für andere, in ihrer Lebensführung zuvor erheblich 
behinderte Organismen als Dystopie oder Apokalypse zu interpretieren ist. Die bespro
chenen Entwürfe sind zusammenfassend von Grundfragen danach durchzogen, was 
es zu bewahren oder zu verabschieden gilt, welche Verluste zu erwarten und noch zu 
vermeiden sind, welche Gestaltungsspielräume der menschlichen Spezies überhaupt 
gegeben und welche »systemimmanenten« oder »systemexmanenten« Gestaltungsmög
lichkeiten dabei zu verfolgen sind, aber auch welche Potenziale eines »gutes Lebens für 
alle« – jenseits der bloßen Krisenbewältigung – realisierbar sind. Wie an verschiedenen 
Stellen aufgezeigt, lassen sich diese vielstimmigen sozial distribuierten umwelt- und 
klimabezogenen Verhandlungen dabei in den größeren Rahmen der Zukunftsdiskurs
landschaft der Moderne und Spätmoderne platzieren. In Teilen gehen sie z.B. Hand 
in Hand mit einem spätmodernen Begriff einer Zukunft, die ihren Verheißungs- und 
Gestaltbarkeitscharakter eingebüßt hat und die zum Gegenstand der Sorge geworden 
ist. Im größeren diskursiven Rahmen koexistieren und kursieren, wie eingangs darge
legt, mindestens vier übergeordnete Zugänge zum Zukünftigen: die Akzentuierung der 
Gestaltbarkeit und des Verheißungscharakters (1.), der Ungewissheit und Unwägbarkeit 
(2.), der Sorge und Vorsorge (3.) und der Fürsorge, des Erhalts und der Kontinuität (4.). 

16 Man kann die Grenzziehung zwischen dem Utopischen und Dystopischen infrage stellen, was die 
Schriftstellerin Margaret Atwood veranlasst, von »Ustopien« zu sprechen (Atwood, 2011): In jeg
lichem utopischen Entwurf schwingt (mehr oder weniger subtil) eine Gesellschaftskritik mit und 
umkehrt lassen sich auch in Dystopien Skizzen von gescheiterten utopischen Projekten erkennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007 - am 13.02.2026, 15:00:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401552-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

