
Prozesse kollektiver und individueller 
Selbstverständigung

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit 
Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse

Anja Marschall

Poesie, Beziehung, Zeit – diese Dimensionen prägen alttestamentliche Klage 
auf ganz besondere Weise. Klage ist keine Alltagssprache, sondern Poesie: 
Sprache der Bilder, der Brüche, der sich verdichtenden Zeichen. Sie ist keine 
Alltagssprache, sondern Gebet und somit Beziehungssprache: Rede zu Gott, 
vor Gott, zum Selbst, zu und vor Menschen. Keine Alltagssprache, sondern 
Untagssprache: jenseits der Weltzeit, zwischen den Zeiten, liminal, in und aus 
Krisenzeit, in kultischer Zeit.

Im Folgenden werde ich diese drei Aspekte anhand ausgewählter alttesta­
mentlicher Beispiele näher beleuchten, um im Anschluss daran homiletische 
Impulse zu entfalten. Diese haben zum Ziel, die Tradition der Klage verstärkt 
im Sonntagsgottesdient zu verorten. Als Inspiration dient dabei Henning Lu­
thers vielzitierte Abhandlung „Die Lügen der Tröster“, die auf ihre mögliche 
homiletische Wirkkraft hin untersucht wird.1

1. Sprache: Die Skizze und der Bruch

Klage, wo auch immer sie im Alten Testament begegnet, findet poetisch Aus­
druck. In den Psalmen, im Buch Hiob, in den Klageliedern, im Jeremiabuch – 
überall legt der Parallelismus membrorum mit seiner scheinbaren Redundanz 
auf doppelte und dreifache Weise jeden Gedanken vor die Lesenden. Als be­
stünde Klagepoesie in der Hebräischen Bibel aus formalisierter Wiederholung: 
ein stetiger Wechsel der Glieder, eingebunden in traditionelle und verfremden­
de Metaphern, in einem stabilen Klageformular mit vorgegebenen, aufstreben­
den Stufen: Anrede, Klage, Bitte, Lobgelübde.

So einfach ist es freilich nicht. Das Klageformular ist nicht so starr, wie in der 
alttestamentlichen Forschung bis vor wenigen Jahren angenommen wurde, der 
Parallelismus membrorum ist keineswegs redundant und Metaphern können 
Wirklichkeit nicht nur verfremden, sondern bringen sie oftmals erst treffend zur 
Sprache.

1 Vgl. Henning Luther, Lügen der Tröster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforderung 
für die Seelsorge, in: PT 33.3/1998, 163–176.

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitend habe ich die Klagepoesie als Sprache der sich verdichtenden Zei­
chen charakterisiert. Diesen Ausdruck, der im Parallelismus membrorum seine 
Form findet, bezeichnet Andreas Wagner als „möglichst plastisch präzise“2. 
Gleiches leistet die Metaphorik der Psalmen, die, wie Ernstpeter Maurer unter­
streicht, auf skizzenhafte Weise präzise wird:

[Die althebräische Metaphorik, A.M.] lässt sich vergleichen mit den charakteristischen Ge­
sichtszügen einer Person, die mit wenigen Strichen gezeichnet werden. Jeder Strich ist für 
sich genommen bedeutungslos, doch gerade so setzen die wenigen Züge die Mimik in Gang, 
die Bewegung im Gesicht. […] Daher ist sie [die Skizze, A.M.] wegen ihrer Mehrdeutigkeit 
präzise. Es ist übrigens keine triviale Aufgabe, in einer Skizze die charakteristischen Züge zu 
treffen.3

Maurer kommt zu dem Schluss: „Die Alternative zur Eindeutigkeit ist demnach 
nicht die Vagheit, sondern die sprachliche Sensibilität.“4 Ein Beispiel für diese 
sprachliche Sensibilität der skizzenhaften Poesie bildet der Beginn von Ps 69 
(V. 2f.):

Rette mich, Gott, denn das Wasser geht mir bis zur Næpæš!
Ich bin versunken in tiefen Schlamm und da ist kein fester Grund!
Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen und die Strömung schwemmt mich fort.

Die betende Person versinkt in diesen Versen nicht viermal gleichermaßen in 
Wasser, sondern zeigt in skizzenhaften Metaphern ihre Lage präzise auf. Ich 
versuche eine Übertragung.

„Das Wasser geht mir bis zur Næpæš.“ Meine Lebenskraft ist bedroht.
„Ich bin versunken in tiefen Schlamm.“ Ich komme nicht aus eigener Kraft heraus, ich stecke 
fest und bin gelähmt.
„Da ist kein fester Grund.“ Ich habe keinen Boden unter den Füßen, keinen Ansatzpunkt, 
keinen Handlungsspielraum.
„Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen.“ Die Tiefen des Wassers verweisen auf einen 
Bereich des Meeres, der vergleichbar ist mit dem, was wir heute Tiefsee nennen, und der 
verbunden ist mit Dunkelheit, Schwindel und bedrohlichen Kreaturen. Ich bin umgeben von 
undurchsichtigem Chaos.
„Und die Strömung schwemmt mich fort.“ Ich habe keinerlei Kontrolle und werde in den Tod 
gerissen.

Wenn Metaphern wie hier im Rudel auftreten und um einen Punkt mäandern – 
das bedrohliche Wasser – wird der Gehalt der Verse nicht wiederholt, sondern 
verdichtet. Er wird von Vers zu Vers klarer, bis der nächste Gedanke, die nächste 

2 Andreas Wagner, Der Parallelismus membrorum zwischen poetischer Form und Denkfigur, in: 
ders., Beten und Bekennen. Über Psalmen, Neukirchen-Vluyn 2008, 236–261:252.

3 Ernstpeter Maurer, Die Metapher als eigentliche Rede. Zur Verwicklung von Sprache und 
Wirklichkeit, in: Raphaela J. Meyer zu Hörste-Bührer/Walter Bührer (Hg.), Relationale Er­
kenntnishorizonte in Exegese und Systematischer Theologie (MthSt 129), Leipzig 2018, 33–
54:45f. (Hervorhebung im Original).

4 A.a.O., 40 (Hervorhebung im Original).

118 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotion in den Blick kommt.5 Diese sensible, plastische und sich verdichtende 
Sprache prägt nicht nur die Klagepoesie der Psalmen, sondern auch den Kern 
des Hiobbuchs. Tod Linafelt formuliert in einem aktuellen Aufsatz die berech­
tigte, doch bislang nicht offen gestellte Frage: „Why is there Poetry in the Book 
of Job?“ Warum ist dieser berühmte Mittelteil aus Streitreden, Monologen und 
Gottesreden in Poesie gehalten und nicht in Prosa? Linafelt kommt zu dem 
Schluss, dass die besondere Sprache der Poesie einen Einblick ins Innenleben 
von biblischen Figuren ermöglicht, den die Narrative des Alten Testaments 
meist verwehren. Er schreibt: „Poetry is, in fact, the preferred mode for the ex­
pression of feeling and of thought.“6 Wenn es im Großen und Ganzen nicht um 
Geschichten geht, sondern um Gefühle und Gedanken, greifen die Autorinnen 
und Autoren recht zuverlässig zu Poesie.

Im Falle der Reden Hiobs ist es, unter anderem, die Poesie der Klage. Sie 
drückt das Zusagende ganz anders aus als Prosa es je könnte. Nicht nur mit an­
derer Struktur, sondern mit gänzlich anderer Sprache, die in der verschachtelten 
Struktur der Parallelismen sowie der verschiedenen wechselnden Elemente ei­
nes Klage- und Anklagegebets komplexen Sinn entfaltet. Linafelt bezeichnet die 
hebräische Poesie als verbally inventive.7 Im Poetischen entstehen Sprachmög­
lichkeiten und damit Denkmöglichkeiten.8 Ohne diese wären einige Gedanken­
spiele des Hiobbuches buchstäblich undenkbar.

Auch die aktuelle Traumaforschung zu Klagetexten, wie sie etwa auch von 
einigen Autor:innen dieses Bandes vertreten wird, entfaltet sich entlang dieser 
sprach- und gedankenfördernden Kraft der Klagepoesie. Ich möchte hier vor 
allem auf einen strukturellen Punkt eingehen, in dem die Poesie der Klage und 
die Sprache angesichts von Traumata Parallelen aufweisen.9 Alltagssprache wird 
von Trauma-Betroffenen oftmals als nicht geeignet empfunden, traumatische 
Erfahrungen auszudrücken. Aus diesem Grund beginnen viele Traumatisierte 
die Erzählung ihrer Geschichte mit der Zeit vor dem Trauma, die durch einen 
Riss, der den vorherigen Eindruck der Ordnung und Kontinuität zerstört hat, 
vom Jetzt geschieden ist. Nicht das Trauma selbst steht somit im Zentrum der 
Erzählung, sondern der Riss, den es hinterlassen hat.

5 Zum Parallelismus membrorum als Form des Empfindungsausdrucks vgl. bereits Johann 
Gottfried Herder, Vom Geist der ebräischen Poesie, Deßau 1782, 24. Zur Kritik daran sowie 
der prägnanten Herleitung, dass es sich beim Parallelismus membrorum primär um eine 
Ausdrucksform für Gedanken handelt, vgl. Wagner, Der Parallelismus membrorum.

6 Tod Linafelt, Why is There Poetry in the Book of Job?, in: JBL 140.4/2021, 689.
7 Ebd.
8 Auch Andreas Wagner zählt zu den zentralen kognitiv-noetischen Leistungen des Parallelismus 

„die Eröffnung eines Erkenntnisraumes, in dem sich das Verstehen hin und her bewegen kann 
und das damit eine dynamische Dimension hat“. Wagner, Der Parallelismus membrorum, 252.

9 Vgl. zum folgenden Abschnitt auch die längeren Ausführungen in Anja Marschall, Klage als 
Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch (FAT II 151), Tübingen 2024, 
insbesondere 42–48.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 119

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Sprachlosigkeit von Traumatisierten in Bezug auf das Trauma ist nicht 
immer umfassend. Oft erscheinen auch Formen der Erzählung, die als rup­
turing speech bezeichnet werden.10 Sie zeichnen sich durch Veränderungen 
des Sprachrhythmus, Inkohärenz des Inhalts oder Szenenhaftigkeit der Schil­
derung aus. So lassen sich Lücken, Umbrüche, Wiederholungen und Aporien 
als sprachliche Encodierung des Traumas verstehen.11 Dabei wird nicht nur das 
Trauma, sondern auch die Vorgeschichte nachträglich inszeniert.12

In den Klagepsalmen muss die Ruptur im Erleben der Leidenden nicht 
plausibiliert werden, sondern kann als sprachlicher Bruch Abbildung finden. 
Der Bruch trennt die Zeit vor der Krise, ausgezeichnet durch Sicherheit und 
Gottesgewissheit, von der gegenwärtig erfahrenen Zeit der Verstörung und der 
Gottesferne. Dieser formal durch eine Leerstelle abgebildete Riss bildet das her­
ausragendste und vielleicht seltsamste Element der Klagegebete: der sogenannte 
Stimmungsumschwung. Es handelt sich um einen formalen Umbruch von Klage 
zu Lob oder Dank oder von Lob zu Klage.

Der bekannte Riss innerhalb des Gebets bildet zum einen ein Ringen um 
Sprache, Sinn, Selbst- und Weltbild angesichts von dramatischen Krisen ab.13 
Zum anderen ist das Klagegebet aufgrund der Form des Bruchs besonders 
geeignet, inkohärentem, bislang undeutbarem Erleben Ausdruck zu verleihen. 
Der traditionell anerkannte Vorgang der Klage ermöglicht zudem den Betenden 
der Hebräischen Bibel, in einer Krisensituation auf bewährte und bekannte 
Worte zurückzugreifen und diese auf sich selbst zu beziehen. Leidende, die sich 
in alttestamentliche Klagesprache einfinden, sind in der Tradition der Klage 
aufgehoben. Sie sind nicht allein mit ihrem Leid und ihrer Klage. Insbesondere 
die Adressierung Gottes und der daraus folgende Ablauf von Ich‑, Feind‑, und 
Gottklage leisten im Gebet einen wesentlichen Beitrag zur Sprachfindung. Auch 
durch die Tradition getragene formelhafte Gebets-Idiome helfen bei der An­
nahme eines Gebetsnarrativs, das Einstiegshilfe zur Eigenformulierung leisten 
kann.

Nicht allein sind die Betenden auch während ihres Klageausdrucks. Es ist 
eine öffentliche Poesie. Die kultische Verortung der Volksklagetexte ist inzwi­
schen nicht mehr unumstritten, doch steht fest, dass viele kollektive Texte 

10 Vgl. auch Pia Andreatta, Diskontinuitätssprung und Ruptur. Traumatischer Bruch und 
Wachstum, in: ZPPM 7.1/2009, 49–59:51; Guido Flatten, Posttraumatische Belastungsstörun­
gen, in: Günter Schiepek (Hg.), Neurobiologie der Psychotherapie, Stuttgart 22011, 450–
471:463; Gottfried Fischer/Peter Riedesser, Lehrbuch der Psychotraumatologie (UTB für Wis­
senschaft 8165), München/Basel 1998, 94–96.

11 Vgl. Elizabeth Boase/Christopher Frechette, Defining „Trauma“ as a Useful Lens for Biblical 
Interpretation, in: Elizabeth Boase/Christopher Frechette (Hg.), Bible through the Lens of 
Trauma (Semeia Studies 86), Atlanta GA 2016, 1–23:11–13.

12 Vgl. Hermann Mitterhofer, Trauma – Ereignis – Symptom, in: ZPPM 7.1/2009, 70f.
13 Vgl. auch Nikolett Móricz, Wie die Verwundeten – derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phäno­

menologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 (FRLANT 282), Göttingen 2021, 
43.

120 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht bald kultisch in Trauer- und Gedenkfeiern genutzt wurden. Sollte es sich 
um literarische Produkte handeln, so dann doch um solche, die kurz darauf 
Gehör großer Gruppen innerhalb eines kultischen Geschehens fanden.14 Wie 
sieht es nun mit der sog. individuellen oder persönlichen Klage aus? Es ist 
wahrscheinlich, dass einige der alttestamentlichen individuellen Klagegebete 
laut vor einer Kleingruppe vorgetragen wurden, die mit den Worten teils direkt, 
teils indirekt angesprochen wurde und deren Mitglieder folglich auch an der 
weiteren Entwicklung der Situation des klagenden Menschen beteiligt waren. 
Somit sollte die Klage der Psalmen auch in diesen Fällen nicht im modernen 
Sinne als privates Gebet verstanden werden, sondern als persönliches Gebet 
innerhalb einer Gemeinschaft.15

2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen

2.1 Selbst und Leib

Im Zuge eines Klagegebetes werden verschiedenste Beziehungen angesprochen 
und bearbeitet: die Relation zum Selbst, zu den Mitmenschen sowie zu Gott. 
Das Alte Testament kennt eine Form der Klage, in der die Gottesbeziehung auf 
besonders dramatische Weise in den Blick genommen wird. Sie findet sich in 
Texten, die der Tradition der psalms of complaint angehören. Diese Psalmen 
(vgl. u.a. Ps 22) zeichnen sich durch drastische Gott-Klage aus, die Gott ganz 
oder teilweise für die Situation der Betenden verantwortlich macht; im Gegen­
satz zu psalms of plea, in denen die Notlage vor Gott gebracht wird, ohne Gott 
für das Leiden anzuklagen (vgl. u.a. Ps 9–10).16 Durch einen deutlichen Anteil 
an Gott-Klage streiten die Klagenden in der Complaint-Tradition nicht nur mit, 
sondern auch gegen Gott. Es handelt sich um radikalen Protest, der in der Lage 
ist, die vorherrschende Gottes- und Weltsicht grundlegend in Frage zu stellen.17 
Auch Hiob nutzt diese Form der Anklage für sich, steigert sie auf drastische 
Weise und reflektiert zudem den Sinn dieser Art der Anrede Gottes.

Allen Klagetexten der Hebräischen Bibel und so auch den Texten der Com­
plaint-Tradition ist eigen, dass sie sich in erster Linie leiblicher Metaphern 

14 Bezüglich der Entstehungstheorien vgl. Konrad Schmid, Literaturgeschichte des Alten Testa­
ments. Eine Einführung, Darmstadt 2008, 116. Zum Verhältnis von Sitz im Leben und Sitz in 
der Literatur des Psalters vgl. Serge Frolov, Sitz im Leben vs. Sitz in der Literatur, in: Ariel 
Feldman/Timothy Sandoval (Hg.), Petitioners, Penitents, and Poets. On Prayer and Praying 
in Second Temple Judaism (BZAW 524), Berlin 2020, 43–67.

15 Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 9–13.
16 Vgl. Craig Broyles, The Conflict of Faith and Experience. A Form-Critical and Theological 

Study (JSOT.S 52), Sheffield 1989, zusammenfassend 52f.
17 Vgl. Carleen Mandolfo, God in the Dock. Dialogic Tension in the Psalms of Lament (A 

Continuum Imprint 357), London 2002, 161.177f.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 121

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedienen.18 Der Leib19 der Betenden steht mit anderen Menschen sowie mit 
Gott in Beziehung: Feinde malträtieren den Leib, Gott wirkt ebenfalls auf ihn 
ein und die betende Person beobachtet all diese Eindrücke und formuliert 
ihr Leid wiederum stets leibbezogen gegenüber Gott und Menschen aus. Wie 
vordergründig dieser leibliche Ausdruck ist, zeigt sich in einem Blick auf kol­
lektive Klage. Denn selbst das Kollektiv der Volksklagepsalmen beschreibt das 
gemeinsame Leiden als ein leibliches. So formuliert der kollektive psalm of 
complaint Ps 44 (V. 26): „Im Staub zerfließt unsere Næpæš, und an der Erde 
klebt unser Unterleib.“

Wenn das Volk leidet, leidet sein Leib wie ein Leib. Die Gruppe benennt 
hier nur eine Næpæš, nur einen Unterleib (Bæṭæn), weil es um die Lebenskraft, 
das Überleben und die Zukunft des Volkes geht. Bæṭæn ist der Mutterleib, dem 
durch Gott Zukunft eröffnet oder verschlossen wird. Die Næpæš ist nicht nur 
die Lebenskraft der Menschen, sondern auch ihr kultischer Beziehungspunkt zu 
Gott. Leben, Gottesbeziehung und Zukunft des Gottesvolks stehen in Ps 44 auf 
dem Spiel.20

Interessanterweise erfährt das Leiden der Betenden auf diese Weise in der 
althebräischen Klagepoesie nicht nur leiblichen Ausdruck, sondern die Beten­
den erfahren in der Auseinandersetzung mit ihren leiblichen Regungen auch 
leibliche Impulse. Die Betrachtung der Selbst-Beziehung anhand des eigenen 
Leibes wird zum Katalysator der Auseinandersetzung mit der Gottesbeziehung, 
wenn in einigen Klagetexten der Impuls, sich Gott durch Klage zuzuwenden, 
vom Leib des betenden Menschen ausgeht. Ruaḥ, Næpæš oder auch andere 
Anteile des Leibes richten die Aufmerksamkeit auf sich und ihr Leiden an Got­
tesferne: Die Næpæš schreit (Ps 42,2), dürstet (Ps 42,3), ekelt sich (Hi 10,1), ist 
leidgesättigt (Ps 88,4) oder verbittert (Hi 7,11), die Ruaḥ ist verengt (Hi 7,11). Die 

18 Vgl. Danilo Verde, Trauma, Poetry and the Body. On Psalter’s Own Words for Wounds, in: 
Biblica 101.2/2020, 208–230; Susanne Gillmayr-Bucher, Body Images in the Psalms, in: JSOT 
28.3/2004, 301–326.

19 Leib ist als eigene Körperlichkeit definiert, die subjektiv erfahren und beschrieben werden 
kann. Er ist der Ort des affektiven Betroffenseins, an dem der Körper dem Menschen selbst 
spürbar wird. Die Leiblichkeit lässt sich auch in Bezug auf die Interaktion mit anderen 
erweitern. Vgl. Hilge Landweer, Denken in Raumkategorien. Situation, Leib und Ausdruck bei 
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz, in: Aida Bosch/Joachim Fischer/Robert Gugutzer 
(Hg.), Körper – Leib – Sozialität. Philosophische Anthropologie und Leibphänomenologie: 
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz im Dialog (Vital Turn: Leib, Körper, Emotionen), 
Wiesbaden 2022, 147: „Streng genommen bedarf die Charakterisierung, Leib sei dasjenige, 
was man von sich spüre und sich in der Perspektive der 1. Person erschließe, einer Ergänzung. 
Der Leib kann in der Interaktion mit anderen aus der Perspektive eines Du, also einer 2. 
Person, und auch im Plural als Wir und als Ihr erfahren werden.“ Auch dies bildet sich im 
Alten Testament ab (vgl. Ps 44,26). Zur Anwendung des Leibbegriffs auf die Leibsphäre des 
Menschen in der Hebräischen Bibel vgl. Bernd Janowski, Anthropologie des Alten Testaments. 
Grundfragen – Kontexte – Themenfelder, Tübingen 2019, 137f.

20 Zur Übersetzung, Exegese und Interpretation von Ps 44 vgl. Marschall, Klage als Ausdruck 
und Aneignung, 141–189.

122 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstwahrnehmung erfolgt daraufhin vom Inneren des Leibes nach außen:21 

vom Leib zu den Auswirkungen des sozialen Umfelds, über die eigene Position 
darin bis zu den Auswirkungen der Gottesbeziehung bzw. der Ferne Gottes.

Der von Linafelt beschriebene Erfindungsgeist, der aus Klagesprache er­
wächst, lässt sich an dieser Stelle besonders eindrücklich beobachten, denn 
im weiteren Verlauf des Gebets können wir den Betenden regelrecht beim 
Denken zuhören. Der Fortgang der niedergeschriebenen Klagegebete bildet 
ab, wie die leibliche Wahrnehmung zu gedanklicher Auseinandersetzung führt 
und diese wiederum zur Akzeptanz der eigenen Gottesbedürftigkeit leitet. In 
der Beobachtung der verschiedenen leiblichen Aspekte des Leidens erleben 
die Betenden ihr Bedürfnis nach Gottesnähe auf intensivierte Weise und erken­
nen die andauernde Gottesferne als Grund ihres Leidens. In allen genannten 
Textstellen, Ps 42–43; 44; 88; Hi 7 und Hi 10, geben die Betenden schließlich 
dem Streben nach einer Annäherung zu Gott nach, indem sie klagen und sich 
mit dem Gebet Gott annähern. Die Gott alarmierende Klage entspricht dem 
Drängen der leiblichen Regungen nach Anerkennung und sprachlichem Aus­
druck, indem die Klagenden ihr Leiden vor Gott benennen. Die Klageelemente 
Protest, Anklage und Bitte versprachlichen performativ die eigene Hinwendung 
zu Gott und führen zugleich die notwendige göttliche Bewegung vor Augen. So 
befreit dieser Ausdruck wiederum verstärkt zur Wahrnehmung und Reflexion 
theologischer und sozialer Aspekte des Leidens.

2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen

Die skizzenhafte Sprache der alttestamentlichen Klage nutzt die verschiedenen 
Elemente des Klagegebets auf gleichzeitig suchende und zielgerichtete Art und 
Weise. Dabei ringt sie um die Darstellung des Eigenen und um das Verständnis 
und Mitleid der Anderen: der Umstehenden und der Gottheit. Im Zuge dieses 
Ringens gibt die Poesie der Complaint-Tradition nicht nur Emotionen und 
Erfahrungen Raum, sondern auch Fragen, Argumenten und Gedankenspielen. 
Die Klagegebete, die diese Möglichkeit nutzen und versprachlichen, sind alle­
samt Ausdruck für die Vielfalt der Form des Klagegebets.

Im Verlauf des Gebets schlägt sich das Nachdenken über die eigene Situation 
und die persönliche Gottesbeziehung in verschiedenen formalen und inhaltli­
chen Auffälligkeiten nieder, so nicht selten in an Gott gerichteten theologischen 
und existenziellen Fragen, die die klassische Klagestruktur unterbrechen:

Tust du an den Toten ein Wunder oder stehen die Schatten auf, dich zu preisen? (Ps 88,11)
Ist das gut für dich, dass du Unrecht tust, dass du das Produkt deiner eigenen Hände 
verachtest und du über dem Rat der Gottlosen leuchtest? (Hi 10,4f., vgl. auch V. 18.20)

21 Innen meint hier nicht die Psyche im Gegensatz zum Leib, sondern leibliche Phänomene, die 
in der Sprache der Hebräischen Bibel auf gedankliche und emotionale Vorgänge verweisen.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 123

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In den Texten der Complaint-Tradition entscheidet sich die Form der Klage 
an dem Erleben der eigenen Situation: der Selbsteinschätzung sowie der Gottes­
beziehung. Die Gedanken der Betenden anlässlich ihrer Krise sind ausschlagge­
bend für den Verlauf des Psalms und die Form der Klage. Ob beispielsweise 
ein sog. Stimmungsumschwung stattfindet oder nicht, hängt von den existenzi­
ellen und theologischen Überlegungen der Betenden ab. So endet Ps 88 in der 
Ausformulierung zugespitzter Anklage, die das Gebet ganz ohne Umschwung 
abschließt. Das Fehlen der formalen Darstellung des lebensgeschichtlichen Um­
bruchs in diesem Psalm lässt sich als Folge der Abwärtsspirale des sinnlosen 
Leidens in Gottesferne begreifen, das sämtliche Gedanken und Emotionen in 
seinem Bann hält und immer wieder um sich selbst kreisen lässt. Die gewählten 
Worte und die ungewöhnliche Form von Ps 88 (nahezu ohne Bitten, ohne 
Lobgelübde) sind das poetische und formale Abbild dieses Vorgangs.22

Das Klagegebet legt sich den Leidenden der Hebräischen Bibel nahe, weil 
es der angemessene Ausdruck angesichts von Leiden ist. Die Auflösung des 
Leidens ist darin nicht automatisch inbegriffen, sie ist allenfalls als Hoffnungs­
moment im Blick. Die Betenden bringen ihre inkohärent gewordene Geschich­
te vor Gott und beschreiben sich zugleich als von Gott bestimmt. Indem die 
Leidenden ihre Abhängigkeit von Gott oder auch ihr Leiden an Gott darlegen, 
klagen sie Gottes Anwesenheit innerhalb der Gott-Mensch-Beziehung ein. Sie 
nehmen Gott in die Verantwortung, sich fürsorgend um seine Geschöpfe zu 
kümmern.

Im Vollzug der Klage wird ein Ringen um Sprache deutlich, die innerhalb 
der Möglichkeiten des Klagegebets angemessen von und zu Gott spricht. Und 
doch, indem die Betenden Gott auf dessen Widersprüchlichkeit, Feindschaft 
oder Abwesenheit ansprechen, riskieren sie sowohl die bisherige Identität mit 
ihrer Geschichte als auch Gottesbild und Gottesbeziehung. Dieses der Klage 
inhärente Risiko hat Scott Ellington besonders klar auf den Punkt gebracht. Zu 
klagen riskiert nach Ellington Wahrheit und erfordert daher Mut.23 Mit der In­
fragestellung des bisher theologisch Wahren riskiere der klagende Mensch den 
Zerfall der bekannten Welt und die absolute Zerstörung der Gottesbeziehung. 
Das Risiko entspringt nach Ellington der Möglichkeit, dass Gott auf die Klage 
nicht antwortet und verborgen bleibt. Nur im Auf-sich-Nehmen dieser Gefahr 
und in der Hoffnung auf Annahme und Beantwortung der Klage kann sich der 
leidende Mensch s. E. in Richtung des Neuen, einer Vertiefung der Gottesbezie­

22 Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 217–222.
23 Vgl. Scott Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament (Prince­

ton Theological Monograph Series 98), Eugene OR 2008. Vgl. auch Walter Brueggemann, A 
Shape for Old Testament Theology, II. Embrace of Pain, in: CBQ 47/1985, 395–415; Samuel 
Eugene Balentine, Prayer in the Hebrew Bible. The Drama of Divine-Human Dialogue (Over­
tures to Biblical Theology), Minneapolis 1993, 148: „It [the lament, A. M.] risks confrontation 
with God in a way that permits a newness, both in the complainant and in God.“

124 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hung und einer sinnhaften eigenen Geschichte bewegen. Die Sprache der Klage 
erlebt Ellington als konstruktiv, innovativ und suchend:

The language of lament does that which is impossible for ordinary language; it destroys one 
world while laying the groundwork for the birth of another. It exhausts the familiar religious 
speech of form and safety, straining to find new words for a new reality.24

Ohne theologisches und in der Konsequenz auch persönliches Risiko wäre die 
Klage für Ellington reine Rhetorik und kaum mehr als eine Einleitung zum 
Lobpreis.25 Dieses gravierende Risiko nehmen die Betenden um der Gottesbe­
ziehung willen auf sich. Für die Klagenden bietet die Anklage Gottes die einzige 
verfügbare Möglichkeit zur Fortsetzung der Gottesbeziehung.26

Die Dialogizität der Klage betrifft nicht nur die Gottesbeziehung, sondern 
auch innere Regungen und deren Wahrnehmung. Der betende Mensch tritt 
zu sich selbst in Beziehung – und er tut dies vor Mitmenschen. Umstehende 
werden als Hörende mitbedacht und in die Klage einbezogen. Der Protagonist 
des Hiobbuches zeigt in seinen langen Klageabschnitten, welch wesentliche 
Rolle selbstreflexive und soziale Beziehungen im Gebet spielen können. Wäh­
rend die Reaktion des Umfelds in der Klage für gewöhnlich nicht eindeutig 
abgebildet wird, formuliert das Hiobbuch die Erwiderungen der Freunde zum 
Dialog aus. Es ist ein umfassendes Zeugnis vom Widerstreit klagender Welt- 
und Gottesanfechtung mit weisheitlicher Tradition. Untagssprache aufseiten 
Hiobs, weisheitliche Alltagssprache aufseiten der Freunde. Im Zuge einer jeden 
Klage werden die Mitmenschen mit dem Leiden des Betenden im Horizont 
seiner Relationalität konfrontiert – also im Horizont seiner Gottesbeziehung 
und auch seiner mitmenschlichen Beziehungen – und sie werden aufgefordert, 
in den Klagepsalmen indirekt, in den Klagen Hiobs direkt, ihn als Mitglied der 
Gesellschaft anzuerkennen und erneut einzubinden.

2.3 Verlust der Klage

Auch heute noch beten wir Psalmen in Gottesdiensten in Gemeinschaft. Doch 
wir beten und predigen unsere Traditionstexte sehr selektiv. Es ist wenig er­
staunlich, dass es die Klagepoesie mitsamt ihren vielschichtigen, skizzenhaften 
Metaphern und ihrer sprachlichen wie auch formalen Brüchigkeit nicht häu­
figer in einen gewöhnlichen Sonntagsgottesdienst schafft. Insbesondere Gott-

24 Vgl. Ellington, Risking Truth, 26.
25 Vgl. a.a.O., 92.
26 Nach Goldingay ist auch die Möglichkeit zu erneutem Gotteslob keine Wiederherstellung, 

sondern ein Punkt innerhalb der Gottesbeziehungsspirale, in deren Verlauf der betende 
Mensch immer wieder mit Gottesbild und Wirklichkeitserleben ringt und die ihn stets in 
veränderter Lage zurücklässt. Vgl. John Goldingay, The Dynamic Cycle of Praise and Prayer in 
the Psalms, in: JSOT 20/1981, 85–90.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 125

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klage findet sich in der gegenwärtigen „Ordnung gottesdienstlicher Texte und 
Lieder der EKD“ in nur einem Predigttext (Ps 85) und, durch Kürzung abgemil­
dert, in zwei Psalm-Gebeten (Ps 22 zu Karfreitag und Ps 88 zu Karsamstag).27 

Die Hiob-Perikopen kommen ohne Gott-Klage aus.
In der bisherigen Auswahl insbesondere der Predigttexte scheint eine Scheu 

vor direkter Gott-Klage vorzuliegen. Diese Scheu hemmt auch den Impuls, 
Gott in der Inszenierung der Predigt klagend zu adressieren und mit Gott 
zu streiten. Die vorhandenen Klagetexte der Gottesdienstordnung sprechen, 
anders als die genutzten Lob-Texte, über Gott und laden wiederum zu einem 
Reden-Über, entgegen einem Reden-In, ein. Damit können auch die beschrie­
benen konstruktiven Formen des Umgangs, von leiblicher Wahrnehmung zu 
theologischer Reflexion, von Zerrissenheit zu Geborgenheit gerade in Zerris­
senheit, nicht auf gleiche Weise zugänglich werden.

In der Anrede Gottes ereignet sich eine andere Form der Kommunikation als 
in der Rede über Gott, da sich die predigende Person selbst in die Beziehung 
zu Gott stellt und sich der Offenheit dieses Dialogs ausliefert. Diese Form 
der Kommunikation entspricht den Gott-Klagen der Hebräischen Bibel, die 
das Gespräch mit Gott vor involvierten Mitmenschen eröffnen und in denen 
sich Gebet, Reflexion und Streit interdependent ereignen. Dabei qualifiziert 
alttestamentlich inspirierte Klage auch leibliche Eindrücke und Emotionen wie 
Verzweiflung, Wut, Ohnmacht und Angst als religiöse Erfahrungen und ermun­
tert dazu, diese nicht aus der Gottesbeziehung herauszunehmen, sondern nach 
biblischem Vorbild auf Gott zu beziehen.

Walter Brueggemann hat die mangelnde liturgische Verwendung der drasti­
schen und vielschichtigen Klagetexte des Alten Testaments als „costly loss of 
lament“28 bezeichnet. Was verliert jedes einzelne Gemeindeglied nach Bruegge­
mann, wenn die Klagetradition mitsamt ihren Brüchen und ihrer skizzenhaften 
Poesie ausgeblendet wird? Nicht weniger als die Möglichkeit einer genuinen 
Bundesbeziehung („genuine covenant interaction“).29 Weil einer der Bündnis­
partner, der Mensch, seine Stimme verloren hat bzw. nur dem Lob widmen 
darf, gerät die Gott-Mensch-Beziehung in Schieflage. Seines Erachtens ist eine 
derart verzerrte Bundesbeziehung ausgezeichnet durch Verdrängung, Vertu­
schung und unreflektiertes Ja-Sagen.30 Was gäbe es zu gewinnen? Mit Henning 
Luther gesprochen ließe sich der Trost gewinnen, der daraus hervorgeht, die 

27 Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band.
28 Vgl. den gleichnamigen Aufsatz, The Costly Loss of Lament, erstmalig publiziert in: JSOT 

36/1986, 57–71, der kürzlich in einer Schriftensammlung erneut herausgegeben wurde: Walter 
Brueggemann, Our Hearts Wait. Worshipping Through Praise and Lament in the Psalms, 
Louisville KY 2022; Vgl. auch ders., The Message of the Psalms. A Theological Commentary 
(Augsburg Old Testament Studies), Minneapolis 1984, 51–53.

29 Vgl. Brueggemann, Our Hearts Wait, 140.
30 Vgl. ebd.

126 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brüchigkeit der Welt ansprechen zu dürfen.31 Brueggemann formuliert, worauf 
Klagepsalmen insistieren: 

Things are not right in the present arrangement. They need not stay this way and can 
be changed. The speaker will not accept them in this way, for the present arrangement is 
intolerable. It is God’s obligation to change things.32

Der Dialog mit Gott, der in der Bundesbeziehung grundgelegt ist, wird in einer 
Gebetspraxis, die Klage auf selbstverständliche Weise einschließt, menschli­
cherseits eingelöst. Klage hat nach Brueggemann zudem auch eine soziale 
Funktion. Während in einer klagelosen Glaubenspraxis soziale Kontrolle sank­
tioniert werde, könne im Anteilnehmen an der Klage einer einzelnen Person 
die Brüchigkeit der Welt, die durch die Person akut erfahren wird, sozial 
angenommen werden. Dabei wird anerkannt, dass alle Abschnitte des Lebens 
formgerecht (in der Form der Klage erzählbar und in der Tradition verankert) 
und somit gemeinschaftlich und religiös bedeutungsvoll sind.33

3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz

Diese Aspekte deuten bereits an, warum es sinnvoll sein könnte, Klagegebete 
samt Gott-Klage zu predigen und nicht nur im Seelsorgegespräch oder einem 
Gottesdienst anlässlich einer Krisensituation zu beten. Angesichts von Bruegge­
manns theologischer Einschätzung erscheint es geraten, zum einen mehr über 
Klage und ihre Funktion zu reden und zum anderen als predigende Person 
auch exemplarisch zu klagen und so der Klagetradition auf zweifache Weise 
ihren Platz im Glaubensvollzug zuzuerkennen.

Dabei können die Schwierigkeiten, die einem Klagegebet inhärent sind, als 
Stärken desselben erkannt werden. Es ist zunächst nachvollziehbar, dass die 
sprachliche und formale Brüchigkeit der althebräischen Gebetssprache alltags­
untauglich erscheint. Ich habe die Klagesprache eingangs dezidiert nicht als 
Alltagssprache, sondern als Poesie, Gebetssprache und Untagssprache bezeich­
net. Als letztere hat sie bereits in Gottesdiensten angesichts von Katastrophen 
Eingang gefunden. Kimberly Wagner hat in ihren Publikationen aufgezeigt, 
welche Potenziale Gottesdienste anlässlich kollektiver Unglücke entfalten kön­
nen, wenn mittels der Predigt die Brüchigkeit des Traumaerlebens inkludiert 
und das Leid offen angesprochen wird. Die Verkündigung erfolgt in der Span­
nung zwischen dem Schmerz der Gegenwart und der Zusage von Gottes Gnade 
und Erlösung. Dabei bleiben beide Seiten als gültige, koexistierende Realitäten 

31 Vgl. Luther, Lügen der Tröster, 165.170.
32 Brueggemann, Our Hearts Wait, 142.
33 Vgl. a.a.O., 133f.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 127

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Blick.34 Formal empfiehlt sie die Predigt-Formen Snapshot (Schnappschuss) 
und Frayed-Edges (ausgefranste Kanten). Bei einer Snapshot-Predigt werden 
unverbunden und skizzenhaft Moves als Fragmente ein und derselben Existenz 
nebeneinandergestellt, ohne Überleitungen, Erklärungen oder narrativen Rah­
men. Die Predigt mit ausgefransten Kanten ist sprachlich nicht glatt gefeilt, 
ohne klares Happy End, in einer Art liminalem Zustand des Noch-Nicht, ohne 
das Schon-Jetzt ganz einzulösen.35 Beides sind eindrucksvolle Beschreibungen 
einer klassischen Klageform, umgesetzt in Predigt.

Dabei gibt die Tradition der alttestamentlichen Klage nicht nur dem Frag­
mentarischen eine Form, sondern umfasst durch die Auseinandersetzung mit 
der Zerrissenheit des Daseins ebenso den Beginn einer Neuerzählung von 
Geschichte und Beziehung. Im Zuge der klagenden Beschäftigung mit der zeitli­
chen Dimension des Daseins, des Leidens und der Relationalität, zeigt sich in 
den Klagegebeten ein konstruktiver Umgang mit Zeit, der in der homiletischen 
Inszenierung strukturell wie auch inhaltlich fruchtbar gemacht werden kann.

Zunächst ist Klage schlichtweg Selbstverortung in der Zeit. Sie benennt das 
Leiden im Jetzt. Der Mensch kann sich als zeitliches Wesen erzählen und be­
ginnen, sich selbst wieder prozessual zu verstehen. Dabei wird auch die Vergan­
genheit als Teil der Geschichte anerkannt und oftmals zugleich argumentativ 
genutzt. Die Erzählung des leidenden Menschen beginnt meist nicht im Jetzt 
des Leidens, sondern in der heilvollen Vergangenheit. Diese wird als Teil der 
Geschichte erzählt, auch wenn sie der Gegenwart zu widersprechen scheint. 
Im Gesamtzusammenhang des Gebets dient die Vergangenheit als Einstieg der 
Klage: zur Erinnerung Gottes (Ps 42,10; 44,25), zum Protest gegen die Gegen­
wart oder die Inkongruenz des Ergehens (Ps 44,10), als Anklage Gottes für 
eine unverdiente oder unverstehbare Wendung des Geschicks (Ps 44,2–9; 88,2). 
Die Vergangenheit erinnert die Betenden zudem an die Existenz einer Zeit 
jenseits des Leidens (Ps 42,5f.). Insbesondere die Volksklagepsalmen ordnen die 
Betenden in eine Geschichte ein, die die einzelnen Menschen und ihre Zeit 
übersteigt. In der Folge verstehen sie ihre potenzielle Zukunft als Volk auf die 
kommende Zeit ausgedehnt.

Die Klage gehört als Gebet in die Zeit des Kultes, die die Weltzeit durch­
bricht. So entsteht nicht nur durch die narrative Selbsterzählung, sondern vor 
allem durch ihre Einbindung in das Gespräch mit Gott, der außerhalb der 
Zeit verortet wird und doch durch die Klage in die Weltzeit gerufen wird, 
eine Außenperspektive auf die eigene Zeitlichkeit. Die sich in Vergangenheit 
und Gegenwart aufgliedernde, vor Gott dargelegte Selbsterzählung bringt den 
Menschen als Werdenden in den Blick. Der Gottesbezug des Gebets sowie die 
Übergabe der Verantwortung an Gott grenzen dieses Werden näher ein als ein 

34 Kimberly Wagner, Fractured Ground. Preaching in the Wake of Mass Trauma, Louisville KY 
2023, 66. Vgl. auch ihren Beitrag in diesem Band.

35 Wagner, Fractured Ground, 80–103.

128 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werden in Gottes Hand. So kann die gesamte Zeit des Menschen als Zeit mit 
Gott erkannt werden – trotz aller schmerzhaften Zerrissenheit momentaner 
Weltwahrnehmung.

Auch Wagner geht auf diesen Zusammenhang ein, wenn sie eingesteht, dass 
es keine happy news sind, die durch die von ihr anvisierten Predigten in die 
Welt getragen werden. Aber es sind noch immer good news, gute Nachrichten: 
„God holding brokenness and ambiguity with us is good news, even if it does 
not feel especially happy.“36 Dieser Aspekt des Evangeliums kann zudem Men­
schen ganz anders erreichen, wenn er in die ihm entsprechende fragmentierte 
Struktur eingebunden wird:

By refusing to offer redemptive conclusions or answer all the lingering questions raised by 
the biblical text or sermon, listeners may recognize their own fragmented and incomplete 
experiences represented and named within the form of the sermon. […] The Frayed-Edges 
Form breaks open the narrative arc of the sermon and thus invites narratively fractured 
people into the conversation.37

Im Anschluss an diese Beobachtungen liegt es nahe, daran zu erinnern, dass 
wir uns als Menschen auch jenseits akuter kollektiver Katastrophen in einer 
fragmentarischen Existenz wiederfinden, die immer wieder Anlass zur Klage 
gibt. Ich stimme Wagner zu, dass nicht jeder Sonntagsgottesdienst für eine Kla­
ge-Predigt geeignet ist und auch nicht zu viele hintereinander gereiht werden 
sollten,38 doch schließt dies nicht eine gelegentliche Klage von der Kanzel an 
einem ganz normalen Sonntagmorgen aus. Vielmehr sind wir dazu aufgerufen, 
das Fragmentarische der Welt und unserer Existenz anzuerkennen und auszu­
sprechen. Dieser Aspekt des menschlichen Daseins ist zeitlos – auch wenn er zu 
bestimmten Zeiten als problematischer erfahren wird als zu anderen.

Angesichts einer durch Leiden fragmentierten Existenz gilt Henning Luthers 
Postulat „Nur wer klagt, hofft.“39 Allerdings zeichnet sich eine Gemeinde, die 
zum Sonntagsgottesdienst zusammenkommt, nicht umfassend durch eine ge­
teilte Fragmentarität und Krise aus, sondern bildet ein Mosaik aus unterschied­
lich fragmentierten Existenzen. Obwohl die existenzielle Auseinandersetzung 
der Klage folglich nicht für alle Anwesenden gleiche Gegenwartsrelevanz hat, 
kommt die Beschneidung von Gott-Klage bei den Psalmtexten wie auch die 
Fokussierung auf vermeintliche Hoffnungstexte im Hiobbuch auch auf Ebene 
der Gemeinschaft mit einem hohen Preis. Insbesondere das Hiobbuch zeigt 
auf, welche Funktion Klage in einer Gruppe vertrauter Menschen mit diversen 
Erfahrungen und Haltungen haben kann. Hiobs Klage verstört seine Freunde 
und fordert ihre Solidarität ein. Zugegebenermaßen ist das Buch ein kompli­
zierter Beispieltext, wenn es um Solidarität mit Leidenden geht – schließlich 

36 A.a.O., 103.
37 Ebd.
38 Vgl. a.a.O., 104.
39 Luther, Lügen der Tröster, 170.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 129

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


äußern sich die Freunde im Dialog-Teil des Buches zu großen Teilen beispiel­
haft unsolidarisch.40 Bespielhaft ist allerdings auch Hiobs Bestehen darauf, mit 
seinem Leiden, seinen offenen Fragen und seinen leidgeborenen Gedankenspie­
len Gehör zu finden. Hiob führt vor Augen, dass Klage des Einzelnen die 
Aufmerksamkeit und Solidarität der Gruppe verlangt.

Nach Luther entsteht aus der Kommunikation der Trostlosen Solidarität. 
Eine solche Solidarität, die nicht nur im Untröstlich-Sein, sondern auch in der 
Heimatlosigkeit des Glaubens an die Verheißung entsteht, kann sich umfassend 
in der versammelten Gemeinde ereignen. Eine konsequente Umsetzung von 
Luthers Forderung, dass Klage auf prophetische Weise die scheinbar Gesunden 
und Normalen verstören soll, um sie aus Gleichgültigkeit und Verdrängung zu 
reißen,41 verortet Klage im normalen Sonntagsgottesdienst – und nicht zuerst 
in der intimen Seelsorgesitzung. Die von Luther festgestellte Individualisierung 
des Leidens ist nicht in einem Einzelgespräch anzugehen, sondern auf Gemein­
deebene. Wenn das Tröstliche des Glaubens „in der anhaltenden Beunruhigung 
und Befremdung über unsere Welt“42 besteht, so muss diese Befremdung auch 
Teil einer Predigtkultur werden. Als Ausdruck einer (bestenfalls tröstlichen, 
oftmals aber zunächst verstörenden) Beunruhigung hat Klage sodann nicht nur 
exemplarischen und stellvertretenden Charakter, sondern dient als Glaubenser­
innerung, die sowohl die Vielfalt als auch die Notwendigkeit der Klage neu 
ins Bewusstsein ruft. Wenn Klage im Gottesdienst verankert ist und der unge­
schönte Dialog mit Gott im gottesdienstlichen Leben Selbstverständlichkeit er­
langt hat, kann sich schließlich auch die seelsorgliche und kasuale Verwendung 
von Klage(-Texten) konstruktiver entfalten.

So beweist sich Mut zur Klage zunächst dort, wo im Angesicht einer vertrau­
ten Ortsgemeinde klagend gepredigt wird. Dies kann in Zitaten der biblischen 
Klage geschehen oder zu längeren Klagepassagen ausgebaut werden, die in 
andere Redeformen eingebettet sind. Die homiletische Inszenierung kann dabei 
den aus alttestamentlicher Gott-Klage hervorgehenden Reflexionsvorgängen 
und sozialen Apellen mitsamt deren persönlichen, sozialen und theologischen 
Dynamiken folgen oder diese bewusst brechen. Möglich ist außerdem, dass 
sie sich den alttestamentlichen Klagepsalmen anschließt, wenn die verschiede­
nen Reflexionsbewegungen schließlich zu einer erneuten (ggf. durchaus auch 
hoffnungsvollen) Adressierung Gottes führen. Aber auch die Leerstelle der 
ausstehenden göttlichen Reaktion lässt sich verbal und nonverbal inszenieren. 
Insbesondere die Klagen Hiobs sowie Ps 44 und 88 zeigen, dass sich die Beten­
den nicht nur mit den Worten der eigenen Klage auseinandersetzen, sondern 
auch mit der Stille, die auf ihre Klage folgt. So kann Gottes Schweigen und Ab­

40 So auch Luther, Lügen der Tröster, 170f. Zu den Freunden Hiobs vgl. die aktuelle Monografie 
von Patricia Vesely, Friendship and Virtue Ethics in the Book of Job, New York 2019.

41 Zu den Kategorien Gesund und Normal vgl. Luther, Lügen der Tröster, 166.
42 A.a.O., 170.

130 ANJA MARSCHALL

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendung ebenso im Austausch mit anderen verhandelt werden wie das eigene 
isolierende Leiden. Klage verhilft folglich nicht nur zum Selbstausdruck. Klage, 
als Wortgeschehen vor den Ohren Anderer, hilft dem und der Einzelnen und 
auch der gesamten Gemeinde, im Dialog zu bleiben.

Es ist vermutlich wenig weiterführend, dramatische Klage- und Anklagetexte 
wie Ps 88 oder Hi 10 ungekürzt gemeinsam als Gebet zu lesen, weil es zu viel 
zugemutet wäre, sie aus jeder Lebenssituation heraus im Chor mitzusprechen.43 

Aber wir können dramatische Klage und Anklage als Hörereignis zumuten. 
Dabei könnte es entscheidend sein, Angebote zur Aktualisierung der Klage 
einzuweben, die an gegenwärtige Erfahrungen anknüpfen und damit Empathie 
und Solidarität für das Leiden anderer Raum geben.44

All diese Aspekte drängen zur exemplarischen klagenden Anrede Gottes, 
die das Risiko der Klage (vgl. Ellington) bewusst und demonstrativ auf sich 
nimmt. Klage involvierende Predigt eröffnet ein Konfliktgespräch mit Gott 
und Gemeinde, das die Anfechtung der Gottesbeziehung duldet und das Risi­
ko, Gemeindeglieder zu verstören, mitbedenkt. Dieses Risiko kann verantwor­
tungsvoll getragen werden, wenn die Predigt einen Dialog eröffnet, der auch 
im Anschluss begleitet wird. Eine Klage von der Kanzel kann Anlass zu Pre­
digtnachgesprächen oder Diskussionsabenden sein. Diese bieten eine wertvolle 
Gelegenheit, über Glaubensvollzüge und Lebenserfahrungen ins Gespräch zu 
kommen. Durch die Wiederholung gelegentlicher Gott-Klage mitsamt ihren of­
fenen Fragen kann der klagende Dialog mit Gott sowie der klagende Austausch 
an Normalität gewinnen. Dabei muss dennoch damit gerechnet werden, dass 
die Gesunden und Normalen weiterhin verstört sein werden, wenn ihre stabile 
Glaubenswelt durch Gegenerfahrungen angefochten wird. Aus diesem Grund 
am Status quo festzuhalten und auf Gott-Klage zu verzichten, kann jedoch 
nicht die Lösung sein. Diese Schlussfolgerung verliert nämlich diejenigen aus 
den Augen, die gegenwärtig immer wieder von der Klagelosigkeit unserer Got­
tesdienste verstört werden. Diejenigen, deren Lebensperspektive ohne Klage 
weder formale noch inhaltliche Abbildung findet.45 Die sich nicht in schönen 
narrativen Bögen wiederfinden können, weil ihr eigenes Narrativ zerrissen, 
infrage gestellt oder verdunkelt ist.

43 Vgl. den Beitrag von Matthias Hopf zu Identifikation und Aneignung von Klagetexte durch 
rezipierende Personen in diesem Band.

44 Vgl. auch Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global 
Refugee Crisis, in: Liturgy 34.2/2019, 31–40.

45 Vgl. die Beiträge von Ulrike Wagner-Rau, Bärbel Fünfsinn und Kristine Suna-Koro in diesem 
Band.

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 131

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2026, 18:20:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Prozesse kollektiver und individueller Selbstverständigung
	Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit. Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse|Anja Marschall
	1. Sprache: Die Skizze und der Bruch
	2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen
	2.1 Selbst und Leib
	2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen
	2.3 Verlust der Klage

	3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz



