Prozesse kollektiver und individueller
Selbstverstandigung

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit
Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse

Anja Marschall

Poesie, Beziehung, Zeit — diese Dimensionen prigen alttestamentliche Klage
auf ganz besondere Weise. Klage ist keine Alltagssprache, sondern Poesie:
Sprache der Bilder, der Briiche, der sich verdichtenden Zeichen. Sie ist keine
Alltagssprache, sondern Gebet und somit Beziehungssprache: Rede zu Gott,
vor Gott, zum Selbst, zu und vor Menschen. Keine Alltagssprache, sondern
Untagssprache: jenseits der Weltzeit, zwischen den Zeiten, liminal, in und aus
Krisenzeit, in kultischer Zeit.

Im Folgenden werde ich diese drei Aspekte anhand ausgewdhlter alttesta-
mentlicher Beispiele ndher beleuchten, um im Anschluss daran homiletische
Impulse zu entfalten. Diese haben zum Ziel, die Tradition der Klage verstarkt
im Sonntagsgottesdient zu verorten. Als Inspiration dient dabei Henning Lu-
thers vielzitierte Abhandlung ,Die Liigen der Troster®, die auf ihre mogliche
homiletische Wirkkraft hin untersucht wird.!

1. Sprache: Die Skizze und der Bruch

Klage, wo auch immer sie im Alten Testament begegnet, findet poetisch Aus-
druck. In den Psalmen, im Buch Hiob, in den Klageliedern, im Jeremiabuch -
tiberall legt der Parallelismus membrorum mit seiner scheinbaren Redundanz
auf doppelte und dreifache Weise jeden Gedanken vor die Lesenden. Als be-
stiinde Klagepoesie in der Hebrdischen Bibel aus formalisierter Wiederholung:
ein stetiger Wechsel der Glieder, eingebunden in traditionelle und verfremden-
de Metaphern, in einem stabilen Klageformular mit vorgegebenen, aufstreben-
den Stufen: Anrede, Klage, Bitte, Lobgeliibde.

So einfach ist es freilich nicht. Das Klageformular ist nicht so starr, wie in der
alttestamentlichen Forschung bis vor wenigen Jahren angenommen wurde, der
Parallelismus membrorum ist keineswegs redundant und Metaphern kénnen
Wirklichkeit nicht nur verfremden, sondern bringen sie oftmals erst treffend zur
Sprache.

1 Vgl. Henning Luther, Liigen der Troster. Das Beunruhigende des Glaubens als Herausforderung
fiir die Seelsorge, in: PT 33.3/1998, 163-176.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 ANJA MARSCHALL

Einleitend habe ich die Klagepoesie als Sprache der sich verdichtenden Zei-
chen charakterisiert. Diesen Ausdruck, der im Parallelismus membrorum seine
Form findet, bezeichnet Andreas Wagner als ,moglichst plastisch prazise“.
Gleiches leistet die Metaphorik der Psalmen, die, wie Ernstpeter Maurer unter-
streicht, auf skizzenhafte Weise prazise wird:

[Die althebrdische Metaphorik, A.M.] ldsst sich vergleichen mit den charakteristischen Ge-
sichtsziigen einer Person, die mit wenigen Strichen gezeichnet werden. Jeder Strich ist fiir
sich genommen bedeutungslos, doch gerade so setzen die wenigen Ziige die Mimik in Gang,
die Bewegung im Gesicht. [...] Daher ist sie [die Skizze, A.M.] wegen ihrer Mehrdeutigkeit
prazise. Es ist iibrigens keine triviale Aufgabe, in einer Skizze die charakteristischen Ziige zu

treffen.

Maurer kommt zu dem Schluss: ,Die Alternative zur Eindeutigkeit ist demnach
nicht die Vagheit, sondern die sprachliche Sensibilitit** Ein Beispiel fiir diese
sprachliche Sensibilitdt der skizzenhaften Poesie bildet der Beginn von Ps 69
(V.2f):

Rette mich, Gott, denn das Wasser geht mir bis zur Nepes!
Ich bin versunken in tiefen Schlamm und da ist kein fester Grund!
Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen und die Strémung schwemmt mich fort.

Die betende Person versinkt in diesen Versen nicht viermal gleichermaflen in
Wasser, sondern zeigt in skizzenhaften Metaphern ihre Lage prazise auf. Ich
versuche eine Ubertragung.

»Das Wasser geht mir bis zur Nepas: Meine Lebenskraft ist bedroht.

»Ich bin versunken in tiefen Schlamm. Ich komme nicht aus eigener Kraft heraus, ich stecke
fest und bin geldhmt.

»Da ist kein fester Grund.“ Ich habe keinen Boden unter den FiifSen, keinen Ansatzpunkt,
keinen Handlungsspielraum.

»Ich bin in Tiefen des Wassers gekommen.“ Die Tiefen des Wassers verweisen auf einen
Bereich des Meeres, der vergleichbar ist mit dem, was wir heute Tiefsee nennen, und der
verbunden ist mit Dunkelheit, Schwindel und bedrohlichen Kreaturen. Ich bin umgeben von
undurchsichtigem Chaos.

,Und die Stromung schwemmt mich fort Ich habe keinerlei Kontrolle und werde in den Tod
gerissen.

Wenn Metaphern wie hier im Rudel auftreten und um einen Punkt maandern -
das bedrohliche Wasser — wird der Gehalt der Verse nicht wiederholt, sondern
verdichtet. Er wird von Vers zu Vers klarer, bis der nachste Gedanke, die nachste

Andreas Wagner, Der Parallelismus membrorum zwischen poetischer Form und Denkfigur, in:
ders., Beten und Bekennen. Uber Psalmen, Neukirchen-Vluyn 2008, 236-261:252.

Ernstpeter Maurer, Die Metapher als eigentliche Rede. Zur Verwicklung von Sprache und
Wirklichkeit, in: Raphaela J. Meyer zu Horste-Biithrer/Walter Bithrer (Hg.), Relationale Er-
kenntnishorizonte in Exegese und Systematischer Theologie (MthSt 129), Leipzig 2018, 33-
54:45f. (Hervorhebung im Original).

* A.a.0., 40 (Hervorhebung im Original).

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 119

Emotion in den Blick kommt.> Diese sensible, plastische und sich verdichtende
Sprache prégt nicht nur die Klagepoesie der Psalmen, sondern auch den Kern
des Hiobbuchs. Tod Linafelt formuliert in einem aktuellen Aufsatz die berech-
tigte, doch bislang nicht offen gestellte Frage: ,Why is there Poetry in the Book
of Job?“ Warum ist dieser berithmte Mittelteil aus Streitreden, Monologen und
Gottesreden in Poesie gehalten und nicht in Prosa? Linafelt kommt zu dem
Schluss, dass die besondere Sprache der Poesie einen Einblick ins Innenleben
von biblischen Figuren ermdglicht, den die Narrative des Alten Testaments
meist verwehren. Er schreibt: ,Poetry is, in fact, the preferred mode for the ex-
pression of feeling and of thought.“® Wenn es im GrofSen und Ganzen nicht um
Geschichten geht, sondern um Gefiihle und Gedanken, greifen die Autorinnen
und Autoren recht zuverlissig zu Poesie.

Im Falle der Reden Hiobs ist es, unter anderem, die Poesie der Klage. Sie
driickt das Zusagende ganz anders aus als Prosa es je konnte. Nicht nur mit an-
derer Struktur, sondern mit gianzlich anderer Sprache, die in der verschachtelten
Struktur der Parallelismen sowie der verschiedenen wechselnden Elemente ei-
nes Klage- und Anklagegebets komplexen Sinn entfaltet. Linafelt bezeichnet die
hebridische Poesie als verbally inventive.” Im Poetischen entstehen Sprachmog-
lichkeiten und damit Denkmoglichkeiten.® Ohne diese wiren einige Gedanken-
spiele des Hiobbuches buchstablich undenkbar.

Auch die aktuelle Traumaforschung zu Klagetexten, wie sie etwa auch von
einigen Autor:innen dieses Bandes vertreten wird, entfaltet sich entlang dieser
sprach- und gedankenfoérdernden Kraft der Klagepoesie. Ich mochte hier vor
allem auf einen strukturellen Punkt eingehen, in dem die Poesie der Klage und
die Sprache angesichts von Traumata Parallelen aufweisen.” Alltagssprache wird
von Trauma-Betroffenen oftmals als nicht geeignet empfunden, traumatische
Erfahrungen auszudriicken. Aus diesem Grund beginnen viele Traumatisierte
die Erzahlung ihrer Geschichte mit der Zeit vor dem Trauma, die durch einen
Riss, der den vorherigen Eindruck der Ordnung und Kontinuitdt zerstort hat,
vom Jetzt geschieden ist. Nicht das Trauma selbst steht somit im Zentrum der
Erzéhlung, sondern der Riss, den es hinterlassen hat.

Zum Parallelismus membrorum als Form des Empfindungsausdrucks vgl. bereits Johann
Gottfried Herder, Vom Geist der ebriischen Poesie, DefSau 1782, 24. Zur Kritik daran sowie
der pragnanten Herleitung, dass es sich beim Parallelismus membrorum primér um eine
Ausdrucksform fiir Gedanken handelt, vgl. Wagner, Der Parallelismus membrorum.
j Tod Linafelt, Why is There Poetry in the Book of Job?, in: JBL 140.4/2021, 689.

Ebd.
Auch Andreas Wagner zdhlt zu den zentralen kognitiv-noetischen Leistungen des Parallelismus
»die Eroffnung eines Erkenntnisraumes, in dem sich das Verstehen hin und her bewegen kann
und das damit eine dynamische Dimension hat“. Wagner, Der Parallelismus membrorum, 252.
Vgl. zum folgenden Abschnitt auch die lingeren Ausfithrungen in Anja Marschall, Klage als
Ausdruck und Aneignung in den Psalmen und im Hiobbuch (FAT II 151), Tiibingen 2024,
insbesondere 42-48.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 ANJA MARSCHALL

Die Sprachlosigkeit von Traumatisierten in Bezug auf das Trauma ist nicht
immer umfassend. Oft erscheinen auch Formen der Erzdhlung, die als rup-
turing speech bezeichnet werden.® Sie zeichnen sich durch Veranderungen
des Sprachrhythmus, Inkohdrenz des Inhalts oder Szenenhaftigkeit der Schil-
derung aus. So lassen sich Liicken, Umbriiche, Wiederholungen und Aporien
als sprachliche Encodierung des Traumas verstehen."! Dabei wird nicht nur das
Trauma, sondern auch die Vorgeschichte nachtréglich inszeniert.!?

In den Klagepsalmen muss die Ruptur im Erleben der Leidenden nicht
plausibiliert werden, sondern kann als sprachlicher Bruch Abbildung finden.
Der Bruch trennt die Zeit vor der Krise, ausgezeichnet durch Sicherheit und
Gottesgewissheit, von der gegenwirtig erfahrenen Zeit der Verstorung und der
Gottesferne. Dieser formal durch eine Leerstelle abgebildete Riss bildet das her-
ausragendste und vielleicht seltsamste Element der Klagegebete: der sogenannte
Stimmungsumschwung. Es handelt sich um einen formalen Umbruch von Klage
zu Lob oder Dank oder von Lob zu Klage.

Der bekannte Riss innerhalb des Gebets bildet zum einen ein Ringen um
Sprache, Sinn, Selbst- und Weltbild angesichts von dramatischen Krisen ab.?
Zum anderen ist das Klagegebet aufgrund der Form des Bruchs besonders
geeignet, inkohdrentem, bislang undeutbarem Erleben Ausdruck zu verleihen.
Der traditionell anerkannte Vorgang der Klage ermdglicht zudem den Betenden
der Hebriischen Bibel, in einer Krisensituation auf bewidhrte und bekannte
Worte zuriickzugreifen und diese auf sich selbst zu beziehen. Leidende, die sich
in alttestamentliche Klagesprache einfinden, sind in der Tradition der Klage
aufgehoben. Sie sind nicht allein mit jhrem Leid und ihrer Klage. Insbesondere
die Adressierung Gottes und der daraus folgende Ablauf von Ich-, Feind-, und
Gottklage leisten im Gebet einen wesentlichen Beitrag zur Sprachfindung. Auch
durch die Tradition getragene formelhafte Gebets-Idiome helfen bei der An-
nahme eines Gebetsnarrativs, das Einstiegshilfe zur Eigenformulierung leisten
kann.

Nicht allein sind die Betenden auch wihrend ihres Klageausdrucks. Es ist
eine Offentliche Poesie. Die kultische Verortung der Volksklagetexte ist inzwi-
schen nicht mehr unumstritten, doch steht fest, dass viele kollektive Texte

Vgl. auch Pia Andreatta, Diskontinuititssprung und Ruptur. Traumatischer Bruch und
Wachstum, in: ZPPM 7.1/2009, 49-59:51; Guido Flatten, Posttraumatische Belastungsstorun-
gen, in: Glinter Schiepek (Hg.), Neurobiologie der Psychotherapie, Stuttgart 22011, 450-
471:463; Gottfried Fischer/Peter Riedesser, Lehrbuch der Psychotraumatologie (UTB fiir Wis-
senschaft 8165), Miinchen/Basel 1998, 94-96.

1 Vgl. Elizabeth Boase/Christopher Frechette, Defining ,Trauma“ as a Useful Lens for Biblical
Interpretation, in: Elizabeth Boase/Christopher Frechette (Hg.), Bible through the Lens of
Trauma (Semeia Studies 86), Atlanta GA 2016, 1-23:11-13.

12 Vgl. Hermann Mitterhofer, Trauma - Ereignis — Symptom, in: ZPPM 7.1/2009, 70f.

13 Vgl. auch Nikolett Mdricz, Wie die Verwundeten — derer du nicht mehr gedenkst. Zur Phino-

menologie des Traumas in den Psalmen 22, 88, 107 und 137 (FRLANT 282), Géttingen 2021,

43.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 121

recht bald kultisch in Trauer- und Gedenkfeiern genutzt wurden. Sollte es sich
um literarische Produkte handeln, so dann doch um solche, die kurz darauf
Gehor grofier Gruppen innerhalb eines kultischen Geschehens fanden.* Wie
sieht es nun mit der sog. individuellen oder personlichen Klage aus? Es ist
wahrscheinlich, dass einige der alttestamentlichen individuellen Klagegebete
laut vor einer Kleingruppe vorgetragen wurden, die mit den Worten teils direkt,
teils indirekt angesprochen wurde und deren Mitglieder folglich auch an der
weiteren Entwicklung der Situation des klagenden Menschen beteiligt waren.
Somit sollte die Klage der Psalmen auch in diesen Fillen nicht im modernen
Sinne als privates Gebet verstanden werden, sondern als personliches Gebet
innerhalb einer Gemeinschaft.’>

2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen
2.1 Selbst und Leib

Im Zuge eines Klagegebetes werden verschiedenste Beziehungen angesprochen
und bearbeitet: die Relation zum Selbst, zu den Mitmenschen sowie zu Gott.
Das Alte Testament kennt eine Form der Klage, in der die Gottesbeziehung auf
besonders dramatische Weise in den Blick genommen wird. Sie findet sich in
Texten, die der Tradition der psalms of complaint angehoéren. Diese Psalmen
(vgl. u.a. Ps 22) zeichnen sich durch drastische Gott-Klage aus, die Gott ganz
oder teilweise fiir die Situation der Betenden verantwortlich macht; im Gegen-
satz zu psalms of plea, in denen die Notlage vor Gott gebracht wird, ohne Gott
fir das Leiden anzuklagen (vgl. u.a. Ps 9-10).!° Durch einen deutlichen Anteil
an Gott-Klage streiten die Klagenden in der Complaint-Tradition nicht nur mit,
sondern auch gegen Gott. Es handelt sich um radikalen Protest, der in der Lage
ist, die vorherrschende Gottes- und Weltsicht grundlegend in Frage zu stellen.”
Auch Hiob nutzt diese Form der Anklage fiir sich, steigert sie auf drastische
Weise und reflektiert zudem den Sinn dieser Art der Anrede Gottes.

Allen Klagetexten der Hebraischen Bibel und so auch den Texten der Com-
plaint-Tradition ist eigen, dass sie sich in erster Linie leiblicher Metaphern

4 Beziiglich der Entstehungstheorien vgl. Konrad Schmid, Literaturgeschichte des Alten Testa-

ments. Eine Einfithrung, Darmstadt 2008, 116. Zum Verhdltnis von Sitz im Leben und Sitz in
der Literatur des Psalters vgl. Serge Frolov, Sitz im Leben vs. Sitz in der Literatur, in: Ariel
Feldman/Timothy Sandoval (Hg.), Petitioners, Penitents, and Poets. On Prayer and Praying
in Second Temple Judaism (BZAW 524), Berlin 2020, 43-67.

Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 9-13.

Vgl. Craig Broyles, The Conflict of Faith and Experience. A Form-Critical and Theological
Study (JSOT.S 52), Sheftield 1989, zusammenfassend 52f.

Vgl. Carleen Mandolfo, God in the Dock. Dialogic Tension in the Psalms of Lament (A
Continuum Imprint 357), London 2002, 161.177f.

15
16

17

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 ANJA MARSCHALL

bedienen.”® Der Leib” der Betenden steht mit anderen Menschen sowie mit
Gott in Beziehung: Feinde maltratieren den Leib, Gott wirkt ebenfalls auf ihn
ein und die betende Person beobachtet all diese Eindriicke und formuliert
ihr Leid wiederum stets leibbezogen gegeniiber Gott und Menschen aus. Wie
vordergriindig dieser leibliche Ausdruck ist, zeigt sich in einem Blick auf kol-
lektive Klage. Denn selbst das Kollektiv der Volksklagepsalmen beschreibt das
gemeinsame Leiden als ein leibliches. So formuliert der kollektive psalm of
complaint Ps 44 (V. 26): ,Im Staub zerflief3t unsere Neepes, und an der Erde
klebt unser Unterleib:*

Wenn das Volk leidet, leidet sein Leib wie ein Leib. Die Gruppe benennt
hier nur eine Nepes, nur einen Unterleib (Beten), weil es um die Lebenskraft,
das Uberleben und die Zukunft des Volkes geht. Beten ist der Mutterleib, dem
durch Gott Zukunft eroffnet oder verschlossen wird. Die Nepes ist nicht nur
die Lebenskraft der Menschen, sondern auch ihr kultischer Beziehungspunkt zu
Gott. Leben, Gottesbeziehung und Zukunft des Gottesvolks stehen in Ps 44 auf
dem Spiel.?0

Interessanterweise erfahrt das Leiden der Betenden auf diese Weise in der
althebraischen Klagepoesie nicht nur leiblichen Ausdruck, sondern die Beten-
den erfahren in der Auseinandersetzung mit ihren leiblichen Regungen auch
leibliche Impulse. Die Betrachtung der Selbst-Beziehung anhand des eigenen
Leibes wird zum Katalysator der Auseinandersetzung mit der Gottesbeziehung,
wenn in einigen Klagetexten der Impuls, sich Gott durch Klage zuzuwenden,
vom Leib des betenden Menschen ausgeht. Ruah, Nepes oder auch andere
Anteile des Leibes richten die Aufmerksamkeit auf sich und ihr Leiden an Got-
tesferne: Die Neepes schreit (Ps 42,2), diirstet (Ps 42,3), ekelt sich (Hi 10,1), ist
leidgesittigt (Ps 88,4) oder verbittert (Hi 7,11), die Ruah ist verengt (Hi 7,11). Die

18 Vgl. Danilo Verde, Trauma, Poetry and the Body. On Psalter’s Own Words for Wounds, in:
Biblica 101.2/2020, 208-230; Susanne Gillmayr-Bucher, Body Images in the Psalms, in: JSOT
28.3/2004, 301-326.

Leib ist als eigene Korperlichkeit definiert, die subjektiv erfahren und beschrieben werden
kann. Er ist der Ort des affektiven Betroffenseins, an dem der Korper dem Menschen selbst
spirbar wird. Die Leiblichkeit lasst sich auch in Bezug auf die Interaktion mit anderen
erweitern. Vgl. Hilge Landweer, Denken in Raumkategorien. Situation, Leib und Ausdruck bei
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz, in: Aida Bosch/Joachim Fischer/Robert Gugutzer
(Hg.), Korper - Leib — Sozialitat. Philosophische Anthropologie und Leibphidnomenologie:
Helmuth Plessner und Hermann Schmitz im Dialog (Vital Turn: Leib, Kérper, Emotionen),
Wiesbaden 2022, 147: ,Streng genommen bedarf die Charakterisierung, Leib sei dasjenige,
was man von sich spiire und sich in der Perspektive der 1. Person erschliefe, einer Erganzung.
Der Leib kann in der Interaktion mit anderen aus der Perspektive eines Du, also einer 2.
Person, und auch im Plural als Wir und als Ihr erfahren werden.“ Auch dies bildet sich im
Alten Testament ab (vgl. Ps 44,26). Zur Anwendung des Leibbegriffs auf die Leibsphire des
Menschen in der Hebréischen Bibel vgl. Bernd Janowski, Anthropologie des Alten Testaments.
Grundfragen — Kontexte — Themenfelder, Tiibingen 2019, 137f.

Zur Ubersetzung, Exegese und Interpretation von Ps 44 vgl. Marschall, Klage als Ausdruck
und Aneignung, 141-189.

19

20

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 123

Selbstwahrnehmung erfolgt daraufthin vom Inneren des Leibes nach aufien:?!
vom Leib zu den Auswirkungen des sozialen Umfelds, iiber die eigene Position
darin bis zu den Auswirkungen der Gottesbeziehung bzw. der Ferne Gottes.

Der von Linafelt beschriebene Erfindungsgeist, der aus Klagesprache er-
wachst, lasst sich an dieser Stelle besonders eindriicklich beobachten, denn
im weiteren Verlauf des Gebets konnen wir den Betenden regelrecht beim
Denken zuhoren. Der Fortgang der niedergeschriebenen Klagegebete bildet
ab, wie die leibliche Wahrnehmung zu gedanklicher Auseinandersetzung fiithrt
und diese wiederum zur Akzeptanz der eigenen Gottesbediirftigkeit leitet. In
der Beobachtung der verschiedenen leiblichen Aspekte des Leidens erleben
die Betenden ihr Bediirfnis nach Gottesndhe auf intensivierte Weise und erken-
nen die andauernde Gottesferne als Grund ihres Leidens. In allen genannten
Textstellen, Ps 42-43; 44; 88; Hi 7 und Hi 10, geben die Betenden schliefllich
dem Streben nach einer Anndherung zu Gott nach, indem sie klagen und sich
mit dem Gebet Gott anndhern. Die Gott alarmierende Klage entspricht dem
Drangen der leiblichen Regungen nach Anerkennung und sprachlichem Aus-
druck, indem die Klagenden ihr Leiden vor Gott benennen. Die Klageelemente
Protest, Anklage und Bitte versprachlichen performativ die eigene Hinwendung
zu Gott und fiihren zugleich die notwendige gottliche Bewegung vor Augen. So
befreit dieser Ausdruck wiederum verstarkt zur Wahrnehmung und Reflexion
theologischer und sozialer Aspekte des Leidens.

2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen

Die skizzenhafte Sprache der alttestamentlichen Klage nutzt die verschiedenen
Elemente des Klagegebets auf gleichzeitig suchende und zielgerichtete Art und
Weise. Dabei ringt sie um die Darstellung des Eigenen und um das Verstindnis
und Mitleid der Anderen: der Umstehenden und der Gottheit. Im Zuge dieses
Ringens gibt die Poesie der Complaint-Tradition nicht nur Emotionen und
Erfahrungen Raum, sondern auch Fragen, Argumenten und Gedankenspielen.
Die Klagegebete, die diese Moglichkeit nutzen und versprachlichen, sind alle-
samt Ausdruck fiir die Vielfalt der Form des Klagegebets.

Im Verlauf des Gebets schligt sich das Nachdenken iiber die eigene Situation
und die personliche Gottesbeziehung in verschiedenen formalen und inhaltli-
chen Aulffilligkeiten nieder, so nicht selten in an Gott gerichteten theologischen
und existenziellen Fragen, die die klassische Klagestruktur unterbrechen:

Tust du an den Toten ein Wunder oder stehen die Schatten auf, dich zu preisen? (Ps 88,11)
Ist das gut fiir dich, dass du Unrecht tust, dass du das Produkt deiner eigenen Hénde
verachtest und du iiber dem Rat der Gottlosen leuchtest? (Hi 10,4f., vgl. auch V. 18.20)

2L Innen meint hier nicht die Psyche im Gegensatz zum Leib, sondern leibliche Phanomene, die
in der Sprache der Hebridischen Bibel auf gedankliche und emotionale Vorgiange verweisen.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 ANJA MARSCHALL

In den Texten der Complaint-Tradition entscheidet sich die Form der Klage
an dem Erleben der eigenen Situation: der Selbsteinschitzung sowie der Gottes-
beziehung. Die Gedanken der Betenden anldsslich ihrer Krise sind ausschlagge-
bend fiir den Verlauf des Psalms und die Form der Klage. Ob beispielsweise
ein sog. Stimmungsumschwung stattfindet oder nicht, hangt von den existenzi-
ellen und theologischen Uberlegungen der Betenden ab. So endet Ps 88 in der
Ausformulierung zugespitzter Anklage, die das Gebet ganz ohne Umschwung
abschliefit. Das Fehlen der formalen Darstellung des lebensgeschichtlichen Um-
bruchs in diesem Psalm ldsst sich als Folge der Abwirtsspirale des sinnlosen
Leidens in Gottesferne begreifen, das saimtliche Gedanken und Emotionen in
seinem Bann halt und immer wieder um sich selbst kreisen lasst. Die gewéhlten
Worte und die ungewohnliche Form von Ps 88 (nahezu ohne Bitten, ohne
Lobgeliibde) sind das poetische und formale Abbild dieses Vorgangs.??

Das Klagegebet legt sich den Leidenden der Hebréischen Bibel nahe, weil
es der angemessene Ausdruck angesichts von Leiden ist. Die Auflosung des
Leidens ist darin nicht automatisch inbegriffen, sie ist allenfalls als Hoffnungs-
moment im Blick. Die Betenden bringen ihre inkohdrent gewordene Geschich-
te vor Gott und beschreiben sich zugleich als von Gott bestimmt. Indem die
Leidenden ihre Abhéngigkeit von Gott oder auch ihr Leiden an Gott darlegen,
klagen sie Gottes Anwesenheit innerhalb der Gott-Mensch-Beziehung ein. Sie
nehmen Gott in die Verantwortung, sich fiirsorgend um seine Geschopfe zu
kiitmmern.

Im Vollzug der Klage wird ein Ringen um Sprache deutlich, die innerhalb
der Moglichkeiten des Klagegebets angemessen von und zu Gott spricht. Und
doch, indem die Betenden Gott auf dessen Widerspriichlichkeit, Feindschaft
oder Abwesenheit ansprechen, riskieren sie sowohl die bisherige Identitdt mit
ihrer Geschichte als auch Gottesbild und Gottesbeziehung. Dieses der Klage
inhérente Risiko hat Scott Ellington besonders klar auf den Punkt gebracht. Zu
klagen riskiert nach Ellington Wahrheit und erfordert daher Mut.?*> Mit der In-
fragestellung des bisher theologisch Wahren riskiere der klagende Mensch den
Zerfall der bekannten Welt und die absolute Zerstorung der Gottesbeziehung.
Das Risiko entspringt nach Ellington der Méglichkeit, dass Gott auf die Klage
nicht antwortet und verborgen bleibt. Nur im Auf-sich-Nehmen dieser Gefahr
und in der Hoffnung auf Annahme und Beantwortung der Klage kann sich der
leidende Mensch s. E. in Richtung des Neuen, einer Vertiefung der Gottesbezie-

22 Vgl. auch Marschall, Klage als Ausdruck und Aneignung, 217-222.

23 . .02 ) .
Vgl. Scott Ellington, Risking Truth. Reshaping the World through Prayers of Lament (Prince-
ton Theological Monograph Series 98), Eugene OR 2008. Vgl. auch Walter Brueggemann, A
Shape for Old Testament Theology, II. Embrace of Pain, in: CBQ 47/1985, 395-415; Samuel
Eugene Balentine, Prayer in the Hebrew Bible. The Drama of Divine-Human Dialogue (Over-
tures to Biblical Theology), Minneapolis 1993, 148: ,,It [the lament, A. M.] risks confrontation
with God in a way that permits a newness, both in the complainant and in God.*

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 125

hung und einer sinnhaften eigenen Geschichte bewegen. Die Sprache der Klage
erlebt Ellington als konstruktiv, innovativ und suchend:

The language of lament does that which is impossible for ordinary language; it destroys one
world while laying the groundwork for the birth of another. It exhausts the familiar religious
speech of form and safety, straining to find new words for a new reality.>*

Ohne theologisches und in der Konsequenz auch personliches Risiko wire die
Klage fiir Ellington reine Rhetorik und kaum mehr als eine Einleitung zum
Lobpreis.?” Dieses gravierende Risiko nehmen die Betenden um der Gottesbe-
ziehung willen auf sich. Fiir die Klagenden bietet die Anklage Gottes die einzige
verfiigbare Moglichkeit zur Fortsetzung der Gottesbeziehung.?¢

Die Dialogizitidt der Klage betrifft nicht nur die Gottesbeziehung, sondern
auch innere Regungen und deren Wahrnehmung. Der betende Mensch tritt
zu sich selbst in Beziehung - und er tut dies vor Mitmenschen. Umstehende
werden als Horende mitbedacht und in die Klage einbezogen. Der Protagonist
des Hiobbuches zeigt in seinen langen Klageabschnitten, welch wesentliche
Rolle selbstreflexive und soziale Beziehungen im Gebet spielen konnen. Wih-
rend die Reaktion des Umfelds in der Klage fiir gewohnlich nicht eindeutig
abgebildet wird, formuliert das Hiobbuch die Erwiderungen der Freunde zum
Dialog aus. Es ist ein umfassendes Zeugnis vom Widerstreit klagender Welt-
und Gottesanfechtung mit weisheitlicher Tradition. Untagssprache aufseiten
Hiobs, weisheitliche Alltagssprache aufseiten der Freunde. Im Zuge einer jeden
Klage werden die Mitmenschen mit dem Leiden des Betenden im Horizont
seiner Relationalitit konfrontiert — also im Horizont seiner Gottesbeziehung
und auch seiner mitmenschlichen Beziehungen - und sie werden aufgefordert,
in den Klagepsalmen indirekt, in den Klagen Hiobs direkt, ihn als Mitglied der
Gesellschaft anzuerkennen und erneut einzubinden.

2.3 Verlust der Klage

Auch heute noch beten wir Psalmen in Gottesdiensten in Gemeinschaft. Doch
wir beten und predigen unsere Traditionstexte sehr selektiv. Es ist wenig er-
staunlich, dass es die Klagepoesie mitsamt ihren vielschichtigen, skizzenhaften
Metaphern und ihrer sprachlichen wie auch formalen Briichigkeit nicht hau-
figer in einen gewohnlichen Sonntagsgottesdienst schafft. Insbesondere Gott-

24 Vgl. Ellington, Risking Truth, 26.

25 Vgl. a.a.0., 92.

26 Nach Goldingay ist auch die Moglichkeit zu erneutem Gotteslob keine Wiederherstellung,
sondern ein Punkt innerhalb der Gottesbeziehungsspirale, in deren Verlauf der betende
Mensch immer wieder mit Gottesbild und Wirklichkeitserleben ringt und die ihn stets in
verdnderter Lage zuriicklasst. Vgl. John Goldingay, The Dynamic Cycle of Praise and Prayer in
the Psalms, in: JSOT 20/1981, 85-90.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 ANJA MARSCHALL

Klage findet sich in der gegenwirtigen ,,Ordnung gottesdienstlicher Texte und
Lieder der EKD® in nur einem Predigttext (Ps 85) und, durch Kiirzung abgemil-
dert, in zwei Psalm-Gebeten (Ps 22 zu Karfreitag und Ps 88 zu Karsamstag).”’
Die Hiob-Perikopen kommen ohne Gott-Klage aus.

In der bisherigen Auswahl insbesondere der Predigttexte scheint eine Scheu
vor direkter Gott-Klage vorzuliegen. Diese Scheu hemmt auch den Impuls,
Gott in der Inszenierung der Predigt klagend zu adressieren und mit Gott
zu streiten. Die vorhandenen Klagetexte der Gottesdienstordnung sprechen,
anders als die genutzten Lob-Texte, iiber Gott und laden wiederum zu einem
Reden-Uber, entgegen einem Reden-In, ein. Damit kénnen auch die beschrie-
benen konstruktiven Formen des Umgangs, von leiblicher Wahrnehmung zu
theologischer Reflexion, von Zerrissenheit zu Geborgenheit gerade in Zerris-
senheit, nicht auf gleiche Weise zuginglich werden.

In der Anrede Gottes ereignet sich eine andere Form der Kommunikation als
in der Rede iiber Gott, da sich die predigende Person selbst in die Beziehung
zu Gott stellt und sich der Offenheit dieses Dialogs ausliefert. Diese Form
der Kommunikation entspricht den Gott-Klagen der Hebréischen Bibel, die
das Gespriach mit Gott vor involvierten Mitmenschen erdffnen und in denen
sich Gebet, Reflexion und Streit interdependent ereignen. Dabei qualifiziert
alttestamentlich inspirierte Klage auch leibliche Eindriicke und Emotionen wie
Verzweiflung, Wut, Ohnmacht und Angst als religiose Erfahrungen und ermun-
tert dazu, diese nicht aus der Gottesbeziehung herauszunehmen, sondern nach
biblischem Vorbild auf Gott zu beziehen.

Walter Brueggemann hat die mangelnde liturgische Verwendung der drasti-
schen und vielschichtigen Klagetexte des Alten Testaments als ,costly loss of
lament“?® bezeichnet. Was verliert jedes einzelne Gemeindeglied nach Bruegge-
mann, wenn die Klagetradition mitsamt ihren Briichen und ihrer skizzenhaften
Poesie ausgeblendet wird? Nicht weniger als die Moglichkeit einer genuinen
Bundesbeziehung (,genuine covenant interaction“).” Weil einer der Biindnis-
partner, der Mensch, seine Stimme verloren hat bzw. nur dem Lob widmen
darf, gerit die Gott-Mensch-Beziehung in Schieflage. Seines Erachtens ist eine
derart verzerrte Bundesbeziehung ausgezeichnet durch Verdringung, Vertu-
schung und unreflektiertes Ja-Sagen.*® Was gibe es zu gewinnen? Mit Henning
Luther gesprochen liele sich der Trost gewinnen, der daraus hervorgeht, die

27

Vgl. den Beitrag von Alexander Deeg in diesem Band.
28

Vgl. den gleichnamigen Aufsatz, The Costly Loss of Lament, erstmalig publiziert in: JSOT
36/1986, 57-71, der kiirzlich in einer Schriftensammlung erneut herausgegeben wurde: Walter
Brueggemann, Our Hearts Wait. Worshipping Through Praise and Lament in the Psalms,
Louisville KY 2022; Vgl. auch ders., The Message of the Psalms. A Theological Commentary
(Augsburg Old Testament Studies), Minneapolis 1984, 51-53.

2 vgl. Brueggemann, Our Hearts Wait, 140.

30 vgl. ebd.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 127

Briichigkeit der Welt ansprechen zu diirfen.! Brueggemann formuliert, worauf
Klagepsalmen insistieren:

Things are not right in the present arrangement. They need not stay this way and can
be changed. The speaker will not accept them in this way, for the present arrangement is
intolerable. It is God’s obligation to change things.>

Der Dialog mit Gott, der in der Bundesbeziehung grundgelegt ist, wird in einer
Gebetspraxis, die Klage auf selbstverstindliche Weise einschliefSt, menschli-
cherseits eingelost. Klage hat nach Brueggemann zudem auch eine soziale
Funktion. Wahrend in einer klagelosen Glaubenspraxis soziale Kontrolle sank-
tioniert werde, konne im Anteilnehmen an der Klage einer einzelnen Person
die Briichigkeit der Welt, die durch die Person akut erfahren wird, sozial
angenommen werden. Dabei wird anerkannt, dass alle Abschnitte des Lebens
formgerecht (in der Form der Klage erzahlbar und in der Tradition verankert)
und somit gemeinschaftlich und religios bedeutungsvoll sind.>

3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz

Diese Aspekte deuten bereits an, warum es sinnvoll sein konnte, Klagegebete
samt Gott-Klage zu predigen und nicht nur im Seelsorgegesprach oder einem
Gottesdienst anldsslich einer Krisensituation zu beten. Angesichts von Bruegge-
manns theologischer Einschétzung erscheint es geraten, zum einen mehr {iber
Klage und ihre Funktion zu reden und zum anderen als predigende Person
auch exemplarisch zu klagen und so der Klagetradition auf zweifache Weise
ihren Platz im Glaubensvollzug zuzuerkennen.

Dabei konnen die Schwierigkeiten, die einem Klagegebet inhdrent sind, als
Starken desselben erkannt werden. Es ist zunachst nachvollziehbar, dass die
sprachliche und formale Briichigkeit der althebrdischen Gebetssprache alltags-
untauglich erscheint. Ich habe die Klagesprache eingangs dezidiert nicht als
Alltagssprache, sondern als Poesie, Gebetssprache und Untagssprache bezeich-
net. Als letztere hat sie bereits in Gottesdiensten angesichts von Katastrophen
Eingang gefunden. Kimberly Wagner hat in ihren Publikationen aufgezeigt,
welche Potenziale Gottesdienste anldsslich kollektiver Ungliicke entfalten kon-
nen, wenn mittels der Predigt die Briichigkeit des Traumaerlebens inkludiert
und das Leid offen angesprochen wird. Die Verkiindigung erfolgt in der Span-
nung zwischen dem Schmerz der Gegenwart und der Zusage von Gottes Gnade
und Erlésung. Dabei bleiben beide Seiten als giltige, koexistierende Realititen

31 Vgl. Luther, Liigen der Troster, 165.170.
32 Brueggemann, Our Hearts Wait, 142.
3 Vgl. a.a.0., 133f.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 ANJA MARSCHALL

im Blick.3* Formal empfiehlt sie die Predigt-Formen Snapshot (Schnappschuss)
und Frayed-Edges (ausgefranste Kanten). Bei einer Snapshot-Predigt werden
unverbunden und skizzenhaft Moves als Fragmente ein und derselben Existenz
nebeneinandergestellt, ohne Uberleitungen, Erklirungen oder narrativen Rah-
men. Die Predigt mit ausgefransten Kanten ist sprachlich nicht glatt gefeilt,
ohne klares Happy End, in einer Art liminalem Zustand des Noch-Nicht, ohne
das Schon-Jetzt ganz einzulosen.’> Beides sind eindrucksvolle Beschreibungen
einer klassischen Klageform, umgesetzt in Predigt.

Dabei gibt die Tradition der alttestamentlichen Klage nicht nur dem Frag-
mentarischen eine Form, sondern umfasst durch die Auseinandersetzung mit
der Zerrissenheit des Daseins ebenso den Beginn einer Neuerzihlung von
Geschichte und Beziehung. Im Zuge der klagenden Beschiftigung mit der zeitli-
chen Dimension des Daseins, des Leidens und der Relationalitét, zeigt sich in
den Klagegebeten ein konstruktiver Umgang mit Zeit, der in der homiletischen
Inszenierung strukturell wie auch inhaltlich fruchtbar gemacht werden kann.

Zunachst ist Klage schlichtweg Selbstverortung in der Zeit. Sie benennt das
Leiden im Jetzt. Der Mensch kann sich als zeitliches Wesen erzahlen und be-
ginnen, sich selbst wieder prozessual zu verstehen. Dabei wird auch die Vergan-
genheit als Teil der Geschichte anerkannt und oftmals zugleich argumentativ
genutzt. Die Erzahlung des leidenden Menschen beginnt meist nicht im Jetzt
des Leidens, sondern in der heilvollen Vergangenheit. Diese wird als Teil der
Geschichte erzdhlt, auch wenn sie der Gegenwart zu widersprechen scheint.
Im Gesamtzusammenhang des Gebets dient die Vergangenheit als Einstieg der
Klage: zur Erinnerung Gottes (Ps 42,10; 44,25), zum Protest gegen die Gegen-
wart oder die Inkongruenz des Ergehens (Ps 44,10), als Anklage Gottes fiir
eine unverdiente oder unverstehbare Wendung des Geschicks (Ps 44,2-9; 88,2).
Die Vergangenheit erinnert die Betenden zudem an die Existenz einer Zeit
jenseits des Leidens (Ps 42,5f.). Insbesondere die Volksklagepsalmen ordnen die
Betenden in eine Geschichte ein, die die einzelnen Menschen und ihre Zeit
tibersteigt. In der Folge verstehen sie ihre potenzielle Zukunft als Volk auf die
kommende Zeit ausgedehnt.

Die Klage gehort als Gebet in die Zeit des Kultes, die die Weltzeit durch-
bricht. So entsteht nicht nur durch die narrative Selbsterzahlung, sondern vor
allem durch ihre Einbindung in das Gesprach mit Gott, der auflerhalb der
Zeit verortet wird und doch durch die Klage in die Weltzeit gerufen wird,
eine Auflenperspektive auf die eigene Zeitlichkeit. Die sich in Vergangenheit
und Gegenwart aufgliedernde, vor Gott dargelegte Selbsterzahlung bringt den
Menschen als Werdenden in den Blick. Der Gottesbezug des Gebets sowie die
Ubergabe der Verantwortung an Gott grenzen dieses Werden niher ein als ein

34 Kimberly Wagner, Fractured Ground. Preaching in the Wake of Mass Trauma, Louisville KY
2023, 66. Vgl. auch ihren Beitrag in diesem Band.
35 Wagner, Fractured Ground, 80-103.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 129

Werden in Gottes Hand. So kann die gesamte Zeit des Menschen als Zeit mit
Gott erkannt werden - trotz aller schmerzhaften Zerrissenheit momentaner
Weltwahrnehmung.

Auch Wagner geht auf diesen Zusammenhang ein, wenn sie eingesteht, dass
es keine happy news sind, die durch die von ihr anvisierten Predigten in die
Welt getragen werden. Aber es sind noch immer good news, gute Nachrichten:
»God holding brokenness and ambiguity with us is good news, even if it does
not feel especially happy:®® Dieser Aspekt des Evangeliums kann zudem Men-
schen ganz anders erreichen, wenn er in die ihm entsprechende fragmentierte
Struktur eingebunden wird:

By refusing to offer redemptive conclusions or answer all the lingering questions raised by
the biblical text or sermon, listeners may recognize their own fragmented and incomplete
experiences represented and named within the form of the sermon. [...] The Frayed-Edges
Form breaks open the narrative arc of the sermon and thus invites narratively fractured
people into the conversation.?

Im Anschluss an diese Beobachtungen liegt es nahe, daran zu erinnern, dass
wir uns als Menschen auch jenseits akuter kollektiver Katastrophen in einer
fragmentarischen Existenz wiederfinden, die immer wieder Anlass zur Klage
gibt. Ich stimme Wagner zu, dass nicht jeder Sonntagsgottesdienst fiir eine Kla-
ge-Predigt geeignet ist und auch nicht zu viele hintereinander gereiht werden
sollten,*® doch schliefit dies nicht eine gelegentliche Klage von der Kanzel an
einem ganz normalen Sonntagmorgen aus. Vielmehr sind wir dazu aufgerufen,
das Fragmentarische der Welt und unserer Existenz anzuerkennen und auszu-
sprechen. Dieser Aspekt des menschlichen Daseins ist zeitlos — auch wenn er zu
bestimmten Zeiten als problematischer erfahren wird als zu anderen.
Angesichts einer durch Leiden fragmentierten Existenz gilt Henning Luthers
Postulat ,Nur wer klagt, hofft* Allerdings zeichnet sich eine Gemeinde, die
zum Sonntagsgottesdienst zusammenkommt, nicht umfassend durch eine ge-
teilte Fragmentaritdt und Krise aus, sondern bildet ein Mosaik aus unterschied-
lich fragmentierten Existenzen. Obwohl die existenzielle Auseinandersetzung
der Klage folglich nicht fiir alle Anwesenden gleiche Gegenwartsrelevanz hat,
kommt die Beschneidung von Gott-Klage bei den Psalmtexten wie auch die
Fokussierung auf vermeintliche Hoffnungstexte im Hiobbuch auch auf Ebene
der Gemeinschaft mit einem hohen Preis. Insbesondere das Hiobbuch zeigt
auf, welche Funktion Klage in einer Gruppe vertrauter Menschen mit diversen
Erfahrungen und Haltungen haben kann. Hiobs Klage verstort seine Freunde
und fordert ihre Solidaritit ein. Zugegebenermafien ist das Buch ein kompli-
zierter Beispieltext, wenn es um Solidaritat mit Leidenden geht - schlief3lich

36 A.a.0.,103.

37 Ebd.

3 vgl. a.2.0.,104.

39 Luther, Liigen der Troster, 170.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 ANJA MARSCHALL

auflern sich die Freunde im Dialog-Teil des Buches zu groflen Teilen beispiel-
haft unsolidarisch.*® Bespielhaft ist allerdings auch Hiobs Bestehen darauf, mit
seinem Leiden, seinen offenen Fragen und seinen leidgeborenen Gedankenspie-
len Gehor zu finden. Hiob fiihrt vor Augen, dass Klage des Einzelnen die
Aufmerksamkeit und Solidaritat der Gruppe verlangt.

Nach Luther entsteht aus der Kommunikation der Trostlosen Solidaritit.
Eine solche Solidaritat, die nicht nur im Untrostlich-Sein, sondern auch in der
Heimatlosigkeit des Glaubens an die Verheifiung entsteht, kann sich umfassend
in der versammelten Gemeinde ereignen. Eine konsequente Umsetzung von
Luthers Forderung, dass Klage auf prophetische Weise die scheinbar Gesunden
und Normalen verstoren soll, um sie aus Gleichgiiltigkeit und Verdriangung zu
reiflen,* verortet Klage im normalen Sonntagsgottesdienst — und nicht zuerst
in der intimen Seelsorgesitzung. Die von Luther festgestellte Individualisierung
des Leidens ist nicht in einem Einzelgespréach anzugehen, sondern auf Gemein-
deebene. Wenn das Trostliche des Glaubens ,,in der anhaltenden Beunruhigung
und Befremdung iiber unsere Welt“4? besteht, so muss diese Befremdung auch
Teil einer Predigtkultur werden. Als Ausdruck einer (bestenfalls trostlichen,
oftmals aber zundchst verstérenden) Beunruhigung hat Klage sodann nicht nur
exemplarischen und stellvertretenden Charakter, sondern dient als Glaubenser-
innerung, die sowohl die Vielfalt als auch die Notwendigkeit der Klage neu
ins Bewusstsein ruft. Wenn Klage im Gottesdienst verankert ist und der unge-
schonte Dialog mit Gott im gottesdienstlichen Leben Selbstverstandlichkeit er-
langt hat, kann sich schlief3lich auch die seelsorgliche und kasuale Verwendung
von Klage(-Texten) konstruktiver entfalten.

So beweist sich Mut zur Klage zunachst dort, wo im Angesicht einer vertrau-
ten Ortsgemeinde klagend gepredigt wird. Dies kann in Zitaten der biblischen
Klage geschehen oder zu lingeren Klagepassagen ausgebaut werden, die in
andere Redeformen eingebettet sind. Die homiletische Inszenierung kann dabei
den aus alttestamentlicher Gott-Klage hervorgehenden Reflexionsvorgingen
und sozialen Apellen mitsamt deren personlichen, sozialen und theologischen
Dynamiken folgen oder diese bewusst brechen. Moglich ist auflerdem, dass
sie sich den alttestamentlichen Klagepsalmen anschlief3t, wenn die verschiede-
nen Reflexionsbewegungen schliefSlich zu einer erneuten (ggf. durchaus auch
hoffnungsvollen) Adressierung Gottes fithren. Aber auch die Leerstelle der
ausstehenden gottlichen Reaktion ldsst sich verbal und nonverbal inszenieren.
Insbesondere die Klagen Hiobs sowie Ps 44 und 88 zeigen, dass sich die Beten-
den nicht nur mit den Worten der eigenen Klage auseinandersetzen, sondern
auch mit der Stille, die auf ihre Klage folgt. So kann Gottes Schweigen und Ab-

40" S0 auch Luther, Liigen der Trdster, 170f. Zu den Freunden Hiobs vgl. die aktuelle Monografie
von Patricia Vesely, Friendship and Virtue Ethics in the Book of Job, New York 2019.

41 7u den Kategorien Gesund und Normal vgl. Luther, Liigen der Troster, 166.

2 A0, 170.

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAGE IN DEN DIMENSIONEN SPRACHE, BEZIEHUNG UND ZEIT 131

wendung ebenso im Austausch mit anderen verhandelt werden wie das eigene
isolierende Leiden. Klage verhilft folglich nicht nur zum Selbstausdruck. Klage,
als Wortgeschehen vor den Ohren Anderer, hilft dem und der Einzelnen und
auch der gesamten Gemeinde, im Dialog zu bleiben.

Es ist vermutlich wenig weiterfithrend, dramatische Klage- und Anklagetexte
wie Ps 88 oder Hi 10 ungekiirzt gemeinsam als Gebet zu lesen, weil es zu viel
zugemutet wire, sie aus jeder Lebenssituation heraus im Chor mitzusprechen.*
Aber wir kénnen dramatische Klage und Anklage als Horereignis zumuten.
Dabei konnte es entscheidend sein, Angebote zur Aktualisierung der Klage
einzuweben, die an gegenwirtige Erfahrungen ankniipfen und damit Empathie
und Solidaritét fiir das Leiden anderer Raum geben.*4

All diese Aspekte dringen zur exemplarischen klagenden Anrede Gottes,
die das Risiko der Klage (vgl. Ellington) bewusst und demonstrativ auf sich
nimmt. Klage involvierende Predigt eroffnet ein Konfliktgesprach mit Gott
und Gemeinde, das die Anfechtung der Gottesbeziehung duldet und das Risi-
ko, Gemeindeglieder zu verstoren, mitbedenkt. Dieses Risiko kann verantwor-
tungsvoll getragen werden, wenn die Predigt einen Dialog eréffnet, der auch
im Anschluss begleitet wird. Eine Klage von der Kanzel kann Anlass zu Pre-
digtnachgesprachen oder Diskussionsabenden sein. Diese bieten eine wertvolle
Gelegenheit, tiber Glaubensvollziige und Lebenserfahrungen ins Gesprach zu
kommen. Durch die Wiederholung gelegentlicher Gott-Klage mitsamt ihren of-
fenen Fragen kann der klagende Dialog mit Gott sowie der klagende Austausch
an Normalitit gewinnen. Dabei muss dennoch damit gerechnet werden, dass
die Gesunden und Normalen weiterhin verstort sein werden, wenn ihre stabile
Glaubenswelt durch Gegenerfahrungen angefochten wird. Aus diesem Grund
am Status quo festzuhalten und auf Gott-Klage zu verzichten, kann jedoch
nicht die Losung sein. Diese Schlussfolgerung verliert namlich diejenigen aus
den Augen, die gegenwirtig immer wieder von der Klagelosigkeit unserer Got-
tesdienste verstort werden. Diejenigen, deren Lebensperspektive ohne Klage
weder formale noch inhaltliche Abbildung findet.*> Die sich nicht in schénen
narrativen Bogen wiederfinden konnen, weil ihr eigenes Narrativ zerrissen,
infrage gestellt oder verdunkelt ist.

43 Vgl. den Beitrag von Matthias Hopf zu Identifikation und Aneignung von Klagetexte durch

rezipierende Personen in diesem Band.

Vgl. auch Suna-Koro, Liturgy and Lament. Postcolonial Reflections from the Midst of a Global
Refugee Crisis, in: Liturgy 34.2/2019, 31-40.

Vgl. die Beitrage von Ulrike Wagner-Rau, Barbel Fiinfsinn und Kristine Suna-Koro in diesem
Band.

44

45

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783987402043-117 - am 27.01.2028, 18:20:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Exmm


https://doi.org/10.5771/9783987402043-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Prozesse kollektiver und individueller Selbstverständigung
	Klage in den Dimensionen Sprache, Beziehung und Zeit. Alttestamentliche Grundlagen und homiletische Impulse|Anja Marschall
	1. Sprache: Die Skizze und der Bruch
	2. Beziehung: Vom Leib zu Gott und Menschen
	2.1 Selbst und Leib
	2.2 Gottesbeziehung und soziale Beziehungen
	2.3 Verlust der Klage

	3. Zeit: Die zeitliche Dimension der Klage und ihre zeitlose Relevanz



