
 

3. Normativität und Gehalt bei Derrida 

 

Der Versuch, die Grundlagen der Sozialität durch die Modellierung einer Situa-

tion elementarer Vergesellschaftung aufzuklären, stellt sich in der Perspektive 

der Arbeiten Jacques Derridas in wesentlichen Hinsichten anders dar als in Ha-

bermas’ Theorie des kommunikativen Handelns. In nuce sind die Differenzen in 

einer Formulierung Derridas gefaßt, die im folgenden als die Grundbestimmung 

eines Derridaschen Begriffs elementarer Vergesellschaftung gelten soll. Nach 

dieser Bestimmung muß für eine basale Sozialität gelten, daß sie sich »am Ort 

einer unauffindbaren Situation, die immer auf ein anderswo, auf etwas anderes, 

auf eine andere Sprache, auf den Anderen im allgemeinen verweist, geformt 

[hat]».
1
 Derrida teilt mit Habermas die Idee, daß soziale Bezüge unhintergehbar 

normativ sind; vergesellschaftet zu sein heißt, je auf den Anderen als auf ein An-

erkennung beanspruchendes und Anerkennung gewährendes Gegenüber verwie-

sen zu sein. Beide Autoren stimmen programmatisch auch darin überein, daß für 

dieses Verhältnis die Sprache eine irreduzible Rolle spielt. Aber Derrida zeichnet 

sowohl von der Sprache als auch von dem sozialen Bezogensein ein grundlegend 

anderes Bild als Habermas, mit der zwingenden Folge, daß auch der Zusammen-

hang von Sprache und Sozialität von Derrida grundlegend anders verstanden 

wird. 

Die Spezifität der Derridaschen Konzepte und ihre Unterschiedenheit von 

Habermas’ Theorie läßt sich im Anschluß an die Formulierung aus Die Einspra-
chigkeit des Anderen insbesondere an zwei Punkten festmachen, die die folgende 

Darstellung anleiten werden. Zum einen geht es um die Rolle der Sprache, die 

Derrida dadurch kennzeichnet, daß sie immer auf eine ›andere Sprache‹ verweist. 

                                                 

1 J. Derrida: »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des Ursprungs«, in: 

Anselm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Übersetzungspolitik zwischen 

den Kulturen, Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 15-41, hier S. 24. Teilübersetzung 

von: J. Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, Paris: Galilée 

1996. »Die Einsprachigkeit des Anderen« im folgenden zitiert unter der Sigle EA. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Derrida zählt damit nicht wie Habermas das Verfügen über eine gemeinsame 

Sprache (oder ersatzweise möglicher Übersetzungsleistungen) zu den Vorausset-

zungen des Sozialen. Dies geht darauf zurück, daß Derrida überhaupt den Begriff 

des Verfügens über eine Sprache als verfehlt ablehnt. Ich werde die Darstellung 

von Derridas Sprachphilosophie von der Frage her entwickeln, wie in ihr die 

Einheitlichkeit des Sprachlichen erläutert wird. Ich werde versuchen, das Derri-

dasche Sprachbild anhand der Auskünfte zu skizzieren, die es darüber gibt, worin 

das Sprechen einer Sprache besteht, was dessen Zusammenhang ausmacht und 

inwiefern ihm eine bestimmte Rolle in den Verhaltungen sozialer Gegenüber zu-

kommt. Eine wichtige Idee Derridas besteht darin, daß Sprache als eine sich zei-

tigende Struktur verstanden werden muß. Sprache – und tatsächlich in der Folge 

alle Formen von Strukturierung – liegt nicht als eine jeweils abgegrenzte Struktur 

vor, wie es z.B. Saussures Rede von einer synchronischen Sprachwissenschaft 

nahezulegen scheint.
2
 Sie kann auch nicht von der Abgrenzung einer Einheit 

›diese Sprache‹ gegen eine andere Einheit ›jene Sprache‹ her verstanden werden. 

Das Bestehen der sprachlichen Struktur muß von den jeweiligen Bezugnahmen 

sprachlicher Zeichen aufeinander verstanden werden, die in deren Gebrauch imp-

liziert sind. Derrida hat diese Zusammenhänge in vielfältiger Weise mit dem 

Begriff der différance und darüber hinaus mit einer Vielzahl weiterer Ausdrücke 

in Verbindung gebracht, auf die ich nicht näher eingehen werde (z.B. Supple-

ment, Dissemination, Marge, Parergon, Pharmakon etc.). Mit Blick auf diese 

Konzepte Derridas läßt sich die Differenz der Sprachtheorien darauf zuspitzen, 

daß Derrida den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung völlig anders mo-

delliert als Habermas. 

Dies hängt natürlich mit Derridas Begriff normativer Verhältnisse zusam-

men. Hier läßt sich der Unterschied zu Habermas von der Formulierung her ent-

wickeln, daß normative Verhältnisse vom ›Ort einer unauffindbaren Situation‹ 

herstammen. Derrida verficht im Gegensatz zu Habermas, daß wir den Geltungs-

sinn des Normativen in keiner Weise auf eine Aktivität von Aktoren zurückfüh-

ren können, selbst wenn diese in der ›verflüssigten‹ Form, nämlich der von Spre-

chern notwendig präsupponierten Möglichkeit einer Teilnahme an einem hinrei-

chend idealen praktischen Diskurs gedacht wird. Nach Derrida können wir die 

Normativität in den Verhältnissen sozialer Gegenüber demnach nicht auf die Si-

tuation einer faktischen Stiftung zurückführen. Es wurde stets als ein Topos der 

poststrukturalistischen Theorien wahrgenommen, daß sie den Begriff eines über 

sich verfügenden Subjekts zurückgewiesen haben. Der entscheidende Punkt für 

ein an Derrida geschultes Verständnis des Sozialen liegt nun darin zu verstehen, 

daß diese Distanz zur Idee der Subjektautonomie nicht etwa ein Dementi des 

normativen Sichbindenkönnens bedeutet, sondern daß es genau aus einer anderen 

                                                 

2 Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Ber-

lin: de Gruyter 
3
1967, S. 93ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA | 127 

 

Erläuterung – so die hier verfochtene These – einer tatsächlich fundamental an-

gesetzten normativen Gebundenheit resultiert.
3
 

Meine Ausführungen zu Derrida stützen sich wesentlich auf die Lesart der 

Derridaschen Theorie, die Georg W. Bertram in den letzten Jahren ausgearbeitet 

hat.
4
 Ich will vorab vier Punkte herausheben, die die Spezifität von Bertrams 

Lesart umreißen. Zum einen rekonstruiert Bertram Derridas Arbeiten systema-

tisch als einen Theoriezusammenhang. Er führt damit den Nachweis, daß man die 

Dekonstruktion nicht als ein nur ›performativ‹ einholbares Denkunternehmen 

verstehen muß, sondern daß sich dieses Denken in Termini der Auseinanderset-

zung mit der philosophischen Tradition darstellen läßt. Die besondere Weise, wie 

Bertram Derrida in der Landschaft der philosophischen Theoriebildung verortet, 

ist der zweite bemerkenswerte Punkt. Bertram gelingt es, übergreifende Problem-

stellungen herauszuarbeiten, die für die hermeneutische ebenso prägend sind wie 

für die sprachanalytische Tradition und die sich auch als zentrale Gegenstände 

von Derridas Philosophie ausweisen lassen. Dabei handelt es sich natürlich ins-

besondere um Themen, die im zwanzigsten Jahrhundert die Sprachphilosophie 

bewegt haben: die Idealität sprachlichen Gehalts, den Charakter des Verstehens, 

die Spezifität sprachlicher Praktiken, die Intersubjektivität sprachlicher Wesen 

und deren normative Dimension. Damit zusammenhängend – dies ist der dritte 

Punkt – betont Bertram einen Zug Derridas, der zwar systematisch im Grunde 

zwingend ist, aber dennoch von Derrida selbst selten explizit thematisiert wird. 

Es handelt sich dabei darum, die Dekonstruktion als eine pragmatistische Philo-

sophie zu verstehen (in einem nicht engen Sinne, in dem auch der Heidegger von 

Sein und Zeit oder Hegel pragmatistische Philosophen sind
5
). Obschon es ziem-

                                                 

3 Ein jüngstes Zeugnis der Auseinandersetzung mit der Frage, wie wir unsere Hand-

lungsfähigkeit unter der Prämisse verstehen sollen, daß die Idee eines sich in seiner 

Selbstgesetzgebung transparentes Subjekt irreführend ist, stellen Judith Butlers am 

Frankfurter Institut für Sozialforschung gehaltene Adorno-Vorlesungen dar. Vgl. 

Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003. 

4 Vgl. Georg W. Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Ausei-

nandersetzung der Gegenwartsphilosophie, München: Fink 2002. Im folgenden zi-

tiert unter der Sigle HuD. Ders.: »Das Denken der Sprache in Heideggers Sein und 
Zeit«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, Bd. 26 (2001), H. 3, S. 177-198. 

Ders.: »Übergangsholismus. Holismus, Veränderung und Kontinuität in den 

Sprachphilosophien von Davidson und Derrida«, in: Zeitschrift für philosophische 

Forschung, Bd. 56 (2002), H. 3, S. 68-93. Ders.: »Wem gilt die Kritik der De-

konstruktion?«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, Bd. 24 (1999), H. 3. S. 

221-241. Ders.: »Dekonstruktion als Phänomenologie der Zeichen«, in: Eliane Es-

coubas/Bernhard Waldenfels (Hg.), Deutsche und Französische Phänomenologie. 

Paris: L’Harmattan u. Offenburg: Dokumente 2000, S. 581-608. Ders.: »Die De-

konstruktion der Normen und die Normen der Dekonstruktion«, in: Andrea. 

Kern/Christoph Menke (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 2002, S. 289-310. Ders.: SpG. 

5 Vgl. Robert B. Brandom: »Heideggers Kategorien in ›Sein und Zeit‹«, in: DZPhil, 

Bd. 45 (1997), S. 531-549 und ders.: »Einige pragmatistische Themen in Hegels I-

dealismus«, in: DZPhil, Bd. 47 (1999), S. 355-381. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

lich offensichtlich ist, daß Derridas Denken gerade darauf angelegt ist, nicht das 

Bestehen von Strukturen, die Existenz von Entitäten oder eine Überzeitlichkeit 

von Bedeutungen in einem Jenseits unseres Standes in der Welt vorauszusetzen, 

wurden diese Motive selten damit in Zusammenhang gebracht, daß Derrida stets 

darüber spricht, wie wir verstehen sollen, was wir in der Welt tun.
6
 Die Ursache 

dafür liegt sicherlich in Derridas gleichzeitiger Opposition gegen den (aus seiner 

Sicht naiven) Begriff der Handlungsautonomie, die z.B. Habermas (aber auch 

Verteidiger wie Rorty) dazu gebracht hat, Derrida als einen spätheideggeriani-

schen Denker eines ›Seinsgeschehens‹ anzusehen, der die weltlichen Praktiken 

von Handlungssubjekten für theoretisch irrelevant hält. Derridas Arbeiten der 

letzten eineinhalb Jahrzehnte haben hier zu veränderten Einschätzungen geführt.
7
 

Bertram hat dementsprechend den plausiblen Weg eingeschlagen, z.B. Derridas 

zeichentheoretische Überlegungen stets als Erläuterung einer Zeichenpraxis zu 

verstehen. Diese Interpretation hat er allerdings mit der Anstrengung verbunden, 

Derridas Auseinandersetzung mit dem Geschehenscharakter unseres Tuns in die 

systematischen Erläuterungen einzubeziehen. Darin liegt dann der vierte hervor-

zuhebende Punkt der Bertramschen Lesart, der allerdings kaum mehr nur als eine 

Derrida-Lesart aufgefaßt werden kann. Bertram schlägt vor, den für jeden Begriff 

des Geistigen, der Vernunft oder der Rationalität unverzichtbaren Begriff einer 

bestimmten Transzendenz in Begriffen normativer Bindungen zwischen sozialen 

Gegenübern zu erläutern. Uns als vernünftig zu verstehen heißt, unser Geistig-

sein an Maßstäbe gebunden zu sehen, die uns nicht zu Gebote stehen. In diesem 

Sinne spricht z.B. Habermas von der situationstranszendierenden Kraft von Gel-

tungsansprüchen. Genau an der Stelle folgt Bertram Derrida in der Auseinander-

setzung mit dem leitenden Gedanken von Emmanuel Lévinas: daß vor aller Er-

kenntnismöglichkeit eine Ethik liege, die vom unvordenklichen Anspruch des 

Anderen herrührt.
8
 Bertrams Leistung besteht hier darin zu zeigen, wie dieser 

Gedanke seinen Ort auch in der Perspektive der Hermeneutik und der postwitt-

gensteinianischen Sprachphilosophie in der Erläuterung eines Geistigseins hat, 

für das Sprache wesentlich ist.
9
 

 

Ruft man einen der bekanntesten Ansatzpunkte der Sprachphilosophie Derridas 

in Erinnerung, so erhält man eine Ahnung, wie weitreichend sich Derridas und 

                                                 

6 Explizit erläutert Ruth Sonderegger den pragmatistischen Grundzug von Derridas 

Sprachphilosophie in: »A Critique of Pure Meaning». 

7 Insbesondere Gesetzeskraft hat zu dieser Wahrnehmungsveränderung beigetragen, 

aber auch Texte wie Falschgeld oder Politik der Freundschaft. Vgl. dazu H.-D. 

Gondek und B. Waldenfels: »Derridas performative Wende». 

8 Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 

Freiburg: Alber 1993; ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-

burg: Alber 1998. 

9 Für die bei Bertram Gadamer, Davidson, Sellars, McDowell und Brandom einste-

hen. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA | 129 

 

Habermas’ Denken voneinander unterscheiden. Ich spreche von Derridas Auf-

nahme des Saussureschen Diktums, »daß es in der Sprache nur Verschiedenhei-

ten gibt«, das jener unmittelbar weiter zuspitzt: »Mehr noch: eine Verschieden-

heit setzt im allgemeinen positive Einzelglieder voraus, zwischen denen sie be-

steht; in der Sprache aber gibt es nur Verschiedenheiten ohne positive Einzelglie-
der.«

10
 Derrida entwickelt den Begriff der différance

11
, seiner wahrscheinlich be-

kanntesten Wortschöpfung, ausgehend von der Frage, wie ein Begriff der Dif-

ferenz beschaffen sein muß, der auf die Voraussetzung unterschiedener positiver 

Einzelglieder verzichtet und wie vor diesem Hintergrund das Bestehen einer 

strukturalistisch erläuterten Sprache und ihrer Elemente aufzufassen ist. Man 

kann die Differenz zwischen den Philosophien von Habermas und Derrida daher 

rührend verstehen, daß Derrida sich um den positiven Stand, auf welchem die 

Erkenntnis der Welt, das Soziale unserer Gemeinschaften und die Einheit unseres 

Selbst (um hier der Habermasschen Dreiteilung zu folgen) möglich sind, nicht in 

der Weise sorgt, wie Habermas dies tut. Derrida arbeitet an diesen Gegenständen, 

aber er bringt zum Ausdruck, daß er die Frage danach, wie Erkenntnis, Gemein-

schaft und Selbst möglich seien, für nicht sehr hilfreich hält. So gibt er in dieser 

Hinsicht häufig die Auskunft, daß man es stets ebenso mit einer Unmöglichkeit 

wie mit einer Möglichkeit dieser Phänomene zu tun hat.
12

 Die Analyse von Er-

                                                 

10 F. de Saussure: Grundfragen, S. 143. (Herv. im Orig.) Derrida zitiert die Stelle in: 

»Die différance«, in: ders., Randgänge der Philosophie, 2., überarb. Aufl, Wien: 

Passagen 1999, S. 31-56, hier S. 39. »Die différance« im folgenden zitiert unter der 

Sigle Dif. 

11 Der Ausdruck ›différance‹ benennt nach meiner Auffassung in gleicher Weise wie 

alle anderen Termini des Derridaschen Vokabulars mehr oder weniger klar gefaßte 

Begriffe. Ich halte Versuche, wie Gasché sie unternommen hat, diese Konzepte als 

ihrem Wesen nach als etwas anderes als Begriffe auszuweisen, für unverständlich. 

Diese Bemühungen, anhand von Derridas Vokabular dessen Denken als irgendwie 

fundamental antimetaphysisch zu beschreiben, laufen letztlich genau auf die Aus-

zeichnung einer Metasprache hinaus. Die Unmöglichkeit einer gänzlich unabhängi-

gen Metasprache ist ein wichtiges Resultat der epistemologischen Debatten des 

zwanzigsten Jahrhunderts. Nicht zuletzt hat Derrida selbst solche Auszeichnungen 

als ein Kennzeichen theoretischer Naivität herausgearbeitet. Für einen Sonderstatus 

zentraler Termini Derridas tritt z.B. ein: Rudolphe Gasché: Inventions of Differen-

ce. On Jacques Derrida, Cambridge (Mass.) u.a.: Harvard University Press 1994, S. 

6f. Gasché argumentiert hier unter anderem gegen Richard Rorty, der diese Auffas-

sung verschiedentlich kritisiert hatte. Vgl. Richard Rorty: »Deconstruction and Cir-

cumvention«, in: ders., Essays on Heidegger and others. Philosophical Papers Vo-

lume 2, Cambridge (Mass.): Cambridge University Press 1991, S. 85-106, hier S. 

102f. und ders.: Kontingenz, Ironie, und Solidarität, S. 205. 

12 Eine sehr prominente Verwendung des Begriffs des Unmöglichen ist Derridas Rede 

von der Unmöglichkeit der Gabe. Vgl. J. Derrida: Falschgeld. Zeit geben I, Mün-

chen: Fink 1993, bes. Kap. 1. Bezüglich der Gegenstände der vorliegenden Arbeit 

wichtige Stellen zum Verhältnis von Möglichkeit und Unmöglichkeit finden sich in 

J. Derrida: Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1991, z.B. S. 30f., S. 68ff. Falschgeld im folgenden zitiert unter der Sig-

le FG. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

möglichungsbedingungen führt nach Derrida auf nichts, das uns Auskunft über 

einen sicheren Grund geben könnte, auf dem unsere weltlichen Verhältnisse ru-

hen. 

Aus der Perspektive Derridas laufen Versuche wie der von Habermas, situa-

tionstranszendierende Mechanismen in unseren Praktiken als Möglichkeitsbedin-

gungen stabiler Verhältnisse auszuweisen, gerade darauf hinaus, die gesuchten 

unverfügbaren Bezugspunkte zu kassieren. Derrida stimmt mit Habermas darin 

überein, daß wir die Bestimmung dessen, was unser je konkretes Tun und Den-

ken übersteigt, aus der Perspektive genau dieses je aktuellen Tuns und Denkens 

vornehmen müssen. (Das ist eine andere Formulierung für Derridas Pragmatis-

mus.) Analysen, nach denen in diesem Tun dessen eigene Ermöglichungsbedin-

gungen notwendig je erfüllt sind (wie in Habermas’ Konzept von den in der dis-

kursiven Verständigung je operativ wirksamen Idealisierungen), konzipieren aber 

zuletzt doch eine Selbstgenügsamkeit dieser Praktiken: dieses Tun stiftet selbst 

den Grund, auf dem es zu stehen kommt. Derrida hält dagegen die Frage, wie aus 

der Perspektive unserer weltlichen Situationen die Bezugspunkte transzendenter 

Maßstäbe – derer wir bedürfen, um als vernünftig gelten zu können – als Versi-

cherungen unseres vernünftigen Verhaltens verständlich gemacht werden kön-

nen, für falsch gestellt.
13

 Ihm geht es darum zu zeigen, daß wir unsere weltliche 

Situation je als verständlich erfahren, gerade weil in unserem Tun Bezugspunkte 

einen Ort haben, die uns je unverfügbar sind. Ein sinnvoller Stand in der Welt 

ruht nach Derrida nicht auf der notwendigen Projektion von Positivitäten, die 

durch eine abgegrenzte Identität selbstgenügsam sind; sondern er entwickelt sich 

in den Strukturen, in denen es nur ›Verschiedenheiten ohne positive Einzelglie-

der‹ gibt. Die Zusammenhänge, die auf vielen Ebenen unser Tun und Denken in 

der Welt strukturieren, beruhen nach Derrida nicht auf ihrer gegebenen oder pro-

jizierten Abgeschlossenheit. Sondern sie bestehen als Bezüge, die wir zwischen 

ihren Elementen herstellen, weil uns unser Bezogensein auf unsere sozialen Ge-

genüber als unverfügbar aufgegeben ist. Was uns zu ›rationalen Aktoren‹ macht, 

liegt in diesem Beziehen, in dem wir denkend, handelnd, empfindend usf. Ande-
res als ein Unterschiedenes aufnehmen und damit umgehen. Die Aktivität, die in 

diesem Beziehen liegt, ist uns vielmehr aufgegeben, als daß wir sie hervorbrin-

gen.  

 

Die Gliederung der folgenden Ausführungen orientiert sich an den Fragen, die im 

letzten Kapitel bezüglich des in Habermas’ Theorie des kommunikativen Han-

delns entwickelten Modells elementarer Vergesellschaftung aufgeworfen wur-

den. Die Überlegungen sind in zwei Abschnitte unterteilt. Die Zweiteilung der 

                                                 

13 Wie Habermas’ ›ontologische Unterstellung einer objektiven Welt‹, einer umfas-

send ›inklusiven Gemeinschaft‹ oder die kohärente Erzählung einer Lebensge-

schichte, die mich zu der Person macht, die ich bin, es leisten sollen. Vgl. J. Ha-

bermas: »Richtigkeit versus Wahrheit«, S. 293ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA | 131 

 

Darstellung ergibt sich daraus, daß im Zentrum der Auseinandersetzung mit Ha-

bermas der Zusammenhang der Konstitution sprachlichen Gehalts mit normati-

ven Verhältnissen stand. Demgemäß verhandelt der erste Abschnitt Derridas 

Konzeption sprachlichen Gehalts und der zweite Derridas Erläuterung normati-

ver Verhältnisse. Das nächsten Kapitel, welches diese Arbeit abschließt, bildet 

ein Resümee, in dem ich eruiere, wie ein Derridasches Modell elementarer Ver-

gesellschaftung zum Projekt der kritischen Gesellschaftstheorie ins Verhältnis 

gesetzt werden muß. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

3.1 Gehal t  in  Termini  s ich zei t igender  Strukturen 

 

3.1.1 Die Strukturalität der Struktur  

 

In einem der ersten von ihm in den USA gehaltenen Vorträge stellt Derrida die 

Frage nach der Beschaffenheit von Strukturen, bzw. nach der »Strukturalität der 

Struktur«, als einen privilegierten Einsatzpunkt für seine Arbeit dar.
1
 Ein Begriff 

der Struktur, so Derrida, habe seit je in der abendländischen Philosophie und 

Wissenschaft eine Rolle gespielt, in seiner spezifischen Problematik und Spreng-

kraft sei er aber erst in ›unserer Epoche‹ in Erscheinung getreten, welche Derrida 

durch einen vorläufigen Verweis auf Nietzsche, Freud und Heidegger umreißt. 

Die veränderte Auffassung bestehe in einer »Dezentrierung als Denken der 

Strukturalität der Struktur».
2
 Mit ›Dezentrierung‹ bezeichnet Derrida den Zug der 

betreffenden Auffassungen, Strukturen ohne ein Zentrum oder Prinzip zu denken, 

von dem die Einheit der Struktur abhängt. Wo auch schon in der früheren Geis-

tesgeschichte strukturale Beschreibungen eine Rolle gespielt hätten, seien diese 

stets in bezug auf ein den Status der jeweiligen Zusammenhänge sicherndes 

Zentrum charakterisiert worden. Insofern seien strukturale Bestimmungen in die-

sem Rahmen des Denkens, dem das Sein als die erfüllte Präsenz oder sich selbst 

gleiches Ewig-Seiendes gegolten habe (Derrida führt in einer Klammer als Bei-

spiele unter anderem »Transzendentalität, Bewußtsein, Gott, Mensch« an
3
), letzt-

lich stets auf ein solches (selbst)präsentes Sein reduziert worden. Derridas Über-

legung besagt nun, daß ein solcher Begriff eines Zentrums von Struktur, dem es 

zufällt, die Einheit des Seins zu stiften, zu Widersprüchen führt, genauer, daß 

»der Begriff der zentrierten Struktur [...] auf widersprüchliche Weise kohärent«
4
 

ist. Von diesem Zentrum müsse nämlich gelten, daß es nicht wie die Struktur als 

ein Beziehungszusammenhang verstanden werden kann: »Man hat immer ge-

dacht, daß das seiner Definition nach einzige Zentrum in einer Struktur genau 

dasjenige ist, das der Strukturalität sich entzieht, weil es sie beherrscht. Daher 

läßt sich vom klassischen Gedanken der Struktur paradoxerweise sagen, daß das 

Zentrum sowohl innerhalb der Struktur als auch außerhalb der Struktur liegt. Es 

liegt im Zentrum der Totalität, und dennoch hat die Totalität ihr Zentrum an-
derswo, weil es ihr nicht angehört.«

5
 Wie, so Derridas Frage, können wir den 

klassischen Begriff der Struktur so reformulieren, daß wir ihn nicht abhängig von 

einer externen Begrenzung ihrer Strukturalität denken? Was heißt es, eine Struk-

                                                 

1 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften 

von Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1971, S. 422-442, hier S. 422. Die Schrift und die Differenz im folgenden zitiert un-

ter der Sigle SD. 

2 Ebd., S. 424. 

3 Ebd. 

4 Ebd., S. 423. 

5 Ebd. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 133 

 

tur durch und durch struktural zu denken?
6
 Drei Anhaltspunkte, wie diese Frage 

nach Derrida zu beantworten ist, finden sich in dem bereits Ausgeführten: Zum 

einen geht es um eine Erläuterung in Termini von Beziehungen. Strukturen sind 

Beziehungsgefüge. Zum zweiten findet in einem Denken, das auf die Strukturali-

tät von Beziehungsgefügen abstellt, der Begriff einer irgendwie letzt- und damit 

selbstbegründeten Instanz keinen Platz. Zum dritten gilt es zu bedenken, welche 

Plausibilität im klassischen Begriff der Struktur zu seiner ›widersprüchlichen 

Kohärenz‹ führt. Derrida signalisiert mit diesem Ausdruck, daß sich auch ein 

Denken der Strukturalität nicht über die Spannung erheben kann, wie sie aus dem 

Verhältnis von Struktur und Zentrum entspringt. Auch eine durch und durch 

struktural gedachte Struktur kann nicht den Platz eines selbstbegründeten Ur-

sprungs einnehmen. 

Ein vierter Hinweis liegt in einer anderen Formulierung, die die Funktion des 

Strukturzentrums erklärt: »Dieses Zentrum hatte nicht nur die Aufgabe, die 

Struktur zu orientieren, ins Gleichgewicht zu bringen und zu organisieren – es 

läßt sich in der Tat keine unorganisierte Struktur denken –, sondern es sollte vor 

allem dafür Sorge tragen, daß das Organisationsprinzip der Struktur dasjenige in 

Grenzen hielt, was wir das Spiel der Struktur nennen könnten. Indem das Zent-

rum einer Struktur die Kohärenz des Systems orientiert und organisiert, erlaubt 

es das Spiel der Elemente im Innern der Formtotalität.«
7
 Derrida geht davon aus, 

daß die Strukturalität eines Beziehungszusammenhangs immer eine bestimmte 

Bewegung – Derrida sagt hier ›Spiel‹ – der Elemente, die zueinander in diesem 

Zusammenhang stehen, impliziert. Strukturalität wird so verstanden, daß sie die-

ser Bewegung Raum und – wie für eine Bewegung notwendig – Zeit gibt, bzw. 

ist es genauer zu formulieren, daß sie mit dieser Bewegung Raum und Zeit eröff-

net. Dieser vierte Punkt steht in direktem Zusammenhang mit dem dritten. Inso-

fern die Idee eines Strukturzentrums in der Form eines Seins als Präsenz gedacht 

wird, ist darin Bewegung (oder Werden) ausgeschlossen. Die Vorstellung von 

Selbstgegenwärtigkeit, auf die Derrida dabei zielt, enthebt einer räumlichen und 

zeitlichen Situiertheit. Aber wie meine Rede davon, daß die mit der Strukturalität 

verbundene Bewegung Raum und Zeit ›eröffnet‹, anzeigt, wird auch Derridas Er-

läuterung der Strukturalität eine bestimmte Unvordenklichkeit der räumlichen 

und zeitlichen Verhältnisse einräumen. 

 

                                                 

6 Manfred Frank schlägt in seiner im deutschen Sprachraum sehr bekannt geworde-

nen, einführenden Vorlesungsreihe Was ist Neostrukturalismus? vor, die »Idee ei-

ner nicht-geschlossenen und de-zentralen Struktur als ›Keimgedanke[n]‹ des Neo-

strukturalismus« zu verstehen. Vgl. Manfred Frank: Was ist Neostrukturalismus? 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1983, 4. Vorlesung, darin insbesondere S. 76ff. 

7 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel«, S. 422. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Differenz und Differenzierung.8 Derrida hat die Auseinandersetzung mit der Fra-

ge nach der Strukturalität der Struktur und deren Zusammenhang mit der Er-

läuterung sprachlichen Gehalts, wie hinlänglich bekannt, insbesondere an einem 

einschlägigen Punkt aufgenommen: an Saussures Cours de linguistique généra-
le.

9
 Der Weg von Derridas Erörterungen ist häufig dargestellt worden, so daß ich 

mich hier auf die für mich wichtigsten Punkte konzentriere und versuche, einen 

Argumentationsgang zu rekonstruieren, den Derrida selbst nie in dieser Gestalt 

gegeben hat. 

Die Eingangsfrage dieser Erörterungen kann folgendermaßen formuliert wer-

den: Was folgt für den Begriff der Differenz, wenn wir mit Saussure die Sprache 

als ein System verstehen, dessen Elemente differentiell bestimmt werden, so daß 

es in diesem System nur ›Verschiedenheiten ohne positive Einzelglieder‹ geben 

kann? In der Auseinandersetzung mit dieser Frage entwickelt Derrida seinen 

Begriff der ›différance‹. In der Rezeption von Derridas Arbeiten und in diesen 

Arbeiten selbst gibt es eine Fülle von unterscheidbaren Verwendungsweisen die-

ses Ausdrucks, die die unterschiedlichsten Aspekte von Derridas Denken ellip-

tisch auf den Begriff der différance bringen. Ohne diesen Vorgehensweisen über-

schlägig ihre Berechtigung abzusprechen, halte ich es doch für hilfreich, einen 

anderen Weg zu wählen.
10

 Ich werde den Ausdruck in einem sehr eingeschränk-

ten Sinn und auch darin nur möglichst selten gebrauchen. Im Rahmen dieser me-

                                                 

8 Die Entscheidung, ›différance‹, ›Spur‹ und ›Wiederholung‹ als drei Begriffe darzu-

stellen, die Grundzüge von Derridas Erläuterung sprachlichen Gehalts fassen, folgt 

G.W. Bertram: HuD, Kapitel II.1. 

9 Vgl. zum Verhältnis dieser Vorlesungsnachschriften zur Position, die sich etwa aus 

Saussures Notizen und Briefen ergibt: Johannes Fehr: »Saussure: Zwischen Lingu-

istik und Semiologie. Ein einleitender Kommentar«, in: Ferdinand de Saussure: Lin-

guistik und Semiologie. Notizen aus dem Nachlaß. Texte, Briefe und Dokumente. 

Gesammelt, übersetzt und eingeleitet v. J. Fehr, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 

17-228. 

10 Es ist offensichtlich, daß Derridas Stil als philosophischer Schriftsteller eine Form 

bewußter Reflexion auf die theoretische Arbeit darstellt. Mit Derrida muß man ge-

nauer sagen, daß sich die Ebenen von ›Stil‹ und ›Theorie‹ nicht stabil trennen lassen 

(was auch ein philosophischer Gemeinplatz ist). Insofern muß weder bei ihm noch 

in der Rezeption zwangsläufig die Vielfältigkeit der Verwendungsweisen von Aus-

drücken wie ›différance‹, ›Supplement‹, ›Schrift‹ etc. als eine Ungenauigkeit ver-

standen werden. Als solche weisen sie zunächst darauf hin, daß Derrida die Vorstel-

lung von ›Theoriearchitektonik‹, d.h. die Idee Beherrschung sachlicher Fragen auf 

der methodologischen Ebene der Theoriekonstruktion, für keine sehr weitreichende 

Idee hält. Dem soll hier nicht widersprochen sein. Da meine Darstellung aber dem 

Schema folgt, Derridas Überlegungen als Antworten auf bestimmte Fragen zu er-

läutern, scheint es mir hilfreich, den ›disseminierenden‹ Reichtum der vielen mögli-

chen Anknüpfungen an den Begriff der différance recht radikal zu beschneiden. 

Wie immer in theoretischen Zusammenhängen, ist damit nur einer von ver-

schiedenen Wegen der Erläuterung ihrer Struktur beschritten. Mein Ziel ist es, die-

sen Weg für mich und die potentiellen LeserInnen nachvollziehbar zu beschreiten. 

Derrida deckt ein solches Vorgehen, da er stets auch auf die Notwendigkeit des me-

taphysischen Glaubens an überschaubare Denkwege hingewiesen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 135 

 

thodischen Beschränkung verstehe ich ›différance‹ als den Begriff derjenigen 

vorgängigen Bewegung der Differenzierung, die ein struktural erläuterter Diffe-

renzbegriff mit enthalten muß. Dies sei im folgenden Abschnitt erläutert. 

Nach der Saussureschen Idee bestimmt sich der Gehalt der sprachlichen Ele-

mente, nämlich der Zeichen, als ein ›Wert‹ in einem Systemzusammenhang. Die-

ser Wert kommt den Zeichen von der Stelle her zu, die sie in einem System der 

Sprache einnehmen, welches wiederum als eine Struktur von Abgrenzungen be-

steht. Einer der wichtigsten Aspekte von Saussures Leistung bestand darin, die 

Systematizität der Sprache so in Anschlag gebracht zu haben, daß dies eine Dis-

tanzierung vom repräsentationalistischen Sprachbild zur Folge hatte. Nach der 

repräsentationalistischen Vorstellung, die das Zeichen nach der Maxime des ›ali-

quid stat pro aliquo‹ verstanden hatte, ist der Gehalt eines sprachlichen Zeichens 

durch dasjenige Außersprachliche bestimmt, auf das das Zeichen verweist. Dem-

nach ist für die Bestimmung dieses Gehalts einzig diese Repräsentationsbe-

ziehung von Bedeutung, sein systematisches Eingebundensein in den Zusam-

menhang mit anderen Zeichen spielt hier keine Rolle. Mit dieser Vorstellung 

bricht Saussure und zwar so, daß er es überhaupt ablehnt, die Bestimmung des 

sprachlichen Zeichens in bezug auf eine außersprachliche Instanz zu verstehen.
11

 

Derrida schließt sich Saussure an, buchstabiert diesen Ansatz aber in einigen 

Hinsichten konsequenter aus als Saussure und viele seiner Nachfolger. Ein erster 

wichtiger Punkt betrifft, wie gesagt, den Begriff der Differenz. 

Unter Differenzen verstehen wir üblicherweise Unterschiede zwischen gege-

benen Instanzen, z.B. zwischen einem Fußball und einer Birne oder auch einem 

Y und einem Z. Dieser Begriff scheint klar, aber er kann als Erläuterung der Dif-

ferenzen, die zwischen den Elementen des Sprachsystems liegen sollen, nicht 

umstandslos verwendet werden. Denn hier soll ja gelten, daß die Einzelglieder 

nur qua der Differenzen zu anderen Einzelgliedern zu solchen werden; sie sollen 

nicht als einfach Gegebenes gedacht werden. Da das System mit seinen Einzel-

gliedern und Differenzen, wie Derrida treffend sagt, »nicht vom Himmel gefallen 

ist«
12

, müssen wir uns eine Entstehung oder Produktion von ihnen denken. An 

dieser Stelle wird nun die schon bezüglich Saussure angesprochene Vorausset-

zung relevant, daß die Sprache von nichts Außersprachlichem abhängen soll.
13

 

Diese zweite Voraussetzung verhindert, daß wir die fragliche Produktion von 

Differenzen irgendeiner Instanz außerhalb der sprachlichen Struktur zuschreiben 

könnten. Wie die differentielle Struktur des Sprachlichen beschaffen ist, soll von 

nichts abhängen, das von dieser Strukturalität einfach unberührt wäre und das 

                                                 

11 Daß Saussures Beharren auf einer Autonomie des Sprachlichen für die Sprachtheo-

rie des zwanzigsten Jahrhunderts ein höchst bedeutender Schritt war, hat sehr klar 

Sybille Krämer herausgearbeitet in: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, 1. Kapi-

tel: »Ferdinand de Saussure. Sprache als Zeichensystem«, hier besonders S. 20f. 

12 J. Derrida: Dif, S. 40. 

13 Sonderegger spricht von Derridas Kritik an ›Gegenstandstheorien der Bedeutung‹. 

Vgl. R. Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning«, S. 183ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

von der »Gegenwart eines Mittelpunktes aus die textuelle Bewegung und Ver-

räumlichung der Differenzen zusammenfaßt und bestimmt«
14

. Wie oben schon 

kurz geschildert, führt Derrida vor, daß der Verzicht auf eine die Struktur be-

stimmende Instanz notwendig ist, um die Strukturalität der Struktur konsequent 

zu denken. 

Was folgt, ist einerseits, daß zu jedem Zeitpunkt, zu dem wir eine sprachliche 

Struktur betrachten, immer schon Differenzierungen stattgefunden haben. Was 

aber andererseits ebenfalls folgt, ist, daß stets, wenn wir Sprache gebrauchen, um 

mittels ihrer differenzierend irgend etwas zu bestimmen, immer schon Differen-

zierung stattgefunden hat. Dies läuft nur bei oberflächlicher Betrachtung einfach 

auf eine Genealogie des Sprachgebrauchs als eines Differenzen fortpflanzenden 

und variierenden Tuns hinaus. Auf eine solche Genealogie kann die Überlegung 

deswegen nicht hinauslaufen, da wir zu solchen Betrachtungen über die Sprache 

der Sprache selbst bedürfen. Wir müssen im Erzählen einer solchen Genealogie 

stets schon eine Differenzierung als wirksam denken, die die Genealogiebemü-

hung in einen Regreß treibt. Wir können uns also schlechterdings keinen Begriff 

eines Ausgangspunktes denken, an dem die Differenzierungen begonnen haben: 

»Die Vorstellung eines ersten Mals ist es, die an sich rätselhaft wird.«
15

 

Das Resultat ist nach Derrida deswegen ein anderes: In jedem Sprach-

gebrauch wird einer derartigen vorgängigen Differenzierung stattgegeben. Zwar 

müssen wir in jedem Zeichengebrauch eine vorgängig differenzierende Bewe-

gung ansetzen, wir sind mit diesem Verhältnis aber stets nur im Zeichen kon-

frontiert. Derrida hat zur Charakterisierung dieses Verhältnisses auch von einer 

konstitutiven »Nachträglichkeit des Sinns« gesprochen.
16

 Damit ist ein Doppeltes 

gesagt: Zum einen stellen die Differenzen, die es uns ermöglichen, Sinn zu ver-

stehen, immer schon Effekte von Differenzierung dar. Sinn verstehend können 

wir niemals so etwas wie den Ursprung des Sinns erfassen. Zum anderen bezie-

hen wir uns auf Differenzen aber auch stets als auf sinnvolle. Wo wir mit Diffe-

renzen umgehen, tun wir das in einem Horizont des Sinns. Derrida legt Wert dar-

auf, daß die différance, also die vorgängige Differenzierung nicht wieder in ein 

jenseitiges Reich verlegt wird. Obwohl es offensichtlich nicht richtig wäre, dieser 

Vorgängigkeit Phänomencharakter zuzusprechen, begegnet sie uns doch nur in 

phänomenal verortbaren Zeichenvorkommnissen. Tatsächlich wirkt der Status, 

der damit der Differenzierung als eines Implikats struktureller Verhältnisse zuge-

sprochen wird, merkwürdig. Wir sind dann gehalten, uns über die Differenzie-

                                                 

14 J. Derrida: Positionen, Wien u. Graz: Böhlau 1986, S. 50. 

15 J. Derrida: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: ders.: SD, S. 310. (Herv. im 

Orig.) 

16 Vgl. u.a. J. Derrida: »BUCH-AUSSERHALB. Vorreden / Vorworte«, in: ders., Dis-

semination, Wien: Passagen 1995, S. 9-68, hier, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 137 

 

rung Rechenschaft geben zu sollen, wissend, daß wir dies erschöpfend sicherlich 

nie tun können.
17

 

Auf diese vorgängige Differenzierung bezieht sich Derrida, wenn er vom 

›Spiel der Struktur‹ spricht oder eben von der ›différance‹.
18

 Damit hebt Derrida 

einen Punkt hervor, der hinsichtlich des Begriffs der Struktur möglicherweise 

überraschend ist: Strukturen – zumindest wenn wir der Traditionslinie des Struk-

turalismus folgen und insbesondere (aber nicht notwendig ausschließlich
19

) diffe-

rentielle Beziehungen als konstitutiv für Strukturen ansehen – können nicht sta-

tisch sein. Insofern ist die landläufige Assoziation von Strukturen mit festge-

legten (›kristallinen‹) Verhältnissen irreführend. Wir müssen in Strukturen stets 

eine Bewegung der Differenzierung wirksam denken. Dieses ›Spiel‹ hat Konse-

quenzen für die Weise, wie das Zustandekommen und das Bestehen des Struk-

turzusammenhangs als ein Ganzes zu verstehen ist. Ich werde in diesem Ab-

schnitt mit den Begriffen der Differenzierung, der Spur und der Wiederholung 

die Puzzlestücke zusammentragen, auf die bezogen im nächsten Abschnitt Kon-

sequenzen für den Begriff eines struktural erläuterten sprachlichen Gehalts gezo-

gen werden. 

Die Rede von einer vorgängigen Bewegung der Differenzierung in jeder 

Struktur bezieht sich insbesondere auf drei Aspekte
20

: auf die schon angespro-

chene Dynamik oder Kraft, sowie auf zeitliche und auf räumliche Verhältnisse. 

Der räumliche Aspekt verweist unmittelbar darauf, daß nach Derrida die raum-

zeitliche Verortung von gehalthabenden Zeichen irreduzibel ist.
21

 Ich komme 

darauf unten näher zu sprechen, und will den Punkt hier nur kurz verständlich 

machen. Derrida spricht von einem »Intervall«, das ein Zeichen von dem trennen 

muß, »was es nicht ist«
22

, d.h. von den anderen Zeichen, von denen es sich diffe-

renziert. Man kann sich diesen Sachverhalt – Derridas Diskussion in Gram-

                                                 

17 Man kann diesen Gedanken ebenso mit der hermeneutischen wie mit der phänome-

nologischen Tradition in Verbindung bringen. Phänomenologisch scheint er mir in-

sofern, als allein mit abstrakten Bestimmungen der différance nicht beizukommen 

ist. Es gilt auch, sich ein Verständnis von ›der Sache selbst‹ an immer wieder and-

ren Zusammenhängen in immer wieder neuer Weise zu erarbeiten. Hermeneutisch 

scheint er mir, insofern er unsere Weise, Sinnzusammenhänge zu flechten, mit der 

Zeitlichkeit eines endlichen Wesens in Beziehung bringt. 

18 Vgl. zum grammatikalischen Hintergrund des Neologismus und dem Umstand, daß 

es sich aufgrund der französischen Aussprache insbesondere um einen Neographis-

mus handelt, die Anmerkung des Übersetzers, in: J. Derrida: »Cogito und Geschich-

te des Wahnsinns«, in: ders.: SD, S. 53-101, hier S. 99, Anm. 31 (Anm. d. Übers.), 

sowie J. Derrida: Positionen, S. 41. 

19 Vgl. Bertram: SpG, insbesondere S. 62ff. 

20 J. Derrida: Dif, S. 40ff., vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 89ff. 

21 Der klassische Ort, an dem Derrida diesen Punkt ausführlich diskutiert, ist Die 
Stimme und das Phänomen. (Erste Auflage der Neuübersetzung, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 2003.) 

22 J. Derrida: Dif, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

matologie und an anderen Stellen folgend
23

 – leicht an der Schrift plastisch ma-

chen. Ein Schriftzeichen können wir nur von einem anderen unterscheiden, wenn 

es räumlich von ihm getrennt ist. Es bedarf eines gewissen Raums, der das Zwi-

schen der Differenzierung eröffnet. Das ›Intervall‹ betrifft aber auch das zeitliche 

Verhältnis, das Derrida unter anderem als »Umweg, Aufschub, Verzögerung« 

charakterisiert.
 24

 Hier ließe sich an die Differenzierung von Lauten denken. Um 

den einen Laut vom anderen unterscheiden zu können, gehen wir von einem Laut 

zum anderen über und müssen, um der Differenz eine gewisse Stabilität zu ge-

ben, wieder zurückkehren, um uns dann sogleich wieder einem anderen Zeichen 

zuzuwenden usf. In dieser Weise hat sich die Bestimmung von Zeichen immer 

schon als ein räumlicher und zeitlicher Prozeß vollzogen.
25

 

In den letzten Formulierungen habe ich um der leichteren Verständlichkeit 

willen eine aktivische Darstellungsform gewählt. Dies muß zurechtgerückt wer-

den, um nicht einen wesentlichen Punkt zu verfehlen. Die Eröffnung von Zeit-

lichkeit und Räumlichkeit, in deren Dimensionen Differenzierungen je stehen, 

geht nicht auf eine Aktivität von Zeichennutzern zurück. Zwar ist sie von dieser 

Aktivität auch nicht einfach unabhängig, wenn gelten soll, daß die vorgängige 

Differenzierung nicht selbst phänomenalen Charakter hat, sondern als ein Impli-

kat der Phänomenalität der Zeichen, die wir gebrauchen, Relevanz erhält. Aber 

als eine zentrale Bestimmung der Strukturalität dieser Struktur kann sie nicht auf 

die Aktivität einer strukturunabhängigen Instanz zurückgehen. Insofern müssen 

wir der Differenzierung selbst eine Art Kraft oder Aktivität zuschreiben. Unser 

Umgang mit Zeichen ist daher richtigerweise als etwas anzusehen, »was zwi-
schen dem Aktiv und Passiv verharrt».

26
 Diese Redeweise ist mit Blick auf unser 

Verhältnis zur Sprache keinesfalls ungewöhnlich. Tatsächlich kann man diese 

Feststellung auch als einen der wichtigsten Grundbausteine von Habermas’ Pro-

gramm ansehen, der dann gerne vom quasi-transzendentalen Status der Sprache 

spricht.
27

 Daß der Gedanke sich bei Derrida in charakteristischer Weise anders 

ausnimmt als bei Habermas, hängt – aus der Perspektive Derridas betrachtet – 

unter anderem daran, daß Habermas nicht ernst macht mit der Strukturalität der 

sprachlichen Struktur. Das ›quasi‹ bei Habermas bezieht sich darauf, daß die 

Sprache einen weltlichen Ort hat und ihrerseits in einer Abhängigkeit zu unserer 

Verwendung der Sprache steht. So gerahmt, darf man die Sprache nach Haber-

mas durchaus als eine Transzendentalie verstehen. Genau dies dementiert Der-

rida, wenn er uns in einer in Aktivität und Passivität gemischten Position gegen-

                                                 

23 Vgl. J. Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 28f.; ders.: 

»Platons Pharmazie«, in: ders.: Dissemination, S. 69-190, hier S. 115. 

24 J. Derrida: Dif, S. 36. 

25 J. Derrida: Grammatologie, S 118: »Das gesprochene Wort ist also in einem be-

stimmten unerhörten Sinn in der Welt, ist in dieser Passivität verwurzelt, die von 

der Metaphysik als das Sinnliche (sensibilité) schlechthin bezeichnet wird.« 

26 J. Derrida: Dif, S. 37. (Herv. im Orig.) 

27 Vgl. z.B. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 139 

 

über der Sprache sieht. Als eine transzendentale Bedingung angenommen, ist die 

Sprache doch wieder einzig als Ermöglichungsbedingung unseres aktiven Ver-

haltens in der Welt betrachtet. Derrida beharrt darauf, daß die Sprache nicht nur 

in ihrer systemischen Ganzheit unserem verfügenden Zugriff entzogen ist, son-

dern daß in jedem Gebrauch sprachlicher Zeichen sich die vorgängige Differen-

zierung unserem Zugriff entzieht und uns jeweils in die Position einer von Passi-

vität gezeichneten Aktivität oder einer Aktivität in der Passivität bringt. Der in 

jedem Zeichengebrauch implizierten vorgängigen Differenzierung, so können 

wir resümieren, kommt eine eigene Kraft zu. 

 

Das Zeichen als Spur von Spuren. In der Grammatologie stellt Derrida den Auf-

takt seiner Erörterungen des Begriffs der Spur unter die Überschrift »Die Bri-

sur».
28

 Dem Abschnitt ist eine briefliche Mitteilung vorangestellt, aus der hervor-

geht, daß es ihm bezüglich des Ausdrucks ›brisure‹ darauf ankommt, daß er die 

Bedeutungen von ›Differenz‹ und von ›Artikulation‹ vereint, die nach Auskunft 

des Briefautors im Robert als »zersplitterter, zerbrochener Teil« und als »schar-

nierartige Verbindung [...] Gelenk« 
29

 erläutert werden. Damit ist die Rolle sehr 

genau markiert, die der Begriff der Spur spielt. Der Begriff des Zeichens als einer 

Spur bezieht sich auf die Sprache als einer Instanz der Artikulation, die als eine 

aus der Bewegung der Differenzierung entstandene Struktur besteht. 

Derrida scheint hier unmittelbar Saussure zu folgen, den er auch sogleich an-

führt. Tatsächlich trifft dies aber in einer wichtigen Hinsicht nicht zu, denn in der 

Bestimmung des theoretischen Ortes dieser Artikulation folgt Derrida viel eher 

Heidegger als Saussure. (Demgemäß läßt sich am Begriff der Spur gut studieren, 

wie Derrida das strukturalistische mit dem Heideggerschen Erbe zusammen-

führt.) Nach Saussure bildet sich die differentielle Struktur der Sprache als die 

Ebene aus, auf der sich die beiden »gestaltlosen Massen«
30

 der Gedanken und der 

Lautbilder aneinander artikulieren. Bei Heidegger hingegen artikuliert die Spra-

che – im Gebrauch des besonderen Zeuges ›Zeichen‹ – den Bewandtniszusam-

menhang, als welchen wir uns die Welt im Umgang mit zuhandenem Zeug über-

haupt erschließen.
31

 Der wesentliche Unterschied zwischen diesen beiden Vor-

stellungen liegt darin, in welcher Weise die Zeichen hier ein Scharnier bilden. 

Bei Saussure stellt das System der Zeichen den Zusammenhang zwischen zwei 

›innerpsychischen‹ Instanzen her, während diese Instanzen bei Heidegger ihre 

Rolle bezogen auf das Verhältnis des Umgangs mit der materiellen Welt zur E-

bene des Verstehens und des Sinns spielen. Obwohl Saussure zunächst darauf 

Wert legt, daß das Zeichen immer auch faktisch ein materielles und soziales 

Vorkommnis ist, geht durch das Verlegen der Artikulation ins Innerpsychische 

                                                 

28 J. Derrida, Grammatologie, S. 114. 

29 Ebd. 

30 F. de Saussure: Grundfragen,. S. 134. 

31 M. Heidegger: Sein und Zeit, §34. Vgl. hierzu: G.W. Bertram: »Das Denken der 

Sprache in Heideggers Sein und Zeit».  

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

der Aspekt verloren, daß dies ein Vorgang ist, der immer im Umgang mit der 

materiellen Welt vonstatten geht. Anders als in Heideggers Konstruktion tritt bei 

Saussure wieder das repräsentationalistische Problem auf, daß völlig ungeklärt 

bleibt, wie eigentlich das ›Denken‹ als ein innerpsychischer Vorgang überhaupt 

etwas mit der Welt zu tun bekommt. Heideggers ›Verstehen‹ ist demgegenüber 

als tätiges Erschließen der Welt als eines Bewandtniszusammenhangs materialen 

Tuns konzipiert, das – wie es dann Heideggers Name für dieses sinnverarbei-

tende Verhalten gerafft faßt – als solches immer schon in der Welt ist. Der Beg-

riff der Spur ist also der Begriff des für die Intelligibilität des Daseins mundaner 

Wesen charakteristischen Zusammenhangs zwischen Materialität und Idealität, 

die Spur ist »die Eröffnung der ursprünglichen Äußerlichkeit schlechthin, das rät-

selhafte Verhältnis des Lebendigen zu seinem Anderen und eines Innen zu einem 

Außen».
32

 

Ist auch die Theoriestelle an Heidegger orientiert, an der Derrida das Zeichen 

als Spur als artikulierendes Scharnier einführt, in welchem ein Ineinander von 

Idealität und Materialität statt hat, so resultiert die genaue Bestimmung der Funk-

tionsweise dieses Scharniers doch aus der strukturalen Betrachtungsweise des 

sprachlichen Zusammenhangs. Was eine Spur ist, muß vom Bestehen der Spra-

che als eines Differenzgefüges her erläutert werden. 

Mit Blick auf die differentielle Bestimmung von Zeichen tritt ein Aspekt von 

Spuren besonders hervor: Sie verweisen auf Abwesendes. Eine Spur wird zur 

Spur nur dadurch, daß sie an sich die Spur von etwas anderem trägt, das sie selbst 

nicht ist. Jenseits dieses Bezugs ist sie keine Spur mehr. Sie ist somit ein »Anwe-

send-Abwesende[s]».
33

 

Diese Bestimmung entspricht dem ersten Augenschein nach der traditionellen 

Auffassung des Zeichens, wonach dieses seinen Gehalt durch jenes erhält, auf 

das es verweist und das (meistens) in der Situation des Zeichengebrauchs nicht 

anwesend ist. Die strukturale Erläuterung des Zeichens nimmt diese Bestimmung 

zwar auf, gibt ihr aber einen veränderten Sinn und radikalisiert sie. Eine Spur 

wird zu einem Zeichen durch eine Markierung, durch die sie auf ein Abwesendes 

verweist, das sie markiert hat. In diesem Sinne sprechen wir von einer Bremsspur 

auf dem Asphalt, die auf den Versuch einer instantanen Verlangsamung eines 

                                                 

32 J. Derrida: Grammatologie, S. 124. Daß Derrida hier vom »Lebendigen« spricht, 

verweist darauf, daß er die Auszeichnung des Sinnverstehens nicht an Unterschei-

dungen wie Tier vs. Mensch oder Natur vs. Kultur binden will. Vgl. dazu insbeson-

dere J. Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1988 (darin unter anderem das Kapitel VI zum Verhältnis der Tierheit zu Heideg-

gers Begriff der Welt); dazu: Francoise Dastur: »Für eine ›privative Zoologie‹ oder 

Wie nicht sprechen vom Tier«, in: H.-D. Gondek/B. Waldenfels (Hg.): Einsätze des 

Denkens, S. 153-182. 

33 J. Derrida: Grammatologie, S. 124. Diese Passagen der Grammatologie hat Detlef 

Thiel näher kommentiert in: »Urschrift. Systematische und historische Bemerkun-

gen zu Derridas Motiv der archi-écriture«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsätze 

des Denkens (1997), S. 60-98. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 141 

 

Autos verweist oder auch von den Falten in Mick Jaggers Gesicht, in denen vier-

zig Jahre Rock’n’Roll ihre Spuren hinterlassen haben. Was uns die strukturale 

Bestimmung des Zeichens nun lehrt, ist, daß wir eine Spur als Spur nur lesen 

können, wenn wir sie von anderen Markierungen unterscheiden können. Wir 

müssen z.B. die besondere Schwärze des Asphalts von anderen Schwärzungen – 

dem dunklen Streifen einer entfernten Fahrbahnmarkierung oder dem Reifenab-

rieb eines standesgemäß ausgeführten Kick-Downs – unterscheiden können, denn 

nur dann erkennen wir eine Bremsspur. Noch schwieriger wird es mit der Spu-

rung in Mick Jaggers Gesicht, in dem wir zwar vielleicht meinen, einiges über 

ein ereignisreiches Leben lesen zu können, in dem aber die Bestimmung dessen, 

worauf genau dessen Spurung verweist, ein noch viel ausgeprägteres Differenzie-

rungsvermögen erfordern würde. Ein Scheitern ist dabei nicht ausgeschlossen 

und das ist lehrreich, denn wenn die Differenzierung der Spurung in bestimmten 

Hinsichten mißlingt (sehen wir Spuren von Drogen? von zu wenig Schlaf? von 

übertriebener Mimik?), können wir Mick Jaggers gezeichnetes Gesicht hinsicht-

lich dieser Aspekte (die mehr als das fortgeschrittene Alter sehen ließen) nicht 

als Zeichen verstehen. 

Ein Zeichen wird also nicht dadurch zum Zeichen, daß es die Spur eines ab-

wesenden Referenten an sich trägt. Sondern es wird dadurch zum Zeichen, daß 

diese Spur als eine Abgrenzung gegen andere Zeichen verstanden wird. Im Falle 

sprachlicher Zeichen ist dies noch wesentlich deutlicher als im Fall von nicht-

sprachlichen Zeichen, die in einen Deutungszusammenhang gestellt werden. Ein 

gedrucktes A wird insbesondere durch die Differenzen zu anderen gedruckten 

Buchstaben, den Bs, Cs, Ds etc. zu einem Zeichen (und zwar nicht nur durch die 

Gestalt des Buchstabens: auch die Unterschiede der Typen, des Papiers, der 

Druckfarbe etc. tragen dazu bei, daß es das bestimmte Zeichen ist, das es ist). Ein 

Zeichen wird dadurch zum Zeichen, daß an ihm wahrzunehmen ist, daß es nicht 

all die anderen Zeichen ist, in deren Zusammenhang es seine Bestimmung er-

fährt. Diese anderen Zeichen sind es, deren Abwesenheit am Zeichen die Spuren 

hinterläßt, die es für uns zum Zeichen machen. Das Zeichen besteht als eine Spur 

der anderen Zeichen, die selbst solche Spuren sind: es besteht als eine Spur von 

Spuren.
34

 In diesem Begriff erläutert Derrida also, wie wir es verstehen können, 

daß die sprachlichen Elemente sowohl nur als Verschiedenheiten bestehen, wie 

sie doch von dieser Welt sind. Zeichen sind als ›zuhandenes Zeug‹ stets ma-

terialiter Spuren; ebenso weist ihr Bestehen dadurch, daß wir diese Materialität 

stets als von Abwesenheit markiert verstehen, über diese Materialität hinaus. Ihr 

Zeichen-Sein kann nicht auf ein bloßes Vorliegen eines bestimmten Materials re-

duziert werden. In diesem Überstieg besteht das Ineinander von Materiellem und 

Ideellem, auf das der Begriff der Spur verweist. 

Sprachliche Zeichen sind mit der Abwesenheit aber noch in einem weiteren 

wichtigen Sinn verbunden, an dem Derridas pragmatistischer Zug klar hervortritt. 

                                                 

34 Vgl. Bertram, HuD, S. 97f.. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Ein sprachliches Zeichen verweist nämlich stets auch auf eine Zeichengebrau-

chende. Wenn wir etwas als ein sprachliches Zeichen gebrauchen, nehmen wir es 

als etwas auf, das ein des Verstehens fähiges Wesen hervorgebracht hat. Derrida 

ist davon stets ausgegangen, aber er hat sich vor allem gegen eine mit dieser 

Feststellung immer wieder verbundene andere These gewandt: daß der Gehalt 

des Zeichens von der Intention bestimmt sei, die die Zeichengebrauchende mit 

dem Zeichen verbindet. Er hat in diesem Sinne eine Unabhängigkeit des Zei-

chens von der Zeichengebrauchenden betont. Ich sehe es als ein Symptom für die 

tiefgreifende Ungeklärtheit des Verhältnisses von Intention und sprachlichem 

Gehalt an, daß Derrida trotz seiner intensiven Auseinandersetzung mit der Frage, 

was es denn heißt, das Verstehen eines Zeichens mit einem Zeichengebrauch in 

Verbindung zu bringen, immer wieder als Theoretiker eines selbstläufig-jenseiti-

gen Zeichenuniversums, das keine Subjekte mehr kennt, angegriffen wurde.
35

 Ich 

werde unten noch näher auf den Status des zeichengebrauchendes Subjekts ein-

gehen. An dieser Stelle mag der Hinweis hinreichen, daß aus der Perspektive ei-

ner konsequent strukturalen Erläuterung des Zeichens und des sprachlichen Ge-

halts die Intention des Zeichengebrauchenden eine unter anderen Instanzen ist, 

der als außerhalb der sprachlichen Struktur Stehender das Vermögen zugeschrie-

ben wurde, die Beschaffenheit der Struktur bestimmen zu können. 

Derrida macht deutlich, daß das Zeichen stets in einer komplexen Beziehung 

zur Zeichengebrauchenden steht. In einem zunächst sehr einfachen Sinne, dessen 

komplexere Erläuterung das Thema des nächsten Kapitels ist, kommen alle Zei-

chen von Zeichengebrauchenden. Dann aber – und das soll hier im Zusammen-

hang mit der Spur besonders hervorgehoben werden – sind die Zeichen auch stets 

über diesen Zeichengebrauch hinaus. Es ist unter anderem ein Effekt der Materi-

alität des Zeichens (neben seiner Sozialität, siehe unten), daß Zeichen von ande-

ren Zeichenbenutzern aufgegriffen werden können und zwar auch, wenn die Zei-

chengebrauchenden den Zeichenaufnehmenden längst nicht mehr präsent sind 

oder auch gar nie waren. Dies gilt z.B. auch über den Tod der Zeichengebrau-

chenden hinaus. Zeichen sind also stets Hinterlassenschaften von Zeichengebrau-

chenden. Zeichen verweisen auf Zeichengebrauchende als auf Abwesende: Sie 

sind, nach der viel zitierten Formulierung Derridas, »ihrem Wesen nach testa-

mentarisch».
36

 

                                                 

35 Selbst Manfred Frank kommt am Ende seiner zustimmenden Rekonstruktion von 

Derridas Auseinandersetzung mit Husserls Intentionalitätsbegriff (in: M. Frank: 

Was ist Neostrukturalismus?, S. 535ff.) zu dem Schluß, daß Derridas Kritik der In-

dividualität zu radikal ausfalle, weil sie allen Sinn vollständig von aller Individuali-

tät trenne. Dieser Vorwurf trifft nicht zu. Derridas Überlegung fragt danach, wie wir 

die stets implizierte Beziehung von Individualität oder Singularität und Sinn verste-

hen sollen, wenn keines von beiden auf das andere zurückführbar ist. Wie Bertram 

klar macht, ist genau diese Frage die Einsatzstelle für den Begriff der Normativität. 

36 J. Derrida: Grammatologie, S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 143 

 

Das Zeichen als Spur von Spuren ist in diesem doppelten Sinne von Abwe-

senheit markiert. Als testamentarisches markiert es, daß es im Bezug auf eine 

Zeichengebrauchende steht, die auch in Situationen einer Aug-in-Auge-Kommu-

nikation nicht darüber verfügen kann, wie ihr Zeichengebrauch verstanden wird 

(so wie das Verfassen eines Testaments nicht determinieren kann, ob und wie es 

vollstreckt wird) und die in diesem Sinne im Zeichen prinzipiell als Abwesende 

markiert ist. Als Scharnier ist die Spur von Spuren das Ineinander von Materiel-

lem und Ideellem. Es ist eine materiale Marke, die zu einem Zeichen durch die 

Spuren wird, die wir an ihm verstehend aufnehmen, wenn wir es als dieses und 

nicht jenes andere Zeichen gebrauchen.
37

 Erläuterungsbedürftig ist nun noch, was 

es denn heißt, daß wir ein Zeichen als dieses und nicht jenes Zeichen gebrauchen. 

Denn wenn es richtig ist, daß wir Zeichen als differenzierte immer nur in der 

Dimension der Zeit als durch Differenzierung gegebene verstehen können, dann 

muß jeder neue Zeichengebrauch seinerseits als eine weitere Differenzierung 

aufgefaßt werden. So können wir zwar verstehen, daß Zeichen je aus Differenzie-

rungen hervorgehen, nicht aber, inwiefern wir in diesen Prozeß der Differenzie-

rung ein Moment der Stabilität einführen können, das es uns erst ermöglichte, ein 

Zeichen tatsächlich als dieses und nicht jenes aufzunehmen. Ohne dieses stabili-

sierende Moment könnten wir tatsächlich überhaupt nicht von einem dynami-

schen Bestehen des Zeichensystems als einer Struktur sprechen. 

 

                                                 

37 So kurz formuliert, kann es scheinen, als ob ein sprachliches Zeichen nur in einem 

übertragenen Sinne markiert ist, weil man meinen könnte, daß wir die Spuren der 

Zeichen aneinander gar nicht bemerken können. Man könnte als Spuren im eigentli-

chen Sinn insbesondere Marken ansehen, die in ihrer Gestalt in einer Ähnlichkeits-

beziehung zu dem stehen, womit wir das Zeichen in Verbindung bringen. Hier liegt 

es nahe, an Tierspuren zu denken, um dann z.B. zu argumentieren, daß der Tatzen-

abdruck eines Nasenbären dadurch zu einem Zeichen wird, daß die Tatze des ent-

sprechenden Bären genau in den Abdruck paßt. Diese Erläuterung hat mehrere 

Schwierigkeiten, insbesondere erklärt sie aber das charakteristische Phänomen ge-

rade nicht: daß wir den Tatzenabdruck als Zeichen eines Nasenbären verstehen 

können, auch wenn wir im Moment der Entdeckung nicht die Möglichkeit haben, 

die Tatze zum Zwecke des Vergleichs in den Abdruck zu stellen. Wenn wir in die-

sem Sinne Spuren lesen, dann haben wir allerhand Merkmale zur Hand, mittels de-

rer wir den Nasenbärentatzenabdruck von der Spur einer Milchkuh, eines Wolfes, 

eines Waschbären etc. unterscheiden. Wenn wir die Bodenvertiefung als eine Spur 

sehen, dann sehen wir in dem Abdruck nicht die Gestalt des Nasenbären, sondern 

wir sehen, inwiefern sich seine Spur von der einer Kuh, eines Wolfes und auch von 

der seines Verwandten, des Waschbären unterscheidet – und es wäre denkbar, daß 

wir beigebracht bekommen, Spuren von Nasenbären zu lesen, ohne jemals einen 

Nasenbären gesehen zu haben. Wenn wir den Abdruck als Spur lesen, sehen wir an 

ihm gerade das, worin er sich von anderen Spuren unterscheidet, und das heißt, daß 

wir diese distinktiven Eigenschaften der Bodenvertiefung als die Spuren von ande-

ren Spuren sehen. Genauso verhält es sich mit den sprachlichen Zeichen, die in der 

gleichen Weise als ein Zeichen markiert sind, wie andere Zeichen (wenngleich sie 

darüber hinaus in komplexeren Relationen stehen). 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Wiederholung. Derridas Verlegung der Gelenkstelle zwischen Ideellem und Ma-

teriellem in die Momente des Zeichengebrauchs, wie sie im Begriff der Spur ge-

faßt ist, bringt eine weitere für seine Sprachtheorie wesentliche Festlegung mit 

sich. Sie betrifft die Bestimmung der Identität des sprachlichen Zeichens und 

damit die Frage nach dem Verhältnis von Allgemeinheit und Besonderheit des 

sprachlichen Gehalts. Zu den Phänomenen, an denen sich die Frage entzündet, 

was sprachlicher Gehalt sei, gehört die Erfahrung, daß der Gebrauch sprachlicher 

Zeichen mit demselben Gehalt verbunden wird, auch wenn er zu unterschiedli-

chen Zeiten, an unterschiedlichen Orten und durch verschiedene Personen ausge-

führt wird. Wenn ich zum Beispiel zur Verteidigung meines alten Volleyballs sa-

ge: »Der Ball ist rund!«, dann verstehen meine Gegenüber diese Aussage zwar 

nicht in genau dem Sinne, in dem wir in Sepp Herbergers Sentenz: »Der Ball ist 

rund« die Tiefe eines Trainerwissens hören. Aber es gibt doch auch Überein-

stimmendes in den Verständnissen, die wir von den beiden Aussagen entwickeln 

(daß von Spielgeräten die Rede ist, die wesentlich nicht eckig sind) und das ist 

erklärungsbedürftig. 

Wir können den Begriff des sprachlichen Gehalts nicht erläutern, ohne diesen 

Aspekt seiner Allgemeinheit zu berücksichtigen. Derridas konsequentes Denken 

der Strukturalität, das wir bereits hinsichtlich der Aspekte der Bewegung der Dif-

ferenzierung und dem Ineinander von Materiellem und Ideellem verdeutlicht ha-

ben, nimmt auch bezüglich der Frage nach dem Verhältnis von Allgemeinem und 

Besonderem Abstand zu überkommenen Vorstellungen. Derrida wendet sich hier 

gegen den Gedanken, daß die Identität des einzelnen Zeichenvorkommnisses 

durch eine dem Zeichengebrauch vorgängige Form gesichert ist. Manfred Frank 

hat plastisch vorgeführt, daß diese Idee der Vorgängigkeit der sprachlichen 

Form, die eine bestimmte Einheitlichkeit ihres Sinns garantieren soll, zum Tradi-

tionsbestand der Sprachphilosophie gehört und ebenso von Husserl wie z.B. von 

Searle geteilt wird, mit denen sich Derrida in dieser Hinsicht auseinandersetzt.
38

 

Bei Husserl ist es der in der phänomenologischen Reduktion geschaute eidetische 

Sinn, bei Searle ist es das sprachkonstitutive Regelwerk, die die Allgemeinheit 

des Sinns garantieren und die den raumzeitlichen Gebrauch des sprachlichen 

Zeichens zu einer bloßen Instantiierung dieser Formen macht. Aus der Perspek-

tive Derridas trennen Konstruktionen dieser Art Ideelles und Materielles in einer 

Weise, die unverständlich macht, wie eigentlich diese Formen zustande kommen. 

Derrida setzt dem den Gedanken entgegen, daß es eine besondere Form der 

Differenzierung ist, aus der die Allgemeinheit der sprachlichen Gehalte hervor-

geht: die Wiederholung.
39

 Ein Zeichen zu wiederholen heißt demnach, ein Ver-

schiedenes (i.e. das eigene Zeichen) als ein (in den relevanten Hinsichten dem 

anderen Zeichen) Gleiches zu nehmen. Derrida macht damit deutlich, daß die 

                                                 

38 M. Frank: Was ist Neostrukturalismus?, S. 520ff. 

39 Daß die Wiederholung als eine bestimmte Form der Differenzierung zu verstehen 

ist, hat Bertram herausgearbeitet. Vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 99ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 145 

 

Reproduktion von gleichen Zeichen nicht nach dem Modell einer Stanze verstan-

den kann, die immer gleiche, einer Schablone entsprechende Stücke aus einem 

Blech schneidet. Denn in diesem Modell bleibt ausgeblendet, daß der Sinn von 

Zeichenverständnissen immer in Raum und Zeit zustande kommt. Die Schablone, 

der nach diesem Modell unser Zeichengebrauch gehorcht, muß als von diesem 

Zeichengebrauch unberührt gedacht werden. Die Aufgabe besteht aber darin, 

verständlich zu machen, wie die Allgemeinheit aus unserer Sprachpraxis auch 

hervorgeht. Unser Sprachverstehen kann deswegen nicht als ein Mechanismus 

gedacht werden, der den rechten Griff zur rechten Zeit ins jenseitige Schablonen-

regal regelt. Die Allgemeinheit des Gehalts beruht nicht auf vorliegenden Schab-

lonen, sondern sie geht hervor aus den Zeichengebräuchen, die wir als die Wie-

derholung eines Zeichens aufnehmen. So sagt Derrida, die ideale Allgemeinheit 

des Zeichengehalts hänge »voll und ganz von der Möglichkeit von Akten einer 

Wiederholung ab. Sie wird durch sie konstituiert.«
40

 

Es ist sinnvoll, diesen Gedanken noch etwas weiter zu beleuchten. Man kann 

die Überlegung von der anfangs eruierten Frage her, wie das Bestehen von Struk-

turen zu verstehen sei, nochmals aufnehmen. Dort wurde gesagt, Derrida hebe 

hervor, daß Strukturen nicht als statische Gebilde bestehen können, sondern ei-

nen dynamischen Charakter haben. Gesagt wurde auch, daß es keine Instanz jen-

seits der Struktur geben kann, die gerade dadurch das Bestehen der Struktur si-

chert, daß sie selbst der Strukturalität entzogen ist. Hinsichtlich der strukturalen 

Erläuterung des Zeichens ergab sich das Bild, daß unsere Zeichengebräuche ei-

nen Zusammenhang von raumzeitlichen Ereignissen bilden, in denen Zeichen als 

Spuren von Spuren gebraucht werden, die aus einem Differenzierungsprozeß 

hervorgegangen sind. Dabei müssen wir jeden einzelnen Zeichengebrauch so 

verstehen, daß in ihm je schon eine Differenzierung stattgehabt hat, der er nach-

träglich ist.  

Das so gezeichnete Bild hat sich darin als unvollständig erwiesen, daß noch 

nicht verständlich zu machen war, wie durch das Differenzierungsgeschehen be-

gründet ist, daß wir ein Zeichen als dieses bestimmte Zeichen gebrauchen. Denn 

so weit kann ein Zeichen immer auf eine prinzipiell unbegrenzte Anzahl von Dif-

ferenzierungen bezogen werden, die seine Identität alleine nicht verständlich ma-

chen. Deswegen zeichnet Derrida eine besondere Form des differenzierenden 

Bezugnehmens aus: die Wiederholung von Zeichen. Demnach besagt nun die 

Antwort auf die Frage, wie aus der prinzipiell unbegrenzten Menge möglicher 

Abgrenzungen heraus ein Zeichen als dieses bestimmte aufgefaßt werden kann, 

daß die Individuierung der Zeichen durch eine besondere Sorte von Bezügen zu-

stande kommt: wenn ein Zeichen als eine Wiederholung eines anderen Zeichens 

gebraucht wird. Ich gebrauche ein Zeichen in der Art, daß ich es als eine wieder-

holende Aufnahme eines anderen Zeichens verstehe – über alle raumzeitlichen 

Unterschiede hinweg, die sich an diesen Zeichen zweifellos auch markieren lies-

                                                 

40 J. Derrida: Die Stimme und das Phänomen, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

sen. Der entscheidende Punkt dabei ist, daß in dieser Weise der strukturelle Zu-

sammenhang zustande kommt. Dem Wiederholen ist keine Struktur vorgängig, 

die es zu einem Wiederholen machen würden. Das Bestehen der Struktur liegt 

vielmehr in differenzierend-wiederholenden Bezügen. Die Strukturalität der 

Struktur muß aus diesen Bewegungen heraus gedacht werden. Es handelt sich 

dabei – in einer verwandten Terminologie – um einen »Holismus ohne Gan-

zes».
41

 

Eine der Konsequenzen dieser Konzeption besteht darin, daß die Frage nach 

einem Kriterium, wann eine Wiederholung als Wiederholung gelten könne, nicht 

sinnvoll ist. Ein Kriterium bestünde stets wieder in einer vorgängigen Form, der 

ein Zeichengebrauch als eine Wiederholung zu entsprechen hätte. Wir können al-

so hinsichtlich der Gehalte, die wir Zeichengebräuchen zuschreiben, nicht den 

Unterschied machen zwischen solchen, die einen bestimmten Gehalt wiederholen 

und anderen, die das nicht tun. Mit Derrida können wir hingegen sagen, daß im-

mer, wenn wir einem Zeichengebrauch einen Gehalt zuschreiben, dieser Gehalt 

durch Wiederholung konstituiert ist oder, wie Sonderegger diesen Punkt faßt: »a 

history of usage cannot start with a definition, but with the history of usage it-

self.«
42

 

 

3.1.2 Die Einheit der strukturalen Struktur 

 

Zur weiteren Verdeutlichung von Derridas Erläuterung sprachlichen Gehalts ist 

es sinnvoll zu bedenken, welches Bild sich nun von der Einheit der Struktur er-

gibt. Hierfür ist ein Rekurs auf zwei weitere Begriffspaare, die durch Saussure 

geprägt wurden, hilfreich: auf die Unterscheidungen zwischen langue und parole 

und zwischen diachronischer und synchronischer Sprachbetrachtung. Derrida 

hält diese Unterscheidungen aus aufschlußreichen Gründen für unhaltbar. 

Die Unterscheidungen von langue und parole sowie von diachronischer und 

synchronischer Sprachbetrachtung hängen eng zusammen. Ich konzentriere mich 

hier auf den Zusammenhang der beiden Unterscheidungen und gehe auf die Ver-

schiedenheit ihrer Funktionen nicht näher ein. Ihr Zusammenhang besteht darin, 

daß eine Analyse der parole als der gesprochenen Sprache berücksichtigen muß, 

daß im Sprechen die Sprache sich stetig wandelt. So scheint es zwingend, von 

dieser Historizität der Sprache absehen zu müssen, wenn man sie als ein System 

betrachten will. In diesem Sinne schlägt Saussure vor, einen zeitlichen Schnitt 

vorzunehmen und als das System der Sprache diejenige Struktur anzusehen, die 

sozusagen im Standbild des Gesamts der sozialen Sprachpraxis sichtbar wird. 

Daß die Sprache sich wandelt, ist damit nicht bestritten, aber der Gedanke des 

zeitlichen Schnitts bringt denjenigen Begriff hervor, der nach Saussure den ei-

                                                 

41 Vgl. Martin Seel: »Für einen Holismus ohne Ganzes«, in: Bertram/Liptow (Hg.), 

Holismus in der Philosophie (2002), S. 30-40. 

42 R. Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning«, S. 205, Anm. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 147 

 

gentlichen Gegenstand der Sprachwissenschaft faßt: die Sprache als differentiel-

les System. 

Aus den dargelegten Überlegungen Derridas ergeben sich verschiedene Ein-

wände. Der vielleicht grundsätzlichste liegt darin, daß nach Derrida eine Struk-

tur, die als ein differentielles Gefüge besteht, als ein irreduzibel zeitliches Phä-

nomen angesehen werden muß. Wo wir im Unterschiedenen immer die Bewe-

gung eines je vorangegangenen Unterscheidens mitverstehen, geht aus der Diffe-

rentialität selbst die Zeitlichkeit hervor. Das heißt aber, daß wir den Begriff eines 

differentiellen Systems nicht vom Gedanken eines zeitlichen Schnitts her gewin-

nen können. Man kann diesen Einwand so verstehen, daß auf der Basis einer der 

Zeitlichkeit enthobenen Struktur der Begriff der Differenz nicht mehr verständ-

lich zu machen ist. Man kann die Betonung aber auch darauf legen, daß der Zu-

sammenhang zwischen den Elementen der Struktur unverständlich wird, wenn 

man den dynamischen Aspekt tilgt. Diesem dynamischen Aspekt kann man dabei 

in zwei Richtungen nachgehen: bezüglich des Begriffs der Einheit der Struktur 

und bezüglich ihrer Konstitution. Hinsichtlich der Frage der Konstitution ist aus 

der Perspektive Derridas der wichtigste Anhaltspunkt, daß Saussure das, was er 

für das Entscheidende an der Sprache zu halten scheint, zu weit weg vom tat-

sächlichen Gebrauch der Sprache rückt. Wie auch immer die langue/parole-Un-

terscheidung im einzelnen erläutert würde, immer müßte entweder die langue so 

weit von der parole betroffen – man könnte auch sagen: kontaminiert – werden, 

daß die Unabhängigkeit der langue nicht mehr gegeben wäre, oder aber die lan-

gue ist so weit unabhängig von der parole, daß die Beschaffenheit ihres Wechsel-

spiels nicht mehr zu verstehen ist, das doch die Wandelbarkeit der Sprache erklä-

ren soll. Derridas Schluß aus dieser Zwickmühle ist, daß man die Systematizität 

der Sprachpraxis nicht in der Weise, wie es die langue/parole-Unterscheidung 

tut, als eine Unterscheidung einer Struktur von partikulären Handlungen konzi-

pieren darf. Nur dann kann man die Konstitution der Sprachstruktur denken. 

Ein Gewinn des Konzepts eines zeitlichen Schnitts liegt nun auch darin, daß 

ein Begriff der Einheit des sprachlichen Systems aus ihm hervorgeht. Denn der 

Gedanke besagt, daß wir das sprachliche System in jedem dieser stillgestellten 

Momente in einem bestimmten Zustand vor uns haben, dessen Struktur wir ana-

lysieren können. Alles, was dann als ein Element zu dieser Struktur gehört – was 

in ihrem System eine Funktion hat –, gehört zur Einheit der Sprache. Dieser Beg-

riff entspricht der Vorstellung eines Schnitts durch eine Gesteinsformation, die 

wir in ihrer Ganzheit vor uns bringen können, um ihre Elemente und deren Zu-

sammenhang freizulegen. Indem das Sprachgeschehen aus der Zeit gehoben 

wird, scheint es wohl umgrenzt zu sein. 

Derrida hat vehement dagegen argumentiert, die sprachliche Struktur in ir-

gendeinem Sinne als klar umgrenzt anzusehen. Im Anschluß an die Erläuterun-

gen zur Wiederholung ist aber auch jenseits der Kritik an der Abgegrenztheit der 

Sprache absehbar, daß Derrida den Gedanken der Einheit der sprachlichen Struk-

tur von der Bewegung der Bezüge der Elemente aufeinander her denken will. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Was die sprachliche Struktur zu einem zusammengehörigen Gefüge macht, rührt 

daher, daß wir ihre Elemente zueinander in Beziehung setzen. Ein wenig kollo-

quial gesprochen, könnte man sagen, daß die Einheit des Sprachlichen von innen 

heraus funktioniert. Ob etwas zu unserer sprachlichen Struktur gehört oder nicht, 

ist zu keinem Moment im vorhinein klar; aber das heißt nicht, daß es unklar blie-

be, sondern es heißt, daß es genau in der Weise, wie die Elemente zueinander in 

Beziehung gesetzt werden oder nicht, geklärt wird. Die Einheit der Sprache be-

stimmt sich nicht von irgendwelchen Rändern her, denn die gibt es nicht. Sie be-

stimmt sich aus der Bewegung von differenzierend-wiederholenden Bezugnah-

men heraus. 

Bertram hat auf eine wichtige Konsequenz dieser Erläuterung hingewiesen.
43

 

Der Punkt betrifft die Bestimmtheit der Differenzen. Derridas Begriff der Diffe-

renz, wie er sich im Zusammenhang mit den Begriffen der différance, der Spur 

und der Wiederholung erläutern läßt, konzipiert eine Bestimmtheit der Differen-

zen, die nicht an die Fixierbarkeit einer bestimmten Strukturstelle des Zeichens 

im Zeichensystem gebunden ist. Bei Saussure ergibt sich die Bestimmtheit des 

Zeichens durch die Gesamtheit der Differenzbeziehungen, die es im Rahmen des 

Zeichensystems ausbildet. Dieser Begriff der Gesamtheit der Differenzen steht 

zur Verfügung, weil das Saussuresche Zeichensystem als synchrones statisch ge-

dacht ist.
44

 Nach Derrida resultiert die Bestimmtheit dagegen aus den Bezügen, in 

die das Zeichen im Gebrauch wiederholend und differenzierend gestellt ist. Der 

Ort eines Zeichens im Zeichensystem ergibt sich im Zeichengebrauch als eine 

»Selbstverortung durch Differenzierung«
45

. Der Gedanke, daß die Elemente eines 

Systems ›selbstverortend‹ funktionieren, ist von weitreichender Bedeutung. Mit 

ihm wird insbesondere ein Dilemma dementiert, das strukturalen oder holisti-

schen Ansätzen zugeschrieben werden könnte. Wenn nämlich die These ver-

fochten wird, daß Elemente eines Ganzen nur hinsichtlich dieses Ganzen ihre 

Bestimmtheit erlangen, dann scheint zu folgen, daß das Ganze in jedem Moment 

                                                 

43 Vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 107ff. 

44 Bertram geht an dieser Stelle davon aus, daß Saussure die Unterscheidung von Sig-

nifikant und Signifikat einführen muß, um die Bestimmtheit der Differenzen und 

damit des Zeichens überhaupt durch die Korrelation zweier Strukturen zu garantie-

ren. (G.W. Bertram: HuD, S. 107) Tatsächlich scheint es sehr rätselhaft, warum 

Saussure diese Unterscheidung aufbringt, die doch prima facie so ganz dem reprä-

sentationalistischen Muster zu gehorchen scheint, mit dem sein Ansatz im Ganzen 

entschlossen bricht. Und zutreffend scheint mir auch, daß man in Saussures Modell 

mit einem gänzlich formalen Begriff der Differenz auskäme (im Sinne von ›ist an-

ders als‹, wie Bertram es faßt). Allerdings kann Saussure auch unabhängig vom 

Begriff material bestimmter Differenzen die Bestimmung des Zeichens fassen. Auf 

jeder der beiden sich aneinander artikulierenden Ebenen sind unabhängig voneinan-

der sowohl Lautbild wie Gedanke durch die Gesamtheit der Differenzen bestimmt, 

in denen sie in jedem Moment stehen. Erst wenn man wie Derrida den Begriff der 

Gesamtheit der Differenzen für irreführend hält, kann man die Bestimmtheit der 

Differenzen nicht mehr wie Saussure denken. 

45 G.W. Bertram: HuD, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 149 

 

verfügbar sein muß, um ein einzelnes Element bestimmen zu können. Das ist in 

vielen Fällen – wie zum Beispiel dem der Sprache oder dem von Habermas’ Le-

benswelt offensichtlich unplausibel. Der Begriff der Bestimmtheit eines Ele-

ments aus der Bewegung ihrer Bestimmung heraus eröffnet hier ein Verständnis, 

in dem gleichzeitig der holistische Charakter von Element-Ganzen-Beziehungen 

und die Unverfügbarkeit des Ganzen als solchem verständlich wird.
46

 

 

3.1.3 Strukturalität, Intentionalität und Gebrauch 

 

Wenn ich an der Freien Universität startend Richtung Osloer Straße die Berliner 

U-Bahn benütze, werde ich gewöhnlich in zunehmendem Maße mit einem eben-

so gesellschaftlich wie sprachlich signifikanten Phänomen konfrontiert. Es be-

steht darin, daß sich in die sprachlichen Laute, die durch den Waggon schwirren, 

immer mehr solche mischen, die mir unverständlich sind, weil sie in mir fremden 

Sprachen artikuliert werden. Diese Situation einer Mischung von Verstehen und 

Nichtverstehen erfährt nicht selten auf den letzten Stationen durch den Wedding 

hindurch eine Zuspitzung. Dann nimmt der Anteil junger Leute zu, die eine zu-

nächst irritierende sprachliche Praxis ausgebildet haben: Sie wechseln oftmals 

mitten im Satz die Sprache, fügen ein Wort oder einen Satzteil in einer neuen 

Sprache ein, springen zurück in eine andere Sprache oder führen die Un-

terhaltung in der eingesprengten Sprache auch für eine Weile fort. Bei näherer 

Betrachtung erweist sich diese Situation aber als nicht besonders ungewöhnlich. 

So hat z.B. ein Basketballfan, dem wir keine besonderen Sprachkenntnisse im 

üblichen Sinn zuschreiben müssen, keine Schwierigkeiten, den Satz zu verstehen: 

›Bei seinem zweiten NBA-Einsatz wurde Nowitzki bei einem Rebound vom her-

aneilenden Center der Lakers touchiert und kam so unglücklich auf, daß der seit 

der EM nicht ganz ausgeheilte Knöchel ihn für drei Wochen auf die Bank zwin-

gen wird‹ – obwohl der Satz einen recht bunten Mischmasch aus verschiedenen 

Sprachen, verschiedensprachlichen Kürzeln und elliptischen Wendungen dar-

stellt. Tatsächlich ist unsere alltagssprachliche wie fachsprachliche Praxis durch-

zogen vom Umgang mit ›fremden‹ Sprachzeichen. 

In Die Einsprachigkeit des Anderen entwickelt Derrida Überlegungen zur 

uneinheitlichen Einheit der Sprache, die herangezogen werden können, um den 

Begriff des Gebrauchs von Zeichen näher zu klären. Oben habe ich ausgeführt, 

daß Derrida mit der Rede vom testamentarischen Charakter der Spur deutlich 

macht, daß im Verständnis sprachlicher Zeichen impliziert ist, das Zeichen als 

eine Hinterlassenschaft eines Zeichengebrauchenden aufzufassen. Derrida betont 

allerdings, daß dies nicht bedeutet, daß der Gehalt des Zeichens durch die Inten-

tionen zu erläutern wäre, die der Zeichengebrauchende in diesem Gebrauch hatte. 

 

                                                 

46 Vgl. zu dieser Frage auch: Michael Esfeld: »Was besagt semantischer Holismus? 

Zwei Möglichkeiten der Konzeptualisierung«, in: Bertram/Liptow (Hg.), Holismus 

in der Philosophie (2002), S. 41-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Gebrauch und Entscheidung. Am Begriff des Gebrauchs läßt sich zunächst deut-

lich machen, was – unter anderem – Derrida veranlaßt haben könnte, seine prag-

matistische Seite eher als eine implizite Selbstverständlichkeit mitzuführen, als 

sie zu betonen. 

In einer Erläuterung des Begriffs des Gebrauchs kann als Grundverständnis 

einer Gebrauchssituation angesetzt werden, daß jemand etwas gebraucht. Um 

meinen Fahrradsattel höher zu stellen, nehme ich einen Schraubenschlüssel zur 

Hand, wie ich einen Füller zur Hand nehmen um einen Brief zu schreiben. Ana-

log könnte man davon sprechen, daß ich den Ausdruck ›Komm rein!‹ gebrauche, 

um einen Gast in meine Wohnung zu bitten. Derrida würde hier nicht widerspre-

chen, aber er macht darauf aufmerksam, daß diese Erläuterung zu Mißverständ-

nissen einlädt. Das Mißverständnis bestünde darin, Subjekt – derjenige, der etwas 

gebraucht – und Objekt – das, was gebraucht wird – in einer Gebrauchssituation 

für gegeben zu erachten und ihr Verhältnis in der Beschreibung ›jemand ge-

braucht etwas‹ hinreichend erfaßt zu sehen. Derrida macht demgegenüber darauf 

aufmerksam, daß wir von Gebrauch im Sinne eines intentionalen Tuns nur dann 

sprechen können, wenn in ihm eine Entscheidung liegt, die immer auch anders 

hätten ausfallen können (mit der Rohrzange das Fahrrad traktieren, den Brief als 

SMS verschicken, ›Hereinspaziert!‹ sagen), und daß dies auch den Begriff einer 

gegebenen Situation differenzierungsbedürftig macht. Bei einer Entscheidung 

handelt es sich nicht einfach darum, daß ein jemand eine Festlegung trifft und 

etwas entscheidet. Sondern die Entscheidung hat immer ein konstituierendes 

Moment, denn entschieden wird stets über die gesamte Konstellation: »In other 

words, if there is a decision, it presupposes that the subject of the decision does 

not yet exist and neither does the object. [...] Every time I decide, if a decision is 

possible, I invent the who, and I decide who decides what; at this moment the 

question is not he who or the what but rather that of the decision, if there is such 

a thing.”
47

 Entschieden wird nicht einfach etwas von jemandem, sondern in der 

Entscheidung stellt sich erst die Konstellation von jemandem im Bezug auf etwas 

her. So stellt sich mein Verhältnis zu meinem Fahrrad anders dar, wenn ich mich 

an ihm mit dem groben Universalinstrument einer Rohrzange zu schaffen mache, 

als wenn ich darauf achte, den passenden Schlüssel zu gebrauchen, um genauer 

arbeiten zu können und nicht die entsprechende Mutter zu ruinieren. Man könnte 

sagen, in einer solchen Entscheidung manifestiert sich, ob ich mich als einen 

mehr oder weniger handwerklich interessierten und begabten Menschen sehe. 

Das ist allerdings nicht genau genug gesprochen. Denn es sind solche Situatio-

nen, in denen sich dieses Verständnis von mir herstellt. Und dementsprechend 

wäre der Griff zum neugekauften Maulschlüssel nicht nur einfach ein Griff zum 

passenden Werkzeug, sondern ein Zug in einem mehr oder weniger bewußten 

                                                 

47 J. Derrida: »Remarks on Deconstruction and Pragmatism«, in: Chantal Mouffe 

(Hg.), Deconstruction and Pragmatism, London u. New York: Routledge 1996, S. 

77-88, hier S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 151 

 

Veränderungsprozeß meiner selbst als eines Heimwerkenden. Derrida zielt dar-

auf ab, daß wir die Entscheidung, die in einer Gebrauchssituation liegt, nie ein-

fach auf bestimmte Dispositionen, Gewohnheiten oder Regeln zurückführen 

können, denen wir folgen. Sondern der ›Wahn der Entscheidung‹
48

 liegt darin, 

daß wir uns selbst nicht als eine einfach entscheidungsleitende Größe in jedem 

Gebrauch voraussetzen können (und deswegen die Entscheidung immer im 

strengen Sinne ungeleitet ist). Wir werden erst genau im Gebrauch zu denen, die 

sich zu diesem oder jenem Gebrauch entscheiden. Und auch das, was wir 

gebrauchen, erhält seine Bestimmung, als was wir es gebrauchen, erst durch die-

se Entscheidung.
49

 Wenn also im Rahmen dieser Arbeit von Gebrauch (Zeichen-

gebrauch, Sprachgebrauch etc.) die Rede ist, dann stets in dem Sinne, daß die 

Gebrauchskonstellation nicht eine einfach instrumentelle ist, sondern die Situati-

on weltartikulierender Praktiken.  

Betrachtet man nun den Fall des Sprachgebrauchs, so ist Derridas These, daß 

es weder intentionale Aktoren als Subjekte des Sprechens, noch Sprache als das 

Objekt des Sprechens vor diesem Sprechen selbst gibt, nicht ungewöhnlich. 

Auch in der analytischen Tradition ist die These verbreitet, daß Intentionalität 

und Sprachlichkeit nicht unabhängig voneinander erläutert werden können und 

sie gehört, wie dargestellt, auch zu Habermas’ Ausgangsfestlegungen.
50

 In Die 
Einsprachigkeit des Anderen macht Derrida nun deutlich, daß sich die These ei-

ner Gleichursprünglichkeit von Intentionalität und Sprache nur verfechten läßt, 

wenn man Sprache und das intentionale Subjekt im erläuterten Sinne nicht als 

Einheiten mit fester Begrenzung auffaßt. Wie ist das zu verstehen? 

 
Gebrauch und Ichkonstitution. Derrida setzt die Überlegung bei der Frage nach 

den Bedingungen biographischen Erzählens an und geht dabei von seiner biogra-

phischen Konstellation eines, wie er sagt, ›Franko-Maghrebiners‹ aus, d.h. eines 

im Maghreb aufgewachsenen Frankophonen (Derrida war neunzehn, als er zum 

                                                 

48 Vgl. zu Derridas Aufnahme dieses Ausdrucks von Kierkegaard J. Derrida: Geset-

zeskraft, S. 54. Überhaupt ist Gesetzeskraft ein Referenztext für die Frage des Han-

delns und des notwendigen Verantwortens intentionalen Tuns. Dazu unten mehr. 

49 Was Derrida von Heidegger unterscheidet, dessen Verstehens- und Zeuganalyse 

man hier paraphrasiert sehen könnte, ist, daß Derrida es ablehnt, hinsichtlich dieser 

Entscheidung grundlegend zwischen eigentlichem und uneigentlichem Entscheiden 

zu differenzieren. Auch hier beharrt Derrida darauf, daß das Ineinander von Ent-

fremdung und Emanzipation, das in jeder Entscheidung vorliegt, nicht von einem 

fiktiven Punkt ohne alle Entfremdung her gedacht werden kann. Daß uns Emanzipa-

tion als eine Pflicht aufgegeben ist, rührt gerade nicht von der Option eines mög-

lichst ungebrochenen Beisichseins her, sondern von der Art, wie wir auf unsere Ge-

genüber bezogen sind – nämlich normativ, wie ich unten näher ausführe. Vgl. zur 

Frage der Emanzipation ebenfalls J. Derrida: »Remarks on Deconstruction and 

Pragmatism«, S. 82f. 

50 Vgl. Brandoms bündige Darstellung verschiedener programmatischer Optionen, 

diesen Zusammenhang zu konzipieren in R.B. Brandom: ExVn, Kap. 3.1, besonders 

S. 228ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

ersten Mal nach Frankreich reiste). Er schildert im Hinblick auf Texte eines  

ebenfalls franko-maghrebinischen Kollegen, die von Analogem berichten, wie er 

sich stets gleichermaßen in der Sprache besonders zu Hause gefühlt und doch 

immer auch genau an der Sprache erlebt habe, daß ihm ein ungebrochener Bezug 

auf ein Eigenes (wie z.B. eine ›Muttersprache‹) nicht möglich war.
51

 Wenn es 

nun aber auch Menschen mit franko-maghrebinischer Herkunft, die in auffallen-

der Weise in einer gewissen Zwischensprachlichkeit sozialisiert sind, möglich ist, 

eine Identität als selbstbestimmt handelndes Individuum auszubilden, dann kann 

der Fall ihrer Subjektwerdung – so können wir Derridas Argument explizieren – 

nicht von völlig anderer Art sein, als andere Weisen, in denen Subjekte ihre Iden-

titäten ausbilden. 

In einem für Derrida typischen Argumentationszug macht er klar, daß dieser 

scheinbare Ausnahmefall geeignet ist, Einblick in den Zusammenhang von Sub-

jektwerdung und Sprache zu gewähren. Der erste Schritt seines Arguments be-

sagt – wie aus dem seither Entwickelten erwartbar –, daß die Sprache nie als ein 

wohlabgegrenzter Regelzusammenhang, der von einem ›richtigen‹ Mutter-

sprachler als die Ausprägung seiner Sprachkompetenz erlernt würde, vorliegt. 

Der Grund für die prinzipielle Unbegrenztheit der Sprache liegt in der Struktura-

lität ihrer Struktur: ihr Bestehen als ein Zusammenhang hängt nicht an einer der 

Strukturalität entzogenen Begrenzung, sondern liegt in den differenzierend-wie-

derholenden Bezugnahmen zwischen ihren Elementen. Als solche bietet die 

Sprache keine »identifikatorische Modalität«
52

 in der Art, daß ein Ich in dem 

Maße, in dem es die Rolle des ›Ich‹-Sagens erlernt, zu sich findet, indem es ›sei-

ne‹ Sprache erlernt. Im Gegenteil, die Muttersprache schreibt in die Sprechenden 

eine »aktive Teilung«
53

 ein – wo die Ausbildung der Identität intentionaler We-

sen wesentlich mit dem Gebrauch von Sprache verknüpft ist, ist in diese Identität 

                                                 

51 In Algerien waren ihm, da des Arabischen nicht mächtig, viele alltägliche Anknüp-

fungen nicht möglich; in Frankreich wiederum wurde er, ebenso durch Aussehen 

wie durch Sprache erkennbar, als aus Algerien stammend angesehen und behandelt. 

Derridas biographische Konstellation ist noch in weiteren Hinsichten gebrochen: als 

Jude in einer vornehmlich muslimisch geprägten Umgebung; als Bewohner eines 

arabischen Landes, das von einem europäischen Staat kolonialisiert ist; als Kind in 

einer sozialen Gruppe, die soweit assimiliert war, daß der Kontakt zu ihrer Tradition 

und der Sprache ihrer Vorfahren weit in den Hintergrund getreten ist, die aber auch 

von den hegemonialen Gruppen der Kulturen sowohl des Heimatlandes wie der Ko-

lonialmacht, an welche sie sich assimiliert hat, als Außenstehende behandelt wird. 

In der Zeit des Vichy-Regimes erlitt er in Algerien die antijüdische Repression mit 

der Aberkennung der französischen Staatsbürgerschaft; nach der Unabhängigkeit 

Algeriens sah sich seine Familie gezwungen, Algerien zu verlassen. Vgl. zur Bio-

graphie insbesondere: G. Bennington u. J. Derrida: Jacques Derrida. Frank-

furt/Main: Suhrkamp 1994. 

52 J. Derrida: EA, S. 24. 

53 Das originale Zitat in: Abdelkébir Khatibi: Du bilinguisme, Denoël 1985, bei Der-

rida: EA, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 153 

 

in gleicher Weise die Unverfügbarkeit der Differenzierungsbewegung einge-

zeichnet, wie in die Sprache. 

Eine Aneignung der Sprache, die diese zu meiner Sprache machen würde, 

kann es nach Derrida nicht geben, denn am Sprachlichen erfahren wir gerade 

dessen Unverfügbarkeit, und das heißt, daß wir nie eine Sprache als unsere Spra-

che im Sinne einer ungebrochen Einheit stiftenden sprachlichen Heimat erfahren. 

Die Weise, in der das Bestehen des sprachlichen Zusammenhangs und der Iden-

tität von Sprechern verknüpft sind, können wir nicht auf das faktische Erlernen 

der Regeln einer Sprache oder überhaupt auf eine faktische Spracherfahrung zu-

rückführen. Die Ausbildung einer Identität »situiert sich in einer nicht situierba-

ren Erfahrung der Sprache – im weiteren Sinne des Wortes –, die weder einspra-

chig noch zweisprachig, noch mehrsprachig ist. Weder eins noch zwei, noch 

zwei + n. Auf jeden Fall gab es vor dieser fremdartigen, dieser unheimlichen Si-

tuation einer nicht-nennbaren Sprache kein denkbares oder denkendes Ich.«
54

 

Unten wird näher auf den Charakter dieser Situation, in der die Unverfügbarkeit 

des Gegenübers ein Versprechen bedeutet, einzugehen sein. An dieser Stelle soll 

das Augenmerk darauf liegen, daß wir Sprache nicht in dem Sinne gebrauchen 

können, daß wir über ihre Gehalte verfügen könnten. Der sprachliche Zusam-

menhang bildet sich vielmehr von einer Differenzierungsbewegung her. 

Wir können in diesem Sinne nie ›unsere‹ Sprache haben, weil wir nie die 

Grenze ziehen könnten, wo eine Sprache aufhört und die nächste beginnt: »Es ist 

unmöglich, die Sprachen abzuzählen - das wollte ich sagen. Es gibt keine Ab-

zählbarkeit [comptabilité] der Sprachen, weil die Einheit der Sprache, die sich al-

ler arithmetischen Abzählbarkeit entzieht, niemals bestimmt ist.«
55

 Sprachlichen 

Strukturen eignet eine konstitutive Offenheit, die es unsinnig macht, sie als die-

ses oder jenes Set von Regeln beschreiben zu wollen, deren Beherrschung den 

                                                 

54 J. Derrida: EA, S. 24. (Herv. im Orig.) 

55 Ebd., S. 25. (Herv. im Orig.) Bertram hat darauf aufmerksam gemacht, daß Derrida 

hier in vergleichbarer Weise wie Davidson argumentiert, wo dieser sich gegen die 

Annahme von sprachlichen Inkommensurabilitäten wendet, und daß in der Folge 

beide auch in der These übereinstimmen, daß es »so etwas wie eine Sprache gar 

nicht gibt, sofern eine Sprache der Vorstellung entspricht, die sich viele Philoso-

phen und Linguisten von ihr gemacht haben.« (Donald Davidson: »Eine hübsche 

Unordnung von Epitaphen«, in: Eva Picardi/Joachim Schulte (Hg.), Die Wahrheit 

der Interpretation. Beträge zur Philosophie Donald Davidsons, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1990, S. 203-228, hier: S. 227.) Vgl. D. Davidson: »Was ist eigentlich 

ein Begriffsschema«, in: ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 1990, S. 261-282; ebenso: G.W. Bertram: »Übergangsholismus«. Auch Ror-

tys und Krämers Auseinandersetzung mit Davidson und Derrida rücken diese Paral-

lelität in den Blick. Intensiv hat sich S.C. Wheeler mit dem Verhältnis von 

Davidson und Derrida auseinandergesetzt. Vgl. Samuel C. Wheeler III: Deconstruc-

tion as Analytic Philosophy, Kapitel 1-4 (wobei Wheeler einleitend bemerkt, von 

Rorty auf die Spur der Verwandtschaft der postanalytischen Philosophie mit der 

Dekonstruktion gebracht worden zu sein). 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Erwerb einer Sprachkompetenz ausmachte.
56

 In einer prägnanten Formulierung 

hat Derrida gefaßt, daß wir Subjekte, denen Intentionalität und Identität zuge-

schrieben werden kann, stets nur in bezug auf die Sprache werden, in der wir uns 

unsere Lebensgeschichte erzählen und eine Anamnese unserer selbst unterneh-

men; und daß dies dennoch nicht heißt, daß uns eine Sprache oder mehrere Spra-

chen zu Gebote stünden: »Und es ist vielleicht das, weswegen man schreibt, und 

das, weswegen man sich um Geschichte und Genealogie kümmert. Ein be-

stimmter genealogischer und anamnestischer Trieb fände seine Triebfeder, seine 

Kraft und seine Zuflucht in diesem doppelten Gesetz, in der Doppeltheit, der 

Doppelzüngigkeit dieser Zugehörigkeitsklausel: 1. Man spricht immer nur eine 

Sprache oder, besser, ein einziges Idiom. 2. Man spricht nie eine einzige Sprache. 

Es gibt kein reines Idiom.«
57

 

Im Rahmen der vorliegenden Arbeit ist es von besonderem Interesse, hervor-

zuheben, daß Derridas Argumentation für pragmatistische Sprachtheorien ein 

Warnschild aufstellt. Diese Warnung betrifft die Gefahr eines sprachtheoreti-

schen Instrumentalismus, die auch dann besteht, wenn keine schlicht intentiona-

listische Position bezogen wird.
58

 Sie besagt, daß jeder Versuch, die differentielle 

Strukturalität um der Festschreibung einer ausweisbaren Einheitlichkeit des 

Sprachlichen willen zu reduzieren, die Konsequenz zeitigt, die Sprachpraxis 

letztlich nach dem instrumentalistischen Gebrauchsmodell von jemand gebraucht 
etwas auffassen zu müssen. Und das gilt selbst dann, wenn man die ontogeneti-

sche Bedeutung der Sprache zugesteht. Man kann den Punkt so fassen, daß der 

Zusammenhang von Sprachpraxis, Sprachstruktur und Intentionalität verloren 

geht, wenn man ihn von seinen Resultaten her zu verstehen versucht. Die Resul-

tate wären dann einerseits der intentionale und autonome Aktor und andererseits 

eine als wohlgeordnete und abgrenzbare Struktur betrachtete Sprache. Wo die in 

                                                 

56 Sybille Krämer und Hans Julius Schneider haben in unterschiedlichen Zusammen-

hängen deutlich gemacht, daß die Vorstellung, das Sprechen einer Sprache bestünde 

im Besitz einer bestimmten Kompetenz, auf eine Form eines Bedeutungs-

platonismus oder, wie Krämer sagt, einer ›Zwei-Welten-Ontologie‹ hinausläuft. 

Vgl. S. Krämer: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, besonders Kap. 6; Hans Juli-

us Schneider: »Die sprachphilosophischen Annahmen der Sprechakttheorie«, in: 

Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie (1992), S. 761-775. Vgl. auch Sybille Krämer 

und Eckhard König (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2002. 

57 J. Derrida: EA, S. 17. Eine ausführlichere Interpretation dieser Stellen gebe ich in: 

»Der Andere ist einzig. Versprochen! Kommentar zu Derridas ›Le monolinguisme 

de l’autre ou la prothèse d’origine‹.« »Der Andere ist einzig. Versprochen! Kom-

mentar zu Derridas ›Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine‹«, in 

Thomas Bedorf/Stefan A.B. Blank (Hg.), Jenseits des Subjektprinzips. Körper – 

Sprache – Praxis, Magdeburg: Scriptum Verlag 2002, S. 35-53. 

58 Das führt zum Beispiel dazu, daß Habermas’ Versuch, sich von Searle abzusetzen, 

indem er diesem einen Rückfall in den Intentionalismus vorwirft, in dieser Hinsicht 

nichts hilft. Vgl. J. Habermas: »Bemerkungen zu John Searles: ›Meaning, Commu-

nication and Representation‹«, in: ders., NMD, S. 136-149. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 155 

 

ihrer Einheit abgegrenzte Sprache durch einen in seiner Spontaneität autonomen 

Aktor bezogen wird, resultiert das Bild, daß der Aktor im Verfolg seiner qua Au-

tonomie gesetzten Zwecke die Sprache als Mittel gebraucht. 

Als ein paradigmatischer Fall einer solchen Betrachtungsweise können Theo-

rien gelten, die die Sprache von einem Lernvorgang her erläutern wollen. Wenn 

die Sprachkompetenz in bezug auf den Prozeß des Spracherwerbs erläutert wird, 

muß der Bestand der Sprachstruktur als durch die Elterngeneration gesichert gel-

ten, während der noch fehlerhafte Gebrauch derjenigen, die die Sprachkompetenz 

erst erwerben müssen, für die Sprachstruktur keine Bedeutung haben soll. Die 

Unterscheidung zwischen der richtigen und der (noch) fehlerhaften Sprachpraxis 

muß also unabhängig von faktischen Sprachpraxis sein, an der lernende wie 

kompetente Sprecher teilhaben. Umgekehrt steckt in der den Lernenden zu-

geschriebenen Disposition, lernen zu können, ein latenter Intentionalismus. Die 

wesentliche Eigenschaft des Lernenkönnens muß nämlich dem Spracherwerb 

vorausgesetzt werden und kann nicht anders verstanden werden denn als ein 

Keim zu der Fähigkeit, sich intentional auf etwas zu beziehen, die vom Umgang 

mit der Sprache nur noch entfaltet wird. Sobald die Flügel eines solchen Geistes 

sich ausgebreitet haben, ist die Sprache nur mehr ein Werkzeug, das vielleicht 

einen besonderen Status unter den anderen Werkzeugen des ›coping‹ zugespro-

chen bekommt, aber von der gleichen Art ist. 

Derridas Überlegung zeigt an, daß die Frage der Strukturalität der Struktur 

auf eine spezifische Verwicklung intentionaler Aktoren in sprachliche Verhält-

nisse führt. Indem die Struktur ihren Bestand in Sprachpraktiken hat, in denen 

differenzierend-wiederholend Zeichen als Spuren gebraucht werden, ist geklärt, 

daß die Sprache als Struktur nicht eine quasi-göttliche, selbsttragende Entität ist. 

Indem aber Sprecher auch nicht dergestalt über ihre Sprache verfügen, daß sie sie 

in einem instrumentalistischen Sinne gebrauchen könnten, weist Derrida den 

Sprechern doch zugleich eine wesentlich passive Position zu. Daß Sprecher einer 

Sprache zu sein, heißt, auf die eigene Anamnese verpflichtet zu sein, macht deut-

lich, daß in allem Verstehen immer auch etwas mit uns geschieht. In sprachliche 

Verhältnisse verwickelt zu sein, bringt uns in eine spezifisch unverfügbare Situa-

tion. 

 

3.1.4 Gehalt ohne Standardverwendung 

 

Die hier gegebene Darstellung von Derridas Sprachphilosophie hat die Weise in 

den Vordergrund gerückt, in der nach Derrida sprachliche Zeichen als Elemente 

eines Strukturzusammenhangs Gehalt haben. Dabei wurde immer wieder betont, 

daß dieser Zusammenhang keines Verankerungspunktes bedarf, um als Struktur 

bestehen zu können. Die Gefahr eines Auseinanderfallens des Zusammenhangs 

besteht nicht, weil seine Kohärenz aus der differenzierend-wiederholenden Be-

wegung resultiert, in der Elemente aufeinander bezogen sind. Ein wichtiger Ge-

winn dieser Konzeption liegt darin, daß der Sprachgebrauch sowohl durch Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

mente der Aktivität als auch durch solche der Passivität charakterisiert wird. Im 

folgenden Abschnitt 3.2 dieser Arbeit wird dieses Verhältnis ›zwischen Aktiv 

und Passiv‹, wie Derrida sagt, in Zusammenhang mit der basalen Sozialität der 

Sprache gebracht. 

Dies vorbereitend ist es sinnvoll, auf den Ausgangspunkt der prominent ge-

wordenen Kontroverse zwischen Derrida und John R. Searle einzugehen.
59

 Man 

kann als die Grundfrage dieser Auseinandersetzung ansehen, ob wir eine ›wörtli-

che Bedeutung‹ sprachlicher Ausdrücke in bezug auf Standardkontexte ihrer 

Verwendung ausweisen können. Diese Frage ist hier deswegen besonders inte-

ressant, weil sich zeigen läßt, daß der Versuch des Ausweisens von Standard-

kontexten entweder direkt auf einen Intentionalismus zurückgeht oder aber in ei-

nen Funktionalismus führt. Letzteres ist der Fall bei Habermas, was schon in sei-

ner These, daß Verständigung das Telos der Sprache sei, anklingt und in seiner 

Aufnahme der Derrida-Searle-Kontroverse unübersehbar ist. Es ist zwar – wie im 

letzten Kapitel nochmals zu diskutieren sein wird –, unzutreffend, daß Habermas 

als die bestimmende Funktion der Sprache die Ermöglichung von Sozialität 

denkt (was von der Telos-These her nahezuliegen scheint), funktionalistisch ist 

sein Begriff der Sprache aber dennoch. 

Ich will an der hiesigen Stelle zunächst nachvollziehen, wie Derrida gegen 

die These argumentiert, es ließen sich Standardverwendungen von sprachlichen 

Ausdrücken angeben, bezogen auf welche sich zwischen wörtlichen und übertra-

genen Bedeutungen unterscheiden ließe. Anschließend werde ich zeigen, daß 

dies zu einem Funktionalismus führt und weshalb eine funktionalistische Be-

trachtung der Sprache deren Bestehen auf eine Aktivität der Aktoren reduziert 

und daher das Unverfügbare an der Intelligibilität unseres Daseins nicht fassen 

kann. 

Die Bestimmung von Standardkontexten als Gelingensbedingungen von 

Sprechakten hat Austin knapp skizziert
60

 und Searle systematisch in Angriff ge-

nommen
61

. Austin hat eine Reihe von Einschränkungen der Untersuchung von 

Sprechakten als methodische Vorkehrungen vorgeschlagen, die die Analyse auf 

die für Sprechakte spezifischen Gelingensbedingungen konzentrieren sollen. 

Austin äußert zwar seine Ansicht, daß die ausgeschlossenen Aspekte von einer 

übergreifenden Theorie des Performativen wahrscheinlich erklärt werden könn-

                                                 

59 Den Verlauf der Kontroverse kann ich hier nicht darstellen. Eine bündige und klä-

rende Darstellung hat Frank B. Farrell gegeben: »Iterability and Meaning: The Sear-

le-Derrida Debate«, in: Metaphilosophy, Bd. 19 (1988), H. 1, S. 53-64. Farrell re-

konstruiert insbesondere Searles Einwände. Diese diskutiert er auch in bezug auf 

Überlegungen Wittgensteins zur prinzipiellen Offenheit der Regelanwendung und 

Putnams Begriff natürlicher Arten. Vor diesem Hintergrund kommt er zu dem Er-

gebnis, daß Searles Einwände auch dann als nicht triftig erscheinen, wenn man Der-

ridas Position nicht (in allen Aspekten) teilt. 

60 Vgl. J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, S. 37ff. 

61 Vgl. J. R. Searle: Sprechakte, S. 88-95. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 157 

 

ten, kündigt aber gleichzeitig an, sich nicht der Ausarbeitung dieser Theorie 

widmen zu wollen. 

Man kann Derridas Argumentation nun so verstehen, daß er zeigen will, wie 

in der Ausarbeitung einer allgemeineren Theorie des Performativen das Scheitern 

des Versuchs, Standardkontexte auszuzeichnen, deutlich wird. In dieser Verall-

gemeinerung der Theorie muß sich demnach zeigen, daß die von Austin ausge-

schlossenen Aspekte keine vernachlässigbaren Eigenschaften sprachlicher Äuße-

rungen sind. Wie bekannt setzt Derrida vordringlich an dem Punkt an, wo Austin 

einen ›parasitären‹ Gebrauch sprachlicher Ausdrücke als vernachlässigbar be-

hauptet.
62

 Als ›parasitär‹ sieht Austin Sprachverwendungen, in denen »Sprache 

auf ganz bestimmte, dabei verständliche und durchschaubare Weise unernst ge-

braucht«
63

 wird, zum Beispiel in einem Schauspiel oder in einem Gedicht. Nun 

hält auch Austin einen solchen Gebrauch sprachlicher Ausdrücke nicht für eine 

Ausnahme, die nur gelegentlich auftritt und sozusagen abseitig ist. Auch für ihn 

gehört dieser Aspekt von Äußerungen zu den stets gegebenen Möglichkeiten: 

»Jede Äußerung kann diesen Szenenwechsel in gleicher Weise erleben.«
64

 An 

diese Überlegung schließt sich Derridas Argument an. Es besagt im Kern: Wenn 

ein solcher Szenenwechsel jeder Äußerung widerfahren kann, dann sind wir nicht 

berechtigt, diesen Umstand für vernachlässigbar zu halten. Dann liegt die Auf-

gabe einer Theorie der Sprechakte vielmehr genau darin, zu analysieren, wie un-

ter dieser Voraussetzung der gegenüber ihren Kontexten in gewisser Weise inva-

riable Gehalt sprachlicher Äußerungen – um dessen willen Austin den Ausschluß 

vorschlägt – zustande kommt. 

Derridas Analyse dieses Zusammenhangs kennen wir bereits. Seiner Auffas-

sung nach haben sprachliche Äußerungen einen identischen Gehalt nicht obwohl 
sie in immer unterschiedlicher Weise wieder aufgegriffen werden können, son-

dern gerade weil Zeichen in zugleich wiederholender und differenzierender Wei-

se gebraucht werden. Der wiederholende Bezug, der eine Differenz impliziert, 

und die Differenzierung, die wir stets aus der Perspektive der Wiederholung auf-

nehmen, bringen die Identität des Gehalts hervor. Alle Bezüge, die ein Zeichen 

zu irgendeinem Kontext unterhält, weisen notwendig diese Charakteristik von 

Wiederholung und Differenzierung auf, wenn sie überhaupt als Bezüge zu einem 

Kontext sollen gelten können. Dies gilt auch für ›Standardkontexte‹, solange man 

diese nicht als Gegebenheiten ansieht, deren Gehalt unabhängig vom strukturalen 

Beziehungsgeflecht besteht. Für Derrida erweist sich damit der Versuch, den Ge-

halt des Gebrauchs sprachlicher Ausdrücke von ausgezeichneten Randbedingun-

gen (die Ernsthaftigkeit des Sprechers, die Erfüllung bestimmter Konventionen 

bezüglich der Situation, des Status des Sprechers etc.) her zu verstehen, als eine 

Reduktion der Strukturalität. An der von Derrida besprochenen Austinschen Stel-

                                                 

62 J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, S. 43f. 

63 Ebd. 

64 Ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

le ist dies mit dem Vokabular der Dekonstruktion besonders gut greifbar, weil die 

Frage der Wiederholung thematisch ist. Austin muß eine Sprachpraxis, die er zu 

den allgemeinen Phänomenen des Sprachlichen zählt, doch als unwesentlich er-

klären, um durch die Fixierung bestimmter Kontextbedingungen die Identität des 

Gehalts erklären zu können. Dagegen kann Derrida der fundamentalen Kreativi-

tät des Sprachgebrauchs ebenso gerecht werden wie der Identität des Gehalts. So 

kann er sowohl das Zeichen als in eine Struktur eingelassen verstehen, als auch 

dennoch von einer »Ausschaltung der Autorität des Codes als endliches System 

von Regeln«, welche »gleichzeitig die radikale Zerstörung eines jeden Kontextes 

als Protokoll des Codes«
65

 ist, sprechen. Derrida macht deutlich, daß ohne eine 

systematische Eingebundenheit des Zeichens dessen Identität nicht zu erklären 

wäre, daß aber auch ohne eine radikale Entscheidungsoffenheit seiner Anwen-

dung nicht von einem Zeichengebrauch gesprochen werden könnte. Deswegen 

wäre Derrida auch falsch verstanden, wenn man meinte, er wolle dementieren, 

daß ein Zeichengebrauch immer in einem situativen Kontext statt findet. Derrida 

stimmt dem zu, aber er verdeutlicht, daß weder der Kontext noch das Zeichen ei-

ne invariable Identität haben können: 

 

Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene (im übli-

chen Sinne dieser Opposition) Zeichen kann als kleine oder große Einheit zitiert, in An-

führungszeichen gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext bre-

chen, unendlich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise erzeugen. 

Dies setzt nicht voraus, daß das Zeichen (marque) außerhalb von Kontext gilt, sondern 

im Gegenteil, daß es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt. Diese Zi-

tathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppelheit, diese Iterierbarkeit des Zeichens 

(marque) ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Normale/Anormale), ohne 

welche eine Zeichen (marque) sogar nicht mehr auf sogenannt ›normale‹ Weise funkti-

onieren könnte.
66

 

 

Searle wie auch Habermas machen sich die Reichweite von Derridas Begriff der 

Wiederholung beziehungsweise der Iterabilität, wie Derrida in Signatur Ereignis 
Kontext sagt, nicht klar genug. Searle erkennt nicht, daß Derrida eine Umformu-

lierung der type/token-Unterscheidung anbietet, die den konstitutiven Zusam-

menhang von types und tokens deutlich macht. Desweiteren meint er, daß Der-

rida die Unterscheidung zwischen dem Gebrauchen und dem Anführen einer 

Äußerung nicht verstanden hat. Tatsächlich muß man Derridas Punkt aber genau 

so verstehen, daß die Unterscheidung zwischen Gebrauchen und Anführen als ei-

ne Grundunterscheidung nicht haltbar ist. Habermas schließt sich Searles Kritik 

an, wenn er Austins methodische Einschränkungen des Unterscheidungsgegen-

                                                 

65 J. Derrida: »Signatur, Ereignis, Kontext«, In: ders., Randgänge der Philosophie 

(1999), S. 325-351, hier S. 334. »Signatur, Ereignis, Kontext« im folgenden zitiert 

unter der Sigle SEK. 

66 J. Derrida: SEK, S. 339. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 159 

 

stands verteidigt: »Austins Absicht ist klar: er möchte die allgemeinen Eigen-

schaften, sagen wir von ›Versprechen‹, an Fällen analysieren, wo die Äußerung 

entsprechender Sätze tatsächlich als ein Versprechen funktioniert.«
67

 Demnach 

wird ein Ausdruck dann nur erwähnt und nicht gebraucht, wenn er die Funktion 

nicht erfüllt, die seinen Gehalt definiert. Diese Funktion ist eine – darüber sind 

Habermas und Searle sich einig –, die das Zeichen im symbolischen Haushalt der 

Zeichengebrauchenden erfüllt. Damit muß aber die Funktion, die die Rolle eines 

sprachlichen Ausdrucks definiert, unabhängig von diesem und ihm vorgängig 

gegeben sein – was auch für das Sprachsystem im Ganzen gilt. Nach dieser Vor-

stellung haben die Sprachverwender schon bestimmte Bezüge zur Welt, inner-

halb deren die Sprache dann bestimmte Funktionen erfüllt, in bezug auf welche 

dann bestimmten sprachlichen Ausdrücken Kontexte zugeordnet werden können, 

in denen diese bestimmte Rollen spielen, die die wörtliche Bedeutung des Aus-

drucks festlegen. 

Eine solche Sicht auf die Sprache ist in einer Derridaschen Perspektive un-

plausibel.
68

 Die Weisen, in denen wir uns auf die Welt beziehen, sind basal durch 

                                                 

67 J. Habermas: PdM, S. 229. 

68 Derrida hat hier durchaus auch Vertreter der analytischen Tradition auf seiner Seite. 

So dementiert Brandom in einer Replik auf einen Artikel von Habermas über Ma-
king it explicit, daß sich das Wesen der Sprache von der Erörterung bestimmter 

Funktionen des sprachlichen Austauschs her erschließen lasse: »Be that as it may, 

Habermas will insist, there is still all the difference in the world between what I just 

called ›one-sided understanding of another‹ and ›mutual understanding of each 

other‹. And his claim is that the whole ›point of linguistic communication [Ver-
ständigung]‹ is to achieve the latter. But I deny this – not because I think that 

linguistic practice has some other point, but beause I think it is a mistake to think of 

it as having a point at all. Linguistic practice is not for something. It does not, as a 

whole, have an aim or a goal. It may and does, of course, fulfill many functions. But 

none of them is its raison d’être. Language is certainly not a tool for the expression 

of thoughts intelligible as such apart from their relation to such a means of expres-

sion, as Locke, in the company of most of the Cartesian tradition thought. For that 

conception of contentful thoughts is mythological. Neither it is a means to secure 

some other ends specifiable in advance of engaging in linguistic practice – not 

adaption to the environment, survival, reproduction, nor co-operation – though it 

may serve to promote those ends. Even if in a causal, evolutionary sense, those 

functions explain why we come to have language, once we did have it, our trans-

formation into discursive creatures swept all such considerations aside. For discur-

sive practice is a mighty engine for the envisaging and engendering of new ends – 

thereby transforming the very concept of an end or goal, giving it for the first time 

its proper, practical-rational sense. If one had to say it was for anything, it would 

have to be for this: so that we can be rational, and so much as have rational ends or 

goals. But once again, that is not an end intelligible in advance of linguistic prac-

tice, so that the latter could be made sense of as a means to the former end. Mutual 

understanding, the pursuit of co-operative undertakings, are made possible by lin-

guistic practice. But I do not see that they can intelligibly be taken to be its point, 

aim, or end. It makes us the kind of being we are in such a fundamental sense that it 

makes no sense to ask after the point of our being like that.« Robert B. Brandom: 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

unsere Sprachlichkeit geprägt. In welcher Weise wir die Welt als gehaltvoll er-

fahren, ist unentwirrbar damit verwoben, daß wir Gehalte in sprachlichen Struk-

turen konstituieren. Dies hat auch zur Konsequenz, daß die Sprache ein Ort ist, 

an dem wir damit umgehen, daß wir in die Welt gestellt sind. Derrida macht an 

vielen Stellen deutlich, daß eine Idee der Sprache, nach der sprachliche Gehalte 

auf eine Konstellation zurückgehen, in welcher ein sich auf die Welt beziehendes 

Wesen sich die Instrumente sucht und schafft, mittels derer es mit der Welt um-

geht, ein eingeschränkt aktivisches Bild unseres Weltverhältnisses zeichnet. Es 

kann so gerade nicht mehr deutlich gemacht werden, wieso in die Rationalität der 

Zug einer Beschränkung tief eingeschrieben ist (der als eine Selbstbeschränkung 

aufgefaßt bereits zu aktivisch beschrieben ist). Die Beschränkungen einer objek-

tiven Welt, mit denen sich ein solches hyperaktives Subjekt auseinanderzusetzen 

hat, können diese Funktion nicht erfüllen, denn sie erscheinen stets nur als das 

gerade nicht intelligible Außen des geistigen Universums. Woher aber der Zug 

der Beschränkung – daß die Maßstäbe der Vernunft uns nicht einfach zu Gebote 

stehen – innerhalb des Rationalen rühren soll, kann eine Theorie des Sprachli-

chen, die von der Sprache wesentlich bestimmte Funktionen erfüllt sieht, nicht 

verständlich machen. 

 

3.1.5 Resümee: Struktur im Gebrauch 

 

Derridas Ansatz einer konsequent gedachten Strukturalität zeichnet das Bild ei-

ner Sprachstruktur, deren Bestehen im Gebrauch der Sprache liegt. Als eine 

Maßgabe dieses Ansatzes kann verstanden werden, daß die Ordnung, die die 

Struktur ausbildet, von keiner der Struktur jenseitigen Instanz bestimmt wird: sei 

es die Intention der Sprechenden, ein intersubjektiv verbürgtes Regelgefüge oder 

eine bestimmte Funktion, die Sprache in unseren Weltbezügen erfüllt. Wie die 

Struktur beschaffen ist, rührt einzig von den sich raumzeitlich ereignenden 

sprachlichen Praktiken her, die ihrerseits zu diesen bestimmten Praktiken nur in 

bezug auf die Sprachstruktur werden. Derrida wird so der pragmatischen Maß-

gabe gerecht, den Bestand des Sprachlichen in unserem Gebrauch von Sprache 

zu verorten, der Gehalt dadurch erhält, daß es ein Gebrauch von Sprache ist. 

Sprache ist Derrida zufolge keine den einzelnen Sprachpraktiken vorgeordnete 

Größe, daher wird ihm auch die These zugeschrieben, daß es die Sprache im üb-

lichen Sinn gar nicht gibt. 

Allein ein solcher Begriff der Sprache, wie er von Derrida entwickelt wird, 

ist geeignet, die Verwobenheit von Vergesellschaftung und Sprache angemessen 

zu fassen, denn keines der beiden, weder das Soziale noch die Sprache, darf da-

bei in seinem Bestand als unabhängig vom anderen verstanden werden. An Ha-

bermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung hatte ich kritisiert, daß es die 

                                                                                                                                               

»Norms, Facts and normative Facts. A Reply to Habermas«, in: European Journal 

of Philosophy, Bd. 8 (2000), H. 3, S. 357-374, hier S. 363f. (Herv. i. Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 161 

 

Konstitution von Gehalt nicht erklärt. Bei ihm geht die Gehaltskonstitution zu-

rück auf eine letztlich instrumentalistische Konstellation des Problemlösens und 

damit auf eine vorgängige Funktion. So erfüllt Habermas’ Modell die Erklä-

rungsansprüche nicht, die sich aus seiner eigenen Gesellschaftstheorie ergeben. 

Derridas Beharren, daß es keine die Sprachstruktur vorgängig determinierende 

Größe gibt, öffnet den Weg, diesen Theorieengpaß zu vermeiden. 

Allerdings reicht der Nachweis, daß nach Derrida die Gebrauchssituationen 

in keiner Weise vorgängig bestimmt sind, natürlich noch nicht hin, um diese als 

Situationen elementarer Vergesellschaftung auszuweisen. Dafür bedarf es der 

Erörterung, inwiefern Derrida den Gebrauch von Sprache als ein basal soziales 

Phänomen versteht. Dieser Erörterung dient der nachfolgende Abschnitt. In ihm 

wird Derridas Gedanke entfaltet, daß wir uns im Gebrauch von Sprache irreduzi-

bel in normative Bezüge und damit in die Dimension des Sozialen stellen. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

3.2 Normat iv i tät  in  Termini  der  Al ter i tät  

 

 

Die Untersuchungen der vorliegenden Arbeit beschäftigen sich mit Modellierun-

gen, die elementare Momente der Sozialität gesellschaftlicher Lebensformen er-

läutern. Ein solches Modell gibt Habermas im Konzept einer elementaren Ver-

ständigungssituation, in der auf kommunikativem Wege Handlungen koordiniert 

werden. Dieses Modell soll nach Habermas’ Verständnis eine Antwort auf die 

Frage liefern, wie soziale Ordnung möglich ist. Seine Antwort besagt im Kern, 

daß soziale Ordnung möglich ist, weil die sprachliche Infrastruktur der elementa-

ren Verständigungssituation in einem Mechanismus besteht, mit dem wir dieje-

nigen sozialen Regeln konsentieren, denen wir als gemeinschaftsermöglichenden 

Regeln folgen sollen und wollen. Im Zentrum des Habermasschen Modells steht 

damit der Zusammenhang sprachlicher Verhältnisse mit einer gemeinschaftser-

möglichenden Normativität. Unter Normativität wird dabei das Phänomen ver-

standen, daß die rationalen Aktoren ihren Willen in einer Weise binden, in der 

soziale Verhältnisse als ein Bereich eigenen Rechts aufgefaßt werden. Wo die 

Modellierung elementarer Vergesellschaftung Sozialität als ein basal normatives 

Phänomen konzipiert, wird also davon ausgegangen, daß soziale Verhältnisse 

nicht allein in Termini der Verfolgung individueller Eigeninteressen verstanden 

werden können. In einem solchen theoretischen Rahmen gilt auch das Selbstver-

hältnis der Gesellschaftsglieder als irreduzibel auf die soziale Dimension hin ge-

öffnet. Die Individuen werden dann in einem anspruchsvollen Sinne als an ihre 

Gegenüber gebunden verstanden. Genau auf diese Bindung bezieht sich der Beg-

riff der Normativität, so wie ich ihn hier für Habermas und Derrida in Anschlag 

bringe. 

Oben wurde als Ausgangspunkt für die Beschäftigung mit Derridas Begriff 

der Normativität die Formulierung benannt, daß normative Verhältnisse vom 

›Ort einer unauffindbaren Situation‹ herstammen und damit nicht auf eine fakti-

sche aktive Stiftung zurückgeführt werden können. Hinsichtlich des Zusammen-

hangs sprachlicher und normativer Verhältnisse – nach Habermas’ Formulierung: 

des Zusammenhangs von Bedeutung und Geltung – ist damit eine weitreichende 

Abgrenzung vollzogen. Nach Derrida rührt der Zusammenhang von sprachlichen 

und normativen Verhältnissen nicht daher, daß zu sprechen bedeutet, den ›space 

of reasons‹ zu betreten. Wie Brandom umfassend dargestellt hat
1
, wird in der 

postwittgensteinianischen Tradition der Zusammenhang zwischen Normativität 

und Sprachlichkeit darin verankert gesehen, daß Sprache es erlaubt, mit Gründen 

über Richtigkeiten zu entscheiden. Derrida bestreitet nun nicht, daß die Sprache 

der Ort ist, an dem wir mit Gründen umgehen, aber er versteht, wie oben schon 

deutlich gemacht, die Sprache nicht von diesem Zug aus. Der Grund dafür liegt 

darin, daß die Bestimmung des Sprachlichen als das Spiel des Gebens und Neh-

                                                 

1 Vgl. R.B. Brandom: ExVn, Einleitung und Kapitel 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 163 

 

mens von Gründen zu einer falschen Bestimmung der basalen Normativität des 

Sprachlichen führt. Derrida hält die Bindung an ein Gegenüber, die aus ihrem 

Begründetsein resultiert, für ein bereits zu egozentrisches Phänomen. In Falsch-
geld verfolgt er die Frage der Sozialität am Phänomen der Gabe, das seit den eth-

nologischen Theorien des Gabentauschs als ein sozialitätsstiftendes Phänomen 

erörtert wird. Von der Vorstellung, normative Bindungen gingen auf ihre Be-

gründetheit zurück, grenzt er sich dort z.B. mit der Formulierung ab: »[E]rinnern 

wir uns, daß, wann immer man argumentieren muß, indem man Gründe [raisons] 

angibt, es niemals Grund zum Geben geben kann (wenn es solchen gäbe, so wä-

re, noch einmal, die Gabe keine solche mehr, sondern eine Berechnung oder ein 

Tausch).«
2
 Bertram hat nachgezeichnet, daß Derrida, indem er zwar die basale 

Normativität des Sprachlichen verteidigt, sie aber nicht von der Bestimmung der 

Sprache als dem ›space of reasons‹ her versteht, eine neue Alternative in die De-

batte um die Normativität des Sprachlichen einführt.
 3
 

Die Besonderheit von Derridas Begriff der Normativität werde ich in vier 

Hinsichten charakterisieren. Zunächst folge ich Bertrams Erläuterungen in zwei 

Punkten: zum einen in der Auffassung, daß die Wiederholung von Derrida als ein 

normatives Phänomen konzipiert wird (3.2.1); zum anderen in dem für die Frage 

der Normativität insgesamt entscheidenden Punkt, daß das Moment der Normati-

vität in Bezugnahmen unabhängig von den Gehalten verstanden werden muß, die 

solche Bezugnahmen haben. Das Moment der Bindung an den Anderen ist nicht 

von einer bestimmten Auffassung dieses Gegenübers abhängig, sondern rührt im 

Gegenteil gerade daher, daß der Andere als besonderes Gegenüber jede Bestim-

mung übersteigt. Diese Bindung ist als die Form zu verstehen, mit der wir mit 

dem Anspruch umgehen, der von der Besonderheit ausgeht (3.2.2). Weiterhin ist 

die Weise, in der wir uns binden, nicht als Stiftung einer Bindung zu verstehen, 

sondern als die Antwort auf einen Anspruch, in den wir gestellt sind – dies ist die 

dritte charakterisierende Hinsicht. Für Derridas an Lévinas gewonnenen Begriff 

des Normativen ist es grundlegend, daß das Sichbindenkönnen kein Vermögen 

eines Aktors ist, sondern die Form eines Empfangens hat (3.2.3). Hinsichtlich 

dieses Anspruchs ist es aber, viertens, wichtig zu verstehen, daß dessen inhaltli-

che Uneinlösbarkeit nicht dazu führt, uns den Anderen gegenüber in den Stand 

einer untilgbaren Schuldhaftigkeit zu versetzen. Daher kennzeichnet Derrida die-

ses Verhältnis als ein ›Versprechen‹, dessen Freigebigkeit die Dimension des So-

zialen eröffnet (3.2.4). Es geht, so kann man zuspitzend formulieren, hinsichtlich 

                                                 

2 J. Derrida: FG, S. 123. 

3 G.W. Bertram: SpG, S. 158-161. Die systematische Rekonstruktion der Weise, wie 

Derrida die Normativität des Sprachlichen versteht, halte ich bezüglich der Derrida-

interpretation für die herausragende Leistung von Bertrams SpG. Indem Bertram 

hinsichtlich des Regreßproblems des Regelfolgens zeigt, wie Derridas Auffassung 

aus einem Engpaß der sprachphilosophischen Debatte nach Wittgenstein führt, 

schlägt er eine Brücke zwischen Dekonstruktion und analytischer Sprachphiloso-

phie, die einen bedeutend erleichterten Grenzverkehr ermöglichen sollte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

normativer Verhältnisse nicht um die Frage, ob es rational ist, sich normativ zu 

binden; sondern es geht darum, daß wir rational sein können, weil wir uns je als 

normativ gebunden verstehen müssen (3.2.5). 

 

3.2.1 Wiederholung als normative Bindung an das Besondere 

 

Die Frage der Normativität bricht am Einzigartigen auf. So rührt nach dem 

Sprachgebrauch der zeitgenössischen Moraltheorie die normativ bestimmende 

Dignität des Individuums wesentlich von seiner Unvertretbarkeit her. Und wenn 

aus soziologischer Perspektive das normenregulierte Handeln als die sozialevo-

lutionäre Antwort auf den Koordinationsbedarf gesehen wird, der durch den 

Wegfall einer einstimmigen Instinktregulierung der Gemeinschaft entstanden ist, 

so sind es darin die individuierten, je besonderen Willen, die im Sinne einer 

funktionsfähigen Gemeinschaft normativ gebunden werden sollen. Genauer ist es 

also das Verhältnis des Individuellen oder Einzigartigen zum Allgemeinen, das 

die Einsatzstelle normativer Verhältnisse zu sein scheint. Der Kantische Impera-

tiv hat dem eine paradigmatische Formulierung gegeben. 

Wie oben schon erörtert wurde, hat Derrida das Verhältnis von Besonderem – 

einem raumzeitlich situierten Gebrauch von Zeichen – und Allgemeinem – dem 

Strukturzusammenhang, in dem ein jeder solche Gebrauch sich verorten muß – 

insbesondere im Begriff der Wiederholung gefaßt. Oben wurde gesagt, daß der 

wiederholende Bezug von Zeichen, in dem stets auch ein differenzierendes Be-

zugnehmen liegt, die Identität des Zeichens hervorbringt. Dieses Bezugnehmen 

muß nach Derrida als eine normative Bindung verstanden werden. Ich will mit 

zunächst drei sehr dichten Passagen aus Wie nicht sprechen? einen Eindruck von 

Derridas Überlegungen in diesem Kontext geben und von ihnen aus die Erläute-

rungen weiterführen. 

Die folgenden Passagen aus Wie nicht sprechen? stellen in sehr prägnanter 

Weise den Zusammenhang her zwischen einerseits den Begriffen der Wiederho-

lung und der Spur und andererseits der Frage des Verhältnisses von besonderer 

Einzigartigkeit und gehaltkonstituierender Allgemeinheit sowie einer darin lie-

genden Verpflichtung dem Anderen gegenüber. Als Hintergrund der Überlegung 

hatten wir festgehalten, daß die Wiederholung in einem Bezugnehmen auf ein 

anderes Zeichen besteht, darin Identität und Idealität des Zeichens und seines 

Gehalts hervorbringt und als solche die Bewegung zwischen Besonderem und 

Allgemeinen ist. Derrida macht nun deutlich, daß der wiederholende Bezug auf 

das andere Zeichen zugleich die Dimension des Bezugs auf das Zeichen eines 
Anderen eröffnet und damit das basal normative Verhältnis. In dieser Dimension 

nimmt der wiederholende Bezug ein Zeichen als die Spur eines anderen Zeichens 

auf. Da ein Zeichen zu gebrauchen stets bedeutet, es als ein wiederholtes zu 

gebrauchen (da es anders nicht identifizierbar wäre), wird tatsächlich in jedem 

Zeichengebrauch und jedem Sprechen eine solche Spur aufgenommen. In diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 165 

 

Sinne ein vorangegangenes Zeichen im eigenen Gebrauch aufzunehmen, heißt 

einem Besonderen einen Ort
4
 geben:  

 

Dieses stets vorausgesetzte Ereignis, dieses einzigartige Statt-gefunden-haben [...]: zu-

mindest das bereits-da eines Satzes, die Spur eines Satzes, dessen Einzigartigkeit irre-

duzibel und dessen Referenz unerläßlich bleiben sollte in einem gegebenen Idiom. Eine 

Spur hat Statt gefunden. Selbst wenn die Idiomatizität notwendig verlorengehen oder 

sich kontaminieren lassen muß durch die Wiederholung, die ihr einen Code und eine In-

telligibilität gewährt, selbst wenn sie es nur dahin bringt, sich auszustreichen, wenn sie 

nur im Ausgestrichen-werden ankommt, wird die Ausstreichung Statt gefunden haben.
5
 

 

Im Kontext der Diskussionen zur negativen Theologie, die das anlaßgebende 

Thema von Wie nicht sprechen? ist, hebt Derrida hervor, daß selbst ein sich aller 

Aussage enthaltendes Sprechen in dieser Weise Bezug auf einen Anderen nimmt. 

Die Notwendigkeit dieses Bezugs rührt aus einer ›Anordnung‹ und einem ›Ver-

sprechen‹, die jedes Sprechen in eine Verantwortung stellen: 

 

Eine solche Referenz auf den anderen wird stets Statt gefunden haben. Vor jeder Propo-

sition und sogar vor jeder Rede schlechthin, Versprechen, Geben, Lobpreisung, Feier. 

Noch die negativste Rede – jenseits noch der Nihilismen und der negativen Dialektiken 

– wahrt davon die Spur. Spur eines Ereignisses, älter als sie, oder eines zukünftigen 

›Statt findens‹, das eine und das andere: es gibt da weder Alternative noch Widerspruch. 

[...] Davon die Ursache ist eine Art absoluter Referent, doch zunächst einmal eine An-

ordnung und ein Versprechen/eine Verheißung in einem. Die Ursache, die Gabe der 

Gabe, die Anordnung und die Verheißung sind dasselbe, das Selbe, auf das oder eher 

noch auf Den die Verantwortung dessen, der spricht und der ›gut spricht‹, antwortet.
6
 

 

Und das Verhältnis von Individuum, Verantwortung und Vorgängigkeit einer 

verpflichtenden Spur präzisierend, schreibt Derrida ein paar Absätze später:  

 

Anordnung oder Verheißung, dieses Geheiß verpflichtet (mich) in einer strikt asymmet-

rischen Weise, noch bevor ich, ich (moi), habe ich (je) sagen und, um sie mir wieder zu-

zueignen, um die Symmetrie wiederherzustellen, eine solche Provokation habe signie-

ren können. Dies mildert meine Verantwortung in nichts, ganz im Gegenteil. Es gäbe 

keine Verantwortung ohne dieses Zuvorkommen der Spur und wäre die Autonomie eine 

primäre oder absolute. Die Autonomie selbst wäre nicht möglich noch die Achtung vor 

                                                 

4 Das in der deutschen Übersetzung groß geschriebene ›Statt‹ übersetzt meist das 

französische ›donner lieu‹ und soll damit Derridas topischer Ausdrucksweise ge-

recht werden. Vgl. die Anmerkung des Übersetzers: J. Derrida: Wie nicht sprechen. 

Verneinungen, Wien: Passagen u. Wien: Böhlau 1989, S. 113, Anm. 8. Wie nicht 
sprechen im folgenden zitiert unter der Sigle WNS. 

5 J. Derrida: WNS, S. 54f. (Herv. im Orig.) 

6 Ebd., S. 53f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

dem Gesetz (die alleinige ›Ursache‹ dieser Achtung) im strikt Kantischen Sinne dieser 

Worte.
7
 

                                                 

7 Ebd., S. 56. (Herv. im Orig.) 

Ohne hier den Umweg einer näheren Erörterung gehen zu wollen, sei die einschlä-

gige Stelle aus Sein und Zeit zitiert, an der Heidegger die Wiederholung explizit als 

ein Phänomen einer Bindung an ein Besonderes versteht. Die Stelle zeigt gleichzei-

tig Derridas Nähe zu und wesentliche Differenz gegenüber Heidegger. In § 74 von 

Sein und Zeit (»Die Grundverfassung der Geschichtlichkeit«) schreibt Heidegger: 

»Die eigentliche Wiederholung einer gewesenen Existenzmöglichkeit – daß das Da-

sein sich seinen Helden wählt – gründet existenzial in der vorlaufenden Entschlos-

senheit; denn in ihr wird allererst die Wahl gewählt, die für die kämpfende Nach-

folge und Treue zum Wiederholbaren frei macht. Das wiederholende Sichüberlie-

fern einer gewesenen Möglichkeit erschließt jedoch das dagewesene Dasein nicht,

um es abermals zu verwirklichen. Die Wiederholung des Möglichen ist weder ein

Wiederbringen des ›Vergangenen‹, noch ein Zurückbinden der ›Gegenwart‹ an

das ›Überholte‹. Die Wiederholung läßt sich, einem entschlossenen Sichentwer-

fen entspringend, nicht vom ›Vergangenen‹ überreden, um es als das vormals

Wirkliche nur wiederkehren zu lassen. Die Wiederholung erwidert vielmehr die

Möglichkeit der dagewesenen Existenz. Die Erwiderung der Möglichkeit im Ent-

ist aber zugleich als augenblickliche der Widerruf dessen, was im Heute sich als 

›Vergangenheit‹ auswirkt. Die Wiederholung überläßt sich weder dem Vergan-

genen noch zielt sie auf einen Fortschritt. Beides ist der eigentlichen Existenz

im Augenblick gleichgültig.« (M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 385f. [Herv. im  

Orig.]) 

Derrida schließt sich Heidegger hinsichtlich der zeitlichen Verhältnisse der Wieder-

holung (»Spur eines Ereignisses, älter als sie, oder eines zukünftigen ›Statt fin-

dens‹«) und dahingehend an, daß die Wiederholung als ein basales (»existenziales«) 

Sichbinden verstanden werden muß. Aber Derrida dementiert, daß es sich dabei um 

eine ›eigentliche Wahl‹ handelt, und erst recht die Weise, in der Heidegger in die-

sem Paragraphen die Entschiedenheit als ein eigentliches Verhältnis zum eigenen 

Schicksal verstehen will. Der Unterschied in den Auffassungen Derridas und Hei-

deggers vom Geschehenscharakter des Verstehens und der darin liegenden normati-

ven Verhältnisse läßt die Verschwisterung erkennen, die zwischen einem Normati-

vitätsbegriff, der diese als von Subjekten gestiftet versteht, und dem Heidegger-

schen Begriff einer entschieden-eigentlichen Bindung an einen übergreifenden 

Schicksalszusammenhang besteht. Beiden Auffassungen eignet eine Übergriffig-

keit, die daher rührt, daß die Möglichkeit normativer Verhältnisse an den Begriff 

geschichtlicher Entwicklung gebunden wird. Hier steht Habermas Heidegger näher, 

als Derrida es tut, und es ist deswegen nicht erstaunlich, daß Habermas in diesem 

Punkt, der für absolut entscheidend gehalten werden muß, die Differenz zwischen 

Heidegger und Derrida zwar wahrnimmt, aber nicht richtig verorten kann. Es han-

delt sich eben nicht um eine »Überbietung der temporalisierten Ursprungsphiloso-

phie« – wie Habermas Derrida in den philosophischen Diskurs der Moderne ein-

ordnet (J. Habermas: PdM, S. 191ff.) –, sondern um Derridas Einsicht, daß ein 

philosophischer Abstand zu Ursprungsfiguren nur erreicht werden kann, wenn wir 

den normativen Zug unseres Weltverhältnisses nicht auf unsere Vermögen (und sei-

en sie intersubjektiv) oder existenzialen Seinsmöglichkeiten, die dann die Rolle ei-

nes Ursprungs erfüllen, zurückführen. Es gilt zu verstehen, daß das Unverfügbare 

für uns nicht eine zu erkennende objektive Welt ist, nach der dann die Transzendenz 

der sozialen Welt modelliert werden muß (so Habermas in »Richtigkeit versus 

Wahrheit«, S. 293ff.). Vielmehr sind wir mit dem Unverfügbaren als soziale Wesen 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 167 

 

Diese Passagen seien hier auch angeführt, um auszuweisen, daß die Verknüp-

fung des vorderhand zeichentheoretisch bestimmten Begriffs der Wiederholung 

mit einem Begriff des Normativen, dem volle praktische Reichweite zukommt, 

kein Klimmzug der Rezeption, sondern ein von Derrida hergestellter Zusammen-

hang ist. 

Derridas Grundgedanke ist, daß ein Zeichen als die je besondere Spur eines 

anderen Zeichengebrauchs in ihrer strukturalen Bestimmung niemals zur Er-

scheinung kommen, sondern einzig in dem der wiederholenden Bezugnahme ei-

genen Modus als diese besondere Spur Aufnahme finden kann. Denn das absolut 

Einzigartige bleibt für uns radikal unverständlich und in dem Maße, wie uns et-

was verständlich wird, fassen wir es in Begriffe, die das Allgemeine an ihm 

kennzeichnen, seine absolute Einzigartigkeit aber verpassen. Dennoch ist Derrida 

der Meinung, daß die Einzigartigkeit notwendigerweise einen Ort hat, denn, wie 

er sagt, »[s]elbst wenn die Idiomatizität notwendig verlorengehen oder sich kon-

taminieren lassen muß durch die Wiederholung, die ihr einen Code und eine In-

telligibilität gewährt, selbst wenn sie es nur dahin bringt, sich auszustreichen, 

wenn sie nur im Ausgestrichen-werden ankommt, wird die Ausstreichung Statt 

gefunden haben».
8
 Derridas Punkt ist also der doppelte, daß wir zum einen uns 

das Besondere oder Einzigartige nie anders denn in der Form eines Ausgestri-

chenen denken können – es liegt nicht einfach als dieses Einzigartige vor, mit 

dem wir konfrontiert wären – und daß zum anderen das Einzigartige doch stets in 

allem Zeichengebrauchen, Sprechen, Handeln etc. aufgenommen wird: »Eine 

solche Referenz auf den anderen wird stets Statt gefunden haben. [...] Noch die 

negativste Rede [...] wahrt davon die Spur.«
9
 

Dies bringt zutage, daß die oben gegebenen Erläuterungen zum Begriff der 

Wiederholungen noch wesentlich unvollständig waren. Gesagt worden war, daß 

ein Zeichen Zeichen nur sein kann, wo es iterierbar ist und daß es, wo es als Zei-

chen aufgefaßt wird, immer als ein schon wiederholtes bzw. wiederholendes Zei-

chen aufgefaßt werden muß. Dabei blieb aber unbeachtet, daß dieser Bezug einen 

– vorläufig gesprochen – paradoxen Charakter hat. Der wiederholende Bezug 

kann nur ein Bezug auf ein je besonderes Zeichen sein, denn das Zeichen als 

Spur von Spuren soll ja gerade nicht bloße Instanz einer vorgängig bestimmten 

Struktur sein, sondern soll als jeweiliges Zeichenereignis zur Erzeugung der 

Struktur beitragen. In dem Maße aber, wie das andere Zeichen wiederholend er-

reicht und damit dessen Bestimmtheit hergestellt wäre, bildete die Wiederholung 

keinen Bezug auf ein besonderes Zeichen mehr (sondern nur den auf ein Zeichen 

                                                                                                                                               

konfrontiert. Das ist der Sinn von Lévinas’ Beharren, ›Ethik‹ gehe aller Erkenntnis-

theorie voraus. 

8 J. Derrida: WNS, S. 55. (Herv. im Orig.) 

9 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

mit diesem oder jenem Gehalt, der, um intelligibel zu sein, notwendig allgemein 

ist).
10

 

Wollte man es paradox formulieren, so könnte man sagen, daß der wieder-

holende Bezug, der die Kohärenz der strukturalen Struktur gewährleistet, seine 

eigene Möglichkeit tilgt. Damit wäre aber meines Erachtens nur wieder markiert, 

daß die Derridasche Überlegung in Termini von Ermöglichungsbedingungen 

nicht aufschlußreich zu fassen ist. Deswegen scheint es mir hilfreicher zu sagen: 

Strukturale Beziehungen zwischen Zeichen entstehen, indem wir im Zeichen-

gebrauch mit der Einzigartigkeit der in Wiederholungen adressierten Zeichen 

umgehen – einer Einzigartigkeit, welche ihrerseits nicht in Termini der Struktu-

ralität zu erläutern ist. Dieser Umgang ist ein Bezugnehmen auf etwas als auf ge-

nau ein solches, das von diesem Bezugnehmen nicht erreichbar ist. Es ist also ein 

Bezug, dessen Bestand nicht von einem Erfolg der Bezugsoperation her zu ver-

stehen ist. Er besteht nicht als eine potentielle Erfüllung, sondern, wie Derrida 

mit Kant sagt, als eine Bindung mit dem Charakter einer Pflicht. Das andere Zei-

chen, auf das ich mich wiederholend beziehe, »verpflichtet (mich) in einer strikt 

asymmetrischen Weise».
11

 

Ein Zeichen zu wiederholen heißt also, sich an einen anderen Zeichen-

gebrauch als an diesen besonderen Zeichengebrauch zu binden oder, anders for-

muliert, sich darauf zu verpflichten, das Zeichen als dieses Zeichen zu wieder-

holen. Es ist wichtig sich klarzumachen, daß die Rede der Bindung an das andere 

Zeichen eine Konsequenz aus einer vollständigen Erläuterung der wiederholen-

den Bezugnahme ist. Die Wiederholung fungiert im Rahmen der Erläuterung ei-

ner unreduzierten Struktur als das Moment, das die ideale Kohärenz stiftet. Zei-

chen besitzen eine struktural bestimmte Identität nur als wiederholte Zeichen. 

Die Wiederholung selbst muß aber als ein Bezug auf das Besondere am Zeichen 

verstanden werden, um die Funktion einer die Struktur konstituierenden Bewe-

gung erfüllen zu können. Sie ist eben die Bewegung, die die Beziehungen zwi-

schen den unterschiedlichen Besonderen schafft, die als strukturaler Beziehungs-

zusammenhang die Ebene des Allgemeinen bildet. Die Allgemeinheit eines Be-

ziehungszusammenhangs ist also ohne einen Bezug auf Besonderes nicht zu den-

ken – obwohl das Besondere als solches im Beziehungszusammenhang nicht 

verortet werden kann. Die Wiederholung als die konstituierende Bewegung des 

strukturalen Beziehungsgeflechts bedarf daher des Bezugs auf das Besondere, 

das als solches nicht in ein strukturales Element überführt werden kann. Deswe-

gen besteht die Wiederholung als eine je auf das besondere Zeichen orientierte 

Bewegung; der wiederholende Zeichengebrauch bindet sich an das andere Zei-

chen als an das Besondere, um Wiederholung zu sein. Dies ist das basale norma-

tive Verhältnis. 

                                                 

10 Vgl. bei G.W. Bertram: SpG, S. 167-169 (Kapitel III.1.1.3 »Wie sprachliche Aus-

drücke evozieren, was ihnen entgeht«). 

11 J. Derrida: WNS, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 169 

 

Die Rede von einer normativen Bindung in der wiederholenden Aufnahme 

des anderen Zeichens ist soweit noch recht abstrakt; es ist deswegen daran zu er-

innern, daß hier stets von Praktiken die Rede ist, die als gehalthabende den 

Gebrauch von Zeichen einschließen. Die Erläuterungen dienen der Klärung der 

Frage, in welcher Art von Bezügen sinnverstehende Wesen stehen müssen, um 

ihren Praktiken Gehalte verleihen zu können. Sie müssen dabei Praktiken ausbil-

den, in denen Zeichen in differenzierend-wiederholende Bezüge gestellt werden. 

Ein Moment dieser Bezüge ist nun, daß die wiederholenden Zeichengebräuche 

sich an andere Zeichen als diese Zeichen binden müssen, damit die gehaltverlei-

henden Strukturen entstehen können. Zeichenverwender beziehen sich daher auf-

einander als aneinander normativ gebunden. 

Derrida gibt allerdings kein Argument, das den Zeichengebrauch als eine not- 

wendigerweise faktisch soziale Tätigkeit ausweisen würde. Für Derridas Über-

legung spielt es zunächst keine Rolle, ob das andere Zeichen das Zeichen ei-

nes Anderen ist. Gesagt ist zunächst nur, daß der Bezug auf ein anderes Zeichen 

normativen Charakter hat, sei es nun das Zeichen eines Anderen oder das von 

mir früher gebrauchte oder auch zukünftig zu gebrauchende Zeichen. Was Derri-

das Argument besagt, ist: daß wir als Zeichenverwender in normativen Ver-

hältnissen stehen, die sich eben dort, wo das andere Zeichen das Zeichen eines 

Anderen ist, als die Dimension des Sozialen erweisen. 

 

3.2.2 Bindung ohne Gehalt 

 

Der bedeutendste Punkt, den es hinsichtlich der Charakteristik von Derridas 

Normativitätsbegriff zu verstehen gilt, ist, daß die normative Bindung selbst kei-

nen Gehalt hat. Das Moment der Bindung muß als unabhängig von der Be-

stimmtheit der Bezüge gedacht werden, in denen die Bindung wirksam ist. Daß 

ich mich an die andere Entäußerung binde
12

, rührt nicht daher, daß ich der Entäu-

ßerung diesen oder jenen Gehalt zuschreibe und deswegen diese oder jene Bezü-

ge zu ihr ausbilde. Daß ich mich an den Anderen binde, daß ich je verpflichtet 

bin, mich auf ihn als einen einzigartigen Unvertretbaren zu beziehen, hängt nicht 

daran, daß ich dieses oder jenes Bild oder Verständnis von ihm habe. Das bin-

dende oder verpflichtende Moment in den Beziehungen zu meinen Gegenübern 

muß streng als unabhängig davon betrachtet werden, wie ich meine Gegenüber in 

die Zusammenhänge meiner Weltbezüge eingliedern kann. Kants Zweckformel 

des kategorischen Imperativs bringt genau das zum Ausdruck: Meine normative 

Verpflichtung dem Anderen gegenüber ist zu scheiden von allen Vermittlungen 

seiner mit meinen Zwecken.
13

 In normativen Bindungen gilt mir der Andere als 

                                                 

12 Da an dieser Stelle noch nicht hinreichend erklärt ist, wie sich der Bezug zum ande-

ren Zeichen zum Bezug zum Anderen im Sinne des sozialen Gegenübers verhält, 

spreche ich zwischenzeitlich von der ›anderen Entäußerung‹, die hier beides umfas-

sen soll. Eine nähere Klärung erfolgt in Abschnitt 3.2.5. 

13 Vgl. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, B, S. 74f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Zweck an sich. Sobald ich mich verstehend auf ein Gegenüber beziehe, beziehe 

ich mich auf ihn als ein Glied des Reichs der Zwecke und zwar völlig unabhän-

gig davon, was ich sonst noch von ihm denken mag. Der Anspruch, der in diesem 

Bezug liegt, kann nicht durch Handeln, Sprechen oder Denken egal welchen Ge-

halts abgegolten werden; dieser Anspruch übersteigt jede Möglichkeit, ihm durch 

bestimmtes Tun gerecht zu werden. Umgekehrt erlangt unser Tun erst dadurch 

Bestimmtheit, daß wir mit dem Anspruch umgehen, den der Bezug auf die ande-

re Entäußerung als diese besondere für uns bedeutet, indem wir uns an diese Be-

sonderheit binden. Gehaltvolle Bezüge implizieren dieses Moment der Bindung, 

das von anderer Art als der Gehalt ist. 

Warum es erforderlich ist, das normative Moment der Bindung von dem Ge-

halt, der einer Entäußerung kraft ihrer Einbettung in das strukturale Beziehungs-

geflecht unseres Verstehens zukommt, zu trennen, mag nicht unmittelbar deutlich 

sein. Die Relevanz der Trennung der Gehalte vom Moment der Normativität läßt 

sich hinsichtlich des Begriffs der Regel verdeutlichen.
14

 Unter einer Regel verste-

hen wir eine inhaltlich bestimmte Anweisung für sich wiederholende Fälle. Eine 

Regel wird dabei als etwas vorgestellt, dessen normativem Anspruch wir gerecht 

werden, wenn wir die Regel richtig anwenden. Ein sehr wichtiger Strang der De-

batte um das Wesen des Normativen wurde, mit Wittgenstein als prägendem 

Stichwortgeber, ausgehend vom Verständnis der Norm als einer Regel geführt. 

Der hier interessierende Ausgangspunkt der Debatte ist das Problem, wie man 

dem Regreß entgehen kann, der das Konzept des Regelfolgens bedroht. In bezug 

auf die Anwendung einer Regel liegt das Problem in der Frage, wie eigentlich 

darüber entschieden werden kann, ob ich der Regel richtig gefolgt bin und das 

heißt: ob ich ihr überhaupt gefolgt bin.
15

 Wenn nämlich meine Anwendung der 

Regel selbst wieder unter der Anleitung einer weiteren Regel stehen müßte, so 

bedeutete die Regulierung der richtigen Anwendung der ersten Regel durch eine 

zweite Regel natürlich wieder eine Anwendung dieser zweiten Regel, die selbst 

also wieder durch eine dritte Regel reguliert sein müßte usf. Die Anwendung ei-

ner Regel können wir nicht selbst wieder in Termini von Regeln erläutern. 

Das Problem, das diesem Regreß zu Grunde liegt, hat Bertram als eine Span-

nung zwischen dem subjektiven Zugang zur Regel und ihrem objektiven Status 

charakterisiert.
16

 Daß wir der Regel folgen, kann einzig in unserer jeweiligen 

                                                 

14 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 180ff. 

15 Prominent ist auch die Interpretation des Regresses als einem Regreß der Deutung. 

Vgl. z.B. Brandoms ausführliche Diskussion dieser Fragen: ExVn, S. 56-121. 

16 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 182f. Die einschlägige Stelle, an der Derrida sich ex-

plizit dem Verhältnis von Regel und Anwendung gewidmet hat, ist die Diskussion 

von drei Aporien im Verhältnis von Recht und Gerechtigkeit in Gesetzeskraft. (Vgl. 

J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 44-59.) Besonders die ersten beiden Aporien (»Die E-
poché der Regel« und »Die Heimsuchung durch das Unentscheidbare«) verhandeln 

die Frage des Regelregresses. Die Rede von Aporien macht klar, daß die Normativi-

tät des Gesetzes nicht von einer gelingenden Vermittlung des Gesetzesgehalts mit 

dem Gesetzesgehorsam abhängt, die nicht möglich ist. Die Kraft des Gesetzes rührt 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 171 

 

konkreten Praxis festgestellt werden. Wir begegnen Regeln einzig in einem Ver-

halten, das wir als ein regelfolgendes Verhalten verstehen. Wenn ich auf mehrfa-

ches Abwürgen des Daimler-Benz meiner Freundin hin den Tip bekomme: Du 

hast wohl mit dem Fußpedal da links die Handbremse angezogen und mußt sie 

jetzt erst durch Ziehen des Knopfs da rechts lösen!, dann drückt dieser Satz eine 

Regel aus; aber den Status einer Regel hat er erst in dem Moment, wo ich dem 

Hinweis folge und die Handbremse an dem entsprechenden Knopf löse. Regeln 

werden dadurch zu Regeln, daß wir ihnen folgen und deshalb können wir sie nir-

gendwo anders als in unseren je konkreten Praktiken finden. Sie können, wie 

Bertram sagt, nicht ohne unseren subjektiven Zugang zu ihnen bestehen. 

Auf der anderen Seite können sie aber nicht nur in diesem subjektiven Zu-

gang bestehen, denn sonst berechtigte uns nichts dazu, davon zu sprechen, daß 

wir in einem bestimmten Verhalten einer Regel folgen. Die Regel muß um ihrer 

Geltung willen gegenüber ihren Anwendungen eine bestimmte Unabhängigkeit 

bzw. einen objektiven Status bewahren. Im Konzept der Regel ist gefaßt, daß 

sich die Regel über die verschiedenen Anwendungen hinweg gleich bleibt und 

daß sie durch diese Unabhängigkeit von der einzelnen Anwendung die Wieder-

erkennbarkeit des Gehalts ermöglicht, den diese Vollzüge haben. Aufgrund die-

ser Unabhängigkeit tritt aber hinsichtlich jeder Anwendung unvermeidlich die 

Frage auf: Habe ich die Regel in meiner Anwendung tatsächlich richtig erfaßt? 

Ob eine Regel angewendet wurde, scheint erst durch ein Drittes tatsächlich fest-

gestellt werden zu können, das eine Bewertung der Vermittlung zwischen dem 

objektiven Status einer Regel und ihrem subjektiven Zugang gestattet. Da aber 

ein Drittes in dieser Funktion selbst wieder den Charakter einer Regel hätte, re-

sultiert die dargestellte Regreßbedrohung. 

In seiner Diskussion der Regelfolgendebatte zeigt Bertram, daß das von Der-

rida an Lévinas gewonnene Verständnis des Normativitätsbegriffs nicht mit dem 

Regreßproblem behaftet ist, das ein am Konzept des Regelfolgens gewonnener 

Begriff des Normativen hat. Aus der Derridaschen Perspektive liegt das Problem 

des Regel-Anwendung-Begriffs der Normativität darin, daß die Regel immer als 

ein bestimmter normativer Gehalt gedacht wird. Das Moment des Bindenden ei-

ner Regel wird nicht getrennt von dem Inhalt der Forderung, die sie stellt. Daß 

etwas einen normativen Charakter für uns hat, wird von der Vorstellung her ver-

standen, daß es einen bestimmten Anspruch gibt, dem gegenüber wir uns richtig 

                                                                                                                                               

von der unendlichen Forderung nach Gerechtigkeit dem besonderen Fall gegenüber, 

bzw., wie Derrida einleitend mit Lévinas sagt, von der »Unendlichkeit, die ihn [den 

Begriff der Gerechtigkeit – SB] auszeichnet, und des heteronomen Verhältnisses 

zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das mir befiehlt, dessen Unendlichkeit ich 

nicht thematisieren kann und dessen Geisel ich bin.« (J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 

45) Ich halte mich hier an Bertrams Diskussion der Regeldebatte nach Wittgenstein, 

weil dies zum einen den Vorteil bietet, den systematischen Punkt in größerem Ab-

stand zu Derridas oft eigenwilliger Terminologie erläutern zu können und zum 

zweiten deutlich macht, daß die Dekonstruktion durchaus mit denselben Fragen be-

schäftigt ist wie andere philosophische Traditionen.  

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

oder falsch verhalten können. Demgegenüber ist Derrida der Meinung, daß die 

Bestimmung von Gehalten ein normatives Gebundensein bereits erfordert. Des-

wegen kann die inhaltliche Entscheidung über Richtigkeiten kein konstitutives 

Merkmal des normativen Bezugs sein. 

Aus Derridas Perspektive liegt das objektive Moment, das das Regel-Anwen-

dung-Modell des Normativen zurecht einklagt, darin, daß die andere Entäuße-

rung, an die wir uns binden, unserer Verfügung entzogen ist. Die Bindung be-

zieht sich daher auf die Besonderheit des anderen als auf etwas, das über die sich 

in diesem Bezug bestimmende Praxis immer hinausragt. So ist der Gedankt ge-

wahrt, daß unsere Praxis einer Orientierung bedarf, die sie nicht einfach selbst 

hervorbringt und deren bindende Kraft die Praxis zur Bestimmtheit bringt. Derri-

das Auffassung, diese bindende Orientierung nicht als einen transzendenten Ge-

halt der Regel in ihrem objektiven Status zu denken, vermeidet die Schwierig-

keit, das Verhältnis des transzendenten Gehalts zum Gehalt der jeweiligen Prak-

tiken nicht begreiflich machen zu können. 

Gewahrt ist auch die Vorstellung, daß wir normative Verhältnisse stets nur in 

unserer Praxis antreffen können. Dieses Antreffbare muß dabei aber nicht mehr 

als die Instantiierung eines der Praxis transzendenten Musters aufgefaßt werden. 

Vielmehr bestimmt die Praxis ihren Gehalt bezogen auf die Verpflichtung, in der 

stehend sie einen bindenden Bezug auf die andere Entäußerung ausbildet, das 

heißt – wie aus noch zu besprechenden Gründen genauer zu formulieren ist –, in-

dem sie den bindenden Bezug des Anspruchs der anderen Entäußerung auf-

nimmt. Daß ich mein Ziehen am Bremsenlösknopf, das sich nach Zeit, Raum, 

Bewegungsablauf, begleitenden Überlegungen usw. von den Praktiken unter-

scheidet, die meine Freundin mir als vorbildgebend empfiehlt, gleichwohl als den 

Vollzug der Praktik verstehe, die meine Freundin mir angeraten hat, liegt daran, 

daß ich in diesem Verständnis jene vorbildgebenden Praktiken als bindende Ori-

entierungen aufgenommen haben muß. Ein Kriterium aber, das meine Praktik als 

Anwendung einer mir anempfohlenen Regel ausweisen würde, kann es nicht ge-

ben. 

Bertram schlägt vor, diese Erläuterung des normativen Moments in aller Pra-

xis am rechtssetzenden Moment von Gerichtsentscheidungen weiter zu verdeutli-

chen, das besonders in der angelsächsischen Rechtspraxis von vorrangiger Be-

deutung ist. Im angelsächsischen Case Law oder Richterrecht ist nicht ein ge-

schriebenes Gesetz die wesentlich orientierende Größe für die richterliche Ent-

scheidung, sondern die Praxis der Rechtsprechung.
17

 Die Rechtsprechung verste-

hen wir üblicherweise als diejenige gesellschaftliche Institution, die die Verbind-

lichkeit des Normativen in der Abgrenzung gegen eine verantwortungslose Will-

kür paradigmatisch verkörpert und in die Tat setzt. Die Rechtsprechung ist als die 

in der realen Welt notwendige Ergänzung der Moral sozusagen eine Wirklichkeit 

                                                 

17 Vgl. Christian Graf v. Bernstorff: Einführung in das englische Recht, München: C. 

H. Beck ²2000, bes. S. 1-12. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 173 

 

des Normativen schlechthin. Daher bietet es sich an, ihre Praxis für die Erläute-

rung des Begriffs von Normativität heranzuziehen. 

Die Besonderheit des Case-Law besteht wie gesagt darin, daß die für die Ur-

teilsfindung maßgeblich orientierende Instanz nicht gesatztes und in Gesetzbü-

chern niedergelegtes Recht ist, sondern andere richterliche Urteile.
18

 Der Begriff 

des Präzedenzfalls macht auch im Kontext einer stärker an gesatztem Recht ori-

entierten Rechtspraxis deutlich, daß Rechtsprechung stets auch rechtssetzenden 

Charakter hat. Bertram schließt sich in seinen Überlegungen Brandoms Erörte-

rungen zur Praxis des Richterrechts dahingehend an, daß die jeweiligen Urteile 

als Anwendung von Recht zu verstehen seien, die »normativ an andere Anwen-

dungen gebunden sind, also keine externe Norm jenseits der Anwendungen be-

steht.«
19

 Die wesentliche Bezugsgröße der Entscheidungsfindung sind andere 

Entscheidungsfindungen und zwar sowohl solche, die in der Vergangenheit lie-

gen, wie solche, die erst noch erfolgen werden. Auch an diese ist die aktuelle 

Entscheidung gebunden, denn das von ihr entwickelte Verständnis des zu ent-

scheidenden Falls wird im Lichte weiterer Fälle wieder zur Debatte stehen (in 

Derridas oben zitierten Worten: »Spur eines Ereignisses, älter als sie, oder eines 

zukünftigen ›Statt findens‹, das eine und das andere: es gibt da weder Alternative 

noch Widerspruch.«
20

). Besonders im Kontrast zu einer Rechtsauffassung, die 

das gesatzte Recht als die grundlegende Größe ansieht, tritt hervor, daß die Ent-

scheidung im Richterrecht nicht von einem vorgängig verbindlichen Gehalt her 

verstanden wird. Es ist ja weder vorentschieden, welche anderen Urteile heran-

zuziehen, noch welches die an ihnen relevanten Aspekte sind. Die richterliche 

Entscheidung wird als gebunden an andere richterliche Entscheidungen aufge-

faßt, ohne daß schon absehbar wäre, welche spezifischen Gehalte die Entschei-

dung binden werden. Natürlich kann auch eine Rechtspraxis im Kontext existie-

render Gesetzbücher so aufgefaßt werden und wird, wie z.B. der Präzedenzfall 

anzeigt, auch so aufgefaßt. Bei genauer Betrachtung impliziert dies, daß zwi-

schen der Weise, wie richterliche Entscheidungen andere richterliche Entschei-

dungen normativ binden und der Weise, wie das gesatzte Recht die richterliche 

Entscheidung bindet, kein prinzipieller Unterschied gemacht werden kann. Das 

gesatzte Recht und die andere richterliche Entscheidung unterscheiden sich nicht 

hinsichtlich ihres Status als objektiv orientierende Größe. Das Verstehen des nie-

dergeschriebenen Gesetzes hat tatsächlich genauso wenig einen als Gehalt bin-

denden Status, wie die andere richterliche Entscheidung. Welches Gesetz zur 

Anwendung zu kommen hat, welcher Aspekt des Gesetzes eine Entscheidung 

                                                 

18 Der Webster’s kennzeichnet das Case-Law als »law established by judicial decision 

in cases». Webster’s Seventh New Collegiate Dictionary, Springfield, MA: G.&C. 

Merriam 1963, S. 129. 

19 G.W. Bertram: SpG, S. 194. Brandom kommt auf das Richterrecht als ein Modell 

für die Normativität des Sprachlichen zu sprechen in: »Einige pragmatistische The-

men in Hegels Idealismus«, S. 378. 

20 J. Derrida: WNS, S. 53. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

schließlich orientiert und was das schließlich heißt, zeigt sich erst im Lichte des 

Falles. Daß das Gesetz oder die andere richterliche Entscheidung bindend ist, 

hängt nicht daran, daß sie verbindliche Gehalte sind, sondern hängt daran, daß 

eine Entscheidungsfindung sich auf das eine oder das andere oder auf beide als 

auf bindende Größen bezieht, d.h. daß für die Richterin die Entscheidung zu ei-

ner rechtlich verantwortbaren Entscheidung wird, weil sie sich durch die andere 

rechtliche Entäußerung gebunden versteht. Wenn also bei genauerer Betrachtung 

hier kein Unterschied zwischen den Rechtstraditionen besteht, so macht doch im 

Case Law der Verzicht (oder die Zweitrangigkeit) auf als geschriebene Gesetze 

kodiertes Recht besonders augenfällig, daß die Rechtsprechung normativ gebun-

den nicht auf Basis eines vorgängig verbindlichen Gehalts ist, sondern gehaltvoll 

als normativ gebundene ist. 

Zwei weitere interessante Punkte, die das Gerichtsmodell der Normativität in 

den Blick treten läßt, verdeutlicht Bertram in Abgrenzung zu Brandom.
21

 Die bei-

den Punkte betreffen zum einen das Verständnis des objektiven Status von Nor-

men und zum anderen die Konstitutionsleistung der Praxis. 

Nach Brandom wird die Objektivität der Regel durch die Gemeinschaft der 

Regelbefolger gewährleistet. Zwar soll Normativität in erster Linie eine Sache 

von bestimmten normativen Einstellungen derjenigen sein, die Praktiken vollzie-

hen. Da diese Praxis aber stets verwoben ist mit den Praktiken anderer, die über 

die Richtigkeit der Praxis je befinden, haben die Richtigkeiten der normativen 

Einstellungen auch einen objektiven ›normativen Status‹ (so Brandoms Termi-

nus), der vom Gesamt der sich wechselseitig normativ leitenden Gemeinschaft 

getragen wird.
22

 Da als normativ gebunden und damit gehaltvoll Handelnder nur 

gelten kann, wer Mitglied dieses »normativen Kollektivs«
23

 ist, kann sich auch 

die je individuelle normative Einstellung nicht von ihrer Regulierung durch den 

ihr zukommenden normativen Status lösen. Die Gültigkeit der Norm über die 

einzelnen normativen Einstellung hinaus wird dadurch gesichert, daß die Nor-

mierung durch die Gemeinschaft stets ebenso weit reicht, wie es normative Ein-

stellungen geben kann. »Sowohl McDowells als auch Brandoms Modell explizie-

ren«, so Bertram, »die Unbegrenztheit normativer Bindungen dadurch, daß nor-

mative Gehalte als etwas verständlich gemacht werden, das nicht distanziert wer-

den kann. Die Unbegrenztheit normativer Bindungen besteht demnach in der 

Universalisierung bestimmter normativer Gehalte in einer bestimmten normati-

ven Praxis.«
24

 Daß die je individuelle Praktik normativ an etwas gebunden ist, in 

bezug auf was sie Gehalt hat, wird also dadurch begründet, daß sie notwendig 

                                                 

21 Bertram diskutiert diese Punkte vorrangig in bezug auf McDowell, was aber im hie-

sigen Zusammenhang vernachlässigt werden kann. Vgl. zusammenfassend G.W. 

Bertram: SpG, S. 199f. 

22 Vgl. R.B. Brandom: ExVn, Kapitel 9, besonders S. 863ff. 

23 G.W. Bertram: SpG, S. 199. 

24 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 175 

 

Teil einer abgegrenzten Praxis des normativen Kollektivs ist, die sie nicht über-

schreiten kann. 

Diese Erläuterung wirft eine Schwierigkeit auf, die als Schwierigkeit von ho-

listischen Theorien schon einmal angesprochen wurde.
25

 Wenn die einzelne Prak-

tik sich an eine Norm halten soll, die durch Praxis der gesamten Gemeinschaft 

bestimmt wird, muß einem solchen Regelbefolger zugeschrieben werden, daß er 

sich nach dem Gesamt der Praxis als der regulierenden Größe richtet. Das Ganze 

müßte dann verfügbar sein, um den Zug eines einzelnen Elementes ausführen zu 

können. Nach dem Gerichtsmodell normativer Bezüge stellt sich dies anders dar, 

denn die Weise, in der die normative Bindung über die konkrete Praktik hinaus-

ragt, ist nicht auf die bestimmte Fülle eines transzendenten Gehalts bezogen. 

Bertram faßt diesen Punkt folgendermaßen: 

 

Das Gerichtsmodell hingegen faßt die Unbegrenztheit der Bindungen als ihre Unver-

fügbarkeit. Die normative Kraft, die eine richterliche Entscheidung als ein normatives 

Geschehen bestimmt, geht von anderen Entscheidungen aus. Auch wenn eine richterli-

che Praktik nur in einem begrenzten Rahmen an andere Praktiken anschließt, ist sie 

doch unbegrenzt normativ gebunden. Jede der einzelnen Bindungen, in denen sie steht, 

ist in sich unbegrenzt. Das Gerichtsmodell kann so die Unbegrenztheit normativer Bin-

dungen ohne die – kontrafaktische – Annahme einer Universalisierung der Praxis expli-

zieren. Nach ihrem Verständnis hängt eine richterliche Praxis immer nur mit einigen 

gewesenen und kommenden richterlichen Praktiken zusammen. Trotz des begrenzten 

Horizonts in dieser normativen Praxis lassen sich die normativen Bindungen allerdings 

als unbegrenzt begreifen.
26

 

 

Der zweite Punkt hängt mit dem ersten direkt zusammen. Das normative Mo-

ment in unseren Praktiken ist nach dem Gerichtsmodell nichts, was wir in diesen 

Praktiken konstituieren. In Brandoms Modell kann man demgegenüber davon 

sprechen, daß es die Interaktionen von Gegenübern sind, die den gemeinschaftli-

chen normativen Zusammenhang entstehen lassen. Dieser Zusammenhang und 

die von ihm getragene Unabhängigkeit des normativen Moments werden dem-

gemäß durch unsere Praktiken ›etabliert‹ oder ›instituiert‹, wie Brandom meist 

formuliert. Bertram sieht in seiner Diskussion der nachwittgensteinschen Regel-

folgendebatte den Zug einer »Reduktion von Normativität auf normative Prakti-

ken« als denjenigen an, den die unterschiedlichen Positionen teilen. Demgegen-

über ist die Bindung an die Besonderheit der anderen Entäußerung nichts, was 

auf die Praxis, die sich als gebundene versteht, reduziert werden könnte. Es ist 

etwas, was in ihr liegt. Es ist weder etwas, was es jenseits dieser Praxis gibt, noch 

etwas, das von dieser Praxis hervorgebracht wird. Dieses Verständnis des Nor-

mativen als eines Momentes der Strukturalität, das selbst nicht ein struktural be-

stimmter Gehalt ist (und also auch nicht die Struktur als gehaltbestimmende de-

                                                 

25 Vgl. oben, S. 145. 

26 G.W. Bertram: SpG, S. 199f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

terminiert – es ist keine Instanz von der Sorte, die Derrida als strukturjenseitige 

Strukturstifter kritisiert), erfüllt damit die Bedingung, das für unsere gehaltvollen 

Praktiken prägende Ineinander von Aktivität und Passivität zu fassen. Normati-

vität ist nichts faktisch Gestiftetes, obschon nur im Faktischen Gehalte in bezug 

auf sie ausprägt werden. 

 

3.2.3 Empfang des Anspruchs 

 

Normativität ist nichts faktisch Gestiftetes, sondern ist ein Moment, das in fakti-

schen Beziehungen liegt, die sich an ihm ausbilden. Dieser Gedanke läßt sich 

hinsichtlich des Verhältnisses von verstehender Bezugnahme und der in diesem 

Verstehen aufgenommenen anderen Entäußerung näher erläutern. Näher erläutert 

wird dabei, daß die Bezugnahme nicht einem Zuwenden entspringt. Wenn ich 

mich auf ein anderes Zeichen beziehe – sei es meines oder das Zeichen eines 

Anderen und damit der Andere –, so bin ich nicht ein Ursprung dieses Bezugs, 

sondern viel eher sein Empfänger. Ich gehe damit um, daß ich als Verstehender 

mit Ansprüchen anderer Entäußerungen konfrontiert bin. Normativ gebunden zu 

sein heißt, einen Anspruch zu empfangen. Im Blick auf die Diskussion von Mo-

dellierungen elementarer Vergesellschaftung ist diese Frage von besonderem 

Gewicht. Es geht dabei gewissermaßen um die Rollenverteilung
27

 der Gegenüber. 

Daß das normative Verhältnis nicht faktisch gestiftet ist, besagt zunächst nur so 

viel, daß die Interaktion der Gegenüber nicht so zu beschreiben ist, daß sie die 

Normativität ihrer Bindung konstituiert. Sie konstituiert deren Verhältnis als 

normatives, aber das Moment der Normativität geht nicht auf die Interaktion zu-

rück. Es ist aus dem bislang Entwickelten auch bereits klar, daß es nicht auf eines 

der Gegenüber allein zurück gehen kann, schon deswegen nicht, weil es als ein 

Moment ihres Verhältnisses beschrieben wurde. Auf die Rollenverteilung in die-

sem Verhältnis soll nun noch näher eingegangen werden. 

Derrida, der diese Züge seiner Philosophie in Auseinandersetzung mit Lévi-

nas entwickelt
28

, versteht das basale Verhältnis zwischen den Gegenübern zwar 

                                                 

27 Der Ausdruck ist ein wenig irreleitend, denn der Begriff der Rolle wird gemeinhin 

so verstanden, daß ein Aktor eine Rolle ausfüllt. Mir geht es um die Charakterisie-

rung verschiedener Momente eines Verhältnisses, das den Instanzen eines Individu-

alität besitzenden ›Aktors‹ und einer ›Rolle‹ als sozialer Institution vorausgeht. 

28 Gute Darstellungen der wechselseitigen Rezeption von Derrida und Lévinas bieten 

Simon Critchley in The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, Oxford u. 

Cambridge (Mass.): Blackwell 1992, Kap. 3 und 4, sowie Thomas Bedorf in: Zur 

Rolle des Subjekts bei Emmanuel Levinas, Bochum: Unveröfftl. Manuskript 1997, 

Kap. 2.4 und 3.1. und ders.: Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Model-

le zwischen Ethischem und Politischem, München: Fink 2003, S. 38ff. und 76ff. 

Anders als Bedorf (Dimensionen des Dritten, S. 76ff.) verstehe ich allerdings Derri-

das Überlegungen zur Figur des Dritten in Adieu (J. Derrida: Adieu. Nachruf auf 

Emmanuel Lévinas, München, Wien: Hanser 1999, S. 48ff.) dergestalt, daß der 

Versuch auf Abwege führen muß, mit dem Dritten eine Instanz einzuführen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 177 

 

als von einer irreduziblen Asymmetrie gekennzeichnet, macht aber deutlich, daß 

die Asymmetrie nicht auf einen unterschiedlichen Anteil an einer Konstitution 

des Normativen zurückgeht. Ich will den Grundzug dieses asymmetrischen Ver-

hältnisses nochmals in Termini eines Verhältnisses zur anderen Entäußerung 

entwickeln und die nähere Klärung dieser Terminologie hinsichtlich des Verhält-

nisses zwischen sozialen Gegenübern auf den letzten Abschnitt dieses Kapitels 

verschieben. Oben hatte ich erläutert, daß strukturale Verhältnisse entstehen, in-

dem im Zeichengebrauch Zeichen wiederholend auf andere Zeichen als diese be-
sonderen Zeichen bezogen werden. Diese Bindung an das andere Zeichen ist der 

basale normative Bezug. Die vorgängige Spur, so die zitierte Charakterisierung 

Derridas, »verpflichtet (mich) in einer strikt asymmetrischen Weise».
29

 

Woher rührt diese Asymmetrie im normativen Bezug? Sie resultiert nach 

dem hier entwickelten Verständnis aus der Weise, in der Alterität und Einzigar-

tigkeit mit dem Bestand des strukturalen Beziehungszusammenhangs und dem 

normativen Moment an diesem verflochten sind. Das strukturale Geflecht be-

steht, wie erläutert, in einer differenzierend-wiederholenden Bewegung, die ein 

Umgehen mit Alterität und Einzigartigkeit ist. Als ein Differenzgefüge handelt es 

sich um Beziehungen, die im Verhältnis zwischen Unterschiedenen Alterität als 

Grundelement hat. Die Bestimmung strukturaler Differenzbeziehungen setzt mit 

einer Bewegung der Differenzierung und damit mit Alteritätsverhältnissen ein. 

Gegenüber dieser differenzierenden Kraft, die in Alteritätsverhältnisse stellt, ist 

die bestimmende Bewegung der Wiederholung stets nachträglich.
30

 Bestimmte 

Strukturverhältnisse, die durch Wiederholung Kohärenz erhalten, setzen eine 

vorgängige Differenzierung voraus. Deswegen ist die Wiederholung der Umgang 

mit einer vorgängigen Alterität als mit einem Besonderen (Wiederholung bezieht 

sich auf Besonderes, wie oben erläutert). Die Asymmetrie des Bezugs – daß die 

andere Entäußerung mich verpflichtet – liegt darin begründet, daß Bestimmung 

überhaupt nur aus einem Verhältnis zur vorgängig anderen Einzigartigkeit ent-

springen kann. Die Bindung an diese vorgängig besondere Alterität kann in kei-

ner Weise ›gewollt‹ werden, denn die Bestimmung alles dessen, was Wollen oder 

Intention etc. genannt werden könnte, entsteht erst in bezug auf diese Bindung. 

Aller Gehalt der Welt entsteht so in bezug auf die Provokation durch die Alteri-

tät, die ich mir, wie zitiert, ebenso wenig ›zueignen‹ kann, wie ich die resultie-

renden Gehalte als die meinen ›signieren‹ kann: »Es muß stets der Andere signie-

                                                                                                                                               

dem Verhältnis von Selbem und Anderem etwas hinzufügt, das nicht selbst schon in 

diesem Verhältnis läge. Ebenso liest z.B. auch A. Niederberger diese Stellen in: 

Andreas Niederberger: Gerechtigkeit zwischen Reflexion und Performanz. Jacques 

Derridas Bestimmungen zu einer Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Unve-

röfftl. Manuskript 1997, S. 132ff. Critchley schlägt demgegenüber vor, im 

Anschluß an Lévinas’ Begriff des Dritten dem Denken Derridas eine politische Di-

mension zu erschließen. Vgl. S. Critchley: The Ethics of Deconstruction, S. 226ff.  

29 J. Derrida: WNS, S. 56. 

30 Derrida hat den Freudschen Terminus der Nachträglichkeit insbesondere diskutiert 

in: »Freud und der Schauplatz der Schrift». In: J. Derrida: SD, S. 302-350. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

ren, es ist stets der Andere, der als letzter signiert. Und also als erster.«
31

 Die von 

der anderen Entäußerung signierte Provokation bedeutet die einzugehende Ver-

pflichtung, ohne die verstehender Umgang mit Gehalt nicht zu haben ist. Das 

Einzigartige oder Besondere ist für mich als solches nichts Gegebenes. Es ist 

vielmehr eine Provokation, die ich als einen normativ bindenden Anspruch auf-

nehme, wenn ich mich auf das Besondere als solches beziehe, um Verständnis 

der Welt (der anderen, der nichtsprachlichen Welt und meiner selbst) auszubil-

den. Wo wir, uns an der Welt reibend, Verständnis ausbilden, lassen wir uns von 

der jeweiligen Besonderheit des Weltlichen verpflichten. Normative Bezüge bil-

den solche raumzeitlichen Wesen aus, die als in eine materiale Welt Gestellte 

verstehen. Verstehen gibt es nur, wo wir unter Bedingungen einer materialen Si-

tuiertheit in normative Bezügen gestellt sind. Da philosophiegeschichtlich die 

materiale Situiertheit im Grunde nie prinzipiell geleugnet, sondern nur in ihrer 

Relevanz verkannt wurde, während die Reduktion der normativen oder idealen 

Dimension auf die Faktizität des Empirischen wirkmächtige Positionen hervor-

gebracht hat, hält Derrida hinsichtlich der Verkennung dieses Zusammenhangs 

den »Empirismus [für] die Gattung, deren Arten jeweils diese Fehler wären.«
32

 

Den Zusammenhang normativer Bezüge mit der Frage des Gegebenen hat 

Derrida intensiv am Begriff der Gabe verfolgt.
33

 Besonders in Falschgeld arbeitet 

Derrida prägnant heraus, warum diejenige Gabe, auf die unsere normativen Bin-

dungen zurückgehen, nichts sein kann, das von einem Subjekt gegeben wird. Die 

Gabe wird dabei zunächst einmal auf der Linie der ethnologischen Terminologie 

als das basal Sozialität stiftende Phänomen verstanden; wobei Derrida in ver-

schiedenen Richtungen (z.B. hinsichtlich des Almosens und des christlichen 

›Gebt hin‹) deutlich macht, daß dieses Verständnis der Gabe keine Erfindung der 

Ethnologie ist. Auch hier setzt die Überlegung immer wieder dabei an, daß bin-

dend unser Bezug auf die Spur der anderen Entäußerung ist. So fragt er: 

 

Aber wenn allein eine Problematik der Spur oder der Dissemination die Frage der Gabe 

und der Vergebung stellen kann, impliziert das nicht, daß die Schrift freigebig oder das 

schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt ist?
34

 

 

Es handelt sich um eine rhetorische Frage, denn das Subjekt kann nach der in 

Falschgeld formulierten Bedingung für eine Gabe niemals ein gebendes Subjekt 

sein. Gaben sollen nach Derrida dasjenige sein, was einer Zirkulation von Geben 

und Nehmen radikal entzogen ist. Was gegeben ist, soll in keiner Weise eine 

                                                 

31 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 113. 

32 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel«, S. 435. 

33 Vgl. die beiden Anmerkungen in der »Vorbemerkung« von Falschgeld, in denen 

Derrida selbstexegetisch Stellen in seinem gesamten bis zu jenem Zeitpunkt er-

schienenen Werk anführt, an denen er bereits mit der Frage der Gabe beschäftigt 

war. J. Derrida: FG, S. 7f. 
34 J. Derrida: FG, S. 134. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 179 

 

Rückkehr haben: »Gabe gibt es nur, wenn es keine Reziprozität gibt, keine 

Rückkehr, keinen Tausch, weder Gegengabe noch Schuld.«
35

 Dabei gilt Derrida 

schon die Intention zu geben als eine Rückkehr, denn sie läßt den Gedanken zu: 

›Ich habe gegeben‹, der noch immer eine Form der Wiederaneignung des Gege-

benen ist.
36

 Derrida folgert, daß nach dem gebräuchlichen Begriff des Subjekts 

eine Gabe und also die damit verbundene Beziehungsstiftung nicht von einem 

Subjekt ausgehen kann: 

 

Als identifizierbares, umrandetes und festgestelltes Subjekt, geben der Schriftsteller und 

seine Schrift niemals etwas, dessen Wiederaneignung, Austausch oder zirkuläre Wie-

derkehr sie nicht, bewußt oder unbewußt, berechnen - und per definitionem dessen 

Wiederaneignung als Mehrwert, als eine bestimmte Kapitalisierung. Wir werden uns 

nicht scheuen, darin die Definition des Subjekts als solchen zum Ausdruck zu bringen. 

Man kann es nur als Subjekt dieser Operation des Kapitals verdeutlichen.
37

 

 

Dies ist allerdings kein Argument für die Verfallenheit bewußter, rationaler und 

kalkulierender Wesen. Es ist ein Argument dagegen, die basale Form bindender 

Beziehungen auf die rationalen Leistungen abgegrenzter (man könnte mit Der-

rida auch sagen: selbsttransparenter und bei sich seiender) Subjekte zurückzufüh-

ren. Tatsächlich versteht er Gabe, d.i. nach der hier gebrauchten Terminologie: 

normative Bezüge, als ein Implikat aller Verhältnisse, in denen Gehalt als Spur 

von Spuren besteht: 

 

Aber vermittels oder trotz dieser Zirkulation dieser Produktion von Mehrwert, trotz die-

ser Arbeit des Subjekts, kann dort, wo es Spur oder Dissemination gibt, allein wenn es 

sie gibt, eine Gabe stattfinden, zusammen mit dem überbordenden Vergessen oder dem 

vergeßlichen Überborden, das – wir haben darauf bestanden – darin grundsätzlich imp-

liziert ist. Der Tod der gebenden Instanz (wir nennen hier Tod die Fatalität, die eine Ga-

be dazu bestimmt, zur gebenden Instanz nicht zurückzukehren) ist kein natürlicher, der 

gebenden Instanz äußerlicher Zufall; er ist nur denkbar im Anschluß an die Gabe. Damit 

ist nicht einfach gesagt, daß allein der Tod oder Totes geben kann. Nein, allein das ›Le-

                                                 

35 J. Derrida: FG, S. 22f. 

36 Vgl. auch J. Derrida: FG, S. 36: »Letztlich darf die Gabe den Gebern, individuellen 

oder kollektiven Subjekten, nicht einmal, ob bewußt oder unbewußt, als Gabe er-

scheinen, darf nicht die Bedeutung einer Gabe haben. Sobald die Gabe als Gabe er-

schiene, als solche, das heißt als das, was sie ihrem Phänomen, ihrem Sinn oder 

Wesen nach ist, wäre sie auch schon eingebunden in eine symbolische Struktur des 

Opfers oder der Ökonomie, die die Gabe im rituellen Zirkel der Schuld annullieren 

würde. Mit der bloßen Intention-zu-geben ist, sofern sie den intentionalen Sinn der 

Gabe in sich birgt, auch schon die Gegenleistung da.« (Herv. im Orig.) 

37 J. Derrida: FG, S. 135. (Herv. im Orig.) Vgl. auch J. Derrida: FG, S. 36: »Das wer-

dende Subjekt [le devenir-sujet] beginnt mit sich selbst zu rechnen und als Subjekt 

tritt es ein in das Reich des Kalkulierbaren. Die Gabe, wenn es Gabe gibt, kann des-

halb nicht mehr zwischen Subjekten stattfinden, die Objekte, Dinge oder Symbole 

austauschen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

ben‹ vermag zu geben, aber ein Leben, in dem diese Ökonomie des Todes sich darstellt 

und sich überborden läßt. Weder der Tod noch das unsterbliche Leben können jemals 

geben, sondern allein ein einzigartiges Überleben. Das ist der Grundstoff dieser Prob-

lematik.
38

 

 

Man kann diese Formulierungen so verstehen, daß sie die Seite dessen fokussie-

ren, der sich mit dem Besonderen konfrontiert sieht. Ein ›Subjekt‹ als gebende 

Instanz, so können wir sagen, ist sich gegeben, insofern es sich ohne Wiederkehr 

selbst gibt, und sich von der ›Ökonomie des Todes‹ überborden läßt. Diese Öko-

nomie des Todes paraphrasiert den Sachverhalt, daß ein Zeichen immer testa-

mentarischen Charakter hat. Sich zu entäußern hat stets die Konsequenz, sich 

dem Geschehen des vielfältigen Verstehens zu übergeben, das man als sich Ent-

äußernde nicht zu kontrollieren in der Lage ist. In diesem Sinne ist jede Entäuße-

rung eine Spur, die zugleich darauf verweist, daß eine Entäußerung stattgefunden 

hat, und daß der Ursprung der Entäußerung – mein Sprechen oder Handeln – nur 

als Abwesendes und in der verstehend-wiederholenden Aufnahme Durchgestri-

chenes transportiert wird. Auch das Verständnis von uns selbst kommt in dieser 

Art des Kreislaufs zustande: indem wir uns auf andere Entäußerungen als auf 

Entäußerungen unserer Selbst beziehen. 

Im Zusammenhang mit der in diesem Abschnitt verhandelten Frage der  

Asymmetrie im normativen Bezug liegt der entscheidende Punkt in der konstitu-

tiven Offenheit und dem Angewiesensein der gebenden Instanz auf das ›Über-

borden‹. Ein Geben ist nur denkbar, wo es auf ein es übersteigendes Moment be-

zogen wird. Deswegen spricht Derrida, wie in der oben aus Wie nicht Sprechen 

zitierten Stelle, davon, daß Gabe ›Statt hat‹. Geben meint nicht das Geben von 
etwas, sondern meint, mit dem Gegebenen als gerade in seinem Gehalt nicht 

Einholbares umzugehen.
39

 Dies ist kein instrumenteller Umgang mit Bestimm-

                                                 

38 J. Derrida: FG, S. 134f. (Herv. im Orig.) Die Frage des ›Überlebens‹ würde im hie-

sigen Zusammenhang weit abführen. Derridas Gebrauch des Ausdrucks verweist 

darauf, daß Lévinas seine Auseinandersetzung mit dem vorgängigen Anspruch des 

Anderen explizit als eine Aufgabe versteht, die sich dem Denken nach dem Holo-

caust stellt. Vgl. hierzu Thomas Bedorf: »Der Andere als Versprechen und An-

spruch. Annäherungen an Adorno und Levinas«, in: ders. u.a. (Hg.), Undarstellba-

res im Dialog. Facetten einer deutsch-französischen Auseinandersetzung, Amster-

dam, Atlanta: Rodopi 1997, S. 163-174. 

39 Vgl. zur Notwendigkeit der Trennung des normativen Moments der Gabe vom Ge-

halt auch J. Derrida: FG, S. 25: »Die Identifikation eines Gabengeschehens scheint 

sie zu zerstören. Die bloße Identifikation eines Gabengeschehens, das heißt des

Übergangs eines identifizierbaren Dinges zwischen identifizierbaren irgend-›einen‹, 

wäre nichts anderes als der Prozeß der Zerstörung der Gabe. Ganz so, als wäre die 

Differenz zwischen der Institution oder dem Ereignis der Gabe als solcher und ihrer 

Zerstörung dazu bestimmt, sich ständig zu annullieren. Die Gabe als Gabe dürfte 

letztlich nicht als Gabe erscheinen: weder dem Gabenempfänger noch dem Geber. 
Gabe als Gabe kann es nur geben, wenn sie nicht als Gabe präsent ist.« (Herv. im 

Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 181 

 

tem, sondern dieser Bezug gibt dem als solches alle Bestimmung übersteigenden 

Besonderen einen Ort in der Welt: in der Bewegung des Verstehens, das sich als 

normativ an das Andere in der anderen Entäußerung gebunden versteht. 

 

3.2.4 Freigebigkeit des Versprechens 

 

Wir stehen in asymmetrischer Weise in einem Anspruch des Besonderen, der un-

einlösbar ist. Oder genauer: wir können uns nicht durch etwas aus diesem An-

spruch auslösen. Wir können dem Anspruch des Besonderen nicht durch das Ge-

ben von etwas (beispielsweise eines guten Grundes) gerecht werden und zwar 

»aufgrund der Unendlichkeit die ihn auszeichnet, und des heteronomen Verhält-

nisses zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das mir befiehlt, dessen Unend-

lichkeit ich nicht thematisieren kann und dessen Geisel ich bin.«
40

 Diese Formu-

lierungen zielen auf das Verhältnis zwischen sozialen Gegenübern. Sie verweisen 

auf die Dimension der Beziehung zum Anderen als einem Besonderen, an die 

oben mit Kants Zweckformel des kategorischen Imperativs erinnert worden war. 

Hinsichtlich dieser Dimension bedarf es einer Vorklärung, die in bezug auf den 

Begriff des Versprechens zu entwickeln ist. 

Die Lévinassche Formulierung, im Anspruch der Besonderheit des Anderen 

stehend eine ›Geisel‹ meiner Gegenüber zu sein, könnte dahingehend gedeutet 

werden, daß wir je nur zu einer Schrumpfform des Sozialen fähig sind. Daß an 

uns ein Anspruch ergeht, unseren Gegenübern gerecht zu werden, den wir aber 

nie einlösen können, würde in einer solchen Perspektive zu dem Schluß nötigen, 

daß Derrida Sozialität als ein Verfallsphänomen und als einen Stand in der 

Schuld versteht. Einem solchen Verständnis tritt Derrida aber entgegen. Einer-

seits mit Überlegungen wie der bereits zitierten, daß es Gabe nur gibt, »wenn es 

keine Reziprozität gibt, [...] weder Gegengabe noch Schuld».
41

 Andererseits sys-

tematisch dadurch, daß er das basal asymmetrische Verhältnis unserer norma-

tiven Bindungen an vielen Stellen als ein Versprechen kennzeichnet. 

Es ist instruktiv, zu bedenken, was wir üblicherweise unter einem Verspre-

chen und unter Schuld verstehen. Das Versprechen und die Schuld haben eine 

ähnliche Struktur. Versprechen und Schuld sind beides Verhältnisse, in denen ei-

ne spezifische Handlung noch aussteht. Es besteht im einen Fall die Erwartung, 

daß der, der noch etwas schuldig ist, seine Schuld einlöst, wie im anderen Fall 

die Erwartung besteht, daß der, der etwas versprochen hat, sein Versprechen er-

füllt. Dabei ist es aber so, daß wir erst dann sagen, daß einer die Erfüllung eines 

Versprechens noch schuldig ist, wenn unsere Erwartung hinsichtlich der Erfül-

lung des Versprechens bereits enttäuscht ist. Jemanden an die Schuldigkeit erin-

nern zu müssen, die aus seinem Versprechen resultiert, läuft darauf hinaus, daß 

                                                 

40 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 45. Derrida charakterisiert an dieser Stelle Lévinas’ 

Gerechtigkeitsbegriff, der, so kann man verkürzt sagen, zu fassen versucht, was es 

heißt, dem Anspruch des Anderen gerecht zu werden. 

41 J. Derrida: FG, S. 22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

das besondere Verhältnis, das das Versprechen gestiftet hat, schon nicht mehr 

existiert. Man könnte sagen, die spezifische Freigebigkeit, die ein Versprechen 

erst zu einem solchen macht, hat in der Beziehung des Versprechenden und dem-

jenigen, der diesen an die Schuldigkeit seines Versprechens erinnert, keine Wirk-

lichkeit entfaltet.
42

 Derrida kennzeichnet die basale und mit der Sprache ver-

wobene Normativität deswegen als ein Versprechen, weil in ihr eine irreduzible 

Freigebigkeit liegt, die unsere Sozialität eröffnet. In dieser Weise ist tatsächlich 

»die Schrift freigebig oder das schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt».
43

 

Zu den herausragenden Stellen, an denen sich Derrida mit dem Status des 

Versprechens beschäftigt hat, gehören die Texte Vom Geist. Heidegger und die 
Frage und der bereits zitierte Die Einsprachigkeit des Anderen.

44
 

Die folgende Stelle aus Vom Geist verdeutlicht, daß das Versprechen, um das 

es Derrida geht, jenseits oder vor allem Thematisierbaren liegt. Wo wir etwas 

Thematisierbarem begegnen, das wir in einer Frage erfragen könnten, stehen wir 

bereits in jener Dimension des Sprachlichen, die Derrida ein Versprechen nennt. 

Indem wir uns in dieser Dimension verhalten, haben wir, wie Derrida sagt, das 

Versprechen und den Bezug zum Andern bejaht: 

 

In dem Augenblick, wo wir die letzte Frage stellen, das heißt: dann, wenn wir nach der 

Möglichkeit der Frage fragen, wenn wir bei der Sprache anfangen, sind wir bereits in 

das Element der Sprache eingelassen. Die Sprache muß für uns schon Sprache sein, die 

Sprache selber muß uns schon ›zugesprochen‹ haben, muß uns schon zugesprochen 

sein. ›Anfrage‹* und ›Nachfrage‹* haben diesen vorgängigen ›Zuspruch‹ der Sprache 

zur Voraussetzung. Wenn die Frage nach der Frage aufkommt, ist die Sprache bereits 

da: sie ist ›im voraus‹ da. Deshalb übersteigt sie die Frage. Dieses Im-Voraus-Sein, die-

ser Vorsprung ist, vor allen Verträgen, eine Art ursprüngliches Versprechen oder Bünd-

nis, dem wir schon zugestimmt, dem wir schon ja zugerufen haben, für das wir uns 

schon verbürgt [donner un gage] haben müssen, gleichgültig, ob der dann folgende 

Diskurs problematisch oder mit Negativität behaftet ist oder nicht. Dieses Versprechen, 

diese Antwort, die a priori in Gestalt einer Zustimmung erfolgt, dieser Einsatz [enga-

                                                 

42 Uwe Dreisholtkamp hat prägnant die Notwendigkeit der Freigebigkeit herausgear-

beitet, derer es bedarf, wenn ein Versprechen gegeben wird. Dennoch unterscheidet 

sich die hier vorgestellte Lesart grundlegend darin von Dreisholtkamps Verständnis, 

daß das Versprechen nicht als das Aufstellen und paradoxe gleichzeitige Unterlau-

fen von bestimmten Regeln aufgefaßt wird. Das Versprechen, von dem Derrida 

handelt, hat keinen bestimmten Gehalt. Deswegen scheint es mir auch kein Begriff, 

an dem in Derridaschen Termini das Regelregreßproblem durchbuchstabiert werden 

kann, wie Dreisholtkamp dies implizit tut. Vgl. Uwe Dreisholtkamp: »Die Gabe der 

Gabe und das Versprechen. Zu den unvertrauten Voraussetzungen eines vermeint-

lich übervertrauten Sprechakts«, in: Gondek/Walden-fels (Hg.), Einsätze des Den-

kens (1997), S. 287-307. 

43 J. Derrida: FG, S. 135. 

44 Weitere prominente Stellen finden sich in Teil III von J. Derrida: Mémoires. Für 

Paul de Man. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 183 

 

gement] der Sprache für die Sprache, dieses Wort/Versprechen, das die Sprache gibt 

und das der Sprache gegeben wird, nennt Heidegger ›Zusage‹*.
45

 

 

Das fragliche Versprechen bezieht sich also darauf, »in das Element der Sprache 

eingelassen« zu sein; und es ist andererseits »vor allen Verträgen eine Art ur-

sprüngliches [...] Bündnis«, für das wir uns bejahend immer schon verbürgt ha-

ben. Besonders wichtig festzuhalten ist dabei, wer da etwas verspricht. Es ist – 

wenig überraschend – nicht ein Subjekt, das jemandem etwas versprechen will, 
sondern es ist die »Sprache für die Sprache«, die einen Einsatz bringt oder, näher 

am Französischen formuliert, sich engagiert. Die sich für die Sprache engagie-

rende Sprache ist jene Sprache, die als eine gesprochene Sprache weder trans-

zendente Struktur ist, noch eine Sprachpraxis, in der wir im Sprechen über un-
sere Sprache verfügten. Die Weise, wie wir Sprache haben, ist die Weise, in der 

wir bejahen, wie sich die Sprache uns gibt. Wenn ich von der Reboundkollision 

Dirk Nowitzkis mit Shaquille O’Neal, dem Center der Los Angeles Lakers, er-

zähle, habe ich mich an Sprachgebräuche von anderen gebunden, die ich in mei-

ner Aufnahme nicht anders annehmen kann, denn als die Eröffnung von Ver-

ständnis. Ich schließe mich – in diesem Beispiel recht augenfällig – gleichzeitig 

an meine Gegenüber an, hier in einer spezifischen Weise an solche, die eine be-

sondere Beziehung zu Basketball haben. Wichtig ist, daß wir dieses verständnis-

eröffnende Anschließen-an und Binden-an auch dann verstehen, wenn wir weder 

wissen, was ein Rebound ist, noch wer Nowitzki, O’Neal und die Los Angeles 

Lakers, noch gar wissen, daß eine Kollision mit dem Koloß O’Neal leicht 

schmerzhafte Folgen zeitigt. Verschiedene Gegenüber schließen verschieden an 

Äußerungen an. Aber als Gegenüber verstehen wir in jeder Entäußerung, die wir 

verstehen, eine vorgängige ›Zustimmung‹, wie Derrida sagt, die nicht eine Beur-

teilung eines Sachverhalts ist, sondern ein normatives Verhältnis. Dieses Bejahen 

ist eine Aufnahme des Versprechens, das das Sprachliche für uns bedeutet. Wenn 

wir uns verstehend auf die Welt beziehen, dann haben wir stets ein nicht ver-

tragsförmiges Bündnis geschlossen, in dem wir uns an die Sprache binden, indem 

wir uns an die Anderen binden. Und das ist ebenso ein Bündnis, in dem wir uns 

an den Anderen binden, indem wir uns an die Sprache binden. 

In Die Einsprachigkeit des Anderen hat Derrida den Aspekt hervorgehoben, 

daß dieses Verhältnis von der Struktur unserer sprachlichen Welterschließung her 

zu verstehen ist und daß die Sprache dabei eine Sprache in Aktion ist. Er spricht 

hier explizit von einem Performativ des Versprechens. Für die Struktur der Spra-

che ist grundlegend, daß sie als ein Beziehen auf Einzigartiges besteht. Sie ist in 

diesem Sinne immer das Werden einer einzigartigen Sprache, einer Sprache, die 

                                                 

45 J. Derrida: Vom Geist, S. 148, Anm. 105. (Herv. im Orig.) Die im Original deutsch 

geschriebenen Ausdrücke verweisen auf Heidegger. Ich vernachlässige die philolo-

gischen Fragen des genauen Verhältnisses von Heideggers und Derridas Verwen-

dung dieser Begriffe, um mich auf den systematischen Punkt zu konzentrieren, den 

ich hier entwickeln will. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

dem Einzigartigen oder Besonderen gerecht wird. Die Überlegung setzt beim 

rahmengebenden Thema von Die Einsprachigkeit des Anderen an, der oben 

schon dargestellten Frage nach dem Verhältnis von Ein- und Mehrsprachigkeit: 

 

Ich komme also darauf zurück, daß man ›immer nur eine Sprache hat‹, um sie etwas sa-

gen oder tun zu lassen. Natürlich kann man mehrere Sprachen sprechen; natürlich gibt 

es Leute, die in mehr als einer Sprache kompetent sind und die sogar mehrere Sprachen 

auf einmal schreiben (Prothesen, Übersetzungen, Umschreibungen). Aber sie tun es 

immer mit Blick auf und im Versprechen einer einzigen, noch unerhörten Sprache. Das 

Performativ dieses Versprechens ist kein speech act unter anderen. Er ist allen anderen 

Performativen implizit, und dieses Versprechen kündigt die Einzigartigkeit einer kom-

menden Sprache an. ›Es muß eine Sprache geben‹, ›ich verspreche eine Sprache an‹, 

›eine Sprache ist versprochen‹, die gleichzeitig aller Sprache [langue] und allem Spre-

chen [parole] vorausliegt und schon jeder Sprache und jedem Wort angehört.
46

 

 

Derridas Konzeption des Verhältnisses von Sprache und Normativität ist durch 

den Bogen charakterisiert, der sich hier vom ›Es muß eine Sprache geben‹ dahin 

spannt, daß diese Sprache schon jedem Wort angehört. Die ersten Sätze von Wie 
nicht sprechen berichten davon, daß Derrida vor dem Schreiben des Vortrags 

gewußt habe, von der ›Spur‹ sprechen zu müssen, um dann in einer Formulie-

rung, die die gesamte Auseinandersetzung mit seinem Normativitätsbegriff an-

leiten kann, nach dem Status dieses Müssens zu fragen: »Und wenn ich sage, ich 

wußte, es tun zu müssen, noch vor dem ersten Wort dieses Vortrags, so nenne ich 

beim Namen bereits eine einzigartige Vorgängigkeit des Müssens – ein Müssen 

vor dem ersten Wort, ist das möglich? –, bei der man einige Mühe haben dürfte 

mit der Situierung».
47

 Die hier gegebene Darstellung von Derrida versucht, diese 

prekäre Situierung herauszuarbeiten. Jenes Müssen läßt sich im basalen normati-

ven Verhältnis verorten: in der Weise, wie wir im Gebrauch von Zeichen uns an 

die Spur der anderen Entäußerung binden. Der Ort des Müssens ist einer, der in 

unserer Praxis liegt; anders wäre der Gedanke hinsichtlich endlicher Wesen nicht 

zu verstehen. Die Verortung dieses Müssens bleibt dennoch prekär, denn in ihr 

liegt ein normativer Bezug genau deswegen, weil die verortende Praxis auf die 

andere Einzigartigkeit als ein Unverfügbares bezogen ist. Die Situierung des 

Müssen bleibt prekär, weil das, was uns unverfügbar ist, je unsere Situation 

transzendiert. 

Im direkten Anschluß der oben aus Die Einsprachigkeit des Andern zitierten 

Stelle setzt Derrida das Versprechen in bezug zum Bestand der strukturalen 

Sprachen, die nicht ›arithmetisch abzählbar‹ abgegrenzt sind, und faßt seine Er-

örterungen in der Formulierung zusammen, daß das Versprechen der einzigarti-

gen Sprache ›das Kommen des Anderen‹ ist: 

                                                 

46 J. Derrida: EA, S. 38f. (Herv. im Orig.) 

47 J. Derrida: WNS, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 185 

 

Es ist nicht möglich, außerhalb dieses Versprechens zu sprechen, das eine Sprache, die 

Einzigartigkeit einer Sprache gibt, indem diese Sprache verspricht, die Einzigartigkeit 

zu geben. Es kann hier nicht darum gehen, aus dieser Einmaligkeit [unicité] ohne Ein-
heit [unité] herauszukommen. Sie muß dem Anderen weder gegenübergestellt noch von 

ihm unterschieden werden. Sie ist die Einsprache [monolangue] des Anderen. Das ›des‹ 

kehrt hier seinen Genetiv um (es steht hier für den genetivus subjectivus: die Sprache 

gehört dem Anderen, kommt vom Anderen, ist das Kommen des Anderen).
48

 

 

Die Dimension des Sozialen ist in jedem Sprechen eröffnet. Sie liegt in einem 

Versprechen, das wir als die Sprache in jedem Sprechen aufnehmen und dessen 

Freigebigkeit uns das Kommen des Anderen verspricht. 

 

3.2.5 Resümee: Dimension und Rationalität des Sozialen  

 

Im letzten Abschnitt bin ich bei der Bezeichnung der Größe, auf die normativ 

Bezug genommen wird, vom Gebrauch des Terminus einer ›anderen Entäuße-

rung‹ dazu übergegangen, vom Anderen im Sinne eines sozialen Gegenübers zu 

sprechen. Die Frage des Verhältnisses dieser Größen war bereits am Ende von 

3.2.1 kurz thematisiert worden. Dort wurde festgestellt, daß Derrida zunächst 

keinen Unterschied macht zwischen dem Bezug auf ein anderes Zeichen, das 

auch aus meinem eigenen Zeichengebrauch stammen kann, und dem Bezug auf 

das Zeichen eines Anderen im Sinne eines sozialen Gegenübers. Gefolgert wor-

den war dort, daß die normative Bezugnahme sich dann, wenn das andere Zei-

chen das Zeichen eines Anderen ist, als die Dimension des Sozialen erweist. Die-

ser Zusammenhang bedarf einer näheren Erörterung, denn er betrifft offensicht-

lich den Kern der Fragestellung der vorliegenden Arbeit: in welcher Weise Sozi-

alität mit elementaren Bezugnahmen zwischen Gegenübern zusammenhängt. 

Diese Erörterungen bilden auch den Übergang zum abschließenden Kapitel, das 

Habermas’ und Derridas Modellierungen elementarer Vergesellschaftung gegen-

überstellt.  

Tatsächlich könnte man Derridas Begriff des Sozialen von seiner Auffassung 

der Unterscheidung zwischen dem Bezug auf das andere Zeichen und das Zei-

chen eines Anderen her entwickeln. Derrida versteht diese Unterscheidung als 

eine zwischen zwei Momenten unseres (je zeichengebrauchenden) Weltbezugs 

und nicht als eine zwischen zwei unterschiedlichen Fällen von Zeichengebrauch. 

Man könnte den Bezug auf das andere Zeichen so wie oben eingeführt (und hier 

jetzt zurechtgerückt) als den Oberbegriff für zwei zu unterscheidende Bezug-

nahmen ansehen: solche auf Zeichen, die ich selbst gebraucht habe oder gebrau-

chen werde, und solche auf Zeichen, die Andere gebraucht haben oder gebrau-

chen werden. Derrida macht nun deutlich, daß diese Unterscheidung nicht grund-

sätzlich die Weise betrifft, wie wir Zeichen gebrauchen. Wir beziehen uns grund-

                                                 

48 J. Derrida: EA, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

sätzlich in derselben Weise auf das Zeichen von Anderen wie auf unsere eigenen 

Entäußerungen. 

Dieses Dementi stützt sich auf zwei zusammenhängende Argumente: Weder 

können wir eine Sprache oder einen Zeichengebrauch prinzipiell als unseren 

ausweisen (als unseren ›signieren‹), noch ist es sinnvoll, der zeichengebrauchen-

den Instanz eine Abgegrenztheit zuzuschreiben, wie sie impliziert ist, wenn man 

den Bezug auf ein von mir gebrauchtes Zeichen vom Bezug auf den Zeichen-

gebrauch eines Anderen grundsätzlich unterscheiden will. Oben (in Abschnitt 

3.1.3) wurde dargestellt, wie Derrida in Die Einsprachigkeit des Anderen diese 

Argumente entfaltet. Er kommt dort einerseits zu dem Ergebnis, daß meine Spra-

che immer die Sprache des Anderen ist oder ›vom Anderen kommt‹. Anderer-

seits zeigt er, daß daher unser Selbstbezug stets die Form einer anamnestischen 

Selbstaneignung hat, daß das andere Zeichen, das unserem eigenen Zeichen-

gebrauch entspringt, niemals einfach als mein Zeichen vorliegt, sondern daß ich 

es mir als das meine, das mich mir bringt, stets aneignen muß. Dies kann als Der-

ridas Lesart des unhintergehbar sozialen Charakters von Individualität verstanden 

werden. Bevor ich abschließend diese Lesart derjenigen von Habermas gegen-

überstelle, bleibt weiter zu erläutern, wie mit Derrida die Differenz zwischen 

meinem Zeichengebrauch und dem eines anderen zu fassen ist. 

Die Frage nach der Spezifität des Bezugs zu meinen eigenen Entäußerungen, 

Gedanken und Empfindungen läßt sich mit einer Formulierung Davidsons als die 

Frage nach der »Autorität der ersten Person« verstehen.
49

 In einer bestimmten 

Weise scheint es evident, daß ich zu meinen eigenen inneren Episoden einen an-

deren Zugang habe als zu jenen meiner Gegenüber. Bertram spricht davon, »daß 

diejenige, die versteht, eine unumstößliche Autorität in den Fragen hat, ob sie 

versteht und was sie versteht. [...] Selbstverständlich kann es viele Momente ge-

ben, in denen unklar ist, ob man sprachliche Ausdrücke versteht oder wie man sie 

versteht. Wenn sie aber verstanden werden, hat, wer versteht, das letzte Wort. Es 

ist unmöglich, das Verstehen und seine Verständnisse von der Verstehenden zu 

entfremden.«
50

 Bertram geht dabei von der Überlegung aus, daß die verstehende 

Bezugnahme auf andere Entäußerungen nie im voraus gewährleistet ist. Wenn 

etwas verstanden wird, werden die anderen Entäußerungen in das gehaltbestim-

mende strukturale Geflecht einbezogen, und im Ausbilden der strukturalen Be-

ziehungen besteht das Verstehen. Oben wurde dieses Verhältnis als ein Ineinan-

der von Aktivität und Passivität im zeichengebrauchenden Weltbezug oder als 

ein Geschehen charakterisiert. Da es keine irgendwo bestehende Notwendigkeit 

                                                 

49 Vgl. Donald Davidson: »Die Autorität der ersten Person«, in: Manfred Frank (Hg.), 

Analytische Theorien des Selbstbewußtseins, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 

635-649. 

50 G.W. Bertram: SpG, S. 131. Ich gehe hier von Bertrams Begriff der ›Augenblicks-

gebundenheit des Verstehens‹ aus, komme hinsichtlich der Autorität der ersten Per-

son zu einer etwas anderen Bestimmung, da ich auch für den Selbstbezug die Tren-

nung von Gehalt und Bindung für entscheidend halte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 187 

 

für das Geschehnis eines Verstehens gibt, ist es stets und irreduzibel ein Verste-

hen, das mir geschieht. Die Bezüge, in denen sich der Gehalt ausbildet, bestehen 

nirgends sonst als in der Praxis des differenzierend-wiederholenden Auffassens. 

Mit Derrida können wir diese Situation der Selbstauffassung noch etwas ge-

nauer charakterisieren. In Die Einsprachigkeit des Anderen sagt er vom Selbstbe-

zug, dieser situiere sich »in einer nicht situierbaren Erfahrung der Sprache – im 

weiteren Sinne des Wortes –, die weder einsprachig noch zweisprachig, noch 

mehrsprachig ist. [...] Auf jeden Fall gab es vor dieser fremdartigen, dieser un-

heimlichen Situation einer nicht-nennbaren Sprache kein denkbares oder den-

kendes Ich.«
51

 Derrida bringt zum Ausdruck, daß das spezifische Moment des 

Selbstbezugs im Verstehen sprachlicher Wesen nicht dadurch zu fassen ist, daß 

dieser Bezug in einer spezifisch mir zuzuschreibenden Sprache oder mit spezi-

fisch mir zuzuschreibenden Zeichen stattfindet. Auch für meine inneren Episo-

den gilt, daß die Autorität, die ich darüber habe, wie ich sie verstehe, mit der Of-

fenheit des gehaltbestimmenden Strukturzusammenhangs konfrontiert ist. Daß 

der Selbstbezug sprachlicher Wesen immer auf die Sprache bezogen ist, besagt, 

daß die Bestimmung der Gehalte dieses Selbstbezugs – das heißt die Bestim-

mung dessen, wer ich für mich bin oder was ich gerade erlebe – immer ein nach 

außen offener Vorgang ist, denn der Beitrag der Anderen zum Bestand der struk-

turalen Sprache kann nie ausgeschlossen werden. In diesem Sinne sind auch in-

nere Episoden nie rein privat. 

Mit Derrida ist deshalb in der Charakterisierung des Selbstbezugs die Beto-

nung auf den Bezug zu legen. In Anlehnung an Derridas Sprachgebrauch könnte 

man sagen, daß in allem Verstehen einem Bezug des Verstehenden auf sich 

selbst ein Ort gegeben ist. Verstehen bildet viele unterschiedliche Bezüge aus; 

immer aber sind darunter jene besonderen Bezüge auf mich selbst. Verstehen ist 

immer auch eine Weise, mich an mich zu binden, oder, wie Derrida sagt, die ei-

gene Anamnese zu betreiben. Wie diese Bestimmung inhaltlich ausfällt, das heißt 

als wen ich mich dabei erfahre und verstehe, hängt auch von den vielen anderen 

Bezügen ab, in denen mein Verstehen statt hat. Daß ich aber diesen Bezug auf 

mich ausbilde, ist in meinem Verstehen impliziert. Ich muß diesen Bezug aber 

auch ausbilden, er besteht nicht einfach als ein in sich ruhendes Selbstgegeben-

sein. Auch der Selbstbezug ist ein normatives Phänomen. Insofern hat der Ver-

stehende in bezug auf sein Verstehen vielleicht nicht das ›letzte Wort‹ – denn ein 

letztes Wort gibt es in der gehaltbestimmenden Bewegung nicht –, aber er hat 
das Wort. Der Augenblick des Verstehens ist ein Geschehen, das immer je mir 
geschieht und das in diesem Sinne nie von mir entfremdet werden kann. Der ent-

scheidende Zug ist aber, daß neben diesem Bezug ein weiterer oder viele weitere 

von der gleichen Art am selben Ort siedeln: der Bezug auf den Anderen und die 

                                                 

51 J. Derrida: EA, S. 24. (Herv. im Orig.) Ich übergehe, wie oben auch, den psycho-

analytischen Hintergrund von Derridas Vokabular, weil der Rekurs im hiesigen Zu-

sammenhang verzichtbar ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Anderen. Die Bezüge, die uns zu Gegenübern und zwar zu Gegenübern im Sozi-
alen machen, sind von der gleichen Art. Derridas Verständnis der Unterschei-

dung zwischen dem Bezug auf mein anderes Zeichen und dem Bezug auf das 

Zeichen eines Anderen muß also verstanden werden als eine konsequente Be-

stimmung der Weise, in der wir als Individuen soziale Geschöpfe sind.
52

 

Um diese möglicherweise überraschenden Überlegungen vertraut zu machen, 

ist es sinnvoll dem Kapitel, das der Gegenüberstellung von Habermas und Der-

rida gewidmet ist, eine Skizze voranzustellen, die vorab und holzschnittartig dar-

stellt, inwiefern es Derridas Position gelingen kann, Prämissen der Habermas-

schen Theorie einzulösen, die Habermas selbst nicht einzulösen vermag. 

Dies betrifft insbesondere Derridas Auffassung, daß wir verstehende oder ra-

tionale Bezüge zur Welt ausbilden, weil wir Wesen sind, die sich normativ bin-

den. Diese Auffassung läßt sich gegen solche abgrenzen, die nachzuweisen ver-

suchen, daß es rational ist, sich normativ zu binden. Das klassische Beispiel für 

letztere sind Vertragstheorien, nach denen Aktoren sich allgemeinen Regelungen 

unterwerfen, weil sie darin ihre langfristigen Interessen am besten gewahrt sehen. 

In dieser Entgegensetzung stehen Habermas und Derrida programmatisch auf 

derselben Seite. Beide sehen in Vertragstheorien ein unhaltbares Verständnis von 

gesellschaftlichen Individuen impliziert, da diese sowohl Vernunft wie eigene In-

teressen unabhängig vom gesellschaftlichen Zusammenhang haben müßten, um 

in der Situation zu sein, die Vor- und Nachteile abwägen zu können, die eine 

Eingliederung in die Gesellschaft bringen würde. In der Folge dieses Einwands 

ergibt sich die Forderung, daß wir die Vernunft gesellschaftlicher Wesen als ein 

selbst wesentlich gesellschaftliches Phänomen verständlich machen. Denn wir 

sollen rational sein, weil wir sozial sind. 

Zunächst ist dabei an die Rolle der Normativität zu erinnern. Die Prämisse 

der Gleichrangigkeit von Rationalität und Sozialität hängt zusammen mit der 

Auffassung des Sozialen als einem Phänomen sui generis. Das Soziale wird da-

bei als eine Wirklichkeit verstanden, die nicht auf andere Aspekte unseres Stan-

des in der Welt zurückgeführt werden kann. Sozialität erfüllt dann nicht be-

stimmte Funktionen für den individuellen Weltbezug, sondern Individuen werden 

als unhintergehbar an das Soziale gebunden verstanden. Diese anspruchsvolle 

Form des Gebundenseins an die sozialen Gegenüber wird als die normative Bin-

                                                 

52 Nebenbei sei darauf verwiesen, daß eine solche Konzeption der ›Autorität der ersten 

Person‹ auch den Vorteil bietet, sehr offen zu sein hinsichtlich des Verständnisses 

dafür, was denn über eine ›erste Person‹, ein ›Ich‹ etc. zu sagen sei. Spätestens die 

Ethnologie hat uns im letzten Jahrhundert gelehrt, wie groß die Spannweite mögli-

cher Verständnisse von ›Personen‹ ist, wie Foucault auch für den westeuropäisch 

geprägten Kulturkreis die Historizität unserer Konzepte des Selbst herausgearbeitet 

hat. Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 

Humanwissenschaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971; ders.: Der Gebrauch der 

Lüste; ders.: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 189 

 

dung verstanden. Da diese Form der Bindung qua Prämisse nicht auf ein eigenes 

Interesse zurückgehen kann, ist sie eine Bindung an den Anderen um des Ande-

ren willen. Sozialität ist demnach das Bestehen von Bindungen, die die Einzelnen 

in spezifischer Weise übersteigen. Normative Verhältnisse sind dieser Auffas-

sung nach Verhältnisse von eigenem Recht. 

Von Derrida ist nun zu lernen, daß man dieser Prämisse nur gerecht werden 

kann, wenn man das normative Moment der sozialitätseröffnenden Bezüge von 

jedem Gehalt trennt, den diese Bezüge haben. In einer Hinsicht ist das unmittel-

bar einleuchtend. Wenn die Bindung an den Anderen um des Anderen willen be-

steht, kann ihr Bestehen nicht davon abhängen, daß es dieser oder jener be-

stimmte Andere ist, an den wir uns binden. Dann nämlich hinge die Bindung 

wieder von der bestimmten Weise ab, wie wir den andern auffassen. Dabei hel-

fen auch universalisierende Bestimmungen nichts, wie etwa eine solche, daß alle 

Menschen die Adressaten unserer normativen Bindung sind. Denn auch dabei 

bliebe die Begründung des normativen Bezugs abhängig davon, wie wir diesen 

Begriff substantiell füllen.
53

 

Habermas schlägt daher einen anderen Weg ein. Nach seiner Auffassung 

hängt die Normativität unserer Bindung an den Anderen nicht von einer substan-

tiellen Bestimmung dessen ab, wer das Gegenüber ist, sondern davon, daß wir 

beurteilen können, ob die Umgangsweisen, die die Gegenüber miteinander pfle-

gen, einander angemessen oder unangemessen sind. Dann wird das normative 

Moment der Bindung so verstanden, daß wir uns darauf verpflichten, mit unseren 

Gegenübern angemessen umzugehen. Diese Beurteilung der Angemessenheit des 

Umgangs ist es, was unsere Rationalität leistet. Die Idee der Diskursethik liegt 

darin, für Kants ›Faktum der praktischen Vernunft‹ eine Erläuterung anzubieten, 

die dieses Faktum als einen – in notwendiger Idealisierung projizierten – gelin-

genden Prozeß rationaler Verständigung erweist, in dem wir über die Angemes-

senheit von Umgangsweisen bzw. Regeln für Umgangsweisen entscheiden kön-

nen. Dieser ideale Klärungsprozeß ist die weltlich mögliche Wirklichkeit der 

Selbstgesetzgebung vernünftiger Wesen. Wenn nun in dieser Weise die Bestim-

mung des Willens »die Gestalt der Selbstgesetzgebung annimmt, durchdringen 

sich Wille und Vernunft vollständig.«
54

 Dieser Prozeß hat die Form eine Selbst-

reinigung, denn solange noch »subjektiv zufällige Bestimmungen im Spiel blei-

ben« und damit »nicht alle Momente der Nötigung getilgt [sind], ist der Wille 

nicht wahrhaft frei.«
55

 Letztlich geht die Fähigkeit zu normativer Bindung nach 

                                                 

53 Dies kann man als eine sehr grobe Darstellung von solchen Positionen ansehen, die 

unsere normativen Bezüge als unablösbar von bestimmten in Traditionen überliefer-

ten Verständnissen ansehen, z.B. kommunitaristische Positionen. 

54 J. Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, 

in: ders., Die Einbeziehung des Anderen (1996), S. 11-64, hier S. 47. (Herv. im 

Orig.) 

55 J. Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, 

S. 47. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Habermas also auf das rationale Unterscheidungsvermögen zurück, nur subjektiv 

angemessene Bezugsweisen von allgemein anerkennbar angemessenen Bezugs-

weisen zu unterscheiden. 

Damit aber führt auch Habermas die Möglichkeit normativen Bezugnehmens 

auf die Fähigkeit rationalen Räsonnements zurück. Es ist die Möglichkeit, das 

gute vom schlechten Argument zu unterscheiden, die es uns ermöglicht, unseren 

Willen zu emanzipieren. Wir haben die Möglichkeit, uns dazu zu bringen, uns zu 

binden, weil wir die Fähigkeit zur Einsicht haben. Nicht, weil wir in einem nor-

mativen Anspruch stehen, erschließt sich uns die Welt des Verstehens, sondern 

weil der vernünftige Wille sich selbst zu binden vermag, sollen wir normative 

Bezüge ausbilden können. Ins Zentrum gestellt ist nicht das Gebundensein durch 

den Anderen, in dessen Anspruch ich mich gestellt finde, sondern eine Form des 

Selbstbezugs der Vernunft. Diesem Selbstbezug bleibt ein explanatorischer Vor-

rang eingeräumt. 

Damit bietet die Habermassche Fassung der Normativität keine durchgehal-

tene Unabhängigkeit des Sozialen als einer irreduziblen Dimension unseres Stan-

des in der Welt. Der Grund dafür liegt, wie im zweiten Kapitel dieser Arbeit er-

örtert, darin, daß Habermas einer instrumentalistischen Sprachauffassung ver-

haftet bleibt. Sprache als ein Mittel der Vergesellschaftung tritt zwischen Akto-

ren, deren primär intentionalitätsbildende Tätigkeit das Problemlösen in der ob-

jektiven Welt und nicht der normativ gebundene Umgang mit sozialen Gegen-

übern ist. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003 - am 14.02.2026, 14:17:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

