Maschine und Melodram. Wie Tiecks
Der gestiefelte Kater das Theater vorfiihrt

Bettine Menke

Ludwig Tiecks Schauspiel Der gestiefelte Kater (1797/1816/1844)" reflektiert das Schau-
Spiel und seine Rahmungen auf die Theaterbithne. Es vollzieht die Reflektion des
theatralen Spiels ins und im Spiel mit der, mit Benjamin gesprochen, »offenkundi-
ge[n]« »Technik« des »Spiel im Spiel«, mit der »auf der Bithne« eine Bithne »aufge-
schlagen, »gar der Zuschauer-Raum in den der Bithne einbezogen« werde,” in ei-
ner Verschiebung. Fiir den Prolog ist angewiesen: »Die Szene ist im Parterre« (S. 492),
in »einem kleinen Theater« gebe »man das Parterre auf, um es zur Szene zu zie-
hen«.? Die Grenze des Einbezugs aber ist unentschieden, zufolge der Nebentexte
auch die »Galerie, gar das ganze »Schauspiel« beteiligt.* Das >Publikum« manifes-
tiert sich im Ausgriff auch iiber das Parterre, derart iiber jene Beschrinkung hin-
aus, die der zur Geschichte des Gothaer Theaters an deren Ende gehérende Hein-
rich August Ottokar Reichard vorgibt, wenn er im von ihm herausgegebenen Go-
thaer Theaterkalender 1775 dem >gebildetenc Parterre ein >Beurteilungs<«-Recht durch
Pochen und Zischen zubilligte.” Nicht nur ist in Der gestiefelte Kater die theatrale An-

1 Ludwig Tieck, »Der gestiefelte Kater. Ein Kindermarchen in drei Akten mit Zwischenspiel,
einem Prologe und Epiloge«, Erstdruck 1797 (in Volksmdihrchen), in »Zweite Abteilung« des
Phantasus 1816, in: ders., Phantasus, hg.v. Manfred Frank, Frankfurt a.M.: Deutscher Klas-
siker Verlag 1985, S. 490-566, nach dieser Ausgabe im Folgenden im Text und in den Fn.
mit Ang. der Sz. zit. Es wurde wiederholt zum grofien Vergniigen der Zuhérenden vorge-
lesen, erst 1844 auf Veranlassung des K6nigs von Preufen in Berlin uraufgefiithrt (Phantasus-
Kommentar, S.1385).

2 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften [= GS],
hg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhduser u.a., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972ff.,
Bd. 1.1, S. 203-430, hier S. 261.

3 Eine spate Bemerkung Tiecks zit. Phantasus-Kommentar, S.1385.

4 So weiter im Paratext: »— Das Schauspiel ist voll, man schwatzt durcheinander, mehr Zuschauer
kommen, einige drangen, andre beklagen sich« (S. 492). Umstandslos ist die Galerie mit Lirmen,
Lachen, »Geschrei« (S. 497, 533f., 558) einbezogen.

5 Heinrich August Ottokar Reichard, »Versuch iiber das Parterre, in: Theaterkalender (Gotha),
1775, S. 47-63, hier S. 48, 52-55; zu Reichards Leitung des Gothaer Hoftheater1775-1779 u. dem
Theater Kalender, vgl. in »Unter die Prefle und ins Publikum«. Der Schriftsteller, Publizist, Thea-

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

I. Melodram/Mischformen

ordnung: Trennung und Bezug von Schau-Spiel und Publikum, ins >Inn're« einge-
faltet, sondern es wird auch des Darstellungszeitraums Bezogenheit aufs >Aufdenc
der Darstellung, auf andere Riume ins Schauspiel eingespielt: mit der Maschine
(mechané), die das theatrale Geschehen als nicht >von innen« regiertes, als nicht ei-
nem dramatischen Rahmen sich fiigendes kenntlich macht, und mit den im thea-
tralen Zeitraum an- und in ihn einfallenden Kontingenzen von allem Méglichen.
Hier kommen dauernd die darstellend ausgeschlossenen Rinder >ins Bild.

I. Parekbase - was da >zum Vorschein kommtc ...

Die Parekbase, mit der eine Bithnenfigur sich aus der Rede-Szene abwendet, die
dramatische Kohirenz unterbricht, spielt deren Aulen an und ein. Sie wurde der
antiken Komdodie, die sie sich erlaubte, als Fehler angekreidet, von Friedrich Schle-
gel umgewertet,® der umgekehrt tout court die romantische Ironie als »eine perma-
nente Parekbase« bestimmt.” F. Schlegels Einsitze zur Ironie lesend befindet Paul
de Man nebenbei, »in the plays of his friend Tieck the parabasis is constantly being
used«.® Sie werden 6fters mal als Beispiele »romantischer Ironie« aufgefasst,” mit
der, so etwa Benjamins Abhandlung zur romantischen Kunstkritik, die Form, die
als solche je begrenzt ist, »aus sich heraus« »treibt«.'® Waren Parabasen spezifi-
sche Chorpartien in attischen Komdodien, in denen der Chor u.a. die Zuhorenden

terintendant und Bibliothekar Heinrich August Ottokar Reichard, Katalog zu Ausstellung Gotha
2008, S.18, 21-24; Bezug auf den Theaterkalender, vgl. Tieck, Der gestiefelte Kater, S. 539.

6 Friedrich Schlegel, »Vom asthetischen Werthe der Criechischen Komddie« (zuerst in: Berli-
nische Monatsschrift 24, 1794), in: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe [= KFSA], hg. von Ernst
Behler, Paderborn u. Miinchen: WBD 1979, Bd. 1, S.19-33, hier S. 30.

7 F. Schlegel, »Zur Philosophie (1797)« [Fr. 668], in: ders., Philososphische Lehrjahre (1796-1806),
KFSA Bd. 18,1963, S. 79-117, hier S. 85.

8 Paul de Man, »The Concept of Ironyx, in: ders., Aesthetic Ideology, Minneapolis: University of
Minnesota Press 1996, S. 163-184, hier S.178.

9 Benjamin, Der Begriffder Kunstkritik, in: GS Bd. 1.1, S. 7-122, hier S. 84. Vgl. Peter Szondi, »Fried-
rich Schlegel und die romantische Ironie. Mit einer Beilage (iber Tiecks Komdédien, in: ders.,
Schriftenll, hg. v.Jean Bollack u.a., Frankfurta.M.: Suhrkamp 1978, S. 25-31; sowie: Ulrike Land-
fester, »... die Zeit selbst ist thoricht geworden...«. Ludwig Tiecks Komodie Der gestiefelte Ka-
ter (1797) in der Tradition des >Spiel im Spiel«-Dramasc, in: Ludwig Tieck. Literaturprogramm
und Lebensinszenierung im Kontext der Zeit, hg. v. Walter Schmitz, Tubingen: Niemeyer 1997,
S.101-133, hier S.127f,; Stephan Kraft, »Eine Theorie der Romantik aus dem Geist der Komadie.
Friedrich und August Wilhelm Schlegel im produktiven Dialog (iber das komische Theater,
in: Athendum 22 (2012), S. 65-102, hier S. 69; Ulrich Breuer, »Ethik der Ironie? Paratextuelle
Programmierungen zu Friedrich Schlegels Idee der Komddie und Ludwig Tiecks Der gestiefel-
te Kater, in: Athendum 23 (2013), S. 49-76, hier S. 64, 72, 74f.

10 Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik, S. 73.

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

und Zuschauenden adressiert,™ ist die Parekbase eine Geste der Rede, mit der eine
Bithnenfigur sich abwendet aus der Szene der dramatischen Rede, die dramatische
Ilusion des Bithnengeschehens unterbricht,'* dieser eine Distanz zu sich eintrigt,
und die auflerhalb der dramatischen Szene Zuhorenden und -schauenden impli-
ziert, die theatron-Achse bespielt. Indem sie die >innere« SchliefSung der dramati-
schen Ilusion unterbricht, ja dementiert, lisst sie die Theatralitit des Theaters,
das Medium hervortreten, das mit der Verpflichtung der theatralen Prisentation
auf innere Kohirenz der Darstellung (>nach Aristoteles¢, wie auch >neuerdings« seit
Mitte des 18. Jahrhunderts) vergessen, eskamotiert oder verstellt sein sollte.”® In
der Abwendung der Sprecher*innen auf der Bithne aus der dargestellten Sprech-
handlung, aus der Kontur der dramatischen Person und der Szene der dramati-
schen Rede heraus, adressieren diese anderes und die anderen, was und die das
Dargestellte, so Diderot, ganz aus sich ausschliefRen sollte und die Darstellenden
vergessen machen sollten, um der geschlossenen Illusion und der affektiven Teilha-
be der Zuschauenden willen. Diesen Abschluss des darstellenden Schauspiels >von
innenc stellt Diderots bekannte fiktive >vierte Wandx vor.

In Tiecks Gestiefelter Kater gehoren neben dramatis personae, bzw. einem Kater,
die immer mal aus der Rolle fallen,** sich aufs Stiick, das sie spielen, aufs Gesche-
hen des Schauspiels,” wie auch explizit ans Publikum wenden, zur potenzierten
dargestellten Handlung auch die >vor der Rampe« gespielten enthusiasmierten oder

11 Vgl. die Parabasen in Aristophanes Die Vigel, in: ders., Komddien, griech./dtsch., Gbers., ein-
gel., komm. v. Peter Rau, Darmstadt: WBG 2016, Bd. 2, S.213-335, hier S. 269-277, 293-297,
Apostrophierung der Zuschauenden vs. 753-768, 785-800, der Richter vs. 1102-1114. Sie waren
wie alle Chorlieder nicht Teil der>dramatischen Handlung, deren Szenen als Episodien (der
Protagonisten) zwischen diese gefiigt wurden. Parekbatische Publikums-Anreden machen
auch die komischen Protagonisten (Die Vigel, v. 30).

12 deMan,»The Concept of Irony«, S.178f.; vgl. Schlegel, »Vom asthetischen Werthe der Griechi-
schen Komodie«, S. 30; auch: Breuer, »Ethik der Ironie?«, S. 64; Kraft, »Theorie der Romantik
aus dem GCeist der Komodiex, S. 76, 78, 67f.

13 Vgl. Samuel Weber, »Introduction. Theatricality as Mediumc, in: ders., Theatricality as Medi-
um, New York: Fordham University Press 2004, S.1-30, hier S. 1f., 6-8, 28-30. Bez. des von den
»Theaterreformern des 18. Jahrhunderts« entworfenen antitheatralen Theaters vgl. Christo-
pher Wild, Theater der Keuschheit — Keuschheit des Theaters. Zu einer Geschichte der (Anti-) Thea-
tralitit von Gryphius bis Kleist, Freiburg i.Br.: Rombach 2003, S. 57-59, 64, 222-262.

14 Ein Schauspieler, der einen Kater (Hinze) spielt, der einen Jager >vorstellt (S. 516f.), wird im
gespielten Publikum diskutiert (S. 494, 499, 515), ausfihrlichst kommentiert (S. 534-537), und
wird ausfallig: »Er strdubt sich, knurrt und klaut den Hanswurst.« »lhr kratzt ja wie eine Kat-
ze.[Hinze lacht boshaft.« (S. 525). Das mag Teil der dargestellten Szene sein; aber gerade da-
durch, dass er daraus fallen kann, wird das Schauspielen des Katers akzentuiert (vgl. S. 533).

15 Vgl. S. 510, 548 u.6. »(Gottlieb) Bald, sehr bald muf es geschehn, sonst ist es zu spit, —es ist
schon halb acht, und um acht ist die Komaodie aus.« (S. 542).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

233


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

[I. Melodram/Mischformen

verirgerten »Zuschauer«, wie auch der Maschinist, der Dichter, der Souffleur,'® die
vor und aufderhalb der darstellenden Szene und deren Rahmen bleiben miissten.
Die Parekbase ist als Geste Ereignis, ein Bruch, eine Offnung durch die Abwendung,
die sich unterbrechend einlisst, fiir die nicht schon entschieden ist, was/wer (da)
spricht, auch wenn sie sich zur Einlage dehnt. Durch Parekbase wird die theatrale
Zweiheit von gespielter dargestellter Person und den Schauspielenden, das in kei-
ner dramatischen Figuration aufgehende Theater-Spielen ausgespielt. In diesem
Sinne gibt Benjamin die Formel der Parekbase: »Der Schauspieler soll sich die Mog-
lichkeit vorbehalten, mit Kunst aus der Rolle zu fallen.«' fiir ein solches Theater
aus, das das »Bewufitsein, Theater zu sein« »ununterbrochen« produktiv mache, was
er der »romantischen Ironie« und Tiecks Stiicken aber nicht zuerkennen mag.'® In
Tiecks Schauspiel wird die Abwendung, die die >Illusion« der Darstellung unter-
bricht, mit der die als solche begrenzte >dramatische Form< auf das von ihr Aus-
geschlossene, das Produkt auf das Produzierende, das Dargestellte aufs Spielen
(unter)brechend Bezug nimmt, in einen weiteren >dramatischen Rahmenc einge-
holt. Daher wohl spricht Benjamin von der »alte[n Tiecksche[n] Dramaturgie der
Reflexion«,” die das theatrale Geschehen, das das Verhiltnis des Gezeigten zum
Zeigenden austrigt, eskamotiert. Ist ironisch, in der Reflexion der Form, das Dar-
gestellte aus sich verschoben, gibe die potenzierte Darstellung, nimmt man sie als
solche, (blof?) eine eher platte Satire auf die Philister und Banausen im Theater.*°

16  Einige Zuschauer, Dichter, Maschinist wie »Das Publikum« sind als »Personen« verzeichnet
(S. 490f.). Das im Phantasus darauf gleichfalls fiktiv >vorgelesene« Schauspiel »Die verkehrte
Welt. Ein historisches Schauspiel in fiinf Aufziigen« (S. 567-660), das die Reflexion des Spiels
im Spiel auf andere Weise vollzieht, hat neben dem Maschinisten, der u.a. seine Blitz- und
Donner-Maschinen erklart (S. 588-590), auch den Theaterdirektor usw.; Schauspieler und dra-
matis personae kreuzen wie umgekehrt verliebte Zuschauer die Bithnengrenze.

17 Benjamin, »Was ist das epische Theater?« (1939 anonym erschienen), in: GS Bd.ll.2,
S.532-539, hier S. 538.

18  So Benjamin in »Was ist das epische Theater? Eine Studie zu Brecht« (erste Fass. 1931, im
Druck der Frankfurter Rundschau gestoppt), in: GS Bd. 11.2, S. 519-531, hier S. 522. Das diirfe mit
der»romantische[n] Ironie [..], wie zum Beispiel Tieck sie im>Gestiefelten Kater<handhabt,
gerade nicht verwechselt werden (S. 538f.); vgl. Bettine Menke, »Gesture and Citability: Thea-
ter as Critical Praxis, in: Critical Stances. The Stakes of Form, hg. v. Beate Sontgen u.a., Berlin:
Diaphanes 2020, S. 261-295, hier: 262-272, 276-283, 289-295.

19 Benjamin,»Was ist das epische Theater?« (1931), S. 529 (Hvhg. BM).

20  Darin lassen sich zeitgendssisch abgenutzte Debatten wiedererkennen, vgl. Jan Lazardzig,
»Ruhe oder Stille: Anmerkungen zu einer Polizey fiir das Geriusch«, in: Agenten der Offentlich-
keit. Theater und Medien im friithen 19. Jahrhundert, hg.v. Meike Wagner, Bielefeld: Aisthesis
2014, S. 97-116, hier S.113-115. Tiecks »Posse« fithre »sowohl die Kunstkennerschaft als Farce
vor[..]«, wie sie »auch den Geschmack einfacher Biirger der Lacherlichkeit preisgibt« (Benja-
min Wihstutz, »Kritik des Parterres. Zur Agonistik des Geschmacks um 1800c, in: Theater als
Kritik. Theorie, Geschichte und Praktiken der Ent-Unterwerfung, hg. v. Olivia Ebert u.a., Bielefeld:
transcript 2018, S. 409-418, hier S. 417, vgl. 410-414).

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

Aber (auch) die romantische Ironie, die das Spiel in sich reflektiert, schliefit sich
doch nicht in erneuter (dramatischer) Rahmung, sondern jede jeweilige Darstel-
lung ist je wieder und noch aus sich heraus verwiesen auf das, was sie allererst
hervorbringt, und was sie ausschliefRen muss. Das in/auf sich gefaltete Schauspiel
im Gestiefelten Kater sthematisiert« die die Darstellung ermdglichende Figuration,
die »Zufalligkeit«** abzuscheiden hat, in des Spiels eingefalteter Doppelung den
Rahmen des Spiels,?* und mit dessen Briichen oder Lécherungen das von diesem
ausgeschlossene Aufen. »Alles ist umsonst, der Lirm wird immer grifer, alle Schauspieler
vergessen ihre Rollen, auf dem Theater eine firchterliche Pause. — Hinze ist eine Séiule hinan
geklettert.« (S. 533). Wer fillt da aus welcher Rolle, wenn der (gespielte) Kater Hinze,
der einen »Jiger« vorzustellen hat, oder der Schauspieler (?) aus Angst, Scham oder
Trieb eine Siule erklettert? Um der Darstellung willen darf, was auf der Bithne in
die Sicht der Zuschauer gebracht wird, nicht als Kontingenz der Physis und der
Leben begegnen. In Hinsicht der zu konstituierenden Figuren und ihrer Handlun-
gen wird der unverstindliche, dumme Korper ausgeschlossen, er wird durch die
Fiktion der ausdrucksvollen Gestalt vergessen gemacht, insofern er fiir die Person,
die er zu >tragenc hat, irrelevant sei. Aber der stierische« Korper (nicht nur der des
Katers)?® kann vom Theater nicht ausgeschlossen werden; die verstehend, figurie-
rend immer wieder auszufithrende Scheidung zwischen dem, was der Darstellung
angehore, und allem moglichen sicht- und vernehmbar Werdenden, die im Sinne
der Verpflichtung auf die darstellende Verkdrperung (des sprechenden Handelns)
durchzusetzen versucht wird, ist auf dem Theater nie gesichert: Niest die darge-
stellte Person oder der physisch anwesende Korper der/s Schauspielerin/s?>

Das theatrale Dispositiv impliziert das Verhaltnis des Theaters zum Auflen, lisst
es dem Schauspiel >innenc« ein. Nichts ist auf der Bithne, auch nicht in der »dar-
stellenden Szene<, was nicht zugleich einem anderswo: anderen, nicht szenischen
Riumen, anderen Zeiten angehort und diese in den Bithnenraum einschleppt. Mit
Samuel Weber: »everything that takes place on stage relates, constitutively, to what
has taken and will take place off-stage«: »[it is] never just on the stage but always

21 Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik, S. 73.

22 Sowird der Rahmen des »Kinderméarchens«, dessen »Komaodienzettel«im »Parterre« gelesen
wird, gleichsam aufgefiihrt. Tiecks Der gestiefelte Kater verzeichnet auch Prolog, Epilog und
Zwischenspiele.

23 SoHinze parekbatisch»Sieziehn ihm das Haar aus./Au! Mau! Miau! Prrrst!/(Konig) Horter [»der
Jager«] maut fast wie eine Katze.« (S. 528, vgl. S. 523-530; vgl. den »Natur!«-Anruf fiirs aus der
Rolle (des Jagers) Fallen, S. 517). Zitiert wird die historisch iberholte Kérpermaschine, wenn
Hinze am Hofe aufgeschnitten werden soll, um dem koniglichen Blick die »Maschinerie,
»Walze«zu zeigen (S. 530f.), vielleicht mit Shakespeares (wohl) einziger smachine«-Stelle in
Hamlet (11.2, v.124), selber eine Theatermaschine.

24 Vgl. Christoph Menke, Gegenwart der Tragddie. Versuch iiber Urteil und Spiel, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2005, S. 125f., 124-133.

- am 14.02.2026, 17:17:58.

235


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

I. Melodram/Mischformen

somewhere else as well«, »split between both here and everywhere«, »elsewhere«.?

Was theatral »vor Ort<>ists, ist nicht es selbst, mit Weber, »strukturell« »auf die Au-
Renwelt angewiesen, nie ganz in sich abgeschlossen«.?®

Der gestiefelte Kater, der den Rahmen des Spiels doppelt, lsst auf die Ungewiss-
heit treffen, wo die iiber die Figur entscheidende konturierende Grenze zwischen
dem seigentlich Dargestellten< und dem blof Kontingenten, Nicht-Bedeutsamen,
Randphinomenen oder Resten verliuft. »Was ist denn das wieder? - Wie kom-
men denn diese Menschen in Gottliebs Stube?«, zeigt sich einer der gespielten
Zuschauer irritiert (S. 538). »Who's there?« wird im Eingang des Hamlet die mit
jedem Auftritt verbundene Frage ausgegeben, werden »questionable shapes« an
der Bithnengrenze zur Selbst-Identifizierung aufgefordert?” und, so liest Juliane
Vogel, »die grenzenlose Population [der] [..] unrealisierten Gestalten, die im off
des Theaters ein namenloses Dasein fithren, in den Modus der Kenntlichkeit iiber-
fithrt«.2® Die als »diese Menschen« namenlosen und unkenntlichen sind >hier<, zu
Beginn des dritten Aktes, jene, deren Verhehlung fur die dramatische Darstellung
Programm ist: der Dichter und der Maschinist.

Im ungestalten Lirm, »ein gewaltiges Pochen und Pfeifen im Parterre«, das eine
»fiirchterliche Pause« macht: ein Loch in der Darstellung, »fiirchterlich« der dra-
matischen Darstellung, die ein solches unbedingt vermeiden sollte,?” in dem sie
auf das andere verwiesen ist, was sie nicht ist und nicht inkludiert, »kémmt« der
»Dichter« irregulir »bestiirzt aufs Theater: Meine Herrn, — verehrungswiirdigstes Pu-
blikum, - nur einige Worte.«*° Derart ist gleichsam auf die Bithne gebracht, dass,
wie F. Schlegel vorbringt, im parekbatischen Bruch »Dichter und [...] Publikum«
»zum Vorschein« »kommen«.>* Das kann im Riickgang auf das Konzept der thea-

25  Samuel Weber, »The Incontinent Plot (Hamlet)«, in: Literatur als Philosophie — Philosophie als
Literatur, hg. v. Eva Horn, Bettine Menke, Christoph Menke, Miinchen: Fink 2006, S. 233-252,
hier S. 236f. Paradigma des auf der Bithne Erscheinenden ist das unbestimmte »it«, »thing,
»ghost«.

26  Samuel Weber, »Vor Ort. Theater im Zeitalter der Medien, in: Grenzginge. Das Theater und
die anderen Kiinste, hg. v. Gabriele Brandstetter, Helga Finter, Markus Wefdendorf, Tiibingen:
Narr Verlag 1998, S. 31-51, hier S. 34.

27  Hamlet, 11, v.1, und 1.4, v. 43-44.

28  Vgl. Juliane Vogel, »Who's there?« Zur Krisenstruktur des Auftritts in Drama und Theater,
in: Auftreten. Wege auf die Biihne, hg. v. dies. u. Christopher Wild, Berlin: theater der zeit 2014,
S.22-37, hier S. 27, 30-34.

29  Daher das >Gesetz« der szenischen Verkettung (lysis, nach Aristoteles) in der franzdsischen
tragédie, auch bei Gottsched, vgl. Juliane Vogel, Aus dem Grund. Auftrittsprotokolle zwischen
Racine und Nietzsche, Miinchen: Fink 2018, S. 94-98; vgl. Wild, Theater der Keuschheit, S. 259f.

30  I1.4,S.533, vgl. Prolog, S. 495f.; bestiirzt, »hervorstiirzend«, das irregulire >Auftreten< des Dich-
ters, S. 558, 541.

31 So F. Schlegel, »Vom &sthetischen Werthe der griechischen Komdédie«, S.30; vgl. August
Wilhelm Schlegel,Vorlesungen iiber dramatische Kunst und Literatur, in: ders. Kritische Ausga-

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

tralen mimesis nach Platon begriindet werden, demnach »der Dichter eine >Rede
vortragt, als wire er ein anderer< und deswegen das dem Dichter Angehoérige zwi-
schen den Reden herauswerfend nur die Wechselreden iibrig lisst«.3 Den >Thea-
terreformernc« des 18. Jahrhunderts zufolge »besteht«, so Christopher Wild, »[d]ie
Wirksamkeit und Intensitit der dramatischen Darstellung [...] darin, daf sich der
Poet hinter die Kulissen zuriickzieht und die Figuren scheinbar ohne seine Hil-
fe, quasi aus eigenem Antrieb und in eigenem Namen >reden und handeln 1aft«.*?
Fir die »dramatische Darstellungsweise« ist, so auch August Wilhelm Schlegel, ge-
fordert, dass »der Dichter hinter seinen Personen verschwinde[t]«.3* Wo jemand
aus seinem »Charakter herausgefallen« ist, heiflt das in Tiecks Die verkehrte Welt:
Der Dichter »kuckt« »hervor« (S. 643). In »dramatischer Darstellungsweise«, der
die Parabase daher »zuwider« sei, miissen die Personen »ganz so reden und han-
deln, als wiren sie unter sich, und keine bemerkbare Riicksicht auf den Zuschauer
nehmen«.3> Allein derart ist die »verniinftige« reprisentationale Illusion moglich,
auf der die gespielten Zuschauer bei Tieck bestehen (S. 499, 533), die das Theater,
das die Darstellung erméglicht, und das Spiel, das die Vorstellung ist, vergessen
(machen) sollte.3® Sonst, so Wild fiir die Theaterreformer, werden die Zuschauer
daran erinnert, »daf es sich dabei um Theater handelt«, auf dem »Komodiantenc,
nicht »Kénige und Helden, einen »priexistenten Text« zitieren.?” Diesen spielt Der
gestiefelte Kater aber aus, und zwar als in der theatralen Prisentation, in der er auf-
gehen miisste, vergessener, soufflierter, unaufhorlich entstellter, verlassener,3® wie
dann auch mit seiner Schriftlichkeit (vgl. unten IV. u. V.). Statt des vermeintlich
»von innen« reglementierten Geschehens der dramatischen Handlung zeigt sich in
deren Riss oder Unterbrechung der Dichter, dessen sog. »wahre Kunst [..] darin

be, hg. v. Giovanni Vittorio Amoretti, Bonn u. Leipzig: Kurt Schroder, 1923, Bd. I, 6. Vorl. Bd.1,
S.127-148, hier S.132f.

32 Wild, Theater der Keuschheit, S. 239f.; Platon Politeia, 394b, 393a-c.

33 Wild, Theater der Keuschheit, S. 240f.; im Gottsched’schen antitheatralen Drama »kommt der
Poet gar nicht zum Vorscheine; sondern es reden lauter andre Leute, die mit an den Bege-
benheiten Theil haben« (zit. Wild, S. 251). Das Medium hat sich zu verfliichtigen, damit»der
Eindruck entsteht, die Begebenheit [...], finde vor den Augen und Ohren der Rezipienten tat-
sachlichim gleichens>Augenblick<statt«(S. 248). Zugleich bindigt das>reprasentationale Kon-
zeptceinerinsich selbst konsistenten,>von innen¢, aus Charakteren entfalteten Handlung die
Kraft der mimesis (S. 243f.).

34  AW.Schlegel, Vorlesungen, S.133.

35  AW.Schlegel, Vorlesungen, S.133.

36  Wild, Theater der Keuschheit, S. 260f.

37  Wild, Theater der Keuschheit, S. 251, 262.

38  Der Dichter »hat gut Rollen-Schreiben, wir machen im Spielen doch ganz andre daraus«, so
»Hanswurst« (S. 541).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

237


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

[I. Melodram/Mischformen

besteh[en wiirde], sich selbst [hinter der (vermeintlich) >inneren< Kohirenz der re-
denden Figuren und deren Redehandeln] zu verbergen«, und zwar, so Gottscheds
Verdikt, als ein bloRer »Maschinenmeister« des Geschehens.3? »[Slichtbar von au-
Ben« »manipulier[end]«, so Gottsched, lenkt er »die Aufmerksamkeit des Zuschau-
ers auf [die] virtuose Kunstfertigkeit«, die das, was zu sehen und zu héren ist,
ermoglicht. Dagegen miisste die Kunstfertigkeit der >duflerlichen« Vorrichtungen
und Fagungen dessen, was nur als von innen gehaltene >dramatische Form« ge-
rechtfertigt sein sollte, durch die ars des Dichters verhehlt sein (die zugleich sich
selbst verbirgt). Dem Postulat der >inneren Kohirenz der Fabels, des >inneren Zu-
sammenhangs« der Handlung sah bekanntlich Aristoteles den Maschineneinsatz
entgegenstehen, den er daher aus der ernsthaften mimesis, aus der Tragddie ver-
bannt wissen wollte.*® Denn die mechané zeigt auch sich selbst, fiihrt stets auch
vor, dass nicht >innerer« Handlungszusammenhang das Geschehen ausmacht, son-
dern dieses >duflerlich« gefiigt, kontingent ist. Das akzentuierte Benjamin fiir die
barocken Theatermaschinen: wie diese die Szenen >auf offener Bithne« vor den Au-
gen der Zuschauer wechseln,* so »vollzieht« sich »die barocke Intrige [...] wie ein
Dekorationswechsel auf offener Bithne, so wenig ist die Illusion in ihr gemeintc,
gibt das barocke Trauerspiel vielmehr dem plotter der Machinationen »in grelles Licht
gestellte Sonderszene[n]«, die mise a abyme des theatralen Dispositivs ihrer Drama-
turgie.**

39  Hierund das Folgende Gottsched nach Wild, Theater der Keuschheit, S. 253 u. 240.

40 Aristoteles zufolge stellt der »Eingriff eines Gottes [mechané]« selbstreferentiell die AuRer-
lichkeit der Fligung durchs Theater vor (Poetik, 1454a, insb. zu Euripides). Zu Gottscheds An-
schluss vgl. Wild, Theater der Keuschheit, S. 253-260.

41 Vgl. Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 254. Durch die Einfithrung des »Kulissen-
wesen« wird die »mehrmalige Verwandlung des Bithnenbildes« »zum spektakuldren Regel-
fall der barocken Biihne, die Technik »erlaubte es, vor den Augen der Zuschauer innerhalb
kurzester Zeit eine maschinell betriebene Inversion und Partialisierung des Raumes vorzu-
nehmen« (Jan Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau. Paradoxien der Wissensproduktion
im17. Jahrhundert, Berlin: Akademie Verlag, 2007, S. 38f)

42 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 254, vgl. 303-309. Seit Mitte des 18. Jahrhun-
derts werden mit den Theatermaschinen die Machinationen der Intrige, wie der plot im Deut-
schen um 1800 noch heifdt, scharf abgewiesen (S. 254). Benjamin zufolge stelle »das hoch-
bedeutende Medium des Puppentheaters«, das als Modell fiir das Spiel der Intrige taugt,
das »Spielhafte« der barocken Schauspiele vor (S. 262, 303f.). »Die Tradition sieht das Mo-
tiv der Manipulation ins Bild gesetzt, wenn die Technik, mit der eine Figur gefithrt wird, auf
der Szene erscheint. Doch wird nicht gerade dadurch sichtbar, dafd die Fithrungstechnik ei-
nen Spielraum generiert, der Spieler und Figur gemeinsam ist?«, so Sibylle Peters, »Figuren/
Theater — Fragmente einer Sprache der Dingex, in: de figura. Rhetorik — Bewegung — Gestalt,
hg. v. Cabriele Brandstetter u. Sibylle Peters, Miinchen: Fink 2002, S. 327-339, hier S. 335, 338.

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

Der Maschinist, der im Gestiefelten Kater offenbar bereits hinter den Kulissen
die Strippen gezogen, offene Szenen-Verwandlungen erzeugt hat,* gleichsam die
>Wahrheit« iitber den Dichter: die >dufiere< Organisation des zu sehen und zu ho-
ren Gegebenen, kommt nun wie dieser — im Bruch mit der dramatischen Kohi-
renz —>zum Vorschein«. Er und der Dichter, deren Verhehlung Programm drama-
tischer Darstellung wire, sind >gegen jedes Protokoll auf der Bithne, wo mit dem
Vorhangs-Aufzug der dritte Akt begonnen hat: in der »Bauernstube«, sichtbar:

(Maschinist) Sie verlangen auch wahrhaftig zu viel, dafs das alles so in der Eil,
ganz aus dem Stegereife zu Stande kommen soll. [...] (Dichter) fillt vor ihm nieder:
[..] wenn das Miffallen des Publikums bei irgend einer Stelle wieder so laut aus-
bricht, so lassen Sie auf einen Wink von mir alle Maschinen spielen! Der zweite
Akt ist so schon ganz anders geschlossen [wo bereits entliehener Bithnenzauber,
grofles Maschinen-Spektakel aufgeboten wurde, vgl. unten in I11.] als er in mei-
nem Manuskripte steht. (S. 538)

Mit ihnen ist, was hinter die Kulissen gehért, das off der Vorrichtungen, hier fiir
Nachbesserungen im laufenden Geschehen, das lingst schon nicht mehr das des
»Stiickes« ist, wie es im »Manuskripte steht, >in die Szene« gebracht. Anders als
in vielen Backstage-Stiicken werden hier nicht die anderen nicht-sichtbaren diffu-
sen Riume (und deren andere Zeiten), auf die der Darstellungsraum angewiesen
ist, aus denen er >gespeist« wird, als weitere wiederum gerahmte homogene« Dar-
stellungsriume etabliert und eingemeindet.** Vielmehr finden hier umgekehrt die
ins off Gehorigen sich on vor: auf der Bithne, im dem >Spiel im Spiel« zugedachten
»szenischen Raums, im Rahmen des Guckkastens, als solche, die fehl am Platz sind.*°
Sie sind sicht- und hérbar entbléft, »beschimt«, verwirrt und verwirrend.*® Mit
diesen nicht-dahin(?)-Gehorenden invadieren die ungestalten Rinder, die unein-
sehbar, vor und aufSerhalb der darstellenden Szene bleiben miissten, den Darstel-
lungsraum. »Was ist denn das wieder? — Wie kommen denn diese Menschen in
Gottliebs Stube?« (S. 538). So zeigt sich mit der Bithne der Raum der Darstellung
(derart des Dargestellten) als nicht gesicherter, als der porose, perforierte, der er ist,

43 »Es wird verwandelt!« bemerkt einer der fiktiven >Zuschauer« (1. Akt, 1./2. Szene, S. 504), das
vollzieht sich sichtbar, offenbar >auf offener Bithneq zum im Cothaer Theater moglichen
schnellen Szenenwechsel, vgl. den Beitrag von Ulrike Haf’ im vorliegenden Band. »Verwand-
lung«ist die Zauberei des Popanzim IIl. Akt, S. 555f.

44  Soist etwa in Wedekinds »Lulu« die Theater-Garderobe schlicht ein weiterer>szenischer«<In-
nenraum.

45  Was»gar nicht auf dem Theater vorgefallen wire, wenn man zwischen den Kulissen nur et-
was mehr Raum hitte« (S. 540), im off, wohin beide gehoren.

46  »(Maschinist) Was ist denn das?— Wer hat denn die Gardine aufgezogen? (Dichter) Alles Un-
glick stromt auf mich ein, ich bin verloren! — Er flieht beschamt hinter die Kulissen.« (S. 538).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

239


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

[I. Melodram/Mischformen

um iitberhaupt theatraler Darstellungsraum sein zu kénnen, als nicht der Darstel-
lung vorbehaltbarer, der »Gefahr zufilliger Ankiinfte und wilden Erscheinensc, so
Vogel,*” ausgesetzter Raum. Jederzeit kann sich in diesem (»Bauernstube«/Biihne)
irgendwer einfinden (das geschieht auch dauernd - iblicherweise bei geschlosse-
nem Vorhang, vor und nach den zeitlichen Grenzsetzungen der Vorstellung). Um-
gekehrt muss, was dem Publikum sicht- und hérbar wird, »auf dem Theater vorge-
fallen« ist (S. 540, Hvhg. BM), im Rahmen der dramatischen Darstellung als etwas,
>swas dazugehorts, als lesbare Figur etabliert werden, um die Kontingenz des Vorfal-
lenden abscheidend figurierend einzuholen. Die mit allen, aus dem off kommend,
auf der Bithne sich Zeigenden aufgeworfene, nicht giiltig auflosbare Frage punk-
tiert hier (und wiederkehrend) das vorgestellte theatrale Geschehen: »Gehért denn
das zum Stiick?«.*® Die Frage stellt sich hinsichtlich allen, irgendwas, im theatralen
Zeitraum sichtbar-Werdenden und zielt auf den Unterschied, der verstehend zwi-
schen Dazugehorigem und blofem Rest oder Rand miisste gemacht werden kon-
nen (vergessen Sie’s, so der depotenzierte Hanswurst).*” Wenn der Sitz-Nachbar
kennerisch Bescheid gibt: »Natiirlich das motiviert ja die nachherigen Verwand-
lungen.« (S. 539), wird ausgeplaudert, dass bekanntlich fiir die Verwandlungen ein
Maschinist hinter den Kulissen zustindig ist, der aus der Sicht der dramatischen
Darstellung verfehlt: von auflen (im wortlichen Sinne) »motiviert«. Die »Verwir-
rung« (S. 538) von >innen< und »aufden«< der Darstellung betreibt das Schauspiel mit
Lust.

Il. >Parodie, ein Spiel mit dem Spiel,
ein »italidnischer« und andere Buffo(s)

Im Gesprichsrahmen von Tiecks Phantasus trifft den fiktiv vorgelesenen Gestiefel-
ten Kater umgehend der Tadel, »dafd das Theater das Theater parodieren wolle, und

47  Vogel, »Who's there?«, S. 23f.

48  S.539,vgl. 540, 541f,, 513, 519.

49  Ergibt Auskunft: »Geruhen Sie doch zu vernehmen (und das ist die Ursach, weshalb ich kom-
me), daf} die vorige Szene, die sie eben sahen, gar nicht zum Stiicke gehort.« »Sind Sie al-
so illudiert gewesen, so ist es wahrlich um so schlimmer, und es hilft nichts, Sie missen
dann so giitig sein und die Miihe daran setzen, diese Tauschung aus sich wieder auszurot-
ten; denn von jetzt an, verstehn Sie mich, von dem Augenblicke, dafd ich werde abgegan-
gen sein, nimmt der dritte Akt erst seinen Anfang.« (S. 540). Das nicht>dazu-Gehdrige« muss
ausgeschlossen, aktiv vergessen werden. Aber es vermehrt und die Irritationen vermehren
sich mit jedem solchen Bescheid: »Wie kommt denn der Hanswurst nun in die Bauernstu-
be?« (S. 539); vgl. (Hanswurst) »Noch eins! — Auch was jetzt unter uns vorgefallen ist, gehort,
genau genommen, nicht zum Stiick« (S. 541f). Mit jedem Wort der Erkldrung: es war eine
»Zugabe«, dehnt sich die parekbatische »Zugabe, wird nicht Zugehériges hinzugefiigt, die
Unterbrechung der dramatischen Handlung diese >heillos<suspendieren.

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

man also ein Spiel mit dem Spiele treibe« (S. 564). Aber »der Scherz tiber das Thea-
ter« sei doch, wird erwidert, »mit der« »Entstehung des Theaters« entstanden.>®
»Mit der Tragodie beginnt ihre >Parodie«, so Christoph Menke mit Friedrich Nietz-
sche, die das theatrale Spiel, das auch die Tragddie ist, ausspielt.>* Das Theater
»kann es kaum unterlassen, sich selbst zu ironisieren«, heifdt es gesprichsweise
im Phantasus weiter. Da die »Zweiheit« von darstellender Illusion und des Spiels,
das diese ermoglicht, die theatrale Darstellung ausmacht, muss die dramatische
Darstellung, will sie nicht (nur) selbst-beschrinkt: Konstitutions-vergessen sein,
sich >ironisieren<,”* (gegen sich) ausspielen, was sie nicht integriert: das Spiel, als
das allein das Drama, daher im >Zwiespalt« mit sich, iiberhaupt etwas vorstellt.”>
Die »spielhafte« Einfaltung des Spiels in sich, Modus sromantischer Reflexions, die
es >verkleinernd< -umrahmt« ins Spiel hineinspiegelt,* schlief3t sich nicht in (er-
neuter) Rahmung mit sich zusammen, sondern die Ironisierung der Darstellung
riickt diese aus sich heraus und verweist jedes Dargestellte je wieder an das, was
dieses nicht ist, ans Theater-Spielen, das mit diesem nie zusammenfillt. Der gestie-
felte Kater macht mit den Potenzierungen der Einfaltungen des Spiels und seiner
Rinder ins Dargestellte je wieder und stets noch ungewiss, wo die iiber die Form
ent-scheidende Grenze zwischen dem Dazu-Gehorigen und derart dem seigentlich
Dargestellten< und dem bloR Zufilligen, Nicht-Bedeutsamen, den Randphinome-

nen, Resten, Zutaten jeweils verliuft.

50  Dafiir wird »Aristofanes« angefiihrt (S. 564-566; Komm. Phantasus, S.1378f.). In Die Vogel fallt
etwa der Wiedehopf (/Tereus) sparatragisch<aus der Rolle: »das ist die Art, in der mich Sopho-
kles [in seiner Tragddie] schimpfiert« (vs. 100, Tragddien- und Theater-Scherzes, vgl. vs. 753-
768, 785-800, 444-447,1102-1114).

51 C. Menke, Gegenwart der Tragddie, S.139. Die »freie Entfaltung« des Spiels, aus dem »auch
die Tragodie bestehtx, ldsst »die Tragddie in die Komodie umschlagen«, deren »drama-
tisch dargestellte Praxis« durch die »Freiheit spielerisch-ironischer Vollziige« bestimmt sei
(S.136-138). Umgekehrt war die Tragddie, Gottsched zufolge, anfangs auch Komodie, musste
von dieser, vom Theater gereinigt werden, um Tragddie erst zu werden (vgl. Wild, Theater der
Keuschheit, S. 232-236).

52 Shakespeare »ironisiert« »die wunderliche Absicht des Theaters, eine Geschichte in grofR-
ter Lebendigkeit vor uns hinzustellen«, »wo er in diesem Augenblick sein Schauspiel fir
Wahrheit ausgibt« und »das Theater selbst als Liige und schwache Nachahmung herabsetzt«
(S.565).

53  Zur»lronisierung« der dramatischen Form z.B. in »Tiecks Komodienc, vgl. Benjamin, Der Be-
griff der Kunstkritik, S. 83-85, vgl. 73; zur Reflexion des Spiels in diesen vgl. ders., Ursprung des
deutschen Trauerspiels, S. 262. Die »Reflexion von Schein und Spiel« (S. 261f.) ist aller, und sei
sie noch so ernst gemeinter, theatralen Darstellung, die es nur im Spiel gibt, notwendig. Nur
verfehlt: >naturalistisch< konnte sie dieses vergessen machen. Das ist kein »Zirkel«, »der in
sich selbst zuriickkehrt« (Tieck, S. 564), sondern eine Zweiheit: im Zwiespalt mit sich; vgl. B.
Menke. »Gesture and Citability«, S. 272-275.

54  Vgl. Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 306, 262.

- am 14.02.2026, 17:17:58.

241


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

[I. Melodram/Mischformen

Von der »rhetorischen Ironie«, die es darauf anlegt, mit dem Gesagtem etwas
anderes >eigentlich« zu meinen, unterschied F. Schlegel eine nicht (nur) »auf iro-
nische Stellen begriindet[e]« Poesie; diese sei »im Auflern, in der Ausfithrung die
mimische Manier eines gewohnlichen guten italidnischen Buffo«.’®> Die »perma-
nente Parekbasis« sei demnach, so liest de Man, als unterbrechende Wendung und
Verschiebung aufzufassen, die tiberall und in jedem Moment eintreten oder ein-

56 50 dass keine Gewissheit iiber den Redegegenstand, iiber

getreten sein kann,
die Redeposition und deren Adressierung zu gewinnen ist. Mit de Man: »the buffo
is a parabasis [..] an interruption of a narrative line«,”” derart wiirde »ununter-
brochen« das Theater >produktiv<,>® im Geschehen, in dem potentiell jederzeit was
anderes geschehen (sein) kann.

Auch der italienische Pulcinella, so stellt Giorgio Agamben ihn vor, ist (para-
doxal) »reine Parabase«: »Pulcinella spielt nicht in einem Drama, er hat es immer
schon unterbrochen, ist immer schon abgetreten wber [..] ein Hintertiirchen [...],
ausgetreten aus der oberflichlichen, unbestindigen Handlung«.”® Und so redu-
ziert sich der Hanswurst des Gestiefelten Katers ausnimmt — »[I]eider nur ein Deut-
scher« und »verbannter Fliichtling« heift er sich selber®® — steht er doch nicht nur
fiir den Streit der sich dignifizierenden Kunstform mit dem Vergniigen des Pobels,
sondern auch er taugt zum parekbatischen Vorkommen (mit Worten, »die eigentlich
nicht zum Stiicke gehoren«), wo niemand (anderer) »aus seiner Rolle«>vorkommenx
will: um ausgelacht zu werden (8. 539).%!

55  F Schlegel, »Lyceums Fragmente«, KFSA Bd. 2, hg. v. Hans Eichner, 1967, S. 152 [Nr. 42].

56  »Parabasisis the interruption of a discourse by a shift in the rhetorical register.«»But [...] [rony
is notjust an interruption; itis (and this is the definition which he gave of irony), he says, the
»permanent parabasis««»irony is everywhere, at all points the narrative can be interrupted«
(de Man, »The Concept of Ironyx, S.178f., 183; vgl. F. Schlegel, »Zur Philosophiex, S. 85; zur
»lronie der Ironie, ders., »Uber die Unverstindlichkeit«, KFSA Bd. 2, S. 363-372, hier S. 368).

57  de Man, »The Concept of Irony, S.178.

58  Benjamins Formulierung zum >gestischen Theater< entleihend, vgl. »Was ist das epische
Theater?« (1931), S. 522.

59  Giorgo Agamben, Pulcinella oder Belustigung fiir Kinder in 4 Szenen, Miinchen: Schirmer/Mosel
2018, S. 45.

60  S.524. Aufgerufen ist die »symbolische[] Verbannung des Hanswurstes von der Bithne der
Neuberin« (Wihstutz, »Kritik des Parterres, S. 410), bekanntlich keine flichendeckende und
keine endgtiltige; vgl. Joel B. Lande: Persistence of Folly: On the Origins of German Dramatic Lite-
rature, Ithaca u. London: Cornell Univ. Press, 2018, S. 93-101, 236, 324).

61 Das parekbatische Hervorkommen, das verm. zur Klarung parekbatischer Verwirrungen die-
nen soll, fiihrt stets in weitere Verwirrung: »(Hanswurst) Meine lieben deutschen Landsleute
—(Schlosser) Ich denke das Stiick spielt draufien in Asien? (Hanswurst) [...] jetzt aber, verstehn
Sie mich, jetzt redeichjazulhnen als bloRRer Schauspieler zu den Zuschauern«usw. (S. 539f.).
Mit jedem Wort der Erklarung: es »war eine Zugabe«, gehorte (gar) nicht dazu, dehnt sich
die parekbatische Unterbrechung: die Zugabe immer wieder und weiter (s.o. Anm. 49), wird

- am 14.02.2026, 17:17:58.



https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

Der Hanswurst »ist [so Jean Paul ziemlich unvermittelt in der Vorschule der As-
thetik] der Chor der Komddie, kein »Charakter«, sondern »spiele[J« »alles bloR«.62
Als »reine Parabase«, wie Schlegels »italidnischer Buffo«, entspricht auch Pulcinel-
la, Agamben zufolge, dem Chor der antiken Komédien, der in der »Unterbrechung
der Handlung« »schlagartig« der »lustige, lirmende, freche Schwarm« wird, der
er »gewesen war«.%® Auch er ist, so Agamben, »kein Charakter«, vielmehr »bunter
Haufen, der die kennzeichnenden Charakterziige aller Figuren der Komédie ent-
hilt«, »ohne Geschichte, wie die Engel oder der Pébel«.%* Er sperrt sich dem Dar-
stellungsregime, das im 18. Jahrhundert durchgesetzt worden sein soll, der durch
den individuellen Charakter zentrierten inneren »Kohirenz der Fabel« als des re-
prisentionalen >inneren Zusammenhangs« des Dargestellten,® mit der das Thea-
ter und sein Spiel verstellt, von Theatralitit gereinigt sein soll — oder ist vielmehr
>immer schon« aus ihm ausgetreten: Seine »Streiche« (lazzi) oder Possen widerstrei-
ten »ungereimt« >innerer< Wahrscheinlichkeit des Geschehens,®® durchbrechen jah
die Folge der Handlung(en) und setzen sie (und ihre Logik) unterbrechend aus.%’
In ihnen manifestiert sich die Zeitlichkeit des Spiels, in der sie statthaben, in der

die Ungewissheit iiber die dramatische Handlung und nicht-zugehdrige Zugaben verldngert
(S. 540-542), die Unterscheidung je wieder und je erneut weiter suspendiert.

62 Jean Paul, Vorschule der Asthetik, in: ders., Simtliche Werke, hg.v. Norbert Miller, Miinchen:
Hanser1974, Abt. I, Bd. 5,S.160 (in §40 im VIII. Programm »Uber den epischen, dramatischen
und lyrischen Humor«); zu Tiecks »Zerbino«, vgl. S.131. Lande schlagt vor, Jean Paul spreche
mit »[a] true comic theater« »an experience of a theatrical performance« an (Persistence of
Folly, S. 324, vgl. S. 319-322).

63  Agamben, Pulcinella, S. 43 u. 45.

64  Agamben, Pulcinella, S.53, 45, 62. Auch Skaramuz (den Tiecks Die verkehrte Welt mit vielen
weiteren comedia-Figuren aufbietet) ist Viele, weder Individuum noch in einer Genealogie
situiert; daher stirbt er (wie Pulcinella) nicht, vgl. Nicola Kaminskis Beitrag im vorliegenden
Band.

65  Wild, Theater der Keuschheit, S. 253-260; ein Hauptcharakter ordnet »in einem solchen Spie-
le, welches vorher nur ein verwirrtes Wesen ohne Verknipfung und Ordnung gewesen war«
(Gottsched, zit. Wild, S. 232), das >Bild< (um sich), als das die Szene, nach Diderot, gesehen
werden sollte.

66  Cottsched, nach Wild, Theater der Keuschheit, S. 222f., vgl. 252. »Die Vorstellungen des Hans-
wurst sind so unnatirlich und unwahrscheinlich«, dass den Zuschauern »stets bewuf3t ist«,
»dass es sich dabei um eine kunstfertige Vorfiihrung handelt« (S. 252); >innere< Wahrschein-
lichkeit war der Begriff »der medialen Selbstaufhebung« des Theaters (S. 248-252).

67  Spafe sind »unsinnige Handlungen und Gesten«, deren »Zweck« »die Unterbrechung der
Handlung«ist. »Der Spafd ist nie Teil einer Handlung, [...] sondern er lockert und unterbricht
die Folge der Handlungen«, so Agamben, Pulcinella, S. 52. Der SpaR fithrt zugleich aus und
macht riickgangig (vgl. S.71). Possen werden zum einen (m.) »>gespielt, gerissen< (Grimms
Deutsches Warterbuch (= DW), Bd.13 (1889), Nachdr. d. Erstausg. Miinchen 1984, Sp. 2013f.),
zum andernssind sie (f.) »possenspiel«des »pickelhering [der»engl. Komddianten in Deutsch-
land«], possenreiszer, hanswurst, harlekin«; »possierlich« heifSt des Hanswurst parekbati-

- am 14.02.2026, 17:17:58.

243


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

[I. Melodram/Mischformen

(in jeder seiner Wiederholungen) immer auch anderes geschehen mag,® jederzeit
anderes sich ereignen kann, das durch keine Gestalt>inneren Zusammenhangs« be-
schrankt alles mogliche >Unsinnige« sein kann, derart das Ereignis des theatralen
Spiels: unentscheidbar einmalig und nachmachend,® jih schlagend, kontingent.
Pulcinella, so Agamben, scheint mit einer Art mechanischer Notwendigkeit [...]
unbedingt seinen Spaf} von sich [zu] gebenc,”® alle >Innerlichkeit von >Figurenc
und Kohirenz von Handlung aussetzend. — Wie im oder als ein Puppenspiel, das
Gottsched in einem Zuge mit dem Hanswurst des Wandertheaters als wider alle
dramatische Kohirenz sich exponierendes Spiel(en) verwarf.”* — Wie Tiecks Hans-
wurst das immer wieder (blof8) noch mal heraus: >zum Vorschein kommenc, als
(blof3e) theatrale mechané manifestiert: »Er geht ab, und kimmt schnell wieder. Apro-
pos! Noch eins! — [..]. Ab. — [..] kdmmt schnell zuriick« (S. 541f.).7* Das >Auftretenc
der Spafimacher und Possenreifler”? vollendet sich nicht, wird nicht etwas erdff-

sches Hervortreten bei Tieck, S. 539; als »Possen«, »Narrenpossen« wird im Gestiefelten Kater
abgetan, was die Zuschauer zu sehen bekommen (S. 520, 492, 495).

68  Oder geschehen wird, so Tiecks Hanswurst: »wir machen [aus den vorgeschriebenen »Rol-
len«] im Spielen doch ganz andre daraus; »jetzt [sei er doch auch nur] durch einen gliickli-
chen Zufall [der Stérung] herausgetreten« (S. 541).

69  »[Blei Pulcinella [ist] das Einmalige nicht vom Nachgemachten zu unterscheiden« (Agam-
ben, Pulcinella, S. 62)

70  Agamben, Pulcinella, S. 53; in Tiecks Die verkehrte Welt: »was der Kerl da fiir Streiche macht! —
Das verursacht gewifd wieder der verwiinschte Maschinist.« (S. 657).

71 Gottsched nach Wild, Theater der Keuschheit, S.15, vgl. 217f., 58f. Die Ziige des Puppenspiels
weist Benjaminin derskomischen Figur<des Intriganten aus, mit der in den Haupt- und Staats-
aktionen die Komik oder»richtiger«der»SpaR«ins Spiel komme:»durch das hochbedeutende
Medium des Puppentheaters« werde das »Spielhafte« der barocken Schauspiele vorgestellt
(Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S.303f., 302-306, 262; vgl. wie oben Anm. 42
zit. Peters, »Figuren/Theater — Fragmente einer Sprache der Dingex, S. 334f., 338).

72 Den Einwiirfen des daneben-heraustretenden Dichters gibt Hanswurst hierimmer noch eins
drauf, S. 541f.: Wie der unaufhérlich wieder rausspringende Springteufel, eine von Bergsons
paradigmatischen Spielformen des komischen Mechanismus (Henri Bergson, Das Lachen, Zi-
rich: Die Arche 1972, S. 52-57); komisch ist, »was sich im Menschen [gegen dessen bewufite
Intention] als Mechanismus ablost« (S. 99-102, vgl. 29f). So ist »der clown und fool«, mit
denen die Komik oder »richtiger« der »Spaf«ins Spiel der Haupt- und Staatsaktionen komme,
m»den Personen des Stiicks oft sehr [dstig«, die diesen, »die verkdrperte Idee der Parodie, die,
als solche, ja unsterblich ist, schlechthin nicht los werden.« (Franz Horn, zit.n. Benjamin, Ur-
sprung des deutschen Trauerspiels, S. 303), was »ans Puppenspiel gemahnt« (ebd.).

73 »Die Botschaft des Harlekins ist sein Auftritt, besser gesagt sein Auftretenc, zugleich die ei-
nes »andere[n] Theater[s]« (Annemarie Matzke, Ulf Otto u. Jens Roselt, »Einleitung. K(l)eine
Theorie des Auftritts«, in dies. (Hgg.), Auftritte. Strategien des In-Erscheinung-Tretens in Kiinsten
und Medien, Bielefeld 2015, S.-7-16, hier S. 7).

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

net, nicht etwas und jemanden etabliert haben.”* »Possen« spricht wértlich von
der Potentialitit des Theaters.”

»Harlekinaden« schloss Gottsched (wie kaum anders zu erwarten) aus, weil
sie, so reformuliert Wild, »hauptsichlich aus >Parodien auf die ernsthaftesten Stii-
cke« [bestehen]. Als pervertierendes Zitat der Tragddie verdoppelt ein derartiges
Stiick nicht nur das, was einfach und ernst ist, und macht es dergestalt zweideutig
und unernst, sondern es ahmt Theater bzw. Kunst nach statt >die Handlungen des
gemeinen Lebens«.«’® Die »lustige Person« des Wiener Hanswurst »mischte« so
Ethel Matala de Mazza »die Haupt- und Staatsaktionen auf, indem sie geheime
Liebeshindel von Kénigen, Feldherren und Prinzen mit ihrem biurischen Steg-
reifspiel komisch konterkarierte«.”” In deren Spiel begegnet den >ernsthaftesten
Stiickens, was sie bereinigend vergessen machen miiss(ten,”® sie aber »nicht los«
werden: ihr theatrales Spiel und seine mechané,”® was jede theatrale Prisentati-
on mit sich entzweit, die Spallimacher aber exzentrisch ausspielen. Die »letzten
Riickzugsreservate des Komischen« gaben die Zwischenspiele ab, die sich unter-
brechend »untermengenc, die aber durch die »zunehmende Integration aller Teile
eliminiert« werden.° Die unterbrechende Geste der Parekbase dehnt sich zur Ein-
lage,81 und lasst sich, und damit (aus der Sicht einer homogenen Darstellung) alles

74  Weberzufolge suspendiert das Kommen/Gehen der»Possenspieler« (nach Kierkegaards »Die
Wiederholung«), »was man bei dem dramatischen Theater den Auftritt heifRt«, die Bewe-
gung manifestiert eine »abgriindige Kraft, die sich nie ganz beherrschen lasst«, eine »Ausge-
lassenheitx, die »keine Grenze« hat: »der Fond des Komischen [ist] in ihnen unerschopflich,
»liberrascht«»sie beinahe jeden Augenblick selbst« (»Vor Ort«, S. 45). »Das unmittelbar sich
nicht Vollendende des Auftritts ist hier entscheidend.« (S. 46).

75  So Weber, »Kierkegaard’s Posse, in ders., Theatricality as Medium, S. 200-228, hier S. 218, 217-
224.

76  Wild, Theater der Keuschheit, S. 251f.

77  Ethel Matala de Mazza, Der populire Pakt, Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2018, S. 250.

78  So musste die Tragddie, so Gottsched, von der»Heterogenie« des Theaters gereinigt werden:
vom Bezug auf die Zuschauenden, von der Komddie, von den »gemeinen Possen« (Wild,
Theater der Keuschheit, S. 230-242; vgl. C. Menke zur Asymmetrie von Komddie und Tragddie,
Die Gegenwart der Tragodie, S.136-138).

79  Wie man »clown oder fool« der Haupt- und Staatsaktionen, die die »ldee der Parodie«>ver-
korperns, »nicht los« wird; sie inhariert diesen Schauspielen wie oder als ein Puppen- oder
Marionettentheater (Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 303f., 302-306, 262).

80  Wild, Theater der Keuschheit, S. 253, 235, 222.

81 Parabasen waren in der attischen Komodie Partien des Chors, nicht der dramatischen Hand-
lung angehdrige Reden wie alle Chorgesange, in denen dieser ssich selbst< und andere, Zu-
schauende anspricht (Aristophanes, Die Vigel, vs. 52-68, 753-68, 785-800, 1102-1114), Tragodi-
en lacherlich macht (vs. 753-68, 785-800). Zu>Einlassungen in die Handlung<werden Chorpar-
tien erst aus der Perspektive der dramatischen Handlung (A.W. Schlegel, Vorlesungen, S.133);
anachronistisch spricht F. Schlegel vom »politischen Intermezzo« (»Vom dsthetischen Werte
der griechischen Komédiex, S. 30).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

245


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

[I. Melodram/Mischformen

Maégliche unterbrechend ein: u.a. (vermeintliche) Stegreif-Einlagen der Schauspie-
ler, die (vermeintlich) nicht >clazu<geh6ren,82 wie auch komische und musikalische
Intermezzi oder Interludien, wie sie Der gestiefelte Kater hinzu- und einfiigt. Im Zu-
ge der Reinigung des Theaters (vom Theater) wurden sie als den geforderten Hand-
lungszusammenhang stérende, verwirrende aus den dignifizierten dramatischen
Formen verbannt, gehéren nur noch den abgewerteten populdren Mischformen
meist mit Musik an, wie Posse und Melodram.

lll. Maschinen-Stiicke

Der Maschinen-Einsatz ist mise en abyme des Theaters. Mit Maschine und Machina-
tion ist die »Kunst als Kunst in ihrer Kiinstlichkeit selbst inszeniert«, »zur Schau«
»[gelstellt«: der »Selbstverfliichtigung des Mediums« Theater zuwider.® Sie stellt
(neben allem Wunderbaren, was sie eintragen mag) die Angewiesenheit aller thea-
traler Prisentation auf die dufieren Zutrige, auf das off aus, und bringt in spiel-
hafter Einspielung die mechané des Theaters, das Theater als Maschine des Erschei-

84 ,zum Vorschein«. Nicht erst der >deus ex machinas, sondern auch die sicht-

nens
baren maschinalen »Verwandlungen« der Szenen® bildeten in Perspektive »dra-
maturgischer Kontinuitit« »ein besonderes darstellungstechnisches Problems«,3¢
sie widerstreiten den postulierten aristotelischen drei Einheiten,?” wiren (nur) zu

motivieren durch >Zaubereiens, die in dramatischer Darstellung ausgeschlossen

82  Das>Stegreifspiel« gibt eine>andere« (nicht der dramatischen Handlung und der geschriebe-
nen Rolle zugehdrige) Rede, ein zuweilen politisches Intermezzo, eine Einlage, die abgesetzt
ist, insb. als musikalische wie das komische Couplet. Da es sich vom vorliegenden Text (ver-
meintlich) 16st, unterlag es dsthetischer wie polizeilicher Zensur (Gottsched, zit. Wild, Theater
der Keuschheit, S.17; vgl. Lazardzig, »Ruhe oder Stille«, S. 97-100, 106-112). In Wien entstanden
aus dem Stegreifspiel des Hanswurst, nach deren kaiserlicher Untersagung unter habsburger
Zensur die »Gesangspossen« Johann Nestroys als Mischform (Matala de Mazza, Der populi-
re Pakt, S. 250), unterlagen die Skripte der Vorzensur, wurden Nestroys beriihmte Couplet-
Einlagen verboten.

83  Wild, Theater der Keuschheit, S. 253, 256.

84  Vgl. Rainer Nigele, »Méchané. Einmaliges in der mechanischen Reproduzierbarkeit, in:
ders., Holderlins Kritik der Poetischen Vernunft, Basel u.a.: Engler 2005, S.133-149, hier S.137f.

85  Siesind Teil dessen, was zu sehen ist (I. Akt 1/2. Szene, S. 504f.), aber nicht der dramatischen
Handlung.

86  Wild, Theater der Keuschheit, S. 259.

87  Die Verwandlungsmaschine ders>bewegten Kulissenc leistete »der Aufhebung der aristoteli-
schen Einheit der Handlung, der Zeit und des Ortes Vorschub« (Lazardzig, Theatermaschine
und Festungsbau, S. 38f., vgl. 58f.).

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

wiren,3® mit denen die Maschinerie aus dem off ins Innere, in die Dramaturgie
eingefaltet ist,% die Der gestiefelte Kater auch mit den »Verwandlung[en]« des Po-
panz im dritten Akt sich genehmigt (S. 555£.).°° Da nicht>innerer« Zusammenhang
der Handlung das Geschehen dirigiert, kann dessen Dramaturgie, die die Maschi-
ne in ihren Effekten ausspielt, in ganz anderen Hinsichten erfolgen — ohne sich
abzuschliefien. Denn der theatrale Zeitraum ist, als nicht >von innens, mit sich ho-
mogen geschlossener, ein Zeit-Raum der Kontingenz; der Un- und Zufille, das ist
es, was Tiecks Schauspiel insbesondere vorfiihrt.

»[A]lle Maschinenc, die der »Maschinist« »spielen« solle, um dem »Dichter« im
dritten Akt auszuhelfen, haben (wohl) im zweiten Akt jene spektakulésen Zugaben
eingespielt, mit denen er »schon ganz anders geschlossenc sei, »als er in meinem
Manuskripte steht« (S. 538). Wo »Lirm« des (gespielten) Publikums, Tumult >im
Theater¢, »diese tobende Flut« vor der Bithne das Geschehen auf ihr einholt, den
dramatischen Rahmen des Dargestellten bricht und tiberbordet (S. 533), wird der
»Besidnftiger« des Konigs parekbatisch: im Wechsel der Register, >hervor<gezogen,
damit er auf der Biihne das Aufgebot des ganz grofen Apparats der Mozart'schen
Zauberflote (und tiber diese hinaus) anfithrt.

Der Besinftiger spielt auf den Klocken, das Pochen schldgt dazu den Takt. Er winkt: Affen
und Biren erscheinen, und tanzen freundlich um ihn her, Adler und andre Vogel; ein Adler
sitzt Hinzen auf dem Kopf, der in der grifSten Angst ist, zwei Elephanten und zwei Lowen
tanzen auch. (S. 533)

Der Maschinenzauber legt ein Interludium ein: »Ballet und Gesang«®* der aufgebo-
tenen Menagerie:®* »Das klinget so herrlich —«, VierfiiRige und Vogel als »Verei-
nigter Chor«: »Nie hab ich so etwas gehért noch gesehn.« (S. 534),”® deren Qua-

88  Cottsched nennt»Zaubereyen«die»Maschinen der neuern Zeiten« (nach Wild, Theater der
Keuschheit, S. 253, 257).

89  Als Zauberei wird etwa in piéce a machines des 17. Jahrhunderts die maschinale Dynamik der
Szenerie in die Handlung hineingespiegelt und gefeiert (vgl. B. Menke, »Was das Theater
moglich macht: Theater-Maschinen, S.136-138).

90 In Die verkehrte Welt besorgt der Maschinist des Neptun (/Direktors) Erscheinen und Versin-
ken (S. 636) und ist »doch an allen Dingen in der Welt Schuld«—so weit Versenkungmecha-
nismen angebracht sind (S. 636f.).

91 In den piéce a machines etwa Piere Corneilles wird der Maschineneinsatz zu Balletten, de-
ren Dauer der Musik Zeitraum gab (B. Menke, »Was das Theater moglich macht: Theater-
Maschinenc, S.133, 138f.).

92  Tierauftritte gehéren wie Puppenspiele zu den populdren Darbietungen; Elefanten u.a.
konnten Melodramen finanziell sanieren, vgl. Ethel Matala de Mazzas Beitrag im vorl. Bd.;
in Die verkehrte Welt sind »Léwen und Wélfe«, »auch der Esel da« von »meiner [des Maschi-
nisten] Erfindung« (S. 590).

93 InZauberflitel,17 singen dies die von Papagenos Glockenspiel umgehend bezauberten »Fein-
de«: Monostatos und Sclaven (v. 12-15).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

247


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

[I. Melodram/Mischformen

drille, in die tanzend auch die dramatischen Personen eingezogen werden, eine
Misch- und Zwischenzone einschiebt. Wahrend dieser singt der »Besinftiger« zi-
tierend umwidmend Papagenos Intermezzo in Die Zauberflite und potenziert de-
ren Einlagen-Struktur in der bezaubernden, vom »Stiick« ablenkenden Einlage,
die ausgedehnt, zur »allgemeinen Freude der Zuschauer« noch iiber den Fall des Vor-
hangs hinaus, hérbar ist.>* Mit den Teilen aus der Zauberflste wird nicht nur ein
musikalisches und ballettéses Interludium dem zu Sehen- und zu Hérenden, die
ehemalige Textgrundlage verlassend und zugleich aufrufend (S. 538), an- und ein-
gefuigt, sondern, wie etwa mit den Flug-Maschinen-Balletten im piéce @ machine
des 17. Jahrhunderts deren Dauer durch Musik gehalten ist, eine andere, nicht der
Handlungslogik unterliegende Zeit der Affekte, der Teilhabe erzeugt.’® Des Publi-
kums, den Bithnenrahmen im Lirmen und Pochen iiberbordende, Teilhabe wird in
eine (»allgemeine« und extensive) festive iiberfithrt.

Hatte Kater Hinze den aus der Rolle fallend vom erwartbaren Auffithrungsende
sprechenden Gottlieb, der, um dem parekbatischen Ausfall abzuhelfen, (mit >abge-
lenkt¢, »in Gedanken«, den Text Vergessen, den Souffleur Fehlhoren und >Extempo-
rieren) erklirend die parabatische Einlassung unaufhérlich ausdehnte,®® gestoppt:
»leise: Nehmen Sie sich doch zusammen, das ganze Stiick bricht sonst in tausend
Stiicke.« (S. 542), so geschieht doch eben dies. Das Schauspiel, was wir sihen und
horten, wiirde es gespielt, wire eines des »in Stiicke Gehens< im Zugeben und Ein-
fiigen; und es wire ein anderes als das »Stiick«, das das gespielte Publikum einmal
auf den Theaterzetteln lesend angegeben fand,”” eines, das der Mafigabe einer als
Handlungszusammenhang angenommenen Totalitdt nicht untersteht, als hetero-
gene Mischform diesseits dieser dem theatralen Spiel (und sei es »aus der Not<) alle
Moglichkeiten gibt. Beigezogen wird alles Mogliche, was gerade, wie Bestandteile,
im dritten Akt auch die Maschinerie, der wohl sonst oftmals gespielten Zauberfls-
te zur Hand ist: Mit erneut umwidmendem Gesangs-Zitat der Zauberflote®® »ver-

94  Die Zuschauer loben: »ein grofier Mann, der Dichter,—hat die Zauberflote gut nachgeahmt.«
(S.513). Der Kommentar weif3, dass die Zauberflote »ein Lieblingsobjekt der frithromanti-
schen Spottlust und Aufklarungskritik« war, sowie dass Tieck »oft gegen Balletteinlagen, Mo-
nodramen und illusionsférdernde Requisiten« antrat (Phantasus, S.1403).

95 In den piece des machines des 17. Jahrhunderts bekamen die hochkomplexen Maschinen-
Balletten durch Musik, oft mit Choren, ausgedehnte Einlagen einer anderen Zeit des Sehens
und Horens, vgl. B. Menke, »Was das Theater moglich machtx, S.138-142, 125-127.

96  Das geschieht stets wieder und erneut, vgl. S. 539-542: was gehortseigentlich<dazu?

97  Aus dem (gespielten) Publikum heif3t es zu Bemerkungen iiber das Schauspiel: »Das Publi-
kum? Es kommt ja kein Publikum im Stiicke vor.« (S. 546f.). Das ist gar nicht falsch, aber wel-
ches Stiick? Das (gespielte) Publikum tragt sich sins Stiick¢, das »hier gespielt wirdx, ein; es
bleibt nicht das»selbe«.

98  Umgewidmet sind Zeilen aus Sarastros Arie (11, 13), die der Besanftiger »singt:/In diesen heil-
gen Hallen/Kennt man die Rache nicht, [...]//Wozu dies wilde Briillen,/Die Exzentrizitit?/Das
alles mufd sich stillen, [...]« (S. 559f).

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

wandelt sich das Theater, das Feuer und das Wasser aus der Zauberflote fingt an zu spielen«
(S. 560) — wie die effektvollen piéces @ machine des 17. Jahrhunderts sich nicht scheu-
ten, eindrucksvolle Szenerien=Verwandlungsmaschinen anderer erfolgreicher Stii-
cke umzunutzen.®® »[O]ben sieht man den offenen Sonnentempel, der Himmel ist offen,
und Jupiter sitzt darin, unten die Holle mit Tarkaleon« (S. 560) — so sind die grofRen baro-
cken mehrstufigen Himmelseinrichtungen des Maschinentheaters, das in diesen
sich selbst feierte, zitiert.'°° Die bloR als Zierate, Zugaben abgewerteten Musik-,
Ballett- und Maschineneinlagen’®* werden derart, durch solche einfiigenden Bei-

192 _ zugleich aber

ziige mit Lust als Notbehelfe in ihrer Kontingenz gekennzeichnet
werden andere Fiigungen als die der dramatischen Darstellung erzeugt. Der gestie-
felte Kater zeigte sich, horten und sihen wir das unter diesem Titel stehende als
>Maschinen<«-Musik-Theaterstiick, als Posse, wie das theatrale Geschehen hier zu-
weilen abwertend gekennzeichnet wird,’®® oder Farce, als Singspiel (wie Die Zau-
berflote) oder Melodram,’** jene Mischformen, die abgewertet und marginalisiert
wurden, die in den >Randbezirken« des >Populiren« mit Spektakel und Maschinen
fortwihrend (im ganzen 19. Jahrhundert und dariiber hinaus) Effekte machen.’®>

Die Frage: »Gehort denn das zum Stiick?«,°¢ die auf den Unterschied zielte,

der am sicht- und horbar Werdenden verstehend miisste gemacht werden kon-

99  So die Torellis fiir Corneilles Andromede, vgl. B. Menke, »Was das Theater moglich macht,
S.122f.

100 Vgl. w.a. Viktoria Tkaczyk, Himmels-Falten. Zur Theatralitdt des Fliegens in der Friihen Neuzeit,
Miinchen: Fink 2011, S. 121, 112-122, 164, vgl. 32-38, 85.

101 Spektakulare Biihneneffekte heifdt Gottsched »Zierrathen« des Theaters, bzw. der Opern,
die sich mit ihrer »ostentativen Unnatiirlichkeit« »in ihrer ganzen sinnlichen Pracht selbst
aus«stellen, gegen die »Verflichtigung«ihres Mediums sperren (Wild, Theater der Keuschheit,
S. 272, 252).

102 Auchwenndas Publikum das mitden Gemeinplatzen kommentiert: »Das Ballet hat das Stiick
noch gerettet«, »so schon in die Haupthandlung eingeflochten!« (S. 534), nur das >Gesetz der
Verkniipfung<aufzurufen weif3, das durchs Supplement verletzt wird.

103 S. 492, 495, 520, smutwillige Posse« wird Tiecks Stiick genannt (Komm., 1383). Die Posse von
»possen«(m.) spielen oder reifen, als posse (f.) wie »possenspiel«von»pickelhering [Einlagen
in den Spielen der »engl. Komddianten in Deutschland«], possenreiszer, hanswurst, harle-
kin«, »wohl nach analogie des gleichbedeutenden und gleichzeitig gebrauchten franz.-engl.
farce« (DW, Sp. 2013f.). Farcen sind kulinarisch wortlich Einlagen; zur Wortlichkeit von »Pos-
se«, vgl. Weber, »Kiekegaard’s Possec, S. 217f.; zu den Wiener »Gesangspossenc, vgl. Matala
de Mazza, Der populiire Pakt, S. 250.

104 Vgl. die Beitrage von Dérte Schmidt und Adrian Kuhl im vorliegenden Band.

105 Vgl. Bettine Menke, Armin Schafer, Daniel Eschkotter (Hgg.), Das Melodram: ein Medienbastard,
Berlin: theater der zeit 2013 u.a. dies.: »Einleitung, S. 7-17; vgl. den Beitrag von Matala de
Mazza im vorl. Bd.; zu neuen Bithnen und »Mischformen« in Paris, dies., Der populdre Pakt:
S.222f, in Wien: S. 248-252, zur Operette, S. 217-277.

106 S.539, vgl. 540-542. Auch: »— Wozu war denn nun wohl die letzte Szene?/(Leutner) Zu gar
nichts, sie ist vollig tiberfliissig; [..] [man] behélt gar keinen festen Standpunkt.« (»Zwischen-

- am 14.02.2026, 17:17:58.

249


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

I. Melodram/Mischformen

nen, kann sich auf keinen geschlossenen Rahmen beziehen, in Bezug auf den sie
zu treffen wire: >welches Stiick?«, vielmehr triagt das Schauspiel zur »Verwirrung«
voninnen< und »aufden« (S. 538) unaufhorlich bei, wird mit jedem weiteren Gesche-
hen eine Schlieffung des >Rahmens« verschieben und lisst sich weiter an anderes
verweisen.'® Die theatrale Prisentation wendet jedenfalls temporir in Interakti-
on von ungestalten akustischen Phinomen und eingefiigten Singspiel-Zitationen,
den alle Rahmen tiberbordenden Tumult ins (zitierte) festive Ereignis.

IV. ... »eine Art von Melodram«

»Das Getiimmel vermehrt sich, so wie das Geschrei im Parterre und auf der Galerie.«
(S. 558),1°8 s0 interveniert das >Publikum« im ungestalten Ubergriff, im Ausgriff
tiber das zur »>Szene« geschlagene Parterre, wie auch iber die Unterscheidung
Reichards, der dem >gebildeten« Parterre Pochen und Zischen als dessen >vor Ort«
geduflerte >Kritik« zugestand.'® Markiert ist derart jedenfalls das Ereignis der
Prisentation im Theater. Das Ungestalte, das der Darstellung nicht angehort,
Tumult und Lirmen, gibt, wie es heifit, vor der Bithne ein »héllisches Spektakel
[das Dargestellte wie die Darstellung bedrohend], als wenn [gar] das ganze Haus
einbrechen wollte« (S. 558), wie sich umgekehrt Katastrophen »auf« dem Spektakel-
Theater im, den Rand der Darstellung, die Rampe iiberbordenden Uberfluss ins
Theater bezeugen mussten, zuweilen, etwa im Falle des Theaterbrandes, auch die
Grenze zur realen Verheerung iibersprangen.™®

akte, S.513) oder: »Ob sie [die Szene fiirs Herz] aber zum Ganzen wird notwendig sein [?]«
(S.519).

107 »Fiir welches Schauspiel soll man sich interessieren? Fiir das vorige oder fiir das, was jetzt
aufgefiithrt wird« (Die verkehrte Welt, S. 612).

108 Zuvor »ein gewaltiges Pochen und Pfeifen im Parterre [...] die Galerie lacht [...] der Lirm wird immer
grofler«; das gilt dem Weinanfall des Konigs auf der Bithne, heifdt die »tobende Flut« (S. 533).
Der Tumult hier nimmt seinen Ausgang vom Sturz des »Gesetzes«, des Popanzin Mausgestalt
(vgl. S.556-558). So kippt die quasi-polizeiliche Intervention: »Halt! Ein Revolutionsstiick!«
(S. 557), die doch zur »Ruhe« anhalten musste (Lazardzig, »Ruhe oder Stille«, S.100-106), ins
Larmen, das die dsthetischen Regime untersagten (S. 111f.).

109 Reichard, »Versuch lber das Parterrex, S. 48, 52-55. Das gespielte Publikum im Parterre des
Gestiefelten Katers diskutiert>selbst< (im »Prolog«) »Pochen«—oder es sein lassen —als Recht —
oder es sei »ungezogen« (S. 495). »Etwas bessere Kritik, die Anarchie zu enden!«, muss dann
erst erbeten werden (S. 558f.), etwa mit den umgewidmeten Zeilen von Sarastros Arie (l1,13)
aus dem Mund des Besanftigers: »Wozu dies wilde Brillen [..]?/Das alles muf sich stillen,/
Wenn die Kritik entsteht« (S. 559f.).

110 B. Menke, »Was das Theater moglich macht, S.142-144.

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

Erwies die >EntblofSung« der auf der Bithne Deplatzierten: Dichter und Maschi-
nist, die Bithne als pordsen, nicht der Darstellung vorbehaltbaren Raum, »stiirzt«
hier der Dichter »aufSer sich auf das Theater« (S. 558),'™ ohne es zu einem ordnungs-
gemifen Auftritt zu bringen: auf3erhalb dramatischer Figuration, der angespielten
Textvorlage, aller Regularien und vorgegebenen dramatischen Rahmen, srealisiert«
er der Bithne physische Offenheit zum off. Der Raum der theatralen Prisentation
ist keineswegs als der der Darstellung homogen in sich geschlossen, vielmehr auch
als Raum der dramatischen Darstellung der Speisung aus dem off bediirftig: per-
foriert bzw. geschlitzt, gegen Vorfille von auflen nicht gesichert. »[AJuf dem Thea-
ter« wiren die >Wege« zwischen verschiedenen szenischen Riumen durch deren im
Kulissentheater rasch vollziehbare Verwandlungen im Nu schon bewiltigt, und der
»Besidnftiger« muss auch »irgendwo — zwischen den Kulissen [im off] steckenc:

— Wenn es nur nicht so weit von hier — nach dem Palast des Konigs wére, — so
holt ich den Besanftiger, — er hat mir schon am Schlufd des zweiten Aktes — alle
Fabeln vom Orpheus glaublich gemacht. — Doch bin ich nicht ein Tor?— Ich bin ja
vollig konfuse; — auf dem Theater steh’ ich, und der Besanftiger mufd irgendwo —
zwischen den Kulissen stecken. — (S. 558f.)

»[H]Jier« »ist« keineswegs (nur) der »Palast des Popanz« (dessen >Sturz< Anlaf} des
Getiimmels und Gelidrmes vor der Bithne wurde), sondern »auf dem Theater« po-
tentiell schon alles Mogliche anderswo (daher nichts es selbst). Mit der Konfusi-
on des Dichters, aus der er sich zum >Bewusstsein< des Theaters zuriickruft, wird
die der ablichen »Insistenz auf dramaturgischer Kontinuitit« inhirente, von sol-
chen Theaterformen dem Publikum unterstellte und angemutete Verwechslung vor-
gefithrt: mit dieser wird, weil keine andere >Vermittlung« als der Handlungszu-
sammenhang zugelassen wird, auf die omindsen drei Einheiten verpflichtet,"* da
»grofle raumliche und zeitliche Abstinde« im Dargestellten nicht durch eine wahr-
scheinliche >Handlung: iiberbriickt werden kénnten.* Auf dem Theater aber ist
kein Ort er selbst, jede Szene der Darstellung, die deren >maschinelle Durchdrin-

111 Das Vorkommen des Dichters wird im wortlichen Sinne sbestiirzt« »hervorstiirzend« model-
liert (vgl. S. 533, 541, 5.0.).

112 Dagegen steht das »Kulissenwesenc, Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 38f. Das
Tieck’sche »Kindermarchen« kommentiert im Verstofd gegen sie die notorischen drei Einhei-
ten (S. 510, 539f.).

113 Sie»lenken die Aufmerksamkeit der Zuschauer auf die Virtuositat des sMaschinenmeisters<
und damit letztlich auf die Kiinstlichkeit der Darstellung« (Wild, Theater der Keuschheit, S. 258)
und machten maschinale Zaubereien erforderlich (Gottsched, nach Wild, S. 253, 257); eine
Zauberei bringt auch Tieck bei (S. 555f.).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

251


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

[I. Melodram/Mischformen

gung« dynamisiert,"* ist, wie deren vom Kulissentheater erméglichte (und mit den

Kulissen vorgehaltene) Verwandlungen™ ausfithren, eine potentiell andere; »hier«
bezieht sich im >Innern< aufs off.

— auf dem Theater steh’ ich, und der Besanftiger mufl irgendwo — zwischen den
Kulissen stecken. — Ich will ihn suchen, — ich mufd ihn finden, — er soll mich ret-
ten! — Er geht ab, kommt schnell zuriick: Dort ist er nicht. — Herr Besanftiger! — Ein
hohles Echo spottet meiner.— Kommen Euer Wohlgeboren!— Nur ein weniges ver-
mittelnde Kritik, — und das ganze Reich, —das jetzt emport ist, — kommt zur Ruhe
wieder.— Wir [...] —wir [..] — Publikum wie ich! — Herr Vermittler! Herr Besanftiger!
— Etwas bessere Kritik, die Anarchie zu enden! —— O weh, er hat mich verlassen. —
Ha!!! —dort seh’ ich ihn, —er mufd hervor!

Die Pausen werden vom Parterre aus mit Pochen ausgefiillt, und der Dichter spricht die-
sen Monolog rezitativisch, so dafd dadurch eine Art von Melodram entsteht.
(Besanftiger) hinter der Szene: Nein, ich gehe nicht vor. [...] (Dichter) stof3t ihn mit
Gewalt hervor: [...] (S.559)

Durch die verstorten, hin und her flitzenden Bewegungen werden die Wege: on/off,
die das Kulissentheater ermdglicht, die Theater-Riume: hier und anderswo, ins
Spiel gebracht. >Auf dem Theater<, wo der Raum der Darstellung gegeben, das heif’t
aber etabliert werden miisste, ist dieser als Zeitraum der Exposition vorgefiihrt,¢
der dem Hineinstiirzen aus anderen Riumen wie auch ungewollten, ja gewaltsam

bewerkstelligten >Einziigen< oder Hervor-Stoflen, die figurierenden Integrationen

114  Vgl. Ulrike HafS: Das Drama des Sehens. Auge, Blick und Biihnenform, Miinchen: Fink, 2005, S. 345-
348; Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 36.

115 Vgl. die Kulissen-Einrichtung im Gothaer Theater in: Klaus-Dieter Reus (Hg.), Faszination der
Biihne. Barocke Biihnentechnik in Europa, Bayreuth: Rabenstein 2001, S. 60-66; im vorl. Band
u.a. Haf}, Schmidt, Kuhl, (zum Theater in Feltre) Annette Kappeler und Raphaél Bortolotti;
sowie auch Sybille Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, Tiibingen: Nie-
meyer 1982, S. 27, 30, 40f., 47f.

116  Auch den bindet Gottsched an die Einheit der Handlungszeit; darauf referiert Gottlieb aus
der Rolle fallend: »Bald, sehr bald muR es geschehn, sonst ist es zu spat, — es ist schon halb
acht, und um acht ist die Komédie aus. [...] sonst, wollt ich sagen, verschmachten wir beide.«
(S. 542). Gottsched gibt »die Ideallinge einer Tragddie mit>nicht langerals zwo Stunden«an.
»Wenn ein Stlck sehr viel langer dauert, [..] hat [der Zuschauer] gewissermafien Gelegen-
heit, dariiber nachzudenken, daf er im Theater sitzt.« (Wild, Theater der Keuschheit, S. 259).
Hier ironisiert, wenn auf der Szene angewiesen wird: »mifst lhr antworten [...] Zum Besten
des Publikums will es so das Gesetz./(Fischer) Wie? Zum Besten des Publikums?/(Schlosser)
Natiirlich, weil sonst das Stiick gar kein Ende hatte.« (S. 552). Die Acht- Uhr, zu der all das doch
mal ein Ende haben miisse, wird von Zuschauern explizit in Aussicht genommen (S. 542f.).
Aristophanes’ Die Vigel machen ihren Spafd mit der Ausflucht aus der sehr viel langeren Zeit
der Tragddie in verschiedenen korperlichen Belangen (vs. 785-800).

- am 14.02.2026, 17:17:58.



https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

widerstreiten,”” Un- und Zufillen ausgesetzt ist; vorgefiihrt ist die Kontingenz des
theatralen Geschehens.

Dabei geschieht im Text von Der gestiefelte Kater noch etwas spezifisch ande-
res: ist dessen Schriftlichkeit ausgespielt. Die Unterbrechungen auf den Wegen, die
on—off hin- und hergehen, die »Pausen«, die, so der Paratext, »vom Parterre aus mit
Pochen ausgefiillt« werden, sind im Text sichtbar: Ausfille, Locher, die dashes: »— —«
schriftlich markierend einlassen und halten, indem sie zugleich die Schriftlichkeit
des im Phantasus fiktiv vorgelesenen Textes, diesseits aller Dialogie nicht nur in
dessen Nebentext ausspielen: wie er nicht in gesprochene Rede — auch im fiktiven
Vorlesen nicht — iiberfithrt werden kann."® Das Lesen des Textes wird hier (und
zwar nicht beschriankt auf die konventionellen Reden vom >Lesedramac, wo dessen
>Auffithrbarkeit« fraglich scheint)"*?
Die dissoziative Fiigung von »Pausen«, »ausgefiillt« mit nicht-sprachlichem Lirm

manifest in des Textes stummer Schriftlichkeit.

aus dem anderen Raum des Publikums, »— —« eingelassen zwischen die unterbro-
chenen Textpartien des on/off hin und her hetzenden »Dichters«, die »—« dissoziiert
sind, macht etwas: »eine Art von Melodram«, das (so heifst es) »dadurch entsteht«. Das
trifft die >disjunktiven Synthesen, die Melodramen sind oder waren.'?°® So trennt
das Melodram des 18. Jahrhunderts (gegen die Einheit in der Oper) Rede (/und
Schrift?) und Musik auf, separiert und fiigt intelligible, meist monologische Rede
und bewegend sich mitteilende Instrumentalmusikpartien, deren Erstreckung die
Zeit des Horens und Sehens von Pantomimen gaben.'** Die »Art von Melodram« hier

117 Wieder Dichter herausstiirzte, reifSt er»wiitend«den Besdnftiger»hervor« (S. 533), »stofSt ihn mit
Gewalt hervor« (S. 559), zu einem nicht in die dramatische Handlung integrierten >Auftreteng
im Erstdruck muss der»Besédnftiger«»in seiner ordinaren Kleidung« hervortreten (Phantasus-
Kommentar, S.1405).

118 Das fiktive Vorlesen des Schauspiels im Rahmen des Phantasus und dessen Schriftlichkeit
miisste fiir den ganzen Tieck’schen Text, gerade wo es spektakulds wird, reflektiert werden.

119  Anke Detken kennzeichnet diese Fragestellung (auch) fiir die Nebentexte als beschrankte,
verhandelt sie an Dramen des 18. Jahrhunderts (Im Nebenraum des Textes. Regiebemerkungen
in Dramen des 18. Jahrhunderts, Tibingen: Niemeyer 2009, vgl. S.1-3,10,12-14,17-19, 22-24, 34,
255-261, 263-266, 295, 385-387, 392-394).

120 Schifer, Menke u. Eschkotter, »Das Melodram. Ein Medienbastard (Einleitung)«, S. 7-9.

121 Paradigmatisch in Jean-Jacques Rousseaus lyrischer Szene Pygmalion (1762, 1772 deutsch in
Weimar aufgefiihrt); die Musik-Passagen geben die Zeit der Affekte: innerer Bewegtheit
(mit Pantomime); zum Melodram um 1800 vgl. Cornelia Zumbusch, »Proserpina versus Pyg-
malion. Melodramatische Bewegtheitheit bei Goethe und Rousseau, in: Vortrige aus dem
Warburg-Haus, Bd. 10, Berlin: Akademie 2007, S. 111-142, hier S.111f,, 113-119; den Beitrag von
Matala de Mazza im vorl. Band., die Beitrage von Juliane Vogel u. Dérte Schmidt in Menke,
Schifer u. Eschkotter (Hgg.), Das Melodram. Ein Medienbastard. Mit dem Widerstreit zwischen
Rede, die verstanden werden soll, und Musik argumentierte auch Pierre Corneille gegen die
Oper: Cesang sei den eingelegten Maschinenballetten vorzubehalten, wenn schon alles ver-
standen sei.

- am 14.02.2026, 17:17:58.

253


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

[I. Melodram/Mischformen

aber »entsteht« dadurch, dass die schriftlichen Abstinde, »Pausen« einlassenden und
haltenden dashes markieren, was sie gerade ausschlieRen: das Akustische, dessen
Platz sie nur halten (wiirden), hier als lirmendes Pochen eingegeben, mit dessen
Einlassungen »eine Art Melodram entsteht«. >Disjunktive Synthesen< machen auch die
populdren, weltberithmten franzésischen Melodramen im 19. Jahrhundert aus: mit
grofien Spektakeln, Tanz- und Musik-Einlagen u.a. das Schluss-Tableau mit musika-
lisch ausgehaltener Dauer der Affekte.'** Das sind andere Koppelungen statt durch
vermeintliche Handlungsimmanenz, die der schriftliche Text des Dichters einerseits
sichern sollte, der anderseits aber in der dramatischen Darstellung (den dargestell-
ten Charakteren und deren Handeln) restlos aufgehen miisste, wie diese unaufhér-
lich versuchen muss, die mechané und die Machinationen, die sie ermoglichen, zu
verhehlen. Der heterogenen Fiigung der theatralen Prisentation, die Tieck »eine
Artvon Melodram« heifdt, gehért das Publikum in der Ungestalt seiner Auerungen
dissoziierend an.'??

»Feuer und Wasser aus der Zauberflote« wie die barocken Wolken-Himmel-
Tableaus zitierend (S. 560) ist ein Spektakel vorgefiihrt, das erst als den Rahmen der
Darstellung eklatant aufkiindigendes, die Bithnen-Rampe in den Raum des Publi-

kums iiberbordendes, zu einem solchen wird;2*

es »klatscht unmifSig, alles ist in Auf-
ruhr« (S. 560), in Theateraufruhr — versteht sich. Hier nun fillt alles an und zusam-
men, was in Hinsicht der innen/auflen-Anordnung der dramatischen Darstellung
ausgeschlossen, gezihmt oder vergessen gemacht werden sollte. >Auf der Bithne,
deren Rand hin und her iiberbordend, geht ein >Stiick< aus den Fugen und gibt (als
je wieder anderes) ein Schauspiel >disjunktiver Synthesen<«. Wo die Schriftlichkeit
des »—«, und damit der Text als solcher, ausgespielt ist, wird gerade nicht des Dich-
ters Autoritit zur Geltung gebracht, die nach Vorschrift des Dramas sich in dessen
und des Textes vollstindigen Aufgehen in der »dramatischen Darstellungsweise«
bezeugen wiirde. Vielmehr wird der jeweilige theatrale Zeitraum als einer, an den
jede Autoritit sich preisgeben muss, als einer der Zu- und Unfille vorgefithrt.
Jede Ein- und Anfiigung setzt je wieder und noch die Entscheidung dariiber
aus, was gehort (denn jetzt) dazu? ,schreibt« das Schauspiel je um, jeder Einfall
macht es zu einem anderen. Dass irgendwann »Der Vorhang fillt.« (S. 561) gibt auch
keine die Figuration abschlieRende Grenze; wo ein Epilog angehingt werden kann,

kann/wird Weiteres folgen.'

122 Pantomimen eines Stummen und Musik zum Schlusstableau etwa in Guilbert de Pixeré-
courts Le chien de Montargis (1814), dessen Auffihrung in Weimar 1817 Goethe zum Rickzug
vom Weimarer Theater bewogen haben soll.

123 Das gilt fiirs »Pochenc, S. 559, wie zuvor, wo es »dazu den Takt«»schligte, S. 533.

124 So die Spektakel und groRen Feste vor allem des 17. Jahrhunderts, vgl. B. Menke, »Was das
Theater moglich macht, S.142-144.

125  S.561-564 bis »Volliger Schluf«.

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

V. ...das »Theater«

Die Vorfithrung wird zu der des »Theater[s]« (es ist gleichgiiltig, ob das (vielleicht
eher) satirisch >gemeint« ist, ist jedenfalls nicht in kritische Urteile iiberfithrbar):
zunichst der leeren »letzte[n] Dekoration, die zitierte Maschine der (und sei es
potentiellen) Verwandlungen als das, dem auf reprisentationale Darstellung ver-
pflichteten >Innerns, vermeintlich blof} Aufiere:

Man schreit: Die letzte Dekoration! Die letzte Dekoration!/ (Hinter dem Vorhange)
Wahrhaftig! Da wird die Dekoration hervor gerufen!/Der Vorhang geht auf, das Thea-
terist leer man sieht nur die Dekoration./Hanswurst tritt mit Verbeugungen hervor: \Ver-
zeihen Sie, dafk ich so frei bin, mich im Namen der Dekoration zu bedanken'2® [..]

die Dekoration wird weggenommen, man sieht die kahlen Winde des Theaters. (S. 561f.)

Das »leer[e]« »Theater«, das war eben das, was um der dramatischen Kohirenz wil-
len in der theatralen Darstellung nie sichtbar werden durfte;'*” der Blick ins unge-
formte Dunkle des Mediums wire Riss oder Abgrund der Darstellung, den keine
in innere Kohirenz (re)integrieren konnte. Auf das »Theater« treffen Zuschauen-
de (oder Lesende?) durchs Unterbrechen oder hier Abriumen der dramatischen
Handlung, durch deren entkleidenden Abzug: »man sieht die kahlen Wiinde des Thea-
ters, '8 die Leute fangen an fortzugehen, der Souffleur steigt aus seinem Kasten, — der Dich-
ter erscheint demiitig auf der Biihne« (S. 562). Das Theater, Raum der Potentialitit und
>Ort¢, an den irgendwelche Zufille >von aufienc einfallen kénnen, die es nicht sich
abschliefend ausschliefRen und nicht in Darstellung einschlief3en kann, ist derart:
diesseits des Dargestellten, >sichtbar< als Méglichkeitsraum.

Die Nicht-Geschlossenheit von Darstellung auf dem Theater wird durch ein
weiteres hineingefaltetes off markiert: der am Rande der Biithne eingefiigte, Ein-
Sicht vorenthaltende Kasten des Souffleurs (am Gothaer Theater eine Pappmachée-

126  Dieverkehrte Welt unterstreicht des Maschinisten Konkurrenz zum Poeten: die Zuschauenden
»sollen die Dekorationen vorziehen« (S. 657).

127 Die Vorschrift der szenischen Verkettung nach franzdsisch/aristotelischem Vorbild (bei Gott-
sched) besagt, »daf die Schaubiihne niemals ganz leer werden« darf, Vogel, Aus dem Grund,
S.94-98.

128 Als »eigentlich niemals« gegebenen Fall kennzeichnet das Max Herrmann, »Das theatrali-
sche Raumerlebnis« (1931), in: Jorg Diinne u. Stephan Guntzel (Hgg.), Raumtheorie. Grundla-
gentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 501-514,
hier 501f. Tiecks Die verkehrte Welt zeigt umkehrend mit dem Offnen des Vorhangs: »Das Thea-
ter stellt ein Theater vor«, »Der Epilogus tritt auf « (S. 570).

- am 14.02.2026, 17:17:58.

255


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

I. Melodram/Mischformen

Muschel).’*® Es handelt sich um ein sichtbares off, das indiziert, was es verhehlen
soll, dass die theatrale Prisentation aus der Wiederholung stammt, auf Wieder-
holung angelegt ist, daher auf andere Riume und Zeiten. Mit dem Souffleur und
seinem verbergenden Kasten wird dies als Paradoxie aufgerufen, steht er doch fiir
die fiir alle Wiederholungen zu gewihrleistende Bindung der Schauspielerrede, da-
mit der so wiederholend-wiederholbaren wie einmaligen theatralen Prisentation
an die unter die Vorgabe von Kohirenz gestellte schriftliche Vorlage, die aber wie
der Dichter hinter die dramatische Darstellung sich zuriickziehen und in dieser
aufgegangen sein miisste.*° Die auf die Sicherung der Skript-Wiederholung umge-
kehrt angewiesene dramatische Darstellung muss diese Voraussetzungen, Skript
und Wiederholung je schon vergessen gemacht haben.™!
Wiedergabe der schriftlichen Vorgabe in der Schauspielerrede sichern, so sollen

Miisste der Souffleur die

diese: die Wiedergabe wie der schriftliche Text, doch unvermerkt bleiben. Des
Souffleurs (verborgene) Anwesenheit aber >spricht« von beidem. Das ist die Para-
doxie des Souffleurs. Seine Wiederholung vermeintlich sichernden Wiedergaben

132 und mit der verfehlten (gebotenen) Wie-

indizieren eine Interzeptions-Stelle,
derholung zugleich die potentiellen Differenzen jeder Wiederholung. »Gottlieb,

der aus der Rolle fillt: »sonst ist es zu spit, — es ist schon halb acht, und um

129 DieGothaer Souffleurs-Muschel erkundet]org Paulus in deren papierener Materialitat, in der
inneren Kaschierung lesbaren Spuren hofischer Kiichen-Schriftfiihrung (»Theater-Kiichen-
Machination, in: Universalenzyklopidie der menschlichen Klugheit, hg. v. Markus Krajewski u.
Harun Maye, Berlin: Kadmos 2019, S. 40-42).

130 Zuden Aufgaben des Souffleurs, der allein das >Hauptbuch«<aller Rollen hielt, in dem allen-
falls das>dramatische Ganze<aufzufinden wire, vgl. Martin J6rg Schifer, »Schreibszenen der
Hamburger Theaterverwaltung um 1800« (Ms., 2021), S. 2, 8; zu den Funktionen und Regu-
larien des Souffleurs im Umfeld von Gotha vgl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18.
Jahrhundert, S. 97100, 42; die Einsager signalisierten auch den Maschineneinsatz >von au-
Ren«(S. 97, vgl. 67,72, 74).

131 Eine andere Relation zum Text erweist die gegenwartig haufige Anwesenheit von Souf-
fleur*innen auf der Bithne. René Pollesch zeigt das an: »Ein Schauspieler hat bis zum Ende
der Probenzeit seinen Text in der Hand, und alle sehen, dass er nicht fleiflig genug war, den
Text in seinen Kopf zu kriegen. Alle Beobachter [...] schlief}en von einem Text in der Hand
darauf, dass er sich keinen Text merken kann zum Beispiel. lhnen entgeht also, was er tat-
sachlich macht. Und das passiert dauernd, wir sehen nicht, was da vor uns steht: Jemand, der
seinen Text liberprift. Ein Schauspieler, der Texte nur wegwirft, wenn er sie nicht brauchen
kann.«»(Life on Earth can be sweet) Donnag, Urauffiihrung 15. Dez. 2019, Deutsches Theater
Berlin: Programmbheft (0.S., S.14).

132 Die vermeintlich den Fortgang der dramatischen Handlung sichernden Nachhilfen markie-
ren die Wiederholung, die die Schauspielerrede sein muss (ohne als solche merkbar zu sein),
wo diese gefihrdet ist oder ausblieb, und stéren deren Unvermerktheit, insb. wo der Souf-
fleur mangelnde Rollenkenntnis als Vergehen nach Theater-Regularium einer Strafe zuzu-
fithren hatte, vgl. Schifer, »Schreibszenen der Hamburger Theaterverwaltung um 1800,
S.5-8.

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater

acht ist die Komddie aus«, macht das auf der Bithne (zurechtgewiesen) explizit:
»Ach ich war in Gedanken!, sonst, wollt ich sagen, verschmachten wir beide. [...]
Der verdammte Souffleur spricht so undeutlich [»halb acht« wire ein signifikant
fehlgehortes »verschmacht«], und wenn man denn manchmal extemporieren will,
gehts immer schief.« (S. 542) >Tritt« mit dem Souffleur die Bindung der theatralen
Prisentation an Wiederholung, die um der geschlossenen dramatischen Darstel-
lung willen, kontrolliert und zugleich verhehlt werden muss, >aus dem Kastenc: aus
dem (sichtbar eingefiigten) off, so derart die Entbindung durch und an alle Wie-
derholungen. Manifestiert wird des theatralen Geschehens im on zitationelle, von
sich differierende Bezogenheit aufs off.

Wenn im Epilog die theatrale Prisentation an die Wiederholung verwiesen
wird: »Morgen werden wir die Ehre haben, die heutige Vorstellung zu wieder-
holen« (S.561), so mag dies (am Ende der allermeisten Theaterabende) banal
(wahr) scheinen, wird das fir diese »heutige« aber doch kaum méglich sein, oder
welche oder was denn wiirde wiederholt? Das theatrale Ereignis, das (je) aus der
Wiederholung-Wiederholbarkeit kommt, ist zitierbar, ist als Wiederholung oder
Echo aus anderen Riumen und anderen Zeiten nicht es selbst.3? Jedes jeweilige
Geschehen ist aufs anderswo bezogen und in allen seinen Wiederholungen latent
schon und je wieder allen méglichen Vorfillen, Stérungen, Verfehlungen ausge-
setzt. Die Vorstellung geht irgendwo anders weiter oder ein andermal erneut los,
aber jede Wiederholung wird was anderes geworden sein.

133 Vgl. Weber, »Introduction, S. 7, 22; ders. »The Incontinent Plot (Hamlet)«, S. 236.

- am 14.02.2026, 17:17:58.

257


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 17:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

