
Maschine und Melodram. Wie Tiecks 

Der gestiefelte Kater das Theater vorführt

Bettine Menke

Ludwig Tiecks SchauspielDer gestiefelte Kater (1797/1816/1844)1 reflektiert das Schau-

Spiel und seine Rahmungen auf die Theaterbühne. Es vollzieht die Reflektion des

theatralen Spiels ins und im Spiel mit der, mit Benjamin gesprochen, »offenkundi-

ge[n]« »Technik« des »Spiel im Spiel«, mit der »auf der Bühne« eine Bühne »aufge-

schlagen«, »gar der Zuschauer-Raum in den der Bühne einbezogen« werde,2 in ei-

ner Verschiebung. Für den Prolog ist angewiesen: »Die Szene ist im Parterre« (S. 492),

in »einem kleinen Theater« gebe »man das Parterre auf, um es zur Szene zu zie-

hen«.3 Die Grenze des Einbezugs aber ist unentschieden, zufolge der Nebentexte

auch die »Galerie«, gar das ganze »Schauspiel« beteiligt.4 Das ›Publikum‹ manifes-

tiert sich im Ausgriff auch über das Parterre, derart über jene Beschränkung hin-

aus, die der zur Geschichte des Gothaer Theaters an deren Ende gehörende Hein-

rich August Ottokar Reichard vorgibt, wenn er im von ihm herausgegebenen Go-

thaerTheaterkalender 1775 dem ›gebildeten‹ Parterre ein ›Beurteilungs‹-Recht durch

Pochen und Zischen zubilligte.5 Nicht nur ist inDer gestiefelte Kater die theatrale An-

1 Ludwig Tieck, »Der gestiefelte Kater. Ein Kindermärchen in drei Akten mit Zwischenspiel,

einem Prologe und Epiloge«, Erstdruck 1797 (in Volksmährchen), in »Zweite Abteilung« des

Phantasus 1816, in: ders., Phantasus, hg. v. Manfred Frank, Frankfurt a.M.: Deutscher Klas-

siker Verlag 1985, S. 490-566, nach dieser Ausgabe im Folgenden im Text und in den Fn.

mit Ang. der Sz. zit. Es wurde wiederholt zum großen Vergnügen der Zuhörenden vorge-

lesen, erst 1844 auf Veranlassung des Königs von Preußen in Berlin uraufgeführt (Phantasus-

Kommentar, S. 1385).

2 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders., Gesammelte Schriften [= GS],

hg. v. Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser u.a., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972ff.,

Bd. I.1, S. 203-430, hier S. 261.

3 Eine späte Bemerkung Tiecks zit. Phantasus-Kommentar, S. 1385.

4 So weiter im Paratext: »– Das Schauspiel ist voll, man schwatzt durcheinander, mehr Zuschauer

kommen, einige drängen, andre beklagen sich« (S. 492). Umstandslos ist die Galerie mit Lärmen,

Lachen, »Geschrei« (S. 497, 533f., 558) einbezogen.

5 Heinrich August Ottokar Reichard, »Versuch über das Parterre«, in: Theaterkalender (Gotha),

1775, S. 47-63, hier S. 48, 52-55; zu Reichards Leitung des Gothaer Hoftheater 1775-1779 u. dem

Theater Kalender, vgl. in »Unter die Preße und ins Publikum«. Der Schriftsteller, Publizist, Thea-

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 II. Melodram/Mischformen

ordnung: Trennung und Bezug von Schau-Spiel und Publikum, ins ›Inn’re‹ einge-

faltet, sondern es wird auch des Darstellungszeitraums Bezogenheit aufs ›Außen‹

der Darstellung, auf andere Räume ins Schauspiel eingespielt: mit der Maschine

(mechané), die das theatrale Geschehen als nicht ›von innen‹ regiertes, als nicht ei-

nem dramatischen Rahmen sich fügendes kenntlich macht, und mit den im thea-

tralen Zeitraum an- und in ihn einfallenden Kontingenzen von allem Möglichen.

Hier kommen dauernd die darstellend ausgeschlossenen Ränder ›ins Bild‹.

I. Parekbase – was da ›zum Vorschein kommt‹ …

Die Parekbase, mit der eine Bühnenfigur sich aus der Rede-Szene abwendet, die

dramatische Kohärenz unterbricht, spielt deren Außen an und ein. Sie wurde der

antiken Komödie, die sie sich erlaubte, als Fehler angekreidet, von Friedrich Schle-

gel umgewertet,6 der umgekehrt tout court die romantische Ironie als »eine perma-

nente Parekbase« bestimmt.7 F. Schlegels Einsätze zur Ironie lesend befindet Paul

de Man nebenbei, »in the plays of his friend Tieck the parabasis is constantly being

used«.8 Sie werden öfters mal als Beispiele »romantischer Ironie« aufgefasst,9 mit

der, so etwa Benjamins Abhandlung zur romantischen Kunstkritik, die Form, die

als solche je begrenzt ist, »aus sich heraus« »treibt«.10 Waren Parabasen spezifi-

sche Chorpartien in attischen Komödien, in denen der Chor u.a. die Zuhörenden

terintendant und Bibliothekar Heinrich August Ottokar Reichard, Katalog zu Ausstellung Gotha

2008, S. 18, 21-24; Bezug auf den Theaterkalender, vgl. Tieck, Der gestiefelte Kater, S. 539.

6 Friedrich Schlegel, »Vom ästhetischen Werthe der Griechischen Komödie« (zuerst in: Berli-

nische Monatsschrift 24, 1794), in: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe [= KFSA], hg. von Ernst

Behler, Paderborn u. München: WBD 1979, Bd. 1, S. 19-33, hier S. 30.

7 F. Schlegel, »Zur Philosophie (1797)« [Fr. 668], in: ders., Philososphische Lehrjahre (1796-1806),

KFSA Bd. 18, 1963, S. 79-117, hier S. 85.

8 Paul de Man, »The Concept of Irony«, in: ders., Aesthetic Ideology, Minneapolis: University of

Minnesota Press 1996, S. 163-184, hier S. 178.

9 Benjamin,Der Begriff der Kunstkritik, in: GS Bd. I.1, S. 7-122, hier S. 84. Vgl. Peter Szondi, »Fried-

rich Schlegel und die romantische Ironie. Mit einer Beilage über Tiecks Komödien«, in: ders.,

Schriften II, hg. v. JeanBollack u.a., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S. 25-31; sowie: Ulrike Land-

fester, »›… die Zeit selbst ist thöricht geworden…‹. Ludwig Tiecks Komödie Der gestiefelte Ka-

ter (1797) in der Tradition des ›Spiel im Spiel‹-Dramas«, in: Ludwig Tieck. Literaturprogramm

und Lebensinszenierung im Kontext der Zeit, hg. v. Walter Schmitz, Tübingen: Niemeyer 1997,

S. 101-133, hier S. 127f.; StephanKraft, »Eine Theorie der Romantik aus demGeist der Komödie.

Friedrich und August Wilhelm Schlegel im produktiven Dialog über das komische Theater«,

in: Athenäum 22 (2012), S. 65-102, hier S. 69; Ulrich Breuer, »Ethik der Ironie? Paratextuelle

Programmierungen zu Friedrich Schlegels Idee der Komödie und Ludwig Tiecks Der gestiefel-

te Kater«, in: Athenäum 23 (2013), S. 49-76, hier S. 64, 72, 74f.

10 Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 233

und Zuschauenden adressiert,11 ist die Parekbase eine Geste der Rede, mit der eine

Bühnenfigur sich abwendet aus der Szene der dramatischen Rede, die dramatische

Illusion des Bühnengeschehens unterbricht,12 dieser eine Distanz zu sich einträgt,

und die außerhalb der dramatischen Szene Zuhörenden und -schauenden impli-

ziert, die theatron-Achse bespielt. Indem sie die ›innere‹ Schließung der dramati-

schen Illusion unterbricht, ja dementiert, lässt sie die Theatralität des Theaters,

das Medium hervortreten, das mit der Verpflichtung der theatralen Präsentation

auf innere Kohärenz der Darstellung (›nach Aristoteles‹, wie auch ›neuerdings‹ seit

Mitte des 18. Jahrhunderts) vergessen, eskamotiert oder verstellt sein sollte.13 In

der Abwendung der Sprecher*innen auf der Bühne aus der dargestellten Sprech-

handlung, aus der Kontur der dramatischen Person und der Szene der dramati-

schen Rede heraus, adressieren diese anderes und die anderen, was und die das

Dargestellte, so Diderot, ganz aus sich ausschließen sollte und die Darstellenden

vergessenmachen sollten, umder geschlossenen Illusion und der affektiven Teilha-

be der Zuschauenden willen. Diesen Abschluss des darstellenden Schauspiels ›von

innen‹ stellt Diderots bekannte fiktive ›vierte Wand‹ vor.

In Tiecks Gestiefelter Kater gehören neben dramatis personae, bzw. einem Kater,

die immer mal aus der Rolle fallen,14 sich aufs Stück, das sie spielen, aufs Gesche-

hen des Schauspiels,15 wie auch explizit ans Publikum wenden, zur potenzierten

dargestelltenHandlung auch die ›vor der Rampe‹ gespielten enthusiasmierten oder

11 Vgl. die Parabasen in Aristophanes Die Vögel, in: ders., Komödien, griech./dtsch., übers., ein-

gel., komm. v. Peter Rau, Darmstadt: WBG 2016, Bd. 2, S. 213-335, hier S. 269-277, 293-297,

Apostrophierung der Zuschauenden vs. 753-768, 785-800, der Richter vs. 1102-1114. Sie waren

wie alle Chorlieder nicht Teil der ›dramatischen Handlung‹, deren Szenen als Episodien (der

Protagonisten) zwischen diese gefügt wurden. Parekbatische Publikums-Anreden machen

auch die komischen Protagonisten (Die Vögel, v. 30).

12 deMan, »The Concept of Irony«, S. 178f.; vgl. Schlegel, »VomästhetischenWerthe der Griechi-

schen Komödie«, S. 30; auch: Breuer, »Ethik der Ironie?«, S. 64; Kraft, »Theorie der Romantik

aus dem Geist der Komödie«, S. 76, 78, 67f.

13 Vgl. Samuel Weber, »Introduction. Theatricality as Medium«, in: ders., Theatricality as Medi-

um, New York: Fordham University Press 2004, S. 1-30, hier S. 1f., 6-8, 28-30. Bez. des von den

»Theaterreformern des 18. Jahrhunderts« entworfenen antitheatralen Theaters vgl. Christo-

pher Wild, Theater der Keuschheit – Keuschheit des Theaters. Zu einer Geschichte der (Anti-)Thea-

tralität von Gryphius bis Kleist, Freiburg i.Br.: Rombach 2003, S. 57-59, 64, 222-262.

14 Ein Schauspieler, der einen Kater (Hinze) spielt, der einen Jäger ›vorstellt‹ (S. 516f.), wird im

gespielten Publikumdiskutiert (S. 494, 499, 515), ausführlichst kommentiert (S. 534-537), und

wird ausfällig: »Er sträubt sich, knurrt und klaut den Hanswurst.« »Ihr kratzt ja wie eine Kat-

ze./Hinze lacht boshaft.« (S. 525). Das mag Teil der dargestellten Szene sein; aber gerade da-

durch, dass er daraus fallen kann, wird das Schauspielen des Katers akzentuiert (vgl. S. 533).

15 Vgl. S. 510, 548 u.ö. »(Gottlieb) Bald, sehr bald muß es geschehn, sonst ist es zu spät, – es ist

schon halb acht, und um acht ist die Komödie aus.« (S. 542).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 II. Melodram/Mischformen

verärgerten »Zuschauer«, wie auch derMaschinist, der Dichter, der Souffleur,16 die

vor und außerhalb der darstellenden Szene und deren Rahmen bleiben müssten.

Die Parekbase ist als Geste Ereignis, ein Bruch, eine Öffnung durch die Abwendung,

die sich unterbrechend einlässt, für die nicht schon entschieden ist, was/wer (da)

spricht, auch wenn sie sich zur Einlage dehnt. Durch Parekbase wird die theatrale

Zweiheit von gespielter dargestellter Person und den Schauspielenden, das in kei-

ner dramatischen Figuration aufgehende Theater-Spielen ausgespielt. In diesem

Sinne gibt Benjamin die Formel der Parekbase: »Der Schauspieler soll sich die Mög-

lichkeit vorbehalten, mit Kunst aus der Rolle zu fallen.«17 für ein solches Theater

aus, das das »Bewußtsein,Theater zu sein« »ununterbrochen« produktivmache,was

er der »romantischen Ironie« und Tiecks Stücken aber nicht zuerkennen mag.18 In

Tiecks Schauspiel wird die Abwendung, die die ›Illusion‹ der Darstellung unter-

bricht, mit der die als solche begrenzte ›dramatische Form‹ auf das von ihr Aus-

geschlossene, das Produkt auf das Produzierende, das Dargestellte aufs Spielen

(unter)brechend Bezug nimmt, in einen weiteren ›dramatischen Rahmen‹ einge-

holt. Daher wohl spricht Benjamin von der »alte[]n Tiecksche[n] Dramaturgie der

Reflexion«,19 die das theatrale Geschehen, das das Verhältnis des Gezeigten zum

Zeigenden austrägt, eskamotiert. Ist ironisch, in der Reflexion der Form, das Dar-

gestellte aus sich verschoben, gäbe die potenzierte Darstellung, nimmt man sie als

solche, (bloß) eine eher platte Satire auf die Philister und Banausen im Theater.20

16 Einige Zuschauer, Dichter, Maschinist wie »Das Publikum« sind als »Personen« verzeichnet

(S. 490f.). Das im Phantasus darauf gleichfalls fiktiv ›vorgelesene‹ Schauspiel »Die verkehrte

Welt. Ein historisches Schauspiel in fünf Aufzügen« (S. 567-660), das die Reflexion des Spiels

im Spiel auf andere Weise vollzieht, hat neben dem Maschinisten, der u.a. seine Blitz- und

Donner-Maschinen erklärt (S. 588-590), auch den Theaterdirektor usw.; Schauspieler und dra-

matis personae kreuzen wie umgekehrt verliebte Zuschauer die Bühnengrenze.

17 Benjamin, »Was ist das epische Theater?« (1939 anonym erschienen), in: GS Bd. II.2,

S. 532-539, hier S. 538.

18 So Benjamin in »Was ist das epische Theater? Eine Studie zu Brecht« (erste Fass. 1931, im

Druck der Frankfurter Rundschau gestoppt), in: GS Bd. II.2, S. 519-531, hier S. 522. Das dürfemit

der »romantische[n] Ironie […], wie zum Beispiel Tieck sie im ›Gestiefelten Kater‹ handhabt«,

gerade nicht verwechselt werden (S. 538f.); vgl. BettineMenke, »Gesture and Citability: Thea-

ter as Critical Praxis«, in: Critical Stances. The Stakes of Form, hg. v. Beate Söntgen u.a., Berlin:

Diaphanes 2020, S. 261-295, hier: 262-272, 276-283, 289-295.

19 Benjamin, »Was ist das epische Theater?« (1931), S. 529 (Hvhg. BM).

20 Darin lassen sich zeitgenössisch abgenutzte Debatten wiedererkennen, vgl. Jan Lazardzig,

»Ruhe oder Stille: Anmerkungen zu einer Polizey für das Geräusch«, in: Agenten der Öffentlich-

keit. Theater und Medien im frühen 19. Jahrhundert, hg. v. Meike Wagner, Bielefeld: Aisthesis

2014, S. 97-116, hier S. 113-115. Tiecks »Posse« führe »sowohl die Kunstkennerschaft als Farce

vor[…]«, wie sie »auch den Geschmack einfacher Bürger der Lächerlichkeit preisgibt« (Benja-

min Wihstutz, »Kritik des Parterres. Zur Agonistik des Geschmacks um 1800«, in: Theater als

Kritik. Theorie, Geschichte und Praktiken der Ent-Unterwerfung, hg. v. Olivia Ebert u.a., Bielefeld:

transcript 2018, S. 409-418, hier S. 417, vgl. 410-414).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 235

Aber (auch) die romantische Ironie, die das Spiel in sich reflektiert, schließt sich

doch nicht in erneuter (dramatischer) Rahmung, sondern jede jeweilige Darstel-

lung ist je wieder und noch aus sich heraus verwiesen auf das, was sie allererst

hervorbringt, und was sie ausschließen muss. Das in/auf sich gefaltete Schauspiel

im Gestiefelten Kater ›thematisiert‹ die die Darstellung ermöglichende Figuration,

die »Zufälligkeit«21 abzuscheiden hat, in des Spiels eingefalteter Doppelung den

Rahmen des Spiels,22 und mit dessen Brüchen oder Löcherungen das von diesem

ausgeschlossene Außen. »Alles ist umsonst, der Lärmwird immer größer, alle Schauspieler

vergessen ihre Rollen, auf demTheater eine fürchterliche Pause. – Hinze ist eine Säule hinan

geklettert.« (S. 533).Wer fällt da aus welcher Rolle, wenn der (gespielte) Kater Hinze,

der einen »Jäger« vorzustellen hat, oder der Schauspieler (?) aus Angst, Scham oder

Trieb eine Säule erklettert? Um der Darstellung willen darf, was auf der Bühne in

die Sicht der Zuschauer gebracht wird, nicht als Kontingenz der Physis und der

Leben begegnen. In Hinsicht der zu konstituierenden Figuren und ihrer Handlun-

gen wird der unverständliche, dumme Körper ausgeschlossen, er wird durch die

Fiktion der ausdrucksvollen Gestalt vergessen gemacht, insofern er für die Person,

die er zu ›tragen‹ hat, irrelevant sei. Aber der ›tierische‹ Körper (nicht nur der des

Katers)23 kann vomTheater nicht ausgeschlossen werden; die verstehend, figurie-

rend immer wieder auszuführende Scheidung zwischen dem, was der Darstellung

angehöre, und allem möglichen sicht- und vernehmbar Werdenden, die im Sinne

der Verpflichtung auf die darstellende Verkörperung (des sprechenden Handelns)

durchzusetzen versucht wird, ist auf dem Theater nie gesichert: Niest die darge-

stellte Person oder der physisch anwesende Körper der/s Schauspielerin/s?24

Das theatrale Dispositiv impliziert das Verhältnis desTheaters zum Außen, lässt

es dem Schauspiel ›innen‹ ein. Nichts ist auf der Bühne, auch nicht in der ›dar-

stellenden Szene‹, was nicht zugleich einem anderswo: anderen, nicht szenischen

Räumen, anderen Zeiten angehört und diese in den Bühnenraum einschleppt. Mit

Samuel Weber: »everything that takes place on stage relates, constitutively, to what

has taken and will take place off-stage«: »[it is] never just on the stage but always

21 Benjamin, Der Begriff der Kunstkritik, S. 73.

22 So wird der Rahmen des »Kindermärchens«, dessen »Komödienzettel« im »Parterre« gelesen

wird, gleichsam aufgeführt. Tiecks Der gestiefelte Kater verzeichnet auch Prolog, Epilog und

Zwischenspiele.

23 SoHinze parekbatisch »Sie ziehn ihmdasHaar aus./Au!Mau!Miau! Prrrst!/(König)Hört er [»der

Jäger«] maut fast wie eine Katze.« (S. 528, vgl. S. 523-530; vgl. den »Natur!«-Anruf fürs aus der

Rolle (des Jägers) Fallen, S. 517). Zitiert wird die historisch überholte Körpermaschine, wenn

Hinze am Hofe aufgeschnitten werden soll, um dem königlichen Blick die »Maschinerie«,

»Walze« zu zeigen (S. 530f.), vielleicht mit Shakespeares (wohl) einziger »machine«-Stelle in

Hamlet (II.2, v. 124), selber eine Theatermaschine.

24 Vgl. Christoph Menke, Gegenwart der Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2005, S. 125f., 124-133.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 II. Melodram/Mischformen

somewhere else as well«, »split between both here and everywhere«, »elsewhere«.25

Was theatral ›vor Ort‹ ›ist‹, ist nicht es selbst, mit Weber, »strukturell« »auf die Au-

ßenwelt angewiesen, nie ganz in sich abgeschlossen«.26

Der gestiefelte Kater, der den Rahmen des Spiels doppelt, lässt auf die Ungewiss-

heit treffen, wo die über die Figur entscheidende konturierende Grenze zwischen

dem ›eigentlich Dargestellten‹ und dem bloß Kontingenten, Nicht-Bedeutsamen,

Randphänomenen oder Resten verläuft. »Was ist denn das wieder? – Wie kom-

men denn diese Menschen in Gottliebs Stube?«, zeigt sich einer der gespielten

Zuschauer irritiert (S. 538). »Who’s there?« wird im Eingang des Hamlet die mit

jedem Auftritt verbundene Frage ausgegeben, werden »questionable shapes« an

der Bühnengrenze zur Selbst-Identifizierung aufgefordert27 und, so liest Juliane

Vogel, »die grenzenlose Population [der] […] unrealisierten Gestalten, die im off

des Theaters ein namenloses Dasein führen, in den Modus der Kenntlichkeit über-

führt«.28 Die als »diese Menschen« namenlosen und unkenntlichen sind ›hier‹, zu

Beginn des dritten Aktes, jene, deren Verhehlung für die dramatische Darstellung

Programm ist: der Dichter und der Maschinist.

Im ungestalten Lärm, »ein gewaltiges Pochen und Pfeifen im Parterre«, das eine

»fürchterliche Pause« macht: ein Loch in der Darstellung, »fürchterlich« der dra-

matischen Darstellung, die ein solches unbedingt vermeiden sollte,29 in dem sie

auf das andere verwiesen ist, was sie nicht ist und nicht inkludiert, »kömmt« der

»Dichter« irregulär »bestürzt aufsTheater:Meine Herrn, – verehrungswürdigstes Pu-

blikum, – nur einige Worte.«30 Derart ist gleichsam auf die Bühne gebracht, dass,

wie F. Schlegel vorbringt, im parekbatischen Bruch »Dichter und […] Publikum«

»zum Vorschein« »kommen«.31 Das kann im Rückgang auf das Konzept der thea-

25 Samuel Weber, »The Incontinent Plot (Hamlet)«, in: Literatur als Philosophie – Philosophie als

Literatur, hg. v. Eva Horn, Bettine Menke, Christoph Menke, München: Fink 2006, S. 233-252,

hier S. 236f. Paradigma des auf der Bühne Erscheinenden ist das unbestimmte »it«, »thing«,

»ghost«.

26 Samuel Weber, »Vor Ort. Theater im Zeitalter der Medien«, in: Grenzgänge. Das Theater und

die anderen Künste, hg. v. Gabriele Brandstetter, Helga Finter, Markus Weßendorf, Tübingen:

Narr Verlag 1998, S. 31-51, hier S. 34.

27 Hamlet, I.1, v. 1, und I.4, v. 43-44.

28 Vgl. Juliane Vogel, »›Who’s there?‹ Zur Krisenstruktur des Auftritts in Drama und Theater«,

in: Auftreten.Wege auf die Bühne, hg. v. dies. u. ChristopherWild, Berlin: theater der zeit 2014,

S. 22-37, hier S. 27, 30-34.

29 Daher das ›Gesetz‹ der szenischen Verkettung (lysis, nach Aristoteles) in der französischen

tragédie, auch bei Gottsched, vgl. Juliane Vogel, Aus dem Grund. Auftrittsprotokolle zwischen

Racine und Nietzsche, München: Fink 2018, S. 94-98; vgl. Wild, Theater der Keuschheit, S. 259f.

30 II.4, S. 533, vgl. Prolog, S. 495f.; bestürzt, »hervorstürzend«, das irreguläre ›Auftreten‹ des Dich-

ters, S. 558, 541.

31 So F. Schlegel, »Vom ästhetischen Werthe der griechischen Komödie«, S. 30; vgl. August

Wilhelm Schlegel,Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur, in: ders. Kritische Ausga-

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 237

tralen mimesis nach Platon begründet werden, demnach »der Dichter eine ›Rede

vorträgt, als wäre er ein anderer‹ und deswegen das dem Dichter Angehörige zwi-

schen den Reden herauswerfend nur die Wechselreden übrig lässt«.32 Den ›Thea-

terreformern‹ des 18. Jahrhunderts zufolge »besteht«, so Christopher Wild, »[d]ie

Wirksamkeit und Intensität der dramatischen Darstellung […] darin, daß sich der

Poet hinter die Kulissen zurückzieht und die Figuren scheinbar ohne seine Hil-

fe, quasi aus eigenem Antrieb und in eigenem Namen ›reden und handeln läßt‹«.33

Für die »dramatische Darstellungsweise« ist, so auch AugustWilhelm Schlegel, ge-

fordert, dass »der Dichter hinter seinen Personen verschwinde[t]«.34 Wo jemand

aus seinem »Charakter herausgefallen« ist, heißt das in Tiecks Die verkehrte Welt:

Der Dichter »kuckt« »hervor« (S. 643). In »dramatischer Darstellungsweise«, der

die Parabase daher »zuwider« sei, müssen die Personen »ganz so reden und han-

deln, als wären sie unter sich, und keine bemerkbare Rücksicht auf den Zuschauer

nehmen«.35 Allein derart ist die »vernünftige« repräsentationale Illusion möglich,

auf der die gespielten Zuschauer bei Tieck bestehen (S. 499, 533), die das Theater,

das die Darstellung ermöglicht, und das Spiel, das die Vorstellung ist, vergessen

(machen) sollte.36 Sonst, so Wild für die Theaterreformer, werden die Zuschauer

daran erinnert, »daß es sich dabei umTheater handelt«, auf dem »Komödianten«,

nicht »Könige undHelden«, einen »präexistenten Text« zitieren.37 Diesen spieltDer

gestiefelte Kater aber aus, und zwar als in der theatralen Präsentation, in der er auf-

gehenmüsste, vergessener, soufflierter, unaufhörlich entstellter, verlassener,38 wie

dann auch mit seiner Schriftlichkeit (vgl. unten IV. u. V.). Statt des vermeintlich

›von innen‹ reglementierten Geschehens der dramatischen Handlung zeigt sich in

deren Riss oder Unterbrechung der Dichter, dessen sog. »wahre Kunst […] darin

be, hg. v. Giovanni Vittorio Amoretti, Bonn u. Leipzig: Kurt Schröder, 1923, Bd. I, 6. Vorl. Bd.1,

S. 127-148, hier S. 132f.

32 Wild, Theater der Keuschheit, S. 239f.; Platon Politeia, 394b, 393a-c.

33 Wild, Theater der Keuschheit, S. 240f.; im Gottsched’schen antitheatralen Drama »›kömmt der

Poet gar nicht zum Vorscheine; sondern es reden lauter andre Leute, die mit an den Bege-

benheiten Theil haben‹« (zit. Wild, S. 251). Das Medium hat sich zu verflüchtigen, damit »der

Eindruck entsteht, die Begebenheit […], finde vor den Augen und Ohren der Rezipienten tat-

sächlich imgleichen ›Augenblick‹ statt« (S. 248). Zugleich bändigt das ›repräsentationaleKon-

zept‹ einer in sich selbst konsistenten, ›von innen‹, aus Charakteren entfaltetenHandlung die

Kraft dermimesis (S. 243f.).

34 A.W. Schlegel, Vorlesungen, S. 133.

35 A.W. Schlegel, Vorlesungen, S. 133.

36 Wild, Theater der Keuschheit, S. 260f.

37 Wild, Theater der Keuschheit, S. 251, 262.

38 Der Dichter »hat gut Rollen-Schreiben, wir machen im Spielen doch ganz andre daraus«, so

»Hanswurst« (S. 541).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 II. Melodram/Mischformen

Verdikt, als ein bloßer »Maschinenmeister« des Geschehens.39 »[S]ichtbar von au-

ßen« »manipulier[end]«, so Gottsched, lenkt er »die Aufmerksamkeit des Zuschau-

ers auf [die] virtuose Kunstfertigkeit«, die das, was zu sehen und zu hören ist,

ermöglicht. Dagegen müsste die Kunstfertigkeit der ›äußerlichen‹ Vorrichtungen

und Fügungen dessen, was nur als von innen gehaltene ›dramatische Form‹ ge-

rechtfertigt sein sollte, durch die ars des Dichters verhehlt sein (die zugleich sich

selbst verbirgt). Dem Postulat der ›inneren Kohärenz der Fabel‹, des ›inneren Zu-

sammenhangs‹ der Handlung sah bekanntlich Aristoteles den Maschineneinsatz

entgegenstehen, den er daher aus der ernsthaften mimesis, aus der Tragödie ver-

bannt wissen wollte.40 Denn die mechané zeigt auch sich selbst, führt stets auch

vor, dass nicht ›innerer‹ Handlungszusammenhang das Geschehen ausmacht, son-

dern dieses ›äußerlich‹ gefügt, kontingent ist. Das akzentuierte Benjamin für die

barockenTheatermaschinen: wie diese die Szenen ›auf offener Bühne‹ vor den Au-

gen der Zuschauer wechseln,41 so »vollzieht« sich »die barocke Intrige […] wie ein

Dekorationswechsel auf offener Bühne, so wenig ist die Illusion in ihr gemeint«,

gibt das barocke Trauerspiel vielmehr dem plotter derMachinationen »in grelles Licht

gestellte Sonderszene[n]«, diemise a abyme des theatralen Dispositivs ihrer Drama-

turgie.42

39 Hier und das Folgende Gottsched nach Wild, Theater der Keuschheit, S. 253 u. 240.

40 Aristoteles zufolge stellt der »Eingriff eines Gottes [mechané]« selbstreferentiell die Äußer-

lichkeit der Fügung durchs Theater vor (Poetik, 1454a, insb. zu Euripides). Zu Gottscheds An-

schluss vgl. Wild, Theater der Keuschheit, S. 253-260.

41 Vgl. Benjamin,Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 254. Durch die Einführung des »Kulissen-

wesen« wird die »mehrmalige Verwandlung des Bühnenbildes« »zum spektakulären Regel-

fall der barocken Bühne«, die Technik »erlaubte es, vor den Augen der Zuschauer innerhalb

kürzester Zeit eine maschinell betriebene Inversion und Partialisierung des Raumes vorzu-

nehmen« (Jan Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau. Paradoxien der Wissensproduktion

im 17. Jahrhundert, Berlin: Akademie Verlag, 2007, S. 38f.)

42 Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 254, vgl. 303-309. Seit Mitte des 18. Jahrhun-

derts werden mit den Theatermaschinen dieMachinationen der Intrige, wie der plot im Deut-

schen um 1800 noch heißt, scharf abgewiesen (S. 254). Benjamin zufolge stelle »das hoch-

bedeutende Medium des Puppentheaters«, das als Modell für das Spiel der Intrige taugt,

das »Spielhafte« der barocken Schauspiele vor (S. 262, 303f.). »Die Tradition sieht das Mo-

tiv der Manipulation ins Bild gesetzt, wenn die Technik, mit der eine Figur geführt wird, auf

der Szene erscheint. Doch wird nicht gerade dadurch sichtbar, daß die Führungstechnik ei-

nen Spielraum generiert, der Spieler und Figur gemeinsam ist?«, so Sibylle Peters, »Figuren/

Theater – Fragmente einer Sprache der Dinge«, in: de figura. Rhetorik – Bewegung – Gestalt,

hg. v. Gabriele Brandstetter u. Sibylle Peters, München: Fink 2002, S. 327-339, hier S. 335, 338.

besteh[en würde], sich selbst [hinter der (vermeintlich) ›inneren‹ Kohärenz der re-

denden Figuren und deren Redehandeln] zu verbergen«, und zwar, so Gottscheds

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 239

Der Maschinist, der im Gestiefelten Kater offenbar bereits hinter den Kulissen

die Strippen gezogen, offene Szenen-Verwandlungen erzeugt hat,43 gleichsam die

›Wahrheit‹ über den Dichter: die ›äußere‹ Organisation des zu sehen und zu hö-

ren Gegebenen, kommt nun wie dieser – im Bruch mit der dramatischen Kohä-

renz – ›zum Vorschein‹. Er und der Dichter, deren Verhehlung Programm drama-

tischer Darstellung wäre, sind ›gegen jedes Protokoll‹ auf der Bühne, wo mit dem

Vorhangs-Aufzug der dritte Akt begonnen hat: in der »Bauernstube«, sichtbar:

(Maschinist) Sie verlangen auch wahrhaftig zu viel, daß das alles so in der Eil,

ganz aus dem Stegereife zu Stande kommen soll. […] (Dichter) fällt vor ihm nieder:

[…] wenn das Mißfallen des Publikums bei irgend einer Stelle wieder so laut aus-

bricht, so lassen Sie auf einen Wink von mir alle Maschinen spielen! Der zweite

Akt ist so schon ganz anders geschlossen [wo bereits entliehener Bühnenzauber,

großes Maschinen-Spektakel aufgeboten wurde, vgl. unten in III.] als er in mei-

nemManuskripte steht. (S. 538)

Mit ihnen ist, was hinter die Kulissen gehört, das off der Vorrichtungen, hier für

Nachbesserungen im laufenden Geschehen, das längst schon nicht mehr das des

›Stückes‹ ist, wie es im »Manuskripte steht«, ›in die Szene‹ gebracht. Anders als

in vielen Backstage-Stücken werden hier nicht die anderen nicht-sichtbaren diffu-

sen Räume (und deren andere Zeiten), auf die der Darstellungsraum angewiesen

ist, aus denen er ›gespeist‹ wird, als weitere wiederum gerahmte ›homogene‹ Dar-

stellungsräume etabliert und eingemeindet.44 Vielmehr finden hier umgekehrt die

ins off Gehörigen sich on vor: auf der Bühne, im dem ›Spiel im Spiel‹ zugedachten

›szenischen Raum‹, im Rahmen des Guckkastens, als solche, die fehl am Platz sind.45

Sie sind sicht- und hörbar entblößt, »beschämt«, verwirrt und verwirrend.46 Mit

diesen nicht-dahin(?)-Gehörenden invadieren die ungestalten Ränder, die unein-

sehbar, vor und außerhalb der darstellenden Szene bleiben müssten, den Darstel-

lungsraum. »Was ist denn das wieder? – Wie kommen denn diese Menschen in

Gottliebs Stube?« (S. 538). So zeigt sich mit der Bühne der Raum der Darstellung

(derart des Dargestellten) als nicht gesicherter, als der poröse, perforierte, der er ist,

43 »Es wird verwandelt!« bemerkt einer der fiktiven ›Zuschauer‹ (I. Akt, 1./2. Szene, S. 504), das

vollzieht sich sichtbar, offenbar ›auf offener Bühne‹; zum im Gothaer Theater möglichen

schnellen Szenenwechsel, vgl. den Beitrag von Ulrike Haß im vorliegenden Band. »Verwand-

lung« ist die Zauberei des Popanz im III. Akt, S. 555f.

44 So ist etwa in Wedekinds »Lulu« die Theater-Garderobe schlicht ein weiterer ›szenischer‹ In-

nenraum.

45 Was »gar nicht auf dem Theater vorgefallen wäre, wenn man zwischen den Kulissen nur et-

was mehr Raum hätte« (S. 540), im off, wohin beide gehören.

46 »(Maschinist) Was ist denn das? –Wer hat denn die Gardine aufgezogen? (Dichter) Alles Un-

glück strömt auf mich ein, ich bin verloren! – Er flieht beschämt hinter die Kulissen.« (S. 538).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 II. Melodram/Mischformen

um überhaupt theatraler Darstellungsraum sein zu können, als nicht der Darstel-

lung vorbehaltbarer, der »Gefahr zufälliger Ankünfte und wilden Erscheinens«, so

Vogel,47 ausgesetzter Raum. Jederzeit kann sich in diesem (»Bauernstube«/Bühne)

irgendwer einfinden (das geschieht auch dauernd – üblicherweise bei geschlosse-

nem Vorhang, vor und nach den zeitlichen Grenzsetzungen der Vorstellung). Um-

gekehrt muss, was dem Publikum sicht- und hörbar wird, »auf demTheater vorge-

fallen« ist (S. 540, Hvhg. BM), im Rahmen der dramatischen Darstellung als etwas,

›was dazugehört‹, als lesbare Figur etabliert werden, um die Kontingenz des Vorfal-

lenden abscheidend figurierend einzuholen. Die mit allen, aus dem off kommend,

auf der Bühne sich Zeigenden aufgeworfene, nicht gültig auflösbare Frage punk-

tiert hier (und wiederkehrend) das vorgestellte theatrale Geschehen: »Gehört denn

das zumStück?«.48 Die Frage stellt sich hinsichtlich allen, irgendwas, im theatralen

Zeitraum sichtbar-Werdenden und zielt auf den Unterschied, der verstehend zwi-

schen Dazugehörigem und bloßem Rest oder Rand müsste gemacht werden kön-

nen (vergessen Sie’s, so der depotenzierte Hanswurst).49 Wenn der Sitz-Nachbar

kennerisch Bescheid gibt: »Natürlich das motiviert ja die nachherigen Verwand-

lungen.« (S. 539), wird ausgeplaudert, dass bekanntlich für die Verwandlungen ein

Maschinist hinter den Kulissen zuständig ist, der aus der Sicht der dramatischen

Darstellung verfehlt: von außen (im wörtlichen Sinne) »motiviert«. Die »Verwir-

rung« (S. 538) von ›innen‹ und ›außen‹ der Darstellung betreibt das Schauspiel mit

Lust.

II. ›Parodie‹, ein Spiel mit dem Spiel,
ein »italiänischer« und andere Buffo(s)

Im Gesprächsrahmen von Tiecks Phantasus trifft den fiktiv vorgelesenen Gestiefel-

ten Kater umgehend der Tadel, »daß das Theater das Theater parodieren wolle, und

47 Vogel, »›Who’s there?‹«, S. 23f.

48 S. 539, vgl. 540, 541f., 513, 519.

49 Er gibt Auskunft: »Geruhen Sie doch zu vernehmen (und das ist die Ursach, weshalb ich kom-

me), daß die vorige Szene, die sie eben sahen, gar nicht zum Stücke gehört.« »Sind Sie al-

so illudiert gewesen, so ist es wahrlich um so schlimmer, und es hilft nichts, Sie müssen

dann so gütig sein und die Mühe daran setzen, diese Täuschung aus sich wieder auszurot-

ten; denn von jetzt an, verstehn Sie mich, von dem Augenblicke, daß ich werde abgegan-

gen sein, nimmt der dritte Akt erst seinen Anfang.« (S. 540). Das nicht ›dazu-Gehörige‹ muss

ausgeschlossen, aktiv vergessen werden. Aber es vermehrt und die Irritationen vermehren

sich mit jedem solchen Bescheid: »Wie kömmt denn der Hanswurst nun in die Bauernstu-

be?« (S. 539); vgl. (Hanswurst) »Noch eins! – Auch was jetzt unter uns vorgefallen ist, gehört,

genau genommen, nicht zum Stück« (S. 541f.). Mit jedem Wort der Erklärung: es war eine

»Zugabe«, dehnt sich die parekbatische ›Zugabe‹, wird nicht Zugehöriges hinzugefügt, die

Unterbrechung der dramatischen Handlung diese ›heillos‹ suspendieren.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 241

man also ein Spiel mit dem Spiele treibe« (S. 564). Aber »der Scherz über das Thea-

ter« sei doch, wird erwidert, »mit der« »Entstehung des Theaters« entstanden.50

»Mit der Tragödie beginnt ihre ›Parodie‹«, so ChristophMenkemit Friedrich Nietz-

sche, die das theatrale Spiel, das auch die Tragödie ist, ausspielt.51 Das Theater

»kann es kaum unterlassen, sich selbst zu ironisieren«, heißt es gesprächsweise

im Phantasus weiter. Da die »Zweiheit« von darstellender Illusion und des Spiels,

das diese ermöglicht, die theatrale Darstellung ausmacht, muss die dramatische

Darstellung, will sie nicht (nur) selbst-beschränkt: Konstitutions-vergessen sein,

sich ›ironisieren‹,52 (gegen sich) ausspielen, was sie nicht integriert: das Spiel, als

das allein das Drama, daher im ›Zwiespalt‹ mit sich, überhaupt etwas vorstellt.53

Die »spielhafte« Einfaltung des Spiels in sich, Modus ›romantischer Reflexion‹, die

es ›verkleinernd‹ ›umrahmt‹ ins Spiel hineinspiegelt,54 schließt sich nicht in (er-

neuter) Rahmung mit sich zusammen, sondern die Ironisierung der Darstellung

rückt diese aus sich heraus und verweist jedes Dargestellte je wieder an das, was

dieses nicht ist, ansTheater-Spielen, das mit diesem nie zusammenfällt.Der gestie-

felte Kater macht mit den Potenzierungen der Einfaltungen des Spiels und seiner

Ränder ins Dargestellte je wieder und stets noch ungewiss, wo die über die Form

ent-scheidende Grenze zwischen demDazu-Gehörigen und derart dem ›eigentlich

Dargestellten‹ und dem bloß Zufälligen, Nicht-Bedeutsamen, den Randphänome-

nen, Resten, Zutaten jeweils verläuft.

50 Dafür wird »Aristofanes« angeführt (S. 564-566; Komm. Phantasus, S. 1378f.). In Die Vögel fällt

etwa derWiedehopf (/Tereus) ›paratragisch‹ aus der Rolle: »das ist die Art, in dermich Sopho-

kles [in seiner Tragödie] schimpfiert« (vs. 100, Tragödien- und Theater-›Scherze‹, vgl. vs. 753-

768, 785-800, 444-447, 1102-1114).

51 C. Menke, Gegenwart der Tragödie, S. 139. Die »freie Entfaltung« des Spiels, aus dem »auch

die Tragödie besteht«, lässt »die Tragödie in die Komödie umschlagen«, deren »drama-

tisch dargestellte Praxis« durch die »Freiheit spielerisch-ironischer Vollzüge« bestimmt sei

(S. 136-138). Umgekehrt war die Tragödie, Gottsched zufolge, anfangs auch Komödie, musste

von dieser, vom Theater gereinigt werden, um Tragödie erst zu werden (vgl. Wild, Theater der

Keuschheit, S. 232-236).

52 Shakespeare »ironisiert« »die wunderliche Absicht des Theaters, eine Geschichte in größ-

ter Lebendigkeit vor uns hinzustellen«, »wo er in diesem Augenblick sein Schauspiel für

Wahrheit ausgibt« und »das Theater selbst als Lüge und schwache Nachahmung herabsetzt«

(S. 565).

53 Zur »Ironisierung« der dramatischen Form z.B. in »Tiecks Komödien«, vgl. Benjamin, Der Be-

griff der Kunstkritik, S. 83-85, vgl. 73; zur Reflexion des Spiels in diesen vgl. ders., Ursprung des

deutschen Trauerspiels, S. 262. Die »Reflexion von Schein und Spiel« (S. 261f.) ist aller, und sei

sie noch so ernst gemeinter, theatralen Darstellung, die es nur im Spiel gibt, notwendig. Nur

verfehlt: ›naturalistisch‹ könnte sie dieses vergessen machen. Das ist kein »Zirkel«, »der in

sich selbst zurückkehrt« (Tieck, S. 564), sondern eine Zweiheit: im Zwiespalt mit sich; vgl. B.

Menke. »Gesture and Citability«, S. 272-275.

54 Vgl. Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 306, 262.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 II. Melodram/Mischformen

Von der »rhetorischen Ironie«, die es darauf anlegt, mit dem Gesagtem etwas

anderes ›eigentlich‹ zu meinen, unterschied F. Schlegel eine nicht (nur) »auf iro-

nische Stellen begründet[e]« Poesie; diese sei »im Äußern, in der Ausführung die

mimische Manier eines gewöhnlichen guten italiänischen Buffo«.55 Die »perma-

nente Parekbasis« sei demnach, so liest de Man, als unterbrechende Wendung und

Verschiebung aufzufassen, die überall und in jedem Moment eintreten oder ein-

getreten sein kann,56 so dass keine Gewissheit über den Redegegenstand, über

die Redeposition und deren Adressierung zu gewinnen ist. Mit de Man: »the buffo

is a parabasis […] an interruption of a narrative line«,57 derart würde »ununter-

brochen« dasTheater ›produktiv‹,58 im Geschehen, in dem potentiell jederzeit was

anderes geschehen (sein) kann.

Auch der italienische Pulcinella, so stellt Giorgio Agamben ihn vor, ist (para-

doxal) »reine Parabase«: »Pulcinella spielt nicht in einem Drama, er hat es immer

schon unterbrochen, ist immer schon abgetreten über […] ein Hintertürchen […],

ausgetreten aus der oberflächlichen, unbeständigen Handlung«.59 Und so redu-

ziert sich der Hanswurst des Gestiefelten Katers ausnimmt – »[l]eider nur ein Deut-

scher« und »verbannter Flüchtling« heißt er sich selber60 – steht er doch nicht nur

für den Streit der sich dignifizierenden Kunstformmit dem Vergnügen des Pöbels,

sondern auch er taugt zum parekbatischen Vorkommen (mitWorten, »die eigentlich

nicht zum Stücke gehören«), wo niemand (anderer) ›aus seiner Rolle‹ ›vorkommen‹

will: um ausgelacht zu werden (S. 539).61

55 F. Schlegel, »Lyceums Fragmente«, KFSA Bd. 2, hg. v. Hans Eichner, 1967, S. 152 [Nr. 42].

56 »Parabasis is the interruption of a discourse by a shift in the rhetorical register.« »But […] Irony

is not just an interruption; it is (and this is the definition which he gave of irony), he says, the

›permanent parabasis‹.« »irony is everywhere, at all points the narrative can be interrupted«

(de Man, »The Concept of Irony«, S. 178f., 183; vgl. F. Schlegel, »Zur Philosophie«, S. 85; zur

»Ironie der Ironie«, ders., »Über die Unverständlichkeit«, KFSA Bd. 2, S. 363-372, hier S. 368).

57 de Man, »The Concept of Irony«, S. 178.

58 Benjamins Formulierung zum ›gestischen Theater‹ entleihend, vgl. »Was ist das epische

Theater?« (1931), S. 522.

59 Giorgo Agamben, Pulcinella oder Belustigung für Kinder in 4 Szenen, München: Schirmer/Mosel

2018, S. 45.

60 S. 524. Aufgerufen ist die »symbolische[] Verbannung des Hanswurstes von der Bühne der

Neuberin« (Wihstutz, »Kritik des Parterres«, S. 410), bekanntlich keine flächendeckende und

keine endgültige; vgl. Joel B. Lande: Persistence of Folly: On the Origins of German Dramatic Lite-

rature, Ithaca u. London: Cornell Univ. Press, 2018, S. 93-101, 236, 324).

61 Das parekbatische Hervorkommen, das verm. zur Klärung parekbatischer Verwirrungen die-

nen soll, führt stets in weitere Verwirrung: »(Hanswurst) Meine lieben deutschen Landsleute

– (Schlosser) Ich denke das Stück spielt draußen inAsien? (Hanswurst) […] jetzt aber, verstehn

Siemich, jetzt rede ich ja zu Ihnen als bloßer Schauspieler zu den Zuschauern« usw. (S. 539f.).

Mit jedem Wort der Erklärung: es »war eine Zugabe«, gehörte (gar) nicht dazu, dehnt sich

die parekbatische Unterbrechung: die Zugabe immer wieder und weiter (s.o. Anm. 49), wird

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 243

 Der Hanswurst »ist [so Jean Paul ziemlich unvermittelt in der Vorschule der Äs-

thetik] der Chor der Komödie«, kein »Charakter«, sondern »spiele[]« »alles bloß«.62

Als »reine Parabase«, wie Schlegels »italiänischer Buffo«, entspricht auch Pulcinel-

la, Agamben zufolge, dem Chor der antiken Komödien, der in der »Unterbrechung

der Handlung« »schlagartig« der »lustige, lärmende, freche Schwarm« wird, der

er »gewesen war«.63 Auch er ist, so Agamben, »kein Charakter«, vielmehr »bunter

Haufen, der die kennzeichnenden Charakterzüge aller Figuren der Komödie ent-

hält«, »ohne Geschichte, wie die Engel oder der Pöbel«.64 Er sperrt sich dem Dar-

stellungsregime, das im 18. Jahrhundert durchgesetzt worden sein soll, der durch

den individuellen Charakter zentrierten inneren »Kohärenz der Fabel« als des re-

präsentionalen ›inneren Zusammenhangs‹ des Dargestellten,65 mit der das Thea-

ter und sein Spiel verstellt, von Theatralität gereinigt sein soll – oder ist vielmehr

›immer schon‹ aus ihm ausgetreten: Seine »Streiche« (lazzi) oder Possen widerstrei-

ten »ungereimt« ›innerer‹ Wahrscheinlichkeit des Geschehens,66 durchbrechen jäh

die Folge der Handlung(en) und setzen sie (und ihre Logik) unterbrechend aus.67

In ihnen manifestiert sich die Zeitlichkeit des Spiels, in der sie statthaben, in der

die Ungewissheit über die dramatische Handlung und nicht-zugehörige Zugaben verlängert

(S. 540-542), die Unterscheidung je wieder und je erneut weiter suspendiert.

62 Jean Paul, Vorschule der Ästhetik, in: ders., Sämtliche Werke, hg. v. Norbert Miller, München:

Hanser 1974, Abt. I, Bd. 5, S. 160 (in §40 imVIII. Programm »Über den epischen, dramatischen

und lyrischen Humor«); zu Tiecks »Zerbino«, vgl. S. 131. Lande schlägt vor, Jean Paul spreche

mit »[a] true comic theater« »an experience of a theatrical performance« an (Persistence of

Folly, S. 324, vgl. S. 319-322).

63 Agamben, Pulcinella, S. 43 u. 45.

64 Agamben, Pulcinella, S. 53, 45, 62. Auch Skaramuz (den Tiecks Die verkehrte Welt mit vielen

weiteren comedia-Figuren aufbietet) ist Viele, weder Individuum noch in einer Genealogie

situiert; daher stirbt er (wie Pulcinella) nicht, vgl. Nicola Kaminskis Beitrag im vorliegenden

Band.

65 Wild, Theater der Keuschheit, S. 253-260; ein Hauptcharakter ordnet »in einem solchen Spie-

le, welches vorher nur ein verwirrtes Wesen ohne Verknüpfung und Ordnung gewesen war«

(Gottsched, zit. Wild, S. 232), das ›Bild‹ (um sich), als das die Szene, nach Diderot, gesehen

werden sollte.

66 Gottsched, nach Wild, Theater der Keuschheit, S. 222f., vgl. 252. »Die Vorstellungen des Hans-

wurst sind so unnatürlich und unwahrscheinlich«, dass den Zuschauern »stets bewußt ist«,

»dass es sich dabei um eine kunstfertige Vorführung handelt« (S. 252); ›innere‹ Wahrschein-

lichkeit war der Begriff »der medialen Selbstaufhebung« des Theaters (S. 248-252).

67 Späße sind »unsinnige Handlungen und Gesten«, deren »Zweck« »die Unterbrechung der

Handlung« ist. »Der Spaß ist nie Teil einer Handlung, […] sondern er lockert und unterbricht

die Folge der Handlungen«, so Agamben, Pulcinella, S. 52. Der Spaß führt zugleich aus und

macht rückgängig (vgl. S. 71). Possen werden zum einen (m.) ›gespielt, gerissen‹ (Grimms

Deutsches Wörterbuch (= DW), Bd. 13 (1889), Nachdr. d. Erstausg. München 1984, Sp. 2013f.),

zumandern sind sie (f.) »possenspiel« des »pickelhering [der »engl. Komödianten inDeutsch-

land«], possenreiszer, hanswurst, harlekin«; »possierlich« heißt des Hanswurst parekbati-

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 II. Melodram/Mischformen

(in jeder seiner Wiederholungen) immer auch anderes geschehen mag,68 jederzeit

anderes sich ereignen kann, das durch keine Gestalt ›inneren Zusammenhangs‹ be-

schränkt alles mögliche ›Unsinnige‹ sein kann, derart das Ereignis des theatralen

Spiels: unentscheidbar einmalig und nachmachend,69 jäh schlagend, kontingent.

Pulcinella, so Agamben, scheint mit einer Art mechanischer Notwendigkeit […]

unbedingt seinen Spaß von sich [zu] geben«,70 alle ›Innerlichkeit‹ von ›Figuren‹

und Kohärenz von Handlung aussetzend. – Wie im oder als ein Puppenspiel, das

Gottsched in einem Zuge mit dem Hanswurst des Wandertheaters als wider alle

dramatische Kohärenz sich exponierendes Spiel(en) verwarf.71– Wie Tiecks Hans-

wurst das immer wieder (bloß) noch mal heraus: ›zum Vorschein kommen‹, als

(bloße) theatrale mechané manifestiert: »Er geht ab, und kömmt schnell wieder. Apro-

pos! Noch eins! – […]. Ab. – […] kömmt schnell zurück« (S. 541f.).72 Das ›Auftreten‹

der Spaßmacher und Possenreißer73 vollendet sich nicht, wird nicht etwas eröff-

sches Hervortreten bei Tieck, S. 539; als »Possen«, »Narrenpossen« wird im Gestiefelten Kater

abgetan, was die Zuschauer zu sehen bekommen (S. 520, 492, 495).

68 Oder geschehen wird, so Tiecks Hanswurst: »wir machen [aus den vorgeschriebenen »Rol-

len«] im Spielen doch ganz andre daraus«; »jetzt [sei er doch auch nur] durch einen glückli-

chen Zufall [der Störung] herausgetreten« (S. 541).

69 »[B]ei Pulcinella [ist] das Einmalige nicht vom Nachgemachten zu unterscheiden« (Agam-

ben, Pulcinella, S. 62)

70 Agamben, Pulcinella, S. 53; in Tiecks Die verkehrteWelt: »was der Kerl da für Streiche macht! –

Das verursacht gewiß wieder der verwünschte Maschinist.« (S. 657).

71 Gottsched nach Wild, Theater der Keuschheit, S. 15, vgl. 217f., 58f. Die Züge des Puppenspiels

weist Benjamin in der ›komischen Figur‹ des Intriganten aus,mit der in denHaupt-und Staats-

aktionendie Komik oder »richtiger« der »Spaß« ins Spiel komme: »durch das hochbedeutende

Medium des Puppentheaters« werde das »Spielhafte« der barocken Schauspiele vorgestellt

(Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 303f., 302-306, 262; vgl. wie oben Anm. 42

zit. Peters, »Figuren/Theater – Fragmente einer Sprache der Dinge«, S. 334f., 338).

72 Den Einwürfen des daneben-heraustretendenDichters gibt Hanswurst hier immer noch eins

drauf, S. 541f.: Wie der unaufhörlich wieder rausspringende Springteufel, eine von Bergsons

paradigmatischen Spielformen des komischenMechanismus (Henri Bergson,Das Lachen, Zü-

rich: Die Arche 1972, S. 52-57); komisch ist, »was sich im Menschen [gegen dessen bewußte

Intention] als Mechanismus ablöst« (S. 99-102, vgl. 29f.). So ist »›der clown und fool‹«, mit

denen die Komik oder »richtiger« der »Spaß« ins Spiel derHaupt- und Staatsaktionen komme,

»›den Personen des Stücks oft sehr lästig‹«, die diesen, »›die verkörperte Idee der Parodie, die,

als solche, ja unsterblich ist, schlechthin nicht los werden.‹« (Franz Horn, zit.n. Benjamin,Ur-

sprung des deutschen Trauerspiels, S. 303), was »ans Puppenspiel gemahnt« (ebd.).

73 »Die Botschaft des Harlekins ist sein Auftritt, besser gesagt sein Auftreten«, zugleich die ei-

nes »andere[n] Theater[s]« (Annemarie Matzke, Ulf Otto u. Jens Roselt, »Einleitung. K(l)eine

Theorie des Auftritts«, in dies. (Hgg.), Auftritte. Strategien des In-Erscheinung-Tretens in Künsten

und Medien, Bielefeld 2015, S.-7-16, hier S. 7).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 245

net, nicht etwas und jemanden etabliert haben.74 »Possen« spricht wörtlich von

der Potentialität des Theaters.75

»Harlekinaden« schloss Gottsched (wie kaum anders zu erwarten) aus, weil

sie, so reformuliert Wild, »hauptsächlich aus ›Parodien auf die ernsthaftesten Stü-

cke‹ [bestehen]. Als pervertierendes Zitat der Tragödie verdoppelt ein derartiges

Stück nicht nur das, was einfach und ernst ist, und macht es dergestalt zweideutig

und unernst, sondern es ahmt Theater bzw. Kunst nach statt ›die Handlungen des

gemeinen Lebens‹.«76 Die »›lustige Person‹« des Wiener Hanswurst »mischte« so

Ethel Matala de Mazza »die Haupt- und Staatsaktionen auf, indem sie geheime

Liebeshändel von Königen, Feldherren und Prinzen mit ihrem bäurischen Steg-

reifspiel komisch konterkarierte«.77 In deren Spiel begegnet den ›ernsthaftesten

Stücken‹, was sie bereinigend vergessen machen müss(t)en,78 sie aber »nicht los«

werden: ihr theatrales Spiel und seine mechané,79 was jede theatrale Präsentati-

on mit sich entzweit, die Spaßmacher aber exzentrisch ausspielen. Die »letzten

Rückzugsreservate des Komischen« gaben die Zwischenspiele ab, die sich unter-

brechend »untermengen«, die aber durch die »zunehmende Integration aller Teile

eliminiert« werden.80 Die unterbrechende Geste der Parekbase dehnt sich zur Ein-

lage,81 und lässt sich, und damit (aus der Sicht einer homogenen Darstellung) alles

74 Weber zufolge suspendiert das Kommen/Gehender »Possenspieler« (nachKierkegaards »Die

Wiederholung«), »was man bei dem dramatischen Theater den Auftritt heißt«, die Bewe-

gungmanifestiert eine »abgründige Kraft, die sich nie ganz beherrschen lässt«, eine »Ausge-

lassenheit«, die »keine Grenze« hat: »der Fond des Komischen [ist] in ihnen unerschöpflich«,

»überrascht« »sie beinahe jeden Augenblick selbst« (»Vor Ort«, S. 45). »Das unmittelbar sich

nicht Vollendende des Auftritts ist hier entscheidend.« (S. 46).

75 SoWeber, »Kierkegaard’s Posse«, in ders., Theatricality as Medium, S. 200-228, hier S. 218, 217-

224.

76 Wild, Theater der Keuschheit, S. 251f.

77 Ethel Matala de Mazza, Der populäre Pakt, Frankfurt a.M.: S. Fischer, 2018, S. 250.

78 Somusste die Tragödie, so Gottsched, von der »Heterogenie« des Theaters gereinigt werden:

vom Bezug auf die Zuschauenden, von der Komödie, von den »›gemeinen Possen‹« (Wild,

Theater der Keuschheit, S. 230-242; vgl. C. Menke zur Asymmetrie von Komödie und Tragödie,

Die Gegenwart der Tragödie, S. 136-138).

79 Wie man »clown oder fool« der Haupt- und Staatsaktionen, die die »Idee der Parodie« ›ver-

körpern‹, »nicht los« wird; sie inhäriert diesen Schauspielen wie oder als ein Puppen- oder

Marionettentheater (Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 303f., 302-306, 262).

80 Wild, Theater der Keuschheit, S. 253, 235, 222.

81 Parabasen waren in der attischen Komödie Partien des Chors, nicht der dramatischen Hand-

lung angehörige Reden wie alle Chorgesänge, in denen dieser ›sich selbst‹ und andere, Zu-

schauende anspricht (Aristophanes, Die Vögel, vs. 52-68, 753-68, 785-800, 1102-1114), Tragödi-

en lächerlichmacht (vs. 753-68, 785-800). Zu ›Einlassungen in die Handlung‹werdenChorpar-

tien erst aus der Perspektive der dramatischen Handlung (A.W. Schlegel, Vorlesungen, S. 133);

anachronistisch spricht F. Schlegel vom »politischen Intermezzo« (»Vom ästhetischen Werte

der griechischen Komödie«, S. 30).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 II. Melodram/Mischformen

Mögliche unterbrechend ein: u.a. (vermeintliche) Stegreif-Einlagen der Schauspie-

ler, die (vermeintlich) nicht ›dazu‹gehören,82 wie auch komische und musikalische

Intermezzi oder Interludien, wie sie Der gestiefelte Kater hinzu- und einfügt. Im Zu-

ge der Reinigung desTheaters (vomTheater) wurden sie als den geforderten Hand-

lungszusammenhang störende, verwirrende aus den dignifizierten dramatischen

Formen verbannt, gehören nur noch den abgewerteten populären Mischformen

meist mit Musik an, wie Posse und Melodram.

III. Maschinen-Stücke

DerMaschinen-Einsatz istmise en abyme desTheaters.Mit Maschine undMachina-

tion ist die »Kunst als Kunst in ihrer Künstlichkeit selbst inszeniert«, »zur Schau«

»[ge]stellt«: der »Selbstverflüchtigung des Mediums« Theater zuwider.83 Sie stellt

(neben allemWunderbaren, was sie eintragen mag) die Angewiesenheit aller thea-

traler Präsentation auf die äußeren Zuträge, auf das off aus, und bringt in spiel-

hafter Einspielung diemechané desTheaters, dasTheater als Maschine des Erschei-

nens84 ›zum Vorschein‹. Nicht erst der ›deus ex machina‹, sondern auch die sicht-

baren maschinalen »Verwandlungen« der Szenen85 bildeten in Perspektive »dra-

maturgischer Kontinuität« »ein besonderes darstellungstechnisches Problem«,86

sie widerstreiten den postulierten aristotelischen drei Einheiten,87 wären (nur) zu

motivieren durch ›Zaubereien‹, die in dramatischer Darstellung ausgeschlossen

82 Das ›Stegreifspiel‹ gibt eine ›andere‹ (nicht der dramatischen Handlung und der geschriebe-

nen Rolle zugehörige) Rede, ein zuweilen politisches Intermezzo, eine Einlage, die abgesetzt

ist, insb. als musikalische wie das komische Couplet. Da es sich vom vorliegenden Text (ver-

meintlich) löst, unterlag es ästhetischer wie polizeilicher Zensur (Gottsched, zit. Wild, Theater

der Keuschheit, S. 17; vgl. Lazardzig, »Ruhe oder Stille«, S. 97-100, 106-112). InWien entstanden

aus demStegreifspiel desHanswurst, nach deren kaiserlicher Untersagung unter habsburger

Zensur die »Gesangspossen« Johann Nestroys als Mischform (Matala de Mazza, Der populä-

re Pakt, S. 250), unterlagen die Skripte der Vorzensur, wurden Nestroys berühmte Couplet-

Einlagen verboten.

83 Wild, Theater der Keuschheit, S. 253, 256.

84 Vgl. Rainer Nägele, »Mèchanè. Einmaliges in der mechanischen Reproduzierbarkeit«, in:

ders., Hölderlins Kritik der Poetischen Vernunft, Basel u.a.: Engler 2005, S. 133-149, hier S. 137f.

85 Sie sind Teil dessen, was zu sehen ist (I. Akt 1/2. Szene, S. 504f.), aber nicht der dramatischen

Handlung.

86 Wild, Theater der Keuschheit, S. 259.

87 Die Verwandlungsmaschine der ›bewegten Kulissen‹ leistete »der Aufhebung der aristoteli-

schen Einheit der Handlung, der Zeit und des Ortes Vorschub« (Lazardzig, Theatermaschine

und Festungsbau, S. 38f., vgl. 58f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 247

wären,88 mit denen die Maschinerie aus dem off ins Innere, in die Dramaturgie

eingefaltet ist,89 die Der gestiefelte Kater auch mit den »Verwandlung[en]« des Po-

panz im dritten Akt sich genehmigt (S. 555f.).90 Da nicht ›innerer‹ Zusammenhang

der Handlung das Geschehen dirigiert, kann dessen Dramaturgie, die die Maschi-

ne in ihren Effekten ausspielt, in ganz anderen Hinsichten erfolgen – ohne sich

abzuschließen. Denn der theatrale Zeitraum ist, als nicht ›von innen‹, mit sich ho-

mogen geschlossener, ein Zeit-Raum der Kontingenz; der Un- und Zufälle, das ist

es, was Tiecks Schauspiel insbesondere vorführt.

»[A]lle Maschinen«, die der »Maschinist« »spielen« solle, um dem »Dichter« im

dritten Akt auszuhelfen, haben (wohl) im zweiten Akt jene spektakulösen Zugaben

eingespielt, mit denen er »schon ganz anders geschlossen« sei, »als er in meinem

Manuskripte steht« (S. 538). Wo »Lärm« des (gespielten) Publikums, Tumult ›im

Theater‹, »diese tobende Flut« vor der Bühne das Geschehen auf ihr einholt, den

dramatischen Rahmen des Dargestellten bricht und überbordet (S. 533), wird der

»Besänftiger« des Königs parekbatisch: im Wechsel der Register, ›hervor‹gezogen,

damit er auf der Bühne das Aufgebot des ganz großen Apparats der Mozart’schen

Zauberflöte (und über diese hinaus) anführt.

Der Besänftiger spielt auf den Klocken, das Pochen schlägt dazu den Takt. Er winkt: Affen

und Bären erscheinen, und tanzen freundlich um ihn her, Adler und andre Vögel; ein Adler

sitzt Hinzen auf dem Kopf, der in der größten Angst ist, zwei Elephanten und zwei Löwen

tanzen auch. (S. 533)

Der Maschinenzauber legt ein Interludium ein: »Ballet und Gesang«91 der aufgebo-

tenen Menagerie:92 »Das klinget so herrlich –«, Vierfüßige und Vögel als »Verei-

nigter Chor«: »Nie hab ich so etwas gehört noch gesehn.« (S. 534),93 deren Qua-

88 Gottsched nennt »›Zaubereyen‹« die »›Maschinen der neuern Zeiten‹« (nachWild, Theater der

Keuschheit, S. 253, 257).

89 Als Zauberei wird etwa in pièce à machines des 17. Jahrhunderts die maschinale Dynamik der

Szenerie in die Handlung hineingespiegelt und gefeiert (vgl. B. Menke, »Was das Theater

möglich macht: Theater-Maschinen«, S. 136-138).

90 In Die verkehrte Welt besorgt der Maschinist des Neptun (/Direktors) Erscheinen und Versin-

ken (S. 636) und ist »doch an allen Dingen in der Welt Schuld« – so weit Versenkungmecha-

nismen angebracht sind (S. 636f.).

91 In den pièce à machines etwa Piere Corneilles wird der Maschineneinsatz zu Balletten, de-

ren Dauer der Musik Zeitraum gab (B. Menke, »Was das Theater möglich macht: Theater-

Maschinen«, S. 133, 138f.).

92 Tierauftritte gehören wie Puppenspiele zu den populären Darbietungen; Elefanten u.a.

konnten Melodramen finanziell sanieren, vgl. Ethel Matala de Mazzas Beitrag im vorl. Bd.;

in Die verkehrte Welt sind »Löwen und Wölfe«, »auch der Esel da« von »meiner [des Maschi-

nisten] Erfindung« (S. 590).

93 In Zauberflöte I, 17 singen dies die von PapagenosGlockenspiel umgehendbezauberten »Fein-

de«: Monostatos und Sclaven (v. 12-15).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 II. Melodram/Mischformen

drille, in die tanzend auch die dramatischen Personen eingezogen werden, eine

Misch- und Zwischenzone einschiebt. Während dieser singt der »Besänftiger« zi-

tierend umwidmend Papagenos Intermezzo in Die Zauberflöte und potenziert de-

ren Einlagen-Struktur in der bezaubernden, vom »Stück« ablenkenden Einlage,

die ausgedehnt, zur »allgemeinen Freude der Zuschauer« noch über den Fall des Vor-

hangs hinaus, hörbar ist.94 Mit den Teilen aus der Zauberflöte wird nicht nur ein

musikalisches und ballettöses Interludium dem zu Sehen- und zu Hörenden, die

ehemalige Textgrundlage verlassend und zugleich aufrufend (S. 538), an- und ein-

gefügt, sondern, wie etwa mit den Flug-Maschinen-Balletten im pièce à machine

des 17. Jahrhunderts deren Dauer durch Musik gehalten ist, eine andere, nicht der

Handlungslogik unterliegende Zeit der Affekte, der Teilhabe erzeugt.95 Des Publi-

kums, den Bühnenrahmen im Lärmen und Pochen überbordende, Teilhabe wird in

eine (»allgemeine« und extensive) festive überführt.

Hatte Kater Hinze den aus der Rolle fallend vom erwartbaren Aufführungsende

sprechenden Gottlieb, der, um dem parekbatischen Ausfall abzuhelfen, (mit ›abge-

lenkt‹, »in Gedanken«, den Text Vergessen, den Souffleur Fehlhören und ›Extempo-

rieren‹) erklärend die parabatische Einlassung unaufhörlich ausdehnte,96 gestoppt:

»leise: Nehmen Sie sich doch zusammen, das ganze Stück bricht sonst in tausend

Stücke.« (S. 542), so geschieht doch eben dies. Das Schauspiel, was wir sähen und

hörten, würde es gespielt, wäre eines des ›in Stücke Gehens‹ im Zugeben und Ein-

fügen; und es wäre ein anderes als das »Stück«, das das gespielte Publikum einmal

auf den Theaterzetteln lesend angegeben fand,97 eines, das der Maßgabe einer als

Handlungszusammenhang angenommenen Totalität nicht untersteht, als hetero-

gene Mischform diesseits dieser dem theatralen Spiel (und sei es ›aus der Not‹) alle

Möglichkeiten gibt. Beigezogen wird alles Mögliche, was gerade, wie Bestandteile,

im dritten Akt auch die Maschinerie, der wohl sonst oftmals gespielten Zauberflö-

te zur Hand ist: Mit erneut umwidmendem Gesangs-Zitat der Zauberflöte98 »ver-

94 Die Zuschauer loben: »ein großerMann, der Dichter, – hat die Zauberflöte gut nachgeahmt.«

(S. 513). Der Kommentar weiß, dass die Zauberflöte »ein Lieblingsobjekt der frühromanti-

schen Spottlust und Aufklärungskritik« war, sowie dass Tieck »oft gegen Balletteinlagen,Mo-

nodramen und illusionsfördernde Requisiten« antrat (Phantasus, S. 1403).

95 In den pièce des machines des 17. Jahrhunderts bekamen die hochkomplexen Maschinen-

Balletten durch Musik, oft mit Chören, ausgedehnte Einlagen einer anderen Zeit des Sehens

und Hörens, vgl. B. Menke, »Was das Theater möglich macht«, S. 138-142, 125-127.

96 Das geschieht stets wieder und erneut, vgl. S. 539-542: was gehört ›eigentlich‹ dazu?

97 Aus dem (gespielten) Publikum heißt es zu Bemerkungen über das Schauspiel: »Das Publi-

kum? Es kommt ja kein Publikum im Stücke vor.« (S. 546f.). Das ist gar nicht falsch, aber wel-

ches Stück? Das (gespielte) Publikum trägt sich ›ins Stück‹, das »hier gespielt wird«, ein; es

bleibt nicht das»selbe«.

98 Umgewidmet sind Zeilen aus Sarastros Arie (II, 13), die der Besänftiger »singt:/In diesen heil-

gen Hallen/Kennt man die Rache nicht, […]//Wozu dies wilde Brüllen,/Die Exzentrizität?/Das

alles muß sich stillen, […]« (S. 559f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 249

wandelt sich das Theater, das Feuer und das Wasser aus der Zauberflöte fängt an zu spielen«

(S. 560) – wie die effektvollen pièces àmachine des 17. Jahrhunderts sich nicht scheu-

ten, eindrucksvolle Szenerien=Verwandlungsmaschinen anderer erfolgreicher Stü-

cke umzunutzen.99 »[O]ben sieht man den offenen Sonnentempel, der Himmel ist offen,

und Jupiter sitzt darin, unten dieHölle mit Tarkaleon« (S. 560) – so sind die großen baro-

cken mehrstufigen Himmelseinrichtungen des Maschinentheaters, das in diesen

sich selbst feierte, zitiert.100 Die bloß als Zierate, Zugaben abgewerteten Musik-,

Ballett- und Maschineneinlagen101 werden derart, durch solche einfügenden Bei-

züge mit Lust als Notbehelfe in ihrer Kontingenz gekennzeichnet102 – zugleich aber

werden andere Fügungen als die der dramatischen Darstellung erzeugt. Der gestie-

felte Kater zeigte sich, hörten und sähen wir das unter diesem Titel stehende als

›Maschinen‹-Musik-Theaterstück, als Posse, wie das theatrale Geschehen hier zu-

weilen abwertend gekennzeichnet wird,103 oder Farce, als Singspiel (wie Die Zau-

berflöte) oder Melodram,104 jene Mischformen, die abgewertet und marginalisiert

wurden, die in den ›Randbezirken‹ des ›Populären‹ mit Spektakel und Maschinen

fortwährend (im ganzen 19. Jahrhundert und darüber hinaus) Effekte machen.105

Die Frage: »Gehört denn das zum Stück?«,106 die auf den Unterschied zielte,

der am sicht- und hörbar Werdenden verstehend müsste gemacht werden kön-

99 So die Torellis für Corneilles Andromède, vgl. B. Menke, »Was das Theater möglich macht«,

S. 122f.

100 Vgl. u.a. Viktoria Tkaczyk, Himmels-Falten. Zur Theatralität des Fliegens in der Frühen Neuzeit,

München: Fink 2011, S. 121, 112-122, 164, vgl. 32-38, 85.

101 Spektakuläre Bühneneffekte heißt Gottsched »›Zierrathen‹« des Theaters, bzw. der Opern,

die sich mit ihrer »ostentativen Unnatürlichkeit« »in ihrer ganzen sinnlichen Pracht selbst

aus«stellen, gegen die »Verflüchtigung« ihresMediums sperren (Wild, Theater der Keuschheit,

S. 272, 252).

102 Auchwenndas Publikumdasmit denGemeinplätzen kommentiert: »DasBallet hat das Stück

noch gerettet«, »so schön in die Haupthandlung eingeflochten!« (S. 534), nur das ›Gesetz der

Verknüpfung‹ aufzurufen weiß, das durchs Supplement verletzt wird.

103 S. 492, 495, 520, »mutwillige Posse« wird Tiecks Stück genannt (Komm., 1383). Die Posse von

»possen« (m.) spielen oder reißen, als posse (f.) wie »possenspiel« von »pickelhering [Einlagen

in den Spielen der »engl. Komödianten in Deutschland«], possenreiszer, hanswurst, harle-

kin«, »wohl nach analogie des gleichbedeutenden und gleichzeitig gebrauchten franz.-engl.

farce« (DW, Sp. 2013f.). Farcen sind kulinarisch wörtlich Einlagen; zur Wörtlichkeit von »Pos-

se«, vgl. Weber, »Kiekegaard’s Posse«, S. 217f.; zu den Wiener »Gesangspossen«, vgl. Matala

de Mazza, Der populäre Pakt, S. 250.

104 Vgl. die Beiträge von Dörte Schmidt und Adrian Kuhl im vorliegenden Band.

105 Vgl. BettineMenke, Armin Schäfer, Daniel Eschkötter (Hgg.),DasMelodram: einMedienbastard,

Berlin: theater der zeit 2013 u.a. dies.: »Einleitung«, S. 7-17; vgl. den Beitrag von Matala de

Mazza im vorl. Bd.; zu neuen Bühnen und »Mischformen« in Paris, dies., Der populäre Pakt:

S. 222f., in Wien: S. 248-252, zur Operette, S. 217-277.

106 S. 539, vgl. 540-542. Auch: »– Wozu war denn nun wohl die letzte Szene?/(Leutner) Zu gar

nichts, sie ist völlig überflüssig; […] [man] behält gar keinen festen Standpunkt.« (»Zwischen-

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 II. Melodram/Mischformen

nen, kann sich auf keinen geschlossenen Rahmen beziehen, in Bezug auf den sie

zu treffen wäre: ›welches Stück?‹, vielmehr trägt das Schauspiel zur »Verwirrung«

von ›innen‹ und ›außen‹ (S. 538) unaufhörlich bei, wirdmit jedemweiteren Gesche-

hen eine Schließung des ›Rahmens‹ verschieben und lässt sich weiter an anderes

verweisen.107 Die theatrale Präsentation wendet jedenfalls temporär in Interakti-

on von ungestalten akustischen Phänomen und eingefügten Singspiel-Zitationen,

den alle Rahmen überbordenden Tumult ins (zitierte) festive Ereignis.

IV. … »eine Art von Melodram«

»Das Getümmel vermehrt sich, so wie das Geschrei im Parterre und auf der Galerie.«

(S. 558),108 so interveniert das ›Publikum‹ im ungestalten Übergriff, im Ausgriff

über das zur ›Szene‹ geschlagene Parterre, wie auch über die Unterscheidung

Reichards, der dem ›gebildeten‹ Parterre Pochen und Zischen als dessen ›vor Ort‹

geäußerte ›Kritik‹ zugestand.109 Markiert ist derart jedenfalls das Ereignis der

Präsentation im Theater. Das Ungestalte, das der Darstellung nicht angehört,

Tumult und Lärmen, gibt, wie es heißt, vor der Bühne ein »höllisches Spektakel

[das Dargestellte wie die Darstellung bedrohend], als wenn [gar] das ganze Haus

einbrechen wollte« (S. 558), wie sich umgekehrt Katastrophen ›auf‹ dem Spektakel-

Theater im, den Rand der Darstellung, die Rampe überbordenden Überfluss ins

Theater bezeugen mussten, zuweilen, etwa im Falle des Theaterbrandes, auch die

Grenze zur realen Verheerung übersprangen.110

 

 

akt«, S. 513) oder: »Ob sie [die Szene fürs Herz] aber zum Ganzen wird notwendig sein [?]«

(S. 519).

107 »Für welches Schauspiel soll man sich interessieren? Für das vorige oder für das, was jetzt

aufgeführt wird« (Die verkehrte Welt, S. 612).

108 Zuvor »ein gewaltiges Pochen und Pfeifen im Parterre […] die Galerie lacht […] der Lärmwird immer

größer«; das gilt demWeinanfall des Königs auf der Bühne, heißt die »tobende Flut« (S. 533).

Der Tumult hier nimmt seinenAusgang vomSturz des »Gesetzes«, des Popanz inMausgestalt

(vgl. S. 556-558). So kippt die quasi-polizeiliche Intervention: »Halt! Ein Revolutionsstück!«

(S. 557), die doch zur »Ruhe« anhalten müsste (Lazardzig, »Ruhe oder Stille«, S. 100-106), ins

Lärmen, das die ästhetischen Regime untersagten (S. 111f.).

109 Reichard, »Versuch über das Parterre«, S. 48, 52-55. Das gespielte Publikum im Parterre des

Gestiefelten Katers diskutiert ›selbst‹ (im »Prolog«) »Pochen« – oder es sein lassen – als Recht –

oder es sei »ungezogen« (S. 495). »Etwas bessere Kritik, die Anarchie zu enden!«, muss dann

erst erbeten werden (S. 558f.), etwa mit den umgewidmeten Zeilen von Sarastros Arie (II, 13)

aus dem Mund des Besänftigers: »Wozu dies wilde Brüllen […]?/Das alles muß sich stillen,/

Wenn die Kritik entsteht« (S. 559f.).

110 B. Menke, »Was das Theater möglich macht«, S. 142-144.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 251

Erwies die ›Entblößung‹ der auf der Bühne Deplatzierten: Dichter undMaschi-

nist, die Bühne als porösen, nicht der Darstellung vorbehaltbaren Raum, »stürzt«

hier der Dichter »außer sich auf das Theater« (S. 558),111 ohne es zu einem ordnungs-

gemäßen Auftritt zu bringen: außerhalb dramatischer Figuration, der angespielten

Textvorlage, aller Regularien und vorgegebenen dramatischen Rahmen, ›realisiert‹

er der Bühne physische Offenheit zum off. Der Raum der theatralen Präsentation

ist keineswegs als der der Darstellung homogen in sich geschlossen, vielmehr auch

als Raum der dramatischen Darstellung der Speisung aus dem off bedürftig: per-

foriert bzw. geschlitzt, gegen Vorfälle von außen nicht gesichert. »[A]uf demThea-

ter« wären die ›Wege‹ zwischen verschiedenen szenischen Räumen durch deren im

Kulissentheater rasch vollziehbare Verwandlungen imNu schon bewältigt, und der

»Besänftiger« muss auch »irgendwo – zwischen den Kulissen [im off] stecken«:

– Wenn es nur nicht so weit von hier – nach dem Palast des Königs wäre, – so

holt ich den Besänftiger, – er hat mir schon am Schluß des zweiten Aktes – alle

Fabeln vom Orpheus glaublich gemacht. – Doch bin ich nicht ein Tor? – Ich bin ja

völlig konfuse; – auf dem Theater steh’ ich, und der Besänftiger muß irgendwo –

zwischen den Kulissen stecken. – (S. 558f.)

»[H]ier« ›ist‹ keineswegs (nur) der »Palast des Popanz« (dessen ›Sturz‹ Anlaß des

Getümmels und Gelärmes vor der Bühne wurde), sondern »auf dem Theater« po-

tentiell schon alles Mögliche anderswo (daher nichts es selbst). Mit der Konfusi-

on des Dichters, aus der er sich zum ›Bewusstsein‹ des Theaters zurückruft, wird

die der üblichen »Insistenz auf dramaturgischer Kontinuität« inhärente, von sol-

chenTheaterformen dem Publikum unterstellte und angemutete Verwechslung vor-

geführt: mit dieser wird, weil keine andere ›Vermittlung‹ als der Handlungszu-

sammenhang zugelassen wird, auf die ominösen drei Einheiten verpflichtet,112 da

»große räumliche und zeitliche Abstände« im Dargestellten nicht durch eine wahr-

scheinliche ›Handlung‹ überbrückt werden könnten.113 Auf dem Theater aber ist

kein Ort er selbst, jede Szene der Darstellung, die deren ›maschinelle Durchdrin-

111 Das Vorkommen des Dichters wird im wörtlichen Sinne ›bestürzt‹: »hervorstürzend« model-

liert (vgl. S. 533, 541, s.o.).

112 Dagegen steht das »Kulissenwesen«, Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 38f. Das

Tieck’sche »Kindermärchen« kommentiert im Verstoß gegen sie die notorischen drei Einhei-

ten (S. 510, 539f.).

113 Sie »lenken die Aufmerksamkeit der Zuschauer auf die Virtuosität des ›Maschinenmeisters‹

unddamit letztlich auf die Künstlichkeit derDarstellung« (Wild, Theater derKeuschheit, S. 258)

und machten maschinale Zaubereien erforderlich (Gottsched, nach Wild, S. 253, 257); eine

Zauberei bringt auch Tieck bei (S. 555f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 II. Melodram/Mischformen

Kulissen vorgehaltene) Verwandlungen115 ausführen, eine potentiell andere; »hier«

bezieht sich im ›Innern‹ aufs off.

– auf dem Theater steh’ ich, und der Besänftiger muß irgendwo – zwischen den

Kulissen stecken. – Ich will ihn suchen, – ich muß ihn finden, – er soll mich ret-

ten! – Er geht ab, kömmt schnell zurück: Dort ist er nicht. – Herr Besänftiger! – Ein

hohles Echo spottetmeiner. – Kommen EuerWohlgeboren! –Nur einweniges ver-

mittelnde Kritik, – und das ganze Reich, – das jetzt empört ist, – kömmt zur Ruhe

wieder. –Wir […] – wir […] – Publikumwie ich! – Herr Vermittler! Herr Besänftiger!

– Etwas bessere Kritik, die Anarchie zu enden! – – O weh, er hat mich verlassen. –

Ha!!! – dort seh’ ich ihn, – er muß hervor!

Die Pausen werden vom Parterre aus mit Pochen ausgefüllt, und der Dichter spricht die-

sen Monolog rezitativisch, so daß dadurch eine Art von Melodram entsteht.

(Besänftiger) hinter der Szene: Nein, ich gehe nicht vor. […] (Dichter) stößt ihn mit

Gewalt hervor: […] (S. 559)

Durch die verstörten, hin und her flitzenden Bewegungen werden die Wege: on/off,

die das Kulissentheater ermöglicht, die Theater-Räume: hier und anderswo, ins

Spiel gebracht. ›Auf demTheater‹, wo der Raumder Darstellung gegeben, das heißt

aber etabliert werden müsste, ist dieser als Zeitraum der Exposition vorgeführt,116

der dem Hineinstürzen aus anderen Räumen wie auch ungewollten, ja gewaltsam

bewerkstelligten ›Einzügen‹ oder Hervor-Stößen, die figurierenden Integrationen

115 Vgl. die Kulissen-Einrichtung im Gothaer Theater in: Klaus-Dieter Reus (Hg.), Faszination der

Bühne. Barocke Bühnentechnik in Europa, Bayreuth: Rabenstein 2001, S. 60-66; im vorl. Band

u.a. Haß, Schmidt, Kuhl, (zum Theater in Feltre) Annette Kappeler und Raphaёl Bortolotti;

sowie auch Sybille Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18. Jahrhundert, Tübingen: Nie-

meyer 1982, S. 27, 30, 40f., 47f.

116 Auch den bindet Gottsched an die Einheit der Handlungszeit; darauf referiert Gottlieb aus

der Rolle fallend: »Bald, sehr bald muß es geschehn, sonst ist es zu spät, – es ist schon halb

acht, und um acht ist die Komödie aus. […] sonst, wollt ich sagen, verschmachten wir beide.«

(S. 542). Gottsched gibt »die Ideallänge einer Tragödiemit ›nicht länger als zwo Stunden‹« an.

»Wenn ein Stück sehr viel länger dauert, […] hat [der Zuschauer] gewissermaßen Gelegen-

heit, darüber nachzudenken, daß er im Theater sitzt.« (Wild, Theater der Keuschheit, S. 259).

Hier ironisiert, wenn auf der Szene angewiesen wird: »müßt Ihr antworten […] Zum Besten

des Publikums will es so das Gesetz./(Fischer) Wie? Zum Besten des Publikums?/(Schlosser)

Natürlich, weil sonst das Stück gar kein Ende hätte.« (S. 552). Die Acht- Uhr, zu der all das doch

mal ein Ende haben müsse, wird von Zuschauern explizit in Aussicht genommen (S. 542f.).

Aristophanes’ Die Vögelmachen ihren Spaß mit der Ausflucht aus der sehr viel längeren Zeit

der Tragödie in verschiedenen körperlichen Belangen (vs. 785-800).

gung‹ dynamisiert,114 ist, wie deren vomKulissentheater ermöglichte (undmit den

114 Vgl. UlrikeHaß:DasDramades Sehens.Auge,Blick undBühnenform,München: Fink, 2005, S. 345-

348; Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 253

widerstreiten,117 Un- und Zufällen ausgesetzt ist; vorgeführt ist die Kontingenz des

theatralen Geschehens.

Dabei geschieht im Text von Der gestiefelte Kater noch etwas spezifisch ande-

res: ist dessen Schriftlichkeit ausgespielt. Die Unterbrechungen auf den Wegen, die

on–off hin- und hergehen, die »Pausen«, die, so der Paratext, »vom Parterre aus mit

Pochen ausgefüllt« werden, sind im Text sichtbar: Ausfälle, Löcher, die dashes: »– –«

schriftlich markierend einlassen und halten, indem sie zugleich die Schriftlichkeit

des im Phantasus fiktiv vorgelesenen Textes, diesseits aller Dialogie nicht nur in

dessen Nebentext ausspielen: wie er nicht in gesprochene Rede – auch im fiktiven

Vorlesen nicht – überführt werden kann.118 Das Lesen des Textes wird hier (und

zwar nicht beschränkt auf die konventionellen Reden vom ›Lesedrama‹, wo dessen

›Aufführbarkeit‹ fraglich scheint)119 manifest in des Textes stummer Schriftlichkeit.

Die dissoziative Fügung von »Pausen«, »ausgefüllt« mit nicht-sprachlichem Lärm

aus dem anderen Raum des Publikums, »– –« eingelassen zwischen die unterbro-

chenen Textpartien des on/off hin und her hetzenden »Dichters«, die »–« dissoziiert

sind, macht etwas: »eine Art von Melodram«, das (so heißt es) »dadurch entsteht«. Das

trifft die ›disjunktiven Synthesen‹, die Melodramen sind oder waren.120 So trennt

das Melodram des 18. Jahrhunderts (gegen die Einheit in der Oper) Rede (/und

Schrift?) und Musik auf, separiert und fügt intelligible, meist monologische Rede

und bewegend sich mitteilende Instrumentalmusikpartien, deren Erstreckung die

Zeit des Hörens und Sehens von Pantomimen gaben.121 Die »Art vonMelodram« hier

117 Wie derDichter herausstürzte, reißt er »wütend« denBesänftiger »hervor« (S. 533), »stößt ihnmit

Gewalt hervor« (S. 559), zu einem nicht in die dramatische Handlung integrierten ›Auftreten‹;

im Erstdruckmuss der »Besänftiger« »in seiner ordinären Kleidung« hervortreten (Phantasus-

Kommentar, S. 1405).

118 Das fiktive Vorlesen des Schauspiels im Rahmen des Phantasus und dessen Schriftlichkeit

müsste für den ganzen Tieck’schen Text, gerade wo es spektakulös wird, reflektiert werden.

119 Anke Detken kennzeichnet diese Fragestellung (auch) für die Nebentexte als beschränkte,

verhandelt sie an Dramen des 18. Jahrhunderts (Im Nebenraum des Textes. Regiebemerkungen

in Dramen des 18. Jahrhunderts, Tübingen: Niemeyer 2009, vgl. S. 1-3, 10, 12-14, 17-19, 22-24, 34,

255-261, 263-266, 295, 385-387, 392-394).

120 Schäfer, Menke u. Eschkötter, »Das Melodram. Ein Medienbastard (Einleitung)«, S. 7-9.

121 Paradigmatisch in Jean-Jacques Rousseaus lyrischer Szene Pygmalion (1762, 1772 deutsch in

Weimar aufgeführt); die Musik-Passagen geben die Zeit der Affekte: innerer Bewegtheit

(mit Pantomime); zumMelodram um 1800 vgl. Cornelia Zumbusch, »Proserpina versus Pyg-

malion. Melodramatische Bewegtheitheit bei Goethe und Rousseau«, in: Vorträge aus dem

Warburg-Haus, Bd. 10, Berlin: Akademie 2007, S. 111-142, hier S. 111f., 113-119; den Beitrag von

Matala de Mazza im vorl. Band., die Beiträge von Juliane Vogel u. Dörte Schmidt in Menke,

Schäfer u. Eschkötter (Hgg.),DasMelodram. EinMedienbastard.Mit demWiderstreit zwischen

Rede, die verstanden werden soll, und Musik argumentierte auch Pierre Corneille gegen die

Oper: Gesang sei den eingelegten Maschinenballetten vorzubehalten, wenn schon alles ver-

standen sei.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 II. Melodram/Mischformen

aber »entsteht« dadurch, dass die schriftlichen Abstände, »Pausen« einlassenden und

haltenden dashes markieren, was sie gerade ausschließen: das Akustische, dessen

Platz sie nur halten (würden), hier als lärmendes Pochen eingegeben, mit dessen

Einlassungen »eine ArtMelodram entsteht«. ›Disjunktive Synthesen‹ machen auch die

populären, weltberühmten französischen Melodramen im 19. Jahrhundert aus: mit

großen Spektakeln, Tanz- und Musik-Einlagen u.a. das Schluss-Tableau mit musika-

lisch ausgehaltener Dauer der Affekte.122 Das sind andere Koppelungen statt durch

vermeintliche Handlungsimmanenz, die der schriftliche Text des Dichters einerseits

sichern sollte, der anderseits aber in der dramatischen Darstellung (den dargestell-

ten Charakteren und deren Handeln) restlos aufgehen müsste, wie diese unaufhör-

lich versuchen muss, die mechané und die Machinationen, die sie ermöglichen, zu

verhehlen. Der heterogenen Fügung der theatralen Präsentation, die Tieck »eine

Art von Melodram« heißt, gehört das Publikum in der Ungestalt seiner Äußerungen

dissoziierend an.123

»Feuer und Wasser aus der Zauberflöte« wie die barocken Wolken-Himmel-

Tableaus zitierend (S. 560) ist ein Spektakel vorgeführt, das erst als den Rahmen der

Darstellung eklatant aufkündigendes, die Bühnen-Rampe in den Raum des Publi-

kums überbordendes, zu einem solchen wird;124 es »klatscht unmäßig, alles ist in Auf-

ruhr« (S. 560), inTheateraufruhr – versteht sich. Hier nun fällt alles an und zusam-

men, was in Hinsicht der innen/außen-Anordnung der dramatischen Darstellung

ausgeschlossen, gezähmt oder vergessen gemacht werden sollte. ›Auf der Bühne‹,

deren Rand hin und her überbordend, geht ein ›Stück‹ aus den Fugen und gibt (als

je wieder anderes) ein Schauspiel ›disjunktiver Synthesen‹. Wo die Schriftlichkeit

des »–«, und damit der Text als solcher, ausgespielt ist, wird gerade nicht des Dich-

ters Autorität zur Geltung gebracht, die nach Vorschrift des Dramas sich in dessen

und des Textes vollständigen Aufgehen in der ›dramatischen Darstellungsweise‹

bezeugen würde. Vielmehr wird der jeweilige theatrale Zeitraum als einer, an den

jede Autorität sich preisgeben muss, als einer der Zu- und Unfälle vorgeführt.

Jede Ein- und Anfügung setzt je wieder und noch die Entscheidung darüber

aus, was gehört (denn jetzt) dazu? ›schreibt‹ das Schauspiel je um, jeder Einfall

macht es zu einem anderen. Dass irgendwann »Der Vorhang fällt.« (S. 561) gibt auch

keine die Figuration abschließende Grenze; wo ein Epilog angehängt werden kann,

kann/wird Weiteres folgen.125

122 Pantomimen eines Stummen und Musik zum Schlusstableau etwa in Guilbert de Pixeré-

courts Le chien de Montargis (1814), dessen Aufführung in Weimar 1817 Goethe zum Rückzug

vomWeimarer Theater bewogen haben soll.

123 Das gilt fürs »Pochen«, S. 559, wie zuvor, wo es »dazu den Takt« »schlägt«, S. 533.

124 So die Spektakel und großen Feste vor allem des 17. Jahrhunderts, vgl. B. Menke, »Was das

Theater möglich macht«, S. 142-144.

125 S. 561-564 bis »Völliger Schluß«.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 255

V. … das »Theater«

Die Vorführung wird zu der des »Theater[s]« (es ist gleichgültig, ob das (vielleicht

eher) satirisch ›gemeint‹ ist, ist jedenfalls nicht in kritische Urteile überführbar):

zunächst der leeren »letzte[n] Dekoration«, die zitierte Maschine der (und sei es

potentiellen) Verwandlungen als das, dem auf repräsentationale Darstellung ver-

pflichteten ›Innern‹, vermeintlich bloß Äußere:

Man schreit: Die letzte Dekoration! Die letzte Dekoration!/ (Hinter dem Vorhange)

Wahrhaftig!DawirddieDekorationhervor gerufen!/DerVorhanggeht auf,das Thea-

ter ist leerman sieht nur dieDekoration./Hanswurst trittmitVerbeugungenhervor:Ver-

zeihen Sie, daß ich so frei bin, mich imNamen der Dekoration zu bedanken126 […]

die Dekoration wird weggenommen,man sieht die kahlenWände des Theaters. (S. 561f.)

Das »leer[e]« »Theater«, das war eben das, was um der dramatischen Kohärenz wil-

len in der theatralen Darstellung nie sichtbar werden durfte;127 der Blick ins unge-

formte Dunkle des Mediums wäre Riss oder Abgrund der Darstellung, den keine

in innere Kohärenz (re)integrieren könnte. Auf das »Theater« treffen Zuschauen-

de (oder Lesende?) durchs Unterbrechen oder hier Abräumen der dramatischen

Handlung, durch deren entkleidenden Abzug: »man sieht die kahlen Wände des Thea-

ters,128 die Leute fangen an fortzugehen, der Souffleur steigt aus seinem Kasten, – der Dich-

ter erscheint demütig auf der Bühne« (S. 562). Das Theater, Raum der Potentialität und

›Ort‹, an den irgendwelche Zufälle ›von außen‹ einfallen können, die es nicht sich

abschließend ausschließen und nicht in Darstellung einschließen kann, ist derart:

diesseits des Dargestellten, ›sichtbar‹ als Möglichkeitsraum.

Die Nicht-Geschlossenheit von Darstellung auf dem Theater wird durch ein

weiteres hineingefaltetes off markiert: der am Rande der Bühne eingefügte, Ein-

Sicht vorenthaltende Kasten des Souffleurs (am Gothaer Theater eine Pappmachée-

126 Die verkehrteWelt unterstreicht desMaschinistenKonkurrenz zumPoeten: die Zuschauenden

»sollen die Dekorationen vorziehen« (S. 657).

127 Die Vorschrift der szenischen Verkettung nach französisch/aristotelischemVorbild (bei Gott-

sched) besagt, »daß die Schaubühne niemals ganz leer werden« darf, Vogel, Aus dem Grund,

S. 94-98.

128 Als »eigentlich niemals« gegebenen Fall kennzeichnet das Max Herrmann, »Das theatrali-

sche Raumerlebnis« (1931), in: Jörg Dünne u. Stephan Güntzel (Hgg.), Raumtheorie. Grundla-

gentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 501-514,

hier 501f. TiecksDie verkehrteWelt zeigt umkehrendmit demÖffnendes Vorhangs: »Das Thea-

ter stellt ein Theater vor«, »Der Epilogus tritt auf « (S. 570).

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 II. Melodram/Mischformen

Muschel).129 Es handelt sich um ein sichtbares off, das indiziert, was es verhehlen

soll, dass die theatrale Präsentation aus der Wiederholung stammt, auf Wieder-

holung angelegt ist, daher auf andere Räume und Zeiten. Mit dem Souffleur und

seinem verbergenden Kasten wird dies als Paradoxie aufgerufen, steht er doch für

die für alleWiederholungen zu gewährleistende Bindung der Schauspielerrede, da-

mit der so wiederholend-wiederholbaren wie einmaligen theatralen Präsentation

an die unter die Vorgabe von Kohärenz gestellte schriftliche Vorlage, die aber wie

der Dichter hinter die dramatische Darstellung sich zurückziehen und in dieser

aufgegangen sein müsste.130 Die auf die Sicherung der Skript-Wiederholung umge-

kehrt angewiesene dramatische Darstellung muss diese Voraussetzungen, Skript

undWiederholung je schon vergessen gemacht haben.131 Müsste der Souffleur die

Wiedergabe der schriftlichen Vorgabe in der Schauspielerrede sichern, so sollen

diese: die Wiedergabe wie der schriftliche Text, doch unvermerkt bleiben. Des

Souffleurs (verborgene) Anwesenheit aber ›spricht‹ von beidem. Das ist die Para-

doxie des Souffleurs. Seine Wiederholung vermeintlich sichernden Wiedergaben

indizieren eine Interzeptions-Stelle,132 und mit der verfehlten (gebotenen) Wie-

derholung zugleich die potentiellen Differenzen jeder Wiederholung. »Gottlieb«,

der aus der Rolle fällt: »sonst ist es zu spät, – es ist schon halb acht, und um

129 DieGothaer Souffleurs-Muschel erkundet Jörg Paulus in derenpapierenerMaterialität, in der

inneren Kaschierung lesbaren Spuren höfischer Küchen-Schriftführung (»Theater-Küchen-

Machination«, in: Universalenzyklopädie der menschlichen Klugheit, hg. v. Markus Krajewski u.

Harun Maye, Berlin: Kadmos 2019, S. 40-42).

130 Zu den Aufgaben des Souffleurs, der allein das ›Hauptbuch‹ aller Rollen hielt, in dem allen-

falls das ›dramatische Ganze‹ aufzufinden wäre, vgl. Martin Jörg Schäfer, »Schreibszenen der

Hamburger Theaterverwaltung um 1800« (Ms., 2021), S. 2, 8; zu den Funktionen und Regu-

larien des Souffleurs im Umfeld von Gotha vgl. Maurer-Schmoock, Deutsches Theater im 18.

Jahrhundert, S. 97-100, 42; die Einsager signalisierten auch den Maschineneinsatz ›von au-

ßen‹ (S. 97, vgl. 67, 72, 74).

131 Eine andere Relation zum Text erweist die gegenwärtig häufige Anwesenheit von Souf-

fleur*innen auf der Bühne. René Pollesch zeigt das an: »Ein Schauspieler hat bis zum Ende

der Probenzeit seinen Text in der Hand, und alle sehen, dass er nicht fleißig genug war, den

Text in seinen Kopf zu kriegen. Alle Beobachter […] schließen von einem Text in der Hand

darauf, dass er sich keinen Text merken kann zum Beispiel. Ihnen entgeht also, was er tat-

sächlichmacht. Und das passiert dauernd, wir sehen nicht, was da vor uns steht: Jemand, der

seinen Text überprüft. Ein Schauspieler, der Texte nur wegwirft, wenn er sie nicht brauchen

kann.« »(Life on Earth can be sweet) Donna«, Uraufführung 15. Dez. 2019, Deutsches Theater

Berlin: Programmheft (o.S., S. 14).

132 Die vermeintlich den Fortgang der dramatischen Handlung sichernden Nachhilfen markie-

ren dieWiederholung, die die Schauspielerrede seinmuss (ohne als solchemerkbar zu sein),

wo diese gefährdet ist oder ausblieb, und stören deren Unvermerktheit, insb. wo der Souf-

fleur mangelnde Rollenkenntnis als Vergehen nach Theater-Regularium einer Strafe zuzu-

führen hatte, vgl. Schäfer, »Schreibszenen der Hamburger Theaterverwaltung um 1800«,

S. 5-8.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Menke: Maschine und Melodram. Tiecks Der gestiefelte Kater 257

acht ist die Komödie aus«, macht das auf der Bühne (zurechtgewiesen) explizit:

»Ach ich war in Gedanken!, sonst, wollt ich sagen, verschmachten wir beide. […]

Der verdammte Souffleur spricht so undeutlich [»halb acht« wäre ein signifikant

fehlgehörtes »verschmacht«], und wenn man denn manchmal extemporieren will,

gehts immer schief.« (S. 542) ›Tritt‹ mit dem Souffleur die Bindung der theatralen

Präsentation an Wiederholung, die um der geschlossenen dramatischen Darstel-

lung willen, kontrolliert und zugleich verhehlt werden muss, ›aus dem Kasten‹: aus

dem (sichtbar eingefügten) off, so derart die Entbindung durch und an alle Wie-

derholungen. Manifestiert wird des theatralen Geschehens im on zitationelle, von

sich differierende Bezogenheit aufs off.

Wenn im Epilog die theatrale Präsentation an die Wiederholung verwiesen

wird: »Morgen werden wir die Ehre haben, die heutige Vorstellung zu wieder-

holen« (S. 561), so mag dies (am Ende der allermeisten Theaterabende) banal

(wahr) scheinen, wird das für diese »heutige« aber doch kaum möglich sein, oder

welche oder was denn würde wiederholt? Das theatrale Ereignis, das (je) aus der

Wiederholung-Wiederholbarkeit kommt, ist zitierbar, ist als Wiederholung oder

Echo aus anderen Räumen und anderen Zeiten nicht es selbst.133 Jedes jeweilige

Geschehen ist aufs anderswo bezogen und in allen seinen Wiederholungen latent

schon und je wieder allen möglichen Vorfällen, Störungen, Verfehlungen ausge-

setzt. Die Vorstellung geht irgendwo anders weiter oder ein andermal erneut los,

aber jede Wiederholung wird was anderes geworden sein.

133 Vgl. Weber, »Introduction«, S. 7, 22; ders. »The Incontinent Plot (Hamlet)«, S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453148-011 - am 14.02.2026, 17:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

