
218 Formen der Solidarität

eine ethische Komponente zu. Bei der politischen Solidarität tritt Gerechtigkeit als

ein Ziel auf. Die Grenzen der politischen Solidarität bestehen darin, dass sie exklu-

siv, konkret und damit nicht universell ist. Gesellschaftliche Strukturen, Ungleich-

heiten und bestehende Privilegien können zu unterschiedlichen Möglichkeiten der

Beteiligung von Subjekten an politischen Solidaritätsgruppen führen. Das Transfor-

mationspotenzial besteht auf nationaler Ebene im Schaffen einer gemeinsamen Vor-

stellung von der Zukunft. Dies kann eine Kritik am Bestehenden beinhalten. Auf

der transnationalen Ebene steht eine erste Realisierung eines gemeinsamen Ziels

imHeute im Vordergrund.

3.5 Universale Solidarität

Spendenaufrufe

Hilfsaufrufe oder Spendenaufrufe können als klassische Beispiele für die universa-

le Solidarität verstandenwerden. Dabei wird eine Vorstellung von einem guten oder

menschenwürdigen Leben zugrunde gelegt und auf denMangel daran bei bestimm-

tenBevölkerungsgruppenverwiesen.BeiNaturkatastrophensindBevölkerungsgrup-

pen unverschuldet in eine für sie bedrohliche Situation geraten, und um zum nor-

malen Lebensstandard zurückkehren zu können bzw. einen Zeitraum des Mangels

zu überbrücken, werden Spenden von anderen gesammelt (Rotes Kreuz). Ein ande-

resBeispiel sindSpendenaufrufe für strukturelleDefizite, z.B.Kinder-Bildungspaten-

schaften (UNICEF).

Diese universale Verwendungsformder Solidarität bezieht sich auf ein soziales und

wesensmäßigesBandzwischen allenMenschenundkann in einemZusammenhang

mit der sozialintegrativen Solidarität gesehen werden. Während sich die sozialin-

tegrative Solidarität auf geteilteWerte, geteilte Kultur etc. einer Gemeinschaft oder

Gesellschaft bezieht und dort zwischen den Individuen ein soziales Band konstitu-

iert, das den Zusammenhalt sicherstellt, ist die universale Solidarität der Versuch,

die sozialintegrative Solidarität zu erweitern.242 Um dieses Verhältnis der beiden

Verwendungsformen zu erfassen, lohnt es sich, einen Blick auf die von Bayertz und

Durkheim nachgezeichnete Verwendung des Begriffs zu werfen.

Je weiter man in der Geschichte zurückgeht, desto mehr finden sich Verpflich-

tungen des Einzelnen, vor allem gegenüber seiner Familie bzw. in blutsverwandt-

schaftlichen Verhältnissen. Deshalb wird Solidarität lange als gleichbedeutend

242 Damit ist allerdings ein weiter gefasstes Konzept gemeint, das nicht zwingend einen direk-

ten Bezug zur sozialintegrativen Solidarität aufweist und keine unmittelbare konzeptionelle

Erweiterung der bestehenden Konzepte darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 219

mit Brüderlichkeit verstanden.243 Mit der Zeit bildeten sich aber Gemeinschaften

heraus, die über die Sippe hinausgehen. Damit muss die Grenze derer, um die sich

der Einzelne kümmert und denen gegenüber er verpflichtet ist, erweitert werden

– und diese gegenseitigen Verpflichtungen müssen auf einer neuen Begründung

aufbauen, statt auf der direkten Verwandtschaft. Die stoische Philosophie hat

einen entscheidenden Beitrag dazu geleistet, die Grenzen der Moral über die enge

Gemeinschaft hinauszuheben.Das Christentumgreift die Idee einer alleMenschen

umfassendenGemeinschaft auf (KinderGottes) und proklamiert so einen ethischen

Universalismus, der alle Menschen in einer Gemeinschaft zusammenfasst.244 Aber

nicht nur das Christentum geht von einem wesensmäßigen Band zwischen den

Menschen aus, das als Gemeinsamkeit für eine universale Solidarität genutzt wer-

den kann. Der Utilitarismus basiert auf der Annahme, dass alle Menschen eine

große Gemeinschaft bilden, wobei er nicht auf eine theologische Begründung

zurückgreift, sondern eine natürliche gefühlsmäßige Grundlage annimmt. Hart-

mann geht bei seiner Differenzierung der Solidaritätsformen auf die Solidarität

der Nächstenliebe ein. Dieser Form basiert auf einer fiktiven Gemeinschaft der

Menschen als Grundlage für die Solidarität. Eben diese Versuche, die ansonsten

exklusive Solidarität – durchaus mit unterschiedlichen Begründungen – auf die

gesamte Menschheit auszudehnen, sind das besondere Charakteristikum der

universalen Solidarität.245

Damit geht einher, dass einige Merkmale, welche die Solidarität bisher in allen

Verwendungsformen kennzeichneten, hier nicht mehr auftreten. Eines davon ist,

wie schon erwähnt, die Exklusivität. Dies meint: Bisher sind Solidaritätsgruppen

immer auf eine begrenzte undüberschaubare Anzahl vonMitgliedern bezogen,und

imFalle der politischen und transnationalen Solidarität sind diese zudem auch ant-

agonistisch geprägt. Bei der universalen Solidarität hingegen können diese beiden

Momente nicht mehr auftreten, da für diese Solidarität alle Menschen Mitglieder

sind – und zwar durch ihr reines Menschsein. Dies führt zu einem zweiten Aspekt:

Die politische und transnationale Solidarität sinddurchdas bewussteCommitment

der IndividuenzuderGruppegekennzeichnet.Auchdies trifft aufdieuniversaleSo-

lidarität nicht zu, da per definitionem alle Menschen Teil dieser Solidaritätsgruppe

sind. Allerdings bedeutet das nicht, dass dies allen Individuen auch bewusst wä-

re und sie ihr Handeln daran ausrichten könnten. Hier könnte ein ähnliches Mo-

ment wie bei der sozialintegrativen Solidarität zum Tragen kommen: Die Indivi-

duen können solidarisch handeln, ohne sich dessen bewusst zu sein, wenn sie die

243 Bayertz 1998a, S. 11–51.

244 Bayertz 1998a, S. 15f. Die Geschichte des Christentums zeigt jedoch, dass die gelebte Pra-

xis von verschiedenen Ausgrenzungen und Ausschlüssen (Angehörige anderer Glaubensge-

meinschaften, Nicht-Gläubige, sexuelle Minderheiten etc.) geprägt ist.

245  Bayertz 1998a, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 Formen der Solidarität

Handlungsnormen verinnerlicht haben. Ihre Teilnahme an der Solidaritätsgruppe

kann ihnen allerdings auch bewusst sein, und sie können ihrHandeln auch bewusst

an den Handlungsanforderungen ausrichten.

Die solidarische Verbundenheit aller Menschen miteinander wird oft mit einer

Kritik an dieser Solidaritätsform verbunden, wenn die Solidarität mit den vergan-

genen und gegenwärtigen historischen Ereignissen zusammengebracht wird. Ein

Einwand gegen eine dieMenschheit umfassende Solidarität ist für Bayertz, dass die

zwischenmenschlichen Beziehungen nicht nur durch Sympathie, sondern ebenso

sehr durch Konflikte geprägt sind.246 Diesem Einwand kann damit begegnet wer-

den, dass die universale Solidarität nicht als etwas Realistisches charakterisiert ist,

sondern als eineWesensbestimmung desMenschen: Die Solidarität wird hierdurch

in den Raum des Metaphysischen verlagert247 und ist dann die Grundlage für alle

moralischen und ethischen Beziehungen zwischen den Menschen. Die wesens-

mäßige Verbundenheit zwischen den Menschen ist das Gemeinsame, auf das sich

Gründe, Rechtfertigungen etc. der Menschen beziehen können. Dies kann im Rah-

men der eigenen Identitätsbildung bedeutsam sein, aber auch bei der Abwägung

von unterschiedlichen Positionen. Es kann argumentiert werden, dass die Men-

schen einen gemeinsamen Kern haben, der ihr Wesen prägt. Auf dieser Grundlage

beginnt dann die Begründung der Solidarität. Autoren wie Rorty hingegen lehnen

gerade dieses Gemeinsame, das menschlicheWesen Prägende ab. Dennoch spricht

Rorty demMenschen die Fähigkeit zu, über Unterschiede hinwegzusehen.

Handlungen der universalen Solidarität unterscheiden sich insofern von den

bisher dargelegten solidarischen Handlungen als sie nicht für die eigene »Gruppe«

erbracht werden, sondern sich unterschiedslos auf alle Menschen beziehen können

und es nicht relevant ist, zu welcher Partikulargruppe jemand gehört. Der Einsatz

für die Wahrung der Menschenrechte kann hier als ein Beispiel gesehen werden.

Die Handlungen, die Einzelne in diesem Rahmen erbringen können, können sehr

unterschiedlich sein: Sie können einer Hilfsorganisation beitreten oder eine solche

gründen; sie können versuchen,dieWahrungderMenschenrechte politisch zu stär-

ken etc.

Dass Solidarität eine spezifisch menschliche Fähigkeit ist, stand bei den ande-

ren Formen der Solidarität bisher nicht imVordergrund.Da bei der universalen So-

lidarität aber argumentativ beantwortet werdenmuss,wie eine Ausweitung auf die

gesamteMenschheit möglich ist, wird sie hier –wie auch von Rorty – als spezifisch

menschliche Fähigkeit verstanden.248Die Fähigkeit zur Solidarität basiert demnach

darauf, dass wir andere als uns zugehörig zu erkennen, obwohl sie sich von uns

246  Bayertz 1998a, S. 19.

247  Bayertz 1998a, S. 19.

248  Rorty 1992, S. 310.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 221

unterscheiden. Durch die dennoch wahrgenommene Zusammengehörigkeit kön-

nenmit der Zeit einige der Unterschiede überwunden werden. Für Rorty haben die

Menschen die Gemeinsamkeit, dass sie Demütigung und Schmerz empfinden kön-

nen.Die gemeinsameLeidensfähigkeitwendet sichbei ihm indenVersuch einer ge-

meinsamenÜberwindungbzw.Minimierung vonLeid undDemütigung als norma-

tives Ziel. Dazu müssen die leidvollen und demütigenden Praktiken der Menschen

erkannt und überwundenwerden.Dies verdeutlicht er anhand der Figur der libera-

len Ironikerin, die im weiteren Verlauf dieser Arbeit noch näher vorgestellt werden

wird.

Dean hingegen hat das Ziel, eine reflexive Solidarität zu entwickeln, die eine

Brücke bildet zwischen einer auf Identitäten basierenden und einer universalen So-

lidarität. Dafür widmet sie sich der Diskussion zwischen Identity Politics und Uni-

versalität.249 Ausgangspunkt ihrer Entwicklung einer reflexiven Solidarität ist eine

Analyse der existierenden Solidaritätsverständnisse, die sie differenziert in »affec-

tional solidarity« und »conventional solidarity«.250 Beide Solidaritäten haben nach

ihrer Argumentation eine Begrenzung, die nicht überschritten werden und somit

auch nicht zu einer universalen Solidarität erweitert werden kann.

3.5.1 Das Subjekt der universalen Solidarität

Die Akteur:innen der universalen Solidarität sind grundsätzlich alle Menschen.251

Im theologischen Diskurs lässt sich dies mit Scheler insofern präzisieren als sein

Konzept nicht nur jedes Individuum als Akteur kennzeichnet, sondern er sich

auch auf die Gesellschaft als eine Gesamtperson bezieht, da in der alt-christlichen

Gesellschaft die Gesellschaft und die Person gleichursprünglich sind.252 Damit be-

249 Dean 1996, S. 3.

250 Als affectional solidarity fasst sie eine Solidarität, die auf Gefühlen und Werten basiert und

einen direkten Kontakt zwischen den menschlichen Akteur:innen benötigt. Motivation zu

dieser Solidarität ist es, dass das Selbstinteresse zugunsten des anderen zurückgestellt wird.

Die conventional solidarity ist für sie Solidarität, die auf gemeinsamen Interessen der Ak-

teur:innen beruht. Die gemeinschaftlichen Interessen übertreffen dabei die individuellen

und beinhalten Werte, die von Gemeinschaftsmitgliedern nicht ohne Sanktionen vernach-

lässigt werden können. Dean 1996, S. 16ff.

251 Baumweist in seinemArtikel darauf hin, dass die Kirche nicht immer solidarischmit den Un-

terdrückten und den Armen gewesen ist, sondern erst insbesondere in den letzten Jahrzehn-

ten eine Ausweitung des Verständnisses stattgefunden hat. Dies belegt er unter anderem an

einem Beispiel: Das erste fand in den 1960er Jahren statt als der Vatican Council sich mit der

Schuldfrage nach dem ZweitenWeltkrieg auseinandersetzte. Das Ergebnis war, dass die Kir-

che sich durch einen selbstkritischen Akt auch anderen Glaubensrichtungen öffnete und ein

neues Verständnis von Solidarität entwickelte. Vor diesem Ereignis war die Solidarität der

Kirche nur auf die eigenen Glaubensmitglieder beschränkt. Baum 2006, S. 13.

252 Bayertz 1998a, S. 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 Formen der Solidarität

zieht er sich auf die Einheit selbstständiger, geistiger, individueller Einzelpersonen

in einer selbstständigen, geistigen und individuellen Gesamtperson. Doch auch

ohne den Rückbezug auf das Alt-Christentum können bei dieser Verwendungsform

Gesellschaften, Gemeinschaften, Institutionen etc. als Akteur:innen der Solidarität

auftreten, da auch Untergruppierungen im Namen der universalen Solidarität

der Menschheit agieren können. Anders als z.B. bei der politischen Solidarität

müssen sich die Mitglieder der universalen Solidarität nicht bewusst zu dieser

Verwendungsform bekennen. Das handelnde Subjekt der universalen Solidarität

lässt sich dadurch charakterisieren, dass es von partikularen Motiven absieht, da

die »eigene Partikulargruppe« nicht an erster Stelle steht, sondern alle Menschen

gleichermaßen. Es kann dabei alleine oder in einer Gruppe aktiv auftreten. Rorty

entwirft die Figur der liberalen Ironikerin, die für ihn stellvertretend als solidarisch

Handelnde aktiv auftritt und sich nach seinem Verständnis durch die Fähigkeit

zum solidarischen Handeln auszeichnet. Dieses Handeln vollzieht sich in einer

grundsätzlichen Offenheit und einem Verständnis der Unabgeschlossenheit.

3.5.2 Motivation und Gründe für solidarisches Handeln

Die Gründe für eine universale Solidarität lassen sich in zwei Varianten trennen: ei-

nerseits unter Berücksichtigung einer theologischen Position und andererseits in

einer humanzentrierten Perspektive. Die theologische Position basiert darauf, dass

die Gemeinsamkeit, die zwischen den Menschen besteht und auf deren Grundlage

sie sich zueinander solidarisch verhalten sollen, die gemeinsame Gotteskindschaft

ist.DurchdengemeinsamenUrsprungunddie göttlichenGesetze besteht zwischen

den Menschen erstens eine ausreichende Gemeinsamkeit und zweitens eine Moti-

vation, die göttlichen Gesetze zu befolgen, deren Einhaltung zu wahren etc. Zwi-

schen den Menschen muss nach Scheler dabei keine direkte Beziehung bestehen,

da die universale Solidarität nicht aus konkreten sozialen Beziehungen abgeleitet,

sondern metaphysisch begründet wird (z.B. als Schicksalsgemeinschaft durch die

Erbsünde).

Ansätze,die einen universalenAnspruch der Solidarität proklamieren undnicht

einer theologischen Argumentation folgen, können auf unterschiedlichen Kernele-

menten aufbauen, die dann für die Menschen insgesamt die Gründe für ein soli-

darisches Handeln darstellen. Leroux zielt z.B. auf eine universale Inklusion der

Menschen durch friedliche Mittel: »Leroux conceives solidarity as the humanistic

alternative to the shortcomings of the Christian virtue of charity, so that rather than

helpingothersoutofduty toGod,peopleneed toexpress the loveofGod throughem-

bracing their fellow human beings in mutually supportive relations.« (Wilde 2013,

S. 21) Die von ihm abgeleiteten moralischen Verpflichtungen finden bei ihm ihren

Ausgangspunkt in der Ungleichheit zwischen den Menschen bezüglich des Wohl-

standes. Das Interesse an einer gerechten Verteilung von Wohlstand kann für ihn

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 223

ein verbindendes Element zwischen denMenschen sein und kommt beispielsweise

in den Arbeiterbewegungen zum Ausdruck.

Ein anderer Ansatz253 besteht darin, Solidarität als Gemeinschaftsgefühl zu ver-

stehen und sie nicht auf metaphysische Begründungen oder Rechtfertigungen auf-

zubauen. Rorty wendet sich gegen eine Argumentation, die auf einer universalen

menschlichen Natur oder einem gemeinsamen Kern der Menschen basiert. Dem-

entsprechend ist sein Konzept mit einer universalen Argumentation eigentlich un-

vereinbar. Dennoch zeigt er, dass die Empörung über Grausamkeit mit einem Ver-

ständnis für dieKontingenz des Selbstseins undderGeschichte verbunden sein und

dies danndoch zumehrund inklusiverer Solidarität führen kann: »Ausmeiner Posi-

tion folgt, dass Solidaritätsgefühle davon abhängen, welche Ähnlichkeiten und Un-

ähnlichkeiten uns besonders auffallen, und dass der Grad der Auffälligkeiten wie-

derum davon abhängt, was vom Scheinwerferkegel eines historisch kontingenten

abschließenden Vokabulars erfasst wird.« (Rorty 1992, S. 309) Um somit Grausam-

keit zu reduzieren, müssen die Menschen versuchen, in ihr Wir-Verständnis auch

solche Menschen aufzunehmen, die bisher immer in der dritten Person distanziert

als »sie« betrachtet wurden, und somit ihr bestehendes Vokabular zu hinterfragen

und zu erweitern.

Die Betrachtungsweise, die ich hier vorstelle, besagt, dass es tatsächlich etwaswie

moralischen Fortschritt gibt und dass dieser Fortschritt wirklich in Richtung auf

mehr Solidarität geht. Aber diese Solidarität soll man sich nicht als Wiedererken-

nen eines Kern-Selbst, des wesentlich Menschlichen in allen Menschen, vorstel-

len. Sie ist zu denken als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, dass traditionel-

le Unterschiede […] vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im

Hinblick auf Schmerz und Demütigung – es ist die Fähigkeit, auch Menschen, die

himmelweit verschieden vonuns sind, doch zu »uns« zu zählen. (Rorty 1992, S. 310)

Die Idee der menschlichen Solidarität leistet somit einen großen Beitrag zur Ge-

genwart und hat hier eine große Bedeutung. Die Gründe für universale Solidarität

liegen dabei darin,Demütigung undGrausamkeit für die ganzeMenschheit zu ver-

meiden.Dies kannnur dann erfolgen,wenndas eigeneVerständnis vonder eigenen

GruppeweitereMenschenmit einschließt und andere durchdasHandeln derGrup-

pe keine Grausamkeit mehr erfahren. Bei der sozialintegrativen Solidarität wurde

bereits mit Derpmann erwähnt, dass das parteiliche solidarische Handeln für die

eigene Gruppe nicht gleichgesetzt werden darf mit einer Schädigung von anderen.

253 Für den humanzentrierten Ansatz einer universalen Solidarität soll hier auf Rorty eingegan-

gen werden, dessen Ansatz zwar insgesamt nicht als universale Solidarität zu charakterisie-

ren ist, aber ein zentrales Argument für eine solche beinhaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 Formen der Solidarität

3.5.3 Hintergrundinformationen über Situationen für solidarisches Handeln

Im Hinblick auf diesen Unterpunkt ist bei der universalen Solidarität eine große

Übereinstimmungmit der sozialintegrativen Solidarität zu vermerken. Der bereits

diskutierte Unterschied der Solidarität als zweite Natur tritt auch bei der universa-

len Solidarität zutage: Entweder die Solidarität ist dem Individuum bewusst, dann

liegen auch Kenntnisse über die spezifischen Situationen vor.Oder das Individuum

verhält sich solidarisch, obgleich es sich der Solidarität nicht bewusst ist. Dies wür-

de z.B. bedeuten, dass zwischen den Menschen eine grundsätzliche Empathie auf

Gefühlsbasis existiert, die das Individuum davon abhält, gewisse Handlungen ge-

genüber anderen auszuführen. Dies kann eine bewusste Entscheidung gegen eine

solche Handlung sein oder aber auch eine unbewusste.

Wenn jedoch die humanzentrierte Position eingenommen wird und die Mo-

mente betrachtet werden, in denen sich die Solidarität schrittweise von verschiede-

nen Positionen aus auf mehr und mehr Menschen ausdehnt, dann ist in Bezug auf

diesen Prozess von vorhandenen bewussten Hintergrundinformationen und einer

umfangreichen Kenntnis über die Situationen auszugehen, da hier immer eine

(kritische) Auseinandersetzung und Neudefinition der sozialen Gegenwart vorge-

nommen wird. Auf eine stetige Ausweitung der Solidarität bis zu einer universalen

Solidarität zielt auch Dean mit ihrer »Reflective Solidarity« ab: Die Ausgangssitua-

tion für diese Solidarität entsteht durch einen Dissens zwischen den Akteur:innen

im Hinblick auf das Verständnis des Wir-Begriffs. Dean bezieht sich in der Ausar-

beitung auf Mead und Habermas, um die Einnahme der Perspektive eines Dritten

und die Sprechbedingungen der Diskursethik zur Erzielung eines Konsenses in ihr

Konzept zu integrieren. »Reflective solidarity conceives the ties connecting us as

communicative and open.This openness creates a space for accountability, enabling

us to grasp theways this notion of solidarity no longer blocks us fromdifference, but

instead provides a bridge between identity and universality.« (Dean 1996, S. 30) Der

in Anlehnung an Mead entworfene hypothetische situativ verortete Dritte stellt in

ihrem Konzept das zentrale Element dar, das eine Erweiterung der Solidarität auf

andere erlaubt. Dabei nimmt der/die Akteur:in – ähnlich wie bei der Sympathie –

die Position eines anderen ein, um dessen Argumente, Positionen und Ansichten

in den Diskurs einzubringen.254 Somit werden auch bei dieser Solidarität bewusste

Hintergrundinformationen angenommen, die jedoch ein hypothetisch bleiben und

nicht zwingend verifiziert werden.

254 Dabei muss für Dean angefügt werden, dass es bei ihrer Solidarität darum geht, die Margi-

nalisierten und insbesondere die Perspektive der Nicht-Männer einzubeziehen. Dean 1996,

S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 225

3.5.4 Freiwilligkeit oder Zwang zur Solidarität?

Die Frage nach demverpflichtendenCharakter der universalen Solidarität lässt sich

dahingehend beantworten dass im Falle der theologischen Begründung eine mo-

ralische Verpflichtung vorliegt, sich diese jedoch nicht notwendigerweise juristisch

abgebildet hat.DennochkönneneinzelneMomente auchEingang inGesetze gefun-

den haben.Wie schon bei der sozialintegrativen Solidarität ist hier jedoch auch der

soziale Zwang bzw. die normenkonforme Handlungserwartung an die Individuen

durch die anderen nicht zu vernachlässigen.

Bei einer humanistischen Argumentation muss differenziert werden, ob – wie

bei Rorty – von keiner menschlichen Natur als Grundlage ausgegangen wird oder

nicht. Bei Rortys Argumentation kann nicht von einer moralischen Verpflichtung

gesprochen werden, wohingegen bei anderen Argumentationen – je nach Aufbau –

versucht werden kann, eine moralische Verpflichtung auf Basis der menschlichen

Natur zu begründen.Bei beidenOptionen kann aber zumindest von einer ethischen

Erwartungshaltung und dem sozialen Zwang ausgegangen werden.

3.5.5 Normativer Anspruch des Solidaritätskonzeptes

Wie soeben schon angesprochen wurde, gibt es zwei unterschiedliche Positionen,

die bezüglich der universellen Verwendungsform der Solidarität vertreten werden

können. Für die theologische Position ist die Solidarität ein Moralprinzip, das sich

durch das gesellschaftliche Zusammenleben ergibt, das die Einzelnen miteinander

verbindet, und auf das Diesseits gerichtet ist.255 Die universale Solidarität kann da-

mit als ein universales Sozialprinzip verstanden werden. Für Korff bedeutet dies,

dass Solidarität, die sich auf die menschliche Würde bezieht, auch implizite An-

forderungen an die Sozialstruktur der Gesellschaft (Menschenrechte, strukturelle

Vielfalt und Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit) beinhaltet, wie sie sich auch

in einem sich ausdehnenden Rechtsstaat niederschlagen sollen.256

Die humanzentrierte Position spricht sich hingegen für eine ethische Fundie-

rung der Solidarität aus. Rorty als Pragmatist argumentiert dafür, anzuerkennen,

dasswir das,woranwir heute rational glauben–also denheutigenErkenntnisstand

–spätermöglicherweise als falsch betrachtenmüssenunddass jemand ein besseres

Verständnis oder eine bessere Idee präsentieren könnte. Er empfiehlt eine ethno-

zentristische pragmatische Position, von der er weiß, dass diese durchaus kritisiert

werden kann, und betont, dass dies lediglich ein Vorschlag von ihm sei.257 Damit,

dass er seine Position explizit als Vorschlag formuliert, versucht er, seinen eigenen

255 Zürcher 1998, S. 53–79.

256 Zürcher 1998, S. 85f.

257 Rorty 1988, S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 Formen der Solidarität

Ansprüchen gerecht zu werden. Ethnozentristische Positionen finden sich auch bei

anderenAutor:innen,aberRortysUmgangmitdieserPosition ist einAspekt,den ich

hier bei Rorty hervorheben möchte. Dean setzt sich in ihrer Argumentation eben-

fallsmit Rorty auseinander und kritisiert seinenAnsatz dafür, dass er Solidarität als

ein spezifisches Gefühl versteht,womit sie nach ihrer Lesart nicht universalisierbar

wäre: »And, again, he misstates the issue because feelings cannot be communica-

ted abstaractly enough to break out of the isolation of the primary group.« (Dean

1996,S. 21) IndemBestreben,die Solidarität immeroffenunderweiterbar zuhalten,

gibt es dennoch eine großeÜbereinstimmungzwischen ihnen.BeiDeanwirddurch

Sprache ein Raum geschaffen, der zwischen allen Beteiligten eine Beziehung eta-

bliert.DerDissens,derdabei auftretenkann,soll zu einem inklusiverenVerständnis

führen. Das dadurch neu entstehende Wir ist damit nicht abgeschlossen, sondern

bleibt weiterhin offen und kann durchweitere Kritik infrage gestellt und somit wie-

der erweitert werden.258 »With reflective solidarity we appeal to others to include

and support us because our communiative engagement allows us to expect another

to take responsibility for our relationship.« (Dean 1996, S. 39) Sie schlägt vor:

[…] in order to achieve universality, reflective solidarity transforms the risk of per-

manent disagreement into a type of feeling, an expectation that we will respon-

sibly attend to each other. By anchoring the responsibility in the perspective of

the third, reflective solidarity bridges the gap between identity and universality.

It thus opens up universality internally, as the recognition of the inalienable indi-

viduality of each other, and externally, as the willingness to view all as members

of the conversation of humanity. (Dean 1996, S. 39)

Deans Anspruch ist es dabei aber nicht, eine universale Solidarität zu entwerfen,

sondern verschiedene Kontexte der Solidarität, in denen das Verständnis einer uni-

versalen Solidarität wirksam werden kann. Die reflexive Solidarität stellt somit ein

Ideal dar, das in der Anwendung in den einzelnen Kontexten oft verfehlt wird.259

Dennochhat diese Solidarität einen appellativenAnspruchdarauf, durchKritik und

Dialog ein möglichst inklusives Wir in unterschiedlichen Kontexten zu etablieren.

Von den bereits Inkludierten wird dabei gefordert, dass sie die Position des Hypo-

thetischen, situativ Verorteten einnehmen und darauf achten, keinen auszuschlie-

ßen oder zu diskriminieren.260

In Anschluss an Rorty und mit einem Bezug auf die rechtliche Unterbestimmt-

heit der instrumentellen Solidarität hebtDenninger die normative Relevanz des Be-

griffes für die Sozialethik hervor.261 Für ihn reicht der Gedanke der Vermeidung von

258 Dean 1996, S. 31ff.

259 Dean 1996, S. 43.

260 Dean 1996, S. 137.

261 Denninger 1998, S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 227

Grausamkeit jedoch nicht aus, denn er beantwortet nicht die Frage nach der spe-

zifischenWeise des Handelns und nach den spezifischen Inhalten: Das Prinzip der

Vermeidung vonGrausamkeitwürde das,was vonRechtswegen bereits geboten ist,

nicht überschreiten. Denninger spricht sich für eine Solidarität aus, die mehr als

nur Nichtschädigung bedeutet und deren Motivation nicht allein in der Befolgung

von Rechtspflichten besteht. Dabei kommt sein Verständnis der Solidarität wieder

dem christlichen Verständnis der universellen Nächstenliebe nahe, das er jedoch in

Verfassungstexten fixieren möchte.

Die universale Solidarität lässt sich imUnterschied zu den anderen Formen der

Solidarität als vorrangig appellativ beschreiben. Sie baut auf der Einsicht der Men-

schen auf, sich für eine fortschreitende Solidarität einzusetzen. Um dies zu errei-

chen, kann sie an die unterschiedlichen Akteur:innen und vor allem an alle Indivi-

duen nur mit direkten oder implizierten Anforderungen herantreten.

3.5.6 Aktive oder passive Solidarität

Die Frage nach dem Status der solidarischen Handlungen – d.h., ob sie aktiv oder

passiv ausgeführt werden können – lässt sich für die universale Solidarität schwer

beantworten, da diese Form der Solidarität, anders als konkrete Ausformungen der

politischen oder sozialintegrativen Solidarität, nicht bei allen Autor:innen als be-

reits bestehend dargelegt wird. Durch den metaphysischen Rückgriff in der Argu-

mentation werden eine Begründung und eine Legitimation für ein Verständnis der

Solidarität geliefert, das insgesamt mit der Hoffnung einhergeht, dass die Reali-

sierung einer universalen Solidarität möglich ist und durch einen fortschreitenden

Prozess erreicht werden kann.

Bei der theologischen Position wird der Prozess als einer gefasst, der auf eine

Vollkommenheit gerichtet ist und an dem auch die Politik zu beteiligen ist. Hart-

mann argumentiert, dass die Solidarität der alle umfassenden Nächstenliebe ein

moralisches Engagement der Menschen erfordert und somit auch mit aktiven und

passivenHandlungen einhergehen kann; zentral ist bei ihm die bewusste Entschei-

dung für oder gegen eine Handlung.

Rortys Figur der liberalen Ironikerin als Bild für eine solidarischHandelnde tritt

dabei als eine aktive Figur auf, die durch drei Merkmale definiert ist:

(1) sie hegt radikale undunaufhörlicheZweifel andemabschließendenVokabular,

das sie gerade benutzt, weil sie schon durch andere Vokabulare beeindruckt war,

Vokabulare, dieMenschen oder Bücher, denen sie begegnet ist, für endgültig nah-

men; (2) sie erkennt, dass Argumente in ihrem augenblicklichen Vokabular diese

Zweifel weder bestätigen noch ausräumen können; (3) wenn sie philosophische

Überlegungen zu ihrer Lage anstellt, meint sie nicht, ihr Vokabular sei der Rea-

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 Formen der Solidarität

lität näher als andere oder habe Kontakt zu einer Macht außerhalb ihrer selbst.

(Rorty 1992, S. 127)

Wenn die liberale Ironikerin nach dieser Beschreibung als solidarisch Handelnde

angenommen wird, dann liegt ihr aktives Moment in ihrem Bewusstsein von der

Unabgeschlossenheit ihres Vokabulars, was bedeutet, dass sie weiß, dass ihr aktu-

elles Verständnis einer Situation nicht allumfassend ist.Außerdemzeichnet sie sich

durch dieses Wissen insofern aus als sie in ihrer Grundeinstellung davon ausgeht,

dass ihr aktuelles Verständnis erweitert oder korrigiertwerdenwird,weshalb sie of-

fener in Situationen eintritt und nach Aktualisierungen wenn nicht direkt sucht, so

doch von diesen ausgeht.

3.5.7 Bezug zur Gerechtigkeit

Der Begriff der Gerechtigkeit kann, wie auch jener der Solidarität, grundsätzlich in

unterschiedlichen Formen auftreten: einmal als universales Prinzip und einmal als

einem spezifischen sozialen Kontext zugehörig. Die konkrete Gerechtigkeit einer

Solidargemeinschaft ist dabei durch die spezifische Bindung an eine Gesellschaft

immer kontextgebunden.

Jeder Form der Solidarisierung bleibt in Einlösung und Erfüllung der aus ihr er-

wachsenden wechselseitigen Ansprüche der umfassenden Forderung der Gerechtig-

keit unterworfen. […] Was Menschen einander gerechterweise schulden, kann […]

nicht unabhängig von dem bestimmt werden, was sie miteinander verbindet. […]

Insofern kann die Gerechtigkeit, die einer Solidargemeinschaft aufgegeben ist, im-

mer nur kontextuell begriffen werden. Korff und Baumgartner 1990, S. 241f.)

Nun soll bei der universalen Solidarität eine solidarische Bindung zwischen den ge-

samten Menschen gedacht bzw. angestrebt werden. Um dieses Ziel zu erreichen,

kann nicht zu kontextspezifischen Ausformungen der Gerechtigkeit Bezug genom-

men werden, sondern nur zu einem universalen Prinzip der Gerechtigkeit.

Wird die »Solidarität« als universelles ethisches Prinzip angenommen, müssten

die Solidarstrukturen des freiheitlichen sozialen Rechtsstaates auf die gesamte

Menschheit ausgedehnt werden: nur dann sind die personalen Rechte sowie

soziale Gerechtigkeitsforderungen grundsätzlich für alle Menschen einklagbar.

(Zürcher 1998, S. 87)

Doch stellt sich hier die Frage, warum überhaupt ein Bezug zur Gerechtigkeit her-

gestellt werden muss. Diese Frage lässt sich nur mit einem Rückbezug zu den bis-

her schon getroffenen Aussagen zum Zusammenhang zwischen Gerechtigkeit und

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 229

Solidarität unter Berücksichtigung der Zuordnung zurMoral oder zur Ethik beant-

worten.

Eine universale Solidarität wurde bisher als eine Form der Solidarität darge-

stellt, die zu den konkreten Ausprägungen der Solidarität, z.B. zur sozialintegra-

tiven Solidarität, nicht im Gegensatz stehenmuss, sondern auf einer übergeordne-

ten Ebene auch als Ergänzung gesehen werden kann, weil eine universale Solidari-

tät, wie ich sie hier nach Rorty darlege, auf den gemeinsamen Empfindungen von

Schmerz und Demütigung aufbaut sowie auf eine Reduzierung derselben abzielt.

Dazumussmananführen,dass esRorty umdie privateAusformungderMoral geht,

d.h. um die Entwicklung des Charakters. Ergänzend dazu gibt es noch den Bereich

der öffentlichenMoral, die sich inMaximen darstellt und ein Streben nach Gerech-

tigkeit beinhaltet, das unabhängig ist von Religion, Wissenschaft, Metaphysik und

Psychologie.262 Diese FormderMoral wurde bisher als rational und unabhängig be-

schrieben. Im Hinblick auf die Differenzierung zwischen einer öffentlichen Moral

(Vervollkommnung der Gesellschaft im Hinblick auf Prinzipien wie Gerechtigkeit

und Freiheit) und einer privaten (Selbstvervollkommnung) versucht Rorty beiden

Seitendadurchgerecht zuwerden,dass er alsPrämisseannimmt,dasZiel einer frei-

en, gerechten Gesellschaft bestehe darin, »dass sie ihren Bürgern erlaubt, so priva-

tisierend, »irrationalistisch« und ästhetizistisch zu sein, wie sie mögen […]« (Rorty

1992, S. 13) (unter der Bedingung, dass dies unter den Bedingungen ihrer Zeit er-

folgt) und niemandem Schaden zugefügt wird (inkl. materiellem Schaden und un-

erlaubter Nutzung von Ressourcen). Für die Frage nach dem Zusammenhang zwi-

schen Solidarität und Gerechtigkeit bedeutet dies, dass Rorty die strikte Dichoto-

mie, die zwischen demBereich desMoralischen und dem des Ethischen besteht, zu

verbinden sucht. Die Gerechtigkeit bzw. das Streben nach Gerechtigkeit sieht er im

öffentlichen Bereich der Moral und die Solidarität einer liberalen Ironikerin stellt

für ihn das Bindeglied zwischen den beiden Bereichen dar. Somit ist bei Rorty das

Verhältnis zwischenGerechtigkeit undSolidarität als eineAbhängigkeit derGerech-

tigkeit von der Solidarität zu verstehen, da seine Prämisse über die Ziele der Gesell-

schaft auf die Gerechtigkeit zielt, die aber nicht ohne die Solidarität zu erreichen

ist.

Aber es gibt keine Möglichkeit, auf theoretischer Ebene Selbsterschaffung und

Gerechtigkeit zusammenzubringen. Das Vokabular der Selbsterschaffung ist

zwangsläufig privat, wird von niemandem geteilt, ist ungeeignet zur Argumenta-

tion. Das Vokabular der Gerechtigkeit ist zwangsläufig öffentlich, wird von vielen

geteilt, ist für den Austausch von Argumenten. (Rorty 1992, S. 13)

262 Rorty 1988, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 Formen der Solidarität

Die von Rorty erschaffene Figur der liberalen Ironikerin dient dazu, einen Weg

aufzuzeigen, wie die inkommensurablen Forderungen zusammengebracht werden

können. Nach Rorty sind Liberale davon überzeugt, dass das Schlimmste, was wir

Menschen antun können, Grausamkeit ist. Ironikerin nennt Rorty eine Person, die

der Tatsache ins Gesicht sieht, dass ihre zentralenÜberzeugungen undBedürfnisse

kontingent sind. Liberale Ironiker:innen sind somit Menschen, die ihre Hoffnung,

dass das Leiden geringer wird und die Demütigung von Menschen durch Men-

schen einmal aufhört, zu denjenigen Bedürfnissen zählen, die sie nicht auf eine

Letztbegründung zurückführen müssen.263 Das Vokabular der Gerechtigkeit ist

Gegenstand des Austausches und somit auch kontingent – und es kann auf dem

Weg zu einer Gesellschaft, die weniger Grausamkeit und Demütigung ausübt,

aktualisiert werden. Solidarität ist hierbei für Rorty die Fähigkeit, »immermehr zu

sehen, dass traditionelle Unterschiede […] vernachlässigbar sind im Vergleich zu

den Ähnlichkeiten imHinblick auf Schmerz undDemütigung – es ist die Fähigkeit,

auchMenschen die himmelweit verschieden von uns sind, doch zu ›uns‹ zu zählen«

(Rorty 1992, S. 310). Die von der liberalen Ironikerin erschaffene Utopie versteht

Solidarität dabei nicht als Faktum, sonders als ein Ziel, das gemeinsam anstreben

werden sollen. Solidarität und solidarisches Handeln wird also von Menschen

erschaffen. Solidarität ist somit eine Tätigkeit bzw. Fähigkeit des Menschen zu

einemmoralischen Fortschritt, die eine Anpassung des öffentlichen Vokabulars der

Gerechtigkeit ermöglicht. Die Beschreibung der Solidarität als eine Fähigkeit ist

in der Untersuchung der Verwendungsformen ein neuer Aspekt. Bei Rorty steht

somit nicht ein Set an Handlungen im Vordergrund seiner Ausarbeitung zur Soli-

darität, sondern er verweist auf eine grundsätzlich vorhandene Fähigkeit, die bei

denMenschen weiter ausgebildet und trainiert werden kann.

Dies bedeutet für meine Untersuchung, dass mit der Fähigkeit, auf eine positi-

vere Zukunft hinzuarbeiten ein grundsätzliches Verbesserungspotenzial angenom-

menwirdunddieUtopie zwarnie gänzlich, einzelneElemente derUtopie aber doch

erreicht werden können. Zusammengefasst kann das Verhältnis zwischen Solidari-

tät und Gerechtigkeit als komplementär verstanden werden.

3.5.8 Räumliche Dimension

Im Hinblick auf die räumliche Dimension lässt sich bei der universalen Solidari-

tät, welche ja die gesamte Menschheit umfassen soll, mindestens die gesamte vom

Menschen bewohnte Welt festhalten. Allerdings muss dabei beachtet werden, dass

in diesem Fall die lokalen Räume nicht an Bedeutung verlieren, sondern ihren Platz

im gesamten Gefüge haben.

263 Rorty 1989, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 231

Entscheidend für ein Verständnis des Umfangs der Solidarität ist hier, wer als

Mensch definiert wird und somit zumKreis der Solidarischen gehört.Gerade dann,

wenn bei der universalen Solidarität an religiöse Interpretationen gedacht wird,

kann dies zu einer Einschränkung führen, wenn z.B. Ungläubige ausgeschlossen

werden. In der christlichen Tradition wird ein Ausschluss durch das Prinzip der

Nächstenliebe zumindest erschwert, aber dennoch kann sowohl bei der christlichen

als auch bei der humanistischen Solidarität ein Ausschluss aufgrund von Merkma-

lenwieHautfarbe,Geschlecht oder körperlicher bzw.geistigerBeeinträchtigung er-

folgen, wie die Geschichte zeigt.

3.5.9 Grenzen der Solidarität

Eine besondere Herausforderung in der Argumentation für eine universale Solida-

rität ist deren Realisierbarkeit bzw. die Diskussion, ob eine solche Form der Solida-

rität immer schon existierenmuss oder auch entstehen kann. Für die Position, dass

die universale Solidarität bereits existent seinmuss, ist derenWirksamkeit und Be-

deutungskraft vor demHintergrund von unsolidarischen Handlungen zu diskutie-

ren. Dies läuft auf die Frage hinaus, ob eine universale Solidarität ein empirisches

Phänomen sein kann oder rein metaphysisch bleibt. In Ergänzung zu den beiden

Polen kann aber auch eine Begründung einer universalen Solidarität vertreten wer-

den,die ins Reich derMetaphysik gehört und dieMenschen auf Basis eines gemein-

samen Menschseins264 vereint. Eine Transformation ins Empirische könnte dann

verstandenwerden als ein beständiger, aber nicht gradliniger Prozess, der zumZiel

hat, weniger exklusiv zu sein und – um hier Rorty aufzugreifen – Schmerz und De-

mütigung zu reduzieren.

Damit hängt ein zweiter Aspekt zusammen:Wenn eine reinmetaphysische uni-

versaleSolidarität angenommenwird,kanndurchsie–entgegenderFunktionswei-

seder anderenVerwendungsformen–keinekonstituierendeAbgrenzungvonande-

ren vorgenommenwerden, da alle bereits in die Solidaritätsgruppe inkludiert sind.

Dies würde diese Verwendungsform grundlegend von den anderen differenzieren

und auch das Grundverständnis von Solidarität insgesamt beeinflussen.Wenn nun

aber von einer universalen Solidarität ausgegangen wird, wie sie am Ende des letz-

ten Absatzes skizziert wurde, dann kann eine Abgrenzung vorgenommenwerden –

nämlich zur eigenen Vergangenheit, in der noch mehr Praktiken der Demütigung

und Ausgrenzung stattgefunden haben. Die Menschen handeln dementsprechend

dann solidarisch, wenn sie durch die Kritik der gegenwärtigen Praktiken, Sprach-

gebrauche etc. gemeinsam eine Zukunft schaffen, in der diese weniger werden und

in die immer mehr Menschen einbezogen sind.

264 DieDefinitionwirft etliche FragenundProblemeauf, die in dieserArbeit aber nicht diskutiert

werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Formen der Solidarität

3.5.10 Transformationspotenzial

Die Verwendungsform der universalen Solidarität bezieht sich auf das Hier und

Jetzt mit einer Ausrichtung auf die Zukunft, wenn davon ausgegangen wird, dass

diese Form der Solidarität empirisch verwirklicht werden kann. Als Referenzpunkt

für das Verständnis der Solidaritätsgruppe kann die Vergangenheit dienen, in der

weniger Menschen einbezogen waren und die solidarischen Handlungen Schmerz

undDemütigungweniger zu reduzieren vermochten.Dies lässt sichmit Hartmann

verdeutlichen,der in seinenAusarbeitungenzwischenderSolidarität ausNächsten-

liebe und der Solidarität aus Fernstenliebe differenziert. Diese beiden Formen ha-

ben eine unterschiedliche zeitliche Ausrichtung: Die Fernstenliebe bezieht sich auf

die ganze Gattung Mensch und richtet sich auf die Zukunft und die Vergangenheit

(Solidarität zwischen den Generationen), die Solidarität aus Nächstenliebe hinge-

gen bezieht sich auf eine fiktive Gemeinschaft aller Menschen und ist auf das Jetzt

ausgerichtet.

3.5.11 Zusammenfassung

Die Subjekte der universalen Solidarität sind alle Menschen. Deswegen steht die

räumliche Ausdehnung bei dieser Solidaritätsform nicht im Vordergrund. Die Mo-

tivation zu solidarischen Handlungen im Sinne der universalen Solidarität kann

theologischer Natur sein (Befolgung des göttlichen Gesetzes mit der Idee des

gemeinsamen Menschseins als Kern) oder in Mitleid oder Sympathie bestehen

– insbesondere dann, wenn Demütigung oder Leid verringert werden soll. Die

universale Solidarität kann sowohl aktiv sein als auch passiv, weil sie die gesamte

Menschheit (zugleich oder in einem Erweiterungsprozess) umfasst. Die universale

Solidarität wird entweder als moralische Verpflichtung (theologische Ausprägung)

oder als ethische Erwartungshaltung (humanistische Ausprägung) verstanden. Bei

der theologischen Ausprägung der universalen Solidaritätmüssen keine bewussten

Hintergrundinformationen vorausgesetzt werden, beim humanistischen Verständnis

hingegen wird ein bewusster Hintergrundkonsens im Allgemeinen angenommen.

Der normative Anspruch ist ein appellativer und besteht darin, dass eine fortschrei-

tende Ausbreitung der Solidarität erzielt wird, die implizierte Anforderungen an

die Gesellschaft beinhaltet. Zum Verhältnis dieser Solidarität zur Gerechtigkeit ist

zu sagen, dass Solidarität als Ziel der Gerechtigkeit verstanden wird, um das öf-

fentliche Vokabular der Gerechtigkeit anzupassen (Vorrang der Solidarität bei der

humanistischen Ausprägung). Die Grenzen der universalen Solidarität bestehen in

ihrer Realisierbarkeit: Oft wird sie als ideelles metaphysisches Konstrukt beschrie-

ben und nicht als eine praktisch relevante Solidarität. In einer humanistischen

Ausprägung wird ein beständiger Erweiterungsprozess angenommen und somit

die Kritik an dermangelndenUmsetzbarkeit entschärft,wenn auchnicht aufgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Die Verwendungsformen der Solidarität 233

Ihr Transformationspotenzial besteht darin, dass sie im Hier und Jetzt verortet ist,

mit Blick in die Zukunft, und auf eine kontinuierliche Verbesserung der Gegenwart

abzielt.

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468951-022 - am 14.02.2026, 09:21:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468951-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

