
 111 

Bartholomeusz präsentiert Ideen eines Gerechten Krieges, d.h. der gewaltsamen 
Verteidigung des Buddhismus, in nachklassischen Texten aus Ceylon und ihre Ver-
wendung im 20. Jahrhundert in Ceylon/Sri Lanka. Überblick über innerbuddhisti-
sche Diskussionen um Pazifismus und Verteidigung im 20. Jahrhundert in Cey-
lon/Sri Lanka. 
     
Harris, Elizabeth J. 
Buddhism and the Justification of War : a Case Study from Sri Lanka, in: Just 
War in Comparative Perspective / ed. by Paul Robinson. – Aldershot (u.a.) : 
Ashgate, 2003. – S. 93-108 
Beispiele für die Verwendung früher buddhistischer Traditionen für die Rechtferti-
gung der buddhistisch-singhalesischen Seite im Bürgerkrieg in Sri Lanka. 
     
Der-lan Yeh, Theresa 
The Way to Peace : a Buddhist Perspective, in: International Journal of Peace 
Studies 11 (2006) 91-112 
Das buddhistische Weltbild geht davon aus, daß nichts für sich allein existieren kann 
und alles von anderem abhängt. Der buddhistische Friedensbegriff ist „Zusammentä-
tigsein“ (was auch der Etymologie des Sanskritwortes für Frieden entspricht, freilich 
auch des Wortes für Krieg). Frieden kann nur ganzheitlich sein, nicht in den Frieden 
verschiedener Lebensbereiche aufgesplittert. Der Weg zum Frieden ist, andere nicht 
mit Gewalt oder harten Worten zu schädigen. Das gilt für den persönlichen Umgang, 
mehr aber noch für politische und ökonomische Strukturen. Die innere Konfliktur-
sache ist zu heftige Bindung an Besitz und Meinungen. Die tiefste Wurzel aller 
Gewalt, Konflikte, Kriege ist aber die Unfähigkeit, die kosmische Interdependenz 
aller Dinge zu erkennen. Diese Deutung geht schon auf die Lehren des Buddha zu-
rück, ist aber durchaus transformierbar in moderne Theorien der Konfliktbearbei-
tung (wobei sie vor allem auf die Arbeiten Johan Galtungs seit den 1980er Jahren 
hinweist, die explizit auf buddhistische Konzepte zurückgreifen). Die Hauptbedeu-
tung des Buddhismus für die Friedensforschung ist, darauf zu bestehen, daß der 
personale Frieden auch für den gesellschaftlichen und internationalen Frieden un-
verzichtbar ist. 

3.3.4 Säkulare Traditionen in Südasien 

3.3.4.1 Kautilya 

Das Arthaśāstra ist ein Lehrbuch der Politik, der Verwaltung und des Rechtes, das 
nach der Tradition von Kautilya, dem Kanzler des großen Eroberers Chandragupta 
(um 300 v. Chr.), geschrieben wurde (einzelne Partien sind sicher jünger). Es enthält 
eine Rechtfertigung des Staates (was bei Hobbes die Wölfe sind, sind hier die Fi-
sche), aber als Politikberatungsbuch hat es weiter kein Bedürfnis nach Rechtferti-
gung des Machtstrebens. Das internationale System ist durch ständige Bewegung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 112

geprägt: Ein König ist immer in einem Netz der Bestrebungen aller Nachbarn einge-
spannt, die er zur Sicherheit seines eigenen Landes und für seine eigenen Versuche 
zur Machtvergrößerung ständig exakt berechnen muß. Die Machtfaktoren des eige-
nen Staates, die Lage zu möglichen Feinden und Freunden, die Kriegsziele des An-
greifers bestimmen die Auswahl der verschiedenen außenpolitischen Maßnahmen. 
In der Komplexität der berücksichtigten Faktoren von System und Akteur ist ihm 
vor den szientistischen Ansätzen Mitte des 20. Jahrhunderts kein Werk der europäi-
schen-amerikanischen Tradition nahegekommen. (Upendra Baxi, Kautiliyan Prin-
ciples and the Law of Nations : a Comment, in: Indian Yearbook of International 
Affairs 19 (1986) 230-255 hat ihn mit Morton Kaplan verglichen, wer dessen Sy-
stemtheorie ungenießbar findet, werde freilich auch Kautilyas endlose Klassifizie-
rungen unerträglich pedantisch finden.) 
     
The Kautīliya Arthaśāstra / ed. by R. P. Kangle. – Bombay : Univ. of Bombay 
1. – A Critical Edition. – 2nd ed. – 1969 
2. – An English Translation with Critical and Explanatory Notes. – 1963 
3. – A Study. – 1965 

 
Das Altindische Buch vom Welt und Staatsleben / übersetzt von Johann Jakob 
Meyer. – Leipzig : Harrassowitz, 1926. 
Neudruck Graz 1977 
     
     
Nāg, Kâlidâs 
The Diplomatic Theories of Ancient India and the 'Arthasastra’, in: Journal of 
Indian History 5 (1926) 331-358 und 6 (1927) 5-35 
Französisches Original 1923 u.d.T.: Les théories diplomatiques de l’Inde an-
cienne et l’Arthaçâstra 
Kautilyas Leistung ist die Lehre von den Machtfaktoren des Staates. Studiert wird, 
welche Eigenschaften der Machfaktoren jeweils zum Machterhalt des Staates beitra-
gen. Das ist durchaus nicht so amoralisch realistisch, wie häufig angenommen wird: 
Die Verbündeten sollen loyal sein, der Staatsschatz soll rechtmäßig erworben sein 
usw. Die Ratschläge haben in ihrer Rechenhaftigkeit freilich nichts Normatives. 
Krieg ist ein selbstverständlicher Zustand, den man annehmen kann, wenn man 
kann, andernfalls aber vermeiden muß, durch Unterwerfung oder Bündnisse.  
Immer noch das übersichtlichste Referat, was in den außenpolitischen Teilen dieses 
umfangreichen Lehrbuches steht. 

 
Modelski, George 
Kautilya : Foreign Policy and International System in the Ancient Hindu 
World, in: American Political Science Review 58 (1964) 549-560 
Modelski versucht, in dem vermeintlich chaotischen indischen Staatensystem, wie 
es Kautilya beschreibt, doch noch Ordnungsmomente zu identifizieren. Eine eigent-
liche Theorie der Machtbalance hat Kautilya nicht, aber doch eine rudimentäre Vor-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 113 

stellung einer Internationalen Gesellschaft, d.h. einer Gruppe von Staaten, auf deren 
Haltung bei den außenpolitischen Berechnungen Rücksicht genommen werden muß. 
Es ist ein laissez-faire System, in dem jeder König sein eigener Polizist ist (und der 
seiner Freunde). Die stabilisierende Institution ist vor allem der Eroberer-König. 
Kautilya betont nicht Eroberung zur Reichsbildung, sondern bevorzugt den gerech-
ten Eroberer, der mit Zuwachs an Rang zufrieden ist. Der Eroberer-König Kautilyas 
ist deshalb am ehesten ein internationaler Ordner. Aber das kann kein dauerhaft 
stabiles System sein, zumal ihm Institutionen wie Schiedsgericht usw. fehlen. 
Kautilya beschreibt das tatsächliche indische System, da das Maurya-Reich, in dem 
er eine so prominente Rolle spielte, ein solcher Hegemon war. Aber die soziale 
Basis des indischen Systems wird bei Kautilya nicht beschrieben: Ein Mangel an 
Solidarität, Autorität und Ordnung zwischen den Staaten wird kompensiert durch die 
Stabilität der dörflichen Welt, durch den Verkehr der Brahmanen über Grenzen 
hinweg, durch gemeinsame Ritentradition. Weder für eine Reichsbildung nach chi-
nesischem Muster noch für ein Staatensystem nach europäischem Muster ist da 
Platz. 
     
Boesche, Roger 
The First Great Political Realist : Kautilya and his Arthashastra. – Lanham 
(u.a.) : Lexington Books, 2002. – 127 S. 

 
Kautilya’s Arthaśāstra on War and Diplomacy in Ancient India, in: Journal of 
Military History 67 (2003) 9-37 
Kein späterer Theoretiker hat so sehr das Wohl des Königs, nämlich Eroberung, als 
Ziel akzeptiert; die europäische Tradition ist viel mehr am Wohl des Staates orien-
tiert. Freilich ist der Krieg bei Kautilya durchaus defensiv: die Angriffe der Feinde 
vereiteln und das eigene Volk schützen. „One would be betraying one’s own people 
if one did not assume a worst case scenario.“ Das ist kein Gleichgewichtsystem, 
dessen Ziel im europäischen Staatensystem ja Kriegsvermeidung war. Bei Kautilya 
dagegen herrscht dauernder Krieg, wegen dauernder Fluktuation. Frieden ist kein 
Ziel in diesem System. Wohl aber gibt es verschiedene Kriegsziele: der gerechte 
Eroberer will nur andere Könige seiner Führung unterstellen; der gierige Eroberer 
will sich Land und Leute aneignen; der dämonische Eroberer wird erst aufhören, 
wenn er Land, Güter, Söhne, Frauen und Leben des Königs genommen hat. Kautilya 
sieht sich als Ratgeber eines gerechten Eroberers; aber auch der muß dauernd auf der 
Hut sein. 
Der Aufsatz ist eine Version des Buchkapitels zu Außenpolitik und Krieg. 

3.3.4.2 Aśoka 

Der Enkel des Chandragupta vollendete die Eroberung (Nord-)Indiens, wird aber in 
der Geschichte weniger für diese Erfolge gepriesen als für die Skrupel, die er als 
Buddhist sich wegen der Gewalttätigkeit dieser Kriege machte. Er warnte seine 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 114

Nachkommen vor weiteren Eroberungen. „Eroberungen durch Gerechtigkeit“ sind 
weit wichtiger – ein Begriff der irgendwo zwischen „benevolent hegemon“ (gegen-
über den südindischen Kleinstaaten) und „soft power“ (gegenüber den vorderasiati-
schen hellenistischen Großstaaten) liegt. Wenn aber doch Kriege geführt werden 
müssen, dann sollen sie schonend und vergebend geführt werden. 

 
 

Die großen Felsen-Edikte Aśokas : kritische Ausgabe, Übersetzung und Analy-
se der Texte von Ulrich Schneider. – Wiesbaden : Harrassowitz, 1978. – 199 S. 
(Freiburger Beiträge zur Indologie ; 11) 
S. 117-119 Text und Übersetzung des 13. Felsenedikts, seines politischen Testa-
ments. 

 
Thapar, Romila 
Aśoka and the Decline of the Mauryas. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1961. – S. 
137-181 The Policy of dhamma 
AWokas Propagierung von dhamma (universales Recht, rechtes Tun) als Grundlage 
des inneren und äußeren Friedens ist keine buddhistische Mission und auch keine 
neue Religion, sondern ein „konfuzianistischer“ Versuch einer Ergänzung der Reli-
gionen durch eine soziale Ethik, eine Legitimation der neuen Zentralisierung und 
Bürokratisierung. Es geht vor allem darum, den Gehorsam gegen religiöse Führer 
der jeweiligen Religion und den Gehorsam in der Familie einzuschärfen. Außenpoli-
tisch beanspruchte AWoka mit dieser Lehre auf Länder eingewirkt zu haben, mit 
denen er allenfalls gelegentliche diplomatische Beziehungen gehabt haben kann. 

3.3.4.3 Völkerrecht 

Für die indische Tendenz, das europäische Völkerrecht in der altindischen Tradition 
wiederzufinden, seien nur Beispiele genannt: 

 
Indian Traditions and the Rule of Law among Nations : Report of the All-India 
Seminar 1960 on the Subject “Possible Contributions of Indian Traditions 
Concerning the Relations of Major Organised Groups to Contemporary Prob-
lems of International Law”. – Delhi : Univ. of India, 1961. – 28 S. 
Der Völkerrechtler Julius Stone stellte genaue Fragen an indische Völkerrechtler 
und erhielt keine genauen Antworten. 

 
International Law and Practice in Ancient India / ed. by H. S. Bhatia. – New 
Delhi : Deep, 1977. – 224 S. 
Ein spätes Beispiel für die verbreitete apologetische Literatur, die das moderne Völ-
kerrecht mehr oder weniger im Alten Indien wiederfindet. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 115 

3.3.4.4 Hinweis auf Gandhi 

Viele der vorgenannten Arbeiten haben Mohandas K. Gandhi als Fluchtpunkt. Er ist 
der Erbe hinduistischer und jainistischer Traditionen. Aber es gibt eine starke Linie 
von Jesus zu Gandhi, mit Tolstoi als Zwischenglied. Man hat auch versucht, Gandhi 
an islamische Traditionen der Gewaltfreiheit anzuknüpfen. Zweifellos kann er nicht 
einfach einer religiösen Tradition zugeschlagen werden und seine Wirkung ging 
über die der Religionen weit hinaus. Er wird deshalb in einem späteren Band dieser 
Bibliographie im Kontext seiner Zeitgenossen behandelt. 

3.4 Chinesische Traditionen 

Thematisch nicht einschlägige Hintergrundliteratur kann hier nicht aufgeführt wer-
den. Vergleiche dafür die umfassende Bibliographie:  
Helmut Vittinghoff, Recent Bibliography in Classical Chinese Philosophy, in: Jour-
nal of Chinese Philosophy 28 (2001) 1-208 (zeigt auch, daß Theorien über Frieden 
und Krieg nicht im Zentrum der chinesischen Philosophie gestanden haben). 

 
Zur Einführung in Chinesische Sozialphilosophie vergleiche einige grundlegende 
Arbeiten, die nicht direkt Frieden und Konflikt thematisieren, aber den Rahmen 
bestimmen, in dem die chinesische Rede von Frieden studiert werden muß: 
Peter Weber-Schäfer, Oikumene und Imperium. – München 1968 
Wolfgang Bauer, China und die Hoffnung auf Glück : Paradiese, Utopien, Idealvor-
stellungen in der Geistesgeschichte Chinas. – München 1971 
Heiner Roetz, Die chinesische Ethik der Achsenzeit. – Frankfurt am Main 1992 
François Jullien, Umweg und Zugang. – Wien 2000 (französisch 1995 u.d.T.: Le 
détour et l’accèss) 
Peter J. Opitz, Der Weg des Himmels : zum Geist und zur Gestalt des politischen 
Denkens im alten China. – München 2000. 

 
Proben mohistischer, konfuzianischer, legalistischer Texte aus dem 5. bis 3. Jh. v. 
Chr. in: Basic Texts in International Relations : the Evolution of Ideas about Inter-

national Society / selected and introduced by Evan Luard. – Basingstoke 1992. – S. 
5-17 (Mozi, Mengzi, Xunzi, Shangzi, Han Feizi). 

 
Die klassische chinesische Theorie kommt aus einer Zeit kämpfender Staaten, wurde 
aber tradiert im Kontext eines als alternativlos gesehenen Einheitsreiches. Zur Ana-
lyse des frühen chinesischen Staatensystems: Victoria Tin-bor Hui, War and State 

Formation in Ancient China and Early Modern Europe. – Cambridge : Cambridge 
Univ. Pr., 2005. Zum Krieg bis in die Zeit des frühen Reiches: Robin D. S. Yates, 
Early China, in: War and Society in the Ancient and Medieval Worlds / ed. by Kurt 
Raaflaub and Nathan Rosenstein. – Cambridge, MA 1999. – S. 7-45. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111 - am 22.01.2026, 03:42:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

