
VI Zur�ck zur allgemeinen
Transzendentalphilosophie: Die Postulate
der reinen Vernunft und ihr Anspruch,
als »Gottespostulate« zu gelten

An früherer Stelle wurde gesagt: Ein besonderes Problem, das in
einer philosophischen Einübung in die Gotteslehre behandelt werden
muß, besteht darin, daß die allgemeine Transzendentalphilosophie
nicht weniger als die klassische Metaphysik den Anspruch erhebt,
Aussagen über Gott zu machen, und daß sie, im Unterschied von
der speziellen Transzendentalphilosophie, zu diesen Aussagen ge-
langt, ohne dabei auf Zeugnisse der religiösen Erfahrung Bezug zu
nehmen (s. o. S. 25 ff.). Freilich gewinnen diese Aussagen im tran-
szendentalphilosophischen Zusammenhang den besonderen Charak-
ter von Postulaten. Aber auch diese müssen daraufhin geprüft wer-
den, ob sie von irgendeinem »Prinzip« sprechen, das zu Unrecht mit
derjenigen Wirklichkeit identifiziert wird, die in der Sprache der
Religion »Gott« genannt wird, oder ob sie mit Recht als »Gottes-
postulate« gelten können.

Um diese Frage präziser stellen zu können, sind zwei Erinnerun-
gen an den erreichten Problemstand hilfreich.

(a) Die allgemeine Transzendentalphilosophie beschreibt die Be-
dingungen, die jede Art von Erfahrung erfüllen muß, um für ihre
Inhalte objektive Geltung beanspruchen zu können; die spezielle
Transzendentalphilosophie aber zeigt auf, daß es mehr als nur eine
Weise der Erfahrung gibt (z. B. neben der wissenschaftlichen Empirie
die sittliche Erfahrung). Und diese Entdeckung wirkt auf die all-
gemeine Transzendentalphilosophie zurück, weil aus der Struktur-
differenz der Erfahrungswelten jene Dialektik der Vernunft ent-
springt, die durch Postulate aufgelöst werden muß, wenn nicht jede
dieser Erfahrungen ihren Anspruch auf objektive Geltung verlieren
soll. (Auf diese Strukturdifferenz der Erfahrungswelten, spezieller:
der »Natur« und der »Welt der Zwecke«, hat schon Kant hingewie-
sen, auch wenn er es vermied, von »sittlicher Erfahrung« zu spre-
chen, weil er in seinem Verständnis von Erfahrung ausschließlich an
der wissenschaftlichen Empirie orientiert blieb.) Ist aber einmal, am

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 219

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beispiel der Strukturdifferenz zweier »Welten«, deutlich geworden,
daß sich aus ihr eine Dialektik ergibt, in der die Vernunft sich selber
aufzulösen droht, dann muß der Versuch, diese Dialektik durch Po-
stulate aufzuheben, sich an jeder dieser Erfahrungsweisen und Erfah-
rungswelten hermeneutisch bewähren, an der wissenschaftlichen
Empirie, an der sittlichen Erfahrung, aber auch an der religiösen.

(b) Die kritische Würdigung der Postulate und ihres Anspruchs,
»Gottespostulate« zu sein, bezieht sich innerhalb der hier vorgeleg-
ten Untersuchung auf eine Transzendentalphilosophie, die gegen-
über ihrer bei Kant erreichten Gestalt hinaus weiterentwickelt wor-
den ist und die Erfahrung als einen »Dialog mit der Wirklichkeit«
begreift. Eine so weiterentwickelte Transzendentalphilosophie be-
zieht schon von ihrem Ansatz her die Geschichte in ihre Überlegun-
gen ein. Denn im Dialog mit der Wirklichkeit wird das Bewußtsein
des Subjekts nicht nur mit immer neuen Inhalten angereichert; viel-
mehr verändern sich im Laufe dieses Dialogs auch die Formen des
Anschauens und Denkens und damit die Bedingungen der Erfahrung.
Dieser Vorgang aber greift über die Lebensgeschichte des Individu-
ums hinaus und bezieht dieses in den überindividuellen Zusammen-
hang einer konkret-historischen Überlieferung ein. Das Individuum
bildet die Formen seines Anschauens und Denkens und damit die hi-
storisch konkrete Gestalt seiner Fähigkeit zur Erfahrung durch die
Aneignung von Zeugnissen der Überlieferung aus, freilich auch
durch die kritische Auseinandersetzung mit ihnen.

Da eine in solcher Weise weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie die Frage nach den Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung
stets zugleich im Hinblick auf konkrete Überlieferungsgemeinschaf-
ten und ihre Geschichte stellt, stellt sich für sie auch die Frage neu,
wie die von ihr »postulierte« Wirklichkeit sich zu derjenigen verhält,
die in religiösen Überlieferungsgemeinschaften »Gott« genannt wird.
Innerhalb einer auf solche Weise weiterentwickelten Transzendental-
philosophie ergibt sich die Lehre von den Vernunftpostulaten zwar
nicht dadurch, daß der Philosoph auf die Zeugnisse der speziell reli-
giösen Erfahrung Bezug nähme, wohl aber durch eine wechselseitige
Beziehung von allgemeiner und spezieller Transzendentalphiloso-
phie. Die Postulate, die innerhalb einer solchen Transzendentalphi-
losophie entwickelt werden, beziehen sich auf die Möglichkeitsbedin-
gung jeder Erfahrung, auch der speziell religiösen. Und indem die
spezielle Transzendentalphilosophie die speziellen Bedingungen be-
sonderer Erfahrungsweisen, darunter der religiösen, zu bestimmen

220 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versucht, kann sie die Frage stellen, welche Bedeutung dieser be-
sonderen Erfahrungsart im Wechselspiel aller anderen Erfahrungs-
weisen zukommen kann.

1. Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

Die Strukturen des Anschauens und Denkens sind im Dialog mit dem
Wirklichen historisch variabel.Ein Beispiel dafür wurde schon er-
wähnt: Die Veränderung der Raumanschauung und der Kausalkate-
gorie beim Übergang zur neuzeitlichen Wissenschaft und ihrer Wei-
se, die neue Erfahrungswelt der wissenschaftlich festgestellten
»Tatsachen« aufzubauen.

Folgerung: Erfahrungen zu machen, muß man lernen. Ein Bei-
spiel dafür ist das Erlernen wissenschaftlicher Beobachtung. Befähi-
gung zur Erfahrung ist eine pädagogische Aufgabe. Aber von der Er-
füllung dieser Aufgabe hängt es ab, ob und auf welche Weise das
Individuum zur Erfahrung fähig wird. Darum ist es zugleich eine
transzendentale Frage, auf welche Weise und unter welchen Bedin-
gungen das Individuum in der Aneignung von überlieferten Zeug-
nissen der Erfahrung und in der Auseinandersetzung mit ihnen jene
Form des Anschauens und Denkens gewinnt, durch die es fähig wird,
seine subjektiven Erlebnisse in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung
zu verwandeln, und zu welcher jeweils historisch konkreten Gestalt
der Erfahrung es dadurch ermächtigt wird.

Die Ausformung der Strukturen des Anschauens und Denkens
(die »Formatio Mentis«) verweist dadurch das Individuum in die Ge-
schichte von Kommunikations- und Überlieferungsgemeinschaften
hinein.

Die Akte des Anschauens und Denkens werden auch zur selben
Zeit und vom selben Individuum auf strukturell unterschiedliche
Weise vollzogen. So entstehen unterschiedliche Weisen der Erfah-
rung, z. B. die wissenschaftliche Empirie, die ästhetische, sittliche, re-
ligiöse Erfahrung. Diese sind im Verhältnis zueinander autonom aber
nicht autark: Wer nur eine Weise der Erfahrung zu machen gelernt
hat, macht auch diese Erfahrung auf defiziente Weise. Dafür an die-
ser Stelle nur ein einziges Beispiel: Auch die wissenschaftliche Empi-
rie enthält ethische, ästhetische und sogar religiöse Momente. Diese
lassen sich weder »ausblenden« noch mit der für die Wissenschaft
charakteristischen Begrifflichkeit adäquat beschreiben.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 221

Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Identität des Subjekts gewinnt in der Interferenz (wechsel-
seitigen Durchdringung) unterschiedlicher Erfahrungsweisen ihre
historisch konkrete Gestalt. Ein Beispiel dafür ist das spezifische
Ethos des neuzeitlichen Forschers. Aber durch die gleiche Interferenz
wird die Einheit des Aktes »Ich denke« zugleich vom Zerfall in un-
verbundene »Subjektivitätsweisen« bedroht. Was heute oft als ein
Konflikt zwischen wissenschaftlicher Rationalität und Sittlichkeit
beklagt wird, entsteht nicht erst dadurch, daß der wissenschaftliche
Erkenntnisprozeß »von außen«, z. B. durch »Ethik-Kommissionen«,
in Grenzen gewiesen wird, sondern ist ein innerer Konflikt in der
Subjektivität des Forschers. Gerade in kritischen Phasen des Dialogs
mit der Wirklichkeit erscheint es unmöglich, sich zugleich als univer-
sal vertretbares Forschersubjekt und als unvertretbares Subjekt einer
sittlichen Entscheidung zu verhalten.

Korrelativ dazu gewinnt die Ganzheit der Welt ihre historisch
konkrete Gestalt in der Interferenz strukturverschiedener Erfah-
rungswelten. Ein Beispiel dafür ist die ästhetische Komponente des
wissenschaftlichen Weltbildes bei Kepler. Aber auch hier gilt: Durch
diese Interferenz wird die geordnete Ganzheit der Erfahrungswelt
vom Zerfall in unverbundene »Erfahrungswelten« bedroht. Es
scheint unmöglich, sie im gleichen Akt als eine Welt der »wertneu-
tralen Forschungsgegenstände« und als eine Welt ästhetisch werthaf-
ter Gestalten zu betrachten. Wenn Kepler, um beim schon erwähnten
Beispiel zu bleiben, in seiner Schrift »vom sechseckigen Schnee« die
Schneekristalle zugleich ästhetisch bewundert, wird der wissen-
schaftshistorische Betrachter geneigt sein, diese Bewunderung dem
»subjektiven Gefühl« zuzuschlagen und diese Gemütsregung als ein
Hindernis für die Erforschung der Kristallisationsgesetze zu be-
urteilen.

Doch zeigt eine nähere Betrachtung: Die bloße »Option« für
eine dieser Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten erscheint dann
als willkürliche Entscheidung, die allenfalls psychologisch aus der Ei-
genart des Individuums erklärt werden kann, das, in seiner Leiden-
schaft für die eine oder die andere Weise des Geltungsanspruchs (der
»Tatsachen« oder der »schönen Gestalten«) für die jeweils andere
Weise des Geltungsanspruchs blind geworden ist. Jede Erfahrungs-
weise und die ihr entsprechende Erfahrungswelt hat ihre eigene Wei-
se der Objektivität, d. h. der Maßgeblichkeit, mit der sie unserem An-
schauen und Denken als Maßstab des Wahren und Falschen
gegenübertritt. Wer auch nur eine dieser Geltungsweisen außer acht

222 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läßt, verkürzt sein eigenes Verständnis von »Objektivität«. Dann
aber ist durch ihre Interferenz die objektive Geltung jeder einzelnen
bedroht. Denn keine der partiellen »Erfahrungsweisen« und »Erfah-
rungswelten« kann als objektiv gültig beurteilt werden, wenn es »ne-
ben« ihnen andere und anders strukturierte Erfahrungsweisen und
Erfahrungswelten gibt, deren Objektivitätsanspruch mit dem der je-
weils anderen nicht versöhnt werden kann. Diese Folge kann nur ver-
mieden werden, wenn jede der Weisen, wie Wirkliches uns mit Maß-
geblichkeit gegenübertritt, und jede Weise, wie wir diesem Anspruch
entsprechen, als eine je besondere Erscheinungsgestalt einer einzigen
Weise der objektiven Geltung bzw. des subjektiven Wissens verstan-
den werden darf, von der uns freilich die angemessenen Begriffe feh-
len. Die »Einheit des Ich« und die allumfassende »Ganzheit der
Welt« werden so aus regulativen Ideen (Begriffen von Aufgaben,
die die Vernunft sich stellt) zu »Postulaten« (Inhalten einer Hoff-
nung, ohne die das Ich und die Welt nicht vor Selbst-Zerfall bewahrt
werden kann). Diese Postulate lauten:

Die Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch
nimmt und zum Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten her-
ausfordert, darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwartsgestal-
ten der einen Weise verstanden werden, wie wir »in omnitudine rea-
litatis«, d. h. in allem, was ist und geschieht, von einer göttlichen
Wirklichkeit in Anspruch genommen und zur Antwort herausge-
fordert werden.

Die Vielfalt der Subjektivitätsweisen, mit denen wir uns als For-
schersubjekte, als Subjekte der ästhetischen, sittlichen oder religiö-
sen Erfahrung verhalten und verstehen, darf als eine Vielfalt von Ab-
bild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden werden,
wie Gott den Menschen weiß und ihn in allem, was ist, unter seine
Anrede stellt1.

Derartige Postulate sind notwendig, wenn Erfahrung möglich
bleiben soll. Aber auch von diesen Postulaten gilt – mutatis mutandis
– was von den Anschauungsformen und Begriffen gesagt worden ist:
Ihre Funktion besteht nicht darin, durch ein vermeintlich abschlie-
ßendes Wissen künftige Erfahrungen überflüssig zu machen, son-
dern darin, die Bedingungen dafür zu benennen, daß die Möglichkeit
der Erfahrung im Durchgang durch den Zerfall der regulativen Ideen
wiederhergestellt wird. Darum muß die postulierte Bedingung, die

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 223

Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

1 Vgl. Erfahrung als Dialog 675.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Aufhebung der Vernunftdialektik möglich macht, so gedacht
werden, daß sie die drohende Gefahr eines Zerfalls des Ich und der
Welt nicht als bloß scheinbare Gefahr erscheinen läßt, deren Über-
windung notwendig wäre und sich aus einem Prinzip deduzieren lie-
ße. Denn jede auf solche Weise versuchte Deduktion würde sich je-
weils auf dem Begriffsfelde einer bestimmten Erfahrungsweise und
der ihr entsprechenden Erfahrungswelt bewegen (zumeist auf dem
Begriffsfelde der Wissenschaft) und damit die Eigengesetzlichkeit
und strukturelle Besonderheit der übrigen Erfahrungsweisen und Er-
fahrungsweisen verkennen. Die Wiederherstellung der Einheit des
Ich und der Ganzheit der Welt und damit die Wiedergewinnung der
Erfahrungsfähigkeit muß vielmehr, wenn sie geschieht, so gedacht
werden, daß sie der Wiederherstellung von Ich und Welt den Cha-
rakter eines kontingenten Ereignisses beläßt. Nun ist die allein zu-
reichende Bedingung eines kontingenten Ereignisses ein freier Akt.
(Eine notwendig wirkende Ursache bringt stets nur ebenso notwen-
dige Wirkungen hervor.) Die Vernunftpostulate sind deshalb nicht
Ausdruck eines Wissens, aber auch nicht eines bloßen Meinens, son-
dern einer in transzendentaler Hinsicht notwendigen Hoffnung.

Nur dadurch, daß sie Ausdruck einer solchen Hoffnung sind,
gewinnen die Postulate den Charakter von Aussagen eines »Ver-
nunftglaubens«, der dem religiösen Glauben wenigstens seiner Form
nach entspricht. Beide Formen des Glaubens sind Weisen eines »Fest-
stehens in dem, worauf man hofft, und eines Überzeugtseins von
Tatsachen, die sich dem Wissen (»Sehen«) entziehen«2. Und nur als
Aussagen eines solchen Glaubens können die Vernunftpostulate den
Grund der Hoffnung, die sie bezeugen, wenigstens versuchsweise
mit dem aus der Sprache der Religion entlehnten Wort »Gott« be-
nennen. Ob dieser Versuch gelingt, wird sich daran ablesen lassen,
ob die Vernunftpostulate sich darin bewähren, die Zeugnisse des re-
ligiösen Glaubens, in deren Sprache die Vokabel »Gott« ursprünglich
heimisch ist, auszulegen und durch diese Auslegung zugleich vor
drohenden Mißverständnissen zu bewahren. Nur dann löst ein po-
stulatorischer Vernunftglaube zugleich die Prätention der klassi-
schen »Gottesbeweise« ein, von dem zu sprechen, »quod omnes di-
cunt Deum«. Davon wird in einem späteren Kapitel der hier
vorgelegten Untersuchung zu handeln sein (vgl. das kommende Ka-
pitel VIII »Re-Interpretation der Gottesbeweise«).

224 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

2 Vgl. Hebr. 11,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn wenn die Vernunftpostulate den Anspruch erheben, von
dem gleichen Gott zu sprechen, von dem auch in Religionen die Rede
ist, müssen sie sich auch an den Inhalten der religiösen Erfahrung, in
denen allein die Wirklichkeit Gottes »originär gegeben« ist, herme-
neutisch und kritisch bewähren. Denn auch in dieser Anwendung
gilt: Vernunftpostulate haben nicht die Funktion, Erfahrungen zu
ersetzen, sondern die Bedingungen aufzuzeigen, die sie möglich ma-
chen. Spezieller: Sie haben die Bedingungen aufzuzeigen, durch wel-
che die Vernunft, im Durchgang durch ihre unvermeidliche Dialek-
tik, die Fähigkeit wiedergewinnt, Kontexte möglicher Erfahrung
aufzubauen und diese ihre Wiederherstellung als kontingentes Er-
eignis zu begreifen. Von einem solchen kontingenten Ereignis aber,
in welchem das menschliche Anschauen und Denken zunächst an sei-
ne Grenzen stößt und dann in verwandelter Gestalt zu neuem Sehen
und Begreifen befähigt wird, sprechen auch die Zeugnisse der reli-
giösen Erfahrung. Darum erscheint es aussichtsreich, sie durch die
Postulate der Vernunft auszulegen.

Eine Möglichkeit einer solchen hermeneutisch-kritischen Be-
währung eröffnet sich durch folgende Überlegungen: Auch zur reli-
giösen Erfahrung gehört es, ihrem speziellen Gegenstand, dem »Hei-
ligen«, als einer »numinosen« Wirklichkeit zu begegnen, die in
ungenötigter Freiheit – durch sein »Nutum«, seinen mühelos gege-
benen »Wink« – über Heil oder Unheil des Menschen und der Welt
entscheidet. Diese Entscheidung aber schließt ein noetisches Moment
ein: die Entscheidung darüber, ob das »blendende Licht« des Heiligen
das geistige Auge des Menschen endgültig zum Sehen unfähig macht
oder zugleich als »erleuchtendes Licht« neue Möglichkeiten des Se-
hens entstehen läßt. Darum ist zu fragen, ob die Zeugnisse der reli-
giösen Erfahrung, die von der Begegnung des Menschen mit der nu-
minosen Freiheit des Heiligen sprechen, sich mit den Mitteln eines
postulatorischen Vernunftglaubens auslegen lassen und ob daraus
zugleich Kriterien gewonnen werden können, an denen zwischen un-
verkürzten Formen der religiösen Erfahrung und ihren möglichen
Fehlgestaltungen (Pseudomorphosen) unterschieden werden kann.
Dann hätte nicht nur die spezielle, sondern auch die allgemeine Tran-
szendentalphilosophie – und innerhalb ihrer die Postulatenlehre –
das Recht erwiesen, ihre Aussagen als ein Reden von Gott zu be-
greifen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 225

Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Das Kernproblem: Philosophische »Prinzipienlehre« oder
religi�se Begegnung mit einem in der Geschichte wirkenden
und daher »personalen Gott«?

Die Vokabel »Gott«, so hat sich gezeigt, ist in der Sprache der Phi-
losophie ein Lehnwort aus der Sprache der Religion. Der Gebrauch
dieses Lehnworts ist nur dann gerechtfertigt, wenn der Nachweis ge-
lingt, daß diejenige Wirklichkeit, von der philosophisch gesprochen
werden kann, mit derjenigen realidentisch ist, die im religiösen Kon-
text »Gott« genannt wird, auch wenn die Form, in der im religiösen
bzw. im philosophischen Kontext von dieser Wirklichkeit gesprochen
wird, offensichtlich verschieden ist. Diese Realidentität ist von der
traditionellen, metaphysischen Gotteslehre fraglos vorausgesetzt
worden. Es galt als selbstverständlich, daß der »erste unbewegte Be-
weger«, das »allervollkommenste Wesen« oder »das, über das hinaus
nichts Größeres gedacht werden kann«, aber auch jenes »transzen-
dent Eine«, das alle Ordnung in der Vielfalt der Erfahrungswelt mög-
lich macht, dasjenige sei, »was alle Gott nennen«. Die Diskussionen
über den »Deus philosophorum« haben jedoch gezeigt: Welche Posi-
tion man in diesen Diskussionen auch einnehmen mag, so lassen sie
doch erkennen, daß die Antwort auf die Frage, ob der »Gott der Phi-
losophen« mit dem »Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs« identisch
sei, keine bloß rhetorische Frage ist, deren Beantwortung sich von
selbst versteht. Ihre Identität kann nicht fraglos vorausgesetzt, son-
dern muß, wenn man sie behaupten will, nachgewiesen werden.

Ein Weg dazu öffnet sich nicht nur im Zusammenhang der spe-
ziellen Transzendentalphilosophie, die die Möglichkeitsbedingungen
bestimmter Arten der Erfahrung untersucht, darunter auch der reli-
giösen, sondern auch im Zusammenhang der allgemeinen Transzen-
dentalphilosophie, die die Möglichkeitsbedingungen jeder Erfahrung
freilegt. Diese nämlich beruht auf zwei Entdeckungen Kants, die
nicht mehr rückgängig gemacht werden können, wohl aber eine über
Kant hinausgehende Interpretation erfordern. Die erste dieser Ent-
deckungen besagt: Die Möglichkeit der Erfahrung beruht darauf,
daß die Vernunft sich die Aufgabe stellt, allen Inhalten des subjekti-
ven Erlebens eine eindeutige Stelle im geordneten Ganzen der
»Welt« zuzuweisen und alle Akte der Erfahrung in die Einheit des
Aktes »Ich denke« aufzunehmen. Nur so gelingt es, subjektive Erleb-
nisse in Inhalte einer objektiv gültigen Erfahrung zu transformieren.
Die zweite Entdeckung aber ist in dem Satz zusammengefaßt: »Die

226 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reine Vernunft hat jederzeit ihre Dialektik, man mag sie in ihrem
spekulativen oder praktischen Gebrauche betrachten«3. Diese Dialek-
tik beruht darauf, daß die »regulativen Ideen« der Vernunft, d. h. die
Zielvorstellungen von der Erfüllung ihrer Aufgaben, sich in unver-
meidliche Widersprüche verwickeln. In dieser »Dialektik« droht die
Vernunft sich selber aufzulösen. Darum ist es nötig, die Existenz der-
jenigen Bedingung zu »postulieren«, die allein geeignet ist, diese
Dialektik aufhebbar zu machen: Indem die Vernunft in eine Bezie-
hung zu dieser postulierten Bedingung eintritt, wird sie fähig, die
Gefahr dieser Selbstauflösung zu überwinden und so wieder zur
Konstituierung eines geordneten Kontextes möglicher Erfahrung fä-
hig zu werden. Diese Beziehung hat Kant den »Vernunftglauben«
genannt.

Daraus entsteht die Frage: Sind die Prädikate, die jener »postu-
lierten« Bedingung beigelegt werden müssen, die die Aufhebung der
Vernunftpostulate möglich macht, geeignet, als Gottesprädikate ver-
wendet zu werden? Um diese Frage zu erörtern, ist zunächst die
Schwierigkeit zu benennen, die dem Versuch entgegensteht, den
»postulierten« Gott mit dem zu identifizieren, von dem in Religio-
nen die Rede ist. Diese Schwierigkeit läßt sich, in einer ersten An-
näherung, in folgender Weise beschreiben: Die Philosophie – sei sie
im Übrigen Ontologie oder Transzendentalphilosophie – spricht vom
»Seienden als solchem und im Ganzen« bzw. von den »Möglichkeits-
bedingungen der Erfahrung (und damit aller nicht nur formalen Er-
kenntnis) und ihrer Gegenstände überhaupt«. Philosophische Be-
griffe, und zwar gleichermaßen die der Metaphysik wie die der
Transzendentalphilosophie, benennen insofern Prinzipien, auf denen
die gesamte erfahrbare Welt beruht und die deshalb von der Gesamt-
heit aller Erfahrungsgegenstände verschieden (»transzendent«) sind.
Die religiöse Rede von Gott dagegen bezeichnet ein Wesen, das sich
in besonderen Erfahrungen innerhalb dieser Welt manifestiert hat;
und aus der Begegnung mit ihm sind der Mensch und seine Welt
verändert hervorgegangen. Vor der »absoluten Differenz« zwischen
allen Inhalten der Erfahrung und den transzendenten Prinzipien, von
denen die Philosophie spricht, scheinen alle »relativen Differenzen«
zu verblassen, auf die es gerade ankommt, wenn auf religiöse Weise
von Gott gesprochen wird: Entscheidend für die religiöse Erfahrung
ist z. B. die Differenz zwischen Zeiten, in denen der Mensch sich als

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 227

Philosophische »Prinzipienlehre« oder religi�se Begegnung

3 KdrV A 192.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»fern von Gott« erfährt, und jenen kostbaren Stunden, in denen er
das »Aufleuchten der göttlichen Herrlichkeit« erfahren hat, oder die
Differenz zwischen dem »alten Menschen«, dessen Existenz der Be-
gegnung mit dem Heiligen vorausgeht, und der »Wiedergeburt zu
einem neuen Menschen«, die in dieser Begegnung geschieht, vor al-
lem aber die Differenz zwischen einem »Heil«, das dem Menschen
geschenkt wird, wenn er sich dem Anruf des Heiligen öffnet, und
dem »Unheil«, in das er sich verstrickt, wenn er sich diesem Anruf
verweigert.

Alle diese religiös bedeutsamen Differenzen brechen innerhalb
der religiös verstandenen Erfahrungswelt auf, aufgrund von Ereig-
nissen in der Zeit; die Prinzipien dagegen, von denen philosophisch
gesprochen wird, bleiben von allem Wandel der zeitlichen Verhält-
nisse unbetroffen, und ihre fundierende Kraft umgreift alle Unter-
schiede, die innerhalb der Erfahrungswelt auftreten können. Sie sind
gegenüber dieser Erfahrungswelt »transzendent«. Und diese ihre
Transzendenz stellt das gemeinsame Merkmal aller Prädikate dar,
die als philosophische Gottesprädikate verwendet werden können.
Für die Gottheit dagegen, von der die Religionen sprechen, (oder für
die Vielzahl solcher Gottmächte) ist es charakteristisch, daß sie sich
in kontingenten Ereignissen innerhalb der Zeit manifestiert und sich
dadurch als das Subjekt freier Entscheidungen erweist, durch die es in
einen Dialog mit dem Menschen eintritt. Deshalb muß sie, wenn das
»historische« Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung unver-
kürzt zur Geltung kommt, als »Person« verstanden werden.

Doch bleibt zu prüfen, ob zwischen der philosophisch verstande-
nen »Transzendenz« und dem religiös bezeugten innergeschicht-
lichen Wirken eines »persönlichen« Gottes wirklich ein Verhältnis
gegenseitiger Ausschließung besteht. Um diese Frage zu beantwor-
ten, soll zunächst geklärt werden, auf welchem gemeinsamen Hinter-
grund der »postulierte Gott« und der »Gott der Religion« mitein-
ander verglichen werden können. Denn erst auf einem solchen
gemeinsamen Hintergrund lassen sich die möglichen Differenzen
und Gemeinsamkeiten zwischen beiden bestimmen. Es wird sich zei-
gen, daß es der hermeneutische Charakter der Vernunftpostulate ei-
nerseits, der religiösen Erfahrung andererseits ist, der einen solchen
Vergleich möglich macht (vgl. den folgenden Abschnitt 3). Erst in
einem zweiten Schritt kann gezeigt werden, unter welchen Bedin-
gungen im Zusammenhang einer philosophischen Postulatenlehre
jene »Quelle des Lichts«, von dem die Möglichkeit jeder Erfahrung

228 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abhängt, als »Person« verstanden werden kann. Dabei wird sich zei-
gen, daß eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie die Dia-
lektik der Vernunft als ein Anzeichen dafür verständlich macht, daß
die menschliche Fähigkeit, den geordneten Zusammenhang einer Er-
fahrungswelt aufzubauen, kontingent ist, und daß diese Kontingenz
der menschlichen Erfahrungsfähigkeit auf das freie Wirken jener
Bedingung verweist, die die Vernunftdialektik auflösbar macht (Ab-
schnitt 4). Erst wenn dies deutlich geworden ist, kann in einem drit-
ten Schritt untersucht werden, ob und auf welche Weise die Ver-
nunftpostulate und die religiöse Erfahrung sich nicht nur je auf ihre
Weise auf die Erfahrungswelt als ganze beziehen, sondern sich auch
gegenseitig auslegen können (Abschnitt 5). Daran wird sich die Frage
anschließen, ob auch die Gottesprädikate der klassischen Metaphysik
in den neuen Kontext einer weiterentwickelten philosophischen Po-
stulatenlehre aufgenommen werden können und welche Bedeutung
sie dabei annehmen (vgl. das kommende Kapitel VII der hier vor-
gelegten Untersuchung: Wiedergewinnung der metaphysischen Got-
tesprädikate im Rahmen einer weiterentwickelten Lehre von den
Vernunftpostulaten).

3. Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«
als »Tertium Comparationis«
der religi�sen und der postulatorischen Rede von Gott

Die Möglichkeit eines Vergleichs zwischen der religiösen und der po-
stulatorischen Rede von Gott eröffnet sich gerade dort, wo an frühe-
rer Stelle der Gegensatz zwischen beiden deutlich wurde: Bei dem
Anspruch der Philosophie, Prinzipien zu benennen, auf denen das
Ganze der Erfahrungswelt beruht. Denn Vernunftpostulate und reli-
giöse Erfahrung kommen darin überein, daß beide sich auslegend auf
die Erfahrungswelt als ganze beziehen, auch wenn die religiöse Er-
fahrung zunächst einen unverwechselbar besonderen Inhalt hat,
von dem her ein neues Licht auf dieses Ganze fällt, während die Leh-
re von den Vernunftpostulaten von den strukturellen Bedingungen
jeder Erfahrung ausgeht, sodann gewisse Krisensituationen be-
schreibt, in denen diese Strukturen sich aufzulösen drohen, um zu-
letzt die Bedingung zu postulieren, die diese Selbstauflösung der
Strukturen unseres Anschauens und Denkens überwindbar macht.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 229

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um also das Verhältnis zwischen den Vernunftpostulaten und der re-
ligiösen Erfahrung genauer zu bestimmen, ist es hilfreich, jenes Ver-
ständnis des Wirklichkeit im Ganzen genauer herauszuarbeiten, das
einerseits durch die religiöse Erfahrung, andererseits durch die Ver-
nunftpostulate gewonnen wird.

a) Der hermeneutische Charakter der religiösen Erfahrung

Die religiöse Erfahrung hat auf spezifische Weise hermeneutischen
Charakter. Sie legt jeweils bestimmte Teile der menschlichen Erfah-
rungswelt als Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten des Heiligen
und Göttlichen aus. Diese werden, um einen Ausdruck von M. Eliade
zu gebrauchen, in Erscheinungsgestalten des Heiligen »transfigu-
riert« und gewinnen so den Charakter von »Hierophanien«. Welche
Gegenstände das sind (welche von ihnen, mit Eliade gesprochen, den
»hierophantischen Akzent« tragen), das wechselt von Religion zu
Religion. Sogar innerhalb der Geschichte einer und derselben religiö-
sen Überlieferung kann sich der »hierophantische Akzent« von
einem Erfahrungsbereich zum anderen verlagern, beispielsweise
vom Erfahrungsbereich der Natur zu dem der Geschichte. Was aber
in jedem Falle erhalten bleibt, ist ein inneres Spannungsverhältnis,
das philosophisch als Dialektik von »Chorismos« und »Parusia« be-
schrieben werden kann, von Gegenwärtigwerdung des wesenhaft
Ungegenwärtigen, das auch in seinem Erscheinen seine Vorbehalten-
heit wahrt (religiös gesprochen: das auch als Offenbarwerdendes im-
mer Geheimnis bleibt). Das in der Erfahrung Gegebene als derartige
Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt des wesenhaft Entzogenen zu
erfassen, als Offenbarwerden dessen, was in seinem Offenbarwerden
gerade als Geheimnis offenbar wird, ist das hermeneutische Mo-
ment, das für die religiöse Erfahrung charakteristisch ist.

Dieses Erfassen des Gegebenen als einer Erscheinungs- und Ge-
genwartsgestalt des Heiligen und Göttlichen geschieht nicht in einer
zur Erfahrung hinzutretenden Interpretation, sondern ist das un-
terscheidende Moment der Erfahrung selbst. Eine zur Erfahrung
hinzutretende Interpretation müßte Begriffe und Begriffs-Gefüge
(»Theoreme«) zur Verfügung haben, um das zunächst Unverständli-
che des Erfahrungs-Inhalts verständlich zu machen. So interpretiert
etwa der Physiologe die Erfahrung des Lichts als Folge der Reaktio-
nen unseres Auges auf die Reizung durch elektromagnetische
Schwingungen. Das ist ihm möglich, weil er die dazu erforderlichen

230 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physikalischen und physiologischen Begriffe zur Verfügung hat.
Über ein solches Gefüge von Begriffen verfügt der, der die religiöse
Erfahrung macht, gewöhnlich nicht. Im Gegenteil: Er weiß sich im
Akt der Erfahrung selbst der Unzulänglichkeit aller »mitgebrachten«
und an den Erfahrungsinhalt »herangetragenen« Begriffe überführt.
Und selbst die nachfolgende philosophische oder theologische Refle-
xion macht das hierophantische Ereignis nicht begreiflich, sondern
führt, recht verstanden, zu einem immer radikaleren Erfassen seiner
Unbegreiflichkeit. Das Erfassen der begegnenden Wirklichkeit als
einer Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt des Heiligen hat also
nicht den Charakter einer vom Subjekt nachträglich entworfenen in-
terpretatorischen Hypothese, sondern ist ein inneres Moment der Er-
fahrung selbst, das dieser erst den besonderen Charakter einer reli-
giösen Erfahrung verleiht. (In diesem Zusammenhang ist es für eine
philosophische Theorie der religiösen Erfahrung hilfreich, sich an das
zu erinnern, was Kant über den Unterschied zwischen einem Akt des
Glaubens und dem Entwerfen einer Hypothese gesagt hat, auch
wenn Kant nicht von religiösen Erfahrungen spricht4.)

Aber obgleich die religiöse Erfahrung immer ein Ereignis zum
Inhalt hat, in welchem bestimmte Teile der menschlichen Er-
fahrungswelt in Hierophanien transfiguriert werden, wirft sie doch
jeweils ein neues Licht auf das Ganze dieser Erfahrungswelt und auf
das erfahrende Subjekt zugleich. Auch die profane Welt wird durch
die Erfahrung der Hierophanie auf neue Weise ausgelegt. Und der
Ausdruck »pro-fan«, »zum Vorraum des heiligen Bezirkes gehörig«,
drückt diese Zuordnung aus. Das klassische Beispiel dafür ist das
Verhältnis von Sabbath-Ruhe und werktäglicher Arbeit. Zunächst
wird die regelmäßige Unterbrechung der alltäglichen Arbeit religiös
als »schöpferische Ruhe« erfahren, in der jene vollendende Ruhe des
Schöpfers abbildhaft wiederkehrt, der die Welt in ihren Eigenstand
freigab, sie, um es mit einem Ausdruck aus dem Talmud zu sagen,
»verschenkte« und gerade auf diese Weise »über ihren Äon herrscht«.
Sodann aber verwandelt sich, im Lichte der religiös erfahrenen Sab-
bath-Ruhe gedeutet, auch die Arbeit der sechs Tage aus einem bloßen
»Knechtsdienst« (abodah) in die Erfüllung einer göttlichen »Sen-
dung« (melachah). »Sechs Tage sollst du deinen Knechtsdienst tun
und so deine ganze Sendung erfüllen. Der siebte Tag aber ist der Tag

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 231

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

4 Vgl. den Abschnitt »Vom Meinen, Wissen und Glauben«, KdrV A 820–831.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ruhe für den Herrn«5. Auf ähnliche Weise wird in vielen Reli-
gionen die Erstlingsfrucht des Ackers als Hierophanie erfahren, als
Gegenwartsgestalt jener Gabe des Lebens, die eine Gottheit »im An-
fang« dem Erdboden eingestiftet hat, nicht selten als Gegenwarts-
gestalt des lebenspendenden Todes einer Gottheit (man denke an die
»heilige Ähre«, die im Kult von Eleusis von der ins Totenreich hin-
abgestiegenen Göttin Kore den Kultfeiernden geschenkt wird). Aber
im Lichte der so religiös erfahrenen Erstlingsfrucht wird auch die
profane Ackerbestellung und Ernte als Teilhabe am göttlichen Dienst
für das Leben der Welt gedeutet. In solchen und ähnlichen Fällen er-
weist die spezielle Erfahrung der Hierophanie sich als tauglich, das
Ganze der Erfahrungswelt auch in ihren »pro-fanen« Bereichen aus-
zulegen.

b) Der hermeneutische Charakter der Vernunftpostulate

Die Frage nach den Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung ist ein
genuin philosophisches Problem. Beruht, wie die Transzendentalphi-
losophie seit Kant annimmt, die Möglichkeit der Erfahrung darauf,
daß das Subjekt fähig ist, durch die Formen der Anschauung und
des Denkens einen Kontext aufzubauen, innerhalb dessen alle Inhal-
te, auf die diese Akte sich beziehen, eine eindeutige Stelle finden,
dann sind diese Formen die Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung.
Dies ist, wie bekannt, Kants Überzeugung gewesen. Doch hat Kant
zugleich bemerkt: Die Zielvorstellung (»regulative Idee«) von einem
allumfassenden, geordneten Zusammenhang aller Gegenstände der
Erfahrung (die Idee der »Welt«) ist weniger eindeutig, als es zunächst
den Anschein hatte. Es gibt (mindestens) zwei solcher »Welten«: die
Natur als den Gesamtzusammenhang aller Gegenstände der wissen-
schaftlichen Empirie und die »Welt der Zwecke« als den Gesamt-
zusammenhang aller verpflichtenden Handlungsmöglichkeiten, die
den Inhalt der sittlichen Erfahrung ausmachen. Diese beiden »Wel-
ten« aber sind ihrer Struktur nach verschieden. Dies zeigt sich beson-
ders darin, daß die eine durch das Kausalgesetz, die andere durch das
Sittengesetz bestimmt ist. Die Unterschiedlichkeit dieser beiden Ge-
setze aber hat zur Folge, daß die Reinheit der Gesinnung, die das Sit-
tengesetz vom Subjekt verlangt, keine Garantie für die Wirksamkeit

232 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

5 Ex 20,9.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tat in sich enthält; diese Wirksamkeit hängt von der ganz anders
gearteten Verknüpfung der Ursachen und Wirkungen ab, die durch
die Kausalgesetze der Natur bestimmt wird. Man könnte, über Kant
hinausgehend, verstärkend hinzufügen: Das Sittengesetz enthält
nicht nur keine Garantie für die Wirksamkeit der Tat, die aus sitt-
licher Gesinnung getan wird, sondern scheint diese Wirksamkeit
eher zu behindern: In der Welt, wie sie ist, haben die Gewissenlosen
es leichter, wirksam zu handeln. Nun verlangt aber das Sittengesetz
von uns, daß wir das Gute nicht nur aus reiner Gesinnung wollen,
sondern aus dieser Gesinnung heraus auch wirksam handeln, und
zwar in eben jener Welt, die wir theoretisch erkennen. Angesichts
der Strukturdifferenz zwischen Sittengesetz und Naturgesetz scheint
diese Forderung widersprüchlich zu sein. Und in diesem Widerspruch
scheint die Vernunft in ihrem praktischen Gebrauche sich selber auf-
zulösen. Die sittliche Praxis würde, wenn sie von einer in sich wider-
sprüchlichen Zielvorstellung geleitet würde, aufhören vernünftig zu
sein. Dann aber würde zugleich das Kriterium entfallen, das es ge-
stattet, zwischen objektiver Verpflichtung und bloß subjektiven
Wertpräferenzen zu unterscheiden.

Worauf Kant jedoch nicht ausdrücklich reflektiert hat, ist die
Tatsache, daß von der Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs
rückwirkend auch der theoretische mitbetroffen wird. Denn es ist
ein und dieselbe Vernunft, die in beiden Weisen ihres »Gebrauchs«
tätig wird. Wenn daher die »Natur« und die »Welt der Zwecke« nicht
mehr widerspruchsfrei als Teile der einen Welt gedacht werden kön-
nen, dann zerfällt auch die Einheit des Aktes »Ich denke« in mehrere
strukturverschiedene »Subjektivitätsweisen«. Eine Vernunft aber, die
mit sich selber uneins wäre, könnte den Verstand auch nicht mehr
zur theoretischen Erkenntnis anleiten. Nicht nur die Möglichkeit
der Praxis, auch die der Theorie ginge verloren, wenn die Dialektik
der Vernunft nicht aufgelöst werden könnte. Tritt daher diese Dialek-
tik nicht nur beim praktischen, sondern auch beim rein theoretischen
Vernunftgebrauch auf, und kann sie nur durch Postulate der Hoff-
nung aufgelöst werden, dann ist die postulatorische Hoffnung ebenso
die Bedingung der theoretischen Erkenntnis wie die der sittlichen
Praxis. Wenn daher aus der Entdeckung der Vernunftdialektik die
Notwendigkeit entsteht, die Existenz derjenigen Bedingung zu »for-
dern« (zu »postulieren«), die allein fähig ist, die Vernunft aus dieser
ihrer Dialektik zu befreien, dann beziehen auch diese Postulate sich
auf jene Wirklichkeit, die allein die Fähigkeit Vernunft zu jeder Art

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 233

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Erfahrung, nicht nur der sittlichen, wiederherstellen kann. Und
die Frage ist, wie diese Bedingung gedacht werden müsse.

Auf diese Frage wird sogleich einzugehen sein. Doch schon jetzt
kann festgestellt werden: Indem die Vernunftpostulate die Bedin-
gung für die Aufhebung der Vernunftdialektik benennen, legen sie
die Erfahrungswelt als ganze auf spezifische Weise aus. Die Dialektik,
in die die Vernunft unvermeidlich gerät, beruht nach dieser Deutung
darauf, daß sowohl die Inhalte der Erfahrung als auch die Akte des
Anschauens und Denkens, durch die wir diese Inhalte in den geord-
neten Kontext einer Erfahrungswelt einfügen, Erscheinungsgestal-
ten für das Wirken einer anderen, überempirischen Wirkmacht sind.
Jenes Beispiel dafür, das klassische Bedeutung gewonnen hat, ist
Kants Verständnis unserer Pflichten, also der Inhalte der sittlichen
Erfahrung, »als göttlicher Gebote«. Damit aber wird zugleich – wor-
auf Kant nicht eigens reflektiert hat – auch die Selbstgesetzgebung
der Vernunft, durch die wir solche Pflichten entdecken, als Erschei-
nungsgestalt einer göttlichen Gesetzgebung begriffen. Diesem Cha-
rakter der Vernunftautonomie als einer Erscheinungs- und Gegen-
wartsgestalt der göttlichen Gesetzgebung entspricht die Eigenart
dessen, was aus dieser eigengesetzlichen Vernunfttätigkeit hervor-
geht. Kant hat in einer späten Äußerung die sittliche Tat, die dazu
bestimmt ist, der Aufrichtung einer »moralischen Weltordnung«
wirksam zu dienen, auf eine für den Leser überraschende Weise be-
schrieben: Während die sittliche Tat ihr Ziel verfehlt, wenn sie, im
Sinne der Französischen Revolution, die moralische Weltordnung
unmittelbar durch eigene politisch-moralische Anstrengung herbei-
führen will, erreicht sie dieses ihr Ziel nur dann, wenn sie als wirk-
sames Gegenwartszeichen für das weltgestaltende Wirken Gottes
verstanden wird. Sie verhält sich dann zur moralischen Weltordnung
nicht wie das Mittel, von dem die Erreichung eines Zweckes erwartet
werden kann, sondern wie ein »signum rememorativum, demonstra-
tivum et prognosticum« sich zu dem verhält, was es bedeutet6.

Diese Ausdrücke sind offensichtlich der christlichen Sakramen-
tenlehre entnommen, die die Wirksamkeit der Sakramente damit be-
gründet, daß sie »Zeichen« (d.h. Erscheinungs- und Gegenwarts-
gestalten) für ein göttliches Wirken sind, das vor aller menschlichen
Tätigkeit schon geschehen ist (signum rememorativum), sich je ge-
genwärtig auf neue Weise ereignet (signum demonstrativum) und

234 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

6 Kant, Der Streit der Fakultäten, Akademieausgabe VII,84.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in einer erhofften Zukunft des Heils vollenden wird (signum
prognosticum). Die Vernunft, die in ihrer Selbstgesetzgebung ein
»Bild« der göttlichen Gesetzgebung ist, ist deshalb fähig, in ihrem
Wirken »Bilder«, d. h. Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten, des-
sen zu setzen, was allein durch Gottes Wirken hervorgebracht wer-
den kann.

Damit aber wird eine Verwandtschaft der philosophischen Po-
stulatenlehre mit der religiösen Erfahrung sichtbar: Insofern diese
Postulatenlehre vom Menschen verlangt, seine subjektiven Ansich-
ten und Absichten daraufhin zu überprüfen, ob sie mit der Aufgabe
vereinbar sind, zum selbstlosen »Bild« dieses göttlichen Anspruchs
zu werden, entspricht der so verstandene Gott dem »Sensus caritatis«
der religiösen Erfahrung. Es ließe sich zeigen, daß das Ethos der Wis-
senschaft, das vom Gelehrten fordert, nichts zu behaupten, was er
nicht »im Namen der allgemeinen Menschenvernunft« behaupten
kann, und die kantische Moral, die vom Menschen fordert, nichts zu
wollen, was er nicht »im Namen aller Vernunftsubjekte« wollen
kann, Säkularisate der religiösen Forderung sind, auf alle Eigenweis-
heit und Eigenmacht zu verzichten, um zur selbstlosen Würde des
religiös verstandenen Bildes zu finden. Und das Gottespostulat, das
nötig ist, um die Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs auf-
zulösen, führt zu dieser Auffassung vom handelnden Subjekt zurück.
Es kann nur dann auf die Wirksamkeit seines sittlichen Handelns
hoffen, wenn es seine Taten als »Bilder«, d. h. wirksame »signa reme-
morativa, demonstrativa et prognostica«, des göttlichen Wirkens ver-
steht; und es kann derartige Bilder nur dann tätig setzen, wenn es
selbst zur selbstlosen Würde des Bildes findet und die Autonomie
der Vernunft nicht zum Vorwand für die rücksichtslose Selbstdurch-
setzung des Individuums mißbraucht, sondern als die Erscheinungs-
gestalt der göttlichen Gesetzgebung versteht.

Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie aber kann
zeigen: Der Zusammenhang zwischen dem Selbstverständnis des
sittlichen Subjekts und dem postulatorischen Gottesglauben ist zwar
das ausgezeichnete Beispiel eines transzendentalphilosophischen
Gottesverständnisses, aber doch nur eines unter mehreren Beispie-
len. Denn wenn in der Dialektik der Vernunft die Einheit des Aktes
»Ich denke« zerbricht, dann geht dadurch die Fähigkeit zu jeder Art
von Erfahrung verloren, der sittlichen, aber auch der rein theoreti-
schen und auch der religiösen Erfahrung. Darum wird nicht nur der
sittlich-praktische, sondern jeder Vernunftgebrauch nur dann ange-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 235

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


messen verstanden, wenn die drohende Selbstaufhebung der Ver-
nunft durch ihre immanente Dialektik in dieses Verständnis auf-
genommen wird. Deswegen gilt nicht nur von der sittlichen Erfah-
rung, sondern von jeder Erfahrung überhaupt: Der Anspruch des
Wirklichen, der in der Erfahrung vernommen und beantwortet wird,
also ihr Inhalt, wird als die Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt der
Weise verstanden, wie Gott sich dem Menschen zuwendet und ihn
unter seinen Anspruch stellt. Die Selbstgesetzgebung der Vernunft
aber, kraft derer diese dem Anschauen und Denken seine Aufgabe
vorzeichnet, also die Form der Erfahrung, wird als die Erscheinungs-
und Gegenwartsgestalt der göttlichen Gesetzgebung verstanden.
Und das Selbstbewußtsein des Subjekts, das sich der Kontingenz sei-
ner Erfahrungsfähigkeit bewußt geworden ist, wird als die Erschei-
nungs- und Gegenwartsgestalt der Weise begriffen, wie Gott den
Menschen in seinen Blick nimmt und von ihm weiß (s. Band I, 146)7.

Religiöse Erfahrung und philosophische Postulatenlehre legen
also je auf ihre Art das Ganze unserer Erfahrungswelt aus und ma-
chen diese als eine Vielfalt von Erscheinungsgestalten eines identi-
schen Möglichkeitsgrundes begreiflich. Darin liegt ein erster Recht-
fertigungsgrund für die Annahme, daß sie, bei aller Verschiedenheit
ihrer Aussageform, von der gleichen Wirklichkeit sprechen, sodaß
auch der »postulierte« Grund für die Aufhebung der Vernunftdialek-
tik mit dem religiösen Namen »Gott« bezeichnet werden kann.

4. Der Begriff des »pers�nlichen Gottes« –
ein Thema der Philosophie?

Vernunftpostulate und Zeugnisse der religiösen Erfahrung, so ist
deutlich geworden, legen je auf ihre Art die Erfahrungswelt als ganze
aus, indem sie den Möglichkeitsgrund dafür benennen, daß das
menschliche Anschauen und Denken nicht »in Finsternis versinkt«,
sondern zur Begegnung mit Gegenständen der Erfahrung fähig wird.
Insofern haben sie den gleichen Gegenstand: das »Licht, das jeden
Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt«8.

Doch bleibt dabei zunächst die Frage offen, ob dieser gleiche Ge-
genstand im religiösen und im philosophischen Zusammenhang auf

236 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

7 Vgl. Erfahrung als Dialog 650–685.
8 Joh. 1,9.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übereinstimmende Weise zur Sprache kommt. Wäre dies nicht der
Fall, so wäre es irreführend, ihn in beiden Kontexten mit der gleichen
Vokabel zu benennen. Vom Grund dieses Zweifels war schon die Re-
de. Die Philosophie – und zwar nicht nur die klassische Metaphysik,
sondern auch die philosophische Lehre von den Vernunftpostulaten –
scheint den Möglichkeitsgrund aller Begegnung mit der Erfahrungs-
wirklichkeit als ein »transzendentes Prinzip« zu beschreiben, das von
allem zeitlichen Wechsel der Umstände unbetroffen bleibt; die Reli-
gion dagegen versteht das »Aufleuchten des Lichtes« als ein kontin-
gentes Ereignis, das inmitten der Zeit geschieht und deshalb als Folge
einer freien Entscheidung verstanden werden muß. Insofern konnte
die Differenz zwischen dem philosophischen und dem religiösen
Sprechen von dieser Bedingung in einer ersten Annäherung auf die
Formel gebracht werden: Die Philosophie spricht von einem »Prin-
zip«, die Religion dagegen von einem Subjekt eines geschichtlichen
Dialogs mit dem Menschen und, sobald auf den Sensus historicus
dieses Dialogs ausdrücklich reflektiert wird, von einer »Person« (s. o.
S. 226 ff.).

Doch bedarf diese vereinfachende Gegenüberstellung einer Dif-
ferenzierung. Denn eine nähere Betrachtung zeigt: Einerseits hat die
Religion eine historische Entwicklung nötig gehabt, um zum Begriff
eines »persönlichen Gottes« zu gelangen. Andererseits hat auch die
Transzendentalphilosophie eine Entwicklung durchlaufen, die dazu
führte, den Möglichkeitsgrund aller Erfahrung als Person zu be-
greifen.

a) Annäherungen an eine philosophische Rede
von Gottes Personalität

Die Erfahrung des »Numinosen«, die in den unterschiedlichsten Re-
ligionen bezeugt wird, enthält wenigstens ansatzweise solche Mo-
mente, die sich im Laufe der Religionsgeschichte zu der Überzeugung
entwickeln können, der Mensch habe es in dieser Art von Erfahrun-
gen mit personalen Gottheiten zu tun. Dagegen erscheint es als zwei-
felhaft, ob es möglich ist, sich zu derjenigen Wirklichkeit auf spezi-
fisch personale Weise zu verhalten, von der die Philosophen sprechen
und die sie, in bestimmen Argumentationszusammenhängen, »Gott«
nennen. Und dieser Zweifel spiegelt sich in der Unterschiedlichkeit
philosophischer Meinungen über die Anwendbarkeit oder Nicht-An-
wendbarkeit des Personbegriffs auf einen philosophisch verstande-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 237

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Gott. In der philosophischen Weise, von Gott zu sprechen, ist
gerade die Personalität Gottes nicht so sehr Inhalt einer feststehen-
den Gewißheit als vielmehr Gegenstand heftiger Kontroversen. Auf
der einen Seite stehen Versuche, aus dem metaphysischen Begriff des
»allervollkommensten Wesens« abzuleiten, daß diesem Wesen auch
jene Prädikate zugesprochen werden müssen, die das Wesen der Per-
son ausmachen, vor allem Selbstbewußtsein und freie Selbstbestim-
mung. Andererseits wird gegen diese Versuche der Einwand erhoben,
daß »Personalität« ein Relationsbegriff ist, weil es zum Wesen der
Person gehört, in Beziehung zu anderen Personen oder auch zu Sa-
chen zu stehen oder in solche Relationen eintreten zu können, wäh-
rend das »allervollkommenste Wesen« sich selber genug ist, das Ein-
treten in Relationen nicht nötig hat, ja letztlich in sie gar nicht
eintreten kann. Denn schon die Vorstellung von einem solchen »Ein-
treten« würde ein Moment der Veränderung und damit der Unvoll-
kommenheit in den Begriff dieses Wesens hineintragen.

Um derartige Kontroversen von dem Verdacht zu befreien, sie
beträfen nur die Implikationen eines von den Philosophen selber
konstruierten Begriffs, und in der Unentscheidbarkeit dieser Kontro-
versen trete überdies die Gegenstandslosigkeit dieses Konstrukts zu-
tage, kann der Versuch unternommen werden, den Kontext eines
philosophischen Gottesbegriff nicht in der Meta-Physik, sondern in
der Meta-Noetik zu suchen: Der philosophisch verstandene Gott ist
dann nicht primär das oberste, allervollkommenste Seiende, sondern
der Möglichkeitsgrund aller Erkenntnisfähigkeit des Subjekts und
aller Erkennbarkeit seiner Objekte. (Sekundär kann der Nachweis
versucht werden, daß er, um das eine zu sein, auch das andere sein
müsse, daß also die oberste Quelle aller Erkenntniskraft und Erkenn-
barkeit nur in dem allervollkommensten Seienden gefunden werden
könne.)

Doch dann wird dem Begriff eines personalen Gottes mit noch
größerer Zurückhaltung begegnet. Seit Platon hat die Überzeugung
breite Zustimmung gefunden, daß die Bedingung der Erkenntnis-
kraft wie der Erkennbarkeit eine »dritte Größe« ist, weder Subjekt
noch Objekt, sondern, dem Licht vergleichbar, gerade dadurch sicht-
bar-machend, daß es selber unsichtbar bleibt. (Wir sehen ja niemals
den Lichtstrahl, sondern stets nur Gegenstände, die in diesen Licht-
strahl geraten.) Das noumenale »Licht« ist, gleich dem physischen,
von allen Gegenständen verschieden, die es sichtbar macht; es selbst
und seine Quelle, die »noumenale Sonne«, liegen »jenseits« dessen,

238 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was wir in der Kraft dieses Lichts zu erfassen bekommen und als »sei-
end« bestimmen. Sie liegen »epékeina tes ousías«, jenseits des Seins
und darum auch jenseits all dessen, worauf wir den Begriff der »Per-
son« anwenden könnten. Sie werden für uns nicht anders erkennbar
als in dem, was sie bewirken: die Vermittlung (platonisch gesprochen:
die »Zusamenjochung«) des Geistes mit seinen Gegenständen. Will
man für diese Bedingung der Subjekt-Objekt-Vermittlung den Na-
men »Gott« gebrauchen, dann wird man zu der Folgerung genötigt,
dieser »Gott der Philosophen« sei nicht seiend, sondern »übersei-
end«, nicht ein personales, sondern ein »über-personales« Wesen.
Für den so verstandenen Gott hat sich spät, vor allem unter dem Ein-
fluß des frühen Schelling, der Name »das Absolute« durchgesetzt.

Und doch sind in dieser platonischen Tradition, die sich in neu-
platonischer Gestalt bis zu Schelling weiterentwickelt hat, schon Mo-
mente angelegt, die zu einer Annäherung des Begriffs vom »Absolu-
ten« an einen personalen Gottesbegriff geführt haben. Schon Platons
Unterscheidung zwischen dem »Licht« und der »Sonne« beruht auf
der, nicht eigens reflektierten, Voraussetzung, daß die »Quelle«, aus
der alle Erkenntniskraft des Subjekts und alle Erkennbarkeit der Ge-
genstände stammt, also das noumenale Licht, noch einmal aus einer
»Quelle«, eben der »noumenalen Sonne«, stammt. Diese Vorausset-
zung ist nur dann berechtigt, wenn sich herausstellt, daß das Leuch-
ten dieses Lichtes nicht notwendig, sondern kontingent ist und also
einer Ursache bedarf. Das kann nur dadurch erwiesen werden, daß
wir die Erfahrung machen: dieses Licht leuchtet nicht immer und also
nicht notwendigerweise. Leuchtet es nicht, dann werden wir bei un-
seren subjektiven Vorstellungen alleine gelassen und können nicht
zum objektiv Gültigen vorstoßen. Wir können dieses Licht auch
nicht durch eigene Anstrengung herbeizwingen; es muß uns aus
fremder Quelle gegeben werden, auch wenn wir von dieser Quelle
nur wissen, wenn sie uns schon mit der Erkenntniskraft beschenkt
und die Gegenstände erkennbar macht. Nun ist – worauf nicht Pla-
ton, sondern erst Schelling aufmerksam gemacht hat – das allein ad-
äquate Korrelat zu einer kontingenten Wirkung eine frei wirkende
Ursache. Eine notwendig wirkende Ursache würde auch ihre Wir-
kung mit Notwendigkeit erzeugen. Dann aber würden wir auf die
Kontingenz dieser Wirkung nicht aufmerksam. Daraus läßt sich die
weiterführende Folgerung ziehen: Es ist nur dann sinnvoll, die
»Quelle« unserer Erkenntniskraft, das Licht, noch einmal auf eine
»Quelle«, die Sonne, zurückzuführen, wenn wir die Kontingenz des

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 239

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lichts erfahren haben und daher seine Quelle als frei wirkende Ursa-
che denken müssen. Jedesmal, wenn Erkenntnis gelingt und wir da-
durch unserer eigenen Erkenntnisfähigkeit und der Erkennbarkeit
der Gegenstände bewußt werden, haben wir damit zugleich die un-
genötigte Gabe eines freien Gebers empfangen. Die von uns nicht
erzwingbare Subjekt-Objekt-Vermittlung ist, so verstanden, die Fol-
ge seiner freien Zuwendung zu uns und zur Welt. Ein Wesen aber,
das zur freien Zuwendung fähig ist, dürfen wir als »Person« bezeich-
nen. Nennen wir dieses Wesen »Gott«, dann führen solche meta-
noetischen Überlegungen nicht weniger als die klassischen meta-
physischen zu einem personalen Gottesverständnis.

Indessen ist auch ein solcher Denkversuch einem Einwand aus-
gesetzt. Dieser lautet: Was wir als Kontingenz unserer Befreiung aus
der Verfangenheit in subjektive Vorstellungen erfahren und zugleich
als Kontingenz der Öffnung eines Wegs zu den Gegenständen be-
greifen, beweist nicht, daß die Bedingung der Subjekt-Objekt-Ver-
mittlung nicht immer gegeben sei und also eines freien Gebers be-
dürfte; es kann auch daraus erklärt werden, daß dem Wirken dieser
Bedingung Hindernisse in den Weg treten können – so wie die phy-
sische Sonne immer und aus einer Notwendigkeit ihres Wesens her-
aus leuchtet, aber Wolken ihr Licht verhüllen können.

Die Argumentationslage ändert sich erst dann, wenn sich her-
ausstellt, daß der Befreiung des Subjekts aus seiner Selbstverfangen-
heit nicht nur äußere Hindernisse in den Weg treten können (was
unbestritten ist), sondern daß die gleiche Tätigkeit unserer Vernunft,
durch die allein wir subjektive Erlebnisse in Inhalte objektiv gültiger
Erfahrung transformieren können, eine Selbstgefährdung dieser Ver-
nunft erzeugt, der sie schließlich erliegt. Das »Licht«, das die Er-
kenntnis möglich macht, verbirgt sich dann nicht hinter irgendwel-
chen »Wolken«, sondern wird durch eben jene Tätigkeit des Subjekts,
in der allein es »aufleuchten« kann, zum Erlöschen gebracht. Oder
ohne die platonische Licht-Metapher gesprochen: Erst die der Ver-
nunft immanente Dialektik macht jene Kontingenz unserer Befrei-
ung aus Selbstbefangenheit klar, die die Frage nach der befreienden
Freiheit einer göttlich-personalen Wirkmacht entstehen läßt.

240 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Der Neuansatz der kantischen Transzendentalphilosophie
und die Kontingenz der menschlichen Erfahrungsfähigkeit

Thema der Transzendentalphilosophie, wie Kant sie verstanden hat,
ist die Freilegung der Bedingungen, von denen die Möglichkeit der
Erfahrung abhängt. Beruht, wie die Transzendentalphilosophie seit
Kant annimmt, die Möglichkeit der Erfahrung darauf, daß das Sub-
jekt fähig ist, durch die Formen der Anschauung und des Denkens
einen Kontext aufzubauen, innerhalb dessen alle Inhalte, auf die die-
se Akte sich beziehen, eine eindeutige Stelle finden, dann sind diese
Formen die Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung.

Den Ausgangspunkt, von dem aus innerhalb einer solchen Tran-
szendentalphilosophie die Frage nach Gottes Personalität philoso-
phisch auf neue Weise aufgeworfen werden kann, bildet die kantische
Entdeckung, daß die Vernunft unvermeidlich in jene Dialektik gerät,
in welcher sie an den Aufgaben, die sie sich stellt, zunächst notwen-
dig scheitert, und daß zur Aufhebung dieser Dialektik die Existenz
einer geeigneten Bedingung »postuliert« werden muß. Der für ein
personales Gottesverständnis entscheidende Schritt, den Kant durch
seine Argumentation getan hat, besteht darin, daß er durch seine
Lehre von der Vernunftdialektik entdeckt hat, daß die Vernunft an
ihren selbstgesetzten Aufgaben auch scheitern kann. In einer über
Kant hinausführenden Interpretation läßt sich sagen: Damit hat
Kant, ohne dies ausdrücklich anzumerken, die Kontingenz der
menschlichen Erfahrungsfähigkeit entdeckt. Diese Kontingenz aber
besteht nicht nur darin, daß man sich einen Zustand, in dem das
menschliche Subjekt noch nicht oder nicht mehr erfahrungsfähig ist,
widerspruchsfrei ausdenken könnte, sondern darin, daß diese Gren-
zen selber den Inhalt einer Erfahrung bilden: Wir stoßen bei dem
Versuch, Inhalte subjektiven Erlebens in Inhalte objektiv gültiger Er-
fahrung zu verwandeln, an solche Grenzen unserer Erfahrungsfähig-
keit, weil die Ideen der Vernunft, die uns bei diesem Versuch leiten,
angesichts der Strukturdifferenz der Erfahrungsweisen und Er-
fahrungswelten widersprüchlich werden.

Greift man die in der Philosophie geläufige Licht-Metapher
auch in diesem Zusammenhang auf, dann läßt sich sagen: Wir gera-
ten in eine Finsternis, in der sich uns nichts mehr zeigen kann; aber
diese Finsternis selbst macht den Inhalt eines Sehens aus. Wir erfas-
sen, daß sich uns nichts mehr zu fassen gibt, und daß der Grund dafür
nicht in einem äußeren Hindernis besteht, das unser Auge »ver-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 241

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hüllt«, sondern in der Selbsttätigkeit unserer eigenen Vernunft, die
die Widersprüche, an denen sie scheitert, auf eine für uns unver-
meidliche Weise selbst hervorbringt. Die Vernunftdialektik ist keine
Folge äußerer Gewalt, die unserem Anschauen und Denken angetan
wird, sondern ergibt sich aus unserer Selbstbestimmung und Eigen-
tätigkeit. Diese selbst erzeugt jene Dialektik, in welcher ihre Fähig-
keit verlorengeht, die verschiedenen »Welten« zur Ganzheit der »ei-
nen Welt«, die verschiedenen »Subjektivitätsweisen« zur Einheit des
Aktes »Ich denke« zu verknüpfen. Und aus dieser »Finsternis«, in der
dem erfahrenden Subjekt seine Welt und das eigene Ich gleicherma-
ßen versinkt, kann es sich nicht selber befreien. In einer an Kant an-
knüpfenden, aber über ihn hinausgehenden Interpretation kann man
deswegen sagen: Das Subjekt kann nicht durch eigene Anstrengung
dafür sorgen, daß ihm »über diesem Abgrund von Finsternis ein neu-
es Licht aufgeht«. Darauf, daß dies geschehen werde, richtet sich die
postulatorische Hoffnung und das in ihr implizierte Vertrauen.

Es ist diese Art von Kontingenz, die transzendentalphiloso-
phisch als Äußerung der Freiheit jenes Grundes verstanden werden
darf, der die Wiederherstellung unserer Erfahrungsfähigkeit im
Durchgang durch die Vernunftdialektik möglich macht. Und wenn
Kants Postulatenlehre zuletzt zu einer »Deduktion der Idee einer
Rechtfertigung aus Gnade« führt, dann wird der Zusammenhang
deutlich, der die Analyse der Vernunftdialektik und ihrer möglichen
Auflösung mit dem Begriff eines persönlichen Gottes verbindet. Nur
im Zusammenhang dieser postulatorischen Hoffnung wird Freiheit
und damit zugleich Personalität zu einem philosophischen Gottes-
prädikat.

Aber auch unter dieser Voraussetzung muß hinzugefügt wer-
den: Es ist eine offene Frage, ob eine solche transzendentalphiloso-
phische Reflexion zu einem angemessenen Verständnis dessen führt,
was im religiösen Kontext über Gottes Freiheit und Personalität ge-
sagt wird, vor allem über das göttliche »Erwählen« und »Verwerfen«
und über jene »Zuwendung des Angesichts«, durch die Gott es dem
Menschen möglich macht, zu ihm in jenes interpersonale Verhältnis
einzutreten, das sich vor allem in der Anrufung seines Namens aus-
drückt. Das »Aufgehen eines Lichtes über einem Abgrund von Fin-
sternis«, von dem auch philosophisch gesprochen werden kann, um
die Dialektik der Vernunft und ihre Aufhebung zu beschreiben, hat
im religiösen Zusammenhang diesen spezifischen Charakter einer
»Zuwendung des Angesichts«, die es dem Menschen gestattet, die

242 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quelle dieses Lichts beim Namen zu rufen. Darum ist »Personalität
Gottes« im religiösen Zusammenhang nicht nur ein philosophisches
Postulat, das die Wiederherstellung der menschlichen Erfahrungs-
fähigkeit im Durchgang durch ihre Selbstaufhebung einem freien
Subjekt zuschreibt, sondern der Inhalt einer besonderen Erfahrung.
In ihr gewinnt der Mensch die Gewißheit, sich der Zuwendung dieses
Angesichts auch dann anvertrauen zu können, wenn dieses sich ihm,
in gewissen Phasen seines Lebens oder der gemeinschaftlichen Ge-
schichte der religiösen Gemeinschaft, schmerzlich verbirgt. Auch
dann noch, in Phasen der Verborgenheit Gottes, bleibt er für den
Glaubenden anrufbar. »Laß aufleuchten dein Angesicht und wir sind
heil«9. Es ist also zu prüfen, ob dieses für die religiöse Erfahrung kon-
stitutive Moment verlorengeht, wenn der Begriff der Personalität
und Freiheit in einem transzendentalen Sinne verwendet und von
einem »postulierten Gott« ausgesagt wird.

Um diese Frage zu beantworten, ist folgender Hinweis hilfreich:
Bei Kant beruhte die Dialektik der Vernunft auf der Strukturver-
schiedenheit zweier Erfahrungsweisen, der wissenschaftlich-theo-
retischen Empirie und der sittlichen Erfahrung, und deswegen auf
der Strukturverschiedenheit zweier Erfahrungswelten, der »Natur«
als des Gesamtzusammenhangs aller Gegenstände der theoretischen
Erkenntnis und der »Welt der Zwecke« als des Gesamtzusammen-
hangs der intendierten Ergebnisse sittlichen Handelns. Diese Erfah-
rungsweisen und Erfahrungswelten galten als unveränderlich, und
infolgedessen wurde auch die Vernunftdialektik und ihre mögliche
Aufhebung so beschrieben, daß sie von keiner geschichtlichen Ver-
änderung betroffen seien. Dies wiederum hatte Folgen für die Weise,
wie die Bedingung für die Aufhebung dieser Dialektik bestimmt wur-
de. Sie ist, kantisch verstanden, immer schon wirksam geworden; der
von Kant postulierte Gott hat sowohl das Naturgesetz als auch das
Sittengesetz immer schon gegeben. Und er hat dies aus einer inneren
Notwendigkeit heraus getan. Denn in seiner Eigenschaft als uneinge-
schränkt vollkommenes Wesen konnte er uns nicht, als Gesetzgeber
des Sittengesetzes, vorschreiben, der »Beförderung« eines Zweckes
zu dienen, dessen Erreichung er, als Gesetzgeber des Naturgesetzes,
unmöglich macht. Gerade darauf, daß zum Begriff Gottes der Begriff
der höchsten Vollkommenheit gehört, beruhte es, daß die von Kant
postulierte Bedingung geeignet erschien, die Dialektik der Vernunft

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 243

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

9 Ps 80,4, 8 und 10.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufzuheben; und darauf, daß nur ein in jeder Hinsicht vollkommenes
Wesen die Vernunftdialektik aufheben kann, beruhte es, daß diese
Bedingung nach Kants Auffassung »Gott« genannt werden konnte.

Insoweit ist der Gottesbegriff, wie er in Kants Postulatenlehre
vorkommt, nicht von demjenigen verschieden, der auch in der klas-
sischen Metaphysik verwendet wird. Die so verstandene Postulaten-
lehre verändert nicht den Begriff Gottes, sondern gibt eine neue Be-
gründung für die Annahme seiner Existenz. Nun hat sich aber an
früherer Stelle gezeigt: Der metaphysische Begriff des »allervoll-
kommensten Wesens« ist nicht ohne zusätzliche Modifikationen auf
die spezifische Weise anwendbar, wie die Religion von Gottes »gut-
machender Güte« spricht (s. o. S. 114 ff. u. 183 ff.). Deshalb ist die pu-
re Tatsache, daß ein Begriff, z. B. der des »allervollkommensten We-
sens«, aus dem Kontext der klassischen Metaphysik in den einer
philosophischen Postulatenlehre übernommen wird, für sich genom-
men noch kein Rechtfertigungsgrund für die Behauptung, hier werde
von der gleichen Wirklichkeit gesprochen, die im religiösen Zusam-
menhang »Gott« heißt.

c) Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie,
die Geschichte der Anschauungs- und Denkformen
und die Krisen dieser Geschichte

Die Problemlage ändert sich erst dann, wenn die Strukturverschie-
denheit der Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten zwar als einer
der Gründe für das Auftreten der Vernunftdialektik gilt, aber nicht
als der einzige Grund. Auch innerhalb der einzelnen Erfahrungswei-
sen (z. B. der wissenschaftlichen Empirie oder der sittlichen Erfah-
rung) treten Inhalte auf, die sich den Formen des Anschauens und
Denkens nicht bruchlos einfügen, sondern das Subjekt nötigen, diese
Formen umzugestalten. Das Verhältnis zwischen diesen Formen und
den Inhalten der Erfahrung erweist sich als dialogisch, sodaß die For-
men das Erfassen von Inhalten möglich machen, die Inhalte aber
einen Anspruch des Wirklichen vernehmbar machen, der das Subjekt
nötigt, diese Formen zu verändern. Folglich beruht die Möglichkeit
der Erfahrung auf der Fähigkeit des Subjekts, in ein solches dialogi-
sches Verhältnis zur Wirklichkeit einzutreten und sich so einem An-
spruch des Wirklichen auszusetzen, der sich als das vorantreibende
Moment in einer Geschichte der Anschauungs- und Denkformen er-
weist.

244 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist aber diese Geschichte nicht frei von Krisen, in denen
sich die Fähigkeit des Subjekts zum Dialog mit dem Wirklichen und
seinem Anspruch als kontingent erweist: Es ist nicht apriori gewiß,
daß das menschliche Anschauen und Denken immer dann, wenn sei-
ne Formen durch den »je größeren« Anspruch des Wirklichen auf-
gebrochen werden, fähig sein wird, neue Formen zu entwickeln, die
es gestatten werden, alte und neue Inhalte in ein hermeneutisches
Wechselverhältnis zu bringen; nur wo dies gelingt, können alle In-
halte der Erfahrung sich gegenseitig auslegen; und nur so kann das
erkennende Subjekt der Identität des Gegenstands im Wechsel der
Weisen, wie er sich zeigt, gewiß sein. Angesichts dieser Kontingenz
der Fähigkeit zu jenem Dialog mit der Wirklichkeit, der »Erfahrung«
heißt, wird die transzendentalphilosophische Frage nach den Mög-
lichkeitsbedingungen der Erfahrung zu der Frage: Welches ist die Be-
dingung, von der es abhängt, ob das menschliche Anschauen und
Denken im Durchgang durch derartige Krisen seiner Geschichte zu
neuen Formen der Erfahrungsfähigkeit gelangen wird?

Diejenigen Krisen, von denen hier die Rede ist, ergeben sich
nicht nur aus der Strukturverschiedenheit unterschiedlicher Erfah-
rungsweisen, sondern treten auch innerhalb jeder einzelnen auf.
Und sie ergeben sich nicht aus dem »Wesen« des Ich, das sich in den
Schritten von »Position«, »Negation« und »Negation der Negation«
aufgrund eines ihm immanenten Gesetzes zu seiner Geschichte ent-
faltet, sondern aus konkreten Inhalten seiner Erfahrung, deren Ein-
treten nicht apriori deduziert werden kann. Und entsprechend ist die
Auflösung dieser Dialektik, wenn sie geschieht, ein Ereignis inner-
halb dieser Geschichte der Vernunft, das sich nicht aus Gründen als
notwendig ableiten läßt – auch nicht aus dem »Wesen« jenes Grun-
des, auf den die postulatorische Hoffnung sich richtet. Als Glied einer
Geschichte der Vernunft ist das Auftreten dieser Art von Vernunft-
dialektik ein kontingentes Ereignis; und von ihrer Auflösung gilt das
Gleiche. Es ist diese Kontingenz der auftretenden Dialektik und ihrer
ebenso kontingenten Auflösung, die auf eine Ursache verweist, die
nicht aus einer Notwendigkeit ihres Wesens heraus tätig wird, son-
dern aus ungenötigter Freiheit. Es ist diese die Vernunft befreiende,
sie vor unüberwindlicher Selbstverstrickung bewahrende oder die
schon geschehene Selbstverstrickung überwindende Freiheit, die da-
zu nötigt, den philosophisch »postulierten« Gott als Person zu den-
ken.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 245

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Der »postulierte Gott« –
Grund einer transzendentalen Hoffnung

Wie also in der Geschichte der Religion erst dann ein ausdrücklich
personales Gottesverständnis zustandekommt, wenn unter den Be-
deutungsmomenten der religiösen Erfahrung das historische Mo-
ment dominant wird, so ergibt sich auch in der Geschichte der Tran-
szendentalphilosophie erst dann ein personales Verständnis des
postulierten Gottes, wenn die transzendentale Reflexion sich mit
der historischen verbindet, indem die Vernunftdialektik und ihre
Auflösung als Glieder einer Geschichte verstanden werden, in der
göttliche und menschliche Freiheit sich zueinander verhalten. Und
wie in der Religion das Sprechen von Gott nur dann seinen spezifisch
religiösen Charakter wahrt, wenn der Sensus historicus der religiö-
sen Erfahrung im Sinne des Sensus anagogicus ausgelegt wird, so
kann der Grund der postulatorischen Hoffnung nur dann ein »Gott«
heißen, wenn die Postulate Ausdruck einer Hoffnung bleiben, die
sich auf jene Treue des Heiligen richtet, die allein der ebenso unvor-
hersehbaren wie zukunftsoffenen Geschichte der Vernunft ihre Kon-
tinuität zu sichern vermag.

Ein solches auf transzendentalphilosophische Weise entwickel-
tes Gottesverständnis leitet die Personalität Gottes nicht durch meta-
physische Argumentation aus dem Begriff seiner »höchsten Voll-
kommenheit« ab, sondern daraus, daß dieser Gott als der Grund und
Gegenstand einer Hoffnung begriffen wird, ohne die kein Akt der
Erfahrung zustandekäme: keine religiöse Erfahrung, aber auch keine
theoretische oder sittliche Erfahrung irgendwelcher Art. Denn diese
Hoffnung richtet sich darauf, daß die menschliche Vernunft, ohne die
keine Erfahrung zustandekommt, aus ihrer drohenden Selbstauf-
hebung befreit wird. Eine solche Hoffnung aber ist, von seiten des
Menschen, stets ein personaler Akt, durch den der Mensch sich je-
nem Grunde anvertraut, der ihn, im Durchgang durch seine radikale
Selbstbedrohung, zu seinen Akten des theoretischen und praktischen
Vernunftgebrauches fähig macht. Weil aber dieser personale Akt des
Hoffens sich seinerseits auf eine freie und ungenötigte Zuwendung
Gottes richtet, muß auch der Gott, auf den diese Hoffnung sich be-
zieht, als Person gedacht werden, von deren freier Entscheidung es
abhängt, ob der Mensch zum Vollzug seiner Personalität (wieder) be-
fähigt wird.

Aufgabe der Vernunftpostulate kann es daher nicht sein, den

246 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachweis zu versuchen, daß diejenige Bedingung, durch die das An-
schauen und Denken vor seiner drohenden Selbstaufhebung bewahrt
wird, notwendigerweise gegeben sei; dann würde jene Kontingenz
gerade beseitigt, die es zu deuten gilt. Wohl aber muß die Existenz
einer solchen Bedingungen »gefordert« (postuliert) werden, wenn
die Vernunft ihre Aufgabe, auch strukturverändernde Erfahrungs-
inhalte in einen veränderten Kontext aufzunehmen, nicht apriori
für unerfüllbar halten soll. Sie muß sich – hoffend, nicht schauend –
einer solchen Bedingung anvertrauen können, wenn sie auch nur den
Versuch unternehmen soll, dieser ihrer Aufgabe gerecht zu werden.
Jener Grund, der die Aufhebung der Vernunftdialektik möglich
macht und von dem daher in philosophischen Postulaten gesprochen
werden kann, muß als der Grund eines kontingenten Ereignisses ver-
standen werden, auf das eine in transzendentaler Hinsicht notwen-
dige Hoffnung sich richtet. Nun kann aber eine notwendig wirkende
Ursache nur notwendig eintretende Folgen verursachen; der adäqua-
te Grund eines kontingenten Ereignisses dagegen ist eine freie Tat.
Die in transzendentaler Hinsicht notwendige Hoffnung richtet sich
also auf das Subjekt einer freien Tat und also auf eine Person. Und
dies ist der zweite und entscheidende Rechtfertigungsgrund dafür,
diesen Gegenstand der Hoffnung im philosophischen Zusammen-
hang »Gott« zu nennen (vgl. o. S. 224 ff.). Denn auch der religiöse
Glaube, also jene von allem Schauen verschiedene Gewißheit, die
für den religiösen Akt charakteristisch ist, wird als ein »Feststehen
in dem, worauf man hofft« bezeichnet10.

Freilich wird hier nicht nur die Ähnlichkeit, sondern auch die
Differenz zwischen dem postulatorischen Vernunftglauben und dem
religiösen Glauben deutlich: Die Verläßlichkeit der Hoffnung, die
auch »in allen Bedrängnissen nicht zuschanden wird«, gründet sich
für den religiösen Glauben auf die Zusage Gottes, der sich »keiner
seiner Worte und Taten gereuen läßt«, auch wenn das Verhalten des
Menschen ihm dazu immer wieder zureichende Gründe gäbe11. Was
das Postulat als die notwendige Voraussetzung für die Wiederherstel-
lung der Fähigkeit zur Erfahrung »fordert«, ist so dem religiösen
Glauben aufgrund des »Sensus spei« der religiösen Erfahrung gewiß
geworden.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 247

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

10 Hebr. 1,11.
11 Vgl. den mit Noah geschlossenen Bund Gen. 8,21 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


e) Die Personalität des »postulierten Gottes« und der Sensus
historicus der religiösen Erfahrung

Der Begriff der »Personalität« Gottes, so hat sich gezeigt, ist in der
klassischen Metaphysik strittig. Und selbst dort, wo er im metaphy-
sischen Zusammenhang gebraucht wird, vor allem als Folgerung aus
dem Begriff des »allervollkommensten Wesens«, bleibt die Frage of-
fen, ob er geeignet ist, die spezifisch religiöse Bedeutung der Rede
von einem persönlichen Gott auszulegen. Im religiösen Zusammen-
hang nämlich, so ist deutlich geworden, geht ein personales Ver-
ständnis Gottes vor allem aus dem historischen Bedeutungsmoment
der religiösen Erfahrung hervor. Denn die religiöse Erfahrung ver-
weist den, der sie macht, auf charakteristische Weise auf seine Ge-
schichte und fügt diese seine persönliche Lebensgeschichte in die Ge-
schichte der religiösen Überlieferungsgemeinschaft ein.

In jeder einzelnen religiösen Erfahrung weiß sich der Mensch
vor eine Entscheidung gestellt, in der über sein Heil oder Unheil ent-
schieden wird, weil in der gegenwärtigen Begegnung mit dem Heili-
gen jene Entscheidung, die von diesem »im Anfang« gefällt worden
ist, in neuer, abbildhafter Gestalt wiederkehrt. Und indem der
Mensch in der religiösen Erfahrung zu einer Antwort gerufen wird,
in der er sich zugleich zu dem verhält, was im Anfang geschah,
kommt in dieser seiner Antwort auch die »ur-anfängliche« Zu-
wendung des Heiligen zur Welt auf neue Weise zur Sprache. Auf
diese Weise wird der, der diese Antwort gibt, zum eigenverantwort-
lichen Zeugen für die Wahrheit derjenigen Überlieferung, die von
diesen Ur-Anfängen spricht, vor allem für die Wahrheit der gottes-
dienstlichen Anamnese, die der je neuen Vergegenwärtigung dieser
Anfänge dient. Deshalb bleiben nicht nur jene Anfänge bleibend
denkwürdig, die den Inhalt der normativen Texte einer religiösen
Überlieferungsgemeinschaft und ihrer gottesdienstlichen Feier bil-
den, sondern, wenn auch in abgestuftem Maße, auch jene Erfahrun-
gen, durch die ein Hörer der überlieferten Botschaft zum Zeugen
ihrer Wahrheit geworden ist. In der Kette dieser Zeugen darf kein
Glied fehlen, auch nicht das Zeugnis der »Kleinen«, wenn spätere
Hörer nicht nur Informationen über Vergangenes erhalten, sondern
zugleich jene »Formatio Mentis« gewinnen sollen, die auch sie be-
fähigt, ihre eigenen Erfahrungen im Lichte der Überlieferung aus-
zulegen und so auch ihrerseits zu Zeugen der Wahrheit dieser Über-
lieferung zu werden.

248 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der »Sensus historicus« der religiösen Erfahrung enthält also
einen dreifachen Bezug: den Bezug zu den »Anfängen«, zu den je
neuen Erfahrungen immer neuer Individuen, die im Lichte dieser
Anfänge gedeutet werden und diese ihrerseits auf neue Weise ver-
ständlich machen, und zur Geschichte der religiösen Überlieferungs-
gemeinschaft. Es ist dieser dreifache Bezug zur Geschichte, der »das
Heilige«, dessen Zuwendung und Anspruch in der religiösen Erfah-
rung vernommen und beantwortet wird, als Subjekt eines Dialoges
verstehen läßt, den es mit dem Menschen durch seine individuelle
und gemeinschaftliche Geschichte hindurch führt. Und zugleich ge-
winnt jede Phase dieses Dialogs den Charakter einer Begegnung mit
dem Unbedingten, das in Freiheit über Heil und Unheil des Men-
schen entscheidet. Und als solches Subjekt eines Dialogs wird »das
Heilige« als Person erfahrbar und kann darum »Gott« genannt wer-
den (s. o. S. 125 ff. u. 172 ff.).

Es ist dieser Bezug zur Geschichte, der dem Gottesbegriff der
klassischen Metaphysik entweder ganz fehlt oder doch für diesen
Gottesbegriff nicht konstitutiv ist. Aber auch in der Transzendental-
philosophie Kants, die die drohende Selbstauflösung der Vernunft
beschreibt und die Bedingung zur Auflösung dieser Dialektik durch
Postulate benennt, kommt dieser Bezug zur Geschichte allenfalls in
Ansätzen zur Sprache, etwa dort, wo er von dem ungeschuldeten
»Urteilsspruch aus Gnade« spricht. Anknüpfend an verstreute Ein-
zeläußerungen dieser Art, die sich bei Kant finden, kann eine weiter-
entwickelte Transzendentalphilosophie zeigen: Die Dialektik der Ver-
nunft ergibt sich nicht nur aus ewigen Wesens-Sachverhalten (vor
allem aus der Strukturdifferenz und Interferenz zweier »Welten«,
der Welt der Gegenstände theoretischen Erkennens und der Welt
der Zwecke sittlichen Handelns). Vielmehr ergibt sie sich aus unver-
meidlichen Krisen jenes Vorgangs, den man als »Dialog mit der
Wirklichkeit« bezeichnen kann. Im Unterschied zu jeder dialekti-
schen Selbst-Explikation des Subjekts, die das jeweils begegnende
Fremde nur als Moment seiner eigenen Selbst-Realisierung zu Wort
kommen läßt, ist dieser Dialog in jeder seiner Phasen unvorherseh-
bar und zukunftsoffen. Hier spricht nicht das Subjekt sich selber aus,
sondern die begegnende Wirklichkeit ist es, die ihren Anspruch gel-
tend macht. Und unter diesem Anspruch erweist sich eine »Umge-
staltung zur Neuheit des Denkens« als nötig, ohne daß apriorische
Gründe dafür angegeben werden könnten, daß die je konkret gefor-
derte Umgestaltung auch möglich sei. Darauf beruhen die Krisen in

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 249

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Geschichte der Vernunft. Sowohl diese Krisen auch die immer
neuen Weisen ihrer Überwindung erweisen sich als kontingente Er-
eignisse innerhalb einer Geschichte, deren Verlauf nicht aus apriori-
schen Gründen deduziert werden kann. Deshalb muß auch die Bedin-
gung, die im Verlauf dieser Geschichte deren Krisen überwindbar
macht und die Möglichkeit jener Umgestaltung garantiert, die zur
Überwindung dieser Krisen notwendig ist, als freies Subjekt verstan-
den werden. Auf solche Weise gelangt eine weiterentwickelte Tran-
szendentalphilosophie dazu, die von ihr postulierte Bedingung für
die Aufhebung der Vernunftdialektik als Person zu verstehen und
deswegen als »Gott« zu bezeichnen.

f) Eine Bewährungsprobe beider Weisen des Sprechens von Gott

Erst wenn der Begriff der »Personalität Gottes« im Rahmen einer
weiterentwickelten Transzendentalphilosophie in der soeben be-
schriebenen Weise verstanden wird, ist der Bezug zur Geschichte
für diesen Gottesbegriff konstitutiv. Mit einem solchen Verständnis
der transzendenten Personalität Gottes aber ist zugleich ein Maßstab
gesetzt, an dem die religiöse Erfahrung sich bewähren muß. Denn
diese ist der Gefahr ausgesetzt, als bloße Abfolge außergewöhnlicher
Widerfahrnisse mißverstanden zu werden, deren Denkwürdigkeit
sich darin erschöpft, den gewohnten Gang des Dialogs mit der Wirk-
lichkeit bloß zu unterbrechen, statt ihm eine neue Wendung zu ge-
ben. Dann wird das religiöse Erzählen zu einer bloßen Ansammlung
von »Merkwürdigkeiten«, die man bezeugt, weil sie im Zeugen wie
im Hörer ein Bedürfnis befriedigen, das darauf gerichtet ist, aus dem
Alltäglichen auszubrechen. Aber sobald beide, unvermeidlicher-
weise, in den Alltag zurückkehren, bleiben diese »Stupenda« ohne
Belang.

Angesichts dieser Gefahr muß die religiöse Erfahrung sich da-
durch bewähren, daß sie auch der theoretischen und praktischen
Orientierung in der »profanen« Alltagswirklichkeit eine neue Ge-
stalt verleiht. Das kann nur geschehen, indem sie den, der diese Er-
fahrung macht, dessen überführt, daß er, ehe er diese Erfahrung
machte, »in Finsternis befangen«, d. h. in sich selber verschlossen
und zum Dialog mit dem Wirklichen und seinem stets überraschen-
den Anspruch unfähig gewesen ist und daß ihm in jener Begegnung
mit dem Heiligen, von der er erzählt, eine »Öffnung der Augen«
widerfahren ist. Die religiöse Erfahrung versteht sich selber nur

250 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann angemessen, wenn sie ihr »historisches« Bedeutungsmoment
darin entdeckt, daß das Subjekt durch ihren besonderen Inhalt auch
seiner Form nach verwandelt, zu einer »Umgestaltung zur Neuheit
des Denkens« fähig geworden ist. Diese Neuheit des Denkens aber
kann nicht auf den Augenblick dieser Erfahrung beschränkt bleiben,
sondern muß sich auch bei der Rückkehr in die Alltagswelt als Fä-
higkeit zu einer neuen Phase im Dialog mit dem Wirklichen bewäh-
ren. Oder kurz: Wenn der Gott, von dessen Gegenwärtigwerdung
der Zeuge der religiösen Erfahrung zu erzählen weiß, nicht zugleich
der Gott ist, der die Vernunft auch in ganz profanen Zusammenhän-
gen in ihrem Versuch, geordnete Kontexte ihrer gesamten Welt-
erfahrung aufzubauen, »zugleich richtet und rettet«, wenn er also
nicht jene transzendente, von allen Erfahrungsgegenständen ver-
schiedene Person ist, von der das philosophische Vernunftpostulat
spricht, dann ist er auch im religiösen Erzählzusammenhang nicht
der wahre Gott gewesen.

Freilich gilt auch das Umgekehrte: Auch die religiöse Erfahrung
kann dem transzendentalphilosophischen Postulat eines persönlichen
Gottes einen Maßstab für sein kritisches Selbstverständnis an die
Hand geben. Denn die »Forderung«, jene »Umwendung zur Neuheit
des Denkens«, die nötig ist, wenn die Vernunft zum Dialog mit dem
Wirklichen fähig bleiben soll, müsse auch möglich sein, und der »po-
stulierte Gott« sei diejenige Bedingung, die das solchermaßen Not-
wendige möglich mache, kann Anlaß zu einem Selbstmißverständnis
des philosophischen Postulates geben. Dann entsteht der Eindruck,
die jeweils geschehende Wiederherstellung der Vernunft aus ihrer
drohenden Selbstauflösung sei eine bloße Wiederholung des immer
Gleichen: Immer wieder gerät das Denken in jene Situationen, in de-
nen sein Versuch, Kontexte möglicher Erfahrung aufzubauen, zur
Selbstverstrickung wird, die dieses Denken unfähig macht, den neu-
artigen Anspruch des Wirklichen auf angemessene Weise zu beant-
worten. Immer wieder erweist dieser Anspruch des Wirklichen sich
von solcher Art, daß er ein auch der Form nach neues Anschauen und
Denken verlangt. Immer wieder bemerkt das Subjekt, daß seine Ver-
suche der Selbst-Erneuerung neue Formen der Selbst-Verstrickung
erzeugen und daß es daher einer Befreiung bedarf. Aber wenn diese
Befreiung dann wirklich geschieht und der befreienden Freiheit eines
postulierten Gottes zugeschrieben wird, kann das Subjekt meinen,
hier sei ihm nur zu wiederholtem Male widerfahren, was ihm aus
früheren, vergleichbaren Fällen schon bekannt ist. Dann mißversteht

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 251

Der Begriff des »pers�nlichen Gottes«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es das Ereignis dieser Umgestaltung als bloße Wiederherstellung des
»Status quo ante«; und die Geschichte der Vernunft, die in solchen
immer unvorhersehbaren Begegnungen mit der befreienden Freiheit
Gottes geschieht, gerät aus dem Blick. Damit aber geht zugleich der
Rechtfertigungsgrund dafür verloren, die Bedingung, die allein ge-
eignet ist, die Dialektik der Vernunft aufzulösen, als Person zu ver-
stehen. Denn es ist der Bezug zur Geschichte gewesen, der es gestat-
tet hat, den »postulierten Gott« als Person zu verstehen.

In kritischer Zuspitzung gesagt: Wenn der »postulierte Gott«
sich nicht zugleich als der Gott derjenigen Geschichte erweist, von
der der Zeuge der religiösen Erfahrung, aufgrund des Sensus histo-
ricus dieser Erfahrung, zu erzählen weiß, ist er auch im Zusammen-
hang einer philosophischen Postulatenlehre nicht der wahre Gott ge-
wesen.

Indem aber das Vernunftpostulat und die religiöse Erfahrung
auf solche Weise füreinander zur Bewährungsprobe werden, zeigt
sich, daß beide geeignet sind, sich gegenseitig zu einem besseren Ver-
ständnis ihrer selbst zu verhelfen und so in ein kritisch-hermeneuti-
sches Wechselverhältnis einzutreten.

5. Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, so hat sich ge-
zeigt, führt zu folgenden Ergebnissen: Die menschliche Erfahrungs-
fähigkeit ist kontingent. Diese Kontingenz tritt in gewissen Krisen
der Geschichte zutage, in denen die Vernunft sich selber aufzulösen
droht und damit die Erfahrungsfähigkeit zunächst verlorengeht.
Dann ist zur Wiederherstellung der Erfahrungsfähigkeit der freie
Akt einer Ursache nötig, die »ein Licht über einem Abgrund von Fin-
sternis aufgehen läßt«. Erst aufgrund dieser drei Ergebnisse einer
weiterentwickelten Transzendentalphilosophie erreicht das philo-
sophische Sprechen von einem postulierten Gott jene strukturelle
Verwandtschaft mit den Zeugnissen der religiösen Erfahrung, die
den Versuch gestattet, beide in ein hermeneutisches Wechselverhält-
nis zu bringen. Ein solches hermeneutisches Wechselverhältnis
schließt gegenseitige Kritik nicht aus. Gerade die radikalsten Formen
der Religionskritik, z. B. bei Feuerbach, Marx oder Freud, haben her-
meneutischen Charakter gehabt. Sie wollten die Religion dadurch
überwinden, daß sie ihr Wege zu einem angemessenen Verständnis

252 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer selbst aufzeigten12. Und umgekehrt hat die religiöse Philoso-
phiekritik sich nicht selten philosophischer Argumente bedient, um
so die »Anmaßungen der Philosophie« von innen her zu überwinden
(Beispiele eines solchen Verfahrens finden sich z. B. bei Kierkegaard).
Der philosophische Religionskritiker und der theologische Philo-
sophiekritiker stehen dann untereinander in einem hermeneutischen
Wettbewerb. Doch muß dieser hermeneutische Wettbewerb nicht
immer in der Absicht geführt werden, den Partner davon zu überzeu-
gen, daß seine Position im Ganzen auf einem Selbst-Mißverständnis
beruht, sodaß die Religion einerseits, die jeweils kritisierte Art der
Philosophie andererseits sich selber »aufhebt«, sobald sie sich selber
versteht. Das hermeneutische Wechselverhältnis zwischen Religion
und Philosophie kann auch dahin führen, daß beide ihre charakteri-
stische Eigenart behalten und dennoch durch ihren Dialog lernen,
sich besser zu verstehen als zuvor.

a) Das gemeinsame Thema der Auslegung:
Das »Aufgehen eines Lichts über einem Abgrund
von Finsternis«

Sich um ein solches »besseres Verstehen« zu bemühen, liegt zu-
nächst im Interesse dessen, der religiöse Erfahrungen gemacht hat.
Denn diese bereiten dem Verstehen spezifische Schwierigkeiten.
Zeugen religiöser Erfahrung pflegen zu betonen, daß die Begegnung
mit dem Heiligen zunächst ihre Augen »geblendet« habe, sodaß
nicht nur das Heilige selbst sich »dem menschlichen Hinblick ent-
zog«, sondern in seiner Übermacht das Verbum Mentis insgesamt
zum Verstummen brachte, sodaß auch die bisher vertraute Erfah-
rungswelt in diesem »blendenden Licht« versank. Erst in einem zwei-
ten Vorgang wurde dem Menschen »das Auge auf neue Weise geöff-
net«, sodaß er nicht nur das Heilige, dessen Gegenwart er erfahren
hatte, erkannte und zur doxologischen Antwort auf sein Erscheinen
fähig wurde, sondern auch die gesamte Erfahrungswelt »in neuem
Lichte sah«. Ist dieses »neue Licht« einmal aufgegangen, dann gibt
es keinen Bereich der menschlichen Erfahrungswelt, der in diesem
Lichte nicht auf neue Weise gesehen werden könnte. Ein heraus-
ragendes Beispiel dafür bietet jenes Bekenntnis der Seraphim, das

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 253

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

12 Vgl. R. Schaeffler, Die Kritik der Religion, in: Kern/Pottmeyer/Seckler, Handbuch
der Fundamentaltheologie Bd. I, 117–135.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Prophet Jesajah gehört hat. »Alle Lande sind voll von seiner [Got-
tes] Herrlichkeit«. Wem das Auge geöffnet worden ist, der wird fä-
hig, den Widerschein der göttlichen Herrlichkeit »auf dem Antlitz
aller Kreatur« wiederzuentdecken.

In beiderlei Hinsicht: als Erfahrung des zunächst »blendenden«
und erst dann »erleuchtenden« Lichtes, ist die religiöse Erfahrung
einerseits ein besonderes Widerfahrnis mit einem besonderen Inhalt
und hat andererseits universale Bedeutung, indem sie eine neue Wei-
se des Blicks auf die gesamte Erfahrungswelt entstehen ließ. So ent-
steht die Frage, wie diese Verflechtung von Partikularität des Inhalts
und Universalität seiner Bedeutung zu verstehen sei. Und diese Frage
ist nicht nur für den theoretischen Betrachter von Belang, sondern
für den Zeugen der religiösen Erfahrung selbst. Denn es wird sich
zeigen, daß die religiöse Erfahrung selbst in die Irre geleitet wird,
wenn eines dieser beiden Momente aus dem Blick gerät.

Auf diese Frage nun kann die philosophische Lehre von der Ver-
nunftdialektik und von ihrer Auflösung durch Postulate eine Ant-
wort geben. Sie kann einsichtig machen, wie es zu einer solchen »Fin-
sternis« kommt und wie es zu ihrer Überwindung durch ein
ereignishaft »aufleuchtendes Licht« kommen kann. Und diese Be-
schreibung der Vernunftdialektik und ihrer Auflösung durch Ver-
nunftpostulate kann zugleich dazu dienen, die speziell religiöse Er-
fahrung auszulegen, die diese Überwindung der »Finsternis« durch
ein »aufleuchtendes Licht« zu ihrem zentralen Inhalt hat.

Die religiöse Erfahrung ist, aus der Sicht des Philosophen, ein
Spezialfall aus der Klasse der »transzendentalen Erfahrungen«, d. h.
derjenigen, die die Bedingungen verändern, unter denen künftig Er-
fahrungen gemacht werden können. Liegen diese Bedingungen, nach
einer Einsicht Kants, in den Formen unseres Anschauens und Den-
kens, dann sind transzendentale Erfahrungen (und darunter auch die
religiösen) solche, die das Formgefüge (die »Struktur«) dieser Akte
verändern und damit den Anschauungsformen von Raum und Zeit,
den Kategorien (besonders der Substanz- und der Kausalkategorie)
und den Ideen (Zielvorstellungen von der Einheit des Ich und der
geordneten Ganzheit der Welt) eine neue Bedeutung verleihen. Das
aber geschieht dadurch, daß innerhalb der bestehenden Erfahrungs-
welt Inhalte auftreten, an denen die Struktur dieser Erfahrungswelt
zunächst zerbricht. Dann entsteht jene »Finsternis«, in der alles An-
schauen und Denken nur noch die eigene Unfähigkeit zum Sehen
»sieht«, die eigene Unfähigkeit zum Begreifen »begreift«. Erst in

254 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem zweiten Vorgang können diese Formen des Anschauens und
Begreifens auf veränderte Weise neu entstehen. Dann »geht uns ein
neues Licht über dem Abgrund von Finsternis auf«.

All dies trifft auf die religiöse Erfahrung in ausgezeichnetem
Maße zu. Darum ist auch die Licht-Metapher nicht nur bei den Ver-
tretern der philosophischen Erkenntnistheorie, sondern auch und vor
allem in der Sprache der Religion geläufig und wird dort auf eine
spezifische Weise verwendet. Sie bezeichnet dort ein spezifisches
Moment der religiösen Erfahrung. »Du, Herr, läßt meine Leuchte
[mein Augenlicht] erstrahlen; Du machst meine Finsternis hell«13.
Und auch in solchen Zusammenhängen ist nicht nur gemeint, daß
dieser oder jener bestimmte Inhalt sich dem Auge des Menschen zu-
nächst verbirgt und ihm sodann offenbargemacht wird, sondern daß
seine »Leuchte« selber verfinstert wurde, sodaß gar nichts mehr in
ihrem »Lichte« erscheinen konnte, und daß durch Gottes ungeschul-
dete Zuwendung dieses Licht des Auges selber hell und zum Sehen
fähig wird. Die philosophische Rede von der Dialektik der Vernunft,
in der die Fähigkeit zur Erfahrung verlorengeht, und von der Auf-
lösung dieser Dialektik durch Postulate der Hoffnung erweist sich so
als geeignet, auch die spezifisch religiöse Rede von Gottes freier Zu-
wendung auszulegen. Denn diese transzendentalphilosophische Re-
flexion kann deutlich machen: Jene »Verfinsterung des geistigen
Auges«, in die der Mensch nicht durch äußere Gewalt gerät, die viel-
mehr aus der Eigentätigkeit seines Anschauens und Denkens selber
hervorgeht, betrifft nicht nur das besondere Gegenstandsfeld eines
speziell »religiösen Sehens«, sondern seine Erfahrungsfähigkeit als
ganze. Und jenes »Aufleuchten des Lichts über einem Abgrund von
Finsternis«, von dem die Zeugnisse der religiösen Erfahrung spre-
chen, gibt dem Menschen nicht nur die Fähigkeit zu speziell religiö-
sen Erfahrungen zurück, sondern stellt das menschliche Anschauen
und Denken als ganzes und in all seinen Tätigkeitsbereichen aus die-
ser seiner drohenden Selbstauflösung wieder her. Diese Wiederher-
stellung aber kann vom Menschen weder erzwungen noch aus Prin-
zipien abgeleitet, sondern nur erhofft werden und ist dort, wo sie
geschieht, der Inhalt einer kontingenten Erfahrung. So kann die
transzendentale Reflexion die universale Bedeutung der religiösen
Erfahrung deutlich machen und zeigen, daß die Zuwendung Gottes,
die den Inhalt dieser religiösen Erfahrung ausmacht, über das Ganze

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 255

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

13 Ps 18,29.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unserer Fähigkeit entscheidet, irgendetwas zum Gegenstand unserer
Erfahrung zu machen.

b) Krisen in der Geschichte des religiösen Bewußtseins

Nun tritt das Problem, wie das Verhältnis von partikulärem Inhalt
und universaler Bedeutung zu bestimmen sei, auf dem Felde der re-
ligiösen Erfahrung in zwei verschiedenen Gestalten auf. Es gibt einer-
seits jene Erfahrungen, in denen »mit einem Schlage« eine »alte
Welt« versinkt und eine »neue Welt« sich öffnet. Wer eine solche
Erfahrung gemacht hat, kann ausrufen: »Ich vergesse, was hinter
mir liegt, und strecke mich aus nach dem, was vor mir liegt«14. Die
Dialektik der religiösen Erfahrung, »blendendes« und »erleuchten-
des« Licht zugleich zu sein, erscheint dann ein für allemal zugunsten
des »erleuchtenden Lichtes« überwunden. Es gibt aber auch andere,
unscheinbarere, aber nicht weniger strukturverändernde Erfahrun-
gen, die innerhalb der Geschichte der »Bekehrten«, die schon »zur
Neuheit des Denkens umgestaltet« sind, auftreten. Hier nämlich
werden Inhalte erfahren, die gerade dann, wenn sie als Abbild- und
Gegenwartsgestalten der heiligen Ur-Ereignisse gedeutet werden, als
Skandal erscheinen (die »Ehre des Namens antasten«). Gerade das
religiös Notwendige, die Wiedererkennung des Urbilds in seinen Ab-
bildern, erscheint dann als das religiös Unmögliche. Denn es er-
scheint frevelhaft, derartige Inhalte des religiösen Erlebens den hei-
ligen Ursprüngen als ihre Abbildgestalten zuzuschreiben. (Ein
Beispiel dafür bieten die Bürgerkriege im antiken Rom, die es als An-
griff auf die Ehre der Götter erscheinen ließen, die gegenwärtige Ge-
stalt der Civitas Romana als Abbild- und Gegenwartsgestalt der von
Romulus und den Dioskuren im Auftrag des Jupiter gewirkten Stadt-
gründung zu begreifen.) Aus solchen Erfahrungen ergeben sich Kri-
sen in der Überlieferungsgeschichte einer Religion, die dazu führen,
daß die geordnete Ganzheit der religiösen Erfahrungswelt zerbricht
und damit auch die »Einung des Herzens« angesichts solcher Ereig-
nisse nicht mehr gelingt15.

Nun gibt es einen vermeintlichen Ausweg aus solchen Krisen,
der sich jedoch alsbald als eine »Rettung zum Tode« erweist. Um sich

256 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

14 Phil. 3,13.
15 Vgl. R. Schaeffler, Religionsimmanente Gründe für religionshistorische Krisen, in:
H. Zinser [Hrsg.] Der Untergang von Religionen, Berlin 1986, 243–261.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen Erfahrungen des »Skandalösen« zu sichern, an denen die Ein-
heit der religiösen Erfahrungswelt zerbricht, kann der religiöse
Mensch geneigt sein, seine Gottesbeziehung so zu verstehen, daß
sie von keiner möglichen Erfahrung bedroht werden kann. Die ein-
mal in Erfahrungen der »Erleuchtung« entdeckte, von den »berufe-
nen Offenbarungszeugen« in normativen Texten festgehaltene und
von der Überlieferungsgemeinschaft als normativ anerkannte Mani-
festation der Gottheit gilt dann, im religiösen Kontext, als das »allein
Wahre«. Alle Erfahrungen, die dieser Wahrheit entgegenstehen
könnten, werden dann einer »säkularen Welt« zugerechnet, die nicht
mehr, als das »Pro-Fanum«, dem Heiligen zugeordnet, sondern reli-
giös belanglos ist. Dann freilich entfernen sich die normativ bezeugte
religiöse und die allen Menschen zugängliche säkulare Erfahrung so
weit voneinander, daß von vorne herein darauf verzichtet werden
muß, sie in ein Verhältnis gegenseitiger Auslegung zu bringen.
Während spezifisch religiöse Erfahrungen noch auf die heiligen Ur-
sprünge verweisen, können die Erfahrungen des Alltags nicht mehr
im Lichte der Erinnerung an diese Ursprünge gedeutet werden und
tragen ihrerseits nichts mehr zum Verständnis dieser Ursprünge bei.
Dann freilich wird die religiöse Welt zu einer »Sonderwelt« neben
anderen »Welten«, und die religiöse Weise, den Akt »Ich denke« zu
vollziehen, wird zu einer Sondergestalt der Subjektivität neben ande-
ren.

Auch diesen drohenden Bedeutungsverlust der religiösen Erfah-
rung vermag die transzendentale Reflexion zu deuten. Sie erinnert
den, der Krisen der genannten Art durchlebt hat, daran, daß die Dif-
ferenz zwischen objektiv maßgeblicher Wahrheit und bloß subjekti-
ver Überzeugung verlorengeht, wenn er sich der Aufgabe verweigert,
alle Inhalte der Erfahrung in der allumfassenden Ganzheit der Welt
zu verorten, alle Akte des Anschauens und Denkens in die wider-
spruchsfreie Einheit eines einzigen Aktes »Ich denke« einzubezie-
hen. Religiöse Überlieferungen können auch dann noch fortbeste-
hen; aber sie bezahlen diesen ihren Fortbestand durch den Verzicht
auf den Geltungsanspruch, den sie bisher erheben konnten: den An-
spruch, von derjenigen Alternative zusprechen, an der sich Heil und
Unheil der Welt und des menschlichen Lebens im Ganzen entschei-
den. Mit diesem Verzicht aber hören sie, oft unbemerkt, auf, im spe-
zifisch religiösen Sinne »wahr« zu sein, und werden zur subjektiven
Befriedigung subjektiver, für religiös gehaltener psychischer Bedürf-
nisse. Durch solche Erfahrungen geht, oft nicht einmal bemerkt, das

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 257

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Licht« verloren, in dem der religiöse Mensch bisher die Erfahrungs-
welt als ganze gesehen hat; und es erscheint fraglich, unter welchen
Bedingungen er nun noch auf ein »neues Licht« hoffen darf.

Auch derartige Krisen innerhalb der individuellen oder gemein-
schaftlichen Geschichte des religiösen Erfahrens können durch die
Lehre von der Vernunft-Dialektik gedeutet werden. Denn diese Leh-
re ist stets zunächst von kritischem Gebrauch, auch und vor allem
gegenüber dem religiösen Bewußtsein, wenn dieses einen Anspruch
auf »abschließendes Bescheidwissen in göttlichen Dingen« erhebt.
Gegenüber einer solchen »religiösen Wissens-Anmaßung« macht
die Lehre von der Vernunftdialektik geltend: Die Bedingung, die Er-
fahrung möglich macht, läßt sich nicht widerspruchsfrei in einen Ge-
genstand verwandeln, von dem wir ein Wissen beanspruchen könn-
ten; Begriffe, die wir von dieser Bedingung unvermeidlicherweise
bilden, werden immer wieder in Widersprüche führen und sich darin
aufzulösen drohen, wenn wir sie als Begriffe von einem möglichen
Gegenstand zu gebrauchen versuchen, statt sie als Hinweise auf den
Grund einer in transzendentaler Hinsicht notwendigen Hoffnung zu
begreifen. Auch und gerade die Postulate, durch die wir die Dialektik
der Vernunft auflösen, verschaffen uns kein solches Wissen, schlie-
ßen auch keine »Lücken« in unserem Wissen, sondern benennen den
Grund derjenigen Hoffnung, die notwendig ist, wenn die Vernunft
nicht an der Erfüllbarkeit ihrer Aufgaben verzweifeln soll.

Dies gilt nun in ausgezeichnetem Maße auch von jener Gewiß-
heit, die durch die religiöse Erfahrung begründet wird. Sie ist nicht
die Gewißheit eines Wissens, das gegen alle Krisen der Geschichte
geschützt wäre, sondern die Gewißheit einer Hoffnung, die sich in
der Erfahrung derartiger Krisen bewährt. Nicht durch den Rückzug
in eine »religiöse Sonderwelt« lassen darum derartige Krisen sich
überwinden, sondern nur dadurch, daß »Bedrängnis« die »Bewäh-
rung« jener Hoffnung bewirkt, die »nicht zuschanden werden läßt«.
Denn wie alle Erfahrungsweisen, so ist auch die religiöse auf unver-
meidliche Weise dadurch bedroht, daß die Ideen der »Welt« und des
»Ich denke« widersprüchlich werden und in diesem Widerspruch ihre
regulative Kraft verlieren. Dies geschieht einerseits innerhalb der re-
ligiösen Erfahrungswelt selbst, sofern dort Inhalte auftreten, die ge-
rade in einer religiös gedeuteten Welt als »Skandal« erscheinen, an-
dererseits »an den Grenzen der religiösen Erfahrungswelt«, sofern
diese den Bezug zur »profanen« aber keineswegs »säkularen« All-
tagswelt verliert. Sofern Religionen in derartigen Krisen nicht unter-

258 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehen, können sie die Wiederherstellung der Fähigkeit zum Aufbau
einer (nun neu gestalteten) Welt religiöser Erfahrung und der Fähig-
keit zur Wiedergewinnung einer (nun neu verstandenen) individuel-
len und gemeinschaftlichen Identität nicht der eigenen Leistung und
»Weisheit« der Überlieferungsgenossen zuschreiben, sondern nur,
als ein kontingentes Ereignis, auf eine neue, freie Zuwendung des
Heiligen zurückführen. (»Daß es nicht ganz mit uns aus ist, das ist
des Herren Gnade«.) Und die fromme Gewißheit, daß diese freie Zu-
wendung sich auch in kommenden Krisensituationen wiederholen
wird, hat nicht den Charakter eines deduzierbaren Wissens, sondern
den einer Hoffnung. Auch im speziell religiösen Zusammenhang,
und in ihm besonders deutlich, geht aus solchen Erfahrungen die Ge-
wißheit, daß die Aufgaben der Vernunft auch im Durchgang durch
derartige Krisen erfüllbar bleiben werden, in veränderter Gestalt her-
vor: in der Gestalt von Postulaten der Hoffnung. Daß es auch künftig
möglich bleiben wird, das Heilige in den Inhalten der Erfahrung wie-
derzuerkennen und »beim Namen zu rufen«, ist Inhalt einer Hoff-
nung und spricht sich in Bekenntnissen zum Grund dieser Hoffnung
aus, z. B. in der Formulierung: »Seine Barmherzigkeit hat noch kein
Ende, sondern neu wird sie mit jedem neuen Morgen. Denn seine
Treue ist groß«16.

Auf solche Weise legt das philosophische Postulat, das von der
»von innen heraus« bedrohten und auf kontingente, nicht dem Wis-
sen sondern nur der Hoffnung zugänglichen Weise wiederhergestell-
ten menschlichen Erfahrungsfähigkeit spricht, die religiöse Erfah-
rung aus. Und in der Kraft dieser Auslegung macht sie auch den
Zusammenhang zwischen partikulärem Inhalt und universaler Be-
deutung der religiösen Erfahrung verständlich. Denn sie erinnert
den, der religiöse Erfahrungen macht oder Zeugnisse solcher Erfah-
rungen weitergibt, daran, daß der Inhalt seiner speziellen Erfahrung
zugleich jene göttliche Wirklichkeit offenbar macht, die die Bedin-
gung jeder Erfahrung ist. Die Wirklichkeit Gottes, die nur in der re-
ligiösen Erfahrung originär gegeben ist, wird nur angemessen ver-
standen, wenn sie zugleich als der Grund jener Hoffnung begriffen
wird, die nicht nur die speziell religiöse Erfahrung bestimmt, sondern
jede Art von Erfahrung möglich macht. Von diesem Hoffnungsgrund
aber spricht das philosophische Postulat.

Entsprechend aber ist auch der Inhalt des philosophischen Po-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 259

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

16 Klagel. 3,22 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stulats nur angemessen verstanden, wenn eingesehen wird, daß der
Zeuge der religiösen Erfahrung, die der Philosoph als solcher nicht
selber macht, von der gleichen Wirklichkeit spricht, auf die die phi-
losophischen Postulate sich richten. Denn wenn der Gott, von dem
philosophisch gesprochen werden kann, als Grund einer in transzen-
dentalphilosophischer Hinsicht notwendigen Hoffnung verstanden
werden muß, dann ist deutlich: Die Erfüllung einer solchen Hoff-
nung kann nicht apriori deduziert werden, sondern muß, als kontin-
gentes Ereignis, den Inhalt einer Erfahrung bilden. Und diese Erfah-
rung ist es, von der die Zeugnisse religiöser Überlieferungen
sprechen.

c) Hermeneutische Möglichkeiten einer weiterentwickelten
Transzendentalphilosophie

Freilich bedarf es, wenn eine solche Auslegung der religiösen Erfah-
rung möglich werden soll, dazu jener Weiterentwicklung der Tran-
szendentalphilosophie, die sowohl den drohenden Zerfall von Ich
und Welt in der Dialektik der Vernunft als auch ihre verwandelte
Wiederherstellung durch Postulate der Hoffnung als kontingente,
geschichtliche Ereignisse versteht. Denn erst eine auf solche Weise
weiterentwickelte Transzendentalphilosophie kann einsichtig ma-
chen, worauf es beruht, daß die speziell religiöse Erfahrung den An-
spruch erheben kann, zugleich das Ganze der Erfahrungswelt aus-
zulegen und so dem menschlichen Subjekt zu einem angemessenen
Verständnis seiner selbst zu verhelfen. Denn die philosophische Re-
flexion auf die Möglichkeitsbedingungen jeder Erfahrung kann zei-
gen, daß die Überwindung der drohenden Selbstauflösung der Ver-
nunft selbst dann, wenn die »postulierte« Bedingung existiert, nicht
notwendig geschieht, sondern ein kontingentes Ereignis darstellt.
Dann aber muß, angesichts der Kontingenz menschlicher Erfah-
rungsfähigkeit, jede gelingende Erfahrung auf die freie Zuwendung
ihres Möglichkeitsgrundes zurückgeführt werden. Und in dieser frei-
en Zuwendung erweist sich die postulierte Bedingung, von der die
Wiederherstellung der menschlichen Erfahrungsfähigkeit erhofft
werden kann, als Person. Die Selbstgesetzgebung der Vernunft (nicht
nur in ihrem praktischen, sondern auch in ihrem theoretischen Ge-
brauch), die zum Aufbau eines geordneten Kontextes möglicher Er-
fahrung notwendig ist, wird so als die Erscheinungsgestalt einer gött-
lichen Gesetzgebung verstanden. In diesem Sinne hat schon Kant die

260 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sittliche Autonomie der Vernunft als Erscheinungsgestalt der gött-
lichen Gesetzgebung verstanden und konnte deshalb die Pflichten,
die die Vernunft uns vorschreibt, zugleich als göttliche Gebote ver-
stehen. Aber deutlicher als bei Kant treten in einer weiterentwickel-
ten Transzendentalphilosophie zwei Momente hervor: Die Dialektik
der Vernunft ist nicht auf die Erfahrung sittlicher Pflicht beschränkt,
sofern in der Kollision zwischen den Bedingungen für die Reinheit
der Gesinnung und für die Wirksamkeit der Tat der Begriff der
Pflicht sich aufzulösen droht; sie betrifft alle Erfahrungsarten, die je
auf ihre Art von der Interferenz strukturverschiedener Erfahrungs-
welten betroffen sind. Und die Auflösung dieser Dialektik kann nur
von einer Bedingung erhofft werden, die in freier Zuwendung die
menschliche Vernunft aus ihrer drohenden Selbstauflösung wieder-
herstellt und sich dadurch als Person erweist. Die so mit transzenden-
taler Notwendigkeit vorausgesetzte (»postulierte«), frei von aller
metaphysischen oder moralischen Notwendigkeit handelnde oberste
Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung ist es, die im transzenden-
talphilosophischen Sinne »Gott« genannt wird.

Von diesem Ansatz aus ist es möglich, das Sprechen von Gott als
Ausdruck einer postulatorischen Hoffnung zu begreifen, die sich
auch jenen Erfahrungen aussetzen kann, in denen die menschliche
Erfahrungsfähigkeit als ganze an ihre Grenze stößt und sich so als
kontingent erweist. Nur in der Kraft dieser Hoffnung bleibt das Sub-
jekt auch angesichts solcher Erfahrungen dessen gewiß, daß es ihm
auch künftig möglich sein wird, neue Kontexte aufzubauen, inner-
halb derer es die Fülle seiner Erlebnisse als Inhalte objektiv gültiger
Erfahrung lesen kann.

Erst eine so weiterentwickelte Postulatenlehre gewinnt jenen
Bezug zur Geschichte, der auch für den Sensus historicus der religiö-
sen Erfahrung charakteristisch ist (s. o. S. 246 ff.). Und sie kann, im
Lichte der postulatorischen Hoffnung, auch die übrigen Bedeutungs-
momente der religiösen Erfahrung auslegen: ihren Sensus allegori-
cus, anagogicus und tropologicus.

Was es hier auszulegen gilt, ist die besondere Bedeutung, die
diese drei Momente jeder Erfahrung im speziell religiösen Kontext
gewinnen: Jedes von ihnen trägt auf seine Weise dazu bei, ein
»Standgewinnen in dem, worauf man hofft«17 möglich zu machen,
und verweist deshalb den, der diese Erfahrung macht, in seine zu-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 261

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

17 Hebr. 1,11.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kunftsoffene Geschichte hinein. Das allegorische Bedeutungs-
moment der religiösen Erfahrung zeigt an, daß der, der diese Erfah-
rung macht, sich auf diese Geschichte einlassen muß, um der »je grö-
ßeren« Wahrheit, die sich ihm gezeigt hat, auf der Spur zu bleiben.
Das anagogische Bedeutungsmoment macht ihn dessen gewiß, daß er
sich dieser Geschichte anvertrauen kann, weil jede seiner Erfahrun-
gen ihn einen Weg finden läßt, der »nach oben führt« (an-agei). Das
tropologische Bedeutungsmoment zeigt ihm an, welche »Umwen-
dung der ganzen Seele« von ihm verlangt ist, wenn er diesen Weg
nicht verlieren soll. So ist auch in dem allegorischen, anagogischen
und tropologischen Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung je-
ner Bezug zur Geschichte impliziert, der in ihrem historischen Be-
deutungsmoment ausdrücklich hervortritt.

Die transzendentale Reflexion auf die Dialektik der Vernunft
und ihre Aufhebung durch Postulate der Hoffnung legt diese speziell
religiöse Weise der Erfahrung dadurch aus, daß sie zeigt: Ein derarti-
ges vertrauensvolles Unterwegssein ist notwendig, wenn nicht nur
die speziell religiöse Erfahrung, sondern Erfahrung überhaupt gelin-
gen soll. Die speziell religiöse Erfahrung aber macht den Menschen
dessen gewiß, daß ein solches vertrauensvolles Unterwegssein mög-
lich ist und verantwortet werden kann, weil der Grund, auf den dieses
Vertrauen sich stellen kann, sich dem Menschen in dieser Erfahrung
gezeigt hat.

Für das Verhältnis zwischen dem »postulierten« und dem auf-
grund religiöser Erfahrung bezeugten Gott läßt sich daraus die Fol-
gerung ziehen: Die Möglichkeit, die religiöse Erfahrung durch tran-
szendentale Reflexion auszulegen, beruht auf der Entdeckung, daß
die menschliche Erfahrungsfähigkeit kontingent ist und so auf die
Freiheit dessen verweist, der diese bedrohte Erfahrungsfähigkeit wie-
derherzustellen vermag. Diese Kontingenz der menschlichen Erfah-
rungsfähigkeit und die ihr korrelierende Freiheit der Bedingung, die
die Vernunft aus ihrer drohenden Selbstauflösung befreien kann,
sind genuine Themen der Transzendentalphilosophie. Aber indem
die Transzendentalphilosophie diese Themen behandelt, spricht sie
zugleich von der gleichen Wirklichkeit, die sich dem Menschen in
der religiösen Erfahrung zeigt. Und sie spricht nicht nur vom glei-
chen Gegenstand, sondern macht über ihn Aussagen, durch die sie
sich als fähig erweist, die religiöse Erfahrung auszulegen und den,
der diese Erfahrung gemacht hat, an die universale Bedeutung des-
sen zu erinnern, was ihm in dieser speziellen Erfahrung begegnet ist.

262 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem die transzendentale Reflexion sich zu einer solchen Aus-
legung der religiösen Erfahrung fähig erweist, gewinnt sie einen
dritten Rechtfertigungsgrund dafür, die von ihr postulierte Wirklich-
keit mit dem religiösen Namen »Gott« zu benennen (vgl. o. S. 236 ff.
u. 250 f.).

Daraus ergibt sich zugleich eine Deutung der soeben beschriebe-
nen Ausfallserscheinungen: Der Ausfall oder die Marginalisierung
des historischen Bedeutungsmoments kann darauf zurückgeführt
werden, daß vielen religiösen Menschen jene Vernunftdialektik ver-
borgen bleibt, die nach einer Auflösung durch Postulate der Hoff-
nung verlangt. Dann bemerken diese Menschen zwar, daß auch und
gerade die religiöse Erfahrung der menschlichen Vernunft Aufgaben
stellt und daß diese Aufgaben erfüllt werden müssen, wenn der, der
diese Erfahrung macht, fähig werden soll, zu begreifen, was sich ihm
in dieser Erfahrung gezeigt hat und so nicht nur anderen, sondern
vor allem sich selbst »Rechenschaft zu geben von der Hoffnung, die
in ihm ist«18. Aber es entgeht ihnen, daß auch der besondere Inhalt
der religiösen Hoffnung ein Verständnis der Welt im Ganzen ein-
schließt, die »der Vergeblichkeit unterworfen ist« und aus dieser
nur auf Hoffnung hin befreit werden kann. Von dieser Hoffnung,
ohne die kein Inhalt unserer Erfahrung seine Orientierungskraft
und Maßgeblichkeit wahren kann, weil nur diese Hoffnung die Ver-
nunft und mit ihr alles, was sich ihr zeigt, vor Selbstauflösung be-
wahrt, sprechen die Postulate der Vernunft. Und so bieten diese Po-
stulate den Ansatz, von dem aus es erst möglich wird, auch von der
religiösen Hoffnung Rechenschaft zu geben.

Freilich ist ein solches Verständnis der Welt und mit ihr ein Ver-
ständnis Gottes als des allein zureichenden personalen Grundes un-
serer Hoffnung nicht erst aus der Reflexion der Philosophen her-
vorgegangen. Gewiß konnte die Transzendentalphilosophie die
Notwendigkeit, die Dialektik der Vernunft durch Postulate der Hoff-
nung aufzulösen, aus transzendentalphilosophischen Gründen aprio-
ri herleiten; und eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie
konnte zugleich die besondere Bedeutung des Sensus historicus jeder,
auch der religiösen Erfahrung aus transzendentalphilosophischen
Gründen deutlich machen. Aber längst vor der Entstehung einer
Transzendentalphilosophie hat sich ein betont historisches Verständ-
nis des Verhältnisses zwischen Gott und den Menschen daraus erge-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 263

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

18 1 Petr 3,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, daß in einer bestimmten Überlieferungsgemeinschaft auf exem-
plarische Weise historische Erfahrungen gemacht und die Zeugnisse
dieser Erfahrung weitergegeben werden. In der religiösen Erfahrung
selbst mußte also deren historisches Bedeutungsmoment auf beson-
dere Weise hervorgetreten sein, ehe es auch in der philosophischen
Deutung dieser Erfahrung eine Schlüsselstellung einnehmen konnte.
Das ist offensichtlich nicht in allen religiösen Überlieferungsgemein-
schaften der Fall gewesen.

Daraus ergibt sich die Antwort auf die an früherer Stelle auf-
geworfene Frage, ob die hier vorgetragene Theorie, die die Margina-
lisierung des historischen Bedeutungsmoments für die unterschied-
lichsten Fehlgestaltungen der religiösen Erfahrung verantwortlich
macht, eine philosophisch unbegründete Option für die christliche
Botschaft voraussetze: Für diese Option ist im hier vorgetragenen
Gedankengang die rein transzendentalphilosophische Überlegung
maßgeblich, daß die Dialektik der Vernunft nur durch Postulate der
Hoffnung aufgelöst werden kann und daß diese postulatorische Hoff-
nung, weil sie sich auf eine in freier Personalität wirkende Bedingung
gründet, den Menschen in eine zukunftsoffene Geschichte hineinver-
weist. Das schließt nicht aus sondern ein, daß die jüdisch-christliche
Überlieferung wesentlich dazu beigetragen hat, daß auch Philo-
sophen auf die Bedeutung der Geschichte für die Entstehung und
Veränderung der Formen des Anschauens und Denkens, auf die Kri-
sen der Geschichte und die Tatsache aufmerksam geworden sind, daß
diese Krisen sich zwar aus der Eigengesetzlichkeit der Vernunft erge-
ben, daß aber ihre Überwindung sich nicht aus dieser Eigengesetz-
lichkeit deduzieren läßt, sondern als ein kontingentes Ereignis er-
hofft werden muß.

Darauf beruht es, daß eine bestimmte Tradition, die jüdisch-
christliche, für die philosophische Theorie der religiösen Erfahrung,
ja der Erfahrung überhaupt, allgemeine Bedeutung gewinnt. Diese
Bedeutung besteht nicht darin, daß die philosophische Reflexion sich
unkritisch jene »Forma Mentis« zueigen macht, in die die Mitglieder
dieser besonderen Traditionsgemeinschaft sich eingeübt hat. Zwar ist
es gewiß kein Zufall, daß die philosophische Theorie der Erfahrung in
einem christlich geprägten Kulturkreis entstanden ist. Aber der
Rückgriff auf die besonderen Inhalte dieser Überlieferung gehört in
den psychologischen Zusammenhang der Entdeckung, nicht in den
logischen Zusammenhang der Begründung transzendentalphiloso-
phischer Einsichten. Ist nämlich unter den besonderen Bedingungen

264 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer jüdisch-christlichen (oder möglicherweise auch »post-christli-
chen«) Kultur die Bedeutung der Geschichte einmal entdeckt, dann
kann die nachfolgende transzendentale Reflexion zeigen, daß der
Sensus historicus zu den strukturell unentbehrlichen Bedingungen
der religiösen Erfahrung im Allgemeinen, ja der Erfahrung über-
haupt gehört. Und dann kann gezeigt werden, daß eine Theorie, die
dieses Bedeutungsmoment nicht bedenkt, auch die andersartigen Er-
fahrungen nicht angemessen zu deuten vermag, die in anderen kul-
turellen Zusammenhängen gemacht worden sind und noch gemacht
werden. So tritt durch die transzendentalphilosophische Begrün-
dung, die die konstitutive Bedeutung des Sensus historicus jeder,
auch und besonders der religiösen Erfahrung nachweist, zugleich die
universale Bedeutung jener speziellen Entdeckung hervor, die nur
unter speziellen historischen Bedingungen gemacht werden konnte
und deren Zeugnisse in der jüdisch-christlichen Überlieferung wei-
tergegeben werden.

Diese universale Bedeutung der speziellen Erfahrungen, von de-
nen die jüdisch-christliche Überlieferung berichtet und durch die das
Bewußtsein der Mitglieder dieser Überlieferungsgemeinschaft ge-
prägt ist, hat für deren Selbstverständnis eine wichtige Folge: Das
»Gottesvolk« des Alten wie des Neuen Testaments versteht sich als
die Gemeinschaft derer, denen offenbar geworden ist, was den Augen
anderer Menschen verhüllt bleibt. Und diese Gemeinschaft führt die
so geschehene »Öffnung der Augen« darauf zurück, daß sie von Gott
selbst aus einer »Welt von Götzendienern« erwählt worden ist, um
den Anfang einer neuen Welt zu setzen. In dieser erhofften neuen
Welt wird »der Dienst falscher Götter aus allen Landen vertrieben
und der wahre Dienst des Himmels an seine Stelle gesetzt« werden
(so die Hoffnungsaussage in dem schon erwähnten jüdischen Gebet
»Es erweise sich groß und erweise sich heilig der erhabene Name«,
das in der Begräbnisliturgie dem Verstorbenen ins Grab zugerufen
wird und mit der Zusage endet: »Und du wirst’s erleben und ganz
Israel wird es erleben. Dazu sprechen wir: Amen«).

Von diesem Selbstverständnis des Erwählungsgemeinde wird im
kommenden dritten Band der hier vorgelegten Untersuchung, der
»Philosophischen Einübung in die Ekklesiologie und Christologie«,
zu handeln sein.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 265

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverh�ltnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sechstes Teilergebnis

Theologische Kritiker der klassischen Metaphysik pflegen den Ver-
dacht zu erheben, sie spreche, wenn sie von »Gott« spricht, von
einem abstrakten Prinzip, das sie zu Unrecht mit diesem aus der
Sprache der Religion entlehnten Namen benenne. Aber auch die phi-
losophische Postulatenlehre ist von diesem Verdacht nicht frei. Sie
spreche, wenn auch in der Form postulatorischer Hoffnung, von
einem Prinzip, das die Fähigkeit zur »Erfahrung überhaupt« im
Durchgang durch ihre Krisen wiederherstellt und so das Ganze der
Erfahrungswelt bestimmt, während die Zeugnisse der Religion von
konkreten Erfahrungen sprechen, in denen, inmitten der Zeit, die
»Herrlichkeit Gottes« aufgeleuchtet sei. Freilich kommen beide Wei-
sen des Glaubens darin überein, daß sie je auf ihre Weise das Ganze
der Erfahrungswelt auslegen. Denn auch die religiöse Erfahrung
sieht in dem, was sich ihr zeigt, jene »Archai« re-präsentiert, die die
Welt im Ganzen von ihren »Anfängen« an bestimmen. Deshalb ist
die »Archaiologia«, die »Rede von den Anfängen«, die angemessene
Auslegung dieser besonderen Art der Erfahrung. Der »Gott der Reli-
gion« und der »Gott der Philosophen« kommen darin überein, daß
sein Wirken in allem, was ist und geschieht, als der alles entscheiden-
de »Ursprung« wiederentdeckt werden kann.

Um zu prüfen, ob zwischen diesen beiden Weisen, von Gott zu
sprechen, ein unvermittelter Gegensatz bestehe, ist zunächst an die
Lehre von der Dialektik der Vernunft zu erinnern, die deutlich
macht, daß die Vernunft an ihrer Aufgabe, den geordneten Kontext
einer Erfahrung aufzubauen, auch scheitern kann. Angesichts dieser
Kontingenz menschlicher Erfahrungsfähigkeit sind die Vernunft-
postulate nicht Ausdruck eines Wissens, sondern einer in transzen-
dentaler Hinsicht notwendigen Hoffnung und gewinnen so eine Nä-
he zum »Sensus anagogicus« der Erfahrung, der im religiösen
Zusammenhang den besonderen Charakter eines »Sensus spei« ge-
winnt. Freilich ist der Grund einer solchen Hoffnung in der religiösen
Erfahrung »gegeben«, während die Postulate ihn nur zu »fordern«
vermögen.

Ausgehend von dem Hoffnungs-Charakter der Postulate ge-
winnt eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie einen Zu-
gang zum Verständnis der »Geschichte der reinen Vernunft«, die im
Durchgang durch ihre drohende Selbst-Auflösung nicht zum »Status
quo ante« zurückkehrt, sondern aus derartigen Krisen in verwandel-

266 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter Gestalt hervorgeht. Diese Geschichte aber kann nicht als der Pro-
zeß der Selbst-Explikation eines »Wesens« gedeutet werden – weder
des Wesens der Vernunft noch des Wesens Gottes; sie muß vielmehr
als eine Abfolge kontingenter Ereignisse begriffen werden. Die Kri-
sen dieser Geschichte ergeben sich aus der Begegnung mit jeweils
konkreten Inhalten der Erfahrung, die den Menschen unter einen
Anspruch stellen, den nicht er selber an sich richtet, sondern unter
den er immer neu auf eine für ihn unvorhersehbare Weise gestellt
wird. Und die Überwindung dieser Krisen ist jedesmal, wenn sie ge-
schieht, ein kontingentes Ereignis, das nicht aus einem Prinzip seiner
Notwendigkeit deduziert werden kann, sondern in seiner Kontingenz
auf eine frei wirkende Ursache verweist. Darin liegt der entscheiden-
de Grund dafür, den Grund der postulatorischen Hoffnung als Person
zu verstehen und deshalb »Gott« zu nennen. Damit gewinnt die po-
stulatorische Hoffnung eine Nähe zum »Sensus historicus« der reli-
giösen Erfahrung, die die wechselnden Ereignisse des individuellen
und gemeinschaftlichen Lebens nicht als austauschbare Beispiele ver-
steht, an denen »ewige Wahrheiten« veranschaulicht werden kön-
nen, sondern als »Denkwürdigkeiten«, die gerade in ihrer unver-
wechselbaren Einmaligkeit nicht vergessen werden dürfen, wenn
der Mensch auf jenem Wege bleiben soll, den das »Aufleuchten der
göttlichen Herrlichkeit« ihm eröffnet hat. Freilich bleibt auch hier
die Differenz der beiden Weisen des Sprechens von Gott erhalten:
Die Verläßlichkeit der Hoffnung, die notwendig ist, um sich der ei-
genen Geschichte mit all ihren unvorhersehbaren Krisen anzuver-
trauen, ist für den Vernunftglauben eine Voraussetzung, ohne die
die Fähigkeit zur Erfahrung nicht, im Durchgang durch die Dialektik
der Vernunft, erhalten bleiben könne; für den religiösen Glauben da-
gegen ist die Verläßlichkeit dieser Hoffnung eine Folge des »Sensus
spei« bestimmter Erfahrungen, die er als Zusage göttlicher Treue be-
greift.

Gerade in dieser Differenz aber bedeutet es eine Bewährungs-
probe beider Arten des Glaubens, ob jede von ihnen in der jeweils
anderen den gleichen Gott bezeugt finden kann. Nur in dem Maße,
in dem der religiöse Glaube den Gott, der für ihn in besonderen Er-
eignissen der Geschichte offenbar geworden ist, in den Zeugnissen
postulatorischer Hoffnung wiedererkennt, wird er davor bewahrt,
sich auf eine »religiöse Sonderwelt« zu beschränken, als sei Gott
nicht der Herr der Welt in aller Vielfalt der »Erfahrungswelten«.
Und nur in dem Maße, in dem es dem Vernunftglauben gelingt, den

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 267

Sechstes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott, auf den seine Hoffnung sich richtet, auch in den Zeugnissen der
religiösen Erfahrung wiederzuerkennen, wird er davor bewahrt, die
Postulate der Hoffnung mit einem apriorischen Wissen zu verwech-
seln, das immer schon zu wissen meint, was durch bezeugte Erfah-
rungen nur bestätigt werden kann. Und indem beide Arten des Glau-
bens je auf ihre Art bezeugen, daß sie zur Erfahrung im Allgemeinen
bzw. zu spezifisch religiösen Erfahrungen durch ein »Licht« fähig
wurden, das »über einem Abgrund von Finsternis aufgeht«, werden
sie fähig, sich gegenseitig auszulegen: Der philosophische Glaube
öffnet dem religiösen Glauben einen Weg, die besonderen, in norma-
tiven Zeugnissen überlieferten religiösen Erfahrungen auf ihre uni-
versale Bedeutung hin auszulegen. Der religiöse Glaube aber öffnet
dem Vernunftglauben einen Weg, seine Postulate nicht als über-
geschichtliche Einsichten mißzuverstehen, die künftige Erfahrung
überflüssig machen, sondern als Anweisungen zu begreifen, sich
durch derartige Erfahrungen und das Zeugnis von ihnen überraschen
zu lassen. Denn Postulate sind, wie alle Aussagen der Transzenden-
talphilosphie, nur dann ihrer eigenen Intention entsprechend ver-
standen, wenn sie Erfahrungen nicht überflüssig machen, sondern
ihren Möglichkeitsgrund benennen.

268 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Zur�ck zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219 - am 03.02.2026, 13:20:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate
	2. Das Kernproblem: Philosophische »Prinzipienlehre« oder religiöse Begegnung mit einem in der Geschichte wirkenden und daher »
	3. Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt« als »Tertium Comparationis« der religiösen und der postulatorischen Rede von Gott
	a) Der hermeneutische Charakter der religiösen Erfahrung
	b) Der hermeneutische Charakter der Vernunftpostulate

	4. Der Begriff des »persönlichen Gottes« – ein Thema der Philosophie?
	a) Annäherungen an eine philosophische Rede von Gottes Personalität
	b) Der Neuansatz der kantischen Transzendentalphilosophie und die Kontingenz der menschlichen Erfahrungsfähigkeit
	c) Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, die Geschichte der Anschauungs- und Denkformen und die Krisen dieser Gesch
	d) Der »postulierte Gott« – Grund einer transzendentalen Hoffnung
	e) Die Personalität des »postulierten Gottes« und der Sensus historicus der religiösen Erfahrung
	f) Eine Bewährungsprobe beider Weisen des Sprechens von Gott

	5. Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhältnis
	a) Das gemeinsame Thema der Auslegung: Das »Aufgehen eines Lichts über einem Abgrund von Finsternis«
	b) Krisen in der Geschichte des religiösen Bewußtseins
	c) Hermeneutische Möglichkeiten einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie

	Sechstes Teilergebnis

