VI Zuriick zur allgemeinen
Transzendentalphilosophie: Die Postulate
der reinen Vernunft und ihr Anspruch,
als »Gottespostulate« zu gelten

An fritherer Stelle wurde gesagt: Ein besonderes Problem, das in
einer philosophischen Einiibung in die Gotteslehre behandelt werden
muf3, besteht darin, daf3 die allgemeine Transzendentalphilosophie
nicht weniger als die klassische Metaphysik den Anspruch erhebt,
Aussagen tber Gott zu machen, und dafd sie, im Unterschied von
der speziellen Transzendentalphilosophie, zu diesen Aussagen ge-
langt, ohne dabei auf Zeugnisse der religiosen Erfahrung Bezug zu
nehmen (s.0. S. 25ff.). Freilich gewinnen diese Aussagen im tran-
szendentalphilosophischen Zusammenhang den besonderen Charak-
ter von Postulaten. Aber auch diese miissen daraufhin gepriift wer-
den, ob sie von irgendeinem »Prinzip« sprechen, das zu Unrecht mit
derjenigen Wirklichkeit identifiziert wird, die in der Sprache der
Religion »Gott« genannt wird, oder ob sie mit Recht als »Gottes-
postulate« gelten konnen.

Um diese Frage praziser stellen zu konnen, sind zwei Erinnerun-
gen an den erreichten Problemstand hilfreich.

(a) Die allgemeine Transzendentalphilosophie beschreibt die Be-
dingungen, die jede Art von Erfahrung erfiillen muf3, um fiir ihre
Inhalte objektive Geltung beanspruchen zu kénnen; die spezielle
Transzendentalphilosophie aber zeigt auf, dafy es mehr als nur eine
Weise der Erfahrung gibt (z. B. neben der wissenschaftlichen Empirie
die sittliche Erfahrung). Und diese Entdeckung wirkt auf die all-
gemeine Transzendentalphilosophie zuriick, weil aus der Struktur-
differenz der Erfahrungswelten jene Dialektik der Vernunft ent-
springt, die durch Postulate aufgeldst werden muf}, wenn nicht jede
dieser Erfahrungen ihren Anspruch auf objektive Geltung verlieren
soll. (Auf diese Strukturdifferenz der Erfahrungswelten, spezieller:
der »Natur« und der »Welt der Zwecke, hat schon Kant hingewie-
sen, auch wenn er es vermied, von »sittlicher Erfahrung« zu spre-
chen, weil er in seinem Verstindnis von Erfahrung ausschliefSlich an
der wissenschaftlichen Empirie orientiert blieb.) Ist aber einmal, am

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 219



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

Beispiel der Strukturdifferenz zweier »Welten, deutlich geworden,
daf sich aus ihr eine Dialektik ergibt, in der die Vernunft sich selber
aufzulosen droht, dann muf3 der Versuch, diese Dialektik durch Po-
stulate aufzuheben, sich an jeder dieser Erfahrungsweisen und Erfah-
rungswelten hermeneutisch bewihren, an der wissenschaftlichen
Empirie, an der sittlichen Erfahrung, aber auch an der religiosen.

(b) Die kritische Wiirdigung der Postulate und ihres Anspruchs,
»Gottespostulate« zu sein, bezieht sich innerhalb der hier vorgeleg-
ten Untersuchung auf eine Transzendentalphilosophie, die gegen-
iber ihrer bei Kant erreichten Gestalt hinaus weiterentwickelt wor-
den ist und die Erfahrung als einen »Dialog mit der Wirklichkeit«
begreift. Eine so weiterentwickelte Transzendentalphilosophie be-
zieht schon von ihrem Ansatz her die Geschichte in ihre Uberlegun-
gen ein. Denn im Dialog mit der Wirklichkeit wird das Bewuf3tsein
des Subjekts nicht nur mit immer neuen Inhalten angereichert; viel-
mehr verdndern sich im Laufe dieses Dialogs auch die Formen des
Anschauens und Denkens und damit die Bedingungen der Erfahrung.
Dieser Vorgang aber greift tiber die Lebensgeschichte des Individu-
ums hinaus und bezieht dieses in den tiberindividuellen Zusammen-
hang einer konkret-historischen Uberlieferung ein. Das Individuum
bildet die Formen seines Anschauens und Denkens und damit die hi-
storisch konkrete Gestalt seiner Fihigkeit zur Erfahrung durch die
Aneignung von Zeugnissen der Uberlieferung aus, freilich auch
durch die kritische Auseinandersetzung mit ihnen.

Da eine in solcher Weise weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie die Frage nach den Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung
stets zugleich im Hinblick auf konkrete Uberlieferungsgemeinschaf-
ten und ihre Geschichte stellt, stellt sich fiir sie auch die Frage neu,
wie die von ihr »postulierte« Wirklichkeit sich zu derjenigen verhalt,
die in religiosen Uberlieferungsgemeinschaften »Gott« genannt wird.
Innerhalb einer auf solche Weise weiterentwickelten Transzendental-
philosophie ergibt sich die Lehre von den Vernunftpostulaten zwar
nicht dadurch, daf8 der Philosoph auf die Zeugnisse der speziell reli-
giosen Erfahrung Bezug nihme, wohl aber durch eine wechselseitige
Beziehung von allgemeiner und spezieller Transzendentalphiloso-
phie. Die Postulate, die innerhalb einer solchen Transzendentalphi-
losophie entwickelt werden, beziehen sich auf die Moglichkeitsbedin-
gung jeder Erfahrung, auch der speziell religiosen. Und indem die
spezielle Transzendentalphilosophie die speziellen Bedingungen be-
sonderer Erfahrungsweisen, darunter der religiosen, zu bestimmen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

versucht, kann sie die Frage stellen, welche Bedeutung dieser be-
sonderen Erfahrungsart im Wechselspiel aller anderen Erfahrungs-
weisen zukommen kann.

1. Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

Die Strukturen des Anschauens und Denkens sind im Dialog mit dem
Wirklichen historisch variabel.Ein Beispiel dafiir wurde schon er-
wihnt: Die Verdnderung der Raumanschauung und der Kausalkate-
gorie beim Ubergang zur neuzeitlichen Wissenschaft und ihrer Wei-
se, die neue Erfahrungswelt der wissenschaftlich festgestellten
»Tatsachen« aufzubauen.

Folgerung: Erfahrungen zu machen, muf$ man lernen. Ein Bei-
spiel dafiir ist das Erlernen wissenschaftlicher Beobachtung. Befihi-
gung zur Erfahrung ist eine piadagogische Aufgabe. Aber von der Er-
fillung dieser Aufgabe hiangt es ab, ob und auf welche Weise das
Individuum zur Erfahrung fahig wird. Darum ist es zugleich eine
transzendentale Frage, auf welche Weise und unter welchen Bedin-
gungen das Individuum in der Aneignung von iiberlieferten Zeug-
nissen der Erfahrung und in der Auseinandersetzung mit ihnen jene
Form des Anschauens und Denkens gewinnt, durch die es fahig wird,
seine subjektiven Erlebnisse in Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung
zu verwandeln, und zu welcher jeweils historisch konkreten Gestalt
der Erfahrung es dadurch ermichtigt wird.

Die Ausformung der Strukturen des Anschauens und Denkens
(die »Formatio Mentis«) verweist dadurch das Individuum in die Ge-
schichte von Kommunikations- und Uberlieferungsgemeinschaften
hinein.

Die Akte des Anschauens und Denkens werden auch zur selben
Zeit und vom selben Individuum auf strukturell unterschiedliche
Weise vollzogen. So entstehen unterschiedliche Weisen der Erfah-
rung, z.B. die wissenschaftliche Empirie, die dsthetische, sittliche, re-
ligiose Erfahrung. Diese sind im Verhiltnis zueinander autonom aber
nicht autark: Wer nur eine Weise der Erfahrung zu machen gelernt
hat, macht auch diese Erfahrung auf defiziente Weise. Dafiir an die-
ser Stelle nur ein einziges Beispiel: Auch die wissenschaftliche Empi-
rie enthalt ethische, dsthetische und sogar religiose Momente. Diese
lassen sich weder »ausblenden« noch mit der fiir die Wissenschaft
charakteristischen Begrifflichkeit addquat beschreiben.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 221



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

Die Identitit des Subjekts gewinnt in der Interferenz (wechsel-
seitigen Durchdringung) unterschiedlicher Erfahrungsweisen ihre
historisch konkrete Gestalt. Ein Beispiel dafiir ist das spezifische
Ethos des neuzeitlichen Forschers. Aber durch die gleiche Interferenz
wird die Einheit des Aktes »Ich denke« zugleich vom Zerfall in un-
verbundene »Subjektivititsweisen« bedroht. Was heute oft als ein
Konflikt zwischen wissenschaftlicher Rationalitit und Sittlichkeit
beklagt wird, entsteht nicht erst dadurch, dafl der wissenschaftliche
Erkenntnisprozef3 »von aufieng, z.B. durch »Ethik-Kommissioneng,
in Grenzen gewiesen wird, sondern ist ein innerer Konflikt in der
Subjektivitdt des Forschers. Gerade in kritischen Phasen des Dialogs
mit der Wirklichkeit erscheint es unméglich, sich zugleich als univer-
sal vertretbares Forschersubjekt und als unvertretbares Subjekt einer
sittlichen Entscheidung zu verhalten.

Korrelativ dazu gewinnt die Ganzheit der Welt ihre historisch
konkrete Gestalt in der Interferenz strukturverschiedener Erfah-
rungswelten. Ein Beispiel dafiir ist die dsthetische Komponente des
wissenschaftlichen Weltbildes bei Kepler. Aber auch hier gilt: Durch
diese Interferenz wird die geordnete Ganzheit der Erfahrungswelt
vom Zerfall in unverbundene »Erfahrungswelten« bedroht. Es
scheint unmoglich, sie im gleichen Akt als eine Welt der »wertneu-
tralen Forschungsgegenstiande« und als eine Welt dsthetisch werthaf-
ter Gestalten zu betrachten. Wenn Kepler, um beim schon erwihnten
Beispiel zu bleiben, in seiner Schrift »vom sechseckigen Schnee« die
Schneekristalle zugleich &sthetisch bewundert, wird der wissen-
schaftshistorische Betrachter geneigt sein, diese Bewunderung dem
»subjektiven Gefiihl« zuzuschlagen und diese Gemiitsregung als ein
Hindernis fiir die Erforschung der Kristallisationsgesetze zu be-
urteilen.

Doch zeigt eine nahere Betrachtung: Die blofie »Option« fiir
eine dieser Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten erscheint dann
als willkiirliche Entscheidung, die allenfalls psychologisch aus der Ei-
genart des Individuums erkldrt werden kann, das, in seiner Leiden-
schaft fiir die eine oder die andere Weise des Geltungsanspruchs (der
»Tatsachen« oder der »schonen Gestalten«) fiir die jeweils andere
Weise des Geltungsanspruchs blind geworden ist. Jede Erfahrungs-
weise und die ihr entsprechende Erfahrungswelt hat ihre eigene Wei-
se der Objektivitit, d. h. der Maf3geblichkeit, mit der sie unserem An-
schauen und Denken als Maflstab des Wahren und Falschen
gegeniibertritt. Wer auch nur eine dieser Geltungsweisen aufer acht

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

laBt, verkiirzt sein eigenes Verstindnis von »Objektivitit«. Dann
aber ist durch ihre Interferenz die objektive Geltung jeder einzelnen
bedroht. Denn keine der partiellen »Erfahrungsweisen« und »Erfah-
rungswelten« kann als objektiv giiltig beurteilt werden, wenn es »ne-
ben« ihnen andere und anders strukturierte Erfahrungsweisen und
Erfahrungswelten gibt, deren Objektivititsanspruch mit dem der je-
weils anderen nicht versdhnt werden kann. Diese Folge kann nur ver-
mieden werden, wenn jede der Weisen, wie Wirkliches uns mit Maf3-
geblichkeit gegeniibertritt, und jede Weise, wie wir diesem Anspruch
entsprechen, als eine je besondere Erscheinungsgestalt einer einzigen
Weise der objektiven Geltung bzw. des subjektiven Wissens verstan-
den werden darf, von der uns freilich die angemessenen Begriffe feh-
len. Die »Einheit des Ich« und die allumfassende »Ganzheit der
Welt« werden so aus regulativen Ideen (Begriffen von Aufgaben,
die die Vernunft sich stellt) zu »Postulaten« (Inhalten einer Hoff-
nung, ohne die das Ich und die Welt nicht vor Selbst-Zerfall bewahrt
werden kann). Diese Postulate lauten:

Die Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch
nimmt und zum Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten her-
ausfordert, darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwartsgestal-
ten der einen Weise verstanden werden, wie wir »in omnitudine rea-
litatis«, d.h. in allem, was ist und geschieht, von einer gottlichen
Wirklichkeit in Anspruch genommen und zur Antwort herausge-
fordert werden.

Die Vielfalt der Subjektivititsweisen, mit denen wir uns als For-
schersubjekte, als Subjekte der asthetischen, sittlichen oder religio-
sen Erfahrung verhalten und verstehen, darf als eine Vielfalt von Ab-
bild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden werden,
wie Gott den Menschen weif$ und ihn in allem, was ist, unter seine
Anrede stellt!.

Derartige Postulate sind notwendig, wenn Erfahrung maglich
bleiben soll. Aber auch von diesen Postulaten gilt — mutatis mutandis
—was von den Anschauungsformen und Begriffen gesagt worden ist:
Thre Funktion besteht nicht darin, durch ein vermeintlich abschlie-
Bendes Wissen kiinftige Erfahrungen tiberfliissig zu machen, son-
dern darin, die Bedingungen dafiir zu benennen, daf$ die Méglichkeit
der Erfahrung im Durchgang durch den Zerfall der regulativen Ideen
wiederhergestellt wird. Darum muf§ die postulierte Bedingung, die

! Vgl. Erfahrung als Dialog 675.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 223

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

eine Aufthebung der Vernunftdialektik moglich macht, so gedacht
werden, daf3 sie die drohende Gefahr eines Zerfalls des Ich und der
Welt nicht als blof3 scheinbare Gefahr erscheinen 143t, deren Uber-
windung notwendig wire und sich aus einem Prinzip deduzieren lie-
e. Denn jede auf solche Weise versuchte Deduktion wiirde sich je-
weils auf dem Begriffsfelde einer bestimmten Erfahrungsweise und
der ihr entsprechenden Erfahrungswelt bewegen (zumeist auf dem
Begriffsfelde der Wissenschaft) und damit die Eigengesetzlichkeit
und strukturelle Besonderheit der tibrigen Erfahrungsweisen und Er-
fahrungsweisen verkennen. Die Wiederherstellung der Einheit des
Ich und der Ganzheit der Welt und damit die Wiedergewinnung der
Erfahrungsfihigkeit mufd vielmehr, wenn sie geschieht, so gedacht
werden, daf3 sie der Wiederherstellung von Ich und Welt den Cha-
rakter eines kontingenten Ereignisses beldfSt. Nun ist die allein zu-
reichende Bedingung eines kontingenten Ereignisses ein freier Akt.
(Eine notwendig wirkende Ursache bringt stets nur ebenso notwen-
dige Wirkungen hervor.) Die Vernunftpostulate sind deshalb nicht
Ausdruck eines Wissens, aber auch nicht eines bloSen Meinens, son-
dern einer in transzendentaler Hinsicht notwendigen Hoffnung.

Nur dadurch, daf§ sie Ausdruck einer solchen Hoffnung sind,
gewinnen die Postulate den Charakter von Aussagen eines »Ver-
nunftglaubens«, der dem religiésen Glauben wenigstens seiner Form
nach entspricht. Beide Formen des Glaubens sind Weisen eines »Fest-
stehens in dem, worauf man hofft, und eines Uberzeugtseins von
Tatsachen, die sich dem Wissen (»Sehen«) entziehen«2. Und nur als
Aussagen eines solchen Glaubens konnen die Vernunftpostulate den
Grund der Hoffnung, die sie bezeugen, wenigstens versuchsweise
mit dem aus der Sprache der Religion entlehnten Wort »Gott« be-
nennen. Ob dieser Versuch gelingt, wird sich daran ablesen lassen,
ob die Vernunftpostulate sich darin bewihren, die Zeugnisse des re-
ligiosen Glaubens, in deren Sprache die Vokabel »Gott« urspriinglich
heimisch ist, auszulegen und durch diese Auslegung zugleich vor
drohenden Mif3verstindnissen zu bewahren. Nur dann lést ein po-
stulatorischer Vernunftglaube zugleich die Pritention der klassi-
schen »Gottesbeweise« ein, von dem zu sprechen, »quod omnes di-
cunt Deum«. Davon wird in einem spiteren Kapitel der hier
vorgelegten Untersuchung zu handeln sein (vgl. das kommende Ka-
pitel VIII »Re-Interpretation der Gottesbeweise«).

2 Vgl. Hebr. 11,1.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate

Denn wenn die Vernunftpostulate den Anspruch erheben, von
dem gleichen Gott zu sprechen, von dem auch in Religionen die Rede
ist, miissen sie sich auch an den Inhalten der religiosen Erfahrung, in
denen allein die Wirklichkeit Gottes »originir gegeben« ist, herme-
neutisch und kritisch bewdhren. Denn auch in dieser Anwendung
gilt: Vernunftpostulate haben nicht die Funktion, Erfahrungen zu
ersetzen, sondern die Bedingungen aufzuzeigen, die sie moglich ma-
chen. Spezieller: Sie haben die Bedingungen aufzuzeigen, durch wel-
che die Vernunft, im Durchgang durch ihre unvermeidliche Dialek-
tik, die Fihigkeit wiedergewinnt, Kontexte moglicher Erfahrung
aufzubauen und diese ihre Wiederherstellung als kontingentes Er-
eignis zu begreifen. Von einem solchen kontingenten Ereignis aber,
in welchem das menschliche Anschauen und Denken zunichst an sei-
ne Grenzen st6f3t und dann in verwandelter Gestalt zu neuem Sehen
und Begreifen befihigt wird, sprechen auch die Zeugnisse der reli-
giosen Erfahrung. Darum erscheint es aussichtsreich, sie durch die
Postulate der Vernunft auszulegen.

Eine Maglichkeit einer solchen hermeneutisch-kritischen Be-
wihrung eréffnet sich durch folgende Uberlegungen: Auch zur reli-
giosen Erfahrung gehort es, ihrem speziellen Gegenstand, dem »Hei-
ligen«, als einer »numinosen« Wirklichkeit zu begegnen, die in
ungendétigter Freiheit — durch sein »Nutumg, seinen miihelos gege-
benen »Wink« — tiber Heil oder Unheil des Menschen und der Welt
entscheidet. Diese Entscheidung aber schlief3t ein noetisches Moment
ein: die Entscheidung dariiber, ob das »blendende Licht« des Heiligen
das geistige Auge des Menschen endgiiltig zum Sehen unfihig macht
oder zugleich als »erleuchtendes Licht« neue Moglichkeiten des Se-
hens entstehen ldfft. Darum ist zu fragen, ob die Zeugnisse der reli-
giosen Erfahrung, die von der Begegnung des Menschen mit der nu-
minosen Freiheit des Heiligen sprechen, sich mit den Mitteln eines
postulatorischen Vernunftglaubens auslegen lassen und ob daraus
zugleich Kriterien gewonnen werden konnen, an denen zwischen un-
verkiirzten Formen der religiosen Erfahrung und ihren maglichen
Fehlgestaltungen (Pseudomorphosen) unterschieden werden kann.
Dann hitte nicht nur die spezielle, sondern auch die allgemeine Tran-
szendentalphilosophie — und innerhalb ihrer die Postulatenlehre —
das Recht erwiesen, ihre Aussagen als ein Reden von Gott zu be-
greifen.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 225

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

2. Das Kernproblem: Philosophische »Prinzipienlehre« oder
religiose Begegnung mit einem in der Geschichte wirkenden
und daher »personalen Gott«?

Die Vokabel »Gott«, so hat sich gezeigt, ist in der Sprache der Phi-
losophie ein Lehnwort aus der Sprache der Religion. Der Gebrauch
dieses Lehnworts ist nur dann gerechtfertigt, wenn der Nachweis ge-
lingt, daf3 diejenige Wirklichkeit, von der philosophisch gesprochen
werden kann, mit derjenigen realidentisch ist, die im religiosen Kon-
text »Gott« genannt wird, auch wenn die Form, in der im religiosen
bzw. im philosophischen Kontext von dieser Wirklichkeit gesprochen
wird, offensichtlich verschieden ist. Diese Realidentitit ist von der
traditionellen, metaphysischen Gotteslehre fraglos vorausgesetzt
worden. Es galt als selbstverstindlich, daf8 der »erste unbewegte Be-
weger«, das »allervollkommenste Wesen« oder »das, {iber das hinaus
nichts Grofleres gedacht werden kann«, aber auch jenes »transzen-
dent Einec, das alle Ordnung in der Vielfalt der Erfahrungswelt mog-
lich macht, dasjenige sei, »was alle Gott nennen«. Die Diskussionen
iiber den »Deus philosophorum« haben jedoch gezeigt: Welche Posi-
tion man in diesen Diskussionen auch einnehmen mag, so lassen sie
doch erkennen, daf$ die Antwort auf die Frage, ob der »Gott der Phi-
losophen« mit dem »Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs« identisch
sei, keine blof3 rhetorische Frage ist, deren Beantwortung sich von
selbst versteht. Thre Identitit kann nicht fraglos vorausgesetzt, son-
dern mufs, wenn man sie behaupten will, nachgewiesen werden.

Ein Weg dazu 6ffnet sich nicht nur im Zusammenhang der spe-
ziellen Transzendentalphilosophie, die die Moglichkeitsbedingungen
bestimmter Arten der Erfahrung untersucht, darunter auch der reli-
giosen, sondern auch im Zusammenhang der allgemeinen Transzen-
dentalphilosophie, die die Moglichkeitsbedingungen jeder Erfahrung
freilegt. Diese niamlich beruht auf zwei Entdeckungen Kants, die
nicht mehr riickgidngig gemacht werden konnen, wohl aber eine iiber
Kant hinausgehende Interpretation erfordern. Die erste dieser Ent-
deckungen besagt: Die Moglichkeit der Erfahrung beruht darauf,
daf die Vernunft sich die Aufgabe stellt, allen Inhalten des subjekti-
ven Erlebens eine eindeutige Stelle im geordneten Ganzen der
»Welt« zuzuweisen und alle Akte der Erfahrung in die Einheit des
Aktes »Ich denke« aufzunehmen. Nur so gelingt es, subjektive Erleb-
nisse in Inhalte einer objektiv giiltigen Erfahrung zu transformieren.
Die zweite Entdeckung aber ist in dem Satz zusammengefaf8t: »Die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische »Prinzipienlehre« oder religiose Begegnung

reine Vernunft hat jederzeit ihre Dialektik, man mag sie in ihrem
spekulativen oder praktischen Gebrauche betrachten«?. Diese Dialek-
tik beruht darauf, daf8 die »regulativen Ideen« der Vernunft, d.h. die
Zielvorstellungen von der Erfiillung ihrer Aufgaben, sich in unver-
meidliche Widerspriiche verwickeln. In dieser »Dialektik« droht die
Vernunft sich selber aufzulsen. Darum ist es notig, die Existenz der-
jenigen Bedingung zu »postulieren«, die allein geeignet ist, diese
Dialektik aufhebbar zu machen: Indem die Vernunft in eine Bezie-
hung zu dieser postulierten Bedingung eintritt, wird sie fihig, die
Gefahr dieser Selbstauflosung zu iiberwinden und so wieder zur
Konstituierung eines geordneten Kontextes moglicher Erfahrung fa-
hig zu werden. Diese Beziehung hat Kant den »Vernunftglauben«
genannt.

Daraus entsteht die Frage: Sind die Pridikate, die jener »postu-
lierten« Bedingung beigelegt werden miissen, die die Aufhebung der
Vernunftpostulate moglich macht, geeignet, als Gottespradikate ver-
wendet zu werden? Um diese Frage zu erdrtern, ist zunichst die
Schwierigkeit zu benennen, die dem Versuch entgegensteht, den
»postulierten« Gott mit dem zu identifizieren, von dem in Religio-
nen die Rede ist. Diese Schwierigkeit lifst sich, in einer ersten An-
naherung, in folgender Weise beschreiben: Die Philosophie — sei sie
im Ubrigen Ontologie oder Transzendentalphilosophie — spricht vom
»Seienden als solchem und im Ganzen« bzw. von den »Méglichkeits-
bedingungen der Erfahrung (und damit aller nicht nur formalen Er-
kenntnis) und ihrer Gegenstinde iiberhaupt«. Philosophische Be-
griffe, und zwar gleichermaflen die der Metaphysik wie die der
Transzendentalphilosophie, benennen insofern Prinzipien, auf denen
die gesamte erfahrbare Welt beruht und die deshalb von der Gesamt-
heit aller Erfahrungsgegenstinde verschieden (»transzendent«) sind.
Die religiose Rede von Gott dagegen bezeichnet ein Wesen, das sich
in besonderen Erfahrungen innerhalb dieser Welt manifestiert hat;
und aus der Begegnung mit ihm sind der Mensch und seine Welt
verdndert hervorgegangen. Vor der »absoluten Differenz« zwischen
allen Inhalten der Erfahrung und den transzendenten Prinzipien, von
denen die Philosophie spricht, scheinen alle »relativen Differenzen«
zu verblassen, auf die es gerade ankommt, wenn auf religiose Weise
von Gott gesprochen wird: Entscheidend fiir die religiose Erfahrung
ist z.B. die Differenz zwischen Zeiten, in denen der Mensch sich als

3 KdrV A 192.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 227

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

»fern von Gott« erfihrt, und jenen kostbaren Stunden, in denen er
das »Aufleuchten der gottlichen Herrlichkeit« erfahren hat, oder die
Differenz zwischen dem »alten Menschen«, dessen Existenz der Be-
gegnung mit dem Heiligen vorausgeht, und der »Wiedergeburt zu
einem neuen Menscheng, die in dieser Begegnung geschieht, vor al-
lem aber die Differenz zwischen einem »Heil«, das dem Menschen
geschenkt wird, wenn er sich dem Anruf des Heiligen offnet, und
dem »Unheilg, in das er sich verstrickt, wenn er sich diesem Anruf
verweigert.

Alle diese religios bedeutsamen Differenzen brechen innerhalb
der religios verstandenen Erfahrungswelt auf, aufgrund von Ereig-
nissen in der Zeit; die Prinzipien dagegen, von denen philosophisch
gesprochen wird, bleiben von allem Wandel der zeitlichen Verhalt-
nisse unbetroffen, und ihre fundierende Kraft umgreift alle Unter-
schiede, die innerhalb der Erfahrungswelt auftreten konnen. Sie sind
gegeniiber dieser Erfahrungswelt »transzendent«. Und diese ihre
Transzendenz stellt das gemeinsame Merkmal aller Pradikate dar,
die als philosophische Gottespriadikate verwendet werden konnen.
Fiir die Gottheit dagegen, von der die Religionen sprechen, (oder fiir
die Vielzahl solcher Gottmichte) ist es charakteristisch, daf3 sie sich
in kontingenten Ereignissen innerhalb der Zeit manifestiert und sich
dadurch als das Subjekt freier Entscheidungen erweist, durch die es in
einen Dialog mit dem Menschen eintritt. Deshalb mufs sie, wenn das
»historische« Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung unver-
kiirzt zur Geltung kommt, als »Person« verstanden werden.

Doch bleibt zu priifen, ob zwischen der philosophisch verstande-
nen »Transzendenz« und dem religiés bezeugten innergeschicht-
lichen Wirken eines »personlichen« Gottes wirklich ein Verhiltnis
gegenseitiger AusschlieSung besteht. Um diese Frage zu beantwor-
ten, soll zunéchst gekldrt werden, auf welchem gemeinsamen Hinter-
grund der »postulierte Gott« und der »Gott der Religion« mitein-
ander verglichen werden konnen. Denn erst auf einem solchen
gemeinsamen Hintergrund lassen sich die moglichen Differenzen
und Gemeinsamkeiten zwischen beiden bestimmen. Es wird sich zei-
gen, daf3 es der hermeneutische Charakter der Vernunftpostulate ei-
nerseits, der religiosen Erfahrung andererseits ist, der einen solchen
Vergleich moglich macht (vgl. den folgenden Abschnitt 3). Erst in
einem zweiten Schritt kann gezeigt werden, unter welchen Bedin-
gungen im Zusammenhang einer philosophischen Postulatenlehre
jene »Quelle des Lichts«, von dem die Moglichkeit jeder Erfahrung

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

abhingt, als »Person« verstanden werden kann. Dabei wird sich zei-
gen, daf3 eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie die Dia-
lektik der Vernunft als ein Anzeichen dafiir verstindlich macht, daf3
die menschliche Fihigkeit, den geordneten Zusammenhang einer Er-
fahrungswelt aufzubauen, kontingent ist, und daf3 diese Kontingenz
der menschlichen Erfahrungsfihigkeit auf das freie Wirken jener
Bedingung verweist, die die Vernunftdialektik aufl6sbar macht (Ab-
schnitt 4). Erst wenn dies deutlich geworden ist, kann in einem drit-
ten Schritt untersucht werden, ob und auf welche Weise die Ver-
nunftpostulate und die religiose Erfahrung sich nicht nur je auf ihre
Weise auf die Erfahrungswelt als ganze beziehen, sondern sich auch
gegenseitig auslegen konnen (Abschnitt 5). Daran wird sich die Frage
anschlieflen, ob auch die Gottespradikate der klassischen Metaphysik
in den neuen Kontext einer weiterentwickelten philosophischen Po-
stulatenlehre aufgenommen werden kénnen und welche Bedeutung
sie dabei annehmen (vgl. das kommende Kapitel VII der hier vor-
gelegten Untersuchung: Wiedergewinnung der metaphysischen Got-
tespradikate im Rahmen einer weiterentwickelten Lehre von den
Vernunftpostulaten).

3. Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«
als » Tertium Comparationis«
der religidsen und der postulatorischen Rede von Gott

Die Moglichkeit eines Vergleichs zwischen der religiésen und der po-
stulatorischen Rede von Gott eroffnet sich gerade dort, wo an frithe-
rer Stelle der Gegensatz zwischen beiden deutlich wurde: Bei dem
Anspruch der Philosophie, Prinzipien zu benennen, auf denen das
Ganze der Erfahrungswelt beruht. Denn Vernunftpostulate und reli-
giose Erfahrung kommen darin tiberein, daf8 beide sich auslegend auf
die Erfahrungswelt als ganze beziehen, auch wenn die religiose Er-
fahrung zunichst einen unverwechselbar besonderen Inhalt hat,
von dem her ein neues Licht auf dieses Ganze fillt, wihrend die Leh-
re von den Vernunftpostulaten von den strukturellen Bedingungen
jeder Erfahrung ausgeht, sodann gewisse Krisensituationen be-
schreibt, in denen diese Strukturen sich aufzulésen drohen, um zu-
letzt die Bedingung zu postulieren, die diese Selbstauflésung der
Strukturen unseres Anschauens und Denkens iiberwindbar macht.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 229



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

Um also das Verhiltnis zwischen den Vernunftpostulaten und der re-
ligiosen Erfahrung genauer zu bestimmen, ist es hilfreich, jenes Ver-
stindnis des Wirklichkeit im Ganzen genauer herauszuarbeiten, das
einerseits durch die religiose Erfahrung, andererseits durch die Ver-
nunftpostulate gewonnen wird.

a) Der hermeneutische Charakter der religiosen Erfahrung

Die religiose Erfahrung hat auf spezifische Weise hermeneutischen
Charakter. Sie legt jeweils bestimmte Teile der menschlichen Erfah-
rungswelt als Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten des Heiligen
und Goéttlichen aus. Diese werden, um einen Ausdruck von M. Eliade
zu gebrauchen, in Erscheinungsgestalten des Heiligen »transfigu-
riert« und gewinnen so den Charakter von »Hierophanien«. Welche
Gegenstiande das sind (welche von ihnen, mit Eliade gesprochen, den
»hierophantischen Akzent« tragen), das wechselt von Religion zu
Religion. Sogar innerhalb der Geschichte einer und derselben religic-
sen Uberlieferung kann sich der »hierophantische Akzent« von
einem Erfahrungsbereich zum anderen verlagern, beispielsweise
vom Erfahrungsbereich der Natur zu dem der Geschichte. Was aber
in jedem Falle erhalten bleibt, ist ein inneres Spannungsverhéltnis,
das philosophisch als Dialektik von »Chorismos« und »Parusia« be-
schrieben werden kann, von Gegenwirtigwerdung des wesenhaft
Ungegenwirtigen, das auch in seinem Erscheinen seine Vorbehalten-
heit wahrt (religios gesprochen: das auch als Offenbarwerdendes im-
mer Geheimnis bleibt). Das in der Erfahrung Gegebene als derartige
Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt des wesenhaft Entzogenen zu
erfassen, als Offenbarwerden dessen, was in seinem Offenbarwerden
gerade als Geheimnis offenbar wird, ist das hermeneutische Mo-
ment, das fiir die religiose Erfahrung charakteristisch ist.

Dieses Erfassen des Gegebenen als einer Erscheinungs- und Ge-
genwartsgestalt des Heiligen und Gottlichen geschieht nicht in einer
zur Erfahrung hinzutretenden Interpretation, sondern ist das un-
terscheidende Moment der Erfahrung selbst. Eine zur Erfahrung
hinzutretende Interpretation miifSte Begriffe und Begriffs-Gefiige
(»Theoreme«) zur Verfiigung haben, um das zunachst Unverstindli-
che des Erfahrungs-Inhalts verstindlich zu machen. So interpretiert
etwa der Physiologe die Erfahrung des Lichts als Folge der Reaktio-
nen unseres Auges auf die Reizung durch elektromagnetische
Schwingungen. Das ist ihm moglich, weil er die dazu erforderlichen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

physikalischen und physiologischen Begriffe zur Verfiigung hat.
Uber ein solches Gefiige von Begriffen verfiigt der, der die religicse
Erfahrung macht, gewo6hnlich nicht. Im Gegenteil: Er weif8 sich im
Akt der Erfahrung selbst der Unzulinglichkeit aller »mitgebrachten«
und an den Erfahrungsinhalt »herangetragenen« Begriffe tiberfiihrt.
Und selbst die nachfolgende philosophische oder theologische Refle-
xion macht das hierophantische Ereignis nicht begreiflich, sondern
fithrt, recht verstanden, zu einem immer radikaleren Erfassen seiner
Unbegreiflichkeit. Das Erfassen der begegnenden Wirklichkeit als
einer Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt des Heiligen hat also
nicht den Charakter einer vom Subjekt nachtriglich entworfenen in-
terpretatorischen Hypothese, sondern ist ein inneres Moment der Er-
fahrung selbst, das dieser erst den besonderen Charakter einer reli-
giosen Erfahrung verleiht. (In diesem Zusammenhang ist es fiir eine
philosophische Theorie der religiosen Erfahrung hilfreich, sich an das
zu erinnern, was Kant iiber den Unterschied zwischen einem Akt des
Glaubens und dem Entwerfen einer Hypothese gesagt hat, auch
wenn Kant nicht von religiosen Erfahrungen spricht*.)

Aber obgleich die religiose Erfahrung immer ein Ereignis zum
Inhalt hat, in welchem bestimmte Teile der menschlichen Er-
fahrungswelt in Hierophanien transfiguriert werden, wirft sie doch
jeweils ein neues Licht auf das Ganze dieser Erfahrungswelt und auf
das erfahrende Subjekt zugleich. Auch die profane Welt wird durch
die Erfahrung der Hierophanie auf neue Weise ausgelegt. Und der
Ausdruck »pro-fan«, »zum Vorraum des heiligen Bezirkes gehorigg,
driickt diese Zuordnung aus. Das klassische Beispiel dafiir ist das
Verhiltnis von Sabbath-Ruhe und werktiglicher Arbeit. Zunichst
wird die regelmaflige Unterbrechung der alltédglichen Arbeit religios
als »schopferische Ruhe« erfahren, in der jene vollendende Ruhe des
Schopfers abbildhaft wiederkehrt, der die Welt in ihren Eigenstand
freigab, sie, um es mit einem Ausdruck aus dem Talmud zu sagen,
»verschenkte« und gerade auf diese Weise »iiber ihren Aon herrscht«.
Sodann aber verwandelt sich, im Lichte der religits erfahrenen Sab-
bath-Ruhe gedeutet, auch die Arbeit der sechs Tage aus einem bloflen
»Knechtsdienst« (abodah) in die Erfillung einer gottlichen »Sen-
dung« (melachah). »Sechs Tage sollst du deinen Knechtsdienst tun
und so deine ganze Sendung erfiillen. Der siebte Tag aber ist der Tag

+ Vgl. den Abschnitt »Vom Meinen, Wissen und Glauben«, KdrV A 820-831.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 231



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

der Ruhe fiir den Herrn«®. Auf dhnliche Weise wird in vielen Reli-
gionen die Erstlingsfrucht des Ackers als Hierophanie erfahren, als
Gegenwartsgestalt jener Gabe des Lebens, die eine Gottheit »im An-
fang« dem Erdboden eingestiftet hat, nicht selten als Gegenwarts-
gestalt des lebenspendenden Todes einer Gottheit (man denke an die
»heilige Ahre«, die im Kult von Eleusis von der ins Totenreich hin-
abgestiegenen Gottin Kore den Kultfeiernden geschenkt wird). Aber
im Lichte der so religios erfahrenen Erstlingsfrucht wird auch die
profane Ackerbestellung und Ernte als Teilhabe am gottlichen Dienst
fiir das Leben der Welt gedeutet. In solchen und dhnlichen Fillen er-
weist die spezielle Erfahrung der Hierophanie sich als tauglich, das
Ganze der Erfahrungswelt auch in ihren »pro-fanen« Bereichen aus-
zulegen.

b) Der hermeneutische Charakter der Vernunftpostulate

Die Frage nach den Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung ist ein
genuin philosophisches Problem. Beruht, wie die Transzendentalphi-
losophie seit Kant annimmt, die Moglichkeit der Erfahrung darauf,
dafl das Subjekt fihig ist, durch die Formen der Anschauung und
des Denkens einen Kontext aufzubauen, innerhalb dessen alle Inhal-
te, auf die diese Akte sich beziehen, eine eindeutige Stelle finden,
dann sind diese Formen die Moglichkeitsbedingungen der Erfahrung.
Dies ist, wie bekannt, Kants Uberzeugung gewesen. Doch hat Kant
zugleich bemerkt: Die Zielvorstellung (»regulative Idee«) von einem
allumfassenden, geordneten Zusammenhang aller Gegenstande der
Erfahrung (die Idee der »Welt«) ist weniger eindeutig, als es zunichst
den Anschein hatte. Es gibt (mindestens) zwei solcher »Welten«: die
Natur als den Gesamtzusammenhang aller Gegenstiande der wissen-
schaftlichen Empirie und die »Welt der Zwecke« als den Gesamt-
zusammenhang aller verpflichtenden Handlungsméglichkeiten, die
den Inhalt der sittlichen Erfahrung ausmachen. Diese beiden »Wel-
ten« aber sind ihrer Struktur nach verschieden. Dies zeigt sich beson-
ders darin, dafs die eine durch das Kausalgesetz, die andere durch das
Sittengesetz bestimmt ist. Die Unterschiedlichkeit dieser beiden Ge-
setze aber hat zur Folge, daf3 die Reinheit der Gesinnung, die das Sit-
tengesetz vom Subjekt verlangt, keine Garantie fiir die Wirksamkeit

5 Ex20,9.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

der Tat in sich enthilt; diese Wirksamkeit hingt von der ganz anders
gearteten Verkniipfung der Ursachen und Wirkungen ab, die durch
die Kausalgesetze der Natur bestimmt wird. Man konnte, tiber Kant
hinausgehend, verstirkend hinzufiigen: Das Sittengesetz enthilt
nicht nur keine Garantie fiir die Wirksamkeit der Tat, die aus sitt-
licher Gesinnung getan wird, sondern scheint diese Wirksamkeit
eher zu behindern: In der Welt, wie sie ist, haben die Gewissenlosen
es leichter, wirksam zu handeln. Nun verlangt aber das Sittengesetz
von uns, dafy wir das Gute nicht nur aus reiner Gesinnung wollen,
sondern aus dieser Gesinnung heraus auch wirksam handeln, und
zwar in eben jener Welt, die wir theoretisch erkennen. Angesichts
der Strukturdifferenz zwischen Sittengesetz und Naturgesetz scheint
diese Forderung widerspriichlich zu sein. Und in diesem Widerspruch
scheint die Vernunft in ihrem praktischen Gebrauche sich selber auf-
zuldsen. Die sittliche Praxis wiirde, wenn sie von einer in sich wider-
spriichlichen Zielvorstellung geleitet wiirde, aufhoren verniinftig zu
sein. Dann aber wiirde zugleich das Kriterium entfallen, das es ge-
stattet, zwischen objektiver Verpflichtung und blof8 subjektiven
Wertpriferenzen zu unterscheiden.

Worauf Kant jedoch nicht ausdriicklich reflektiert hat, ist die
Tatsache, daf8 von der Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs
riickwirkend auch der theoretische mitbetroffen wird. Denn es ist
ein und dieselbe Vernunft, die in beiden Weisen ihres »Gebrauchs«
titig wird. Wenn daher die »Natur« und die »Welt der Zwecke« nicht
mehr widerspruchsfrei als Teile der einen Welt gedacht werden kon-
nen, dann zerfillt auch die Einheit des Aktes »Ich denke« in mehrere
strukturverschiedene »Subjektivitdtsweisen«. Eine Vernunft aber, die
mit sich selber uneins wire, kénnte den Verstand auch nicht mehr
zur theoretischen Erkenntnis anleiten. Nicht nur die Moglichkeit
der Praxis, auch die der Theorie ginge verloren, wenn die Dialektik
der Vernunft nicht aufgel6st werden kénnte. Tritt daher diese Dialek-
tik nicht nur beim praktischen, sondern auch beim rein theoretischen
Vernunftgebrauch auf, und kann sie nur durch Postulate der Hoff-
nung aufgelost werden, dann ist die postulatorische Hoffnung ebenso
die Bedingung der theoretischen Erkenntnis wie die der sittlichen
Praxis. Wenn daher aus der Entdeckung der Vernunftdialektik die
Notwendigkeit entsteht, die Existenz derjenigen Bedingung zu »for-
dern« (zu »postulieren«), die allein fahig ist, die Vernunft aus dieser
ihrer Dialektik zu befreien, dann beziehen auch diese Postulate sich
auf jene Wirklichkeit, die allein die Fahigkeit Vernunft zu jeder Art

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 233

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

von Erfahrung, nicht nur der sittlichen, wiederherstellen kann. Und
die Frage ist, wie diese Bedingung gedacht werden miisse.

Auf diese Frage wird sogleich einzugehen sein. Doch schon jetzt
kann festgestellt werden: Indem die Vernunftpostulate die Bedin-
gung fiir die Aufhebung der Vernunftdialektik benennen, legen sie
die Erfahrungswelt als ganze auf spezifische Weise aus. Die Dialektik,
in die die Vernunft unvermeidlich gerit, beruht nach dieser Deutung
darauf, dafl sowohl die Inhalte der Erfahrung als auch die Akte des
Anschauens und Denkens, durch die wir diese Inhalte in den geord-
neten Kontext einer Erfahrungswelt einfiigen, Erscheinungsgestal-
ten fiir das Wirken einer anderen, iiberempirischen Wirkmacht sind.
Jenes Beispiel dafiir, das klassische Bedeutung gewonnen hat, ist
Kants Verstindnis unserer Pflichten, also der Inhalte der sittlichen
Erfahrung, »als gottlicher Gebote«. Damit aber wird zugleich — wor-
auf Kant nicht eigens reflektiert hat — auch die Selbstgesetzgebung
der Vernunft, durch die wir solche Pflichten entdecken, als Erschei-
nungsgestalt einer gottlichen Gesetzgebung begriffen. Diesem Cha-
rakter der Vernunftautonomie als einer Erscheinungs- und Gegen-
wartsgestalt der gottlichen Gesetzgebung entspricht die Eigenart
dessen, was aus dieser eigengesetzlichen Vernunfttitigkeit hervor-
geht. Kant hat in einer spiten AufSerung die sittliche Tat, die dazu
bestimmt ist, der Aufrichtung einer »moralischen Weltordnung«
wirksam zu dienen, auf eine fiir den Leser iiberraschende Weise be-
schrieben: Wihrend die sittliche Tat ihr Ziel verfehlt, wenn sie, im
Sinne der Franzosischen Revolution, die moralische Weltordnung
unmittelbar durch eigene politisch-moralische Anstrengung herbei-
fithren will, erreicht sie dieses ihr Ziel nur dann, wenn sie als wirk-
sames Gegenwartszeichen fiir das weltgestaltende Wirken Gottes
verstanden wird. Sie verhilt sich dann zur moralischen Weltordnung
nicht wie das Mittel, von dem die Erreichung eines Zweckes erwartet
werden kann, sondern wie ein »signum rememorativum, demonstra-
tivum et prognosticum« sich zu dem verhilt, was es bedeutet®.

Diese Ausdriicke sind offensichtlich der christlichen Sakramen-
tenlehre entnommen, die die Wirksamkeit der Sakramente damit be-
griindet, dafy sie »Zeichen« (d.h. Erscheinungs- und Gegenwarts-
gestalten) fiir ein gottliches Wirken sind, das vor aller menschlichen
Titigkeit schon geschehen ist (signum rememorativum), sich je ge-
genwirtig auf neue Weise ereignet (signum demonstrativum) und

¢ Kant, Der Streit der Fakultiten, Akademieausgabe V1I,84.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt«

sich in einer erhofften Zukunft des Heils vollenden wird (signum
prognosticum). Die Vernunft, die in ihrer Selbstgesetzgebung ein
»Bild« der gottlichen Gesetzgebung ist, ist deshalb fahig, in ihrem
Wirken »Bilder«, d.h. Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten, des-
sen zu setzen, was allein durch Gottes Wirken hervorgebracht wer-
den kann.

Damit aber wird eine Verwandtschaft der philosophischen Po-
stulatenlehre mit der religiosen Erfahrung sichtbar: Insofern diese
Postulatenlehre vom Menschen verlangt, seine subjektiven Ansich-
ten und Absichten daraufhin zu tiberpriifen, ob sie mit der Aufgabe
vereinbar sind, zum selbstlosen »Bild« dieses gottlichen Anspruchs
zu werden, entspricht der so verstandene Gott dem »Sensus caritatis«
der religiésen Erfahrung. Es liefSe sich zeigen, daf3 das Ethos der Wis-
senschaft, das vom Gelehrten fordert, nichts zu behaupten, was er
nicht »im Namen der allgemeinen Menschenvernunft« behaupten
kann, und die kantische Moral, die vom Menschen fordert, nichts zu
wollen, was er nicht »im Namen aller Vernunftsubjekte« wollen
kann, Sikularisate der religiosen Forderung sind, auf alle Eigenweis-
heit und Eigenmacht zu verzichten, um zur selbstlosen Wiirde des
religis verstandenen Bildes zu finden. Und das Gottespostulat, das
notig ist, um die Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs auf-
zulosen, fiihrt zu dieser Auffassung vom handelnden Subjekt zuriick.
Es kann nur dann auf die Wirksamkeit seines sittlichen Handelns
hoffen, wenn es seine Taten als »Bilder, d. h. wirksame »signa reme-
morativa, demonstrativa et prognostica, des gottlichen Wirkens ver-
steht; und es kann derartige Bilder nur dann tétig setzen, wenn es
selbst zur selbstlosen Wiirde des Bildes findet und die Autonomie
der Vernunft nicht zum Vorwand fiir die riicksichtslose Selbstdurch-
setzung des Individuums mifibraucht, sondern als die Erscheinungs-
gestalt der gottlichen Gesetzgebung versteht.

Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie aber kann
zeigen: Der Zusammenhang zwischen dem Selbstverstindnis des
sittlichen Subjekts und dem postulatorischen Gottesglauben ist zwar
das ausgezeichnete Beispiel eines transzendentalphilosophischen
Gottesverstindnisses, aber doch nur eines unter mehreren Beispie-
len. Denn wenn in der Dialektik der Vernunft die Einheit des Aktes
»Ich denke« zerbricht, dann geht dadurch die Fahigkeit zu jeder Art
von Erfahrung verloren, der sittlichen, aber auch der rein theoreti-
schen und auch der religiésen Erfahrung. Darum wird nicht nur der
sittlich-praktische, sondern jeder Vernunftgebrauch nur dann ange-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 235

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

messen verstanden, wenn die drohende Selbstauthebung der Ver-
nunft durch ihre immanente Dialektik in dieses Verstindnis auf-
genommen wird. Deswegen gilt nicht nur von der sittlichen Erfah-
rung, sondern von jeder Erfahrung iiberhaupt: Der Anspruch des
Wirklichen, der in der Erfahrung vernommen und beantwortet wird,
also ihr Inhalt, wird als die Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt der
Weise verstanden, wie Gott sich dem Menschen zuwendet und ihn
unter seinen Anspruch stellt. Die Selbstgesetzgebung der Vernunft
aber, kraft derer diese dem Anschauen und Denken seine Aufgabe
vorzeichnet, also die Form der Erfahrung, wird als die Erscheinungs-
und Gegenwartsgestalt der gottlichen Gesetzgebung verstanden.
Und das Selbstbewuf3tsein des Subjekts, das sich der Kontingenz sei-
ner Erfahrungsfihigkeit bewuflt geworden ist, wird als die Erschei-
nungs- und Gegenwartsgestalt der Weise begriffen, wie Gott den
Menschen in seinen Blick nimmt und von ihm weif3 (s. Band I, 146)7.

Religiose Erfahrung und philosophische Postulatenlehre legen
also je auf ihre Art das Ganze unserer Erfahrungswelt aus und ma-
chen diese als eine Vielfalt von Erscheinungsgestalten eines identi-
schen Moglichkeitsgrundes begreiflich. Darin liegt ein erster Recht-
fertigungsgrund fiir die Annahme, daf sie, bei aller Verschiedenheit
ihrer Aussageform, von der gleichen Wirklichkeit sprechen, sodafl
auch der »postulierte« Grund fiir die Aufhebung der Vernunftdialek-
tik mit dem religiosen Namen »Gott« bezeichnet werden kann.

4. Der Begriff des »personlichen Gottes« —
ein Thema der Philosophie?

Vernunftpostulate und Zeugnisse der religiésen Erfahrung, so ist
deutlich geworden, legen je auf ihre Art die Erfahrungswelt als ganze
aus, indem sie den Moglichkeitsgrund dafiir benennen, daf8 das
menschliche Anschauen und Denken nicht »in Finsternis versinkt,
sondern zur Begegnung mit Gegenstinden der Erfahrung fihig wird.
Insofern haben sie den gleichen Gegenstand: das »Licht, das jeden
Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt«?.

Doch bleibt dabei zunichst die Frage offen, ob dieser gleiche Ge-
genstand im religiosen und im philosophischen Zusammenhang auf

7 Vgl. Erfahrung als Dialog 650—685.
8 Joh. 1,9.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

iibereinstimmende Weise zur Sprache kommt. Wire dies nicht der
Fall, so wire es irrefiihrend, ihn in beiden Kontexten mit der gleichen
Vokabel zu benennen. Vom Grund dieses Zweifels war schon die Re-
de. Die Philosophie — und zwar nicht nur die klassische Metaphysik,
sondern auch die philosophische Lehre von den Vernunftpostulaten —
scheint den Moglichkeitsgrund aller Begegnung mit der Erfahrungs-
wirklichkeit als ein »transzendentes Prinzip« zu beschreiben, das von
allem zeitlichen Wechsel der Umstiande unbetroffen bleibt; die Reli-
gion dagegen versteht das » Aufleuchten des Lichtes« als ein kontin-
gentes Ereignis, das inmitten der Zeit geschieht und deshalb als Folge
einer freien Entscheidung verstanden werden mufs. Insofern konnte
die Differenz zwischen dem philosophischen und dem religitsen
Sprechen von dieser Bedingung in einer ersten Anniherung auf die
Formel gebracht werden: Die Philosophie spricht von einem »Prin-
zip«, die Religion dagegen von einem Subjekt eines geschichtlichen
Dialogs mit dem Menschen und, sobald auf den Sensus historicus
dieses Dialogs ausdriicklich reflektiert wird, von einer »Person« (s.o.
S. 226 f£)).

Doch bedarf diese vereinfachende Gegeniiberstellung einer Dif-
ferenzierung. Denn eine nihere Betrachtung zeigt: Einerseits hat die
Religion eine historische Entwicklung notig gehabt, um zum Begriff
eines »personlichen Gottes« zu gelangen. Andererseits hat auch die
Transzendentalphilosophie eine Entwicklung durchlaufen, die dazu
fithrte, den Moglichkeitsgrund aller Erfahrung als Person zu be-
greifen.

a) Anniherungen an eine philosophische Rede
von Gottes Personalitdt

Die Erfahrung des »Numinoseng, die in den unterschiedlichsten Re-
ligionen bezeugt wird, enthilt wenigstens ansatzweise solche Mo-
mente, die sich im Laufe der Religionsgeschichte zu der Uberzeugung
entwickeln konnen, der Mensch habe es in dieser Art von Erfahrun-
gen mit personalen Gottheiten zu tun. Dagegen erscheint es als zwei-
felhaft, ob es moglich ist, sich zu derjenigen Wirklichkeit auf spezi-
fisch personale Weise zu verhalten, von der die Philosophen sprechen
und die sie, in bestimmen Argumentationszusammenhéngen, »Gott«
nennen. Und dieser Zweifel spiegelt sich in der Unterschiedlichkeit
philosophischer Meinungen tiber die Anwendbarkeit oder Nicht-An-
wendbarkeit des Personbegriffs auf einen philosophisch verstande-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 237



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

nen Gott. In der philosophischen Weise, von Gott zu sprechen, ist
gerade die Personalitit Gottes nicht so sehr Inhalt einer feststehen-
den GewifSheit als vielmehr Gegenstand heftiger Kontroversen. Auf
der einen Seite stehen Versuche, aus dem metaphysischen Begriff des
sallervollkommensten Wesens« abzuleiten, daf3 diesem Wesen auch
jene Pridikate zugesprochen werden miissen, die das Wesen der Per-
son ausmachen, vor allem Selbstbewuf3tsein und freie Selbstbestim-
mung. Andererseits wird gegen diese Versuche der Einwand erhoben,
dafl »Personalitit« ein Relationsbegriff ist, weil es zum Wesen der
Person gehort, in Beziehung zu anderen Personen oder auch zu Sa-
chen zu stehen oder in solche Relationen eintreten zu konnen, wih-
rend das »allervollkommenste Wesen« sich selber genug ist, das Ein-
treten in Relationen nicht notig hat, ja letztlich in sie gar nicht
eintreten kann. Denn schon die Vorstellung von einem solchen »Ein-
treten« wiirde ein Moment der Veranderung und damit der Unvoll-
kommenheit in den Begriff dieses Wesens hineintragen.

Um derartige Kontroversen von dem Verdacht zu befreien, sie
betrifen nur die Implikationen eines von den Philosophen selber
konstruierten Begriffs, und in der Unentscheidbarkeit dieser Kontro-
versen trete iiberdies die Gegenstandslosigkeit dieses Konstrukts zu-
tage, kann der Versuch unternommen werden, den Kontext eines
philosophischen Gottesbegriff nicht in der Meta-Physik, sondern in
der Meta-Noetik zu suchen: Der philosophisch verstandene Gott ist
dann nicht primér das oberste, allervollkommenste Seiende, sondern
der Moglichkeitsgrund aller Erkenntnisfahigkeit des Subjekts und
aller Erkennbarkeit seiner Objekte. (Sekundér kann der Nachweis
versucht werden, daf3 er, um das eine zu sein, auch das andere sein
miisse, daf3 also die oberste Quelle aller Erkenntniskraft und Erkenn-
barkeit nur in dem allervollkommensten Seienden gefunden werden
konne.)

Doch dann wird dem Begriff eines personalen Gottes mit noch
groflerer Zuriickhaltung begegnet. Seit Platon hat die Uberzeugung
breite Zustimmung gefunden, dafy die Bedingung der Erkenntnis-
kraft wie der Erkennbarkeit eine »dritte Grofie« ist, weder Subjekt
noch Objekt, sondern, dem Licht vergleichbar, gerade dadurch sicht-
bar-machend, daf3 es selber unsichtbar bleibt. (Wir sehen ja niemals
den Lichtstrahl, sondern stets nur Gegenstinde, die in diesen Licht-
strahl geraten.) Das noumenale »Licht« ist, gleich dem physischen,
von allen Gegenstinden verschieden, die es sichtbar macht; es selbst
und seine Quelle, die »noumenale Sonnex, liegen »jenseits« dessen,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

was wir in der Kraft dieses Lichts zu erfassen bekommen und als »sei-
end« bestimmen. Sie liegen »epékeina tes ousiasc, jenseits des Seins
und darum auch jenseits all dessen, worauf wir den Begriff der »Per-
son« anwenden konnten. Sie werden fiir uns nicht anders erkennbar
als in dem, was sie bewirken: die Vermittlung (platonisch gesprochen:
die »Zusamenjochung«) des Geistes mit seinen Gegenstinden. Will
man fiir diese Bedingung der Subjekt-Objekt-Vermittlung den Na-
men »Gott« gebrauchen, dann wird man zu der Folgerung genétigt,
dieser »Gott der Philosophen« sei nicht seiend, sondern »iibersei-
end, nicht ein personales, sondern ein »iiber-personales« Wesen.
Fiir den so verstandenen Gott hat sich spit, vor allem unter dem Ein-
fluf3 des frithen Schelling, der Name »das Absolute« durchgesetzt.
Und doch sind in dieser platonischen Tradition, die sich in neu-
platonischer Gestalt bis zu Schelling weiterentwickelt hat, schon Mo-
mente angelegt, die zu einer Anndherung des Begriffs vom » Absolu-
ten« an einen personalen Gottesbegriff gefiihrt haben. Schon Platons
Unterscheidung zwischen dem »Licht« und der »Sonne« beruht auf
der, nicht eigens reflektierten, Voraussetzung, dafs die »Quelle«, aus
der alle Erkenntniskraft des Subjekts und alle Erkennbarkeit der Ge-
genstinde stammt, also das noumenale Licht, noch einmal aus einer
»Quelle«, eben der »noumenalen Sonne«, stammt. Diese Vorausset-
zung ist nur dann berechtigt, wenn sich herausstellt, dafy das Leuch-
ten dieses Lichtes nicht notwendig, sondern kontingent ist und also
einer Ursache bedarf. Das kann nur dadurch erwiesen werden, daf3
wir die Erfahrung machen: dieses Licht leuchtet nicht immer und also
nicht notwendigerweise. Leuchtet es nicht, dann werden wir bei un-
seren subjektiven Vorstellungen alleine gelassen und kénnen nicht
zum objektiv Giiltigen vorstoflen. Wir konnen dieses Licht auch
nicht durch eigene Anstrengung herbeizwingen; es mufS uns aus
fremder Quelle gegeben werden, auch wenn wir von dieser Quelle
nur wissen, wenn sie uns schon mit der Erkenntniskraft beschenkt
und die Gegenstinde erkennbar macht. Nun ist — worauf nicht Pla-
ton, sondern erst Schelling aufmerksam gemacht hat — das allein ad-
dquate Korrelat zu einer kontingenten Wirkung eine frei wirkende
Ursache. Eine notwendig wirkende Ursache wiirde auch ihre Wir-
kung mit Notwendigkeit erzeugen. Dann aber wiirden wir auf die
Kontingenz dieser Wirkung nicht aufmerksam. Daraus lafst sich die
weiterfithrende Folgerung ziehen: Es ist nur dann sinnvoll, die
»Quelle« unserer Erkenntniskraft, das Licht, noch einmal auf eine
»Quelle«, die Sonne, zuriickzufiihren, wenn wir die Kontingenz des

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 239

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

Lichts erfahren haben und daher seine Quelle als frei wirkende Ursa-
che denken miissen. Jedesmal, wenn Erkenntnis gelingt und wir da-
durch unserer eigenen Erkenntnisfdhigkeit und der Erkennbarkeit
der Gegenstinde bewuf3st werden, haben wir damit zugleich die un-
genotigte Gabe eines freien Gebers empfangen. Die von uns nicht
erzwingbare Subjekt-Objekt-Vermittlung ist, so verstanden, die Fol-
ge seiner freien Zuwendung zu uns und zur Welt. Ein Wesen aber,
das zur freien Zuwendung fahig ist, diirfen wir als »Person« bezeich-
nen. Nennen wir dieses Wesen »Gott«, dann fithren solche meta-
noetischen Uberlegungen nicht weniger als die klassischen meta-
physischen zu einem personalen Gottesverstindnis.

Indessen ist auch ein solcher Denkversuch einem Einwand aus-
gesetzt. Dieser lautet: Was wir als Kontingenz unserer Befreiung aus
der Verfangenheit in subjektive Vorstellungen erfahren und zugleich
als Kontingenz der Offnung eines Wegs zu den Gegenstinden be-
greifen, beweist nicht, dafs die Bedingung der Subjekt-Objekt-Ver-
mittlung nicht immer gegeben sei und also eines freien Gebers be-
diirfte; es kann auch daraus erklirt werden, daf3 dem Wirken dieser
Bedingung Hindernisse in den Weg treten konnen — so wie die phy-
sische Sonne immer und aus einer Notwendigkeit ihres Wesens her-
aus leuchtet, aber Wolken ihr Licht verhiillen konnen.

Die Argumentationslage dndert sich erst dann, wenn sich her-
ausstellt, daf3 der Befreiung des Subjekts aus seiner Selbstverfangen-
heit nicht nur duflere Hindernisse in den Weg treten konnen (was
unbestritten ist), sondern dafs die gleiche Tatigkeit unserer Vernunft,
durch die allein wir subjektive Erlebnisse in Inhalte objektiv giiltiger
Erfahrung transformieren konnen, eine Selbstgefihrdung dieser Ver-
nunft erzeugt, der sie schliefSlich erliegt. Das »Licht«, das die Er
kenntnis méglich macht, verbirgt sich dann nicht hinter irgendwel-
chen »Wolken, sondern wird durch eben jene Tatigkeit des Subjekts,
in der allein es »aufleuchten« kann, zum Erléschen gebracht. Oder
ohne die platonische Licht-Metapher gesprochen: Erst die der Ver-
nunft immanente Dialektik macht jene Kontingenz unserer Befrei-
ung aus Selbstbefangenheit klar, die die Frage nach der befreienden
Freiheit einer gottlich-personalen Wirkmacht entstehen lafst.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

b) Der Neuansatz der kantischen Transzendentalphilosophie
und die Kontingenz der menschlichen Erfahrungsfihigkeit

Thema der Transzendentalphilosophie, wie Kant sie verstanden hat,
ist die Freilegung der Bedingungen, von denen die Moglichkeit der
Erfahrung abhiangt. Beruht, wie die Transzendentalphilosophie seit
Kant annimmt, die Moglichkeit der Erfahrung darauf, dafd das Sub-
jekt fahig ist, durch die Formen der Anschauung und des Denkens
einen Kontext aufzubauen, innerhalb dessen alle Inhalte, auf die die-
se Akte sich beziehen, eine eindeutige Stelle finden, dann sind diese
Formen die Méglichkeitsbedingungen der Erfahrung.

Den Ausgangspunkt, von dem aus innerhalb einer solchen Tran-
szendentalphilosophie die Frage nach Gottes Personalitit philoso-
phisch auf neue Weise aufgeworfen werden kann, bildet die kantische
Entdeckung, daf$ die Vernunft unvermeidlich in jene Dialektik gerit,
in welcher sie an den Aufgaben, die sie sich stellt, zunichst notwen-
dig scheitert, und daf$ zur Aufhebung dieser Dialektik die Existenz
einer geeigneten Bedingung »postuliert« werden mufS. Der fiir ein
personales Gottesverstindnis entscheidende Schritt, den Kant durch
seine Argumentation getan hat, besteht darin, daf er durch seine
Lehre von der Vernunftdialektik entdeckt hat, daf die Vernunft an
ihren selbstgesetzten Aufgaben auch scheitern kann. In einer iiber
Kant hinausfiihrenden Interpretation lift sich sagen: Damit hat
Kant, ohne dies ausdriicklich anzumerken, die Kontingenz der
menschlichen Erfahrungsfihigkeit entdeckt. Diese Kontingenz aber
besteht nicht nur darin, dal man sich einen Zustand, in dem das
menschliche Subjekt noch nicht oder nicht mehr erfahrungsfihig ist,
widerspruchsfrei ausdenken konnte, sondern darin, daf3 diese Gren-
zen selber den Inhalt einer Erfahrung bilden: Wir stofSen bei dem
Versuch, Inhalte subjektiven Erlebens in Inhalte objektiv giiltiger Er-
fahrung zu verwandeln, an solche Grenzen unserer Erfahrungsfihig-
keit, weil die Ideen der Vernunft, die uns bei diesem Versuch leiten,
angesichts der Strukturdifferenz der Erfahrungsweisen und Er-
fahrungswelten widerspriichlich werden.

Greift man die in der Philosophie geldufige Licht-Metapher
auch in diesem Zusammenhang auf, dann laft sich sagen: Wir gera-
ten in eine Finsternis, in der sich uns nichts mehr zeigen kann; aber
diese Finsternis selbst macht den Inhalt eines Sehens aus. Wir erfas-
sen, dafs sich uns nichts mehr zu fassen gibt, und daf$ der Grund dafiir
nicht in einem dufleren Hindernis besteht, das unser Auge »ver-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 241



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

hiillt«, sondern in der Selbsttitigkeit unserer eigenen Vernunft, die
die Widerspriiche, an denen sie scheitert, auf eine fiir uns unver-
meidliche Weise selbst hervorbringt. Die Vernunftdialektik ist keine
Folge dufSerer Gewalt, die unserem Anschauen und Denken angetan
wird, sondern ergibt sich aus unserer Selbstbestimmung und Eigen-
tatigkeit. Diese selbst erzeugt jene Dialektik, in welcher ihre Fihig-
keit verlorengeht, die verschiedenen »Welten« zur Ganzheit der »ei-
nen Welt«, die verschiedenen »Subjektivititsweisen« zur Einheit des
Aktes »Ich denke« zu verkniipfen. Und aus dieser »Finsternis, in der
dem erfahrenden Subjekt seine Welt und das eigene Ich gleicherma-
Ben versinkt, kann es sich nicht selber befreien. In einer an Kant an-
kniipfenden, aber iiber ihn hinausgehenden Interpretation kann man
deswegen sagen: Das Subjekt kann nicht durch eigene Anstrengung
dafiir sorgen, dafd ihm »iiber diesem Abgrund von Finsternis ein neu-
es Licht aufgeht«. Darauf, daf3 dies geschehen werde, richtet sich die
postulatorische Hoffnung und das in ihr implizierte Vertrauen.

Es ist diese Art von Kontingenz, die transzendentalphiloso-
phisch als Auerung der Freiheit jenes Grundes verstanden werden
darf, der die Wiederherstellung unserer Erfahrungsfihigkeit im
Durchgang durch die Vernunftdialektik moglich macht. Und wenn
Kants Postulatenlehre zuletzt zu einer »Deduktion der Idee einer
Rechtfertigung aus Gnade« fiihrt, dann wird der Zusammenhang
deutlich, der die Analyse der Vernunftdialektik und ihrer méglichen
Auflésung mit dem Begriff eines personlichen Gottes verbindet. Nur
im Zusammenhang dieser postulatorischen Hoffnung wird Freiheit
und damit zugleich Personalitit zu einem philosophischen Gottes-
pradikat.

Aber auch unter dieser Voraussetzung mufl hinzugefiigt wer-
den: Es ist eine offene Frage, ob eine solche transzendentalphiloso-
phische Reflexion zu einem angemessenen Verstandnis dessen fiihrt,
was im religiosen Kontext iiber Gottes Freiheit und Personalitit ge-
sagt wird, vor allem tiber das gottliche »Erwihlen« und » Verwerfen«
und tiber jene »Zuwendung des Angesichts«, durch die Gott es dem
Menschen moglich macht, zu ihm in jenes interpersonale Verhiltnis
einzutreten, das sich vor allem in der Anrufung seines Namens aus-
driickt. Das »Aufgehen eines Lichtes tiber einem Abgrund von Fin-
sternis«, von dem auch philosophisch gesprochen werden kann, um
die Dialektik der Vernunft und ihre Aufthebung zu beschreiben, hat
im religiosen Zusammenhang diesen spezifischen Charakter einer
»Zuwendung des Angesichts«, die es dem Menschen gestattet, die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

Quelle dieses Lichts beim Namen zu rufen. Darum ist »Personalitit
Gottes« im religivsen Zusammenhang nicht nur ein philosophisches
Postulat, das die Wiederherstellung der menschlichen Erfahrungs-
fihigkeit im Durchgang durch ihre Selbstauthebung einem freien
Subjekt zuschreibt, sondern der Inhalt einer besonderen Erfahrung.
In ihr gewinnt der Mensch die GewifSheit, sich der Zuwendung dieses
Angesichts auch dann anvertrauen zu konnen, wenn dieses sich ihm,
in gewissen Phasen seines Lebens oder der gemeinschaftlichen Ge-
schichte der religiosen Gemeinschaft, schmerzlich verbirgt. Auch
dann noch, in Phasen der Verborgenheit Gottes, bleibt er fiir den
Glaubenden anrufbar. »Laf$ aufleuchten dein Angesicht und wir sind
heil«?. Es ist also zu priifen, ob dieses fiir die religiose Erfahrung kon-
stitutive Moment verlorengeht, wenn der Begriff der Personalitdt
und Freiheit in einem transzendentalen Sinne verwendet und von
einem »postulierten Gott« ausgesagt wird.

Um diese Frage zu beantworten, ist folgender Hinweis hilfreich:
Bei Kant beruhte die Dialektik der Vernunft auf der Strukturver-
schiedenheit zweier Erfahrungsweisen, der wissenschaftlich-theo-
retischen Empirie und der sittlichen Erfahrung, und deswegen auf
der Strukturverschiedenheit zweier Erfahrungswelten, der »Natur«
als des Gesamtzusammenhangs aller Gegenstinde der theoretischen
Erkenntnis und der »Welt der Zwecke« als des Gesamtzusammen-
hangs der intendierten Ergebnisse sittlichen Handelns. Diese Erfah-
rungsweisen und Erfahrungswelten galten als unverinderlich, und
infolgedessen wurde auch die Vernunftdialektik und ihre mogliche
Authebung so beschrieben, daf sie von keiner geschichtlichen Ver-
anderung betroffen seien. Dies wiederum hatte Folgen fiir die Weise,
wie die Bedingung fiir die Aufhebung dieser Dialektik bestimmt wur-
de. Sie ist, kantisch verstanden, immer schon wirksam geworden; der
von Kant postulierte Gott hat sowohl das Naturgesetz als auch das
Sittengesetz immer schon gegeben. Und er hat dies aus einer inneren
Notwendigkeit heraus getan. Denn in seiner Eigenschaft als uneinge-
schrankt vollkommenes Wesen konnte er uns nicht, als Gesetzgeber
des Sittengesetzes, vorschreiben, der »Beférderung« eines Zweckes
zu dienen, dessen Erreichung er, als Gesetzgeber des Naturgesetzes,
unmoglich macht. Gerade darauf, daf8 zum Begriff Gottes der Begriff
der hochsten Vollkommenheit gehort, beruhte es, dafl die von Kant
postulierte Bedingung geeignet erschien, die Dialektik der Vernunft

9 Ps 80,4, 8 und 10.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 243

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

aufzuheben; und darauf, daf nur ein in jeder Hinsicht vollkommenes
Wesen die Vernunftdialektik aufheben kann, beruhte es, da3 diese
Bedingung nach Kants Auffassung »Gott« genannt werden konnte.

Insoweit ist der Gottesbegriff, wie er in Kants Postulatenlehre
vorkommt, nicht von demjenigen verschieden, der auch in der klas-
sischen Metaphysik verwendet wird. Die so verstandene Postulaten-
lehre verandert nicht den Begriff Gottes, sondern gibt eine neue Be-
griindung fiir die Annahme seiner Existenz. Nun hat sich aber an
fritherer Stelle gezeigt: Der metaphysische Begriff des »allervoll-
kommensten Wesens« ist nicht ohne zusitzliche Modifikationen auf
die spezifische Weise anwendbar, wie die Religion von Gottes »gut-
machender Giite« spricht (s.0. S. 114 ff. u. 183 ff.). Deshalb ist die pu-
re Tatsache, dafs ein Begriff, z.B. der des »allervollkommensten We-
sens«, aus dem Kontext der klassischen Metaphysik in den einer
philosophischen Postulatenlehre iibernommen wird, fiir sich genom-
men noch kein Rechtfertigungsgrund fiir die Behauptung, hier werde
von der gleichen Wirklichkeit gesprochen, die im religiosen Zusam-
menhang »Gott« heifit.

¢)  Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie,
die Geschichte der Anschauungs- und Denkformen
und die Krisen dieser Geschichte

Die Problemlage dndert sich erst dann, wenn die Strukturverschie-
denheit der Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten zwar als einer
der Griinde fiir das Auftreten der Vernunftdialektik gilt, aber nicht
als der einzige Grund. Auch innerhalb der einzelnen Erfahrungswei-
sen (z.B. der wissenschaftlichen Empirie oder der sittlichen Erfah-
rung) treten Inhalte auf, die sich den Formen des Anschauens und
Denkens nicht bruchlos einfiigen, sondern das Subjekt nétigen, diese
Formen umzugestalten. Das Verhiltnis zwischen diesen Formen und
den Inhalten der Erfahrung erweist sich als dialogisch, sodaf8 die For-
men das Erfassen von Inhalten moglich machen, die Inhalte aber
einen Anspruch des Wirklichen vernehmbar machen, der das Subjekt
notigt, diese Formen zu verdndern. Folglich beruht die Moglichkeit
der Erfahrung auf der Fihigkeit des Subjekts, in ein solches dialogi-
sches Verhiltnis zur Wirklichkeit einzutreten und sich so einem An-
spruch des Wirklichen auszusetzen, der sich als das vorantreibende
Moment in einer Geschichte der Anschauungs- und Denkformen er-
weist.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

Nun ist aber diese Geschichte nicht frei von Krisen, in denen
sich die Fahigkeit des Subjekts zum Dialog mit dem Wirklichen und
seinem Anspruch als kontingent erweist: Es ist nicht apriori gewifs,
daf3 das menschliche Anschauen und Denken immer dann, wenn sei-
ne Formen durch den »je grofleren« Anspruch des Wirklichen auf-
gebrochen werden, fihig sein wird, neue Formen zu entwickeln, die
es gestatten werden, alte und neue Inhalte in ein hermeneutisches
Wechselverhiltnis zu bringen; nur wo dies gelingt, kénnen alle In-
halte der Erfahrung sich gegenseitig auslegen; und nur so kann das
erkennende Subjekt der Identitit des Gegenstands im Wechsel der
Weisen, wie er sich zeigt, gewif$ sein. Angesichts dieser Kontingenz
der Fihigkeit zu jenem Dialog mit der Wirklichkeit, der »Erfahrung«
heifst, wird die transzendentalphilosophische Frage nach den Mog-
lichkeitsbedingungen der Erfahrung zu der Frage: Welches ist die Be-
dingung, von der es abhingt, ob das menschliche Anschauen und
Denken im Durchgang durch derartige Krisen seiner Geschichte zu
neuen Formen der Erfahrungsfahigkeit gelangen wird?

Diejenigen Krisen, von denen hier die Rede ist, ergeben sich
nicht nur aus der Strukturverschiedenheit unterschiedlicher Erfah-
rungsweisen, sondern treten auch innerhalb jeder einzelnen auf.
Und sie ergeben sich nicht aus dem »Wesen« des Ich, das sich in den
Schritten von »Position«, »Negation« und »Negation der Negation«
aufgrund eines ihm immanenten Gesetzes zu seiner Geschichte ent-
faltet, sondern aus konkreten Inhalten seiner Erfahrung, deren Ein-
treten nicht apriori deduziert werden kann. Und entsprechend ist die
Auflosung dieser Dialektik, wenn sie geschieht, ein Ereignis inner-
halb dieser Geschichte der Vernunft, das sich nicht aus Griinden als
notwendig ableiten ldflt — auch nicht aus dem »Wesen« jenes Grun-
des, auf den die postulatorische Hoffnung sich richtet. Als Glied einer
Geschichte der Vernunft ist das Auftreten dieser Art von Vernunft-
dialektik ein kontingentes Ereignis; und von ihrer Auflésung gilt das
Gleiche. Es ist diese Kontingenz der auftretenden Dialektik und ihrer
ebenso kontingenten Auflosung, die auf eine Ursache verweist, die
nicht aus einer Notwendigkeit ihres Wesens heraus titig wird, son-
dern aus ungendtigter Freiheit. Es ist diese die Vernunft befreiende,
sie vor uniiberwindlicher Selbstverstrickung bewahrende oder die
schon geschehene Selbstverstrickung tiberwindende Freiheit, die da-
zu notigt, den philosophisch »postulierten« Gott als Person zu den-
ken.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 245

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

d) Der »postulierte Gott« —
Grund einer transzendentalen Hoffnung

Wie also in der Geschichte der Religion erst dann ein ausdriicklich
personales Gottesverstindnis zustandekommt, wenn unter den Be-
deutungsmomenten der religiosen Erfahrung das historische Mo-
ment dominant wird, so ergibt sich auch in der Geschichte der Tran-
szendentalphilosophie erst dann ein personales Verstindnis des
postulierten Gottes, wenn die transzendentale Reflexion sich mit
der historischen verbindet, indem die Vernunftdialektik und ihre
Auflosung als Glieder einer Geschichte verstanden werden, in der
gottliche und menschliche Freiheit sich zueinander verhalten. Und
wie in der Religion das Sprechen von Gott nur dann seinen spezifisch
religiosen Charakter wahrt, wenn der Sensus historicus der religio-
sen Erfahrung im Sinne des Sensus anagogicus ausgelegt wird, so
kann der Grund der postulatorischen Hoffnung nur dann ein »Gott«
heiflen, wenn die Postulate Ausdruck einer Hoffnung bleiben, die
sich auf jene Treue des Heiligen richtet, die allein der ebenso unvor-
hersehbaren wie zukunftsoffenen Geschichte der Vernunft ihre Kon-
tinuitit zu sichern vermag.

Ein solches auf transzendentalphilosophische Weise entwickel-
tes Gottesverstdndnis leitet die Personalitdt Gottes nicht durch meta-
physische Argumentation aus dem Begriff seiner »hdchsten Voll-
kommenheit« ab, sondern daraus, daf3 dieser Gott als der Grund und
Gegenstand einer Hoffnung begriffen wird, ohne die kein Akt der
Erfahrung zustandekédme: keine religiose Erfahrung, aber auch keine
theoretische oder sittliche Erfahrung irgendwelcher Art. Denn diese
Hoffnung richtet sich darauf, daf3 die menschliche Vernunft, ohne die
keine Erfahrung zustandekommt, aus ihrer drohenden Selbstauf-
hebung befreit wird. Eine solche Hoffnung aber ist, von seiten des
Menschen, stets ein personaler Akt, durch den der Mensch sich je-
nem Grunde anvertraut, der ihn, im Durchgang durch seine radikale
Selbstbedrohung, zu seinen Akten des theoretischen und praktischen
Vernunftgebrauches fihig macht. Weil aber dieser personale Akt des
Hoffens sich seinerseits auf eine freie und ungenétigte Zuwendung
Gottes richtet, mufl auch der Gott, auf den diese Hoffnung sich be-
zieht, als Person gedacht werden, von deren freier Entscheidung es
abhingt, ob der Mensch zum Vollzug seiner Personalitit (wieder) be-
fahigt wird.

Aufgabe der Vernunftpostulate kann es daher nicht sein, den

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https:/idol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

Nachweis zu versuchen, daf3 diejenige Bedingung, durch die das An-
schauen und Denken vor seiner drohenden Selbstaufhebung bewahrt
wird, notwendigerweise gegeben sei; dann wiirde jene Kontingenz
gerade beseitigt, die es zu deuten gilt. Wohl aber muf$ die Existenz
einer solchen Bedingungen »gefordert« (postuliert) werden, wenn
die Vernunft ihre Aufgabe, auch strukturverindernde Erfahrungs-
inhalte in einen verdnderten Kontext aufzunehmen, nicht apriori
fiir unerfiillbar halten soll. Sie muf3 sich — hoffend, nicht schauend —
einer solchen Bedingung anvertrauen konnen, wenn sie auch nur den
Versuch unternehmen soll, dieser ihrer Aufgabe gerecht zu werden.
Jener Grund, der die Aufhebung der Vernunftdialektik maoglich
macht und von dem daher in philosophischen Postulaten gesprochen
werden kann, mufS als der Grund eines kontingenten Ereignisses ver-
standen werden, auf das eine in transzendentaler Hinsicht notwen-
dige Hoffnung sich richtet. Nun kann aber eine notwendig wirkende
Ursache nur notwendig eintretende Folgen verursachen; der adiqua-
te Grund eines kontingenten Ereignisses dagegen ist eine freie Tat.
Die in transzendentaler Hinsicht notwendige Hoffnung richtet sich
also auf das Subjekt einer freien Tat und also auf eine Person. Und
dies ist der zweite und entscheidende Rechtfertigungsgrund dafiir,
diesen Gegenstand der Hoffnung im philosophischen Zusammen-
hang »Gott« zu nennen (vgl.o. S. 224ff.). Denn auch der religiose
Glaube, also jene von allem Schauen verschiedene Gewif$heit, die
fiir den religiosen Akt charakteristisch ist, wird als ein »Feststehen
in dem, worauf man hofft« bezeichnet®.

Freilich wird hier nicht nur die Ahnlichkeit, sondern auch die
Differenz zwischen dem postulatorischen Vernunftglauben und dem
religivsen Glauben deutlich: Die Verldfilichkeit der Hoffnung, die
auch »in allen Bedringnissen nicht zuschanden wird, griindet sich
fiir den religivsen Glauben auf die Zusage Gottes, der sich »keiner
seiner Worte und Taten gereuen lafit«, auch wenn das Verhalten des
Menschen ihm dazu immer wieder zureichende Griinde gabe!'. Was
das Postulat als die notwendige Voraussetzung fiir die Wiederherstel-
lung der Fahigkeit zur Erfahrung »fordert, ist so dem religiosen
Glauben aufgrund des »Sensus spei« der religiosen Erfahrung gewif3
geworden.

10 Hebr. 1,11.
1 Vgl. den mit Noah geschlossenen Bund Gen. 8,21f.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 247

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

e)  Die Personalitdt des »postulierten Gottes« und der Sensus
historicus der religiosen Erfahrung

Der Begriff der »Personalitit« Gottes, so hat sich gezeigt, ist in der
klassischen Metaphysik strittig. Und selbst dort, wo er im metaphy-
sischen Zusammenhang gebraucht wird, vor allem als Folgerung aus
dem Begriff des »allervollkommensten Wesens«, bleibt die Frage of-
fen, ob er geeignet ist, die spezifisch religiose Bedeutung der Rede
von einem personlichen Gott auszulegen. Im religiosen Zusammen-
hang namlich, so ist deutlich geworden, geht ein personales Ver-
standnis Gottes vor allem aus dem historischen Bedeutungsmoment
der religiosen Erfahrung hervor. Denn die religiose Erfahrung ver-
weist den, der sie macht, auf charakteristische Weise auf seine Ge-
schichte und fiigt diese seine personliche Lebensgeschichte in die Ge-
schichte der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft ein.

In jeder einzelnen religiosen Erfahrung weifl sich der Mensch
vor eine Entscheidung gestellt, in der tiber sein Heil oder Unheil ent-
schieden wird, weil in der gegenwirtigen Begegnung mit dem Heili-
gen jene Entscheidung, die von diesem »im Anfang« gefillt worden
ist, in neuer, abbildhafter Gestalt wiederkehrt. Und indem der
Mensch in der religiosen Erfahrung zu einer Antwort gerufen wird,
in der er sich zugleich zu dem verhilt, was im Anfang geschah,
kommt in dieser seiner Antwort auch die »ur-anfingliche« Zu-
wendung des Heiligen zur Welt auf neue Weise zur Sprache. Auf
diese Weise wird der, der diese Antwort gibt, zum eigenverantwort-
lichen Zeugen fiir die Wahrheit derjenigen Uberlieferung, die von
diesen Ur-Anfingen spricht, vor allem fiir die Wahrheit der gottes-
dienstlichen Anamnese, die der je neuen Vergegenwirtigung dieser
Anfinge dient. Deshalb bleiben nicht nur jene Anfinge bleibend
denkwiirdig, die den Inhalt der normativen Texte einer religiosen
Uberlieferungsgemeinschaft und ihrer gottesdienstlichen Feier bil-
den, sondern, wenn auch in abgestuftem MafSe, auch jene Erfahrun-
gen, durch die ein Horer der iberlieferten Botschaft zum Zeugen
ihrer Wahrheit geworden ist. In der Kette dieser Zeugen darf kein
Glied fehlen, auch nicht das Zeugnis der »Kleinen«, wenn spitere
Horer nicht nur Informationen tiber Vergangenes erhalten, sondern
zugleich jene »Formatio Mentis« gewinnen sollen, die auch sie be-
fihigt, ihre eigenen Erfahrungen im Lichte der Uberlieferung aus-
zulegen und so auch ihrerseits zu Zeugen der Wahrheit dieser Uber-
lieferung zu werden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

Der »Sensus historicus« der religiosen Erfahrung enthilt also
einen dreifachen Bezug: den Bezug zu den »Anfingen«, zu den je
neuen Erfahrungen immer neuer Individuen, die im Lichte dieser
Anfinge gedeutet werden und diese ihrerseits auf neue Weise ver-
standlich machen, und zur Geschichte der religiosen Uberlieferungs-
gemeinschaft. Es ist dieser dreifache Bezug zur Geschichte, der »das
Heilige«, dessen Zuwendung und Anspruch in der religiosen Erfah-
rung vernommen und beantwortet wird, als Subjekt eines Dialoges
verstehen 1463t, den es mit dem Menschen durch seine individuelle
und gemeinschaftliche Geschichte hindurch fiihrt. Und zugleich ge-
winnt jede Phase dieses Dialogs den Charakter einer Begegnung mit
dem Unbedingten, das in Freiheit iiber Heil und Unheil des Men-
schen entscheidet. Und als solches Subjekt eines Dialogs wird »das
Heilige« als Person erfahrbar und kann darum »Gott« genannt wer-
den (s.0. S. 125ff. u. 172 1f).

Es ist dieser Bezug zur Geschichte, der dem Gottesbegriff der
klassischen Metaphysik entweder ganz fehlt oder doch fiir diesen
Gottesbegriff nicht konstitutiv ist. Aber auch in der Transzendental-
philosophie Kants, die die drohende Selbstauflésung der Vernunft
beschreibt und die Bedingung zur Auflésung dieser Dialektik durch
Postulate benennt, kommt dieser Bezug zur Geschichte allenfalls in
Ansitzen zur Sprache, etwa dort, wo er von dem ungeschuldeten
»Urteilsspruch aus Gnade« spricht. Ankniipfend an verstreute Ein-
zelduBerungen dieser Art, die sich bei Kant finden, kann eine weiter-
entwickelte Transzendentalphilosophie zeigen: Die Dialektik der Ver-
nunft ergibt sich nicht nur aus ewigen Wesens-Sachverhalten (vor
allem aus der Strukturdifferenz und Interferenz zweier »Welteng,
der Welt der Gegenstinde theoretischen Erkennens und der Welt
der Zwecke sittlichen Handelns). Vielmehr ergibt sie sich aus unver-
meidlichen Krisen jenes Vorgangs, den man als »Dialog mit der
Wirklichkeit« bezeichnen kann. Im Unterschied zu jeder dialekti-
schen Selbst-Explikation des Subjekts, die das jeweils begegnende
Fremde nur als Moment seiner eigenen Selbst-Realisierung zu Wort
kommen ldf3t, ist dieser Dialog in jeder seiner Phasen unvorherseh-
bar und zukunftsoffen. Hier spricht nicht das Subjekt sich selber aus,
sondern die begegnende Wirklichkeit ist es, die thren Anspruch gel-
tend macht. Und unter diesem Anspruch erweist sich eine »Umge-
staltung zur Neuheit des Denkens« als nitig, ohne daf3 apriorische
Griinde dafiir angegeben werden konnten, daf8 die je konkret gefor-
derte Umgestaltung auch maglich sei. Darauf beruhen die Krisen in

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 249



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

der Geschichte der Vernunft. Sowohl diese Krisen auch die immer
neuen Weisen ihrer Uberwindung erweisen sich als kontingente Er-
eignisse innerhalb einer Geschichte, deren Verlauf nicht aus apriori-
schen Griinden deduziert werden kann. Deshalb muf8 auch die Bedin-
gung, die im Verlauf dieser Geschichte deren Krisen tiberwindbar
macht und die Moglichkeit jener Umgestaltung garantiert, die zur
Uberwindung dieser Krisen notwendig ist, als freies Subjekt verstan-
den werden. Auf solche Weise gelangt eine weiterentwickelte Tran-
szendentalphilosophie dazu, die von ihr postulierte Bedingung fiir
die Authebung der Vernunftdialektik als Person zu verstehen und
deswegen als »Gott« zu bezeichnen.

f)  Eine Bewdihrungsprobe beider Weisen des Sprechens von Gott

Erst wenn der Begriff der »Personalitit Gottes« im Rahmen einer
weiterentwickelten Transzendentalphilosophie in der soeben be-
schriebenen Weise verstanden wird, ist der Bezug zur Geschichte
fiir diesen Gottesbegriff konstitutiv. Mit einem solchen Verstindnis
der transzendenten Personalitidt Gottes aber ist zugleich ein Maf3stab
gesetzt, an dem die religiose Erfahrung sich bewihren muf3. Denn
diese ist der Gefahr ausgesetzt, als bloSe Abfolge auSergewéhnlicher
Widerfahrnisse mif$verstanden zu werden, deren Denkwiirdigkeit
sich darin erschopft, den gewohnten Gang des Dialogs mit der Wirk-
lichkeit bloff zu unterbrechen, statt ihm eine neue Wendung zu ge-
ben. Dann wird das religiose Erzihlen zu einer bloffen Ansammlung
von »Merkwiirdigkeiten«, die man bezeugt, weil sie im Zeugen wie
im Horer ein Bediirfnis befriedigen, das darauf gerichtet ist, aus dem
Alltiaglichen auszubrechen. Aber sobald beide, unvermeidlicher-
weise, in den Alltag zuriickkehren, bleiben diese »Stupenda« ohne
Belang.

Angesichts dieser Gefahr mufs die religiose Erfahrung sich da-
durch bewihren, dafy sie auch der theoretischen und praktischen
Orientierung in der »profanen« Alltagswirklichkeit eine neue Ge-
stalt verleiht. Das kann nur geschehen, indem sie den, der diese Er-
fahrung macht, dessen iiberfiihrt, dafy er, ehe er diese Erfahrung
machte, »in Finsternis befangen«, d.h. in sich selber verschlossen
und zum Dialog mit dem Wirklichen und seinem stets tiberraschen-
den Anspruch unfihig gewesen ist und daf3 ihm in jener Begegnung
mit dem Heiligen, von der er erzihlt, eine »Offnung der Augen«
widerfahren ist. Die religiése Erfahrung versteht sich selber nur

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff des »personlichen Gottes«

dann angemessen, wenn sie ihr »historisches« Bedeutungsmoment
darin entdeckt, daf$ das Subjekt durch ihren besonderen Inhalt auch
seiner Form nach verwandelt, zu einer »Umgestaltung zur Neuheit
des Denkens« fihig geworden ist. Diese Neuheit des Denkens aber
kann nicht auf den Augenblick dieser Erfahrung beschrinkt bleiben,
sondern muf$ sich auch bei der Riickkehr in die Alltagswelt als Fa-
higkeit zu einer neuen Phase im Dialog mit dem Wirklichen bewih-
ren. Oder kurz: Wenn der Gott, von dessen Gegenwirtigwerdung
der Zeuge der religiosen Erfahrung zu erzihlen weifs, nicht zugleich
der Gott ist, der die Vernunft auch in ganz profanen Zusammenhdin-
gen in ihrem Versuch, geordnete Kontexte ihrer gesamten Welt-
erfahrung aufzubauen, »zugleich richtet und rettet«, wenn er also
nicht jene transzendente, von allen Erfahrungsgegenstinden ver-
schiedene Person ist, von der das philosophische Vernunftpostulat
spricht, dann ist er auch im religiosen Erzdhlzusammenhang nicht
der wahre Gott gewesen.

Freilich gilt auch das Umgekehrte: Auch die religiose Erfahrung
kann dem transzendentalphilosophischen Postulat eines personlichen
Gottes einen MafSstab fiir sein kritisches Selbstverstindnis an die
Hand geben. Denn die »Forderung«, jene »Umwendung zur Neuheit
des Denkens«, die nétig ist, wenn die Vernunft zum Dialog mit dem
Wirklichen fihig bleiben soll, miisse auch moglich sein, und der »po-
stulierte Gott« sei diejenige Bedingung, die das solchermafSen Not-
wendige moglich mache, kann Anlaf8 zu einem Selbstmifyverstindnis
des philosophischen Postulates geben. Dann entsteht der Eindruck,
die jeweils geschehende Wiederherstellung der Vernunft aus ihrer
drohenden Selbstauflésung sei eine blofSe Wiederholung des immer
Gleichen: Immer wieder geriit das Denken in jene Situationen, in de-
nen sein Versuch, Kontexte moglicher Erfahrung aufzubauen, zur
Selbstverstrickung wird, die dieses Denken unfihig macht, den neu-
artigen Anspruch des Wirklichen auf angemessene Weise zu beant-
worten. Immer wieder erweist dieser Anspruch des Wirklichen sich
von solcher Art, daf3 er ein auch der Form nach neues Anschauen und
Denken verlangt. Immer wieder bemerkt das Subjekt, daf seine Ver-
suche der Selbst-Erneuerung neue Formen der Selbst-Verstrickung
erzeugen und dafl es daher einer Befreiung bedarf. Aber wenn diese
Befreiung dann wirklich geschieht und der befreienden Freiheit eines
postulierten Gottes zugeschrieben wird, kann das Subjekt meinen,
hier sei ihm nur zu wiederholtem Male widerfahren, was ihm aus
fritheren, vergleichbaren Fillen schon bekannt ist. Dann mifSversteht

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 251

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

es das Ereignis dieser Umngestaltung als blofSe Wiederherstellung des
»Status quo ante«; und die Geschichte der Vernunft, die in solchen
immer unvorhersehbaren Begegnungen mit der befreienden Freiheit
Gottes geschieht, gerit aus dem Blick. Damit aber geht zugleich der
Rechtfertigungsgrund dafiir verloren, die Bedingung, die allein ge-
eignet ist, die Dialektik der Vernunft aufzuldsen, als Person zu ver-
stehen. Denn es ist der Bezug zur Geschichte gewesen, der es gestat-
tet hat, den »postulierten Gott« als Person zu verstehen.

In kritischer Zuspitzung gesagt: Wenn der »postulierte Gott«
sich nicht zugleich als der Gott derjenigen Geschichte erweist, von
der der Zeuge der religiosen Erfahrung, aufgrund des Sensus histo-
ricus dieser Erfahrung, zu erzihlen weifs, ist er auch im Zusammen-
hang einer philosophischen Postulatenlehre nicht der wahre Gott ge-
wesen.

Indem aber das Vernunftpostulat und die religiose Erfahrung
auf solche Weise fiireinander zur Bewihrungsprobe werden, zeigt
sich, daf3 beide geeignet sind, sich gegenseitig zu einem besseren Ver-
standnis ihrer selbst zu verhelfen und so in ein kritisch-hermeneuti-
sches Wechselverhiltnis einzutreten.

5. Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhaltnis

Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, so hat sich ge-
zeigt, fiihrt zu folgenden Ergebnissen: Die menschliche Erfahrungs-
fahigkeit ist kontingent. Diese Kontingenz tritt in gewissen Krisen
der Geschichte zutage, in denen die Vernunft sich selber aufzulosen
droht und damit die Erfahrungsfihigkeit zunichst verlorengeht.
Dann ist zur Wiederherstellung der Erfahrungsfihigkeit der freie
Akt einer Ursache nétig, die »ein Licht iiber einem Abgrund von Fin-
sternis aufgehen lafit«. Erst aufgrund dieser drei Ergebnisse einer
weiterentwickelten Transzendentalphilosophie erreicht das philo-
sophische Sprechen von einem postulierten Gott jene strukturelle
Verwandtschaft mit den Zeugnissen der religiosen Erfahrung, die
den Versuch gestattet, beide in ein hermeneutisches Wechselverhalt-
nis zu bringen. Ein solches hermeneutisches Wechselverhiltnis
schlieft gegenseitige Kritik nicht aus. Gerade die radikalsten Formen
der Religionskritik, z. B. bei Feuerbach, Marx oder Freud, haben her-
meneutischen Charakter gehabt. Sie wollten die Religion dadurch
iiberwinden, daf sie ihr Wege zu einem angemessenen Verstindnis

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

ihrer selbst aufzeigten'?. Und umgekehrt hat die religiose Philoso-
phiekritik sich nicht selten philosophischer Argumente bedient, um
so die »AnmafSungen der Philosophie« von innen her zu iiberwinden
(Beispiele eines solchen Verfahrens finden sich z. B. bei Kierkegaard).
Der philosophische Religionskritiker und der theologische Philo-
sophiekritiker stehen dann untereinander in einem hermeneutischen
Wettbewerb. Doch muf3 dieser hermeneutische Wettbewerb nicht
immer in der Absicht gefiihrt werden, den Partner davon zu iiberzeu-
gen, dafs seine Position im Ganzen auf einem Selbst-Mif3verstindnis
beruht, sodafy die Religion einerseits, die jeweils kritisierte Art der
Philosophie andererseits sich selber »aufhebt«, sobald sie sich selber
versteht. Das hermeneutische Wechselverhiltnis zwischen Religion
und Philosophie kann auch dahin fiihren, daf beide ihre charakteri-
stische Eigenart behalten und dennoch durch ihren Dialog lernen,
sich besser zu verstehen als zuvor.

a) Das gemeinsame Thema der Auslegung:
Das » Aufgehen eines Lichts iiber einem Abgrund
von Finsternis«

Sich um ein solches »besseres Verstehen« zu bemiihen, liegt zu-
nichst im Interesse dessen, der religiose Erfahrungen gemacht hat.
Denn diese bereiten dem Verstehen spezifische Schwierigkeiten.
Zeugen religioser Erfahrung pflegen zu betonen, daf3 die Begegnung
mit dem Heiligen zunichst ihre Augen »geblendet« habe, sodafs
nicht nur das Heilige selbst sich »dem menschlichen Hinblick ent-
zog«, sondern in seiner Ubermacht das Verbum Mentis insgesamt
zum Verstummen brachte, sodaf3 auch die bisher vertraute Erfah-
rungswelt in diesem »blendenden Licht« versank. Erst in einem zwei-
ten Vorgang wurde dem Menschen »das Auge auf neue Weise geoff-
net«, sodaf er nicht nur das Heilige, dessen Gegenwart er erfahren
hatte, erkannte und zur doxologischen Antwort auf sein Erscheinen
fahig wurde, sondern auch die gesamte Erfahrungswelt »in neuem
Lichte sah«. Ist dieses »neue Licht« einmal aufgegangen, dann gibt
es keinen Bereich der menschlichen Erfahrungswelt, der in diesem
Lichte nicht auf neue Weise gesehen werden konnte. Ein heraus-
ragendes Beispiel dafiir bietet jenes Bekenntnis der Seraphim, das

12 Vgl. R. Schaeffler, Die Kritik der Religion, in: Kern/Pottmeyer/Seckler, Handbuch
der Fundamentaltheologie Bd. I, 117-135.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 253

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

der Prophet Jesajah gehort hat. » Alle Lande sind voll von seiner [Got-
tes] Herrlichkeit«. Wem das Auge gedffnet worden ist, der wird fa-
hig, den Widerschein der gottlichen Herrlichkeit »auf dem Antlitz
aller Kreatur« wiederzuentdecken.

In beiderlei Hinsicht: als Erfahrung des zunichst »blendenden«
und erst dann »erleuchtenden« Lichtes, ist die religiose Erfahrung
einerseits ein besonderes Widerfahrnis mit einem besonderen Inhalt
und hat andererseits universale Bedeutung, indem sie eine neue Wei-
se des Blicks auf die gesamte Erfahrungswelt entstehen liefs. So ent-
steht die Frage, wie diese Verflechtung von Partikularitit des Inhalts
und Universalitét seiner Bedeutung zu verstehen sei. Und diese Frage
ist nicht nur fiir den theoretischen Betrachter von Belang, sondern
fiir den Zeugen der religiésen Erfahrung selbst. Denn es wird sich
zeigen, daf3 die religiése Erfahrung selbst in die Irre geleitet wird,
wenn eines dieser beiden Momente aus dem Blick gerit.

Auf diese Frage nun kann die philosophische Lehre von der Ver-
nunftdialektik und von ihrer Auflosung durch Postulate eine Ant-
wort geben. Sie kann einsichtig machen, wie es zu einer solchen »Fin-
sternis« kommt und wie es zu ihrer Uberwindung durch ein
ereignishaft »aufleuchtendes Licht« kommen kann. Und diese Be-
schreibung der Vernunftdialektik und ihrer Auflésung durch Ver-
nunftpostulate kann zugleich dazu dienen, die speziell religiose Er-
fahrung auszulegen, die diese Uberwindung der »Finsternis« durch
ein »aufleuchtendes Licht« zu ihrem zentralen Inhalt hat.

Die religiose Erfahrung ist, aus der Sicht des Philosophen, ein
Spezialfall aus der Klasse der »transzendentalen Erfahrungenc, d.h.
derjenigen, die die Bedingungen verindern, unter denen kiinftig Er-
fahrungen gemacht werden konnen. Liegen diese Bedingungen, nach
einer Einsicht Kants, in den Formen unseres Anschauens und Den-
kens, dann sind transzendentale Erfahrungen (und darunter auch die
religiosen) solche, die das Formgefiige (die »Struktur«) dieser Akte
verindern und damit den Anschauungsformen von Raum und Zeit,
den Kategorien (besonders der Substanz- und der Kausalkategorie)
und den Ideen (Zielvorstellungen von der Einheit des Ich und der
geordneten Ganzheit der Welt) eine neue Bedeutung verleihen. Das
aber geschieht dadurch, daf§ innerhalb der bestehenden Erfahrungs-
welt Inhalte auftreten, an denen die Struktur dieser Erfahrungswelt
zunéchst zerbricht. Dann entsteht jene »Finsternisc, in der alles An-
schauen und Denken nur noch die eigene Unfihigkeit zum Sehen
»sieht«, die eigene Unfdhigkeit zum Begreifen »begreift«. Erst in

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

einem zweiten Vorgang konnen diese Formen des Anschauens und
Begreifens auf verinderte Weise neu entstehen. Dann »geht uns ein
neues Licht tiber dem Abgrund von Finsternis auf«.

All dies trifft auf die religiose Erfahrung in ausgezeichnetem
Mafle zu. Darum ist auch die Licht-Metapher nicht nur bei den Ver-
tretern der philosophischen Erkenntnistheorie, sondern auch und vor
allem in der Sprache der Religion geldufig und wird dort auf eine
spezifische Weise verwendet. Sie bezeichnet dort ein spezifisches
Moment der religiosen Erfahrung. »Du, Herr, ldfst meine Leuchte
[mein Augenlicht] erstrahlen; Du machst meine Finsternis hell«™.
Und auch in solchen Zusammenhingen ist nicht nur gemeint, daf3
dieser oder jener bestimmte Inhalt sich dem Auge des Menschen zu-
nichst verbirgt und ihm sodann offenbargemacht wird, sondern daf3
seine »Leuchte« selber verfinstert wurde, sodaf8 gar nichts mehr in
ihrem »Lichte« erscheinen konnte, und daf$ durch Gottes ungeschul-
dete Zuwendung dieses Licht des Auges selber hell und zum Sehen
fahig wird. Die philosophische Rede von der Dialektik der Vernunft,
in der die Fihigkeit zur Erfahrung verlorengeht, und von der Auf-
lsung dieser Dialektik durch Postulate der Hoffnung erweist sich so
als geeignet, auch die spezifisch religiose Rede von Gottes freier Zu-
wendung auszulegen. Denn diese transzendentalphilosophische Re-
flexion kann deutlich machen: Jene »Verfinsterung des geistigen
Augesc, in die der Mensch nicht durch dufSere Gewalt gerit, die viel-
mehr aus der Eigentétigkeit seines Anschauens und Denkens selber
hervorgeht, betrifft nicht nur das besondere Gegenstandsfeld eines
speziell »religiosen Sehens«, sondern seine Erfahrungsfihigkeit als
ganze. Und jenes » Aufleuchten des Lichts iiber einem Abgrund von
Finsternis«, von dem die Zeugnisse der religiosen Erfahrung spre-
chen, gibt dem Menschen nicht nur die Fahigkeit zu speziell religio-
sen Erfahrungen zuriick, sondern stellt das menschliche Anschauen
und Denken als ganzes und in all seinen Tatigkeitsbereichen aus die-
ser seiner drohenden Selbstauflosung wieder her. Diese Wiederher-
stellung aber kann vom Menschen weder erzwungen noch aus Prin-
zipien abgeleitet, sondern nur erhofft werden und ist dort, wo sie
geschieht, der Inhalt einer kontingenten Erfahrung. So kann die
transzendentale Reflexion die universale Bedeutung der religiésen
Erfahrung deutlich machen und zeigen, dafl die Zuwendung Gottes,
die den Inhalt dieser religiosen Erfahrung ausmacht, iiber das Ganze

13 Ps18,29.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 255

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

unserer Fihigkeit entscheidet, irgendetwas zum Gegenstand unserer
Erfahrung zu machen.

b) Krisen in der Geschichte des religiosen Bewuftseins

Nun tritt das Problem, wie das Verhiltnis von partikulirem Inhalt
und universaler Bedeutung zu bestimmen sei, auf dem Felde der re-
ligiosen Erfahrung in zwei verschiedenen Gestalten auf. Es gibt einer-
seits jene Erfahrungen, in denen »mit einem Schlage« eine »alte
Welt« versinkt und eine »neue Welt« sich 6ffnet. Wer eine solche
Erfahrung gemacht hat, kann ausrufen: »Ich vergesse, was hinter
mir liegt, und strecke mich aus nach dem, was vor mir liegt«'*. Die
Dialektik der religiosen Erfahrung, »blendendes« und »erleuchten-
des« Licht zugleich zu sein, erscheint dann ein fiir allemal zugunsten
des »erleuchtenden Lichtes« iiberwunden. Es gibt aber auch andere,
unscheinbarere, aber nicht weniger strukturverindernde Erfahrun-
gen, die innerhalb der Geschichte der »Bekehrteng, die schon »zur
Neuheit des Denkens umgestaltet« sind, auftreten. Hier namlich
werden Inhalte erfahren, die gerade dann, wenn sie als Abbild- und
Gegenwartsgestalten der heiligen Ur-Ereignisse gedeutet werden, als
Skandal erscheinen (die »Ehre des Namens antasten«). Gerade das
religios Notwendige, die Wiedererkennung des Urbilds in seinen Ab-
bildern, erscheint dann als das religios Unmégliche. Denn es er-
scheint frevelhaft, derartige Inhalte des religiosen Erlebens den hei-
ligen Urspriingen als ihre Abbildgestalten zuzuschreiben. (Ein
Beispiel dafiir bieten die Biirgerkriege im antiken Rom, die es als An-
griff auf die Ehre der Gotter erscheinen liefSen, die gegenwiirtige Ge-
stalt der Civitas Romana als Abbild- und Gegenwartsgestalt der von
Romulus und den Dioskuren im Auftrag des Jupiter gewirkten Stadt-
griindung zu begreifen.) Aus solchen Erfahrungen ergeben sich Kri-
sen in der Uberlieferungsgeschichte einer Religion, die dazu fiihren,
dafl die geordnete Ganzheit der religiosen Erfahrungswelt zerbricht
und damit auch die »Einung des Herzens« angesichts solcher Ereig-
nisse nicht mehr gelingt®.

Nun gibt es einen vermeintlichen Ausweg aus solchen Krisen,
der sich jedoch alsbald als eine »Rettung zum Tode« erweist. Um sich

14 Phil. 3,13.
15 Vgl. R. Schaeffler, Religionsimmanente Griinde fiir religionshistorische Krisen, in:
H. Zinser [Hrsg.] Der Untergang von Religionen, Berlin 1986, 243-261.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

gegen Erfahrungen des »Skandalsen« zu sichern, an denen die Ein-
heit der religiosen Erfahrungswelt zerbricht, kann der religiose
Mensch geneigt sein, seine Gottesbeziehung so zu verstehen, daf3
sie von keiner moglichen Erfahrung bedroht werden kann. Die ein-
mal in Erfahrungen der »Erleuchtung« entdeckte, von den »berufe-
nen Offenbarungszeugen« in normativen Texten festgehaltene und
von der Uberlieferungsgemeinschaft als normativ anerkannte Mani-
festation der Gottheit gilt dann, im religiosen Kontext, als das »allein
Wahre«. Alle Erfahrungen, die dieser Wahrheit entgegenstehen
konnten, werden dann einer »sidkularen Welt« zugerechnet, die nicht
mehr, als das »Pro-Fanum«, dem Heiligen zugeordnet, sondern reli-
gios belanglos ist. Dann freilich entfernen sich die normativ bezeugte
religiose und die allen Menschen zugingliche sikulare Erfahrung so
weit voneinander, daf von vorne herein darauf verzichtet werden
muf3, sie in ein Verhiltnis gegenseitiger Auslegung zu bringen.
Wihrend spezifisch religiose Erfahrungen noch auf die heiligen Ur-
spriinge verweisen, konnen die Erfahrungen des Alltags nicht mehr
im Lichte der Erinnerung an diese Urspriinge gedeutet werden und
tragen ihrerseits nichts mehr zum Verstindnis dieser Urspriinge bei.
Dann freilich wird die religiose Welt zu einer »Sonderwelt« neben
anderen »Welten«, und die religiose Weise, den Akt »Ich denke« zu
vollziehen, wird zu einer Sondergestalt der Subjektivitit neben ande-
ren.

Auch diesen drohenden Bedeutungsverlust der religiésen Erfah-
rung vermag die transzendentale Reflexion zu deuten. Sie erinnert
den, der Krisen der genannten Art durchlebt hat, daran, daf8 die Dif-
ferenz zwischen objektiv mafigeblicher Wahrheit und blof8 subjekti-
ver Uberzeugung verlorengeht, wenn er sich der Aufgabe verweigert,
alle Inhalte der Erfahrung in der allumfassenden Ganzheit der Welt
zu verorten, alle Akte des Anschauens und Denkens in die wider-
spruchsfreie Einheit eines einzigen Aktes »Ich denke« einzubezie-
hen. Religiose Uberlieferungen kénnen auch dann noch fortbeste-
hen; aber sie bezahlen diesen ihren Fortbestand durch den Verzicht
auf den Geltungsanspruch, den sie bisher erheben konnten: den An-
spruch, von derjenigen Alternative zusprechen, an der sich Heil und
Unheil der Welt und des menschlichen Lebens im Ganzen entschei-
den. Mit diesem Verzicht aber horen sie, oft unbemerkt, auf, im spe-
zifisch religiésen Sinne »wahr« zu sein, und werden zur subjektiven
Befriedigung subjektiver, fiir religios gehaltener psychischer Bediirf-
nisse. Durch solche Erfahrungen geht, oft nicht einmal bemerkt, das

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 257

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

»Licht« verloren, in dem der religiose Mensch bisher die Erfahrungs-
welt als ganze gesehen hat; und es erscheint fraglich, unter welchen
Bedingungen er nun noch auf ein »neues Licht« hoffen darf.

Auch derartige Krisen innerhalb der individuellen oder gemein-
schaftlichen Geschichte des religiosen Erfahrens konnen durch die
Lehre von der Vernunft-Dialektik gedeutet werden. Denn diese Leh-
re ist stets zunichst von kritischem Gebrauch, auch und vor allem
gegeniiber dem religiosen Bewuf3tsein, wenn dieses einen Anspruch
auf »abschlieflendes Bescheidwissen in gottlichen Dingen« erhebt.
Gegeniiber einer solchen »religiosen Wissens-Anmaflung« macht
die Lehre von der Vernunftdialektik geltend: Die Bedingung, die Er-
fahrung moglich macht, laf3t sich nicht widerspruchsfrei in einen Ge-
genstand verwandeln, von dem wir ein Wissen beanspruchen konn-
ten; Begriffe, die wir von dieser Bedingung unvermeidlicherweise
bilden, werden immer wieder in Widerspriiche fithren und sich darin
aufzulésen drohen, wenn wir sie als Begriffe von einem moglichen
Gegenstand zu gebrauchen versuchen, statt sie als Hinweise auf den
Grund einer in transzendentaler Hinsicht notwendigen Hoffnung zu
begreifen. Auch und gerade die Postulate, durch die wir die Dialektik
der Vernunft auflosen, verschaffen uns kein solches Wissen, schlie-
Ben auch keine »Liicken« in unserem Wissen, sondern benennen den
Grund derjenigen Hoffnung, die notwendig ist, wenn die Vernunft
nicht an der Erfiillbarkeit ihrer Aufgaben verzweifeln soll.

Dies gilt nun in ausgezeichnetem Mafle auch von jener Gewifs-
heit, die durch die religiose Erfahrung begriindet wird. Sie ist nicht
die Gewif$heit eines Wissens, das gegen alle Krisen der Geschichte
geschiitzt wire, sondern die Gewif$heit einer Hoffnung, die sich in
der Erfahrung derartiger Krisen bewihrt. Nicht durch den Riickzug
in eine »religiose Sonderwelt« lassen darum derartige Krisen sich
iberwinden, sondern nur dadurch, daf8 »Bedridngnis« die »Bewih-
rung« jener Hoffnung bewirkt, die »nicht zuschanden werden laf3t«.
Denn wie alle Erfahrungsweisen, so ist auch die religiose auf unver-
meidliche Weise dadurch bedroht, daf3 die Ideen der »Welt« und des
»Ich denke« widerspriichlich werden und in diesem Widerspruch ihre
regulative Kraft verlieren. Dies geschieht einerseits innerhalb der re-
ligiosen Erfahrungswelt selbst, sofern dort Inhalte auftreten, die ge-
rade in einer religios gedeuteten Welt als »Skandal« erscheinen, an-
dererseits »an den Grenzen der religidsen Erfahrungswelt«, sofern
diese den Bezug zur »profanen« aber keineswegs »sikularen« All-
tagswelt verliert. Sofern Religionen in derartigen Krisen nicht unter-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

gehen, konnen sie die Wiederherstellung der Fihigkeit zum Aufbau
einer (nun neu gestalteten) Welt religioser Erfahrung und der Fihig-
keit zur Wiedergewinnung einer (nun neu verstandenen) individuel-
len und gemeinschaftlichen Identitit nicht der eigenen Leistung und
»Weisheit« der Uberlieferungsgenossen zuschreiben, sondern nur,
als ein kontingentes Ereignis, auf eine neue, freie Zuwendung des
Heiligen zuriickfithren. (»Daf$ es nicht ganz mit uns aus ist, das ist
des Herren Gnade«.) Und die fromme Gewifsheit, daf diese freie Zu-
wendung sich auch in kommenden Krisensituationen wiederholen
wird, hat nicht den Charakter eines deduzierbaren Wissens, sondern
den einer Hoffnung. Auch im speziell religiésen Zusammenhang,
und in ihm besonders deutlich, geht aus solchen Erfahrungen die Ge-
wilheit, dafl die Aufgaben der Vernunft auch im Durchgang durch
derartige Krisen erfiillbar bleiben werden, in verdnderter Gestalt her-
vor: in der Gestalt von Postulaten der Hoffnung. Daf3 es auch kiinftig
moglich bleiben wird, das Heilige in den Inhalten der Erfahrung wie-
derzuerkennen und »beim Namen zu rufen, ist Inhalt einer Hoff-
nung und spricht sich in Bekenntnissen zum Grund dieser Hoffnung
aus, z.B. in der Formulierung: »Seine Barmherzigkeit hat noch kein
Ende, sondern neu wird sie mit jedem neuen Morgen. Denn seine
Treue ist grof«'®.

Auf solche Weise legt das philosophische Postulat, das von der
»von innen heraus« bedrohten und auf kontingente, nicht dem Wis-
sen sondern nur der Hoffnung zuginglichen Weise wiederhergestell-
ten menschlichen Erfahrungsfihigkeit spricht, die religiose Erfah-
rung aus. Und in der Kraft dieser Auslegung macht sie auch den
Zusammenhang zwischen partikulirem Inhalt und universaler Be-
deutung der religiosen Erfahrung verstindlich. Denn sie erinnert
den, der religiose Erfahrungen macht oder Zeugnisse solcher Erfah-
rungen weitergibt, daran, daf3 der Inhalt seiner speziellen Erfahrung
zugleich jene gottliche Wirklichkeit offenbar macht, die die Bedin-
gung jeder Erfahrung ist. Die Wirklichkeit Gottes, die nur in der re-
ligiosen Erfahrung originir gegeben ist, wird nur angemessen ver-
standen, wenn sie zugleich als der Grund jener Hoffnung begriffen
wird, die nicht nur die speziell religiose Erfahrung bestimmt, sondern
jede Art von Erfahrung méglich macht. Von diesem Hoffnungsgrund
aber spricht das philosophische Postulat.

Entsprechend aber ist auch der Inhalt des philosophischen Po-

16 Klagel. 3,22 1.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 259



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

stulats nur angemessen verstanden, wenn eingesehen wird, dafs der
Zeuge der religiosen Erfahrung, die der Philosoph als solcher nicht
selber macht, von der gleichen Wirklichkeit spricht, auf die die phi-
losophischen Postulate sich richten. Denn wenn der Gott, von dem
philosophisch gesprochen werden kann, als Grund einer in transzen-
dentalphilosophischer Hinsicht notwendigen Hoffnung verstanden
werden muf3, dann ist deutlich: Die Erfiillung einer solchen Hoff-
nung kann nicht apriori deduziert werden, sondern muf, als kontin-
gentes Ereignis, den Inhalt einer Erfahrung bilden. Und diese Erfah-
rung ist es, von der die Zeugnisse religioser Uberlieferungen
sprechen.

c) Hermeneutische Maglichkeiten einer weiterentwickelten
Transzendentalphilosophie

Freilich bedarf es, wenn eine solche Auslegung der religiosen Erfah-
rung moglich werden soll, dazu jener Weiterentwicklung der Tran-
szendentalphilosophie, die sowohl den drohenden Zerfall von Ich
und Welt in der Dialektik der Vernunft als auch ihre verwandelte
Wiederherstellung durch Postulate der Hoffnung als kontingente,
geschichtliche Ereignisse versteht. Denn erst eine auf solche Weise
weiterentwickelte Transzendentalphilosophie kann einsichtig ma-
chen, worauf es beruht, daf} die speziell religiose Erfahrung den An-
spruch erheben kann, zugleich das Ganze der Erfahrungswelt aus-
zulegen und so dem menschlichen Subjekt zu einem angemessenen
Verstindnis seiner selbst zu verhelfen. Denn die philosophische Re-
flexion auf die Moglichkeitsbedingungen jeder Erfahrung kann zei-
gen, daf} die Uberwindung der drohenden Selbstauflésung der Ver-
nunft selbst dann, wenn die »postulierte« Bedingung existiert, nicht
notwendig geschieht, sondern ein kontingentes Ereignis darstellt.
Dann aber mufi, angesichts der Kontingenz menschlicher Erfah-
rungsfahigkeit, jede gelingende Erfahrung auf die freie Zuwendung
ihres Moglichkeitsgrundes zuriickgefiihrt werden. Und in dieser frei-
en Zuwendung erweist sich die postulierte Bedingung, von der die
Wiederherstellung der menschlichen Erfahrungsfihigkeit erhofft
werden kann, als Person. Die Selbstgesetzgebung der Vernunft (nicht
nur in ihrem praktischen, sondern auch in ihrem theoretischen Ge-
brauch), die zum Aufbau eines geordneten Kontextes moglicher Er-
fahrung notwendig ist, wird so als die Erscheinungsgestalt einer gott-
lichen Gesetzgebung verstanden. In diesem Sinne hat schon Kant die

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

sittliche Autonomie der Vernunft als Erscheinungsgestalt der gott-
lichen Gesetzgebung verstanden und konnte deshalb die Pflichten,
die die Vernunft uns vorschreibt, zugleich als gottliche Gebote ver-
stehen. Aber deutlicher als bei Kant treten in einer weiterentwickel-
ten Transzendentalphilosophie zwei Momente hervor: Die Dialektik
der Vernunft ist nicht auf die Erfahrung sittlicher Pflicht beschrinkt,
sofern in der Kollision zwischen den Bedingungen fiir die Reinheit
der Gesinnung und fiir die Wirksamkeit der Tat der Begriff der
Pflicht sich aufzulosen droht; sie betrifft alle Erfahrungsarten, die je
auf ihre Art von der Interferenz strukturverschiedener Erfahrungs-
welten betroffen sind. Und die Auflésung dieser Dialektik kann nur
von einer Bedingung erhofft werden, die in freier Zuwendung die
menschliche Vernunft aus ihrer drohenden Selbstauflosung wieder-
herstellt und sich dadurch als Person erweist. Die so mit transzenden-
taler Notwendigkeit vorausgesetzte (»postulierte«), frei von aller
metaphysischen oder moralischen Notwendigkeit handelnde oberste
Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung ist es, die im transzenden-
talphilosophischen Sinne »Gott« genannt wird.

Von diesem Ansatz aus ist es moglich, das Sprechen von Gott als
Ausdruck einer postulatorischen Hoffnung zu begreifen, die sich
auch jenen Erfahrungen aussetzen kann, in denen die menschliche
Erfahrungsfahigkeit als ganze an ihre Grenze st68t und sich so als
kontingent erweist. Nur in der Kraft dieser Hoffnung bleibt das Sub-
jekt auch angesichts solcher Erfahrungen dessen gewif3, daf3 es ihm
auch kiinftig moglich sein wird, neue Kontexte aufzubauen, inner-
halb derer es die Fiille seiner Erlebnisse als Inhalte objektiv giiltiger
Erfahrung lesen kann.

Erst eine so weiterentwickelte Postulatenlehre gewinnt jenen
Bezug zur Geschichte, der auch fiir den Sensus historicus der religio-
sen Erfahrung charakteristisch ist (s.0. S. 246f.). Und sie kann, im
Lichte der postulatorischen Hoffnung, auch die iibrigen Bedeutungs-
momente der religiosen Erfahrung auslegen: ihren Sensus allegori-
cus, anagogicus und tropologicus.

Was es hier auszulegen gilt, ist die besondere Bedeutung, die
diese drei Momente jeder Erfahrung im speziell religiosen Kontext
gewinnen: Jedes von ihnen trigt auf seine Weise dazu bei, ein
»Standgewinnen in dem, worauf man hofft«7 moglich zu machen,
und verweist deshalb den, der diese Erfahrung macht, in seine zu-

7 Hebr. 1,11.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 261



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

kunftsoffene Geschichte hinein. Das allegorische Bedeutungs-
moment der religiosen Erfahrung zeigt an, daf3 der, der diese Erfah-
rung macht, sich auf diese Geschichte einlassen muf, um der »je gro-
eren« Wahrheit, die sich ihm gezeigt hat, auf der Spur zu bleiben.
Das anagogische Bedeutungsmoment macht ihn dessen gewif3, dafs er
sich dieser Geschichte anvertrauen kann, weil jede seiner Erfahrun-
gen ihn einen Weg finden laf3t, der »nach oben fiihrt« (an-agei). Das
tropologische Bedeutungsmoment zeigt ihm an, welche »Umwen-
dung der ganzen Seele« von ihm verlangt ist, wenn er diesen Weg
nicht verlieren soll. So ist auch in dem allegorischen, anagogischen
und tropologischen Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung je-
ner Bezug zur Geschichte impliziert, der in ihrem historischen Be-
deutungsmoment ausdriicklich hervortritt.

Die transzendentale Reflexion auf die Dialektik der Vernunft
und ihre Aufhebung durch Postulate der Hoffnung legt diese speziell
religiose Weise der Erfahrung dadurch aus, dafs sie zeigt: Ein derarti-
ges vertrauensvolles Unterwegssein ist notwendig, wenn nicht nur
die speziell religiose Erfahrung, sondern Erfahrung iberhaupt gelin-
gen soll. Die speziell religiose Erfahrung aber macht den Menschen
dessen gewif3, dafd ein solches vertrauensvolles Unterwegssein mag-
lich ist und verantwortet werden kann, weil der Grund, auf den dieses
Vertrauen sich stellen kann, sich dem Menschen in dieser Erfahrung
gezeigt hat.

Fiir das Verhiltnis zwischen dem »postulierten« und dem auf-
grund religiéser Erfahrung bezeugten Gott lait sich daraus die Fol-
gerung ziehen: Die Moglichkeit, die religiose Erfahrung durch tran-
szendentale Reflexion auszulegen, beruht auf der Entdeckung, daf3
die menschliche Erfahrungsfihigkeit kontingent ist und so auf die
Freiheit dessen verweist, der diese bedrohte Erfahrungsfihigkeit wie-
derherzustellen vermag. Diese Kontingenz der menschlichen Erfah-
rungsfihigkeit und die ihr korrelierende Freiheit der Bedingung, die
die Vernunft aus ihrer drohenden Selbstauflosung befreien kann,
sind genuine Themen der Transzendentalphilosophie. Aber indem
die Transzendentalphilosophie diese Themen behandelt, spricht sie
zugleich von der gleichen Wirklichkeit, die sich dem Menschen in
der religiosen Erfahrung zeigt. Und sie spricht nicht nur vom glei-
chen Gegenstand, sondern macht tiber ihn Aussagen, durch die sie
sich als fihig erweist, die religiose Erfahrung auszulegen und den,
der diese Erfahrung gemacht hat, an die universale Bedeutung des-
sen zu erinnern, was ihm in dieser speziellen Erfahrung begegnet ist.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

Indem die transzendentale Reflexion sich zu einer solchen Aus-
legung der religiosen Erfahrung fihig erweist, gewinnt sie einen
dritten Rechtfertigungsgrund dafiir, die von ihr postulierte Wirklich-
keit mit dem religiosen Namen »Gott« zu benennen (vgl.o. S. 236 ff.
. 250£.).

Daraus ergibt sich zugleich eine Deutung der soeben beschriebe-
nen Ausfallserscheinungen: Der Ausfall oder die Marginalisierung
des historischen Bedeutungsmoments kann darauf zuriickgefiihrt
werden, daf$ vielen religiosen Menschen jene Vernunftdialektik ver-
borgen bleibt, die nach einer Auflosung durch Postulate der Hoff-
nung verlangt. Dann bemerken diese Menschen zwar, dafd auch und
gerade die religiose Erfahrung der menschlichen Vernunft Aufgaben
stellt und daf3 diese Aufgaben erfiillt werden miissen, wenn der, der
diese Erfahrung macht, fahig werden soll, zu begreifen, was sich ihm
in dieser Erfahrung gezeigt hat und so nicht nur anderen, sondern
vor allem sich selbst »Rechenschaft zu geben von der Hoffnung, die
in ihm ist«'®. Aber es entgeht ihnen, daf$ auch der besondere Inhalt
der religiosen Hoffnung ein Verstindnis der Welt im Ganzen ein-
schlief$t, die »der Vergeblichkeit unterworfen ist« und aus dieser
nur auf Hoffnung hin befreit werden kann. Von dieser Hoffnung,
ohne die kein Inhalt unserer Erfahrung seine Orientierungskraft
und Maf3geblichkeit wahren kann, weil nur diese Hoffnung die Ver-
nunft und mit ihr alles, was sich ihr zeigt, vor Selbstauflésung be-
wahrt, sprechen die Postulate der Vernunft. Und so bieten diese Po-
stulate den Ansatz, von dem aus es erst moglich wird, auch von der
religiosen Hoffnung Rechenschaft zu geben.

Freilich ist ein solches Verstandnis der Welt und mit ihr ein Ver-
stindnis Gottes als des allein zureichenden personalen Grundes un-
serer Hoffnung nicht erst aus der Reflexion der Philosophen her-
vorgegangen. Gewifs konnte die Transzendentalphilosophie die
Notwendigkeit, die Dialektik der Vernunft durch Postulate der Hoff-
nung aufzuldsen, aus transzendentalphilosophischen Griinden aprio-
ri herleiten; und eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie
konnte zugleich die besondere Bedeutung des Sensus historicus jeder,
auch der religiosen Erfahrung aus transzendentalphilosophischen
Griinden deutlich machen. Aber lingst vor der Entstehung einer
Transzendentalphilosophie hat sich ein betont historisches Verstind-
nis des Verhiltnisses zwischen Gott und den Menschen daraus erge-

18 71 Petr 3,15.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 263



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

ben, daf3 in einer bestimmten Uberlieferungsgemeinschaft auf exem-
plarische Weise historische Erfahrungen gemacht und die Zeugnisse
dieser Erfahrung weitergegeben werden. In der religiosen Erfahrung
selbst muf3te also deren historisches Bedeutungsmoment auf beson-
dere Weise hervorgetreten sein, ehe es auch in der philosophischen
Deutung dieser Erfahrung eine Schliisselstellung einnehmen konnte.
Das ist offensichtlich nicht in allen religiésen Uberlieferungsgemein-
schaften der Fall gewesen.

Daraus ergibt sich die Antwort auf die an friiherer Stelle auf-
geworfene Frage, ob die hier vorgetragene Theorie, die die Margina-
lisierung des historischen Bedeutungsmoments fiir die unterschied-
lichsten Fehlgestaltungen der religiosen Erfahrung verantwortlich
macht, eine philosophisch unbegriindete Option fiir die christliche
Botschaft voraussetze: Fiir diese Option ist im hier vorgetragenen
Gedankengang die rein transzendentalphilosophische Uberlegung
maf3geblich, daf8 die Dialektik der Vernunft nur durch Postulate der
Hoffnung aufgelost werden kann und daf3 diese postulatorische Hoff-
nung, weil sie sich auf eine in freier Personalitiit wirkende Bedingung
griindet, den Menschen in eine zukunftsoffene Geschichte hineinver-
weist. Das schliefSt nicht aus sondern ein, daf3 die jiidisch-christliche
Uberlieferung wesentlich dazu beigetragen hat, daf8 auch Philo-
sophen auf die Bedeutung der Geschichte fiir die Entstehung und
Verinderung der Formen des Anschauens und Denkens, auf die Kri-
sen der Geschichte und die Tatsache aufmerksam geworden sind, daf3
diese Krisen sich zwar aus der Eigengesetzlichkeit der Vernunft erge-
ben, daf8 aber ihre Uberwindung sich nicht aus dieser Eigengesetz-
lichkeit deduzieren laf3t, sondern als ein kontingentes Ereignis er-
hofft werden mu£.

Darauf beruht es, daf3 eine bestimmte Tradition, die jiidisch-
christliche, fiir die philosophische Theorie der religiosen Erfahrung,
ja der Erfahrung iiberhaupt, allgemeine Bedeutung gewinnt. Diese
Bedeutung besteht nicht darin, daf8 die philosophische Reflexion sich
unkritisch jene »Forma Mentis« zueigen macht, in die die Mitglieder
dieser besonderen Traditionsgemeinschaft sich eingeiibt hat. Zwar ist
es gewifs kein Zufall, dafs die philosophische Theorie der Erfahrung in
einem christlich geprigten Kulturkreis entstanden ist. Aber der
Riickgriff auf die besonderen Inhalte dieser Uberlieferung gehort in
den psychologischen Zusammenhang der Entdeckung, nicht in den
logischen Zusammenhang der Begriindung transzendentalphiloso-
phischer Einsichten. Ist naimlich unter den besonderen Bedingungen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhiltnis

einer jiidisch-christlichen (oder moglicherweise auch »post-christli-
chen«) Kultur die Bedeutung der Geschichte einmal entdeckt, dann
kann die nachfolgende transzendentale Reflexion zeigen, daf3 der
Sensus historicus zu den strukturell unentbehrlichen Bedingungen
der religiosen Erfahrung im Allgemeinen, ja der Erfahrung iiber-
haupt gehort. Und dann kann gezeigt werden, daf8 eine Theorie, die
dieses Bedeutungsmoment nicht bedenkt, auch die andersartigen Er-
fahrungen nicht angemessen zu deuten vermag, die in anderen kul-
turellen Zusammenhingen gemacht worden sind und noch gemacht
werden. So tritt durch die transzendentalphilosophische Begriin-
dung, die die konstitutive Bedeutung des Sensus historicus jeder,
auch und besonders der religiosen Erfahrung nachweist, zugleich die
universale Bedeutung jener speziellen Entdeckung hervor, die nur
unter speziellen historischen Bedingungen gemacht werden konnte
und deren Zeugnisse in der jiidisch-christlichen Uberlieferung wei-
tergegeben werden.

Diese universale Bedeutung der speziellen Erfahrungen, von de-
nen die jiidisch-christliche Uberlieferung berichtet und durch die das
Bewuftsein der Mitglieder dieser Uberlieferungsgemeinschaft ge-
prigt ist, hat fiir deren Selbstverstindnis eine wichtige Folge: Das
»Gottesvolk« des Alten wie des Neuen Testaments versteht sich als
die Gemeinschaft derer, denen offenbar geworden ist, was den Augen
anderer Menschen verhiillt bleibt. Und diese Gemeinschaft fiihrt die
so geschehene »Offnung der Augen« darauf zuriick, dafl sie von Gott
selbst aus einer »Welt von Gotzendienern« erwihlt worden ist, um
den Anfang einer neuen Welt zu setzen. In dieser erhofften neuen
Welt wird »der Dienst falscher Gotter aus allen Landen vertrieben
und der wahre Dienst des Himmels an seine Stelle gesetzt« werden
(so die Hoffnungsaussage in dem schon erwihnten jiidischen Gebet
»Es erweise sich grofd und erweise sich heilig der erhabene Name,
das in der Begribnisliturgie dem Verstorbenen ins Grab zugerufen
wird und mit der Zusage endet: »Und du wirst’s erleben und ganz
Israel wird es erleben. Dazu sprechen wir: Amen«).

Von diesem Selbstverstindnis des Erwihlungsgemeinde wird im
kommenden dritten Band der hier vorgelegten Untersuchung, der
»Philosophischen Einiibung in die Ekklesiologie und Christologie,
zu handeln sein.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 265

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie
Sechstes Teilergebnis

Theologische Kritiker der klassischen Metaphysik pflegen den Ver-
dacht zu erheben, sie spreche, wenn sie von »Gott« spricht, von
einem abstrakten Prinzip, das sie zu Unrecht mit diesem aus der
Sprache der Religion entlehnten Namen benenne. Aber auch die phi-
losophische Postulatenlehre ist von diesem Verdacht nicht frei. Sie
spreche, wenn auch in der Form postulatorischer Hoffnung, von
einem Prinzip, das die Fahigkeit zur »Erfahrung tiberhaupt« im
Durchgang durch ihre Krisen wiederherstellt und so das Ganze der
Erfahrungswelt bestimmt, wiahrend die Zeugnisse der Religion von
konkreten Erfahrungen sprechen, in denen, inmitten der Zeit, die
»Herrlichkeit Gottes« aufgeleuchtet sei. Freilich kommen beide Wei-
sen des Glaubens darin iiberein, daf$ sie je auf ihre Weise das Ganze
der Erfahrungswelt auslegen. Denn auch die religivse Erfahrung
sieht in dem, was sich ihr zeigt, jene » Archai« re-prisentiert, die die
Welt im Ganzen von ihren »Anfingen« an bestimmen. Deshalb ist
die »Archaiologia«, die »Rede von den Anfingenc, die angemessene
Auslegung dieser besonderen Art der Erfahrung. Der »Gott der Reli-
gion« und der »Gott der Philosophen« kommen darin iiberein, daf3
sein Wirken in allem, was ist und geschieht, als der alles entscheiden-
de »Ursprung« wiederentdeckt werden kann.

Um zu priifen, ob zwischen diesen beiden Weisen, von Gott zu
sprechen, ein unvermittelter Gegensatz bestehe, ist zunichst an die
Lehre von der Dialektik der Vernunft zu erinnern, die deutlich
macht, daf8 die Vernunft an ihrer Aufgabe, den geordneten Kontext
einer Erfahrung aufzubauen, auch scheitern kann. Angesichts dieser
Kontingenz menschlicher Erfahrungsfihigkeit sind die Vernunft-
postulate nicht Ausdruck eines Wissens, sondern einer in transzen-
dentaler Hinsicht notwendigen Hoffnung und gewinnen so eine Na-
he zum »Sensus anagogicus« der Erfahrung, der im religitsen
Zusammenhang den besonderen Charakter eines »Sensus spei« ge-
winnt. Freilich ist der Grund einer solchen Hoffnung in der religiosen
Erfahrung »gegeben«, wihrend die Postulate ihn nur zu »fordern«
vermogen.

Ausgehend von dem Hoffnungs-Charakter der Postulate ge-
winnt eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie einen Zu-
gang zum Verstindnis der »Geschichte der reinen Vernunft«, die im
Durchgang durch ihre drohende Selbst-Auflgsung nicht zum »Status
quo ante« zurlickkehrt, sondern aus derartigen Krisen in verwandel-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sechstes Teilergebnis

ter Gestalt hervorgeht. Diese Geschichte aber kann nicht als der Pro-
zef3 der Selbst-Explikation eines »Wesens« gedeutet werden — weder
des Wesens der Vernunft noch des Wesens Gottes; sie muf3 vielmehr
als eine Abfolge kontingenter Ereignisse begriffen werden. Die Kri-
sen dieser Geschichte ergeben sich aus der Begegnung mit jeweils
konkreten Inhalten der Erfahrung, die den Menschen unter einen
Anspruch stellen, den nicht er selber an sich richtet, sondern unter
den er immer neu auf eine fiir ihn unvorhersehbare Weise gestellt
wird. Und die Uberwindung dieser Krisen ist jedesmal, wenn sie ge-
schieht, ein kontingentes Ereignis, das nicht aus einem Prinzip seiner
Notwendigkeit deduziert werden kann, sondern in seiner Kontingenz
auf eine frei wirkende Ursache verweist. Darin liegt der entscheiden-
de Grund dafiir, den Grund der postulatorischen Hoffnung als Person
zu verstehen und deshalb »Gott« zu nennen. Damit gewinnt die po-
stulatorische Hoffnung eine Nihe zum »Sensus historicus« der reli-
giosen Erfahrung, die die wechselnden Ereignisse des individuellen
und gemeinschaftlichen Lebens nicht als austauschbare Beispiele ver-
steht, an denen »ewige Wahrheiten« veranschaulicht werden kon-
nen, sondern als »Denkwiirdigkeiten«, die gerade in ihrer unver-
wechselbaren Einmaligkeit nicht vergessen werden diirfen, wenn
der Mensch auf jenem Wege bleiben soll, den das »Aufleuchten der
gottlichen Herrlichkeit« ihm eroffnet hat. Freilich bleibt auch hier
die Differenz der beiden Weisen des Sprechens von Gott erhalten:
Die VerldfSlichkeit der Hoffnung, die notwendig ist, um sich der ei-
genen Geschichte mit all ihren unvorhersehbaren Krisen anzuver-
trauen, ist fiir den Vernunftglauben eine Voraussetzung, ohne die
die Fihigkeit zur Erfahrung nicht, im Durchgang durch die Dialektik
der Vernunft, erhalten bleiben konne; fiir den religiosen Glauben da-
gegen ist die Verlaflichkeit dieser Hoffnung eine Folge des »Sensus
spei« bestimmter Erfahrungen, die er als Zusage gottlicher Treue be-
greift.

Gerade in dieser Differenz aber bedeutet es eine Bewihrungs-
probe beider Arten des Glaubens, ob jede von ihnen in der jeweils
anderen den gleichen Gott bezeugt finden kann. Nur in dem Mafle,
in dem der religiose Glaube den Gott, der fiir ihn in besonderen Er-
eignissen der Geschichte offenbar geworden ist, in den Zeugnissen
postulatorischer Hoffnung wiedererkennt, wird er davor bewahrt,
sich auf eine »religivse Sonderwelt« zu beschrinken, als sei Gott
nicht der Herr der Welt in aller Vielfalt der »Erfahrungswelten«.
Und nur in dem Maf3e, in dem es dem Vernunftglauben gelingt, den

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 267

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat @



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Zuriick zur allgemeinen Transzendentalphilosophie

Gott, auf den seine Hoffnung sich richtet, auch in den Zeugnissen der
religiosen Erfahrung wiederzuerkennen, wird er davor bewahrt, die
Postulate der Hoffnung mit einem apriorischen Wissen zu verwech-
seln, das immer schon zu wissen meint, was durch bezeugte Erfah-
rungen nur bestitigt werden kann. Und indem beide Arten des Glau-
bens je auf ihre Art bezeugen, dafs sie zur Erfahrung im Allgemeinen
bzw. zu spezifisch religiosen Erfahrungen durch ein »Licht« fahig
wurden, das »iiber einem Abgrund von Finsternis aufgeht«, werden
sie fihig, sich gegenseitig auszulegen: Der philosophische Glaube
offnet dem religiosen Glauben einen Weg, die besonderen, in norma-
tiven Zeugnissen Uberlieferten religiosen Erfahrungen auf ihre uni-
versale Bedeutung hin auszulegen. Der religiose Glaube aber 6ffnet
dem Vernunftglauben einen Weg, seine Postulate nicht als tiber-
geschichtliche Einsichten mifizuverstehen, die kiinftige Erfahrung
iiberfliissig machen, sondern als Anweisungen zu begreifen, sich
durch derartige Erfahrungen und das Zeugnis von ihnen iiberraschen
zu lassen. Denn Postulate sind, wie alle Aussagen der Transzenden-
talphilosphie, nur dann ihrer eigenen Intention entsprechend ver-
standen, wenn sie Erfahrungen nicht iiberfliissig machen, sondern
ihren Moglichkeitsgrund benennen.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

htpsi//dol. ), 13:20:27. /dolat e



https://doi.org/10.5771/9783495860915-219
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Notwendigkeit und Eigenart der Vernunftpostulate
	2. Das Kernproblem: Philosophische »Prinzipienlehre« oder religiöse Begegnung mit einem in der Geschichte wirkenden und daher »
	3. Die »Hermeneutik der Erfahrungswelt« als »Tertium Comparationis« der religiösen und der postulatorischen Rede von Gott
	a) Der hermeneutische Charakter der religiösen Erfahrung
	b) Der hermeneutische Charakter der Vernunftpostulate

	4. Der Begriff des »persönlichen Gottes« – ein Thema der Philosophie?
	a) Annäherungen an eine philosophische Rede von Gottes Personalität
	b) Der Neuansatz der kantischen Transzendentalphilosophie und die Kontingenz der menschlichen Erfahrungsfähigkeit
	c) Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, die Geschichte der Anschauungs- und Denkformen und die Krisen dieser Gesch
	d) Der »postulierte Gott« – Grund einer transzendentalen Hoffnung
	e) Die Personalität des »postulierten Gottes« und der Sensus historicus der religiösen Erfahrung
	f) Eine Bewährungsprobe beider Weisen des Sprechens von Gott

	5. Ein hermeneutisch-kritisches Wechselverhältnis
	a) Das gemeinsame Thema der Auslegung: Das »Aufgehen eines Lichts über einem Abgrund von Finsternis«
	b) Krisen in der Geschichte des religiösen Bewußtseins
	c) Hermeneutische Möglichkeiten einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie

	Sechstes Teilergebnis

