Der Philosoph und das theologische Denken

Ein Querschnitt durch Paul Ricceurs Werk

Stefan Orth

Paul Ricceur hat von Anfang an das Verhaltnis von Philosophie und
Theologie in seinen Schriften thematisiert und mit Blick auf seine
eigenen Arbeiten zu kldren versucht.! Im Riickblick wird man sagen
miissen, dass Ricceur dies zuweilen recht ungeschiitzt getan hat, wie
er auch dartber hinaus innerhalb seiner Philosophie vielfach tiber-
raschend unvermittelt theologische Thesen aufgegriffen hat. Vor al-
lem in der Symbolik des Bosen?, aber auch in anderen eigentlich phi-
losophischen Artikeln und Monographien bis hin zu den drei Binden
von Zeit und Erzihlung® und spiter wieder in Geddchtnis, Geschich-
te, Vergessen* finden sich eine Reihe von biblischen Beziigen und
Verweisen auf biblische Texte und theologische Positionen. Manchen
Kritiker Ricceurs hat diese Tatsache irritiert.

Ausgehend von denjenigen Aussagen Ricceurs, mit denen er
selbst die Beziehung von Philosophie und Theologie beschreibt, er-
weist sich die Bestimmung dieses Verhiltnisses innerhalb des Ri-
ceeurschen Denkens in jedem Fall als »hoch komplex«.5 Seit den ers-
ten Publikationen ist diese Beziehung fiir Ricceur ein Verhiltnis
voller Spannungen, weil ihm seine eigene religiose Uberzeugung
und die philosophische Kritik gleichermaflen wichtig sind. Faktisch
haben sich deshalb im Laufe seines Lebens gegenlaufige Versuche er-

! Vgl. zum Folgenden auch: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung.
Von Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie,
Freiburg 1999, bes. S. 313-422.

2 P. Ricceur, Symbolik des Bisen, Freiburg 1971.

3 P. Riceeur, Zeit und Erzihlung, 3 Binde, Miinchen 1988-1991.

4 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

5 P. Ricceur, »Reply to Don Thde«, in: The Philosophy of Paul Ricceur, Hg. Lewis
Edwin Hahn, The Library of Living Philosophers 22, 2. Aufl., Chicago 1996,
S.71-73, hier S. 72.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

11


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Stefan Orth

geben, diesen »inneren Konflikt«® zweier seiner Ansicht nach nur
schwer zu versdhnenden Bezugssysteme zu losen.”

Erstens geht es Ricceur — zumindest in vielen seiner Selbstzeug-
nisse — seit jeher um eine Unterscheidung der beiden Disziplinen.
Die Verquickung der beiden Genres zu einer »christlichen Philoso-
phie« hat Ricceur mit anhaltender Beharrlichkeit abgelehnt. Friih
schon fiihrt er an, dass das philosophische Denken tiberzogene Gel-
tungsanspriiche christlicher Denker um der eigenen Autonomie wil-
len zuriickweisen miisse.® Entschieden lehnt Ricceur jede Form de-
duktiver und damit — im schlechten Sinne — spekulativer Theologie
mit systemischen Anspriichen ab, die er mehrfach mit Kant und Hei-
degger als »Ontotheologie« bezeichnet.? Polemisch nennt er es in
einem frithen Text mit dem Titel »Wahrheit und Liige« eine »kleri-
kale Versuchung«, »alle Ebenen der Wahrheit« in einem zeitlosen
System zusammenfassen zu wollen — zumal wenn es den Anspruch
erhebt, die Gesellschaft bis ins Letzte zu prigen.'® Auf das theologi-
sche Pathos der Autoritit, warnt Ricceur, folge allzu schnell als phi-
losophische Gegenreaktion ein Pathos der Freiheit, das alles Religiose
aus dem Bereich der Philosophie verbannen méchte.

Besonderen Wert auf die Unterscheidung von Philosophie und
Theologie legt Ricceur in seinen spiteren Schriften: vor allem auf den
letzten Seiten des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer'!, auf de-
nen sich Ricceur mit grofier Vehemenz fiir eine vollstindige Tren-
nung der beiden Disziplinen einsetzt. Er weist dort auf die Tatsache
hin, dass die Gifford Lectures, die Ausgangspunkt fiir sein Werk Das
Selbst als ein Anderer waren, zwei weitere Vorlesungen umfasst ha-
ben. In ihnen stellte er sich der Aufgabe, seine biblische Hermeneutik
im Kontext der zuvor entfalteten Hermeneutik des Selbst weiter-
zudenken.

Ausdriicklich entschuldigt sich Ricceur, dass diese beiden Vor-

=N

P. Ricceur, La critique et la conviction. Entretien avec Frangois Azouvi et Marc de

Launay, Paris 1995, S. 49.

Vgl. ebd., S. 211.

Vgl. zum Beispiel die Ausfithrungen Ricceurs zu Roger Mehl in P. Ricceur, »La

condition du philosophe chrétien«, in: Lectures 3. Aux frontiéres de la philoso-

phie, Paris 1994, S. 235-243, hier S. 240.

Vgl. P. Ricceur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-

lyse. Der Konflikt der Interpretationen II, Miinchen 1974, S. 284-314, hier S. 289.

10 P. Ricceur, »Wahrheit und Liige«, in: Geschichte und Wahrheit, Miinchen 1974,
S. 151-184, hier S. 169f.

11 P, Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

®

©

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

lesungen nicht zusammen mit Das Selbst als ein Anderer veroffent-
licht wurden: Er spricht von einem »Ausschluss«, dessen »fragwiirdi-
gen und vielleicht bedauerlichen Charakters« er sich bewusst sei; mit
seiner Hermeneutik des Selbst wolle er jedoch »bis zur letzten Zeile
einen autonomen philosophischen Diskurs« bieten, dessen »agnos-
tischen« Charakter er unterstreicht.’> Ricoeur will sich auf diese Wei-
se ausdriicklich gegen eine Interpretation seines philosophischen
Werks schiitzen, die dieses als eine —als Philosophie getarnte — Theo-
logie missversteht. Immerhin gesteht er ein, dass seine religiosen
Uberzeugungen »auf der Ebene der Motivationen« durchaus eine
Wirkung auf die Wahl seiner philosophischen Themen ausgeiibt hat.

Ricceurs Auflerungen im Vorwort von Das Selbst als ein Ande-
rer sind vor allem vor dem Hintergrund der spezifisch franzosischen
Verhaltnisse zu verstehen, die sich offensichtlich in den siebziger
Jahren deutlich zuungunsten derjenigen Denker verindert haben,
die das Thema Religion aufgreifen. Immer schon war die Trennung
von Staat und Kirche in Frankreich nicht nur ein politisches Phino-
men, sondern hatte grofSe Auswirkungen auf die Gesellschaft und das
Kultur- und Geistesleben des 19. und 20. Jahrhunderts. Verdichti-
gungen gegeniiber denjenigen Philosophen, deren Interesse theo-
logischen Fragen gilt, werden deshalb schneller ausgesprochen; die
philosophische Relevanz eines Denkens, das versucht, religiosen Pha-
nomenen gerecht zu werden, oder sich auf Traditionen bezieht, die
sich der philosophischen Gottesfrage angenommen haben, wird ra-
scher in Frage gestellt.

Ein anschauliches Beispiel fiir die Verschirfung dieser Situation
ist der polemische Essay von Dominique Janicaud, der der franzosi-
schen Phinomenologie — Emmanuel Levinas und anderen — eine
»Wende zur Theologie« vorwirft.” Selbst wenn Janicaud Ricceur
ausdriicklich als ein Gegenbeispiel bezeichnet und dessen »methodo-
logische Gewissenhaftigkeit« lobt', ist diese Streitschrift Indiz fiir
die hier vertretene These.

Es waren andere, die Ricceur vorgeworfen haben, sich mit seiner
hermeneutischen Philosophie in den »Maschen des Netzes der bib-

12 Ebd., S. 351.

13 Vgl. D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, Com-
bas 1990.
14 Ebd,, S. 13.
Poetik des Glaubens A

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

13


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Stefan Orth

lischen Hermeneutik« zu verstricken.”® Besonders die Reaktionen
auf Zeit und Erzdhlung in den achtziger Jahren haben gezeigt, wie
grofy — vor allem in Frankreich — die Vorbehalte gegentiber Ricceur
waren.’® So wurde kritisiert, dass die drei Binde im Wesentlichen
einem »Glaubensakt« entspringen'” und dass der biblische Glaube
in Ricceurs Schriften der Ersatz fiir die philosophisch abgelehnte Ga-
rantie eines letzten Sinns sei.'® Vor dem Hintergrund dieser Thesen
wird verstandlicher, dass Ricoeur sich mehrfach vor der Kritik aus
dieser Richtung zu schiitzen versucht hat."

Ricceur betont demgegentiber vielmehr die dem Religiosen ei-
genen Verstehensmoglichkeiten und damit die Eigenstindigkeit der
Theologie. Grundsitzlich hilt er immerhin im Sinne von Anselms
Suche nach dem intellectus fidei daran fest?, dass es einen radikal
»nicht-hermeneutischen Ursprung« des Christentums und der Theo-
logie gebe.?' Jede Aussage Ricceurs, die das Trennende der beiden
Disziplinen betont, muss von dieser Sorge um die Unableitbarkeit
der Theologie interpretiert werden, die wiederum aus dem Ge-
schenkcharakter der Offenbarung folgt. Aufgrund seiner Maxime,
die Genres trennen zu wollen, hat Ricceur im Ubrigen auch nie eine
Religionsphilosophie im engeren Sinne geschrieben, sie wire ihm als
»philosophische Theologie« suspekt gewesen.??

15 O. Mongin, »Note éditoriale, in: P. Ricceur, Lectures 3, S. 7-11, hier S. 7.

Vgl. auch den weitreichenden Vorwurf von Frangois Laplantine, der behauptet,
Vorverstindnis, Methode und Ergebnisse seien bei Ricceur von seiner religiosen
Uberzeugung abhingig. E Laplantine, Le philosophe et la violence, Paris 1976,
S.1771.

].-P. Bobillot, »Le ver(s) dans le fruit trop mir de la lyrique et du récit«, in: Temps
et récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 73-110,
hier S. 73.

Vgl. C. Bouchindhomme, »Limites et présupposés de ’herméneutique de Paul Ri-
ceeur, in: Temps et récit en débat, S. 163-183, hier S. 180-183.

Vgl. folgende paradigmatische Aussage Ricceurs: »[I]ch habe grofien Wert darauf
gelegt, als Philosophieprofessor anerkannt zu werden, der an einer 6ffentlichen
Einrichtung lehrt und allgemein verstiandlich spricht«. P. Ricceur La critique et la
conviction, S. 227.

Vgl. P. Ricceur, »Die Anklage entmythisieren, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 217-238, hier S. 226.

P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik, in: P. Ricceur und
E. Jiingel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, Miinchen 1974, S. 2445, hier S. 43.

Vgl. P. Ricceur, »Autobiographie intellectuelle«, in: Réflexion faite. Autobiogra-
phie intellectuelle, Paris 1995, S. 26.

20

21

22

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Ricceur hat dennoch zweitens von seinen ersten Schriften an
wiederholt auf die gegenseitige Beeinflussung hingewiesen und hier
und da von einer wechselseitigen Bedeutung der beiden Disziplinen
gesprochen. Ausdriicklich ist etwa davon die Rede, dass die Theologie
nicht ohne die Begrifflichkeiten und Denkansitze der Philosophie
auszukommen vermag.?® Die Philosophie ihrerseits ist — wenn auch
mit dem ihr eigenen methodischen Instrumentarium - durchaus
auch fiir die religiosen Phinomene, etwa fiir die Symbolik des Reli-
giosen, zustindig. Vor dem Hintergrund der philosophischen Auf-
gabe, zur umfassenden Wirklichkeits- und Selbsterkenntnis des
Menschen beizutragen, ist es Ricceurs Grundiiberzeugung, »dass
kein Symbol, das eine Wahrheit des Menschen erschliefit und auf-
deckt, der philosophischen Reflexion fernsteht«.?* Weil die Philoso-
phie »zu Anfang geschworen [hat], kohdrent zu bleiben, heifst es in
der Symbolik des Bisen, muss sie auch die Religion »umgreifen«.?

Ricoeurs Vermittlungsversuch zwischen vollkommener Tren-
nung und restloser Verschmelzung von Philosophie und Theologie,
zwischen einem rein agnostischen Denken und der Bestimmung der
Philosophie als »Magd der Theologie« lautet wie folgt: »Zwischen
der Enthaltung und der Kapitulation gibt es noch eine dritte Mog-
lichkeit, die ich als Weg der philosophischen Anniherung bezeich-
ne [...]. Darin sehe ich die beharrliche Arbeit des Philosophen, der
seine Rede in die Nihe der kerygmatischen und theologischen Rede
bringen will. Dabei geht die Arbeit des Denkens zwar vom Héren,
vom Gehorten aus, aber sie bewegt sich dennoch in der Autonomie
des sich selbst verantwortlichen Denkens [...]. Weil es nur einen Lo-
gos gibt, verlangt der Logos Christi von dem Philosophen nichts an-
deres, als den Anspriichen der Vernunft immer vollstandiger und
vollkommener gerecht zu werden; er verlangt von ihm nicht mehr
als die Vernunft, aber die Vernunft als Ganze.«2¢

2 Vgl. zum Beispiel P. Ricceur, »Le renouvellement du probleme de la philosophie

chrétienne par les philosophies de 1’existences, in: J. Boisset u.a., Le probléme de

la philosophie chrétienne, Les problemes de la pensée chrétienne 4, Paris 1949,

S. 43-67, hier S. 54.

P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, in: Her-

meneutik und Psychoanalyse, S. 162-195, hier S. 184.

25 P. Ricceur, Symbolik des Bésen, S. 395.

26 P. Ricceur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung, in: Hermeneutik und Struktura-
lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, S.199-226, hier
S. 200.

24

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

15


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Stefan Orth

Auf Aussagen wie diese kann sich der Theologe stiitzen, um die
Beschiftigung mit dem Werk Ricoeurs — oder gar die Rezeption sei-
ner Thesen — gegeniiber dem Vorwurf zu verteidigen, sie wiirden die
Vorbehalte des Autors gegeniiber zu rascher Uberginge zwischen
Philosophie und Theologie nicht ernst genug nehmen. Daraus folgt
dann aber auch, dass es grundsitzlich moglich ist, das gesamte Werk
Ricoeurs auf seine Impulse fiir die Theologie zu untersuchen. In die-
sem Sinne werden im Folgenden die religiosen Fragestellungen und
theologischen Thesen im Laufe des Denkwegs von Ricceur im Mittel-
punkt stehen: vom Frithwerk iiber die hermeneutische Phase im en-
geren Sinne bis zum Spatwerk.

Das Bose und die Poetik der Freiheit

Das Frithwerk Ricoeurs besteht im Wesentlichen in der Beschafti-
gung mit der menschlichen Freiheit und der Herausforderung des
Bosen. Diese so genannte Willensphilosophie, vorgelegt in den fiinf-
ziger Jahren, kreist um den Begriff der bedingten Freiheit, die aus
einer ethischen Perspektive auch als »unfreier Wille« bezeichnet
wird und sich als der Ort der Fehlbarkeit des Menschen herausstellt.
Es versteht sich von selbst, dass die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach dem Bosen rasch in der Theologie breite Beachtung fand,
nicht zuletzt, weil Ricceur bei der Auslegung der einschlidgigen anti-
ken Mythen die im Buch Genesis enthaltene Siindenfallerzdhlung als
besonders gelungene Veranschaulichung des Stachels des Bésen an-
sieht.

Bereits bei der Darstellung der philosophischen Thesen, vor
allem innerhalb der Symbolik der Erlésung, spielt dartiber hinaus
auf der anderen Seite der Begriff der »Rechtfertigung« eine zentrale
Rolle. Als Gegenstiick zur verfehlten Freiheit greift Ricceur in der
Symbolik des Bosen mehrfach auf das ebenso »ratselhafte wie fun-
damentale« Symbol der Rechtfertigung zuriick.” Der Rechtfer-
tigungsgedanke wird zum entscheidenden Hintergrund, vor dem sich
die Erfahrung der Verfehlung abhebt und diese als solche erst er-

27 P. Riceeur, Symbolik des Bésen, S. 170.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

kannt werden kann, wie Ricoeur einerseits mit der christlichen Gna-
denlehre, andererseits von Jean Nabert her behaupten kann.

In Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud®® besteht Ricoeur
dann darauf, dass die »Archiologie des Subjekts«, die das Schuldge-
fithl zu deuten versucht, zusammengesehen werden muss mit dem
emanzipatorischen Interesse Freuds an der Bewusstwerdung im Sin-
ne der Selbstwerdung. Diese These ist wie ein Echo auf die voraus-
gehende Suche nach Rechtfertigung. Hervorzuheben an der Aus-
einandersetzung mit Sigmund Freud ist ferner, dass bei der
Besinnung auf das Subjekt des Glaubens, das sich nach Rechtfer-
tigung sehnt, auch die Religionskritik mit einbezogen werden muss.
Ein Verstehen des Menschen ist in den Augen Ricoeurs nicht ohne die
»Kritik der Illusionen des Subjekts« denkbar.?” Ohne die Hermeneu-
tiken des Misstrauens von Marx, Nietzsche und Freud vereinnahmen
zu wollen, versucht Ricceur die Anliegen der Religionskritik zu inte-
grieren: um eines angemessenen Verstehens der religiosen Sprache,
einer tieferen Auslegung biblischer Texte und letztlich auch um des
besseren Verstindnisses des Menschen willen. Er besteht darauf, dass
eine Hermeneutik des Verdachts »heute [...] zu jeder Aneignung des
Sinnes« dazugehort.?

Zumindest als Motivation kann also festgehalten werden, dass
Ricceur in diesen Arbeiten des Frithwerks versucht, das aus christli-
cher Sicht allen Menschen eigene Sehnen nach einer Rechtfertigung
des eigenen Selbst angesichts der Vergehen, aber auch das Verlangen
nach einer umfassenden Anerkennung, philosophisch auszuarbeiten.
Allerdings hat Ricceur das — in seiner Dissertation Le volontaire et
I'involontaire® angekiindigte — ehrgeizige Projekt einer dreibindi-
gen Philosophie des Willens nicht vollendet, wie sofort einschrin-
kend hinzuzufiigen ist. Der fehlende dritte Band der Willensphiloso-
phie hitte sich der nur angedeuteten Philosophie der Rechtfertigung
systematisch angenahert.

Diesem von Riceeur vorgeschlagenen Denken vom Symbol aus
wiire es unter anderem um die Auseinandersetzung mit dem theo-
logumenon der Erbsiinde gegangen. In einigen dezidiert theologisch
zu nennenden Aufsdtzen finden sich immerhin substantielle Aus-

28 P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt 1969.
P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutike, S. 44.
30 Ebd.

31 P. Ricceur, Le volontaire et l'involontaire, Neuaufl., Paris 1993.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

17


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Stefan Orth

fithrungen Ricceurs zu diesem Punkt.?> Auch der Begriff der Erbsiin-
de ist demnach im Ricceurschen Sinne als ein Symbol aufzufassen,
dessen wesentlich symbolischer Charakter ernst genommen werden
muss, um den Begriff nicht vom wértlich verstandenen Erstsinn her
misszuverstehen.

Ricceurs Andeutungen belegen, dass er, auch nachdem die Be-
schiftigung mit dem Bosen bereits eine wesentliche Korrektur der
Philosophie des Willens erzwang, noch lange am Projekt seiner Poe-
tik des Willens festgehalten hat. Vor allem ist verschiedentlich davon
die Rede, vor dem Hintergrund des bisher mit der Willensphiloso-
phie Vorgelegten auf die moglichen Weisen einer Vollendung der
Freiheit zu reflektieren, wie sie in poetischen Texten aufleuchtet.

Bereits in seiner Dissertation spricht Ricceur deshalb davon, dass
die Philosophie, die die Transzendenz thematisieren will, eine zweite
kopernikanische Wende vollziehen miisse. Im Gegensatz zur ersten
kopernikanischen Wende, bei der Kant die Blickrichtung von der Ob-
jekterkenntnis auf die Reflexion der eigenen Subjektivitdt umkehrte,
erfordere die »Vertiefung der Subjektivitit« eine Verlagerung ihres
Mittelpunktes in die Transzendenz. Mit der Terminologie Karl Jas-
pers formuliert Ricceur: »Ich bin diese Mitte nicht, sondern ich kann
sie nur anrufen und in den Chiffren [...] bewundern«.?* Auch die
Transzendenz ist deshalb wie das Bose nach Ricceur lediglich inner-
halb einer »konkreten Mythik«* zuginglich.?® Der Begriff »Poetik«
zielt in diesem Kontext einerseits auf das schopferische Vermogen
der Freiheit des Menschen ab, andererseits zeichnet die Kreativitit
der Sprache im Allgemeinen und die dichterische Rede im Besonde-
ren eine erkenntnistheoretische, ja sogar eine ontologische Dignitit
aus.

Dies fiihrte Ricceur letztlich zu seiner im engeren Sinne herme-
neutischen Phase, in der er sich mit dem Verstehen und der Sprache
im Allgemeinen sowie Texten, Metaphern und Erzihlungen im Be-

32 Vgl. besonders: P. Ricceur, »Die >Erbsiinde«. Eine Bedeutungsstudie«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse, S. 140-161.

3 P. Ricceur, Le volontaire et I'involontaire, S. 443 f. Hervorhebung S. O.

3 Ebd., S.28. Vgl. auch die Parallelisierung der Mythen der Unschuld mit den
Gleichnissen vom Reich Gottes. Vgl. ebd., S. 186.

3 Vgl. in diesem Zusammenhang auch: G. Larcher, »Subjektivit und Glaube. Fun-
damentaltheologische Denkanstofe im Werk Paul Ricceurs«, in: J. Kirchberg und
J. Miither (Hg.), Philosophisch-Theologische Grenzfragen, Essen 1986, S.281—
298.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

sonderen auseinandersetzt. Er selbst hat darauf aufmerksam ge-
macht, dass seine Thesen zur Imagination in Die lebendige Meta-
pher®® und in Zeit und Erzdhlung das Vorhaben einer Poetik des Wil-
lens zumindest zum Teil umgesetzt haben.

Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik

Wie zu jeder Zeit hat Ricceur auch parallel zu derjenigen Phase in den
sechziger und siebziger Jahren, in der er explizit als Hermeneutiker
hervortrat, seine philosophischen Uberlegungen in eigenen Ver-
offentlichungen auf religiose Phianomene und theologische Fra-
gestellungen angewendet. Sowohl die Reflexion auf die Moglichkei-
ten theologischer Hermeneutik als auch die Auslegung konkreter
biblischer Texte stand in dieser Zeit im Vordergrund. Das aufmerk-
same Interesse der Theologen an diesen Uberlegungen war gewisser-
mafSen garantiert.

Ricoeur selbst legt groflen Wert auf die Feststellung, dass der
Zusammenhang von Theologie und Hermeneutik von jeher gegeben
ist, die theologische Hermeneutik sogar zu den Quellen der philoso-
phischen Hermeneutik gehort. Tatsdchlich ist es immer schon ein
wesentliches Problem der Theologie gewesen, dass die iiberlieferten
Texte, auf die sich die jiidisch-christliche Tradition vor allem bezieht,
»stindig in lebendiges Wort zuriickverwandelt werden [miissen],
wenn das urspriingliche Wort, das fiir das grundlegende und stiften-
de Ereignis Zeugnis ablegte, aktuell bleiben soll«.?”

Mit dem Begriff »Zeugnis« kniipft Ricceur in dieser Phase seines
Schaffens abermals an den franzosischen Reflexionsphilosophen Jean
Nabert an, der sich vor allem in seinem Spéatwerk Le désir de Dieu
mit einer Kriteriologie fiir die Hermeneutik von Zeugnissen des Ab-
soluten beschiftigt hat.’® Ricceur interessiert sich freilich faktisch

36 P. Ricceur, Die lebendige Metapher, Miinchen 1986.

37 P. Ricceur, »Vorwort zur franzosischen Ausgabe von Rudolf Bultmanns >Jesusc
(1926) und >Jesus Christus und die Mythologie< (1951)«, in: Hermeneutik und
Strukturalismus, S. 175-198, hier S. 176.

38 J. Nabert, Le désir de Dieu, Paris 1966.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

19


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Stefan Orth

weniger fiir denjenigen Zeugen, der mit seinen Taten — und unter
Umsténden sogar mit seinem Leben — Zeugnis vom Absoluten ab-
legt, sondern denkt summa summarum an die Texte der jiidisch-
christlichen Tradition, wenn er von Zeugnissen spricht. Aus dieser
Akzentverschiebung folgt, dass Ricceur seine philosophische Texther-
meneutik mit dem Schwerpunkt auf der Rede, der Schrift, der Welt
des Textes und der des Lesers auf theologische Fragestellungen hin
weiterfithrt und eine eng an den biblischen Texten orientierte Her-
meneutik der Offenbarung ausarbeitet.®

Aus der Betrachtung der hochst unterschiedlich gestalteten bib-
lischen Texte, die Biicher einer ganzen Bibliothek sind, muss Riceeurs
Uberzeugung nach ein »vielstimmiges« Offenbarungsverstindnis
folgen. Natiirlich bedeutet die Interpretation der in verschiedenen
Texten schriftlich fixierten Sinngehalte eine Art Umweg theologi-
scher Reflexion. Er wird aber nicht zuletzt deshalb gegangen, um
die Pluralitit der Gotteszeugnisse nicht nur von einem einzigen Ge-
danken her auszulegen. Der exegetisch zu ermittelnde Sinn der
Schriften ist dabei im Text selbst zu finden. Denn die Eigenheiten
der mannigfaltigen Formen biblischer Rede (Erzihlungen, Prophe-
tien, Gesetze, Sprichworter, Gebete, Hymnen, liturgische Formeln,
sapientiale Schriften) sind — vergleichbar Metaphern —nicht als »rhe-
torische Kunstgriffe« aufzufassen, bei denen man die theologischen
Gehalte einfach herausdestillieren konnte.** Es ist nur folgerichtig,
dass sich der Philosoph, der tiber die Religion nachdenkt, so zumin-
dest Ricceurs Rat wiahrend der hermeneutischen Phase, eher den Exe-
geten als den Theologen zum Gesprichspartner wihlen soll.*!

3 Vgl. auch V. Hoffmann, »Nachwort: An den Grenzen der Hermeneutike, in:
P. Ricceur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber
die Religion, Freiburg 2008, S. 119-141.

P. Ricceur, »Gott nennen, in: Gott nennen, Hg. B. Casper, Freiburg 1981, S. 45—
79, hier S. 59.

P. Ricceur, »Die Vatergestalt — vom Phantasiebild zum Symbol, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse, S. 315-353, hier S. 332. Vgl. auch den Einwand Ricceurs ge-
gen Karl Rahner: »Theologen gehen, vielleicht, zu schnell zu theologischen Aus-
sagen {iber und verweilen nicht lange genug auf dem Niveau des vortheologischen
Diskurses, wie zum Beispiel auf den Erzihlungen [...]. Ich frage mich, ob es nicht
eine ungliickliche Wendung der Ereignisse fiir die Theologie des dreizehnten Jahr-
hunderts war, dass sie ihre Beziehungen mit der biblischen Theologie abbrach, um
die quaestio ohne die lectio auszuarbeiten, die sWissenschaft< der Theologie au-
Berhalb der Arbeit der >Interpretation< der Schriften«. P. Ricoeur, » Response« to
Karl Rahner’s Lecture: On the Incomprehensibility of God«, in: Celebrating the

40

4

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Wenn Ricoeur ausgehend von seiner philosophischen Herme-
neutik die Bedeutung der Frage nach dem Autor fiir das Verstehen
biblischer Texte relativiert und die Analyse der Sache des Textes in
den Vordergrund stellt, folgt daraus die Korrektur eines Offen-
barungsverstindnisses, das von einem zu engen Begriff der Inspira-
tion ausgeht: »Indem ich so die hermeneutische Achse meiner
Betrachtung auf die »Sache« des Textes richte, erkenne ich die Vergeb-
lichkeit einer Untersuchung, [...] die Gott als die Stimme hinter der
erzahlenden oder prophetischen Stimme zu identifizieren suchte. Ich
weifs wohl, dass eine lange Tradition die Offenbarung mit der Inspi-
ration im Sinne einer Einfliisterung des Sinnes identifizierte; doch
sie wiirde aus Gott eine Art Ur-Autor des Textes, von dem der Glaube
sich belehren lisst, machen.«*

Um dem »Kurzschluss« des Prophetischen nicht zu verfallen®,
ist es nach Ricceur sinnvoll, die Eigenheiten des narrativen Genus zu
beriicksichtigen, bei dem es vor allem auf die »erzihlten Dinge« an-
kommt und weniger auf die Person des Erzahlers.** Das erinnernde
Erzihlen als »der grundlegende Typ theologischer Arbeit in Israel«*
kann Ricceurs Uberzeugung nach sogar in gewisser Weise als die ent-
scheidende theologische Erkenntnisform aufgefasst werden.* Weil
die »Spur Gottes« vor dem Wort in der Geschichte ist¥, weil Gott
selbst im Wesentlichen als der Handelnde einer Geschichte der Be-
freiung und nicht etwa als ein unbewegter Beweger des Kosmos ver-
standen wird, musste »er an die Erzihlform gebunden werden«*. Es
sei jedoch an dieser Stelle auch daran erinnert, dass sich Ricceur an-
gesichts einer »narrativen Theologie« skeptisch zeigte. Genauso wie

Medieval Heritage. A Colloque on the Thought of Aquinas and Bonaventure, Hg.
D. Tracy, Supplement zu The Journal of Religion 58 (1978), S.126-131, hier
S.129.

42 P Ricceur, »Gott nennenc, S. 52 f.

4 P. Ricceur, »Expérience et langage dans le discours religieux«, in: Phénomenologie
et Théologie, Hg. J.-F. Courtine, Paris 1992, S. 15-39, hier S. 30.

4 P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarunge, in: An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008,
S. 41-83, hier S. 45 ff.

45 P. Ricceur, »Uber die Exegese von Gen 1,1-2,4a, in: Exegese im Methodenkon-
flikt. Zwischen Geschichte und Struktur, Hg. X.-L. Dufour, Miinchen 1973, S. 47—
67, hier S. 48.

46 P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 60.

47 Ebd.

48 P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 38.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

21


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Stefan Orth

gegen die Hypostasierung des prophetischen Offenbarungsverstind-
nisses spricht sich Ricceur aufgrund der faktischen innerbiblischen
Pluralitdt der Gattungen gegen Ansitze aus, die bei der theologischen
Theoriebildung ausschliefllich das Narrative beachten.

Aus der Bedeutung der Welt der Texte leitet sich weiter Ricceurs
Pladoyer fiir eine Deutung der Bibel ab, die synchron vorgehende
exegetische Methoden — auch strukturalistischer Herkunft — stirker
mit einbezieht. Ricoeur spricht sich fiir eine Relativierung der Bedeu-
tung der historisch-kritischen Exegese aus, wie sie sich auch innerhalb
der katholischen Theologie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
als Methode der Bibelauslegung durchgesetzt hat. Ricceur lehnt die
historisch-kritische Methode als solche nicht ab. Weil »die Texte, die
wir lesen, im Letzten nicht Texte iiber Texte sind, sondern Texte iiber
Zeugnisse, die ihrerseits Ereignisse meinen«*, darf der historisch-
kritische Ansatz nicht vollstindig verworfen werden. Andererseits
zeigt Ricoeur jedoch auch die Schwichen des historisch-kritischen Zu-
gangs zur Welt der Bibel auf. Thm gelinge es zumeist nicht, die fiir ein
Verstehen unabdingbaren Beziige der einzelnen Texte und Textfrag-
mente zueinander herauszuarbeiten. Der »Pulverisierung des Tex-
tes«, deren Ergebnis Fragmente sind, die als solche zu keiner Zeit ge-
lesen noch je gehort wurden, wird die Aufgabe entgegengesetzt,
»besser zu verstehen«, warum ein bestimmter Text kanonisiert wur-
de, indem man den Sinn dieses Textes, der einen Anfang und ein Ende
hat, untersucht und auslegt. Gerade die relative Unabhéngigkeit des
Textes von seinem Autor ermdglicht es nach Ricceur, auch innerhalb
der biblischen Exegese literaturwissenschaftliche Methoden zu ver-
wenden und zum Beispiel die Erzahlstruktur eines ganzen Evangeli-
ums damit zu untersuchen. Auch diese Methoden freilich diirfen
nicht absolut gesetzt werden, weil sie wie alle anderen auch an be-
stimmte Hintergrundtheorien mit der ihnen eigenen Axiomatik ge-
bunden sind und jeweils nur dasjenige erkliren konnen, »was dieser
methodologische Filter durchldsst«.’® Vor diesem Hintergrund und
mit dem Hinweis auf die Pluralitit der Wirklichkeit pladiert Ricceur
fiir eine Pluralitit der exegetischen Methoden.

Mit deren Hilfe gelingt es nach Ricceur, die Welt der Bibel an-
gemessen zu deuten, deren letzter Horizont Gott und dessen fiir den

4 P. Ricceur, »Skizze einer abschliefenden Zusammenfassungg, in: Exegese im Me-
thodenkonflikt, S. 188-199, hier S. 194.
50 Ebd., S. 189.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Menschen so bedeutsame »Logik der Uberfiille« ist. Das theologisch
Entscheidende ereignet sich ihm zufolge in religiosen Texten erst,
wenn mit der allgemeinen Offenbarungsfunktion der poetischen
Sprache die Nennung Gottes verbunden wird.>' Die herausragende
Stellung des Wortes besteht schliefSlich darin, dass es ihm gelingt,
»einen Horizont zu eroffnen, der sich dem Abschluss der Rede ent-
zieht«.%?

Ricoeur liegt am referentiellen Bezug zur Wirklichkeit der bib-
lischen Texte und versucht auf diese Weise deren Wahrheitsansprii-
che zu explizieren. Vor allem die Gattung der Gleichnisse, die Jesus
erzahlt, zielt mit ihrer Losung der Krisen, die sie zuvor selbst narrativ
inszeniert haben, Ricceurs Uberzeugung nach »indirekt die Herr-
schaft Gottes« an. Mit diesem Begriff wird eine Wirklichkeit behaup-
tet, die dem Menschen ein »neues Sein« verheif3t.>® Die wesentliche
»Funktion« der religiosen Rede ist es in diesem Zusammenhang, »den
von uns angestrebten Entwurf einer Ganzheit unserer Existenz« zu
durchkreuzen und auf Groferes hin zu 6ffnen. In den Texten, die Gott
nennen, geht es Ricceurs Uberzeugung nach letztendlich um eine sol-
che poetisch beschriebene »Wirklichkeit des Moglichen«.

Vor allem diese Uberlegungen, denen es um die Vermittlung der
Wirklichkeit Gottes mit der Vorstellungskraft der Menschen geht,
haben Ricoeur Kritik von einer Reihe von Theologen in den USA ein-
gebracht. Weil Ricceur — in gewisser Weise fundamentaltheologisch —
die Bedingungen der Moglichkeit eines Verstehens der Offenbarung
zu erhellen versucht, wird Ricceur vorgeworfen, die Fehler der Lehre
der analogia entis, innerhalb derer zu rasch von den weltlichen Ge-
gebenheiten auf Gottes Wesen geschlossen wird, in einer literatur-
wissenschaftlichen Spielart zu wiederholen.>* Gerade die Erhebung
von universalen Geltungsanspriichen ist dabei strittig.® Die Theo-
logie, so wird argumentiert, stelle ein gegeniiber jeder Philosophie

51 Vgl. P. Riceeur, »Gott nennenc, S. 57, 74.

P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 42.

Alle nicht nachgewiesenen Zitate dieses Absatzes finden sich in ebd., S. 40f.

Vgl. K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricceur. A Study

in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990, S. 181.

55 Vgl. H. W. Frei, The Eclipse of Biblical Narrative. A Study in Eighteenth and Nine-
teenth Century Biblical Narrative, New Haven 1974; G. Lindbeck, Christliche
Lehre als Grammatik des Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeit-
alter, Giitersloh 1994.

[PV
PO

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

23


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Stefan Orth

vollkommen selbstindiges Bezugssystem dar.®® Ausdriicklich wird
abgelehnt, »theologische Anspriiche auf allgemeine, philosophische
Fundamente zu >griindens, die die Sache des Christlichen >kontrollie-
ren«.” Konkret gegen Ricceur wenden diese Theologen ein, dass es
unangemessen sei, einer theologischen Hermeneutik eine allgemeine
philosophische Hermeneutik voranzustellen — wie sie auch grund-
sitzlich jede allgemeine Theorie der religiosen Erfahrung ablehnen,
weil sich die Theologie auf diese Weise von ihr eigentlich fremden,
weil nicht aus der Offenbarung selbst entwickelten, Denkschemata
bestimmen liefe.*

Andere Kommentatoren, ebenfalls des angelsichsischen Rau-
mes, haben umgekehrt die Frage aufgeworfen, ob Ricceur in seiner
hermeneutischen Phase nicht alles in allem zu stark das Element der
Fiktion betone und auf diese Weise das Moment der Historizitit Jesu
von Nazareth ignoriere. Ausgehend von den Thesen der theologi-
schen Texthermeneutik, den Uberlegungen zur religiosen als einer
dichterischen Sprache und den Interpretationen der Gleichnisse als
Metaphern ist dieser Einwand durchaus nachvollziehbar. Wie unter-
scheidet Ricceur die Geschichten iiber die historische Gestalt Jesus
von Nazareth von »Phantasien, Utopien und Illusionen«?% Reicht
es aus, den Wirklichkeitsbezug der biblischen Texte vor allem mit
Uberlegungen zur ontologischen Vehemenz poetischer Texte zu be-
stimmen?

Tatsdchlich hat sich hier im Ricceurschen Werk eine Schieflage
aufgrund der Fixierung auf bestimmte Themen und Axiome in der
hermeneutischen Phase ergeben, deren kontinuierliche Korrektur
Ricoeur am Ende jedoch selbst in Angriff genommen hat: Nach dem
spiten, im engeren Sinne theologischen Artikel »D'un testament a
I'autre« hat sich der Gott Jesu mit dem Menschen Jesus von Nazareth
in einer solchen Weise identifiziert, »dass sich die metaphorische und
dialektische Selbstauslegung, die Gott in sich ist, historisch realisiert
hat«.® Ricoeurs Poetik des Glaubens, die in dieser Phase im Mittel-
punkt steht, wird auf diese Weise auch entsprechend geerdet.

56 Vgl. M. 1. Wallace, The Second Naiveté. Barth, Ricceur, and the New Yale Theol-
ogy, Macon 1990, S. XIV.

57 Ebd., S. 97.

58 Ebd., S. 97f.

39 K.J. Vanhoozer, Biblical Narrative, S. 278.

60 P, Ricceur, »D’un testament a l’autre«, Lectures 3, S. 355-366, hier S. 362.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

Aus der zwischenzeitlichen Zuriickhaltung Ricceurs, sich in seinen
Hauptwerken zum Verhaltnis von Philosophie und Theologie expli-
zit zu duflern, resultierte ein vergleichsweise unvermitteltes Neben-
einander seiner philosophischen Arbeit und seiner Beschiftigung mit
biblischen Texten, wie es fiir die hermeneutische Phase kennzeich-
nend war. Diese Zuriickhaltung bestimmt noch die Argumentation
des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer. Hat Ricoeur aber, so ist
zu fragen, seinen urspriinglichen Ansatz beim Willen, der von Un-
willentlichem durchzogen ist, faktisch schuldig werden kann und sich
nach Rechtfertigung sehnt, ganz aufgegeben, und sein urspriinglich
religionsphilosophisch akzentuiertes Anliegen vollstindig in seine
bibelhermeneutischen Thesen transformiert? Sind seine Ausfithrun-
gen zum Leser, dessen Einbildungskraft angesichts der biblischen
Texte zu einer Umkehr gelangt, die die Voraussetzung fiir jede kon-
krete metanoia ist, die einzigen Spuren des urspriinglichen An-
satzes?

Erst im Spatwerk wendet sich Ricceur aufs Neue einer Verhalt-
nisbestimmung von Philosophie und Theologie zu, die er im Wesent-
lichen anhand der Beziehung zwischen Ethik und Religion artikuliert,
nachdem er von der Beschaftigung mit Texten tiber seine Auseinan-
dersetzung mit dem Handlungsbegriff in Das Selbst als ein Anderer
wieder zu ethischen Fragestellungen gelangt war.5! Viele vor allem im
Kontext der Arbeiten an Das Selbst als ein Anderer publizierten Ar-
tikel versuchen in diesem Sinne eine Verhiltnisbestimmung von Phi-
losophie und Theologie iiber die bisherigen Thesen hinaus.

Die Aufgabe der Religion ist es, so die Grundthese Ricceurs im
Anschluss an Kants Religionsschrift, die Freiheit, die Kants Moral-
lehre (wie jede andere Philosophie) nicht garantieren kann, je neu
wiederherzustellen.®? Ethik und Religion erweisen sich dadurch er-
neut wesentlich aufeinander bezogen, ohne dass Religion auf Ethik
reduziert werden diirfte. Weder soll nach Ricceur geleugnet werden,

61 Vgl. auch V. Hoffmann, »Offenbarung als dialogisches Geschehen? Paul Ricceurs
»Das Selbst als ein Anderer< und eine offenbarungstheologische Frage«, in: Theo-
logie und Philosophie 75 (2000) S. 206-225.

€2 Vgl. P. Ricceur, »Die Anklage entmythisierenc, S. 227.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

25


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Stefan Orth

dass die wiederhergestellte menschliche Handlungsmichtigkeit eine
Gabe ist, noch, dass sich diese nur symbolisch vermittelt. Ricoeur hilt
daran fest, dass es einen Zugang zu dieser symbolisch strukturierten
Okonomie der Gabe nur von der Lektiire derjenigen Zeugnisse her
gibt, die faktisch vorliegen. Die Theologie ist aus diesem Grund Ri-
cceur zufolge wesentlich auf die Hermeneutik angewiesen. Die gott-
liche Logik der Uberfiille, wie sie sich in Symbolen, Metaphern und
Erzihlungen vermittelt, ist als ein Sinnangebot interpretierbar, das
aufgrund seines menschlich nicht fassbaren UbermafSes nie begriin-
det werden konne. Die Leistung der Philosophie kann in den Augen
Ricoeurs nur darin bestehen, die Verstehensvoraussetzungen fiir die-
se Okonomie der Gabe zu kliren, damit diese nicht das ganz Andere
und in diesem Sinne Fremde fiir den Menschen bleiben muss.

Um diese Thesen zu erldutern, sei an dieser Stelle noch einmal
an die theologischen Implikationen des Frithwerks erinnert. Grund-
legend war die Einsicht, dass dem menschlichen Bewusstsein kein di-
rekter Zugang zu dem moglich ist, was Ricceur die »befreite Freiheit«
nennt. Ricceur gestand seinerzeit bereits ein, dass die Poetik des Wil-
lens fundamental auf diejenigen Zeichen der Hoffnung angewiesen
sei, die die ersehnte Befreiung antizipierend symbolisieren.

Gerade im Gegensatz zu einer vollstindigen Trennung von Phi-
losophie und Theologie niherte er den philosophischen Diskurs im
strengen Sinne dem »eigentlich religiosen Diskurs« deshalb in einem
»Diskurs der Hoffnung« an.®* Schon in seinem Artikel »Die Freiheit
im Licht der Hoffnung« ist fiir ihn zentral, dass die Ordnung des
Religiésen nur dann verstanden werden kann, wenn man sie als Ge-
gebene, als eine Gabe auffasst. Die Ordnung der Gabe, deren Begriff
nicht von ungefdhr an die in der biblischen Hermeneutik Ricceurs
zentrale Logik der Uberfiille (vgl. Joh 10,10) erinnert, ist dabei nicht
etwas rein Zukiinftiges. Ein genaueres Verstindnis kann nach Ricceur
jetzt schon ausgebildet werden, wenn man die Zeichen der Hoffnung
interpretiert, die von jenem »praktischen Verlangen nach Totalitdt«
hier und heute hervorgebracht werden und Riickschliisse auf die erst
eschatologisch realisierte Ordnung des Religiosen zulassen. Diese
Zeichen der Hoffnung lassen sich Ricceurs Ansicht nach einerseits
in denjenigen poetischen Vorstellungen entdecken, die — wie Utopien

3 P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion«, in: Hermeneutik und Psychoanalyse,
S. 266-283, hier S. 279.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Philosoph und das theologische Denken

—eine »Disposition des Seins zum radikal Neuen« anzielen® und »ei-
ne ethische und politische Reflexion in dem MafSe nihren, als sie die
Vorwegnahme einer befreiten und wiedererweckten Humanitit«
imaginieren.®® Andererseits sind sie auch in denjenigen Lebenswirk-
lichkeiten zu finden, in denen »im Alltag, in der Arbeit und in der
Freizeit, in der Politik und in der Weltgeschichte« eine »Logik des
Uberschusses« bereits am Werk ist und lediglich »entziffert« werden
muss.% Als »Zeichen des Anrufs« sind sie zwar nur geschichtlich ge-
geben, verweisen aber doch auf »das andere jeder Geschichte«.”

Ricceur gelingt es auf diese Weise, die anthropologischen Struk-
turen freizulegen, aufgrund derer die Zeichen der Hoffnung, die der
Glaubige und der Theologe unter anderem in den biblischen Schrif-
ten entdeckt, verstanden werden konnen: Die symbolisch strukturier-
te, in ihrer Vollendung noch ausstehende und deshalb jetzt nur zu
erhoffende Okonomie der Gabe ist aus einer philosophischen Sicht
als eine Antwort auf das die Freiheit gefihrdende, in einem weiten
Sinne zu verstehende Bose aufzufassen.

Das schliefdt am Ende auch eine umfassendere Berticksichtigung
des Leidens ein. Wie Ricceur in den neunziger Jahren mehrfach be-
tont hat, bleibt die Theodizeefrage fiir ihn eine der entscheidenden —
weil uniiberwindbaren — Herausforderungen fiir den glaubigen Men-
schen. Vehement besteht er allerdings darauf, dieser Herausforde-
rung des Denkens standzuhalten.®® Aus diesem »Ratsel« sollte im-
merhin eine » Aporie« werden, die die Miithen des Denkens auf sich
genommen hat® — ohne dass Ricceur eine »logische Koharenz« an-
zielen wollte, die mit ihrem Anspruch auf »Nicht-Widerspriichlich-
keit und systematischer Ganzheit« angesichts dieser Frage scheitern
muss.”” Wie friiher schon heif3t es: In einer ethisch-praktischen Per-
spektive »ist das Bose zuerst dasjenige, das nicht sein darf, aber das
bekampft werden muss«.”" Auch aus einer dezidiert theologischen
Perspektive sollte man, anstatt »Gott anzuklagen, oder tiber einen

64 P. Ricceur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnungg, S. 206.
65 P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 77.
66 P. Ricceur, »Schuld, Ethik und Religion, S. 280.
7 P. Ricceur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (II)«, in:
Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 196-216, hier S. 215.
68 P Ricceur, »Le mal, in: Lectures 3, S. 211-233, hier S. 211.
6 Ebd., S.229.
0 Ebd., S.211.
1 Ebd., S. 229.

-

~

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I

27


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Stefan Orth

didmonischen Ursprung des Bosen in Gott selbst zu spekulieren, sich
darum bemiihen, noch wirksamer »ethisch und politisch gegen das
Bose« vorzugehen.”?

An dieser Aufgabenstellung kniipfen schliefSlich eine Reihe spa-
terer Aufsitze und dann vor allem das grofSe Werk Geddchtnis, Ge-
schichte, Vergessen an, die den Begriff der » Vergebung« als eine nicht
nur »iiber-juristische« sondern sogar »tiber-ethische« Kategorie auf-
greifen.” SchlieSlich ist als letzte Monographie der Band Wege der
Anerkennung’ erschienen, in dem diese Zielvorstellungen als um-
fassendes Anerkennungsgeschehen diskutiert werden. Beide Werke
markieren den Fluchtpunkt des Verhiltnisses von Religion und Ethik
beziehungsweise Politik innerhalb der Konzeption Ricceurs, von dem
her der Mensch angesichts des Bosen wie des Leids neue Hoffnung zu
schopfen vermag.

Mit Akten der Vergebung, die scharf gegen das Vergessen ab-
gegrenzt werden, entspricht das herausgeforderte Selbst angesichts
des faktischen Bosen der Logik der Uberfiille: Als eine Tat jenseits
ethisch-moralischer Normen ist die »tiber-ethische« Vergebung nach
Ricceur nur aufgrund der Anerkennung einer Okonomie der Gabe zu
leisten. Dass die Vergebung letztlich tatsdchlich eine Gegenseitigkeit
im Sinne von Kants Vorstellung eines »ewigen Friedens« anzielt, halt
Ricoeur denjenigen Kritikern entgegen, die in jeder Gabe, jedem Op-
fer nur einen heimlichen Zwang zur Erwiderung beziehungsweise
zur Anerkennung sehen.

Auf diese Weise findet sich auch im Spitwerk Ricceurs der uto-
pische Ausblick auf eine erst im Eschaton zu erwartende Fiille
menschlicher Freiheit, die heute schon von jedem Akt der Vergebung
und in jedem Anerkennungsgeschehen zumindest symbolisch vor-
weggenommen werden kann. Gibe es ein besseres Indiz fiir die The-
se, dass der Philosoph Ricceur der Theologie viel zu sagen hat?

72 Ebd., S. 230.

73 P. Ricceur, »Sanction, réhabilitation, pardone, in: Le Juste, S.193-208, hier
S.206f.

74 P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,
Frankfurt 2006.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I I


https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Böse und die Poetik der Freiheit
	II. Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik
	III. Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

