
Der Philosoph und das theologische Denken

Ein Querschnitt durch Paul Ricœurs Werk

Stefan Orth

Paul Ricœur hat von Anfang an das Verhältnis von Philosophie und
Theologie in seinen Schriften thematisiert und mit Blick auf seine
eigenen Arbeiten zu klären versucht.1 Im Rückblick wird man sagen
müssen, dass Ricœur dies zuweilen recht ungeschützt getan hat, wie
er auch darüber hinaus innerhalb seiner Philosophie vielfach über-
raschend unvermittelt theologische Thesen aufgegriffen hat. Vor al-
lem in der Symbolik des Bösen2, aber auch in anderen eigentlich phi-
losophischen Artikeln und Monographien bis hin zu den drei Bänden
von Zeit und Erzählung3 und später wieder in Gedächtnis, Geschich-
te, Vergessen4 finden sich eine Reihe von biblischen Bezügen und
Verweisen auf biblische Texte und theologische Positionen. Manchen
Kritiker Ricœurs hat diese Tatsache irritiert.

Ausgehend von denjenigen Aussagen Ricœurs, mit denen er
selbst die Beziehung von Philosophie und Theologie beschreibt, er-
weist sich die Bestimmung dieses Verhältnisses innerhalb des Ri-
cœurschen Denkens in jedem Fall als »hoch komplex«.5 Seit den ers-
ten Publikationen ist diese Beziehung für Ricœur ein Verhältnis
voller Spannungen, weil ihm seine eigene religiöse Überzeugung
und die philosophische Kritik gleichermaßen wichtig sind. Faktisch
haben sich deshalb im Laufe seines Lebens gegenläufige Versuche er-

Poetik des Glaubens A 11

1 Vgl. zum Folgenden auch: S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung.
Von Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie,
Freiburg 1999, bes. S. 313–422.

2 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, Freiburg 1971.
3 P. Ricœur, Zeit und Erzählung, 3 Bände, München 1988–1991.
4 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.
5 P. Ricœur, »Reply to Don Ihde«, in: The Philosophy of Paul Ricœur, Hg. Lewis

Edwin Hahn, The Library of Living Philosophers 22, 2. Aufl., Chicago 1996,
S. 71–73, hier S. 72.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben, diesen »inneren Konflikt«6 zweier seiner Ansicht nach nur
schwer zu versöhnenden Bezugssysteme zu lösen.7

Erstens geht es Ricœur – zumindest in vielen seiner Selbstzeug-
nisse – seit jeher um eine Unterscheidung der beiden Disziplinen.
Die Verquickung der beiden Genres zu einer »christlichen Philoso-
phie« hat Ricœur mit anhaltender Beharrlichkeit abgelehnt. Früh
schon führt er an, dass das philosophische Denken überzogene Gel-
tungsansprüche christlicher Denker um der eigenen Autonomie wil-
len zurückweisen müsse.8 Entschieden lehnt Ricœur jede Form de-
duktiver und damit – im schlechten Sinne – spekulativer Theologie
mit systemischen Ansprüchen ab, die er mehrfach mit Kant und Hei-
degger als »Ontotheologie« bezeichnet.9 Polemisch nennt er es in
einem frühen Text mit dem Titel »Wahrheit und Lüge« eine »kleri-
kale Versuchung«, »alle Ebenen der Wahrheit« in einem zeitlosen
System zusammenfassen zu wollen – zumal wenn es den Anspruch
erhebt, die Gesellschaft bis ins Letzte zu prägen.10 Auf das theologi-
sche Pathos der Autorität, warnt Ricœur, folge allzu schnell als phi-
losophische Gegenreaktion ein Pathos der Freiheit, das alles Religiöse
aus dem Bereich der Philosophie verbannen möchte.

Besonderen Wert auf die Unterscheidung von Philosophie und
Theologie legt Ricœur in seinen späteren Schriften: vor allem auf den
letzten Seiten des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer11, auf de-
nen sich Ricœur mit großer Vehemenz für eine vollständige Tren-
nung der beiden Disziplinen einsetzt. Er weist dort auf die Tatsache
hin, dass die Gifford Lectures, die Ausgangspunkt für sein Werk Das
Selbst als ein Anderer waren, zwei weitere Vorlesungen umfasst ha-
ben. In ihnen stellte er sich der Aufgabe, seine biblische Hermeneutik
im Kontext der zuvor entfalteten Hermeneutik des Selbst weiter-
zudenken.

Ausdrücklich entschuldigt sich Ricœur, dass diese beiden Vor-

12 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

6 P. Ricœur, La critique et la conviction. Entretien avec François Azouvi et Marc de
Launay, Paris 1995, S. 49.

7 Vgl. ebd., S. 211.
8 Vgl. zum Beispiel die Ausführungen Ricœurs zu Roger Mehl in P. Ricœur, »La

condition du philosophe chrétien«, in: Lectures 3. Aux frontières de la philoso-
phie, Paris 1994, S. 235–243, hier S. 240.

9 Vgl. P. Ricœur, »Religion, Atheismus, Glaube«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse. Der Konflikt der Interpretationen II, München 1974, S. 284–314, hier S. 289.

10 P. Ricœur, »Wahrheit und Lüge«, in: Geschichte und Wahrheit, München 1974,
S. 151–184, hier S. 169f.

11 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lesungen nicht zusammen mit Das Selbst als ein Anderer veröffent-
licht wurden: Er spricht von einem »Ausschluss«, dessen »fragwürdi-
gen und vielleicht bedauerlichen Charakters« er sich bewusst sei; mit
seiner Hermeneutik des Selbst wolle er jedoch »bis zur letzten Zeile
einen autonomen philosophischen Diskurs« bieten, dessen »agnos-
tischen« Charakter er unterstreicht.12 Ricœur will sich auf diese Wei-
se ausdrücklich gegen eine Interpretation seines philosophischen
Werks schützen, die dieses als eine – als Philosophie getarnte – Theo-
logie missversteht. Immerhin gesteht er ein, dass seine religiösen
Überzeugungen »auf der Ebene der Motivationen« durchaus eine
Wirkung auf die Wahl seiner philosophischen Themen ausgeübt hat.

Ricœurs Äußerungen im Vorwort von Das Selbst als ein Ande-
rer sind vor allem vor dem Hintergrund der spezifisch französischen
Verhältnisse zu verstehen, die sich offensichtlich in den siebziger
Jahren deutlich zuungunsten derjenigen Denker verändert haben,
die das Thema Religion aufgreifen. Immer schon war die Trennung
von Staat und Kirche in Frankreich nicht nur ein politisches Phäno-
men, sondern hatte große Auswirkungen auf die Gesellschaft und das
Kultur- und Geistesleben des 19. und 20. Jahrhunderts. Verdächti-
gungen gegenüber denjenigen Philosophen, deren Interesse theo-
logischen Fragen gilt, werden deshalb schneller ausgesprochen; die
philosophische Relevanz eines Denkens, das versucht, religiösen Phä-
nomenen gerecht zu werden, oder sich auf Traditionen bezieht, die
sich der philosophischen Gottesfrage angenommen haben, wird ra-
scher in Frage gestellt.

Ein anschauliches Beispiel für die Verschärfung dieser Situation
ist der polemische Essay von Dominique Janicaud, der der französi-
schen Phänomenologie – Emmanuel Levinas und anderen – eine
»Wende zur Theologie« vorwirft.13 Selbst wenn Janicaud Ricœur
ausdrücklich als ein Gegenbeispiel bezeichnet und dessen »methodo-
logische Gewissenhaftigkeit« lobt14, ist diese Streitschrift Indiz für
die hier vertretene These.

Es waren andere, die Ricœur vorgeworfen haben, sich mit seiner
hermeneutischen Philosophie in den »Maschen des Netzes der bib-

Poetik des Glaubens A 13

Der Philosoph und das theologische Denken

12 Ebd., S. 35 f.
13 Vgl. D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Com-

bas 1990.
14 Ebd., S. 13.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lischen Hermeneutik« zu verstricken.15 Besonders die Reaktionen
auf Zeit und Erzählung in den achtziger Jahren haben gezeigt, wie
groß – vor allem in Frankreich – die Vorbehalte gegenüber Ricœur
waren.16 So wurde kritisiert, dass die drei Bände im Wesentlichen
einem »Glaubensakt« entsprängen17 und dass der biblische Glaube
in Ricœurs Schriften der Ersatz für die philosophisch abgelehnte Ga-
rantie eines letzten Sinns sei.18 Vor dem Hintergrund dieser Thesen
wird verständlicher, dass Ricœur sich mehrfach vor der Kritik aus
dieser Richtung zu schützen versucht hat.19

Ricœur betont demgegenüber vielmehr die dem Religiösen ei-
genen Verstehensmöglichkeiten und damit die Eigenständigkeit der
Theologie. Grundsätzlich hält er immerhin im Sinne von Anselms
Suche nach dem intellectus fidei daran fest20, dass es einen radikal
»nicht-hermeneutischen Ursprung« des Christentums und der Theo-
logie gebe.21 Jede Aussage Ricœurs, die das Trennende der beiden
Disziplinen betont, muss von dieser Sorge um die Unableitbarkeit
der Theologie interpretiert werden, die wiederum aus dem Ge-
schenkcharakter der Offenbarung folgt. Aufgrund seiner Maxime,
die Genres trennen zu wollen, hat Ricœur im Übrigen auch nie eine
Religionsphilosophie im engeren Sinne geschrieben, sie wäre ihm als
»philosophische Theologie« suspekt gewesen.22

14 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

15 O. Mongin, »Note éditoriale«, in: P. Ricœur, Lectures 3, S. 7–11, hier S. 7.
16 Vgl. auch den weitreichenden Vorwurf von François Laplantine, der behauptet,

Vorverständnis, Methode und Ergebnisse seien bei Ricœur von seiner religiösen
Überzeugung abhängig. F. Laplantine, Le philosophe et la violence, Paris 1976,
S. 177f.

17 J.-P. Bobillot, »Le ver(s) dans le fruit trop mûr de la lyrique et du récit«, in: Temps
et récit en débat, Hg. C. Bouchindhomme und R. Rochlitz, Paris 1990, S. 73–110,
hier S. 73.

18 Vgl. C. Bouchindhomme, »Limites et présupposés de l’herméneutique de Paul Ri-
cœur«, in: Temps et récit en débat, S. 163–183, hier S. 180–183.

19 Vgl. folgende paradigmatische Aussage Ricœurs: »[I]ch habe großen Wert darauf
gelegt, als Philosophieprofessor anerkannt zu werden, der an einer öffentlichen
Einrichtung lehrt und allgemein verständlich spricht«. P. Ricœur La critique et la
conviction, S. 227.

20 Vgl. P. Ricœur, »Die Anklage entmythisieren«, in: Hermeneutik und Psychoana-
lyse, S. 217–238, hier S. 226.

21 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, in: P. Ricœur und
E. Jüngel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, München 1974, S. 24–45, hier S. 43.

22 Vgl. P. Ricœur, »Autobiographie intellectuelle«, in: Réflexion faite. Autobiogra-
phie intellectuelle, Paris 1995, S. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur hat dennoch zweitens von seinen ersten Schriften an
wiederholt auf die gegenseitige Beeinflussung hingewiesen und hier
und da von einer wechselseitigen Bedeutung der beiden Disziplinen
gesprochen. Ausdrücklich ist etwa davon die Rede, dass die Theologie
nicht ohne die Begrifflichkeiten und Denkansätze der Philosophie
auszukommen vermag.23 Die Philosophie ihrerseits ist – wenn auch
mit dem ihr eigenen methodischen Instrumentarium – durchaus
auch für die religiösen Phänomene, etwa für die Symbolik des Reli-
giösen, zuständig. Vor dem Hintergrund der philosophischen Auf-
gabe, zur umfassenden Wirklichkeits- und Selbsterkenntnis des
Menschen beizutragen, ist es Ricœurs Grundüberzeugung, »dass
kein Symbol, das eine Wahrheit des Menschen erschließt und auf-
deckt, der philosophischen Reflexion fernsteht«.24 Weil die Philoso-
phie »zu Anfang geschworen [hat], kohärent zu bleiben«, heißt es in
der Symbolik des Bösen, muss sie auch die Religion »umgreifen«.25

Ricœurs Vermittlungsversuch zwischen vollkommener Tren-
nung und restloser Verschmelzung von Philosophie und Theologie,
zwischen einem rein agnostischen Denken und der Bestimmung der
Philosophie als »Magd der Theologie« lautet wie folgt: »Zwischen
der Enthaltung und der Kapitulation gibt es noch eine dritte Mög-
lichkeit, die ich als Weg der philosophischen Annäherung bezeich-
ne […]. Darin sehe ich die beharrliche Arbeit des Philosophen, der
seine Rede in die Nähe der kerygmatischen und theologischen Rede
bringen will. Dabei geht die Arbeit des Denkens zwar vom Hören,
vom Gehörten aus, aber sie bewegt sich dennoch in der Autonomie
des sich selbst verantwortlichen Denkens […]. Weil es nur einen Lo-
gos gibt, verlangt der Logos Christi von dem Philosophen nichts an-
deres, als den Ansprüchen der Vernunft immer vollständiger und
vollkommener gerecht zu werden; er verlangt von ihm nicht mehr
als die Vernunft, aber die Vernunft als Ganze.«26

Poetik des Glaubens A 15

Der Philosoph und das theologische Denken

23 Vgl. zum Beispiel P. Ricœur, »Le renouvellement du problème de la philosophie
chrétienne par les philosophies de l’existence«, in: J. Boisset u.a., Le problème de
la philosophie chrétienne, Les problèmes de la pensée chrétienne 4, Paris 1949,
S. 43–67, hier S. 54.

24 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (I)«, in: Her-
meneutik und Psychoanalyse, S. 162–195, hier S. 184.

25 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 395.
26 P. Ricœur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung«, in: Hermeneutik und Struktura-

lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973, S. 199–226, hier
S. 200.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf Aussagen wie diese kann sich der Theologe stützen, um die
Beschäftigung mit dem Werk Ricœurs – oder gar die Rezeption sei-
ner Thesen – gegenüber dem Vorwurf zu verteidigen, sie würden die
Vorbehalte des Autors gegenüber zu rascher Übergänge zwischen
Philosophie und Theologie nicht ernst genug nehmen. Daraus folgt
dann aber auch, dass es grundsätzlich möglich ist, das gesamte Werk
Ricœurs auf seine Impulse für die Theologie zu untersuchen. In die-
sem Sinne werden im Folgenden die religiösen Fragestellungen und
theologischen Thesen im Laufe des Denkwegs von Ricœur im Mittel-
punkt stehen: vom Frühwerk über die hermeneutische Phase im en-
geren Sinne bis zum Spätwerk.

I.

Das Böse und die Poetik der Freiheit

Das Frühwerk Ricœurs besteht im Wesentlichen in der Beschäfti-
gung mit der menschlichen Freiheit und der Herausforderung des
Bösen. Diese so genannte Willensphilosophie, vorgelegt in den fünf-
ziger Jahren, kreist um den Begriff der bedingten Freiheit, die aus
einer ethischen Perspektive auch als »unfreier Wille« bezeichnet
wird und sich als der Ort der Fehlbarkeit des Menschen herausstellt.
Es versteht sich von selbst, dass die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach dem Bösen rasch in der Theologie breite Beachtung fand,
nicht zuletzt, weil Ricœur bei der Auslegung der einschlägigen anti-
ken Mythen die im Buch Genesis enthaltene Sündenfallerzählung als
besonders gelungene Veranschaulichung des Stachels des Bösen an-
sieht.

Bereits bei der Darstellung der philosophischen Thesen, vor
allem innerhalb der Symbolik der Erlösung, spielt darüber hinaus
auf der anderen Seite der Begriff der »Rechtfertigung« eine zentrale
Rolle. Als Gegenstück zur verfehlten Freiheit greift Ricœur in der
Symbolik des Bösen mehrfach auf das ebenso »rätselhafte wie fun-
damentale« Symbol der Rechtfertigung zurück.27 Der Rechtfer-
tigungsgedanke wird zum entscheidenden Hintergrund, vor dem sich
die Erfahrung der Verfehlung abhebt und diese als solche erst er-

16 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

27 P. Ricœur, Symbolik des Bösen, S. 170.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kannt werden kann, wie Ricœur einerseits mit der christlichen Gna-
denlehre, andererseits von Jean Nabert her behaupten kann.

In Die Interpretation. Ein Versuch über Freud28 besteht Ricœur
dann darauf, dass die »Archäologie des Subjekts«, die das Schuldge-
fühl zu deuten versucht, zusammengesehen werden muss mit dem
emanzipatorischen Interesse Freuds an der Bewusstwerdung im Sin-
ne der Selbstwerdung. Diese These ist wie ein Echo auf die voraus-
gehende Suche nach Rechtfertigung. Hervorzuheben an der Aus-
einandersetzung mit Sigmund Freud ist ferner, dass bei der
Besinnung auf das Subjekt des Glaubens, das sich nach Rechtfer-
tigung sehnt, auch die Religionskritik mit einbezogen werden muss.
Ein Verstehen des Menschen ist in den Augen Ricœurs nicht ohne die
»Kritik der Illusionen des Subjekts« denkbar.29 Ohne die Hermeneu-
tiken des Misstrauens von Marx, Nietzsche und Freud vereinnahmen
zu wollen, versucht Ricœur die Anliegen der Religionskritik zu inte-
grieren: um eines angemessenen Verstehens der religiösen Sprache,
einer tieferen Auslegung biblischer Texte und letztlich auch um des
besseren Verständnisses des Menschen willen. Er besteht darauf, dass
eine Hermeneutik des Verdachts »heute […] zu jeder Aneignung des
Sinnes« dazugehört.30

Zumindest als Motivation kann also festgehalten werden, dass
Ricœur in diesen Arbeiten des Frühwerks versucht, das aus christli-
cher Sicht allen Menschen eigene Sehnen nach einer Rechtfertigung
des eigenen Selbst angesichts der Vergehen, aber auch das Verlangen
nach einer umfassenden Anerkennung, philosophisch auszuarbeiten.
Allerdings hat Ricœur das – in seiner Dissertation Le volontaire et
l’involontaire31 angekündigte – ehrgeizige Projekt einer dreibändi-
gen Philosophie des Willens nicht vollendet, wie sofort einschrän-
kend hinzuzufügen ist. Der fehlende dritte Band der Willensphiloso-
phie hätte sich der nur angedeuteten Philosophie der Rechtfertigung
systematisch angenähert.

Diesem von Ricœur vorgeschlagenen Denken vom Symbol aus
wäre es unter anderem um die Auseinandersetzung mit dem theo-
logumenon der Erbsünde gegangen. In einigen dezidiert theologisch
zu nennenden Aufsätzen finden sich immerhin substantielle Aus-

Poetik des Glaubens A 17

Der Philosoph und das theologische Denken

28 P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 1969.
29 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 44.
30 Ebd.
31 P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, Neuaufl., Paris 1993.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führungen Ricœurs zu diesem Punkt.32 Auch der Begriff der Erbsün-
de ist demnach im Ricœurschen Sinne als ein Symbol aufzufassen,
dessen wesentlich symbolischer Charakter ernst genommen werden
muss, um den Begriff nicht vom wörtlich verstandenen Erstsinn her
misszuverstehen.

Ricœurs Andeutungen belegen, dass er, auch nachdem die Be-
schäftigung mit dem Bösen bereits eine wesentliche Korrektur der
Philosophie des Willens erzwang, noch lange am Projekt seiner Poe-
tik des Willens festgehalten hat. Vor allem ist verschiedentlich davon
die Rede, vor dem Hintergrund des bisher mit der Willensphiloso-
phie Vorgelegten auf die möglichen Weisen einer Vollendung der
Freiheit zu reflektieren, wie sie in poetischen Texten aufleuchtet.

Bereits in seiner Dissertation spricht Ricœur deshalb davon, dass
die Philosophie, die die Transzendenz thematisieren will, eine zweite
kopernikanische Wende vollziehen müsse. Im Gegensatz zur ersten
kopernikanischen Wende, bei der Kant die Blickrichtung von der Ob-
jekterkenntnis auf die Reflexion der eigenen Subjektivität umkehrte,
erfordere die »Vertiefung der Subjektivität« eine Verlagerung ihres
Mittelpunktes in die Transzendenz. Mit der Terminologie Karl Jas-
pers formuliert Ricœur: »Ich bin diese Mitte nicht, sondern ich kann
sie nur anrufen und in den Chiffren […] bewundern«.33 Auch die
Transzendenz ist deshalb wie das Böse nach Ricœur lediglich inner-
halb einer »konkreten Mythik«34 zugänglich.35 Der Begriff »Poetik«
zielt in diesem Kontext einerseits auf das schöpferische Vermögen
der Freiheit des Menschen ab, andererseits zeichnet die Kreativität
der Sprache im Allgemeinen und die dichterische Rede im Besonde-
ren eine erkenntnistheoretische, ja sogar eine ontologische Dignität
aus.

Dies führte Ricœur letztlich zu seiner im engeren Sinne herme-
neutischen Phase, in der er sich mit dem Verstehen und der Sprache
im Allgemeinen sowie Texten, Metaphern und Erzählungen im Be-

18 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

32 Vgl. besonders: P. Ricœur, »Die ›Erbsünde‹. Eine Bedeutungsstudie«, in: Herme-
neutik und Psychoanalyse, S. 140–161.

33 P. Ricœur, Le volontaire et l’involontaire, S. 443f. Hervorhebung S. O.
34 Ebd., S. 28. Vgl. auch die Parallelisierung der Mythen der Unschuld mit den

Gleichnissen vom Reich Gottes. Vgl. ebd., S. 186.
35 Vgl. in diesem Zusammenhang auch: G. Larcher, »Subjektivät und Glaube. Fun-

damentaltheologische Denkanstöße im Werk Paul Ricœurs«, in: J. Kirchberg und
J. Müther (Hg.), Philosophisch-Theologische Grenzfragen, Essen 1986, S. 281–
298.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonderen auseinandersetzt. Er selbst hat darauf aufmerksam ge-
macht, dass seine Thesen zur Imagination in Die lebendige Meta-
pher36 und in Zeit und Erzählung das Vorhaben einer Poetik des Wil-
lens zumindest zum Teil umgesetzt haben.

II.

Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik

Wie zu jeder Zeit hat Ricœur auch parallel zu derjenigen Phase in den
sechziger und siebziger Jahren, in der er explizit als Hermeneutiker
hervortrat, seine philosophischen Überlegungen in eigenen Ver-
öffentlichungen auf religiöse Phänomene und theologische Fra-
gestellungen angewendet. Sowohl die Reflexion auf die Möglichkei-
ten theologischer Hermeneutik als auch die Auslegung konkreter
biblischer Texte stand in dieser Zeit im Vordergrund. Das aufmerk-
same Interesse der Theologen an diesen Überlegungen war gewisser-
maßen garantiert.

Ricœur selbst legt großen Wert auf die Feststellung, dass der
Zusammenhang von Theologie und Hermeneutik von jeher gegeben
ist, die theologische Hermeneutik sogar zu den Quellen der philoso-
phischen Hermeneutik gehört. Tatsächlich ist es immer schon ein
wesentliches Problem der Theologie gewesen, dass die überlieferten
Texte, auf die sich die jüdisch-christliche Tradition vor allem bezieht,
»ständig in lebendiges Wort zurückverwandelt werden [müssen],
wenn das ursprüngliche Wort, das für das grundlegende und stiften-
de Ereignis Zeugnis ablegte, aktuell bleiben soll«.37

Mit dem Begriff »Zeugnis« knüpft Ricœur in dieser Phase seines
Schaffens abermals an den französischen Reflexionsphilosophen Jean
Nabert an, der sich vor allem in seinem Spätwerk Le désir de Dieu
mit einer Kriteriologie für die Hermeneutik von Zeugnissen des Ab-
soluten beschäftigt hat.38 Ricœur interessiert sich freilich faktisch

Poetik des Glaubens A 19

Der Philosoph und das theologische Denken

36 P. Ricœur, Die lebendige Metapher, München 1986.
37 P. Ricœur, »Vorwort zur französischen Ausgabe von Rudolf Bultmanns ›Jesus‹

(1926) und ›Jesus Christus und die Mythologie‹ (1951)«, in: Hermeneutik und
Strukturalismus, S. 175–198, hier S. 176.

38 J. Nabert, Le désir de Dieu, Paris 1966.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger für denjenigen Zeugen, der mit seinen Taten – und unter
Umständen sogar mit seinem Leben – Zeugnis vom Absoluten ab-
legt, sondern denkt summa summarum an die Texte der jüdisch-
christlichen Tradition, wenn er von Zeugnissen spricht. Aus dieser
Akzentverschiebung folgt, dass Ricœur seine philosophische Texther-
meneutik mit dem Schwerpunkt auf der Rede, der Schrift, der Welt
des Textes und der des Lesers auf theologische Fragestellungen hin
weiterführt und eine eng an den biblischen Texten orientierte Her-
meneutik der Offenbarung ausarbeitet.39

Aus der Betrachtung der höchst unterschiedlich gestalteten bib-
lischen Texte, die Bücher einer ganzen Bibliothek sind, muss Ricœurs
Überzeugung nach ein »vielstimmiges« Offenbarungsverständnis
folgen. Natürlich bedeutet die Interpretation der in verschiedenen
Texten schriftlich fixierten Sinngehalte eine Art Umweg theologi-
scher Reflexion. Er wird aber nicht zuletzt deshalb gegangen, um
die Pluralität der Gotteszeugnisse nicht nur von einem einzigen Ge-
danken her auszulegen. Der exegetisch zu ermittelnde Sinn der
Schriften ist dabei im Text selbst zu finden. Denn die Eigenheiten
der mannigfaltigen Formen biblischer Rede (Erzählungen, Prophe-
tien, Gesetze, Sprichwörter, Gebete, Hymnen, liturgische Formeln,
sapientiale Schriften) sind – vergleichbar Metaphern – nicht als »rhe-
torische Kunstgriffe« aufzufassen, bei denen man die theologischen
Gehalte einfach herausdestillieren könnte.40 Es ist nur folgerichtig,
dass sich der Philosoph, der über die Religion nachdenkt, so zumin-
dest Ricœurs Rat während der hermeneutischen Phase, eher den Exe-
geten als den Theologen zum Gesprächspartner wählen soll.41

20 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

39 Vgl. auch V. Hoffmann, »Nachwort: An den Grenzen der Hermeneutik«, in:
P. Ricœur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über
die Religion, Freiburg 2008, S. 119–141.

40 P. Ricœur, »Gott nennen«, in: Gott nennen, Hg. B. Casper, Freiburg 1981, S. 45–
79, hier S. 59.

41 P. Ricœur, »Die Vatergestalt – vom Phantasiebild zum Symbol«, in: Hermeneutik
und Psychoanalyse, S. 315–353, hier S. 332. Vgl. auch den Einwand Ricœurs ge-
gen Karl Rahner: »Theologen gehen, vielleicht, zu schnell zu theologischen Aus-
sagen über und verweilen nicht lange genug auf dem Niveau des vortheologischen
Diskurses, wie zum Beispiel auf den Erzählungen […]. Ich frage mich, ob es nicht
eine unglückliche Wendung der Ereignisse für die Theologie des dreizehnten Jahr-
hunderts war, dass sie ihre Beziehungen mit der biblischen Theologie abbrach, um
die quaestio ohne die lectio auszuarbeiten, die ›Wissenschaft‹ der Theologie au-
ßerhalb der Arbeit der ›Interpretation‹ der Schriften«. P. Ricœur, »›Response‹ to
Karl Rahner’s Lecture: On the Incomprehensibility of God«, in: Celebrating the

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn Ricœur ausgehend von seiner philosophischen Herme-
neutik die Bedeutung der Frage nach dem Autor für das Verstehen
biblischer Texte relativiert und die Analyse der Sache des Textes in
den Vordergrund stellt, folgt daraus die Korrektur eines Offen-
barungsverständnisses, das von einem zu engen Begriff der Inspira-
tion ausgeht: »Indem ich so die hermeneutische Achse meiner
Betrachtung auf die ›Sache‹ des Textes richte, erkenne ich die Vergeb-
lichkeit einer Untersuchung, […] die Gott als die Stimme hinter der
erzählenden oder prophetischen Stimme zu identifizieren suchte. Ich
weiß wohl, dass eine lange Tradition die Offenbarung mit der Inspi-
ration im Sinne einer Einflüsterung des Sinnes identifizierte; doch
sie würde aus Gott eine Art Ur-Autor des Textes, von dem der Glaube
sich belehren lässt, machen.«42

Um dem »Kurzschluss« des Prophetischen nicht zu verfallen43,
ist es nach Ricœur sinnvoll, die Eigenheiten des narrativen Genus zu
berücksichtigen, bei dem es vor allem auf die »erzählten Dinge« an-
kommt und weniger auf die Person des Erzählers.44 Das erinnernde
Erzählen als »der grundlegende Typ theologischer Arbeit in Israel«45

kann Ricœurs Überzeugung nach sogar in gewisser Weise als die ent-
scheidende theologische Erkenntnisform aufgefasst werden.46 Weil
die »Spur Gottes« vor dem Wort in der Geschichte ist47, weil Gott
selbst im Wesentlichen als der Handelnde einer Geschichte der Be-
freiung und nicht etwa als ein unbewegter Beweger des Kosmos ver-
standen wird, musste »er an die Erzählform gebunden werden«48. Es
sei jedoch an dieser Stelle auch daran erinnert, dass sich Ricœur an-
gesichts einer »narrativen Theologie« skeptisch zeigte. Genauso wie

Poetik des Glaubens A 21

Der Philosoph und das theologische Denken

Medieval Heritage. A Colloque on the Thought of Aquinas and Bonaventure, Hg.
D. Tracy, Supplement zu The Journal of Religion 58 (1978), S. 126–131, hier
S. 129.

42 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 52 f.
43 P. Ricœur, »Expérience et langage dans le discours religieux«, in: Phénomenologie

et Théologie, Hg. J.-F. Courtine, Paris 1992, S. 15–39, hier S. 30.
44 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der

Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008,
S. 41–83, hier S. 45 ff.

45 P. Ricœur, »Über die Exegese von Gen I,1–2,4a«, in: Exegese im Methodenkon-
flikt. Zwischen Geschichte und Struktur, Hg. X.-L. Dufour, München 1973, S. 47–
67, hier S. 48.

46 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 60.
47 Ebd.
48 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 38.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen die Hypostasierung des prophetischen Offenbarungsverständ-
nisses spricht sich Ricœur aufgrund der faktischen innerbiblischen
Pluralität der Gattungen gegen Ansätze aus, die bei der theologischen
Theoriebildung ausschließlich das Narrative beachten.

Aus der Bedeutung der Welt der Texte leitet sich weiter Ricœurs
Plädoyer für eine Deutung der Bibel ab, die synchron vorgehende
exegetische Methoden – auch strukturalistischer Herkunft – stärker
mit einbezieht. Ricœur spricht sich für eine Relativierung der Bedeu-
tung der historisch-kritischen Exegese aus, wie sie sich auch innerhalb
der katholischen Theologie nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
als Methode der Bibelauslegung durchgesetzt hat. Ricœur lehnt die
historisch-kritische Methode als solche nicht ab. Weil »die Texte, die
wir lesen, im Letzten nicht Texte über Texte sind, sondern Texte über
Zeugnisse, die ihrerseits Ereignisse meinen«49, darf der historisch-
kritische Ansatz nicht vollständig verworfen werden. Andererseits
zeigt Ricœur jedoch auch die Schwächen des historisch-kritischen Zu-
gangs zur Welt der Bibel auf. Ihm gelinge es zumeist nicht, die für ein
Verstehen unabdingbaren Bezüge der einzelnen Texte und Textfrag-
mente zueinander herauszuarbeiten. Der »Pulverisierung des Tex-
tes«, deren Ergebnis Fragmente sind, die als solche zu keiner Zeit ge-
lesen noch je gehört wurden, wird die Aufgabe entgegengesetzt,
»besser zu verstehen«, warum ein bestimmter Text kanonisiert wur-
de, indem man den Sinn dieses Textes, der einen Anfang und ein Ende
hat, untersucht und auslegt. Gerade die relative Unabhängigkeit des
Textes von seinem Autor ermöglicht es nach Ricœur, auch innerhalb
der biblischen Exegese literaturwissenschaftliche Methoden zu ver-
wenden und zum Beispiel die Erzählstruktur eines ganzen Evangeli-
ums damit zu untersuchen. Auch diese Methoden freilich dürfen
nicht absolut gesetzt werden, weil sie wie alle anderen auch an be-
stimmte Hintergrundtheorien mit der ihnen eigenen Axiomatik ge-
bunden sind und jeweils nur dasjenige erklären können, »was dieser
methodologische Filter durchlässt«.50 Vor diesem Hintergrund und
mit dem Hinweis auf die Pluralität der Wirklichkeit plädiert Ricœur
für eine Pluralität der exegetischen Methoden.

Mit deren Hilfe gelingt es nach Ricœur, die Welt der Bibel an-
gemessen zu deuten, deren letzter Horizont Gott und dessen für den

22 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

49 P. Ricœur, »Skizze einer abschließenden Zusammenfassung«, in: Exegese im Me-
thodenkonflikt, S. 188–199, hier S. 194.

50 Ebd., S. 189.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen so bedeutsame »Logik der Überfülle« ist. Das theologisch
Entscheidende ereignet sich ihm zufolge in religiösen Texten erst,
wenn mit der allgemeinen Offenbarungsfunktion der poetischen
Sprache die Nennung Gottes verbunden wird.51 Die herausragende
Stellung des Wortes besteht schließlich darin, dass es ihm gelingt,
»einen Horizont zu eröffnen, der sich dem Abschluss der Rede ent-
zieht«.52

Ricœur liegt am referentiellen Bezug zur Wirklichkeit der bib-
lischen Texte und versucht auf diese Weise deren Wahrheitsansprü-
che zu explizieren. Vor allem die Gattung der Gleichnisse, die Jesus
erzählt, zielt mit ihrer Lösung der Krisen, die sie zuvor selbst narrativ
inszeniert haben, Ricœurs Überzeugung nach »indirekt die Herr-
schaft Gottes« an. Mit diesem Begriff wird eine Wirklichkeit behaup-
tet, die dem Menschen ein »neues Sein« verheißt.53 Die wesentliche
»Funktion« der religiösen Rede ist es in diesem Zusammenhang, »den
von uns angestrebten Entwurf einer Ganzheit unserer Existenz« zu
durchkreuzen und auf Größeres hin zu öffnen. In den Texten, die Gott
nennen, geht es Ricœurs Überzeugung nach letztendlich um eine sol-
che poetisch beschriebene »Wirklichkeit des Möglichen«.

Vor allem diese Überlegungen, denen es um die Vermittlung der
Wirklichkeit Gottes mit der Vorstellungskraft der Menschen geht,
haben Ricœur Kritik von einer Reihe von Theologen in den USA ein-
gebracht. Weil Ricœur – in gewisser Weise fundamentaltheologisch –
die Bedingungen der Möglichkeit eines Verstehens der Offenbarung
zu erhellen versucht, wird Ricœur vorgeworfen, die Fehler der Lehre
der analogia entis, innerhalb derer zu rasch von den weltlichen Ge-
gebenheiten auf Gottes Wesen geschlossen wird, in einer literatur-
wissenschaftlichen Spielart zu wiederholen.54 Gerade die Erhebung
von universalen Geltungsansprüchen ist dabei strittig.55 Die Theo-
logie, so wird argumentiert, stelle ein gegenüber jeder Philosophie

Poetik des Glaubens A 23

Der Philosoph und das theologische Denken

51 Vgl. P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 57, 74.
52 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 42.
53 Alle nicht nachgewiesenen Zitate dieses Absatzes finden sich in ebd., S. 40f.
54 Vgl. K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricœur. A Study

in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990, S. 181.
55 Vgl. H. W. Frei, The Eclipse of Biblical Narrative. A Study in Eighteenth and Nine-

teenth Century Biblical Narrative, New Haven 1974; G. Lindbeck, Christliche
Lehre als Grammatik des Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeit-
alter, Gütersloh 1994.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollkommen selbständiges Bezugssystem dar.56 Ausdrücklich wird
abgelehnt, »theologische Ansprüche auf allgemeine, philosophische
Fundamente zu ›gründen‹, die die Sache des Christlichen ›kontrollie-
ren‹«.57 Konkret gegen Ricœur wenden diese Theologen ein, dass es
unangemessen sei, einer theologischen Hermeneutik eine allgemeine
philosophische Hermeneutik voranzustellen – wie sie auch grund-
sätzlich jede allgemeine Theorie der religiösen Erfahrung ablehnen,
weil sich die Theologie auf diese Weise von ihr eigentlich fremden,
weil nicht aus der Offenbarung selbst entwickelten, Denkschemata
bestimmen ließe.58

Andere Kommentatoren, ebenfalls des angelsächsischen Rau-
mes, haben umgekehrt die Frage aufgeworfen, ob Ricœur in seiner
hermeneutischen Phase nicht alles in allem zu stark das Element der
Fiktion betone und auf diese Weise das Moment der Historizität Jesu
von Nazareth ignoriere. Ausgehend von den Thesen der theologi-
schen Texthermeneutik, den Überlegungen zur religiösen als einer
dichterischen Sprache und den Interpretationen der Gleichnisse als
Metaphern ist dieser Einwand durchaus nachvollziehbar. Wie unter-
scheidet Ricœur die Geschichten über die historische Gestalt Jesus
von Nazareth von »Phantasien, Utopien und Illusionen«?59 Reicht
es aus, den Wirklichkeitsbezug der biblischen Texte vor allem mit
Überlegungen zur ontologischen Vehemenz poetischer Texte zu be-
stimmen?

Tatsächlich hat sich hier im Ricœurschen Werk eine Schieflage
aufgrund der Fixierung auf bestimmte Themen und Axiome in der
hermeneutischen Phase ergeben, deren kontinuierliche Korrektur
Ricœur am Ende jedoch selbst in Angriff genommen hat: Nach dem
späten, im engeren Sinne theologischen Artikel »D’un testament à
l’autre« hat sich der Gott Jesu mit dem Menschen Jesus von Nazareth
in einer solchen Weise identifiziert, »dass sich die metaphorische und
dialektische Selbstauslegung, die Gott in sich ist, historisch realisiert
hat«.60 Ricœurs Poetik des Glaubens, die in dieser Phase im Mittel-
punkt steht, wird auf diese Weise auch entsprechend geerdet.

24 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

56 Vgl. M. I. Wallace, The Second Naiveté. Barth, Ricœur, and the New Yale Theol-
ogy, Macon 1990, S. XIV.

57 Ebd., S. 97.
58 Ebd., S. 97 f.
59 K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative, S. 278.
60 P. Ricœur, »D’un testament à l’autre«, Lectures 3, S. 355–366, hier S. 362.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

Aus der zwischenzeitlichen Zurückhaltung Ricœurs, sich in seinen
Hauptwerken zum Verhältnis von Philosophie und Theologie expli-
zit zu äußern, resultierte ein vergleichsweise unvermitteltes Neben-
einander seiner philosophischen Arbeit und seiner Beschäftigung mit
biblischen Texten, wie es für die hermeneutische Phase kennzeich-
nend war. Diese Zurückhaltung bestimmt noch die Argumentation
des Vorworts von Das Selbst als ein Anderer. Hat Ricœur aber, so ist
zu fragen, seinen ursprünglichen Ansatz beim Willen, der von Un-
willentlichem durchzogen ist, faktisch schuldig werden kann und sich
nach Rechtfertigung sehnt, ganz aufgegeben, und sein ursprünglich
religionsphilosophisch akzentuiertes Anliegen vollständig in seine
bibelhermeneutischen Thesen transformiert? Sind seine Ausführun-
gen zum Leser, dessen Einbildungskraft angesichts der biblischen
Texte zu einer Umkehr gelangt, die die Voraussetzung für jede kon-
krete metanoia ist, die einzigen Spuren des ursprünglichen An-
satzes?

Erst im Spätwerk wendet sich Ricœur aufs Neue einer Verhält-
nisbestimmung von Philosophie und Theologie zu, die er im Wesent-
lichen anhand der Beziehung zwischen Ethik und Religion artikuliert,
nachdem er von der Beschäftigung mit Texten über seine Auseinan-
dersetzung mit dem Handlungsbegriff in Das Selbst als ein Anderer
wieder zu ethischen Fragestellungen gelangt war.61 Viele vor allem im
Kontext der Arbeiten an Das Selbst als ein Anderer publizierten Ar-
tikel versuchen in diesem Sinne eine Verhältnisbestimmung von Phi-
losophie und Theologie über die bisherigen Thesen hinaus.

Die Aufgabe der Religion ist es, so die Grundthese Ricœurs im
Anschluss an Kants Religionsschrift, die Freiheit, die Kants Moral-
lehre (wie jede andere Philosophie) nicht garantieren kann, je neu
wiederherzustellen.62 Ethik und Religion erweisen sich dadurch er-
neut wesentlich aufeinander bezogen, ohne dass Religion auf Ethik
reduziert werden dürfte. Weder soll nach Ricœur geleugnet werden,

Poetik des Glaubens A 25

Der Philosoph und das theologische Denken

61 Vgl. auch V. Hoffmann, »Offenbarung als dialogisches Geschehen? Paul Ricœurs
›Das Selbst als ein Anderer‹ und eine offenbarungstheologische Frage«, in: Theo-
logie und Philosophie 75 (2000) S. 206–225.

62 Vgl. P. Ricœur, »Die Anklage entmythisieren«, S. 227.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass die wiederhergestellte menschliche Handlungsmächtigkeit eine
Gabe ist, noch, dass sich diese nur symbolisch vermittelt. Ricœur hält
daran fest, dass es einen Zugang zu dieser symbolisch strukturierten
Ökonomie der Gabe nur von der Lektüre derjenigen Zeugnisse her
gibt, die faktisch vorliegen. Die Theologie ist aus diesem Grund Ri-
cœur zufolge wesentlich auf die Hermeneutik angewiesen. Die gött-
liche Logik der Überfülle, wie sie sich in Symbolen, Metaphern und
Erzählungen vermittelt, ist als ein Sinnangebot interpretierbar, das
aufgrund seines menschlich nicht fassbaren Übermaßes nie begrün-
det werden könne. Die Leistung der Philosophie kann in den Augen
Ricœurs nur darin bestehen, die Verstehensvoraussetzungen für die-
se Ökonomie der Gabe zu klären, damit diese nicht das ganz Andere
und in diesem Sinne Fremde für den Menschen bleiben muss.

Um diese Thesen zu erläutern, sei an dieser Stelle noch einmal
an die theologischen Implikationen des Frühwerks erinnert. Grund-
legend war die Einsicht, dass dem menschlichen Bewusstsein kein di-
rekter Zugang zu dem möglich ist, was Ricœur die »befreite Freiheit«
nennt. Ricœur gestand seinerzeit bereits ein, dass die Poetik des Wil-
lens fundamental auf diejenigen Zeichen der Hoffnung angewiesen
sei, die die ersehnte Befreiung antizipierend symbolisieren.

Gerade im Gegensatz zu einer vollständigen Trennung von Phi-
losophie und Theologie näherte er den philosophischen Diskurs im
strengen Sinne dem »eigentlich religiösen Diskurs« deshalb in einem
»Diskurs der Hoffnung« an.63 Schon in seinem Artikel »Die Freiheit
im Licht der Hoffnung« ist für ihn zentral, dass die Ordnung des
Religiösen nur dann verstanden werden kann, wenn man sie als Ge-
gebene, als eine Gabe auffasst. Die Ordnung der Gabe, deren Begriff
nicht von ungefähr an die in der biblischen Hermeneutik Ricœurs
zentrale Logik der Überfülle (vgl. Joh 10,10) erinnert, ist dabei nicht
etwas rein Zukünftiges. Ein genaueres Verständnis kann nach Ricœur
jetzt schon ausgebildet werden, wenn man die Zeichen der Hoffnung
interpretiert, die von jenem »praktischen Verlangen nach Totalität«
hier und heute hervorgebracht werden und Rückschlüsse auf die erst
eschatologisch realisierte Ordnung des Religiösen zulassen. Diese
Zeichen der Hoffnung lassen sich Ricœurs Ansicht nach einerseits
in denjenigen poetischen Vorstellungen entdecken, die – wie Utopien

26 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

63 P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, in: Hermeneutik und Psychoanalyse,
S. 266–283, hier S. 279.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– eine »Disposition des Seins zum radikal Neuen« anzielen64 und »ei-
ne ethische und politische Reflexion in dem Maße nähren, als sie die
Vorwegnahme einer befreiten und wiedererweckten Humanität«
imaginieren.65 Andererseits sind sie auch in denjenigen Lebenswirk-
lichkeiten zu finden, in denen »im Alltag, in der Arbeit und in der
Freizeit, in der Politik und in der Weltgeschichte« eine »Logik des
Überschusses« bereits am Werk ist und lediglich »entziffert« werden
muss.66 Als »Zeichen des Anrufs« sind sie zwar nur geschichtlich ge-
geben, verweisen aber doch auf »das andere jeder Geschichte«.67

Ricœur gelingt es auf diese Weise, die anthropologischen Struk-
turen freizulegen, aufgrund derer die Zeichen der Hoffnung, die der
Gläubige und der Theologe unter anderem in den biblischen Schrif-
ten entdeckt, verstanden werden können: Die symbolisch strukturier-
te, in ihrer Vollendung noch ausstehende und deshalb jetzt nur zu
erhoffende Ökonomie der Gabe ist aus einer philosophischen Sicht
als eine Antwort auf das die Freiheit gefährdende, in einem weiten
Sinne zu verstehende Böse aufzufassen.

Das schließt am Ende auch eine umfassendere Berücksichtigung
des Leidens ein. Wie Ricœur in den neunziger Jahren mehrfach be-
tont hat, bleibt die Theodizeefrage für ihn eine der entscheidenden –
weil unüberwindbaren – Herausforderungen für den gläubigen Men-
schen. Vehement besteht er allerdings darauf, dieser Herausforde-
rung des Denkens standzuhalten.68 Aus diesem »Rätsel« sollte im-
merhin eine »Aporie« werden, die die Mühen des Denkens auf sich
genommen hat69 – ohne dass Ricœur eine »logische Kohärenz« an-
zielen wollte, die mit ihrem Anspruch auf »Nicht-Widersprüchlich-
keit und systematischer Ganzheit« angesichts dieser Frage scheitern
muss.70 Wie früher schon heißt es: In einer ethisch-praktischen Per-
spektive »ist das Böse zuerst dasjenige, das nicht sein darf, aber das
bekämpft werden muss«.71 Auch aus einer dezidiert theologischen
Perspektive sollte man, anstatt »Gott anzuklagen, oder über einen

Poetik des Glaubens A 27

Der Philosoph und das theologische Denken

64 P. Ricœur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung«, S. 206.
65 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 77.
66 P. Ricœur, »Schuld, Ethik und Religion«, S. 280.
67 P. Ricœur, »Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion (II)«, in:

Hermeneutik und Psychoanalyse, S. 196–216, hier S. 215.
68 P. Ricœur, »Le mal«, in: Lectures 3, S. 211–233, hier S. 211.
69 Ebd., S. 229.
70 Ebd., S. 211.
71 Ebd., S. 229.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dämonischen Ursprung des Bösen in Gott selbst zu spekulieren«, sich
darum bemühen, noch wirksamer »ethisch und politisch gegen das
Böse« vorzugehen.72

An dieser Aufgabenstellung knüpfen schließlich eine Reihe spä-
terer Aufsätze und dann vor allem das große Werk Gedächtnis, Ge-
schichte, Vergessen an, die den Begriff der »Vergebung« als eine nicht
nur »über-juristische« sondern sogar »über-ethische« Kategorie auf-
greifen.73 Schließlich ist als letzte Monographie der Band Wege der
Anerkennung74 erschienen, in dem diese Zielvorstellungen als um-
fassendes Anerkennungsgeschehen diskutiert werden. Beide Werke
markieren den Fluchtpunkt des Verhältnisses von Religion und Ethik
beziehungsweise Politik innerhalb der Konzeption Ricœurs, von dem
her der Mensch angesichts des Bösen wie des Leids neue Hoffnung zu
schöpfen vermag.

Mit Akten der Vergebung, die scharf gegen das Vergessen ab-
gegrenzt werden, entspricht das herausgeforderte Selbst angesichts
des faktischen Bösen der Logik der Überfülle: Als eine Tat jenseits
ethisch-moralischer Normen ist die »über-ethische« Vergebung nach
Ricœur nur aufgrund der Anerkennung einer Ökonomie der Gabe zu
leisten. Dass die Vergebung letztlich tatsächlich eine Gegenseitigkeit
im Sinne von Kants Vorstellung eines »ewigen Friedens« anzielt, hält
Ricœur denjenigen Kritikern entgegen, die in jeder Gabe, jedem Op-
fer nur einen heimlichen Zwang zur Erwiderung beziehungsweise
zur Anerkennung sehen.

Auf diese Weise findet sich auch im Spätwerk Ricœurs der uto-
pische Ausblick auf eine erst im Eschaton zu erwartende Fülle
menschlicher Freiheit, die heute schon von jedem Akt der Vergebung
und in jedem Anerkennungsgeschehen zumindest symbolisch vor-
weggenommen werden kann. Gäbe es ein besseres Indiz für die The-
se, dass der Philosoph Ricœur der Theologie viel zu sagen hat?

28 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Stefan Orth

72 Ebd., S. 230.
73 P. Ricœur, »Sanction, réhabilitation, pardon«, in: Le Juste, S. 193–208, hier

S. 206f.
74 P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein,

Frankfurt 2006.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11 - am 24.01.2026, 00:27:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Das Böse und die Poetik der Freiheit
	II. Philosophische, theologische und biblische Hermeneutik
	III. Der Mensch angesichts der Ordnung der Gabe

