
II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst
und sein Anderes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Geschichte des Ich bei Husserl

Mit Bemerkungen zum Ur-Ich
in Husserls sp�ten Zeitmanuskripten

Dieter Lohmar (Köln)

Mein Thema ist die Entwicklung des Ich-Begriffs im Werk von Ed-
mund Husserl. Im ersten Teil werde ich die verschiedenen statischen
Entwürfe Husserls zum Verständnis des Ich darstellen. Dabei beginne
ich bei den Logischen Untersuchungen und gelange über die Ideen I
und Ideen II schließlich zu den Ich-Konzepten in den spätesten Schrif-
ten Husserls. Im zweiten Teil konzentriere ich mich dann auf den Be-
griff des Ur-Ich in der genetischen Phänomenologie ab ca. 1917/18. Das
Ur-Ich kommt in den Bernauer Manuskripten, den späten C-Manu-
skripten und auch in den §§54ff. der Krisis-Schrift vor. Vor allem die
Interpretation dieses Ur-Ich stellt uns auch heute noch vor große Pro-
bleme, zumal seine Bestimmungen von Husserl oft nur kurz angedeu-
tet werden. Die ganze Darstellung ist eine Art von »Geschichte des Ich
– bei Husserl« aber es ist eine etwas komplizierte Geschichte.

Mit dieser sehr späten, erneuten Konzentration auf das Ich und
seine zentralen Leistungen in der Konstitution greift Husserl wieder
auf ein altes Motiv seiner bewegten Interpretation des Ich zurück:
Schon der Titel »Ur-Ich« klingt so, als sei dies endlich ein ursprüng-
liches, einheitliches Ich – vor aller Teilung durch die Konzentration auf
immer wieder neue Intentionen. Hat Husserl die Zersplitterung des Ich
in ein »Bündel« von Intentionen (in der 5. Logischen Untersuchung)
überwunden und am Ende doch noch das einheitliche Ich gefunden?

Aus dem Blick eines Kantianers wäre dies eine sehr erfreuliche
Wendung. Denn: Husserl ist derjenige, der nach Kants erfolgreicher
Überwindung von Humes Skeptizismus hinsichtlich der Einheitlich-
keit des Ich so tat, als ob Kant hinsichtlich dieses Rätsels eigentlich
nichts bewiesen habe. In der 5. Logischen Untersuchung spricht Hus-
serl wieder vom Ich als einem Humeschen Bündel von Akten. Nach
diesem katastrophalen Rückfall in den Ich-Begriff David Humes wäre
er mit dem Ur-Ich – wenn nicht schon zuvor mit dem »reinen Ich« der
Ideen I – wieder auf den »rechten Weg« gekommen.

162

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich selber glaube, dass man weder das Husserlsche transzendenta-
le Bewusstsein noch das reine Ich und auch nicht das Ur-Ich im Sinne
eines einheitlichen Ich(-Prinzips) interpretieren kann. Es gibt bei Hus-
serl keinen einfachen Weg zur Einheit des Ich.

1. Von den Logischen Untersuchungen zu den Ideen I

Die Themenstellung »Eine Geschichte des Ich bei Husserl« verweist
auf den vielfältigen Wandel der Konzeption des Ich in der Husserlschen
Phänomenologie.1 Er beginnt seine Phänomenologie in der 5. Logi-
schen Untersuchung mit einem provozierenden Bekenntnis zu einem
Ich-Begriff, den man eigentlich nur noch in den Kellern der Philoso-
phiehistorie vermutet hätte: Humes Begriff des Ich als »Bündel von
Perzeptionen«. Blicken wir zurück auf Humes These: Das Ich ist keine
Einheit, sondern nur ein von äußeren Faktoren zusammengehaltenes
Bündel, welches auch kein Einheitsprinzip hat. Humes These verstand
sich selbst als eine treue Beschreibung des Bewusstseinslebens: Eine
Vorstellung wird von der anderen abgelöst und niemand weiß genau,
wie diese Folge von Ereignissen zusammenhängt.

Dennoch steht schon das Verständnismodell des »Bündels« im
Kontext anderer Modellbildungen, die hinsichtlich verbindender Fak-
toren keineswegs in derselben Weise skeptisch sind. So erwähnt Hume
neben dem Modell des Bündels auch den Vergleich des Ich mit den
aufeinander folgenden Akten eines Bühnenstückes.2 Hierin liegt offen-
sichtlich eine motivationale Verbindung, denn es gibt im Theater le-
bensvolle Motive wie Emotionen, Liebe, Rache, Hass, die die Phasen
verbinden. Es sind dann auch die Emotionen, wie Stolz und Nieder-
gedrücktheit, die Hume im zweiten Buch des Treatise wieder auf die
Spur eines bleibenden Eindrucks der identischen Person führen, denn
Emotionen haben keinen Sinn, wenn sie nicht auf ein bleibendes Ich

163

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

1 Zum Thema des Ich vgl. E. Marbach: Das Problem des Ich in der Phänomenologie
Husserls. (Phaenomenologica 59). Den Haag 1974; M. Egger: Bewusstseinstheorie ohne
Ich-Prinzip? Die Auseinandersetzung zwischen Husserl und Natorp über Bewusstsein
und Ich. Hamburg 2006; U. Schmitz: Das problematische Ich. Machs Egologie im Ver-
gleich zu Husserls. Würzburg 2004; G. Hoffmann: Bewusstsein, Reflexion und Ich bei
Husserl. Freiburg 2001.
2 D. Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur. Hrsg. von R. Brandt. 2 Bde. Ham-
burg 1973, 1. Buch: Über den Verstand, IV, 6. Bd. I, 327.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bezogen werden. Hier schreibt Hume mehrfach, dass er sich eines blei-
benden Eindrucks seines Ich jederzeit deutlich bewusst sei.3 Und: Von
den skeptischen Konsequenzen seiner Bündel-Konzeption des Ich für
die Möglichkeit von Verantwortlichkeit ist im dritten Buch über die
Moral nichts zu bemerken. Dies scheint im Widerspruch zu der These
des Schlussteils des ersten Buchs zu stehen, aber es lässt sich wohl
treffender als eine Korrektur seiner Modellbildung interpretieren.

Humes Interpretation des Ich als Bündel war vor allem gegen die
theologische Seelenmetaphysik gerichtet, d. h. gegen die Vorstellung,
dass es eine substanzielle identische Einheit, eine Seele gibt, deren
Identität und Einheit über das Leben der einzelnen Person hinaus
reicht. Die anschauliche Vorstellung einer solchen Substanz schien für
Hume im Bewusstseinsleben nicht nachweisbar zu sein. In diesem
Punkt verstärkt er John Lockes Kritik an der Vorstellung einer selbst
eigenschaftslosen, unerkennbaren Substanz als Träger der Eigenschaf-
ten von Gegenständen und Personen.

Dennoch war Hume nur in erkenntnistheoretischer Hinsicht so
radikal, d. h. er war nur radikal skeptisch im Hinblick auf die Erkenn-
barkeit der Seele als Grund der Identität der Person. Er war nicht skep-
tisch hinsichtlich der Tatsache und der Erkennbarkeit der Identität des
empirischen Ich und der empirischen Person. Im zweiten Buch des
Treatise, das den Menschen als ein Wesen mit einer bewegten Ge-
schichte von Leidenschaften betrachtet, entdeckt Hume die identische
Person als Bezugszentrum dieser bleibenden, sich verändernden und
bewegenden Emotionen. Folgerichtig kann er im dritten Buch des Trea-
tise dann auch die naheliegende Konsequenz einer zu weit gehenden
Skepsis vermeiden: Ein Ich, das immer nur eine Menge gerade jetzt
entstehender und dann wieder vergehender Eindrücke ist, wäre in mo-
ralischer Hinsicht nicht zurechnungsfähig. In moralischer Hinsicht
sieht Hume jedoch die Identität des Ich als gegeben an.

Hume kann also nicht als Skeptiker hinsichtlich der Identität des
Ich gelten. Wenn man dies behauptet, so könnte man mit gleichem
Recht Kant als einen Skeptiker hinsichtlich der Freiheit des Menschen
betrachten, denn die Freiheit scheint Kant in rein erkenntnistheoreti-
scher Hinsicht in der Kritik der reinen Vernunft unerkennbar zu sein.

164

Dieter Lohmar

3 D. Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, 2. Buch: Über die Affekte, I, 11,
Bd. II, 49; II, 4, Bd. II, 86). Zur Verbindung der Emotion mit der Identität der Person vgl.
ebd. 46.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dennoch ist sie in moralischer Hinsicht doch unbezweifelbar vorhan-
den: Das Bewusstsein der moralischen Verpflichtung ist in Kants prak-
tischer Philosophie ihr Erkenntnisgrund.

Der theologische Rationalismus von Leibniz sieht in der Monade
eine identische Seelensubstanz. Kant versteht unter dem transzenden-
talen Ich ein letztes, notwendiges, einheitsstiftendes Prinzip, das alle
gegenständliche Einheit allererst garantieren soll. Die notwendige
Existenz dieses transzendentalen Ich wird in der transzendentalen De-
duktion der Kritik der reinen Vernunft mit regressiven Argumenten
abgeleitet. Aus der Sicht des Kantianismus ist das bleibende und ste-
hende Ich daher unentbehrlich – in offenem Gegensatz zum Empiris-
mus. Der Deutsche Idealismus wählte dann dieses rätselhafte, dunkle
Prinzip als Urquelle seiner spekulativen Deutungen des Bewusstseins-
lebens. Vor der Ich-Metaphysik des Deutschen Idealismus schreckte
Husserl jedoch bekannterweise zurück.

Husserls Position in den Logischen Untersuchungen lässt sich
weitgehend als eine Reaktion gegen den vorherrschenden Neukantia-
nismus seiner Zeit verstehen. Er richtet sich gegen die Ansicht des
Kantianismus, dass es ein einheitliches Ich gibt und dies zudem das
begründende Prinzip aller Erkenntnismöglichkeiten ist. Denn: Dieses
einheitschaffende Ich-Prinzip bleibt bei Kant ein mit regressiven Me-
thoden lediglich auf logischem Weg erschlossenes Ich. Kants Argument
lautet: Wir glauben, dass wir bleibende Gegenstände haben. Da wir
aber keine Garantie dafür haben, dass unsere Vorstellungen auch nur
einen Moment lang identisch bleiben, müssen wir etwas als bleibend
und einheitlich in ihnen voraussetzen. Dieses identische, primitive Et-
was, d. h. mein »Ich-denke«, stellt sie jeweils als »meine« Vorstellun-
gen heraus. Es muss daher jede meiner Vorstellungen begleiten kön-
nen. Die eigenartige Modalität des »muss können« bedeutet lediglich,
dass das Ich-denke nicht jede Vorstellung explizit und bemerkbar be-
gleitet, dass dies aber dennoch möglich sein muss. Andernfalls gäbe es
keine Einheit in unseren Gegenständen. Das unwegdenkbare Ich aller
Vorstellungen in der Kantischen Philosophie bleibt aber eine bloß er-
schlossene Instanz, deren Notwendigkeit aus einer bestimmt gewähl-
ten Ausgangskonstellation herausspringt. Es ist ein bloß logisch er-
schlossenes, notwendiges Prinzip und es ist kein erlebtes Ich.

Hierauf richtet sich das grundlegende Unbehagen Husserls. Er
wendet auf der Grundlage seiner deskriptiven Analysen der Leistungen
des Bewusstseins in der 5. Logischen Untersuchung daher ein: »Nun

165

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss ich freilich gestehen, dass ich dieses primitive Ich als notwendiges
Beziehungszentrum schlechterdings nicht zu finden vermag« (Hua
XIX/1, 374).

Die Zurückweisung einer bestimmten Begründung für die Einheit
des Bewusstseins, z.B. die durch ein Ich-Prinzip (Kant), bedeutet aber
nicht, dass es diese Einheit nicht gibt. Erinnern wir uns an Hume, der
die Einheit in praktischer Hinsicht als gegeben ansah, obwohl er sie mit
seiner empiristischen Methode theoretisch zunächst nicht begründen
konnte. Es gibt auch für Husserl viele Erfahrungsmotive, die eine Ein-
heitlichkeit des Bewusstseins begründen können, und zwar, ohne dass
auf ein regressiv erschlossenes Ich-Prinzip zurückgegriffen oder eine
substanzielle Seele angenommen werden müsste. Ich nenne einige da-
von:

Auf die Möglichkeit, dass das Bewusstsein nicht aus diskreten Er-
lebnissen aufgebaut ist, weist schon die von Husserl oft verwendete
Metapher vom »Bewusstseinsfluss« hin. Die Elemente eines Flusses
lassen sich nicht als diskrete, voneinander getrennte Punkte verstehen,
sie berühren einander und gehen stetig ineinander über. Schon Hus-
serls Analyse der Phänomene der Verwebung, Verbindung und Ver-
schmelzung zwischen einzelnen Bewusstseinsphasen in der 5. Logi-
schen Untersuchung lassen viele Wege offen, um deskriptiv zu einer
Einheit des Bewusstseins zu gelangen.4

In der 2. Auflage der Logischen Untersuchungen von 1913 finden
wir in einigen neuen Fußnoten eine anscheinend eindeutige Selbstkri-
tik Husserls an seiner These vom Bewusstsein als ›Bündel‹. Unter an-
derem sagt Husserl über das ›reine Ich‹ – also unter Verwendung des
von Kant anscheinend treu übernommenen Terminus: »Inzwischen ha-
be ich es zu finden gelernt«.5 Es hat also nun den Anschein, zumindest
den Worten nach, als ob er das Kantische Ich-Prinzip, welches er 1900

166

Dieter Lohmar

4 Vgl. die Diskussion der Verschmelzung im §4 der 5. Logischen Untersuchung (Hus-
serl: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Hrsg. von U. Panzer. (Husserliana (im
Folgenden: Hua), Bd. XIX/1). Dordrecht/Boston/Lancaster 1984, 363f.). In einem Ab-
satz, der sich in der 1. Auflage am Ende dieses §4 findet, wird auch die Begründung der
Einheitlichkeit des Bewusstseins durch ein kausales Band abgelehnt. Husserl schreibt,
dass »das phänomenologisch reduzierte Ich, also das Ich nach seinem von Moment zu
Moment sich fortentwickelnden Bestand an Erlebnissen, seine Einheit in sich selbst
trägt, mag es in der kausalen Betrachtung als ein Ding gelten oder nicht.« (Hua XIX/1,
364)
5 Hua XIX/1, 374, Anm. *

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der 1. Auflage »schlechterdings nicht zu finden vermag« (Hua XIX/
1, 374), jetzt doch noch gefunden hat. Viele Interpreten haben sich mit
diesen wenigen Worten der Selbstkritik begnügt und waren überzeugt,
dass Husserl von jetzt an ganz auf den Kurs von Kants Kritizismus
eingeschwenkt war. Schließlich harmonierte dies auch mit der weitver-
breiteten Ansicht einer ›transzendentalen Wende‹ in den Ideen I.

Das Problem dieser Interpretation von Husserls Selbstkritik deu-
tet sich aber schon mit der deutlich vernehmbaren Ironie der anschei-
nend selbstkritischen Worte an: »Inzwischen habe ich es zu finden ge-
lernt […]«. Diese klingen fast wie ein Wort von Lichtenberg: Was man,
von anderen gedrängt, lange genug sucht, findet sich dann schließlich
doch. Die überdeutliche Ironie dieser Wendung ist also eigentlich
schwer übersehbar. Dennoch gelang dies vielen Interpreten, die Hus-
serl ab hier wieder ganz im Gefolge Kants sehen. Wenn es aber wirklich
nur beißende Ironie ist, die aus diesen Worten spricht, was ist dann hier
wirklich passiert? Was hat Husserl »gefunden« und 1913 zum ersten
Male publiziert, und dann auch auf eine Weise präsentiert, als ob es
genau das sei, was der vorherrschende Kantianismus seiner Zeit von
ihm erwartete? Hat er diese Fehlinterpretation seiner Selbstkritik nur
billigend in Kauf genommen oder vielleicht sogar bewusst provoziert?

Im Hinblick auf diese Fragen ist die Fortsetzung des selbstkriti-
schen Zitats aufschlussreich: »Inzwischen habe ich es zu finden gelernt,
beziehungsweise gelernt, mich durch Besorgnisse vor den Ausartun-
gen der Ich-Metaphysik in dem reinen Erfassen des Gegebenen nicht
beirren zu lassen.« (Hua XIX/1, 374, Anm. * = B 361, Anm. *), und an
anderer Stelle heißt es: »Die sich in diesem Paragraphen schon ausspre-
chende Opposition gegen die Lehre vom ›Reinen‹ Ich billigt der Verf.,
wie aus den oben zitierten Ideen ersichtlich ist, nicht mehr« (Hua XIX/
1, 364, Anm. * = B 354, Anm. *). Husserl verweist an dieser Stelle auf
die §§ 57 und 80 der Ideen I. Um über den Sinn der Selbstkritik Klar-
heit zu gewinnen, gehe ich kurz auf diese Verweise ein.

Eine der wesentlichen Neuerungen der Ideen I ist die transzen-
dentale Reduktion. Bei dieser neuen Methode geht es darum, das zen-
trale Rätsel der Transzendentalphilosophie zu lösen, nämlich die Frage,
wie wir dazu kommen und was uns dazu berechtigt, die Objektivität
unserer Erkenntnisse anzunehmen. Wir sagen zwar oft über die
»Wirklichkeit« aus, aber was berechtigt uns zu dieser Behauptung?
Husserl ist hier auf der Spur einer der absolut grundlegenden Selbst-
verständlichkeiten, die er als eines der vielen bislang niemals behandel-

167

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten »Rätsel aller Rätsel«6 herauszuarbeiten versucht. Entscheidend
scheint für ihn dabei die richtige Zugangsmethode: Um die Frage nach
dem Erfahrungsgrund der Wirklichkeitssetzung auf einem Erfah-
rungsboden zu behandeln, der die zu untersuchende Setzung nicht
mehr – ausdrücklich oder versteckt – in sich enthält, muss man von
allen Geltungsansprüchen absehen, die ein »Wirkliches« setzen. Um
also ohne einen Zirkel der Argumentation die Frage nach dem Erfah-
rungsgrund und die Berechtigung der Wirklichkeits-Setzung behan-
deln zu können, muss man die Setzung »wirklich« (und alle ihre Mo-
difikationen) zeitweise aussetzen.7 Das aus der Anwendung der
Reduktion resultierende Erfahrungsfeld wird von Husserl das »trans-
zendental reine Bewusstsein« genannt.8

Dieses transzendentale Bewusstsein Husserls lässt sich aber nicht
mit dem transzendentalen Ich Kants gleichsetzen. Husserls transzen-
dentales Bewusstsein ist ein Erfahrungsfeld, das von sich aus noch kei-
ne Einheit hat, und zwar ebensowenig wie unsere Sinnlichkeit, die sich
aus vielen getrennten Erlebnissen und Teilfeldern zusammensetzt, de-
ren Zusammenhang und stückweise Einheitlichkeit erst in der regel-
haften Erfahrung deutlich werden kann.

Husserl hat in den Ideen I aber nicht nur das transzendental reine
Bewusstsein gefunden, sondern auch das sogenannte ›reine Ich‹. Den-
noch ist beides nicht dasselbe, obwohl er auch in Wendungen wie »das
transzendental reine Bewusstsein« beides gelegentlich sehr nahe zu-
sammen setzt. Auch das reine Ich klingt wie etwas, das die Hoffnungen
der Kantianer auf ein einheitliches Ich erfüllen könnte. Der Status des
reinen Ich ist bei Husserl jedoch eng an den Vollzug der transzenden-
talen Reduktion und an die eidetische Methode der Wesenschau ge-
bunden. Es handelt sich bei dem reinen Ich um ein eidetisch aufweis-
bares Strukturelement, das jeder einzelne Bewusstseinsakt auch nach
der transzendentalen Reduktion besitzt. Jeder intentionale Akt hat den
Charakter des cogito (d. h. des ›ich denke‹), genauer: des ego – cogito –
cogitatum.9 Stellen wir einen Gegenstand vor, so tun wir dies immer,

168

Dieter Lohmar

6 Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-
menologie. Hrsg. von W. Biemel (Hua VI). Den Haag 21962, 13.
7 Dabei müssen nicht nur die Setzungen von »wirklich« eingeklammert werden, son-
dern auch die von »möglich«, »fraglich« und so weiter, denn hierbei handelt es sich
immer nur um mundane Modalitäten dieser einen Grundkategorie des »wirklich«.
8 Vgl. den §51 der Ideen I.
9 Vgl. den Anfang des §37: »Zum cogito selbst gehört ein ihm immanenter ›Blick-auf‹

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem wir einen Akt vollziehen, und es gilt eidetisch notwendig, dass
dieser Akt auf einen Gegenstand gerichtet ist. Er hat einen »Gegen-
standspol«, wie es Husserl schon kurze Zeit später nennt. Und – bild-
lich gesprochen – an dem entgegengesetzten Ende dieses Aktes befin-
det sich ein Ich-Pol, nämlich ein ebenso eidetisch notwendiges
Strukturelement, das wir oft ›ich‹ nennen und von dem wir glauben,
das es diesen Akt vollzieht.10

Das intentionale »Gerichtet-Sein auf …« enthält bereits wesens-
mäßig in sich, das es ein Gerichtet-Sein ist, das von einem subjektiven
Zentrum ausgeht, aber dieses subjektive Ende des Aktes bleibt in der
eidetischen Betrachtung natürlich inhaltlich »leer«.11 Man kann von
diesem Strukturelement dann sagen, dass es eidetisch notwendig ist,
und auch, dass es als ein solches Strukturmoment identisch ist. Aber,
und hier behält die Kritik der 1. Auflage der Logischen Untersuchun-
gen weiterhin recht: Es ist ein Strukturelement des intentionalen Er-
lebnisses, d. h. es ist nur mit Hilfe der eidetischen Methode aufweisbar,
und deshalb ist es kein reell gegebenes, in schlichten Akten erlebbares
Element im Akt.12

Es muss aber deutlich gemacht werden, dass dieses ›reine Ich‹ kei-
neswegs Kants Einheitsprinzip des Bewusstseins ist. Es handelt sich bei
Husserls Entdeckung des ›reinen Ich‹ in dem Erfahrungsfeld des ›trans-
zendental reinen Bewusstseins‹ um ein eidetisch aufweisbares Struk-
turelement, das von sich aus Einheit und wirkliche Identität nicht be-
gründen kann. Um einen Vergleich zu gebrauchen: Ebenso, wie wir in
eidetischer Methode an vielen Oberflächen von Gegenständen feststel-
len können, dass dasselbe Strukturmoment, z. B. »rau« oder »glatt« an
ihnen vorkommt, besagt dies überhaupt nichts über die mögliche Iden-

169

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

das Objekt, der andererseits aus dem ›Ich‹ hervorquillt, das also nie fehlen kann.« (Hus-
serl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Ers-
tes Buch. (Hua III/1–2). Neu hrsg. von K. Schumann Den Haag 197, III/1, 75.
10 Vgl. den § 22 der Ideen II, »Das reine Ich als Ichpol«.
11 Vgl. den § 80 der Ideen I, besonders Hua III/1, 179.
12 Husserl schreibt: »Demgegenüber scheint aber das reine Ich ein prinzipiell Notwen-
diges zu sein, und als ein bei allem wirklichen und möglichen Wechsel der Erlebnisse
absolut Identisches, kann es in keinem Sinn als reelles Stück oder Moment der Erleb-
nisse selbst gelten« (§ 57, Hua III/1, 123). Natürlich sind auch Allgemeingegenstände
und strukturelle Gemeinsamkeiten in kategorialen Anschauungen intuitiv gegeben, so-
gar absolut gegeben und als eidetisch notwendiges Element am Akt, aber eben nur in
dem willentlich herbeizuführenden Rahmen der ideierenden Abstraktion. Husserl re-
klamiert hier aber die schlichte Gegebenheit.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tität der Gegenstände selbst. Eidetische Gemeinsamkeiten leisten somit
nicht das, was das Kantische transzendentale Ich leisten soll. Sie kön-
nen nicht die Identität des vollziehenden Ich und auch nicht die Ein-
heitlichkeit des Bewusstseinsstromes begründen.13

Hier kann man allerdings einen Einwand formulieren: Husserl
behauptet an einigen Stellen der Ideen I, dass die Akte meines Be-
wusstseinsstroms alle zu einem, und auch zu einem einheitlichen Er-
lebnisstrom gehören. Doch es ist zu beachten, dass diese Einheitlichkeit
nicht auf die eidetische Einsicht des »reinen Ich« als notwendig vor-
kommendes Strukturelement aller Akte zurückgeht. Sie stammt aus
einem ganz anderen Kontext, nämlich den Analysen der Zeitkonstitu-
tion. Diese Richtung der Analyse entwickelte sich bekanntlich vor al-
lem in den Vorlesungen vom Winter 1904/05, 1906/07 und in den
Jahren 1908–1911. Einen ersten Abschluss erreichten diese Reflexio-
nen in der Redaktion der Vorlesungen zur Phänomenologie des inne-
ren Zeitbewusstseins im Jahre 1917.14

Bei seinen Analysen zur Konstitution der Zeit im inneren Zeitbe-
wusstsein nimmt Husserl die Frage nach der Einheit des Bewusstseins
wieder auf. Sein neuer Ansatzpunkt ist die Vorstellung einer »aus-
gedehnten Gegenwart« mit den Komponenten Urimpression, Retenti-
on und Protention. Die Retention ist eine Art kurzfristiges »Festhal-
ten« bzw. »Lebendig-Erhalten« der sinnlichen Gegebenheiten, die er
hier Hyle nennt (Empfindungen, Sinneseindrücke etc.). Anders formu-
liert: Im retentionalen Herabsinken von sinnlichen Gegebenheiten ver-
schwinden diese nicht einfach, sondern sie schwächen sich in charakte-
ristischer Weise langsam ab. Retention ist aber kein physikalischer
Nachklang, es ist auch kein physiologisches Nachklingen unserer Or-
gane, sondern es ist eine intentionale Funktion, die dieses Festhalten
bewirkt. Damit ist aber schon ein erster Schritt zur Aufklärung des
vielschichtigen Problems der Einheitlichkeit des Ich getan: Zumindest
in der retentional noch lebendigen Phase des inneren Zeitbewusstseins
ist eine Einheitlichkeit des Bewusstseins zu bemerken.

Es gibt also schon hier, d. h. in der ›kleinen‹ Erstreckung des aus-
gedehnten Zeitbewusstseins, eine Einheit, welche in den sinnlichen

170

Dieter Lohmar

13 Dies gilt, obwohl Husserl hier auch den bekannten Satz Kants zitiert: »Das ›ich den-
ke‹ muss alle meine Vorstellungen begleiten können.« (Hua III/1, 123).
14 Dieser redigierte Text wurde dann von Martin Heidegger 1928 im Jahrbuch für Phi-
losophie und phänomenologische Forschung Bd. IX, 1928 veröffentlicht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegebenheiten und den retentionalen Modifikationen des mensch-
lichen Geistes begründet ist. Die Aufmerksamkeitsrichtung, in der ich
diese Einheit bemerken kann, ist aber nicht die Richtung auf die sinn-
lichen Gegebenheiten und ihre Dauer, die hier Querintentionalität
heisst, sondern sie hat eine andere Richtung: Die Längsintentionalität
gibt uns im »Durchblicken« durch eine Reihe von retentionalen Modi-
fikationen desselben Datums zugleich die Einheitlichkeit des Bewusst-
seinsstroms. Dies mag zuerst schwer zu verstehen sein, aber wenn wir
das Modell des fließenden Stroms buchstäblich nehmen, wird es sofort
klarer. Wenn wir ein Ding einen langsam fließenden Fluss hinabtreiben
sehen, dann können wir auf der Grundlage dieser Wahrnehmung –
aber in anderer Aufmerksamkeitsrichtung – bemerken, dass der Fluss
gleichmäßig fließt, dass er kontinuierlich fließt und dass er in diesem
Fließen eine kontinuierliche Einheit hat. Auf kleinster und unschein-
barster Ebene ist damit schon der Grund gelegt für die Aufklärung der
Möglichkeit einer sich für uns zeigenden Einheit des Bewusstseins. Die
Analysen der Längsintentionalität finden sich in den §§ 11 und 39 der
Vorlesungen, sowie in der Beilage VIII.15 Die zentralen Texte stammen
alle aus den Jahren 1908–1911, so dass die gesicherte These von der
erlebbaren Einheit des Bewusstseins bereits vor der Publikation der
Ideen I feststand. Die Einheitlichkeit des Bewusstseins ist also nicht
von der Entdeckung des reinen Ich abhängig.

Eine weitere Quelle für die Einsicht in die Einheit meines Be-
wusstseins ist eine kraftvolle Analyse der intentionalen Implikationen
des reinen Ich in den Ideen II, eine Analyse, die einen explizit gene-
tisch-phänomenologischen Charakter hat. In den Ideen I ist die Ana-
lyse statisch, transzendental und eidetisch. Hier ist das reine Ich eines
von zwei Extremen (Polen), die sich notwendig und a priori an jedem
intentionalen Akt finden lassen: Gegenstands-Pol und Ich-Pol. Die Re-
flexionen des § 29 der Ideen II, die wohl aus dem Jahr 1915 stammen,
eventuell aber auch schon 1912 geschrieben wurden, haben einen voll-
kommen anderen Ausgangspunkt. Das Ich wird hier nicht statisch,
sondern genetisch analysiert. Die Beispiele dieser Untersuchung sind
Emotionen, wie z. B. Furcht oder Trauer. In Emotionen ist eine Vor-
geschichte von Ereignissen und persönlichen Beziehungen intentional

171

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

15 Zu § 11 vgl. den Text Nr. 45 in Hua X (Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins (1893–1917), Hrsg. von R. Boehm., Den Haag 1966), zu § 39 den Text Nr. 54 in
Hua X.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthalten, ebenso wie Tendenzen zum weiteren Handeln. In der Furcht
beziehen wir uns auf mögliche zukünftige Ereignisse, und diese Furcht
ist auf vorangegangenen Erlebnissen begründet. Das Ich emotionaler
Akte hat eine Vorgeschichte von guten und schlechten Erfahrungen
sowie von Entscheidungen, die sein künftiges Handeln betreffen. Da-
her erhält dieses Ich – auch wenn es hier noch reines Ich genannt wird –
personale, individuelle Eigenschaften, eine personale Identität und eine
Geschichte (Hierin liegt eine beachtliche Parallele zu Humes Wende
seiner Interpretation des Ich im zweiten Buch des Treatise). Das reine
Ich wird – von Husserl in dieser genetischen Weise interpretiert – zu
einem individualisierten Habitualitäten-Ich, wie wir es erst wieder in
der voll etablierten genetischen Phänomenologie finden.16 Das zuvor
mit Hilfe der eidetischen Aktanalyse entdeckte Strukturmerkmal ›rei-
nes Ich‹ wird jedoch durch diese lebensvolle Interpretation zu einer
anderen Sache, obwohl es weiter mit dem gleichen Namen bezeichnet
wird.

Versuchen wir hier kurz die bisherigen Ergebnisse zusammen-
zufassen, so könnten wir dies tun, indem wir die hoffnungsvollen Fra-
gen des Kantianismus dreifach negativ beantworten:

1. Ist Husserls transzendentales Bewusstsein ein einheitliches,
oder sogar ein einheitsstiftendes Ich (wie bei Kant)? Nein, es ist ein
Erfahrungsfeld ohne garantierte Einheitlichkeit.

2. Ist das reine Ich der Ideen I ein Einheitsprinzip im Sinne Kants?
Nein, es ist lediglich ein eidetisches Strukturelement des intentionalen
Aktes.

3. Ist das reine Ich der Ideen I der Grund der erfahrbaren Einheit-
lichkeit des Bewusstseins? Nein, denn der Grund dieser Einheitlichkeit
wurde in den Analysen zur Längsintentionalität bereits Jahre zuvor
entdeckt.

2. Das Ur-Ich in der genetischen Ph�nomenologie

2.a. Das Ur-Ich der Bernauer Manuskripte Nr. 14 und 15

Nun komme ich zu den Positionen der genetischen Phänomenologie, in
denen die Bestimmungen des Ich weiter diskutiert werden. Der Aus-

172

Dieter Lohmar

16 Z. B. in § 32 der Cartesianischen Meditationen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck »Ur-Ich« findet sich meines Wissens zum ersten Mal in einigen
Manuskripten aus der Bernauer Zeit, d. h. um 1917/18. Aber die Be-
deutung des Ur-Ich ist von Anfang an mehrdeutig.

In dem Text Nr. 15 der Bernauer Manuskripte aus dem Jahr 1918
geht es um die Aufklärung der Wesensstruktur des ursprünglich kon-
stituierenden Lebensstroms. Auf der hyletischen Seite gibt es hier
immer neue und zufällig auftretende Impressionen, aber nicht nur
dies: »In eins damit und korrelativ ist ein einziges Ur-Ich zum Strom
gehörig, nicht zufällig eintretend wie ein objektives Datum, sondern
notwendig dabei als numerisch einziger Subjektpol von Ichaffektionen
und Ichverhaltungsweisen […]«17. Hier müssen wir aber die Ebenen
der Konstitution in der Untersuchung sorgfältig beachten. Denn dieses
Ur-Ich ist – anders als das reine Ich der Ideen I – kein Subjektpol, der
auf der Ebene des intentionalen Aktes korrelativ zum Gegenstandspol
wäre, sondern hier geht es um ein Korrelat auf der tieferen Ebene der
Uraffektion im hyletischen Strom.

Leider benutzt Husserl in diesem Kontext nicht diese scharfen
begrifflichen Unterscheidungen. So teilt das Ur-Ich des Urlebensstroms
durchaus einige der Charakteristika des reinen Ich, vor allem deshalb,
weil es ebenfalls ein eidetisch zu bestimmendes Strukturelement von
Affektionen und Verhaltungen ist: Es ist eidetisch-apriori, d. h. not-
wendig, es ist außerdem eidetisch-identisch (Hua XXXIII, 286). Es darf
sogar ein »›ewiges‹ Ich« (ebd.) genannt werden, ein »allzeitliches Indi-
viduum« (ebd.) und sogar »numerisch einziger Subjektpol« (ebd.).18

173

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

17 Husserl: Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein (1917/18). Hrsg. von
R. Bernet und D. Lohmar. (Hua XXXIII). Dordrecht/Boston/Lancaster 2001, 286.
18 Die Begrifflichkeit vom Ich als »Subjektpol« findet sich aber nicht nur auf der tiefen
Ebene des inneren Zeitbewusstseins, sondern auch auf der Ebene der intentionalen Akte
wieder. So wird die Polarisierung des intentionalen Erlebnisses, die sich schon bei der
eidetischen Analyse des »reinen Ich« in den Ideen I aufweisen ließ, von Husserl später
noch einmal klarer begrifflich bestimmt. In einem Text aus den Jahren 1920/21 bezeich-
net er das reine Ich der Ideen I ausdrücklich als einen »Ichpol«, dem ein »Gegenstands-
pol« gegenübersteht: »Ein Bewusstsein und darunter ein Aktbewusstsein hat aber noch
einen Gegenpol. Das Gerichtetsein auf den Gegenstandspol ist Gerichtetsein des Ich ›im‹
Bewusstsein auf diesen Pol. Und auch dieses Ich ist nur ein Pol.« (Husserl: Zur Phäno-
menologie der Intersubjektivität. II. Teil. Hrsg. von I. Kern (Hua XIV), Den Haag 1973,
Text. Nr. 2, 27). Das Ich ist ein »Subjektpol« im Gegensatz zum »Gegenstandspol« (Hua
XIV, 29, 51, 316). Der eidetisch gegebene identische Ichpol ist »das Zentrum der Affek-
tionen und Aktionen« (Hua XIV, 28). Damit wird auch der Charakter des Ich als bloßes
Funktionszentrum deutlicher: »Wir haben so ein identisches Ich, das aber nichts für sich
ist, an und für sich, abstraktiv betrachtet, völlig leer ist an Inhalt, an und für sich be-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zeitbestimmung des Ur-Ich als »allzeitlich« lässt sich verständlich
machen, wenn man die Tatsache berücksichtigt, dass es einerseits »nu-
merisch einzig« ist, dass es aber dennoch an jeder zufälligen Stelle der
Zeit als dieses selbe (mit seinem je verschiedenen, jetzt gerade konsti-
tuierten Gegenstand) auftreten kann. Jeder konkrete Ich-Akt hat sein
zeitliches Sein an einer bestimmten Stelle, dagegen gilt: »Das Ich aber,
das sich so verhält, ist identisch«, obwohl in dem Inhalt des jeweiligen
Aktes nichts Identisches geblieben ist.19

In anderen Manuskripten aus der Bernauer Zeit zeigt sich klar,
dass der Begriff des Ur-Ich in verschiedenen Weisen verwendet wird.

Sehr deutlich wird dies in einem kurzen Text aus der Bernauer
Zeit: Hier wird das Ur-Ich als Bezeichnung für den animalischen An-
fangszustand des empirischen Ich verwendet.20 Es ist eigentlich noch
kein richtiges Ich mit seinen Habitualitäten, sondern es ist das, was wir
Ich nennen, bei der »Ich-Geburt«, d. h. ganz am Anfang der jeweiligen
Erfahrungsgeschichte des Menschen: »Jedes empirische Ich fängt als
Ur-Ich an, also jedes histi völlig identisch bis auf die ihm vorgegebene
Hyle und die Art ihrer Verteilung in der immanenten Zeit. Danach
entwickelt sich jedes Ur-Ich anders als jedes andere.« (Hua XIII, 407).21

Es ist die Bezeichnung für den Anfangspunkt bzw. Anfangszustand,
von dem aus der Mensch seine Welt kennenlernt. Diese Ur-Ich hat
noch keine bestimmten Erfahrungen, denn es muss sie alle erst erwer-
ben.22 Es ist demnach eigentlich noch gar nicht Ich zu nennen, sondern
lediglich ›Vor-Ich‹, d.h. ein Ich, mit dem die Erfahrungs-Geschichte des
Ich allererst anfängt.

2.b. Das Ur-Ich in den C-Manuskripten

In der späteren genetischen Phänomenologie, insbesondere in den Car-
tesianischen Meditationen, kommt dann das Ich meistens unter dem

174

Dieter Lohmar

trachtet nur das spezifisch Eigene und Allgemeine hat, Funktionszentrum überhaupt zu
sein.« (Hua XIV, 29).
19 Vgl. hierzu auch die Darstellungen des Textes Nr. 14 in Hua XXXIII.
20 Vgl. Text Nr. 15 (Bernau 1918) in Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivi-
tät. I. Teil. Hrsg. von I. Kern (Hua XIII). Den Haag 1973.
21 Husserl: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Husserliana Bd. XIII, XIV, XV,
Hrsg. von Iso Kern. Den Haag 1973.
22 Vgl. Hua XIII, 408.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiederum neuen Gesichtspunkt des Erfahrungserwerbs, der erhalten-
den Sedimentation und der Modifikation der gemachten Erfahrungen
in den Blick. Das Ich – und zwar sowohl das mundane als auch das
transzendentale Ego – wird jetzt begriffen als Habitualitäten-Ich, in
dem die Erfahrungen und Entscheidungen seines bewussten Lebens
weiterwirken. Es wird mit Entscheidungen und mit Erfahrung angerei-
chert gedacht und damit individualisiert und personalisiert. In den Car-
tesianischen Meditationen gewinnt das Ich auch nach der transzenden-
talen Reduktion durch die Erfahrungsniederschläge eine persönliche
Geschichte.

Umso mehr wundert es uns, wenn in Texten, die nicht viel später
entstanden sind, nämlich im September 1931, wieder das Ur-Ich dis-
kutiert wird. Aber der Kontext ist jetzt wiederum ein anderer. Das Ich
wird in den sogenannten C-Manuskripten nämlich im Rahmen der
»Reduktion auf die lebendige Gegenwart« ausgelegt.23 Dennoch ist
das Ich als Residuum dieser Reduktion keineswegs bereits frei von al-
len Naivitäten. So ist es immer schon auf eine Welt, andere Personen
und die Gegenstände in dieser Welt bezogen.

Was der Kenner der Husserlschen Zeitanalysen aber in den späten
C-Manuskripten sofort vermisst, ist die tiefere Ebene der sogenannten
»formalen Zeituntersuchungen«, wie sie vor allem in den Vorlesungen
und in den Bernauer Manuskripten versucht wurde: Wie konstituiert
sich im komplexen Ineinander von anströmender Hyle und den Leis-
tungen des Subjekts, allen voran der Retention, der Ursprung von Dau-
er? Die C-Manuskripte tun offenbar so, als ob diese Probleme schon
alle erledigt seien, und fangen auf dem Boden der Reduktion auf die
lebendige Gegenwart an, auf das zu reflektieren, was ich »jetzt« – also
in Konzentration auf die lebendige Gegenwart – als Gegenstand in der
Welt zu haben vermeine.

Einerseits ist der Rückgang auf die lebendige Gegenwart also ein
radikaler Anfang bei einer scheinbar nicht weiter zu hintergehenden
Form der Erfahrung. Aber dennoch lauert hier überall die Gefahr unbe-
merkter Naivitäten, denn das Ich der lebendigen Gegenwart, das schon
Welt hat, ist noch keineswegs verstanden. Husserl ermahnt sich selbst

175

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

23 Die Reduktion auf die lebendige Gegenwart wird von Husserl gelegentlich auch als
ein Äquivalent zur transzendentalen Reduktion interpretiert, hiermit ist aber ihr Sinn
sicher nicht voll erfasst (vgl. Husserl: Texte zur Phänomenologischen Reduktion. Hrsg.
von S. Luft (Hua XXXIV). Dordrecht/Boston/London 2002, Text Nr. 11, 185–188, = C 3,
Bl. 3–4).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Text Nr. 20 (Hua XXXIV, vom Sept. 1931), dass man »jeder Ver-
suchung widerstehen [muss], für mich in diesem unverstandenen welt-
konstituierenden Sein irgendetwas in Anspruch zu nehmen, was selbst
wieder in einer Verkettung und Grundbegründung von Leistungen aus
mir und durch mich zur Geltung kommt.« (Hua XXXIV, 299)

Er folgert daher: Wir können offensichtlich »die phänomenologi-
sche Reduktion nicht abschließen damit, dass ich die Welt einklamme-
re«, sondern ich muss an diesem transzendentalen Leben »selbst trans-
zendentale Reduktion üben, nämlich alle mir naiv auferlegten
Apperzeptionen einklammern, die selbst schon fundierte Leistungen
sind.« (Hua XXXIV, 299 f.) Das Ich der lebendigen Gegenwart ist also
noch in vielen Hinsichten naiv. Husserl schreibt: »Das naiv gewonnene
transzendentale Ich muss selbst wieder einer transzendentalen Reduk-
tion unterworfen werden« (Hua XXXIV, 300, Anm. 1). Aber diese
zweite Reduktion kann keine bloße Wiederholung oder Verdoppelung
der ersten Reduktion sein. Im Gegenteil, wir müssen die erneute Ver-
tiefung der Reduktion anhand der von uns entdeckten, noch naiv vo-
rausgesetzten bzw. »naiv auferlegten Apperzeptionen« vornehmen, die
noch »fundierte Leistungen« sind. Das setzt aber voraus, dass wir sol-
che Naivitäten auch finden können bzw. schon gefunden haben. In dem
hier zitierten Text Nr. 20 nennt Husserl vor allem die Zeitlichkeit der
Welt, auf die wir uns – als vermeinte – auch in der transzendentalen
Reduktion beziehen. Die Konstitution der Zeit dieser Welt, die ausgeht
von dem »Jetzt« der lebendigen Gegenwart, verlangt daher zu ihrem
vollen Verständnis einen Rückgang auf eine »Urzeitigung« (Hua
XXXIV, 300). Diese Urzeitigung wird von Husserl mit dem Hinweis
auf die Urstufe des »reellen Lebens« charakterisiert, in der man un-
schwer die Analysen der Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren
Zeitbewusstseins zur Konstitution von sinnlichen Daten mit ihrer
Dauer wiedererkennen kann. Das transzendentale Ich der lebendigen
Gegenwart ist demnach noch naiv im Hinblick auf tieferliegende Syn-
thesen, und daher muss ein Rückgang auf jene Erlebnisschichten erfol-
gen, die die Zeit der Welt noch nicht erreicht haben. Aber dies ist ledig-
lich eine der vielen Richtungen der noch notwendigen Arbeit an den
Naivitäten des Ich der Reduktion auf die lebendige Gegenwart.

Das Ur-Ich ist also jeweils im Hinblick auf eine bereits entdeckte
Naivität eines »Ich« hin als solches bestimmt, und es kann daher auch
immer wieder neue Arten des Ur-Ich geben, und zwar je nachdem,
welche Naivitäten sich noch entdecken lassen.

176

Dieter Lohmar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.c. Das Ur-Ich in der Krisis (§§ 52–54)

Die Darstellung des Ur-Ich in den §§ 52–54 der Krisis dreht sich einer-
seits um das ungeklärte Verhältnis von mundanem und transzenden-
talem Ich, andererseits um die Frage, wie denn das »Ich-bin« für mich
evident wird, d. h. wie und was sich darin wirklich selbst zeigt. Das
erste Thema einer solchen Untersuchung ist die Paradoxie, in die man
zwangsläufig zu geraten scheint, wenn man einerseits das mundane Ich
als Teil der Welt begreift, andererseits das transzendentale Ich als das
letzte Subjekt der Konstitution der Welt versteht: Ein Teil der Welt
(d.h. das mundane Ich) konstituiert die ganze Welt – und das scheint
paradox zu sein.

Am Ende des §53 konstatiert Husserl, dass eine wirklich radikal
anfangende transzendentale Phänomenologie fast unvermeidlich
(»notwendig«) an ihrem Anfang mit naiven Evidenzen beginnen muss.
Unbemerkte Naivitäten stellen sich jedoch nach und nach immer wie-
der heraus, d. h. sie können bemerkt und dann auch vermieden werden.

In §54 wendet Husserl diese Einsicht auf das Ich in der transzen-
dentalen Reduktion an und stellt fest, dass auch sein eigenes bisheriges
Vorgehen im Text der Krisis mit einer gewissen Naivität behaftet war.
Die bemerkbare Naivität besteht hier darin, dass er die Frage der Kon-
stitution der Intersubjektivität in diesem Text bisher nicht thematisiert
hat. Für den kundigen Leser ist es sofort sichtbar, dass Husserl im Text
der Krisis bis zum §54 vermieden hat, die Fragestellung der 5. Carte-
sianischen Meditation nach der Konstitution des Anderen aufzuneh-
men. Er war also so vorgegangen, als ob mit der transzendentalen Re-
duktion schon eine Gemeinschaft von transzendentalen Ichen erreicht
sei. Auf diese Weise ist aber ein gewisser Bedeutungswandel im Sinn
des transzendentalen Ich vorgenommen worden: Wir verstehen dieses
Ich als »ein« Ich – d. h. als Ich in der Einzahl – und stellen es somit
diesem Sinn nach schon anderen, gleichberechtigten Ichen an die Seite,
d.h. in eine Gemeinschaft.

Gegen diese Naivität wendet Husserl nun eine Vertiefung bzw.
Radikalisierung der Epoché auf, die er »radikale Epoché« nennt.24 Er
versucht also, genau diese verbliebene Naivität aufzuheben. Die radi-
kale Epoché bringt uns erst in die »einzigartige philosophische Einsam-
keit« (Hua VI, 188) des Ich, das nun kein numerisch einziges mehr ist

177

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

24 Vgl. Hua VI, 182 und 184.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Zusammenhang mit vielen anderen, sondern es ist jetzt ein anony-
mes Ich ohne numerische Bestimmung. Diese Vertiefung der Redukti-
on hebt den Sinn aller Personalpronomina auf und damit den Sinn aller
Mit-Personen. Das »Ur-Ich«, wie dieser letzte, absolut gegebene Erfah-
rungsboden jetzt genannt wird, ist nicht mehr deklinierbar, es ist nicht
mehr »mein Ich« gegenüber »deinem Ich«. Dennoch hat es noch einen
guten Sinn, hier von Ich zu sprechen.

Dem Resultat nach hat uns der Rückgang auf das Ur-Ich also in die
Primordialsphäre geführt, genauso wie die primordiale Reduktion der
Cartesianischen Meditationen. Auf dem so erreichten Grund wird
dann die »erste Gegenstandssphäre«, die primordiale Natur konstitu-
iert und dann der Sinn des Anderen, als eines anderen Ich (Hua VI,
189). An anderer Stelle nennt Husserl den Rückgang auf die Primordi-
alsphäre auch eine »Epoché in der Epoché« (Hua VI, 262).

Husserl versteht diesen Rückgang auf die im Argumentations-
gang der Krisis bis zu diesem Punkt noch nicht thematisierte Primordi-
alsphäre als eine Vertiefung der transzendentalen Reduktion. Sie ver-
tieft die Radikalität der bisherigen Reduktion und führt uns auf eine
bislang unthematisierte und zunächst noch unverstandene, gemein-
schaftliche Dimension des Ich, die bislang noch unbemerkt und naiv
als Geltungsboden gedient hat.

Diese immer radikalere Methodenkritik ist für die Zeit nach 1930
sehr charakteristisch. Der Philosophierende der transzendentalen Be-
sinnung muss seine Radikalität immer wieder steigern, indem er solche
Naivitäten überwindet. Das Ziel ist es, die urquellend fungierende Sub-
jektivität aller Konstitution zu erreichen.25

Man darf aber bei aller Begeisterung auch nicht zu optimistisch
sein, dass das Ziel des von Naivitäten völlig freien Ur-Ich wirklich zu
erreichen ist: Die Primordialreduktion deckt zweifellos eine Naivität
auf. Aber dennoch: Sie geht lediglich von einer Stufe der Naivität zu
einer weniger naiven Stufe über, und diese könnte dennoch immer
noch unbemerkte Voraussetzungen enthalten, welche dann in weiteren

178

Dieter Lohmar

25 Dieses Ziel wird in der Diskussion von Kant ausdrücklich formuliert. Husserl will:
»die Einsicht erwecken, dass eine Transzendentalphilosophie um so echter ist, um so
mehr ihren Beruf als Philosophie erfüllt, je radikaler sie ist; schließlich, dass sie über-
haupt zu ihrem wirklichen und wahren Dasein allererst kommt, zu ihrem wirklichen
und wahren Anfang, wenn der Philosoph zu einem klaren Verständnis seiner selbst als
der urquellend fungierenden Subjektivität sich durchgerungen hat« (Hua VI, 102).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schritten aufzudecken wären usw., die wieder zu neuen Varianten des
Ur-Ich führen.

Man fragt sich, wozu all dieses Hin und Her mit dem Begriff des
Ich und am Ende auch mit dem Begriff des Ur-Ich geführt hat. Hat sich
wirklich ein Ergebnis abgezeichnet, das über die grundlegenden Ein-
sichten der Reflexionen zur Zeitkonstitution hinsichtlich der Einheit-
lichkeit des Bewusstseinsstroms hinausgeführt hätte? Ich persönlich
glaube, dass die wesentlichen Einsichten bereits darin bestehen, dass
sich das Bewusstsein immer in einer erlebten Weise (d. h. nicht gegen-
ständlich) selbst bewusst ist und dass in diesem Erleben zugleich auch
die Einheit dieses Bewusstseins erlebt wird. Dies sind aber bereits die
Einsichten von 1908/09 über die Längsintentionalität und den beson-
deren Charakter der begleitenden inneren Wahrnehmung. Was über
diese grundlegenden Eigenschaften des Ich als Bewusstsein hinausgeht,
wird dann nur noch im Hinblick auf die Betrachtung des Ich als indivi-
duelle Person gewonnen. Diese Richtung der Reflexion führt dann zu
der Konzeption des Habitualitäten-Ich in der späten genetischen Phä-
nomenologie.

Ich hoffe, dass es in meiner Darstellung deutlich geworden ist,
dass der Begriff des Ur-Ich nicht einheitlich und einfach ist. Mein Ein-
druck ist, dass es wenigstens drei verschiedene Kontexte der Verwen-
dung dieses Begriffs gibt.

1. Es gibt eine Variante des Ur-Ich aus den Jahren 1917/18, das in
den Texten Nr. 14 und 15 der Bernauer Manuskripte vorgestellt wird
und das sich noch im Bereich des »reinen Ich« der Ideen I bewegt, das
durch Wesensbetrachtung als Strukturbestandteil aller Akte aufgewie-
sen werden kann.

2. Es gibt eine weitere Variante des Ur-Ich in den C-Manuskripten
aus den Jahren 1929–1934, die in einem anderen Kontext steht, der
durch die Zugangsweise der lebendigen Gegenwart gekennzeichnet ist,
d.h. von einem Erlebnisbereich individueller, konkreter Dinge in der
Welt. Hier beginnen wir bereits mit der schon etablierten Beziehung
eines »Ich« auf die Welt und die Dinge in ihr sowie auf andere Per-
sonen. Daher scheint es in den C-Manuskripten zunächst so, als ob alle
die wichtigen und ergebnisreichen Untersuchungen der tieferen Ebe-
nen der Konstitution keine Bedeutung mehr hätten. Dies betrifft be-
sonders die Analysen zur passiven Synthesis, die Analysen der Vor-
lesungen über die Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, die
der vorprädikativen Erfahrung und der Primordialsphäre. Dennoch

179

Eine Geschichte des Ich bei Husserl

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden diese Analysen der tieferen Stufen der Konstitution nicht ein-
fach vergessen. Aber wenn sich der Blick von dem transzendentalen
Ich, das schon einen Weltbezug (in Klammern) hat, auf Vorstufen und
tiefere Leistungsschichten zurückwendet, dann können diese nur noch
einem »Ur-Ich« zugehören.

3. In der Krisis steht das Ur-Ich in derselben methodischen Funk-
tion, aber wieder in einem anderen Kontext: Die transzendentale Re-
duktion ist vollzogen, aber das transzendentale Ego ist hier noch naiv
als ein numerisch »einzelnes« transzendentales Ego neben anderen
transzendentalen Egos vorgestellt. Daher muss der Blick auf die vo-
rausgesetzte Konstitution des Anderen geworfen werden. Erst nach
der primordialen Reduktion gelangen wir zu einem transzendentalen
(letztlich fungierenden) Ich, für das die Einzahl keine Bedeutung mehr
hat. Natürlich kann es jetzt nicht im gleichen Sinne Ich heißen, son-
dern es muss ein non-numerisches vor-gemeinschaftliches Ich ohne
Personalpronomen sein, das hier – also in dieser Richtung der Betrach-
tung – wieder ein Ur-Ich genannt wird. Dieses Mal definiert es sich
durch die Aufgabe der Konstitutionsanalyse der Anderen in meiner
Primordialsphäre.

Das Ur-Ich ist demnach in der späten genetischen Phänomenolo-
gie jeweils ein Ich, das im Hinblick auf die Aufklärung einer bestimm-
ten, bemerkbaren Naivität bestimmt ist. Daher gilt: Es ist kein Ich, das
hypostasiert wird oder das Erbe des Kantischen »ich denke« antreten
kann. Es hat seine bestimmte Bedeutung immer nur im Kontext be-
stimmter Konstitutions-Analysen.

In gewissem Sinn könnte man das Ur-Ich daher einen »operativen
Begriff« nennen, der seine Bedeutung jeweils im veränderten Kontext
auch verändert. Meiner Ansicht nach ist diese Eigenschaft aber eher
eine Tugend von deskriptiven Begriffen, die uns helfen sollen, gegebe-
ne Erfahrungen zu benennen und es Anderen zu ermöglichen, diesel-
ben Einsichten zu gewinnen. Sie eignen sich aber genau deshalb auch
nicht für die Beantwortung der klassischen, metaphysischen Fragen.

180

Dieter Lohmar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162 - am 24.01.2026, 10:20:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-162
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Von den Logischen Untersuchungen zu den Ideen
	2. Das Ur-Ich in der genetischen Phänomenologie
	2.a. Das Ur-Ich der Bernauer Manuskripte Nr. 14 und 15
	2.b. Das Ur-Ich in den C-Manuskripten
	2.c. Das Ur-Ich in der Krisis (§§ 52–54)


