
6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort 

oder ein Titel 

Alles [. . . ] ist dafür da, dass man nicht mal 
für eine Sekunde vergisst [. . . ].1 

Man brennt etwas ein, damit es im 
Gedächtnis bleibt: nur was nicht aufhört, 
wehzutun, bleibt im Gedächtnis.2 

Prolog 

Bei den Musikaufführungen und -konzerten ging es für uns nicht nur um die Musik 
und die Lieder, die wir spielten, sondern auch um einen Raum zum Sprechen, Dis
kutieren und manchmal auch zum Reflektieren. Nach einer Probesitzung saßen wir 
wie immer zusammen und redeten darüber, wie uns die Musik dabei helfen kann, 
für eine kurze Zeit alle Probleme im Leben zu vergessen. In diesen Diskussionen war 
Vergessen ein zentraler Punkt, den es zu erreichen galt, wenn man es für kurze Zeit 
bequem haben will. Für mich war es sehr interessant, wie wir in solchen Gesprächen 
die Musikpraxis mit comfort und comfort mit Vergessen verknüpft haben. 

Die literarischen persischen Wörter Dam und fāreq wurden in unserer Diskussi
on oft benutzt. Dam hat viele Bedeutungen, von denen uns zwei wichtig waren. Dam 
ist ein Substantiv und bedeutet zum einen »Einatmen«, zum anderen »Augenblick«. 
In Farsi, sowohl in der Umgangssprache als auch in der Literatur, wird das Gefühl 
der Bequemlichkeit oft mit der Handlung des Atmens in Verbindung gebracht. Yek 
nafas-e rāhat heißt wörtlich »ein bequemes Atmen«. Es beschreibt die Möglichkeit, 
bequem einatmen zu können. Auch in der Literatur wird rāhat budan (Bequemlich
keit) mit Atmen verglichen. Somit bildet Dam die Schnittstelle zwischen all diesen 
Wörtern. Für einen Dam sitzen und Musik spielen macht nicht nur rāhat, sondern 
auch fāreq. 

1 Das sagte Pari, eine Aktivistin aus dem Iran, die lange Zeit ehrenamtlich als Übersetzerin für 
Geflüchtete arbeitete. 

2 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Fāreq bedeutet »befreit, geruhsam, unbesorgt und ruhevoll«. Fāreq zu sein be
deutet befreit sein – meistens von den Problemen, mit denen man aktuell konfron
tiert ist. So gesehen wird man durch das Vergessen von den Problemen für eine kur
ze Zeit (Dam) befreit sein.

Unsere Diskussion, die mit Musik und Sich-bequem-Fühlen begonnen hatte,
endete, wie gewöhnlich, mit Problemen anstatt mit Bequemlichkeit. Es tauchten
Fragen auf wie »Wo kann man bequem sitzen und für einen Dam alles vergessen?«
oder »Wie kann man sich bequem fühlen, wenn man keinen angemessenen Aufent
haltsort hat?« In diesen Momenten lernte ich, wie wichtig und zentral der Aufent
haltsort in den Narrativen der Menschen nach der Migration ist. Mir war zuvor nicht
bewusst, wie bedeutsam das Narrativ des Wohnens für meine eigene Geschichte
war und ist. Wie in Kapitel 4 zu sehen, ist es kein Zufall, dass Menschen mit Flucht
erfahrung mit dem Erzählen ihrer Grenzerfahrung beginnen, wenn sie nach ihrer
Flucht gefragt werden. Ebenso wenig ist es Zufall, dass ihre Narrative vom Leben in
Deutschland um die Unterkünfte herum gebildet werden.

Im Kontext von Flucht ist das Zimmer nicht nur ein Ort, an dem man über
nachtet und in dem wohnt, sondern eine bedeutende »Materialität der Migration«.
Zimmer und Unterkünfte sind in den Narrativen der Fluchterfahrung so zentral,
dass sich die Teilnehmenden mehrmals auf sie beziehen: »Damals war ich in diesem
Camp in Berlin«, »In der Zeit wohnte ich im Zimmer mit dem iranischen Mitbewoh
ner« und ähnliche Sätze sind häufig Teil ihrer Erzählungen. Unterkunft ist in ihren
Narrativen ein Element, auf das sie immer wieder zurückkommen, um ein zeitli
ches Kontinuum aufzubauen. Anders gesagt: Das Zimmer bildet in diesem Sinne
eine Kontinuität der Narrative.

Das Zimmer ist der Raum der desires, Wünsche und Hoffnungen, aber auch der
Ängste und Konflikte. Das Zimmer ist die Darstellung der Stabilität und Nichtstabi
lität des Lebens, der Ort, an dem man sich ein Zuhause erschafft, an dem man sāken
wird und inhabits the world. Die persischen Wörter sāken šodan und sokna gozidan (to
dwell, residieren, wohnen), die vom arabischen Wort sokun (Stillstand, Bewegungs
losigkeit, Ruhe) stammen, setzen Unterkünfte als die Räume des Wohnens mit dem
Gefühl der Stabilität gleich. Somit bringen sie Stabilität mit dem Gefühl von comfort
in Verbindung.

Auf der einen Seite symbolisiert das Zimmer im Kontext der Flucht und Migrati
on die Konfrontation mit dem eigenen rechtlichen Status. Es symbolisiert die fühl
barste und fassbarste Begegnung des Körpers des oder der Geflüchteten mit dem
eigenen aufenthaltsrechtlichen Status in Deutschland. In welcher Unterkunft man
übernachtet,3 weist auf diesen Status hin. Somit kann ein Wohnort oder Übernach
tungsort den Körper beschriften, regulieren und auch kontrollieren. Die Aufent
haltsorte (hier: die Flüchtlingsheime) werden von ihren Bewohner:innen bezeich

3 Die Beteiligten dieser Forschung unterschieden mehrmals »übernachten« und »wohnen«.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 155 

net. Die den Unterkünften zugeschriebenen Namen wie »Hotel« oder pādegān (ein 
persisches Wort für Kaserne) sind somit deskriptiv. Sie zeugen vor allem von der Art 
und Weise des Residierens und Wohnens, von der Geschichte der Unterkünfte sowie 
den Praktiken der Akteur:innen. Diese Namen können die Tür zu der körperlichen 
Perspektive am Aufenthalt öffnen. 

Auf der anderen Seite verkörpern Zimmer und Aufenthalt in diesem Sinne die 
Verhältnisse der Geflüchteten mit Institutionen wie Citizenship und auch mit den 
bürokratischen Behörden in Deutschland. Diese Verbindung von Zimmer und Auf
enthalt mit Status und Citizenship lässt sich nicht nur linguistisch mit dem Wort 
»Aufenthaltstitel« bezeichnen, sondern wird auch durch die Materialität des Auf
enthaltstitels als eine »Karte« sichtbar. 

Das »Zumindest-bewohnbar-Sein« 

Im März 2019 fuhr ich nach Berlin, um Amin zu treffen und mit ihm unter vier Augen 
über seine Fluchterfahrung zu sprechen. Amin wohnte in der Zeit in einem Flücht
lingsheim in Teltow in der Nähe von Berlin. Bevor ich mich mit ihm traf, hatte ich 
von ihm viel über seine neue Unterkunft gehört. Er meinte, dass er endlich eine ak
zeptable und bewohnbare Unterkunft bekommen habe, nachdem er sehr viel dafür 
gekämpft habe. Die Unterkunft wurde von denjenigen, die dort wohnten, »Hotel« 
genannt. Ich kann mich gut an das erste Mal erinnern, als Amin seine Unterkunft 
Hotel nannte. Das war im Dezember 2018: 

»[I]ch wohne nicht mehr in dieser Hölle, wo ich gewohnt habe. Hier ist es viel 
besser; zumindest habe ich ein bisschen Ruhe«, sagte er mit überzeugter Miene. 

»Toll! Kannst du da mit deinem Instrument Musik spielen?«, fragte ich interes
siert, da es ihm in seiner früheren Unterkunft nicht möglich war, im Zimmer Musik 
zu spielen. 

»Natürlich! Du musst unbedingt unser Hotel sehen«, antwortete er. 
»Wohnst du jetzt in einem Hotel?«, fragte ich überrascht. 
»Nein, das ist kein richtiges Hotel, aber ein besonderes Hotel. [. . . ] Du musst es 

unbedingt sehen«, antwortete er laut lachend. 
Als ich bei ihm im Hotel war, war ich nicht überrascht, dass die Unterkunft auch 

nicht die kleinste Ähnlichkeit mit einem Hotel hatte. Mit großem Interesse zeigte 
er mir die Unterkunft. Es war ein großes weiß-hellblaues Gebäude mit vier Etagen. 
Jede Etage hatte einen langen Korridor, der dich zu den Zimmertüren führte, die 
in einer Reihe nebeneinanderstanden. Jeder Korridor war durch zwei Treppenhäu
ser geteilt, die die Etagen miteinander verbanden. Das Gebäude erinnerte mich vor 
allem an die Studierendenwohnheime, in denen ich während meines Studiums in 
Teheran gewohnt hatte. Das Hotel und unser Studierendenwohnheim in Teheran 
hatten sogar denselben Geruch. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

»Warum habt ihr das Hotel genannt?«, fragte ich neugierig.
»Weil es ein Hotel ist«, sagte er lachend. Er erzählte mir, er hatte gehört, dass das

Gebäude vorher ein Hotel gewesen sei und jetzt wegen der hohen Anzahl an Geflüch
teten als Übergangsunterkunft benutzt würde. Aber der eigentliche Grund, warum
er das Gebäude Hotel nennt, war:

»Hier ist es zumindest bewohnbar.«
Das »Zumindest-bewohnbar-Sein« spricht vor allem von seinen vorherigen Er

fahrungen mit Unterkünften in Deutschland und bezieht sich auch auf das, was er
auf dem Weg nach Deutschland bzw. was er nach Noghte4 erlebte. Im Moment hat
er »Zumindest-bewohnbar-Sein« so definiert: wo er einfach sitzen und mit wenige
ren Sorgen (aber keinesfalls sorglos) Tār spielen kann, wenn auch nur für eine kurze
Zeit.

Dieses Sitzen für einen Dam5 und Tār zu spielen hinterließ einen Eindruck auf
ihn. Es machte ihn fāreq. Das Wort fāreq bezieht sich auf eine Situation, in der man
für eine bestimmte (meistens kurze) Zeit alles, was einen nachdenklich macht und
was man als Schwierigkeiten des Lebens wahrnimmt, vergisst. Fāreq weist auf ein
anderes »Abgetrennt-sein« hin als kande šodan (abgetrennt), das Ali in Kapitel 4 für
die Beschreibung von Noghte verwendete. Im Gegensatz zu kande šodan bedeutet fā
req eher ein Befreitsein von den Problemen für einen Dam. Für Amin bedeutet dieses
fāreq-Sein nicht nur einen Dam, sondern mehrere, und das bedeutet für ihn nicht nur
zu sitzen und Tār zu spielen, sondern auch dieses Gefühl zu haben, das ihm nicht
mehr so bekannt ist, seitdem er sich auf den Weg der Flucht gemacht hat: Stabilität.
Diese Dam sind für ihn vor allem die Momente, in denen er sich mit der von ihm
gewünschten Stabilität verbindet und ihm, wie man es in Farsi ausdrückt, sich die
kleinste bazr-e omid6 offenbart.

Stabilität wird in diesem Sinne nicht als nicht veränderbar verstanden. Sie po
sitioniert sich in dieser Arbeit als eine Situation, in der man sich oder sein:ihr Leben
nicht als prekär bezeichnet.7 Außerdem bezieht sich das Wort »Stabilität« auf einen
Zustand, der mit dem Gefühl von comfort in Verbindung gesetzt werden kann.

Mit comfort ist nicht nur ein kurzlebiges oder momentanes Gefühl der Bequem
lichkeit gemeint, sondern eher ein bleibendes: Je bleibender das Gefühl ist, desto
weniger wird es bemerkt. Sara Ahmed hält comfort für ein Gefühl, das nicht bemerk
bar ist. Sie verwendet den Begriff nonfeeling dafür und meint damit Gefühle, die erst
in ihrer Abwesenheit bemerkbar werden:8

4 Siehe Kapitel 4.
5 Ein literarisches Wort in Farsi für »einen kleinen Augenblick«.
6 bazr-e omid bedeutet wortwörtlich »Samen der Hoffnung« und bezieht sich auf die Situatio

nen, in denen in einem kleine Spuren von Hoffnung aufkeimen.

7 Vgl. Kapitel 7.
8 Vgl. Ahmed, The Promise of Happiness; Ahmed, Cultural Politics of Emotion.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 157 

»You don’t tend to notice comfort until you lose it, until you become uncom

fortable. To become comfortable, which means becoming not uncomfortable, 
you might notice the feeling of comfort, though such comfort might over time 
become less noticeable. But perhaps what is in view or not in view is not simply 
a matter of good or bad feeling. You can have background discomfort too, which 
comes to your attention only after you get to a certain point [. . . ].«9 

In diesem Sinne ist das Gefühl (oder auch nonfeeling) comfort, das mit Stabilität in 
Verbindung gebracht werden kann, dauerhaft und wird mit der Zeit immer wieder 
unbemerkbar. 

Das Gefühl von comfort wird, so Ahmed, meistens mit einem Objekt in Verbin
dung gesetzt, welches für die Person das comfort-Gefühl produziert. Das comfort-Ge
fühl klebt sich auf das Objekt. Dieses Objekt repräsentiert comfort für die Person. 
Man sagt »das ist bequem« oder »da fühle ich mich bequem«. In diesem Sinne kann 
man sagen, dass man »the affect into an object (it’s comfortable)«10 überträgt. Die
se Übertragung bringt nach Ahmed den Körper des Objekts mit dem menschlichen 
Körper in Verbindung: 

»Comfort is about the fit between body and object: my comfortable chair may 
be awkward for you, with your differently shaped body. Comfort is about an en
counter between more than one body, which is the promise of a ›sinking‹ feeling. 
It is, after all, pain or discomfort that return one’s attention to the surfaces of the 
body as body. To be comfortable is to be so at ease with one’s environment that it 
is hard to distinguish where one’s body ends and the world begins. One fits, and 
by fitting, the surfaces of bodies disappear from view.«11 

Wie in diesem Zitat deutlich wird, steht comfort mit der Körpergrenze und dem 
Raum in Verbindung. Bei comfort geht es eigentlich um die Begegnung zwischen 
zwei oder mehreren Körpern; es ist eine Art der Begegnung, in der die Grenzen ver
schiedener Körper sich überlagern. Eine bequeme Situation wird als ein Zustand 
bezeichnet, in dem die Körperoberflächen in- und übereinanderliegen. Comfort 
bezieht sich auf den Raum, in dem die Körpergrenzen sich erweitern: 

»In feelings of comfort, bodies extend into spaces, and spaces extend into bodies. 
The sinking feeling involves a seamless space, or a space where you can’t see the 
›stitches‹ between bodies.«12 

9 Ahmed, The Promise of Happiness, 174f. 
10 Ahmed, Cultural Politics of Emotion, 148. 
11 Ebd. 
12 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Comfort ist der Grund, der das Zuhause eines Raums bildet und ihm eine Bedeutung
gibt. Man fühlt sich wohl zu Hause. Der Körper signalisiert das Gefühl von comfort,
wenn dieser sich in einem Raum befindet, der als »Zuhause« bezeichnet wird. Die
Körpergrenze und die Grenze des Zuhauses überlappen sich, sodass Ahmed zufolge
die Oberfläche der Körper unsichtbar werden. Das ist der Moment, an dem man sich
in einem Raum geborgen fühlt.

Wie man von diesem comfort berichtet und mit welchen Wörtern man ihn in das
eigene Narrativ bringt, ist entscheidend. Für Amin beispielsweise widerspiegelt sich
comfort in einer Situation, in der er sitzen kann und für einen Dam Tār spielen kann.
Um musizieren zu können, muss man fāreq sein.

Die Probleme, denen man im Prozess der Flucht begegnet, sind vielseitig und
komplex. Ein Teil davon sind jene, die man nach Noghte erlebt hat und sich immer
wieder in Erinnerung ruft. Ein anderer Teil sind jene, mit denen man in Deutsch
land konfrontiert wird. Aber ein drittes Problem sind die Gedanken und das gelebte
Leben, das man aus Iran mitbringt. Dazu gehören auch familiäre Probleme. An den
meisten Problemen der Familie, die noch Tausende Kilometer weit weg im Iran ist,
nimmt man noch teil. Von allen Problemen fāreq zu sein ist nicht möglich, aber, wie
Amin und Ahmad es erwähnten, hilft Musik, zumindest von einem Teil davon fāreq
zu werden.

Das »Zumindest-bewohnbar-Sein«, das mehrmals in Amins Narrativ vorge
kommen ist, spricht von einem Grad von comfort, den er braucht, um mithilfe der
Musik einen höheren Grad von comfort in seinem Leben zu erreichen. In seinem
Narrativ verbindet er Musik, sein Zimmer und das Leben. Die Objekte von comfort
für ihn sind erstens sein Musikinstrument, das er spielt, um noch mehr fāreq zu
werden, und ein Zimmer, das er für sich hat. Jedes dieser Objekte hat einen eigenen
Körper und eine eigene Körpergrenze. Das Erste, was ich gelernt habe, als ich
angefangen habe, Musik zu machen, war, dass man mit dem Musikinstrument
rāhat sein soll. Das bedeutet, dass man es sich mit dem Musikinstrument bequem
machen soll. Ich erinnere mich ganz genau, dass mein Musiklehrer mir öfter gesagt
hat, dass ich nicht für lange Zeit Musik spielen kann, wenn ich mich mit meinem
Se-tār nicht rāhat machen kann. Rāhat ist das Wort für comfort. Mit dem eigenen
Musikinstrument rāhat sein bedeutet, dass man es so in die Arme nimmt, dass man
die Körpergrenzen von Instrument und eigenem Körper nicht unterscheiden kann.

»bāyad bā sāzet yeki beši«, sagte meine Musiklehrer, als er versuchte, mein In
strument in die richtige Position zu bringen. Yek ist das persische Zahlwort für eins,
und yeki budan bedeutet eins sein: »Du musst mit deinem Instrument eins sein.«

Das gleiche gilt für das Zimmer. Es repräsentiert einen Raum, der von einem
Zimmer umschlossen wird. Wenn man in einem Zimmer ist, beinhaltet das Zim
mer (oder der Raum, den das Zimmer umschließt) einen Körper; wie das Musik
instrument (hier Tār oder Se-tār), das vom Körper des Spielenden beinhaltet wird.
Die Verbindung zwischen Zimmer und Musikinstrument (Tār), die Amin in seinem

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 159 

Narrativ aufmacht, zeigt vor allem seinen comfort und wie er in seinem Leben mit 
dem comfort-Objekt yeki werden kann. 

Wir waren dann bei Amin im »Hotel« in seinem 12-Quadratmeter-Zimmer, das 
er mit seinem iranischen Mitbewohner teilte. Er erzählte mir, dass sein Mitbewoh
ner normalerweise nicht da ist, worüber er sehr glücklich war, da die beiden sich 
anscheinend nicht gut verstanden. Im Zimmer habe ich sein Tār enthüllt auf sei
nem Bett gesehen. 

»Ich habe mein Instrument immer bereit«, sagte er lächelnd. 
Er sagte mir, dass ich auf seinem Bett sitzen kann, während er in die gemeinsa

me Küche ging, um Tee zu kochen. 
»Ich habe darum gekämpft, dass sie mir ein Einzelzimmer geben, damit ich in 

Ruhe Musik üben kann, aber sie haben mir das hier gegeben. Das ist immer noch 
nicht gut, aber besser als nichts«, sagte er, als er mit dem heißen Tee zurück war. 

»Du kannst aber hier in Ruhe Musik üben, oder?«, fragte ich. 
»Nicht richtig. Er [sein Mitbewohner] versteht mich nicht gut. Er weiß gar nicht, 

was Musik ist«, sagte er und lachte. »Ich brauche ein Zimmer für mich selbst«, fügte 
er hinzu. 

Ein wichtiger Punkt in Amins Narrativ ist, dass er von Anfang an für ein eige
nes Zimmer gekämpft hat. Dieser Punkt zeugt von dem Zugehörigkeitsgefühl, das 
man in Bezug auf einen Raum fühlt; die Zugehörigkeit einer Person zum Raum und 
die Zugehörigkeit des Raumes zur Person. Das zeigt sich in seiner Abneigung, ei
nen Raum mit einer anderen Person zu teilen, deren Anwesenheit nicht erwünscht 
ist, oder deren Anwesenheit das Überlappen der Körpergrenzen und somit comfort 
verhindert. 

Dieser Versuch von Amin, ein Zimmer für sich allein zu bekommen, in dem er 
für einen Dam Musik spielen kann, entspricht der Vorstellung, die er von einer en
vironment hat, in der er sich wohlfühlt. Das ist ein Versuch »both to build the envi
ronment and to dwell in the world«. Der Begriff dwelling, wie ihn Tim Ingold13 ent
wickelt, bezeichnet die Beziehung der Organismen zur environment um sie herum 
und sieht environment nicht als etwas Gegenebenes, sondern als etwas, das ständig 
in Konstruktion ist. Eine dwelling-Perspektive »treats the immersion of the organ
ism-person in an environment or lifeworld as an inescapable condition of existence. 
From this perspective, the world continually comes into being around the inhabi
tant, and its manifold constituents take on significance through their incorporation 
into a regular pattern of life activity«14. 

Der Begriff dwelling bezieht sich nicht nur auf die Unterschiede zwischen house 
als »the physical structure, the building in itself« und home als »the setting within 

13 Vgl. Ingold, The Perception of the Environment. 
14 Ebd., 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

which people dwell«15, sondern auch auf die Arte und Weise, wie Menschen inhabit
the world. Das Zuhause zu verlassen ist auch im Kontext der Flucht und Migration
eine Art von inhabiting the world. Beim dwelling geht es nicht nur darum, ein Haus
zu bauen und darin zu wohnen, sondern darum, das Zuhause auch zu verlassen,
um ein neues Leben anzufangen. Unter dwelling verstehe ich auch den Prozess des
Lebens in der Welt als etwas in action; den Versuch, das Leben zu ändern; mit vielen
Schwierigkeiten, sein Zuhause verlassen, sich auf eine lange und gefährliche Reise
zu begeben und versuchen, ein anderes Zuhause zu finden.

To dwell und to inhabit the world meinen nicht immer den Besitz eines Ortes oder
Wohnortes, den man home nennt, sondern auch die Vorstellung von home, dort, wo
man sich wohl fühlt. Amins Vorstellung von einem Zimmer für sich allein, in dem er
Musik spielen kann, zu dem er sich zugehörig fühlt und in dem er sich wohl fühlt,
bezeichnet seine Art und Weise von dwelling.

In diesem Sinne ist dwelling eine stetige Interaktion der Person mit der Welt; ein
onging process of uprooting and regrounding16; oder was Beate Binder als Beheimatung
bezeichnet:

»Der Perspektivwechsel von Heimat zu Beheimatung fußt dabei grundsätzlich auf
einem Verständnis von Heimat als Prozess und Aushandlung. Zugleich scheint es
mir sinnvoll, den Blick von einer an einen Ort gebundenen Heimat aufzugeben
und den Bewegungen von Subjekten zu folgen, um die vielfältigen Dimensionen

von Bezogenheit zu bestimmen. Kurz, ich schlage vor, die an einen Ort gebundene
Vorstellung von sozialer wie symbolischer Heimat zu verlassen zugunsten eines
prozessualen und plurilokalen Heimatverständnises.«17

Home making und dwelling als einen fortlaufenden Prozess zu verstehen, fordert Di
chotomien wie being fixed/mobility und stasis/transformation heraus und eröffnet uns
die Möglichkeit zu sehen, dass »[b]eing grounded is not necessarily about being fi
xed; being mobile is not necessarily about being detached«18.

In diesem Sinne darf der Begriff dwelling nicht mit being fixed vewechselt werden.
To inhabit the world kann auch in Bezug auf Mobilität definiert werden: eine Person,
die ihr Zuhause in ihrer Heimat verlassen hat und in einem neuen Raum ein Zuhause
sucht, eine Person, die in einem neuen Land alle paar Monate ihren Lebensmittel
punkt wechseln muss, eine Person, der ihr stets als temporär bezeichneter Aufent
halt erlaubt werden muss (manchmal alle zwei Wochen), und zwar mit einem Pa
pier namens Aufenthaltserlaubnis. Auch diese Person inhabits the world durch ihre

15 Ebd., 185.
16 Vgl. Ahmed u.a., Uprootings/Regroundings.
17 Binder, »Beheimatung statt Heimat: Translokale Perspektiven auf Räume der Zugehörig

keit«, 203.
18 Ahmed u.a., Uprootings/Regroundings, 1.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 161 

Kämpfe um ein besseres Leben, genauso wie Amin und seine Kämpfe fürs Bleiben 
und Leben; seine Kämpfe um das Zimmer und Deutschkurs. Amin inhabits the world 
durch sein zeitweiliges Leben. 

Der persische Ausdruck ḫāne be duš ist ein Adjektiv, bedeutet wortwörtlich »Zu
hause auf den Schultern« und bezieht sich auf eine Person, die keinen fixen Ort als 
Zuhause bezeichnen kann. Das heißt aber nicht, dass sie kein Zuhause hat. Ihr Zu
hause liegt bei ihr auf den Schultern, womit sie inhabits the world. In diesem Sinn ist 
auch ḫāne be duš-Sein eine Art von dwelling. Mehrere Teilnehmende dieser Untersu
chung haben sich als ḫāne be duš bezeichnet. Ḫāne be duš zu sein bezieht sich nicht 
nur auf not being fixed in Bezug auf Örtlichkeit, sondern auch auf not being fixed in 
der Zeit. Ḫāne be duš zu sein bedeutet somit, nicht stabil, sondern temporär zu sein. 

Ich saß auf Amins Bett, nahm sein Tār und fing damit zu spielen an, als wir 
weitersprachen. Sein Mitbewohner war selten im Hotel und damit war Amin sehr 
glücklich. Seine Augen glänzten jedes Mal vor Freude, wenn er davon sprach. Die
se Freude versteckte er nicht. Er bezeichnete die Abwesenheit seines Mitbewohners 
als ein achievement, das er verdient. Es lässt sich auch durchaus als achievement ver
stehen, wenn man es mit Amins Situation der ersten zwei Jahren nach dem Beginn 
seiner Fluchterfahrung im Dezember 2015 vergleicht. Er erlebte viel auf dem Weg 
und wurde in den ersten Monaten in zwei kamp-e mowaqqat (temporäre Camps) un
tergebracht. Danach wohnte er für über ein Jahr in einem kamp-e dā’em (permanen
tes Camp) in Brandenburg. Temporäre und permanente Camps sind eigentlich alle 
temporär. Anders gesagt: Temporär oder permanent zu sein ist keine Eigenschafft 
des Ortes, sondern der juristischen und rechtlichen Definition der Person. Ob die 
Person in einem kamp-e mowaqqat oder einem kamp-e dā’em wohnt oder in einer Woh
nung: Sie ist dort temporär, so lange auf ihrem Aufenthaltstitel ein Gültigkeitsda
tum zu finden ist. 

Während diesen ersten zwei Jahren lebte Amin unter schwierigen und prekären 
Umständen. Die Prekarität seines Lebens zu dieser Zeit wurde durch die alltägliche 
Begegnung mit Problemen wie dem Zimmer, dem Internet usw. im Heim verstärkt. 
Sein Leben in diesem Heim war einerseits mit Warten und Langeweile verknüpft 
und anderseits mit der dauerhaften Beschäftigung mit den »Kleinigkeiten«, wie er 
es ausdrückte. Er beschrieb einen Tag in seinem Leben wie folgt: 

»Ich stand normalerweise um 10 Uhr auf. Im Camp gab es einen Deutschkurs, 
den ich jeden Tag eine Stunde besuchte. Der Kurs war eigentlich kein richtiger Kurs. 
Ich habe ihn besucht, nur, weil ich vormittags nichts zu tun hatte. Nach dem Mit
tagessen zog mich um und ging in ein Dorf in der Nähe, wo ich mein Handy mit 
dem Internet verbinden konnte. Das Camp hatte kein Internet. Natürlich! Es war 
eigentlich eine Kaserne. [. . . ] Bis zum Abend blieb ich da in dem Dorf und surfte im 
Internet und kam am Abend ins Heim zurück.« 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

»Da war eine Kaserne und hier, das ist ein Hotel, ja?«, fragte ich sarkastisch,
während ich in Amins Zimmer auf dem Bett saß und die Gewürze, die ordentlich
auf dem Kühlschrank standen, anschaute.

»Ja natürlich. Im Vergleich dazu ist das hier wirklich ein Hotel. Du weißt schon,
dass es sinnlos ist, in einer Kaserne vom Internet zu reden. Ich habe meine Situation
in diesem Jahr habs-e eḫtiyāri (freiwillige Haft) genannt«, sagte er nachdenklich.

In Amins Narrativ wird deutlich, dass das erste Camp19 mit einer Kaserne20 und
das letzte Camp mit einem Hotel verglichen wird. Beide sind »Flüchtlingsunterkünf
te«. Diese Unterkünfte hatten aber eine frühere Funktion; einer wurde als Hotel und
der andere als Kaserne genutzt. In seinem Narrativ versuchte Amin, die vorherige
Funktion des Raumes mit der aktuellen Situation, unter der die Menschen in die
sen Räumen leben, zu verbinden. So schien ihm selbstverständlich, dass in einer
Kaserne kein Internet zu Verfügung gestellt wird, das sich mit dem Handy verbin
den lässt. Dort ist man eingesperrt, obwohl man das Camp verlassen darf. Man ist
dort in habs-e eḫtiyāri. Man ist in Haft, hat aber gleichzeitig eḫtiyār (einen freien Wil
len). Dieser eḫtiyār macht möglich, dass man die Zäune des Camps überschreiten
kann. Man kann herausgehen, muss aber wieder zurück, da man keinen anderen
Platz zum Übernachten hat.

Der Tagesablauf von Amin im Camp und sein Narrativ davon zeigen viele Ge
meinsamkeiten von einem Flüchtlingsheim mit einem Gefängnis. Beide sind räum
lich begrenzt und in den meisten Fällen umzäunt. Beide können in der Regel als
räumliche Trennung von inside und outside verstanden werden; als ein Zaun, der ei
ne Gruppe Menschen von einer anderen trennt. Diese Trennung ist einerseits eine
kategorische, aber auch eine Beschränkung, die die »untergebrachten« Menschen
von den Rechten, die die anderen haben, abschneidet. Sowohl »Camp« als auch Ge
fängnis sind spatial productions.21

Simon Turner bezeichnet Camps einerseits als space of confinement and stuckness
oder als einen Raum, in dem die Mobilität gestoppt wird. Auf der anderen Seite ver
steht er die Camps ebenfalls als einen Raum der Mobilität der Menschen und Dinge:

19 Alle an dieser Studie Beteiligten haben jede Form von »Flüchtlingsunterkunft« als »Camp«

bezeichnet. Ich habe den Begriff von ihnen übernommen.

20 Im Iran ist Militärdienst für die iranischen Bürger:innen obligatorisch, die in ihrem Ausweis
als Mann bezeichnet wurden. Sie werden in der Zeit des Dienstes »Soldat« genannt. Der
Dienst dauert normalerweise zwei Jahre und man muss ihn ab 18 Jahren leisten. Es gibt je
doch unterschiedlichen Ausnahmen, die entweder die Zeit reduzieren oder die Person vom
Dienst befreien. In dieser Zeit werden die »Soldaten« normalerweise in den Kasernen in ei
ner sogenannten »militärischen Situation« gehalten. Diese zwei Jahre werden normalerwei

se unter jungen Menschen als die »verschwendete und verlorene Zeit« bezeichnet, in der man

umsonst viele Schwierigkeiten und militärische Beschränkungen aushalten muss. In diesem
Sinne ist der Vergleich von Camp mit Kaserne ist bedeutsam.

21 Vgl. Hailey, Camps, 3.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 163 

»[T]he outside flows in and the inside flows out.«22 Die Eigenschaft eines Camps, 
dass nämlich Menschen dessen Zäune überschreiten können, kann also dazu füh
ren, den Raum als space of confinement herauszufordern. Im obengenannten Zitat von 
Amin benutzt er eḫtiyāri (freiwillig) als ein Attribut von habs (Haft). Für ihn war das 
nicht mehr als ein Attribut für seinen Zustand von stuckness in dem Raum. Das ist 
ein Zeichen, dass es für ihn beispielsweise mit vielen Schwierigkeiten verbunden 
ist, mit seiner Mutter im Iran telefonieren zu können. Sein Zustand ist habs, obwohl 
dieser eḫtiyāri ist, obwohl er rausgehen kann. 

An Amins Tagesablauf kann man sehen, dass das Camp nicht nur ein space of confi
nement, sondern auch temporal beschränkt ist. Man lässt einen warten. Es gibt »Un
terricht« und »Kurse«, aber »eigentlich keinen richtigen Kurs«. Man besucht ihn, 
»nur weil [. . . ] [man] vormittags nichts zu tun« hat. 

Vom Konzept her sind Camps nichts Permanentes. Sie sind temporär: 

»Refugee camps [. . . ] are never meant to remain where they are indeterminably. 
In practice, however, camps may become quasi-permanent [. . . ] and more im

portantly their temporary nature remains undecided in the sense that neither 
those in charge of establishing the camps nor those who inhabit them know how 
long the camp will remain or for how long the individual refugee will stay in the 
camp.«23 

Somit sind nicht nur die Camps selbst temporär. Auch die Menschen in ihnen wer
den in einem temporären Zustand gehalten. Gefängnisse sind ebenfalls temporär 
und so werden auch die Menschen in ihnen (in den meisten Fällen) temporär gehal
ten. Diese geteilte Temporalität kann sich aber auch als Unterschied zwischen refu
gee camps und Gefängnissen entpuppen. Im Camp ist man mit einer unbestimmten 
und unbekannten Zeitweiligkeit (temporariness) konfrontiert. Im Gefängnis, so Tur
ner, weiß man zumindest, wann man entlassen wird. In refugee camps ist man hin
gegen nicht darüber informiert, wann diese Zeitweiligkeit zu Ende ist. Das einzige 
permanente Phänomen in Camps scheint diese Zeitweiligkeit zu sein. Man wird in 
einem Zustand gehalten, in dem man permanent temporär ist. 

Amin ist noch immer in diesem Zustand. Er hat in unterschiedlichen Camps ge
wohnt und wohnt immer noch in einem weiteren. Womit Amin jetzt in seinem Le
ben konfrontiert ist, ist das, was er in den ersten Tagen in Deutschland erlebt hat: 
permanente Zeitweiligkeit24. 

Diese Permanente Zeitweiligkeit ist eine Folge der legalen und rechtlichen Lage 
der Geflüchteten in Deutschland, die ihre Leben durch die Politik des Lebens kon

22 Jefferson, Turner und Jensen, »Introduction«; Turner, »What is a Refugee Camp?« 
23 Turner, »What is a Refugee Camp?«, 142. 
24 Vgl. Bailey u.a., »(Re)Producing Salvadoran Transnational Geografies«; Tize, »Living in Per

manent Temporariness«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

trolliert, modifiziert und als wegwerfbar exkludiert und ihre Körper als nicht gewollt
markiert. Die Zeitweiligkeit ist ein Zustand, unter dem Menschen leben. Sie wird
ebenfalls als ein körperliches Gefühl wahrgenommen. Aber was den Körpern das Ge
fühl der Zeitweiligkeit und Prekarität gibt, sind nicht nur die aufenthaltsrechtliche
Situation, sondern auch die Camps selbst. Die Camps sind so gebaut, dass sie diese
Zeitweiligkeit repräsentieren. Und das ist nicht nur eine Frage der Politik, sondern
auch des Designs der Camps.

Design-Politics des Lebens

In seinen Arbeiten Design-Politics. An Inquiry into Passports, Camps and Borders und The
Design Politics of the Passport: Materiality, Immobility, and Dissent behauptet der Design-
Forscher Mahmoud Keshavarz, dass the politics of movement nicht nur eine Angele
genheit und Frage der Politik sind, sondern auch eine Frage des Designs.25 In seiner
Analyse der Materialität von Mobilität und Migration, zu der Reisepässe, Camps und
Grenzen gehören, stellt er fest:

»The politics of movement is performed through materialised things and rela
tions; artefacts that are not only made but are also designed to communicate as
well as excommunicate certain meanings, functions, actions, possibilities and
practices.«26

In seiner Arbeit versucht er

»to understand [the] material and artefactual conditions based on the lived expe
riences as well as the political struggles of those who are not only deprived of the
right to freedom of movement but are also frequently deprived of the ability to
act in order to claim those rights.«27

Praktiken spielen in Keshavarz Arbeiten eine zentrale Rolle. Er betrachtet selbst Ma
terialien wie Camps als Gruppen jener Praktiken, die das Leben und den Körper re
gulieren und gestalten. Diese Gruppen der Praktiken sind designt und deswegen
eine Frage der Design-Politik.

In diesem Sinne fokussiert Keshavarz auf designed materials und darauf, wie sie
eine bestimmte Art des Verstehens und auch des inhabiting der Welt artikulieren

25 Vgl. Keshavarz, Design-Politics. An Inquiry into Passports, Camps and Borders.; Keshavarz, The De
sign Politics of the Passport.

26 Keshavarz, Design-Politics An Inquiry into Passports, Camps and Borders., 13.
27 Ebd., 15.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 165 

können. Um dies konkret analysieren zu können, verortet er seine Fragen der De
sign-Politik an jenem Ort, an dem sich die Menschen nach dem Grenzübertritt be
finden. Er nennt diesen Zustand undocumentedness und definiert ihn als 

»[T]he situation of moving across borders without papers or without the ›right‹ 
papers, as well as residing in a territory without state authorisation, as conditions 
that are shaped and produced by the ways design and politics co-articulate the 
world and its possibilities of access and inhabitation.«28 

Keshavarz argumentiert, dass dieser Zustand von bestimmten Handlungen und 
Praktiken gestaltet wird, die durch das Design und Designen produziert, etabliert 
und normalisiert werden. Er verweist dafür auf drei Materialien der Migration, die 
eine wichtige Rolle spielen, um den Zustand der undocumentedness zu produzieren 
und normalisieren: Reisepässe, Camps und Grenzen, die designt und immer wie
der (re-)designt werden, artikulieren, so Keshavarz, die Politik der Bewegung auf 
eine Art und Weise, auf die bestimmte Körper, nämlich die grenzüberschreitenden 
Körper, reguliert, kontrolliert und illegalisiert wurden und immer wieder werden. 

»Undocumentedness [. . . ] is understood as a series of social, economic and politi
cal conditions, shaped spatially and temporally within and beyond the geopoliti
cal boundaries of the state by unequal forces and unequal distributions of wealth, 
legal protection and freedom of movement. Furthermore, from the perspective of 
the political positions that undocumented migrants occupy, undocumentedness 
is understood as those moments and places in which bodies that are not supposed 
to be seen or active are actively on the move or present, thus challenging the legal
ized frameworks of the nation-state and its borders. These moments and places 
could be before, during or after crossing a legalized geographical, political and 
economic border.«29 

Für diese Arbeit ist vor allem wichtig, dass undocumentedness kein einzelner Zustand 
ist, sondern als eine Gruppe von Zuständen und Situationen verstanden wird, un
ter denen Prekarität und Illegalität für eine bestimmte Gruppe von Menschen (oder 
bestimmte Körper) produziert wird. Bei undocumentedness geht es nicht nur um die 
Papiere, die man nicht besitzt, sondern auch um die Orte, an denen man (nicht) sein 
darf, oder das Leben, das man (nicht) haben kann. 

Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit sind ebenfalls Merkmale von undocumentedness. 
Der Zustand wurde produziert und normalisiert, damit eine bestimmte Gruppe von 
Menschen und Körpern unsichtbar werden. Diese Unsichtbarkeit der Körper wird 
durch die Sichtbarkeit anderer Körper verursacht. Undocumentedness beschränkt auf 

28 Ebd., 14. 
29 Ebd., 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

der einen Seite die Bewegung dieser Körper. Auf der anderen Seite aber fordert sie
die Logik des Nationalstaats heraus durch die Kämpfe und Bewegungen der Körper
trotz aller Einschränkungen.

Somit schreibt undocumentedness auf der einen Seite Unsichtbarkeit und Un
sicherheit auf die Körper der grenzüberschreitenden Menschen ein. Sie gestaltet
deren Leben durch Einschränkungen und ungleiche Verteilungen von forces, Wohl
stand, Rechtsschutz und Bewegungsfreiheit. Auf der anderen Seite fordern die
Menschen, die in dieser Situation leben, dieselbe Materialität heraus, die sie durch
undocumentedness unterworfen hat. Undocumentedness als conceptual framework oder
als Begrifflichkeit zu verwenden ist insofern hilfreich, da es ermöglicht, sowohl
die Ungleichheiten, Subjugationen und Beschränkungen, denen die Menschen
ausgesetzt sind, als auch ihre Kämpfe zu erklären. Dieses Framework verhindert
sowohl die Stigmatisierung und Opferdarstellung der Menschen, die unter diesen
Umständen leben, als auch die Romantisierung ihrer Agency.

Keshavarz subsumiert die Begriffe camps und camp-making practices unter dem
Begriff encampments und bringt sie mit the condition of undocumentedness in Verbin
dung. Das Innen und Außen eines Camps wurde so designt, dass die Mobilität be
stimmter Körper immer wieder eingeschränkt wird. Das ist the condition of undocu
mentedness, die durch die Materialien designt wurde. Dieses Design wird zum Teil
durch die Praktiken der encampments möglich.

Keshavarz definiert encampments als »regimes of practices of camp-making« und
auch als »a system of mental and material control over the time and space of [peo
ple’s] lives, a form of management of their moments, stories, narratives, memories,
histories, bodies and activities, which are transformed into fear, distrust, precarity
and vulnerability«30. Somit schaffen die Camps eine Reihe von Praktiken, um das
Handeln und die Möglichkeiten des Handelns zu regulieren und zu kontrollieren.
Das wird in Camps durch das Designen räumlicher und temporaler Artikulationen
der Leben möglich gemacht.31

Auch in Amins Tagesablauf im vorherigen Camp (Kaserne) kann man die design
te räumliche und temporale Artikulation seines Lebens im Camp sehen. Räumlich
gesehen sind Camps so designt, dass die Sichtbarkeit bestimmter Körper verhindert
wird. Sie werden normalerweise außerhalb der Städte gebaut. Sie haben Zäune. In
diesen Räumen werden die Körpergrenzen ebenfalls durch die Praktiken des De
signs rekonstruiert, reguliert und auch kontrolliert. In Camps werden beispielsweise
in einem Zimmer mehrere Personen untergebracht. Das alles ist möglich, weil sich
die Menschen nach Noghte im Zustand der undocumentedness befinden. Sie werden
nach Noghte als undocumented definiert und damit illegalisiert, bis sie einen Aufent
haltstitel bekommen.

30 Ebd., 230.
31 Vgl. ebd., 231.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 167 

Im Kapitel 2 argumentiere ich, dass die Fluchterfahrung als Bruch (rupture) in 
der Kontinuität des Lebens für die Menschen betrachtet werden kann. In diesem 
Sinne sind die Camps ein entscheidender Teil dieser Brüche. In Camps wird die Kon
tinuität des Lebens, die bisher die Lebensereignisse räumlich und temporal mitein
ander verbunden hat, unterbrochen, und durch diesen Bruch wird eine neue Konti
nuität produziert. 

In Amins Narrativ wird deutlich, dass die Camps das Leben der Menschen nicht 
nur räumlich, sondern auch temporal designen. Wie bereits erklärt wurde, bilden 
die Camps eine Separation, eine Dichotomie des Innen und Außen. Wenn man sich 
innerhalb der Zäune befindet bzw. inside ist, ist man automatisch außerhalb von et
was anderem bzw. outside und umgekehrt. In diesem Fall bedeutet in einem Camp zu 
sein, dass man in einem Zustand der undocumentedness ist. Und das bedeutet wie
derum, im Außen zu sein. Diese Separation soll nicht nur räumlich sein, sondern 
auch temporal. Damit wird im inside eine andere Temporalität im Vergleich zu out
side konstruiert. Das kann auch eine Frage des Designs sein. Zeit und Zeitgefühle 
werden in Camps anders empfunden. Zeitverbringen und Warten haben dort eine 
besondere Bedeutung, und diese unterscheidet sich vom Zeitverbringen und War
ten im outside. 

Camps konstruieren, distribuieren und verstärken also das illusionäre Gefühl, 
eine temporäre Situation sei stetig auf dem Weg zur Permanenz. Die Camps werden 
auch so genannt: movaghat (temporär) und Daem (permanent). Man ist für einen ge
wissen Zeitraum, meistens am Anfang, in einem temporären Camp »gelagert« und 
wird dann in ein permanentes Camp geschickt, das auch wieder temporär ist. Das 
Gefühl, das man von einer temporären Situation zu einer permanenten in Bewe
gung ist, bleibt aber da. 

Zeitweiligkeit und die Politik des Erinnerns 

Ein Jahr vor meinem Treffen mit Amin in Berlin saß ich auf einem Stuhl hinter der 
Tür der Ausländerbehörde in Göttingen, die uns, die Ausländer:innen, von den Mit
arbeiter:innen der Behörde trennte. Die Tür lag am Treffpunkt zweier Korridore des 
Neuen Rathauses von Göttingen und war mit einer Scheibe versehen. Wir mussten 
in diesen Korridoren warten, bis unsere Namen aufgerufen wurden. Die Ausländer
behörde Göttingen ist so designt, dass die Ausländer:innen nur bis zu dieser Tür ge
langen, wenn sie keinen Termin haben. Die Tür repräsentiert somit die Ausländer
behörde für die Menschen, die dort warten müssen. Sie zog oftmals die ängstlichen, 
ungewissen, ambivalenten, traurigen, glücklichen, hoffnungsvollen und wartenden 
Blicke der Menschen auf sich, die hinter der Tür standen, an der Wand lehnten oder 
sich hinhockten. Die Blicke der Menschen hinter der Tür glitten über die Scheibe, 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

während sie darauf warteten, dass die Mitarbeiter:innen auf der anderen Seite ih
ren Namen rufen und ihnen die Tür öffnen würden.

Für die Verlängerung meines Aufenthaltstitels während meiner Promotionszeit
kam ich ein zweites Mal zur Ausländerbehörde. Bezüglich der Verlängerung war ich
fast sicher, dass ihr stattgegeben werden würde (ganz sicher kann man nie sein).
Ich musste meinen Aufenthaltstitel jedes Jahr verlängern, obwohl ich Doktorand
mit mindestens drei Jahren Regelstudienzeit war. Das fand ich nicht nur merkwür
dig, sondern auch nervig und ärgerlich. Das Gefühl hatte ich besonders, als ich von
Freund:innen in Berlin gehört hatte, dass sie eine Verlängerung ihres Aufenthalts
titels für zwei oder manchmal sogar mehr Jahre beantragen konnten.

Eine Mitarbeiterin von der anderen Seite der Scheibe kam mit einer Person zur
Tür, um sie hinauszubegleiten. Als die Person zur Tür hinaus war, rief die Mitarbei
terin einen anderen Namen auf. Ich versuchte, vermutlich wie die anderen auch, das
Gefühl der herauskommenden Person von ihrem Gesichtsausdruck abzulesen.

Mein Handy klingelte. Es war Amin. Er wollte mit mir über ein Ereignis spre
chen, das er am vorherigen Abend erlebt hat.

»Ich gehe gleich zur Polizei. Kann ich dich anrufen, wenn ich bei der Polizei bin,
Reza? Ich will, dass sie mit dir sprechen. Mein Deutsch ist nicht gut. Gestern ha
be ich mit meinem Mitbewohner gestritten und er hat mich am Kopf verletzt. Ich
kann einfach nicht mit ihm in einem Zimmer wohnen. Ich habe ihm nichts ange
tan.« Sagte Amin und seine Stimme klang ein wenig angeschlagen.

»Was?! Ist jetzt alles gut?« Fragte ich besorgt.
Eine Woche davor hatte er mich bereits angerufen, ob ich einen Brief für ihn

schreiben könne, den er ans Sozialamt schicken wolle. Der Brief beinhaltete Grün
de, warum er ein Einzelzimmer für sich haben wolle: dass er schwer traumatisiert
und im derzeitigen Camp (Kaserne) psychisch belastet sei. Er meinte, wenn er ein
Einzelzimmer bekäme, wäre sein Leben viel besser. Dafür hatte er eine lange Zeit
gekämpft.

»Gestern war ich sofort bei der Polizei mit jemandem, der für mich übersetzt
hat, und habe alles erzählt. Das Blut auf meinem Gesicht war auch ein guter Punkt,
damit sie mir glauben. Ich wollte ihnen alles aus meiner Sicht erzählen«, sagte er
am Telefon.

»Hast du ihnen gestern Abend nicht erzählt, was passiert ist?«, fragte ich neu
gierig.

»Doch! Aber der Übersetzter war jemand aus dem Heim, den ich nicht richtig
kannte. Ich vertraue ihm nicht. Ich hatte das Gefühl, dass er falsch übersetzt hat«,
sagt er.

»Alles klar! Gib ihnen meine Nummer. Schreib mir bitte per SMS, was du ihnen
erzählen willst«, sagte ich.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 169 

Vor ungefähr einem Jahr wurde Amin als »Patient mit PTBS« diagnostiziert. Er 
erhielt auch eine Bescheinigung, in der er als traumatisiert bezeichnet wird. Seit
dem war er in Behandlung. 

»Herr Bayat«, rief eine Frau in der Ausländerbehörde. Ich sah, dass die Tür für 
mich geöffnet war, und ging mit der Frau auf die andere Seite. Dort war es ruhig. Es 
gab keine gestressten Blicke, die auf die Türscheibe fixiert waren; ein ruhiger Platz 
zum Arbeiten. 

Die Bescheinigung, die Amin von seinem Psychologen einreichte, und auch die 
medizinische Behandlung waren anscheinend nicht ausreichend für das Sozialamt 
und die Ausländerbehörde, um ihn als traumatisiert anzuerkennen. Ein Zimmer für 
sich, in dem er für ein Dam fāreq sein kann, in dem er sitzen und mit seinem Tār 
Musik spielen kann, bekam er nicht, obwohl er ausreichend Beweise dafür lieferte. 

Ich saß auf einem Stuhl in einem Zimmer voller Blumen, in dem die Prakti
kant:innen arbeiteten. Die Dokumente, die ich sorgfältig gesammelt hatte (Pass, 
Passfoto, Formulare, Stipendienzusage, Kontoauszug usw.), gab ich der Frau. 

»Ich habe mein Stipendium für vier Jahre. Meine Frage wäre, ob ich jetzt eine 
zweijährige Verlängerung beantragen kann«, fragte ich die Frau sehr vorsichtig. 

»Ihre Stipendienzusage und Versicherung sind für ein Jahr gültig. Von daher 
können wir Ihren Aufenthaltstitel nicht für mehr als ein Jahr verlängern«, antwor
tete sie mit einem netten Lächeln. 

Es gab eine Phase, in der Amin seine Duldung jede Woche verlängern musste. 
Bei der Verlängerung fragte er die Mitarbeiter:innen jedes Mal: »Warum eine Wo
che und nicht zwei Wochen? Warum muss ich jede Woche hierherfahren, nur um die 
Duldung für eine Woche verlängern zu lassen? Das verstehe ich nicht. Das ist doch 
mehr Arbeit, auch für sie.« Aber die Antwort war nur: »Bis nächste Woche.« Außer
dem musste er bis zur Ausländerbehörde eine gewisse Strecke fahren. Als ich ihn 
fragte, ob die Fahrtkosten erstattet würde oder nicht, bekam ich ein lautes Lachen 
als Antwort. Das Lachen hatte nur eine Bedeutung: »Natürlich nicht.« 

Daran, was Amin lange Zeit erlebt hatte, erinnerte ich mich, als ich in diesem 
Büro voller Blumen saß. »Ein Jahr ist eine Menge Zeit im Vergleich zu einer Woche«, 
dachte ich. Trotzdem habe ich mich etwas getraut und gesagt: »Ich kann aber von 
meinem Stipendium einen Nachweis nachreichen, wenn das das Problem ist.« 

»Ich denke, das geht nicht. Sie bekommen Ihren Aufenthaltstitel erst mal nur 
für ein Jahr«, sagte die Mitarbeiterin mit ernster Miene. 

************ 

Ein Zimmer ist ein Ort, an dem der Aufenthalt stattfindet. Im Kontext von Flucht 
und Migration sind sowohl Zimmer als auch Aufenthalt mit die wichtigsten Ma
terialitäten. Diese Materialitäten der Migration sind zeitlich nicht permanent. Sie 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

sind eine Art von Materialien, deren Existenz mit ihrer Zeitweiligkeit verknüpft ist.
Diese Zeitweiligkeit schließt die Niederlassungserlaubnis aus, die zumindest vom
Namen her (»unbefristete Aufenthaltserlaubnis«) permanent aussieht.

Diese Zeitweiligkeit, die sich in den Materialien darstellt, steht im Gegensatz
zur Stabilität, die am Anfang des Kapitels erwähnt wurde. Da wurde Stabilität als
ein körperlicher Zustand und auch als eine Emotion bezeichnet. Man fühlt sich sta
bil. Das heißt, die Atmosphäre und die Welt, die man inhabits, geben einem das Ge
fühl, dass man keine frühzeitigen Änderungen erwarten muss. Sich stabil zu fühlen,
ist eine Art und Weise von inhabiting the world, die sich Amin gewünscht hat. Dieses
Gefühl wurde in seinem Narrativ stark mit dem Zimmer und auch mit dem Auf
enthaltstitel verbunden; mit zwei Materialitäten der Migration, die sich in Amins
Zustand auf die Zeitweiligkeit beziehen.

Zeitweiligkeit kann auch als ein körperlicher Zustand betrachtet werden. Man
fühlt sich nicht stabil. Das ist die Art und Weise, wie sich dwelling äußert und die auf
ständige Veränderungen im Leben zurückzuführen ist. Die Form von dwelling, in der
man besondere Rechte für eine bestimmte Zeit hat und es unklar ist, ob man diese
Rechte auch nach dieser Zeit noch hat. Diese Art von Zeitweiligkeit ist eine weite
re Eigenschaft der Noghte.32 In diesem Sinne kann man Noghte ebenfalls als einen
Übergangspunkt zur Zeitweiligkeit bezeichnen.

Das Leben von Menschen temporär zu machen, bedeutet, enorme Unsicherheit
in ihr Leben zu bringen. Wie in Kapitel 4 diskutiert, hängt das Leben der Menschen
nach Noghte sehr stark von ihrem rechtlichen Status ab. Wie in Amins Geschichte
deutlich wird, hat sein aufenthaltsrechtlicher Status (Duldung oder jemand, dessen
Aufenthalt in Deutschland toleriert ist) sein Leben bestimmt. Er musste jede Woche
zur Ausländerbehörde gehen, mit den Mitarbeiter:innen sprechen, damit er sie viel
leicht überreden kann, ihm die Duldung für zwei Wochen zu verlängern, anstatt ihm
diese nur eine Woche zu gewähren. Durch diese Praktiken wurde die Zeitweiligkeit
in Amins Körper eingeschrieben. Dieser zeitweilige Zustand »subjected [. . . ] [peo
ple] to years, even decades, of insecurity and uncertainty through constant threats
of deportation and restrictions on work, travel and higher education«33.

Der Begriff permanent temporariness34 wird in der Geografie und den Sozialwis
senschaften benutzt, »to highlight both the temporal stagnation (e. g. legal insecu
rity, lack of mobility and work restrictions), as well as how [. . . ] [people] act and react
to their environment and create everyday tactics of active resistance«35. Ich verwen
de diesen Begriff, um zu zeigen, wie die Materialitäten der Flucht und Migration

32 Vgl. Kapitel 4.
33 Tize, »Living in Permanent Temporariness«, 1.
34 Vgl. Bailey u.a., »(Re)Producing Salvadoran Transnational Geografies«; Tize, »Living in Per

manent Temporariness«.

35 Tize, »Living in Permanent Temporariness«, 2.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


6 Übernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel 171 

designt werden, um bestimmte Körper als temporär zu markieren, und auch wie 
sie durch die Materialitäten der Migration wie Aufenthaltstitel, Camps, und Zimmer 
temporär werden; manche Körper werden eine Woche toleriert und der Aufenthalt 
mancher anderer wird ein Jahr erlaubt. Der Aufenthalt der einen wird toleriert, der 
der anderen erlaubt. Manche dürfen sich ein Zimmer oder eine Wohnung suchen, 
während andere in einem bestimmten Raum untergebracht werden. 

Permanent temporariness bezieht sich jedoch nicht nur auf die Rechtsstellung, die 
das Leben der Menschen temporär macht und als temporär bezeichnet. Der Begriff 
bezieht sich auch auf die Narben und Erinnerungsbrüche, die dieser Zustand auf 
dem menschlichen Körper und im Gedächtnis hinterlässt. Hier ist das persische 
Wort fāreq von Bedeutung. Was wollte Amin? Er wollte nur36 ein Zimmer für sich, 
in dem er für einen Dam sitzt und Tār spielt. Das machte er für einen Dam fāreq. 
Fāreq ist eine Art von Nicht-da-Sein. Fāreq sein heißt in diesem Sinne auch verges
sen. In einem Zustand von permanent temporariness gibt es nicht viele Möglichkeiten 
des Vergessens. Alles, nicht nur die Raumzeit, sondern auch die Materialien, wurde 
so designt, dass man nicht vergessen kann, dass es temporär ist. Das hat Pari, eine 
Aktivistin und Übersetzerin aus dem Iran, auch erwähnt: 

»Alles, was man hier machen muss, wie zum Beispiel die Prozesse, durch die du 
in der Ausländerbehörde durchmusst, ist dafür da, dass man nicht mal für eine 
Sekunde vergisst, dass man hier temporär und nicht permanent ist.« 

Worauf sie aufmerksam macht, ist jedoch nicht, dass die Zeitweiligkeit vergessen 
werden muss, sondern dass man auch die Möglichkeit haben muss, sie zu vergessen. 
In diesem Sinne ist vielleicht das »Recht auf Vergessen« oder sogar die »Möglichkeit 
zu vergessen« das, was man in dieser Situation braucht. 

36 Die Betonung auf »nur« kommt von Amin. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008 - am 14.02.2026, 08:11:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

