6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort
oder ein Titel

Alles [...] ist dafiir da, dass man nicht mal
fir eine Sekunde vergisst [...]."

Man brennt etwas ein, damit es im
Gedéchtnis bleibt: nur was nicht aufhort,
wehzutun, bleibt im Gedichtnis.”

Prolog

Bei den Musikauffithrungen und -konzerten ging es fiir uns nicht nur um die Musik
und die Lieder, die wir spielten, sondern auch um einen Raum zum Sprechen, Dis-
kutieren und manchmal auch zum Reflektieren. Nach einer Probesitzung saflen wir
wie immer zusammen und redeten dariiber, wie uns die Musik dabei helfen kann,
fiir eine kurze Zeit alle Probleme im Leben zu vergessen. In diesen Diskussionen war
Vergessen ein zentraler Punkt, den es zu erreichen galt, wenn man es fiir kurze Zeit
bequem haben will. Fiir mich war es sehr interessant, wie wir in solchen Gesprichen
die Musikpraxis mit comfort und comfort mit Vergessen verkniipft haben.

Die literarischen persischen Worter Dam und fareq wurden in unserer Diskussi-
on oft benutzt. Dam hatviele Bedeutungen, von denen uns zwei wichtig waren. Dam
ist ein Substantiv und bedeutet zum einen »Einatmenc, zum anderen »Augenblick«.
In Farsi, sowohl in der Umgangssprache als auch in der Literatur, wird das Gefiihl
der Bequemlichkeit oft mit der Handlung des Atmens in Verbindung gebracht. Yek
nafas-e rahat heifdt wortlich »ein bequemes Atmenc. Es beschreibt die Moglichkeit,
bequem einatmen zu kénnen. Auch in der Literatur wird rahat budan (Bequemlich-
keit) mit Atmen verglichen. Somit bildet Dam die Schnittstelle zwischen all diesen
Wortern. Fiir einen Dam sitzen und Musik spielen macht nicht nur rahat, sondern
auch fareq.

1 Das sagte Pari, eine Aktivistin aus dem Iran, die lange Zeit ehrenamtlich als Ubersetzerin fiir
Gefliichtete arbeitete.
2 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 35.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Fareq bedeutet »befreit, geruhsam, unbesorgt und ruhevoll«. Fareq zu sein be-
deutet befreit sein — meistens von den Problemen, mit denen man aktuell konfron-
tiert ist. So gesehen wird man durch das Vergessen von den Problemen fiir eine kur-
ze Zeit (Dam) befreit sein.

Unsere Diskussion, die mit Musik und Sich-bequem-Fiihlen begonnen hatte,
endete, wie gewdhnlich, mit Problemen anstatt mit Bequemlichkeit. Es tauchten
Fragen auf wie »Wo kann man bequem sitzen und fiir einen Dam alles vergessen?«
oder »Wie kann man sich bequem fithlen, wenn man keinen angemessenen Aufent-
haltsort hat?« In diesen Momenten lernte ich, wie wichtig und zentral der Aufent-
haltsortin den Narrativen der Menschen nach der Migration ist. Mir war zuvor nicht
bewusst, wie bedeutsam das Narrativ des Wohnens fiir meine eigene Geschichte
war und ist. Wie in Kapitel 4 zu sehen, ist es kein Zufall, dass Menschen mit Flucht-
erfahrung mit dem Erzihlen ihrer Grenzerfahrung beginnen, wenn sie nach ihrer
Flucht gefragt werden. Ebenso wenig ist es Zufall, dass ihre Narrative vom Leben in
Deutschland um die Unterkiinfte herum gebildet werden.

Im Kontext von Flucht ist das Zimmer nicht nur ein Ort, an dem man iiber-
nachtet und in dem wohnt, sondern eine bedeutende »Materialitit der Migration«.
Zimmer und Unterkiinfte sind in den Narrativen der Fluchterfahrung so zentral,
dass sich die Teilnehmenden mehrmals auf sie beziehen: »Damals war ich in diesem
Camp in Berling, »In der Zeit wohnte ich im Zimmer mit dem iranischen Mitbewoh-
ner« und dhnliche Sitze sind hiufig Teil ihrer Erzahlungen. Unterkunft ist in ihren
Narrativen ein Element, auf das sie immer wieder zuriickkommen, um ein zeitli-
ches Kontinuum aufzubauen. Anders gesagt: Das Zimmer bildet in diesem Sinne
eine Kontinuitit der Narrative.

Das Zimmer ist der Raum der desires, Witnsche und Hoffnungen, aber auch der
Angste und Konflikte. Das Zimmer ist die Darstellung der Stabilitit und Nichtstabi-
litit des Lebens, der Ort, an dem man sich ein Zuhause erschafft, an dem man saken
wird und inhabits the world. Die persischen Worter saken Sodan und sokna gozidan (to
dwell, residieren, wohnen), die vom arabischen Wort sokun (Stillstand, Bewegungs-
losigkeit, Ruhe) stammen, setzen Unterkiinfte als die Riume des Wohnens mit dem
Gefiihl der Stabilitit gleich. Somit bringen sie Stabilitit mit dem Gefiihl von comfort
in Verbindung.

Aufder einen Seite symbolisiert das Zimmer im Kontext der Flucht und Migrati-
on die Konfrontation mit dem eigenen rechtlichen Status. Es symbolisiert die fithl-
barste und fassbarste Begegnung des Korpers des oder der Gefliichteten mit dem
eigenen aufenthaltsrechtlichen Status in Deutschland. In welcher Unterkunft man
iibernachtet,® weist auf diesen Status hin. Somit kann ein Wohnort oder Ubernach-
tungsort den Korper beschriften, regulieren und auch kontrollieren. Die Aufent-
haltsorte (hier: die Fliichtlingsheime) werden von ihren Bewohner:innen bezeich-

3 Die Beteiligten dieser Forschung unterschieden mehrmals »libernachten« und »wohnen«.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

net. Die den Unterkiinften zugeschriebenen Namen wie »Hotel« oder padegan (ein
persisches Wort fiir Kaserne) sind somit deskriptiv. Sie zeugen vor allem von der Art
und Weise des Residierens und Wohnens, von der Geschichte der Unterkiinfte sowie
den Praktiken der Akteur:innen. Diese Namen konnen die Tiir zu der korperlichen
Perspektive am Aufenthalt 6ffnen.

Auf der anderen Seite verkdrpern Zimmer und Aufenthalt in diesem Sinne die
Verhiltnisse der Gefliichteten mit Institutionen wie Citizenship und auch mit den
biirokratischen Behorden in Deutschland. Diese Verbindung von Zimmer und Auf-
enthalt mit Status und Citizenship lisst sich nicht nur linguistisch mit dem Wort
»Aufenthaltstitel« bezeichnen, sondern wird auch durch die Materialitit des Auf-
enthaltstitels als eine »Karte« sichtbar.

Das »Zumindest-bewohnbar-Sein«

Im Mirz 2019 fuhrich nach Berlin, um Amin zu treffen und mit ihm unter vier Augen
iiber seine Fluchterfahrung zu sprechen. Amin wohnte in der Zeit in einem Fliicht-
lingsheim in Teltow in der Nihe von Berlin. Bevor ich mich mit ihm traf, hatte ich
von ihm viel iiber seine neue Unterkunft gehort. Er meinte, dass er endlich eine ak-
zeptable und bewohnbare Unterkunft bekommen habe, nachdem er sehr viel dafir
gekampft habe. Die Unterkunft wurde von denjenigen, die dort wohnten, »Hotel«
genannt. Ich kann mich gut an das erste Mal erinnern, als Amin seine Unterkunft
Hotel nannte. Das war im Dezember 2018:

»[I]ch wohne nicht mehr in dieser Hoélle, wo ich gewohnt habe. Hier ist es viel
besser; zumindest habe ich ein bisschen Ruhex, sagte er mit itberzeugter Miene.

»Toll! Kannst du da mit deinem Instrument Musik spielen?«, fragte ich interes-
siert, da es ihm in seiner fritheren Unterkunft nicht méglich war, im Zimmer Musik
zu spielen.

»Natiirlich! Du musst unbedingt unser Hotel sehen, antwortete er.

»Wohnst du jetzt in einem Hotel?«, fragte ich tiberrascht.

»Nein, das ist kein richtiges Hotel, aber ein besonderes Hotel. [...] Dumusst es
unbedingt seheng, antwortete er laut lachend.

Als ich bei ihm im Hotel war, war ich nicht iiberrascht, dass die Unterkunft auch
nicht die kleinste Ahnlichkeit mit einem Hotel hatte. Mit grofRem Interesse zeigte
er mir die Unterkunft. Es war ein grof3es weif’-hellblaues Gebiude mit vier Etagen.
Jede Etage hatte einen langen Korridor, der dich zu den Zimmertiiren fithrte, die
in einer Reihe nebeneinanderstanden. Jeder Korridor war durch zwei Treppenhiu-
ser geteilt, die die Etagen miteinander verbanden. Das Gebdude erinnerte mich vor
allem an die Studierendenwohnheime, in denen ich wihrend meines Studiums in
Teheran gewohnt hatte. Das Hotel und unser Studierendenwohnheim in Teheran
hatten sogar denselben Geruch.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»Warum habt ihr das Hotel genannt?«, fragte ich neugierig.

»Weil es ein Hotel ist«, sagte er lachend. Er erzdhlte mir, er hatte gehort, dass das
Gebaude vorher ein Hotel gewesen sei und jetzt wegen der hohen Anzahl an Gefliich-
teten als Ubergangsunterkunft benutzt wiirde. Aber der eigentliche Grund, warum
er das Gebiude Hotel nennt, war:

»Hier ist es zumindest bewohnbar.«

Das »Zumindest-bewohnbar-Sein« spricht vor allem von seinen vorherigen Er-
fahrungen mit Unterkiinften in Deutschland und bezieht sich auch auf das, was er
auf dem Weg nach Deutschland bzw. was er nach Noghte* erlebte. Im Moment hat
er »Zumindest-bewohnbar-Sein« so definiert: wo er einfach sitzen und mit wenige-
ren Sorgen (aber keinesfalls sorglos) Tar spielen kann, wenn auch nur fir eine kurze
Zeit.

Dieses Sitzen fiir einen Dam® und Tar zu spielen hinterlief§ einen Eindruck auf
ihn. Es machte ihn fareq. Das Wort fareq bezieht sich auf eine Situation, in der man
fiir eine bestimmte (meistens kurze) Zeit alles, was einen nachdenklich macht und
was man als Schwierigkeiten des Lebens wahrnimmt, vergisst. Fareq weist auf ein
anderes »Abgetrennt-sein« hin als kande Sodan (abgetrennt), das Ali in Kapitel 4 fir
die Beschreibung von Noghte verwendete. Im Gegensatz zu kande Sodan bedeutet fi-
req eher ein Befreitsein von den Problemen fiir einen Dam. Fiir Amin bedeutet dieses
fareq-Sein nicht nur einen Dam, sondern mehrere, und das bedeutet fiir ihn nicht nur
zu sitzen und Tar zu spielen, sondern auch dieses Gefithl zu haben, das ihm nicht
mehr so bekannt ist, seitdem er sich auf den Weg der Flucht gemacht hat: Stabilitit.
Diese Dam sind fiir ihn vor allem die Momente, in denen er sich mit der von ihm
gewiinschten Stabilitit verbindet und ihm, wie man es in Farsi ausdriickt, sich die
kleinste bazr-e omid® offenbart.

Stabilitit wird in diesem Sinne nicht als nicht veranderbar verstanden. Sie po-
sitioniert sich in dieser Arbeit als eine Situation, in der man sich oder sein:ihr Leben
nicht als prekir bezeichnet.” Aufierdem bezieht sich das Wort »Stabilitit« auf einen
Zustand, der mit dem Gefiihl von comfort in Verbindung gesetzt werden kann.

Mit comfort ist nicht nur ein kurzlebiges oder momentanes Gefithl der Bequem-
lichkeit gemeint, sondern eher ein bleibendes: Je bleibender das Gefiihl ist, desto
weniger wird es bemerkt. Sara Ahmed hilt comfort fiir ein Gefiihl, das nicht bemerk-
bar ist. Sie verwendet den Begriff nonfeeling dafir und meint damit Gefiihle, die erst
in ihrer Abwesenheit bemerkbar werden:®

4 Siehe Kapitel 4.

5 Ein literarisches Wort in Farsi fiir »einen kleinen Augenblick«.

6 bazr-e omid bedeutet wortwortlich »Samen der Hoffnung« und bezieht sich auf die Situatio-
nen, in denen in einem kleine Spuren von Hoffnung aufkeimen.

7 Vgl. Kapitel 7.

8 Vgl. Ahmed, The Promise of Happiness; Ahmed, Cultural Politics of Emotion.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

»You don’t tend to notice comfort until you lose it, until you become uncom-
fortable. To become comfortable, which means becoming not uncomfortable,
you might notice the feeling of comfort, though such comfort might over time
become less noticeable. But perhaps what is in view or not in view is not simply
a matter of good or bad feeling. You can have background discomfort too, which
comes to your attention only after you get to a certain point [...].<

In diesem Sinne ist das Gefiihl (oder auch nonfeeling) comfort, das mit Stabilitit in
Verbindung gebracht werden kann, dauerhaft und wird mit der Zeit immer wieder
unbemerkbar.

Das Gefiihl von comfort wird, so Ahmed, meistens mit einem Objekt in Verbin-
dung gesetzt, welches fiir die Person das comfort-Gefithl produziert. Das comfort-Ge-
fithl klebt sich auf das Objekt. Dieses Objekt reprisentiert comfort fiir die Person.
Man sagt »das ist bequem« oder »da fithle ich mich bequemc. In diesem Sinne kann
man sagen, dass man »the affect into an object (it’s comfortable)«'® iibertrigt. Die-
se Ubertragung bringt nach Ahmed den Kérper des Objekts mit dem menschlichen
Korper in Verbindung:

»Comfort is about the fit between body and object: my comfortable chair may
be awkward for you, with your differently shaped body. Comfort is about an en-
counter between more than one body, which is the promise of a>sinking«feeling.
Itis, after all, pain or discomfort that return one’s attention to the surfaces of the
body as body. To be comfortable is to be so at ease with one’s environment that it
is hard to distinguish where one’s body ends and the world begins. One fits, and
by fitting, the surfaces of bodies disappear from view.«"

Wie in diesem Zitat deutlich wird, steht comfort mit der Kérpergrenze und dem
Raum in Verbindung. Bei comfort geht es eigentlich um die Begegnung zwischen
zwei oder mehreren Kérpern; es ist eine Art der Begegnung, in der die Grenzen ver-
schiedener Korper sich tiberlagern. Eine bequeme Situation wird als ein Zustand
bezeichnet, in dem die Koérperoberflichen in- und tibereinanderliegen. Comfort
bezieht sich auf den Raum, in dem die Korpergrenzen sich erweitern:

»In feelings of comfort, bodies extend into spaces, and spaces extend into bodies.
The sinking feeling involves a seamless space, or a space where you can't see the
>stitches< between bodies.«'>

9 Ahmed, The Promise of Happiness, 174f.
10 Ahmed, Cultural Politics of Emotion, 148.
1 Ebd.

12 Ebd.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

157


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Comfort ist der Grund, der das Zuhause eines Raums bildet und ihm eine Bedeutung
gibt. Man fithlt sich wohl zu Hause. Der Korper signalisiert das Gefithl von comfort,
wenn dieser sich in einem Raum befindet, der als »Zuhause« bezeichnet wird. Die
Korpergrenze und die Grenze des Zuhauses iiberlappen sich, sodass Ahmed zufolge
die Oberfliche der Korper unsichtbar werden. Das ist der Moment, an dem man sich
in einem Raum geborgen fiihlt.

Wie man von diesem comfort berichtet und mit welchen Wortern man ihn in das
eigene Narrativ bringt, ist entscheidend. Fiir Amin beispielsweise widerspiegelt sich
comfort in einer Situation, in der er sitzen kann und fiir einen Dam Tar spielen kann.
Um musizieren zu kdnnen, muss man fareq sein.

Die Probleme, denen man im Prozess der Flucht begegnet, sind vielseitig und
komplex. Ein Teil davon sind jene, die man nach Noghte erlebt hat und sich immer
wieder in Erinnerung ruft. Ein anderer Teil sind jene, mit denen man in Deutsch-
land konfrontiert wird. Aber ein drittes Problem sind die Gedanken und das gelebte
Leben, das man aus Iran mitbringt. Dazu gehdren auch familidre Probleme. An den
meisten Problemen der Familie, die noch Tausende Kilometer weit weg im Iran ist,
nimmt man noch teil. Von allen Problemen fareq zu sein ist nicht méglich, aber, wie
Amin und Ahmad es erwihnten, hilft Musik, zumindest von einem Teil davon fareq
zu werden.

Das »Zumindest-bewohnbar-Sein«, das mehrmals in Amins Narrativ vorge-
kommen ist, spricht von einem Grad von comfort, den er braucht, um mithilfe der
Musik einen hoheren Grad von comfort in seinem Leben zu erreichen. In seinem
Narrativ verbindet er Musik, sein Zimmer und das Leben. Die Objekte von comfort
fir ihn sind erstens sein Musikinstrument, das er spielt, um noch mehr fareq zu
werden, und ein Zimmer, das er fiir sich hat. Jedes dieser Objekte hat einen eigenen
Korper und eine eigene Korpergrenze. Das Erste, was ich gelernt habe, als ich
angefangen habe, Musik zu machen, war, dass man mit dem Musikinstrument
rahat sein soll. Das bedeutet, dass man es sich mit dem Musikinstrument bequem
machen soll. Ich erinnere mich ganz genau, dass mein Musiklehrer mir 6fter gesagt
hat, dass ich nicht fiir lange Zeit Musik spielen kann, wenn ich mich mit meinem
Se-tar nicht rahat machen kann. Rahat ist das Wort fiir comfort. Mit dem eigenen
Musikinstrument rahat sein bedeutet, dass man es so in die Arme nimmt, dass man
die Kdrpergrenzen von Instrument und eigenem Korper nicht unterscheiden kann.

»bayad ba sazet yeki besi«, sagte meine Musiklehrer, als er versuchte, mein In-
strument in die richtige Position zu bringen. Yek ist das persische Zahlwort fiir eins,
und yeki budan bedeutet eins sein: »Du musst mit deinem Instrument eins sein.«

Das gleiche gilt fiir das Zimmer. Es reprisentiert einen Raum, der von einem
Zimmer umschlossen wird. Wenn man in einem Zimmer ist, beinhaltet das Zim-
mer (oder der Raum, den das Zimmer umschlief3t) einen Korper; wie das Musik-
instrument (hier Tar oder Se-tar), das vom Kérper des Spielenden beinhaltet wird.
Die Verbindung zwischen Zimmer und Musikinstrument (Tar), die Amin in seinem

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

Narrativ aufmacht, zeigt vor allem seinen comfort und wie er in seinem Leben mit
dem comfort-Objekt yeki werden kann.

Wir waren dann bei Amin im »Hotel« in seinem 12-Quadratmeter-Zimmer, das
er mit seinem iranischen Mitbewohner teilte. Er erzihlte mir, dass sein Mitbewoh-
ner normalerweise nicht da ist, woriiber er sehr gliicklich war, da die beiden sich
anscheinend nicht gut verstanden. Im Zimmer habe ich sein Tar enthiillt auf sei-
nem Bett gesehen.

»Ich habe mein Instrument immer bereit«, sagte er lichelnd.

Er sagte mir, dass ich auf seinem Bett sitzen kann, wihrend er in die gemeinsa-
me Kiiche ging, um Tee zu kochen.

»Ich habe darum gekidmpft, dass sie mir ein Einzelzimmer geben, damit ich in
Ruhe Musik itben kann, aber sie haben mir das hier gegeben. Das ist immer noch
nicht gut, aber besser als nichts«, sagte er, als er mit dem heiRen Tee zuriick war.

»Du kannst aber hier in Ruhe Musik iiben, oder?«, fragte ich.

»Nichtrichtig. Er [sein Mitbewohner] versteht mich nicht gut. Er weifd gar nicht,
was Musik ist«, sagte er und lachte. »Ich brauche ein Zimmer fiir mich selbst, fiigte
er hinzu.

Ein wichtiger Punkt in Amins Narrativ ist, dass er von Anfang an fiir ein eige-
nes Zimmer gekimpft hat. Dieser Punkt zeugt von dem Zugehdrigkeitsgefiihl, das
man in Bezug auf einen Raum fiihlt; die Zugehorigkeit einer Person zum Raum und
die Zugehorigkeit des Raumes zur Person. Das zeigt sich in seiner Abneigung, ei-
nen Raum mit einer anderen Person zu teilen, deren Anwesenheit nicht erwiinscht
ist, oder deren Anwesenheit das Uberlappen der Kérpergrenzen und somit comfort
verhindert.

Dieser Versuch von Amin, ein Zimmer fiir sich allein zu bekommen, in dem er
fiir einen Dam Musik spielen kann, entspricht der Vorstellung, die er von einer en-
vironment hat, in der er sich wohlfiihlt. Das ist ein Versuch »both to build the envi-
ronment and to dwell in the world«. Der Begriff dwelling, wie ihn Tim Ingold® ent-
wickelt, bezeichnet die Beziehung der Organismen zur environment um sie herum
und sieht environment nicht als etwas Gegenebenes, sondern als etwas, das stindig
in Konstruktion ist. Eine dwelling-Perspektive »treats the immersion of the organ-
ism-person in an environment or lifeworld as an inescapable condition of existence.
From this perspective, the world continually comes into being around the inhabi-
tant, and its manifold constituents take on significance through their incorporation
into a regular pattern of life activity«*.

Der Begriff dwelling bezieht sich nicht nur auf die Unterschiede zwischen house
als »the physical structure, the building in itself« und home als »the setting within

13 Vgl. Ingold, The Perception of the Environment.
14  Ebd., 153.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

which people dwell«”, sondern auch auf die Arte und Weise, wie Menschen inhabit
the world. Das Zuhause zu verlassen ist auch im Kontext der Flucht und Migration
eine Art von inhabiting the world. Beim dwelling geht es nicht nur darum, ein Haus
zu bauen und darin zu wohnen, sondern darum, das Zuhause auch zu verlassen,
um ein neues Leben anzufangen. Unter dwelling verstehe ich auch den Prozess des
Lebens in der Welt als etwas in action; den Versuch, das Leben zu dndern; mit vielen
Schwierigkeiten, sein Zuhause verlassen, sich auf eine lange und gefihrliche Reise
zu begeben und versuchen, ein anderes Zuhause zu finden.

To dwell und to inhabit the world meinen nicht immer den Besitz eines Ortes oder
Wohnortes, den man home nennt, sondern auch die Vorstellung von home, dort, wo
man sich wohl fithlt. Amins Vorstellung von einem Zimmer fiir sich allein, in dem er
Musik spielen kann, zu dem er sich zugehorig fithlt und in dem er sich wohl fiihlt,
bezeichnet seine Art und Weise von dwelling.

In diesem Sinne ist dwelling eine stetige Interaktion der Person mit der Welt; ein
onging process of uprooting and regrounding'®; oder was Beate Binder als Beheimatung
bezeichnet:

»Der Perspektivwechsel von Heimat zu Beheimatung fufdt dabei grundsatzlich auf
einem Verstandnis von Heimat als Prozess und Aushandlung. Zugleich scheint es
mir sinnvoll, den Blick von einer an einen Ort gebundenen Heimat aufzugeben
und den Bewegungen von Subjekten zu folgen, um die vielfiltigen Dimensionen
von Bezogenheit zu bestimmen. Kurz, ich schlage vor, die an einen Ort gebundene
Vorstellung von sozialer wie symbolischer Heimat zu verlassen zugunsten eines
prozessualen und plurilokalen Heimatverstandnises.«'’

Home making und dwelling als einen fortlaufenden Prozess zu verstehen, fordert Di-
chotomien wie being fixed/mobility und stasis/transformation heraus und er6ffnet uns
die Moglichkeit zu sehen, dass »[bJeing grounded is not necessarily about being fi-
xed; being mobile is not necessarily about being detached«*®.

In diesem Sinne darf der Begriff dwelling nicht mit being fixed vewechselt werden.
To inhabit the world kann auch in Bezug auf Mobilitit definiert werden: eine Person,
die ihr Zuhause in ihrer Heimat verlassen hat und in einem neuen Raum ein Zuhause
sucht, eine Person, die in einem neuen Land alle paar Monate ihren Lebensmittel-
punkt wechseln muss, eine Person, der ihr stets als temporir bezeichneter Aufent-
halt erlaubt werden muss (manchmal alle zwei Wochen), und zwar mit einem Pa-
pier namens Aufenthaltserlaubnis. Auch diese Person inhabits the world durch ihre

15 Ebd.,185.

16 Vgl. Ahmed u.a., Uprootings/Regroundings.

17 Binder, »Beheimatung statt Heimat: Translokale Perspektiven auf Riume der Zugehorig-
keit«, 203.

18 Ahmed u.a., Uprootings/Regroundings, 1.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

Kiampfe um ein besseres Leben, genauso wie Amin und seine Kimpfe fiirs Bleiben
und Leben; seine Kimpfe um das Zimmer und Deutschkurs. Amin inhabits the world
durch sein zeitweiliges Leben.

Der persische Ausdruck hane be dus ist ein Adjektiv, bedeutet wortwortlich »Zu-
hause auf den Schultern« und bezieht sich auf eine Person, die keinen fixen Ort als
Zuhause bezeichnen kann. Das heifst aber nicht, dass sie kein Zuhause hat. Ihr Zu-
hause liegt bei ihr auf den Schultern, womit sie inhabits the world. In diesem Sinn ist
auch hane be dus-Sein eine Art von dwelling. Mehrere Teilnehmende dieser Untersu-
chung haben sich als hane be dus bezeichnet. Hane be dus zu sein bezieht sich nicht
nur auf not being fixed in Bezug auf Ortlichkeit, sondern auch auf not being fixed in
der Zeit. Hane be dus zu sein bedeutet somit, nicht stabil, sondern temporir zu sein.

Ich saf} auf Amins Bett, nahm sein Tar und fing damit zu spielen an, als wir
weitersprachen. Sein Mitbewohner war selten im Hotel und damit war Amin sehr
gliicklich. Seine Augen glinzten jedes Mal vor Freude, wenn er davon sprach. Die-
se Freude versteckte er nicht. Er bezeichnete die Abwesenheit seines Mitbewohners
als ein achievement, das er verdient. Es lisst sich auch durchaus als achievement ver-
stehen, wenn man es mit Amins Situation der ersten zwei Jahren nach dem Beginn
seiner Fluchterfahrung im Dezember 2015 vergleicht. Er erlebte viel auf dem Weg
und wurde in den ersten Monaten in zwei kamp-e mowaqqat (temporare Camps) un-
tergebracht. Danach wohnte er fiir iiber ein Jahr in einem kamp-e da’em (permanen-
tes Camp) in Brandenburg. Temporire und permanente Camps sind eigentlich alle
temporir. Anders gesagt: Temporir oder permanent zu sein ist keine Eigenschafft
des Ortes, sondern der juristischen und rechtlichen Definition der Person. Ob die
Person in einem kamp-e mowaqqat oder einem kamp-e da’em wohnt oder in einer Woh-
nung: Sie ist dort temporir, so lange auf ihrem Aufenthaltstitel ein Giiltigkeitsda-
tum zu finden ist.

Wihrend diesen ersten zwei Jahren lebte Amin unter schwierigen und prekiren
Umstinden. Die Prekaritit seines Lebens zu dieser Zeit wurde durch die alltigliche
Begegnung mit Problemen wie dem Zimmer, dem Internet usw. im Heim verstirke.
Sein Leben in diesem Heim war einerseits mit Warten und Langeweile verkniipft
und anderseits mit der dauerhaften Beschiftigung mit den »Kleinigkeiten«, wie er
es ausdriickte. Er beschrieb einen Tag in seinem Leben wie folgt:

»Ich stand normalerweise um 10 Uhr auf. Im Camp gab es einen Deutschkurs,
denichjeden Tag eine Stunde besuchte. Der Kurs war eigentlich kein richtiger Kurs.
Ich habe ihn besucht, nur, weil ich vormittags nichts zu tun hatte. Nach dem Mit-
tagessen zog mich um und ging in ein Dorf in der Nihe, wo ich mein Handy mit
dem Internet verbinden konnte. Das Camp hatte kein Internet. Natiirlich! Es war
eigentlich eine Kaserne. [...] Bis zum Abend blieb ich da in dem Dorf und surfte im
Internet und kam am Abend ins Heim zuriick.«

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

161


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

»Da war eine Kaserne und hier, das ist ein Hotel, ja’«, fragte ich sarkastisch,
wihrend ich in Amins Zimmer auf dem Bett safd und die Gewiirze, die ordentlich
auf dem Kiihlschrank standen, anschaute.

»Ja natiirlich. Im Vergleich dazu ist das hier wirklich ein Hotel. Du weif3t schon,
dass es sinnlos ist, in einer Kaserne vom Internet zu reden. Ich habe meine Situation
in diesem Jahr habs-e ehtiyari (freiwillige Haft) genanntc, sagte er nachdenklich.

In Amins Narrativ wird deutlich, dass das erste Camp™ mit einer Kaserne*® und
dasletzte Camp mit einem Hotel verglichen wird. Beide sind »Fliichtlingsunterkiinf-
te«. Diese Unterkiinfte hatten aber eine frithere Funktion; einer wurde als Hotel und
der andere als Kaserne genutzt. In seinem Narrativ versuchte Amin, die vorherige
Funktion des Raumes mit der aktuellen Situation, unter der die Menschen in die-
sen Riumen leben, zu verbinden. So schien ihm selbstverstindlich, dass in einer
Kaserne kein Internet zu Verfiigung gestellt wird, das sich mit dem Handy verbin-
den ldsst. Dort ist man eingesperrt, obwohl man das Camp verlassen darf. Man ist
dort in habs-e eptiyari. Man ist in Haft, hat aber gleichzeitig ehtiyar (einen freien Wil-
len). Dieser eptiyar macht moglich, dass man die Ziune des Camps iiberschreiten
kann. Man kann herausgehen, muss aber wieder zuriick, da man keinen anderen
Platz zum Ubernachten hat.

Der Tagesablauf von Amin im Camp und sein Narrativ davon zeigen viele Ge-
meinsamkeiten von einem Fliichtlingsheim mit einem Gefingnis. Beide sind rium-
lich begrenzt und in den meisten Fillen umziunt. Beide konnen in der Regel als
riaumliche Trennung von inside und outside verstanden werden; als ein Zaun, der ei-
ne Gruppe Menschen von einer anderen trennt. Diese Trennung ist einerseits eine
kategorische, aber auch eine Beschrinkung, die die »untergebrachten« Menschen
von den Rechten, die die anderen haben, abschneidet. Sowohl »Camp« als auch Ge-
fingnis sind spatial productions.”

Simon Turner bezeichnet Camps einerseits als space of confinement and stuckness
oder als einen Raum, in dem die Mobilitit gestoppt wird. Auf der anderen Seite ver-
steht er die Camps ebenfalls als einen Raum der Mobilitit der Menschen und Dinge:

19 Alle an dieser Studie Beteiligten haben jede Form von »Flichtlingsunterkunft« als »Camp«
bezeichnet. Ich habe den Begriff von ihnen itbernommen.

20 Imlran ist Militirdienst fir die iranischen Blirger:innen obligatorisch, die in ihrem Ausweis
als Mann bezeichnet wurden. Sie werden in der Zeit des Dienstes »Soldat« genannt. Der
Dienst dauert normalerweise zwei Jahre und man muss ihn ab 18 Jahren leisten. Es gibt je-
doch unterschiedlichen Ausnahmen, die entweder die Zeit reduzieren oder die Person vom
Dienst befreien. In dieser Zeit werden die »Soldaten« normalerweise in den Kasernen in ei-
ner sogenannten »militarischen Situation« gehalten. Diese zwei Jahre werden normalerwei-
se unterjungen Menschen als die »verschwendete und verlorene Zeit«bezeichnet, in der man
umsonst viele Schwierigkeiten und militirische Beschrankungen aushalten muss. In diesem
Sinne ist der Vergleich von Camp mit Kaserne ist bedeutsam.

21 Vgl. Hailey, Camps, 3.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

»[Tlhe outside flows in and the inside flows out.«** Die Eigenschaft eines Camps,
dass nimlich Menschen dessen Ziune iiberschreiten kénnen, kann also dazu fith-
ren, den Raum als space of confinement herauszufordern. Im obengenannten Zitat von
Amin benutzt er ehtiyari (freiwillig) als ein Attribut von habs (Haft). Fiir ihn war das
nicht mehr als ein Attribut fiir seinen Zustand von stuckness in dem Raum. Das ist
ein Zeichen, dass es fiir ihn beispielsweise mit vielen Schwierigkeiten verbunden
ist, mit seiner Mutter im Iran telefonieren zu kénnen. Sein Zustand ist habs, obwohl
dieser ehtiyari ist, obwohl er rausgehen kann.

An Amins Tagesablaufkann man sehen, dass das Camp nicht nur ein space of confi-
nement, sondern auch temporal beschrinkt ist. Man lisst einen warten. Es gibt »Un-
terricht« und »Kurse«, aber »eigentlich keinen richtigen Kurs«. Man besucht ihn,
»nur weil [...] [man] vormittags nichts zu tun« hat.

Vom Konzept her sind Camps nichts Permanentes. Sie sind temporir:

»Refugee camps [...] are never meant to remain where they are indeterminably.
In practice, however, camps may become quasi-permanent [...] and more im-
portantly their temporary nature remains undecided in the sense that neither
those in charge of establishing the camps nor those who inhabit them know how
long the camp will remain or for how long the individual refugee will stay in the
camp.«®

Somit sind nicht nur die Camps selbst temporir. Auch die Menschen in ihnen wer-
den in einem tempordren Zustand gehalten. Gefingnisse sind ebenfalls temporir
und so werden auch die Menschen in ihnen (in den meisten Fillen) temporir gehal-
ten. Diese geteilte Temporalitit kann sich aber auch als Unterschied zwischen refu-
gee camps und Gefingnissen entpuppen. Im Camp ist man mit einer unbestimmten
und unbekannten Zeitweiligkeit (femporariness) konfrontiert. Im Gefingnis, so Tur-
ner, weif man zumindest, wann man entlassen wird. In refugee camps ist man hin-
gegen nicht dariiber informiert, wann diese Zeitweiligkeit zu Ende ist. Das einzige
permanente Phinomen in Camps scheint diese Zeitweiligkeit zu sein. Man wird in
einem Zustand gehalten, in dem man permanent tempordr ist.

Amin ist noch immer in diesem Zustand. Er hat in unterschiedlichen Camps ge-
wohnt und wohnt immer noch in einem weiteren. Womit Amin jetzt in seinem Le-
ben konfrontiert ist, ist das, was er in den ersten Tagen in Deutschland erlebt hat:
permanente Zeitweiligheit™.

Diese Permanente Zeitweiligkeit ist eine Folge der legalen und rechtlichen Lage
der Gefliichteten in Deutschland, die ihre Leben durch die Politik des Lebens kon-

22 Jefferson, Turner und Jensen, »Introduction«; Turner, »What is a Refugee Camp?«

23 Turner,»What is a Refugee Camp?«, 142.

24 Vgl. Bailey u.a., »(Re)Producing Salvadoran Transnational Geografies«; Tize, »Living in Per-
manent Temporariness«.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

163


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

trolliert, modifiziert und als wegwerfbar exkludiert und ihre Kérper als nicht gewollt
markiert. Die Zeitweiligkeit ist ein Zustand, unter dem Menschen leben. Sie wird
ebenfalls als ein kérperliches Gefithl wahrgenommen. Aber was den Kérpern das Ge-
fithl der Zeitweiligkeit und Prekaritit gibt, sind nicht nur die aufenthaltsrechtliche
Situation, sondern auch die Camps selbst. Die Camps sind so gebaut, dass sie diese
Zeitweiligkeit reprasentieren. Und das ist nicht nur eine Frage der Politik, sondern
auch des Designs der Camps.

Design-Politics des Lebens

In seinen Arbeiten Design-Politics. An Inquiry into Passports, Camps and Borders und The
Design Politics of the Passport: Materiality, Immobility, and Dissent behauptet der Design-
Forscher Mahmoud Keshavarz, dass the politics of movement nicht nur eine Angele-
genheit und Frage der Politik sind, sondern auch eine Frage des Designs.? In seiner
Analyse der Materialitit von Mobilitit und Migration, zu der Reisepisse, Camps und
Grenzen gehoren, stellt er fest:

»The politics of movement is performed through materialised things and rela-
tions; artefacts that are not only made but are also designed to communicate as
well as excommunicate certain meanings, functions, actions, possibilities and
practices.«*

In seiner Arbeit versucht er

»to understand [the] material and artefactual conditions based on the lived expe-
riences as well as the political struggles of those who are not only deprived of the
right to freedom of movement but are also frequently deprived of the ability to
act in order to claim those rights.«*’

Praktiken spielen in Keshavarz Arbeiten eine zentrale Rolle. Er betrachtet selbst Ma-
terialien wie Camps als Gruppen jener Praktiken, die das Leben und den Kérper re-
gulieren und gestalten. Diese Gruppen der Praktiken sind designt und deswegen
eine Frage der Design-Politik.

In diesem Sinne fokussiert Keshavarz auf designed materials und darauf, wie sie
eine bestimmte Art des Verstehens und auch des inhabiting der Welt artikulieren

25  Vgl. Keshavarz, Design-Politics. An Inquiry into Passports, Camps and Borders.; Keshavarz, The De-
sign Politics of the Passport.

26  Keshavarz, Design-Politics An Inquiry into Passports, Camps and Borders., 13.

27  Ebd,1s.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

konnen. Um dies konkret analysieren zu kénnen, verortet er seine Fragen der De-
sign-Politik an jenem Ort, an dem sich die Menschen nach dem Grenziibertritt be-
finden. Er nennt diesen Zustand undocumentedness und definiert ihn als

»[Tlhe situation of moving across borders without papers or without the >right<
papers, as well as residing in a territory without state authorisation, as conditions
that are shaped and produced by the ways design and politics co-articulate the
world and its possibilities of access and inhabitation.«*®

Keshavarz argumentiert, dass dieser Zustand von bestimmten Handlungen und
Praktiken gestaltet wird, die durch das Design und Designen produziert, etabliert
und normalisiert werden. Er verweist dafiir auf drei Materialien der Migration, die
eine wichtige Rolle spielen, um den Zustand der undocumentedness zu produzieren
und normalisieren: Reisepisse, Camps und Grenzen, die designt und immer wie-
der (re-)designt werden, artikulieren, so Keshavarz, die Politik der Bewegung auf
eine Art und Weise, auf die bestimmte Kérper, nimlich die grenziiberschreitenden
Korper, reguliert, kontrolliert und illegalisiert wurden und immer wieder werden.

»Undocumentedness [...] is understood as a series of social, economic and politi-
cal conditions, shaped spatially and temporally within and beyond the geopoliti-
cal boundaries of the state by unequal forces and unequal distributions of wealth,
legal protection and freedom of movement. Furthermore, from the perspective of
the political positions that undocumented migrants occupy, undocumentedness
is understood as those moments and places in which bodies that are not supposed
to be seen oractive are actively on the move or present, thus challenging the legal-
ized frameworks of the nation-state and its borders. These moments and places
could be before, during or after crossing a legalized geographical, political and
economic border.«*’

Fiir diese Arbeit ist vor allem wichtig, dass undocumentedness kein einzelner Zustand
ist, sondern als eine Gruppe von Zustinden und Situationen verstanden wird, un-
ter denen Prekaritit und Illegalitit fiir eine bestimmte Gruppe von Menschen (oder
bestimmte Korper) produziert wird. Bei undocumentedness geht es nicht nur um die
Papiere, die man nicht besitzt, sondern auch um die Orte, an denen man (nicht) sein
darf, oder das Leben, das man (nicht) haben kann.

Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit sind ebenfalls Merkmale von undocumentedness.
Der Zustand wurde produziert und normalisiert, damit eine bestimmte Gruppe von
Menschen und Kérpern unsichtbar werden. Diese Unsichtbarkeit der Korper wird
durch die Sichtbarkeit anderer Korper verursacht. Undocumentedness beschrankt auf

28 Ebd., 14.
29  Ebd, 25.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

165


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

der einen Seite die Bewegung dieser Korper. Auf der anderen Seite aber fordert sie
die Logik des Nationalstaats heraus durch die Kimpfe und Bewegungen der Korper
trotz aller Einschrankungen.

Somit schreibt undocumentedness auf der einen Seite Unsichtbarkeit und Un-
sicherheit auf die Korper der grenziiberschreitenden Menschen ein. Sie gestaltet
deren Leben durch Einschrinkungen und ungleiche Verteilungen von forces, Wohl-
stand, Rechtsschutz und Bewegungsfreiheit. Auf der anderen Seite fordern die
Menschen, die in dieser Situation leben, dieselbe Materialitit heraus, die sie durch
undocumentedness unterworfen hat. Undocumentedness als conceptual framework oder
als Begrifflichkeit zu verwenden ist insofern hilfreich, da es ermdoglicht, sowohl
die Ungleichheiten, Subjugationen und Beschrinkungen, denen die Menschen
ausgesetzt sind, als auch ihre Kimpfe zu erkliren. Dieses Framework verhindert
sowohl die Stigmatisierung und Opferdarstellung der Menschen, die unter diesen
Umstinden leben, als auch die Romantisierung ihrer Agency.

Keshavarz subsumiert die Begriffe camps und camp-making practices unter dem
Begriff encampments und bringt sie mit the condition of undocumentedness in Verbin-
dung. Das Innen und Aufien eines Camps wurde so designt, dass die Mobilitit be-
stimmter Kérper immer wieder eingeschrinkt wird. Das ist the condition of undocu-
mentedness, die durch die Materialien designt wurde. Dieses Design wird zum Teil
durch die Praktiken der encampments moglich.

Keshavarz definiert encampments als »regimes of practices of camp-making«und
auch als »a system of mental and material control over the time and space of [peo-
ple’s] lives, a form of management of their moments, stories, narratives, memories,
histories, bodies and activities, which are transformed into fear, distrust, precarity
and vulnerability«*°. Somit schaffen die Camps eine Reihe von Praktiken, um das
Handeln und die Moglichkeiten des Handelns zu regulieren und zu kontrollieren.
Das wird in Camps durch das Designen riumlicher und temporaler Artikulationen
der Leben méglich gemacht.>

Auch in Amins Tagesablauf im vorherigen Camp (Kaserne) kann man die design-
te raumliche und temporale Artikulation seines Lebens im Camp sehen. Riumlich
gesehen sind Camps so designt, dass die Sichtbarkeit bestimmter Kérper verhindert
wird. Sie werden normalerweise aufderhalb der Stidte gebaut. Sie haben Zdune. In
diesen Riumen werden die Krpergrenzen ebenfalls durch die Praktiken des De-
signs rekonstruiert, reguliert und auch kontrolliert. In Camps werden beispielsweise
in einem Zimmer mehrere Personen untergebracht. Das alles ist moglich, weil sich
die Menschen nach Noghte im Zustand der undocumentedness befinden. Sie werden
nach Noghte als undocumented definiert und damit illegalisiert, bis sie einen Aufent-
haltstitel bekommen.

30 Ebd,, 230.
31 Vgl. ebd., 231.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

Im Kapitel 2 argumentiere ich, dass die Fluchterfahrung als Bruch (rupture) in
der Kontinuitit des Lebens fiir die Menschen betrachtet werden kann. In diesem
Sinne sind die Camps ein entscheidender Teil dieser Briiche. In Camps wird die Kon-
tinuitit des Lebens, die bisher die Lebensereignisse riumlich und temporal mitein-
ander verbunden hat, unterbrochen, und durch diesen Bruch wird eine neue Konti-
nuitit produziert.

In Amins Narrativ wird deutlich, dass die Camps das Leben der Menschen nicht
nur riumlich, sondern auch temporal designen. Wie bereits erklirt wurde, bilden
die Camps eine Separation, eine Dichotomie des Innen und Aufien. Wenn man sich
innerhalb der Ziune befindet bzw. inside ist, ist man automatisch aufSerhalb von et-
was anderem bzw. outside und umgekehrt. In diesem Fall bedeutet in einem Camp zu
sein, dass man in einem Zustand der undocumentedness ist. Und das bedeutet wie-
derum, im Auflen zu sein. Diese Separation soll nicht nur riumlich sein, sondern
auch temporal. Damit wird im inside eine andere Temporalitit im Vergleich zu out-
side konstruiert. Das kann auch eine Frage des Designs sein. Zeit und Zeitgefiihle
werden in Camps anders empfunden. Zeitverbringen und Warten haben dort eine
besondere Bedeutung, und diese unterscheidet sich vom Zeitverbringen und War-
ten im outside.

Camps konstruieren, distribuieren und verstirken also das illusionire Gefiihl,
eine tempordre Situation sei stetig auf dem Weg zur Permanenz. Die Camps werden
auch so genannt: movaghat (temporir) und Daem (permanent). Man ist fiir einen ge-
wissen Zeitraum, meistens am Anfang, in einem temporiren Camp »gelagert« und
wird dann in ein permanentes Camp geschickt, das auch wieder temporir ist. Das
Gefiihl, das man von einer temporiren Situation zu einer permanenten in Bewe-
gung ist, bleibt aber da.

Zeitweiligkeit und die Politik des Erinnerns

Ein Jahr vor meinem Treffen mit Amin in Berlin safd ich auf einem Stuhl hinter der
Tiir der Auslinderbehérde in Gottingen, die uns, die Auslinder:innen, von den Mit-
arbeiter:innen der Behorde trennte. Die Tiir lag am Treffpunkt zweier Korridore des
Neuen Rathauses von Gottingen und war mit einer Scheibe versehen. Wir mussten
in diesen Korridoren warten, bis unsere Namen aufgerufen wurden. Die Ausldnder-
behérde Gottingen ist so designt, dass die Auslinder:innen nur bis zu dieser Tiir ge-
langen, wenn sie keinen Termin haben. Die Tiir reprisentiert somit die Auslinder-
behérde fiir die Menschen, die dort warten miissen. Sie zog oftmals die dngstlichen,
ungewissen, ambivalenten, traurigen, gliicklichen, hoffnungsvollen und wartenden
Blicke der Menschen auf'sich, die hinter der Tiir standen, an der Wand lehnten oder
sich hinhockten. Die Blicke der Menschen hinter der Tiir glitten iiber die Scheibe,

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

167


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

wihrend sie darauf warteten, dass die Mitarbeiter:innen auf der anderen Seite ih-
ren Namen rufen und ihnen die Tiir 6ffnen wiirden.

Fir die Verlingerung meines Aufenthaltstitels wihrend meiner Promotionszeit
kam ich ein zweites Mal zur Auslinderbehérde. Beziiglich der Verlingerung war ich
fast sicher, dass ihr stattgegeben werden wiirde (ganz sicher kann man nie sein).
Ich musste meinen Aufenthaltstitel jedes Jahr verlingern, obwohl ich Doktorand
mit mindestens drei Jahren Regelstudienzeit war. Das fand ich nicht nur merkwiir-
dig, sondern auch nervig und drgerlich. Das Gefiihl hatte ich besonders, als ich von
Freund:innen in Berlin gehort hatte, dass sie eine Verlingerung ihres Aufenthalts-
titels fiir zwei oder manchmal sogar mehr Jahre beantragen konnten.

Eine Mitarbeiterin von der anderen Seite der Scheibe kam mit einer Person zur
Tiir, um sie hinauszubegleiten. Als die Person zur Tiir hinaus war, rief die Mitarbei-
terin einen anderen Namen auf. Ich versuchte, vermutlich wie die anderen auch, das
Gefiihl der herauskommenden Person von ihrem Gesichtsausdruck abzulesen.

Mein Handy klingelte. Es war Amin. Er wollte mit mir tiber ein Ereignis spre-
chen, das er am vorherigen Abend erlebt hat.

»Ich gehe gleich zur Polizei. Kann ich dich anrufen, wenn ich bei der Polizei bin,
Reza? Ich will, dass sie mit dir sprechen. Mein Deutsch ist nicht gut. Gestern ha-
be ich mit meinem Mitbewohner gestritten und er hat mich am Kopf verletzt. Ich
kann einfach nicht mit ihm in einem Zimmer wohnen. Ich habe ihm nichts ange-
tan.« Sagte Amin und seine Stimme klang ein wenig angeschlagen.

»Was?! Ist jetzt alles gut?« Fragte ich besorgt.

Eine Woche davor hatte er mich bereits angerufen, ob ich einen Brief fiir ihn
schreiben kénne, den er ans Sozialamt schicken wolle. Der Brief beinhaltete Griin-
de, warum er ein Einzelzimmer fiir sich haben wolle: dass er schwer traumatisiert
und im derzeitigen Camp (Kaserne) psychisch belastet sei. Er meinte, wenn er ein
Einzelzimmer bekidme, wire sein Leben viel besser. Dafiir hatte er eine lange Zeit
gekimpft.

»Gestern war ich sofort bei der Polizei mit jemandem, der fir mich iibersetzt
hat, und habe alles erzihlt. Das Blut auf meinem Gesicht war auch ein guter Punkt,
damit sie mir glauben. Ich wollte ihnen alles aus meiner Sicht erzihlen«, sagte er
am Telefon.

»Hast du ihnen gestern Abend nicht erzihlt, was passiert ist?«, fragte ich neu-
gierig.

»Doch! Aber der Ubersetzter war jemand aus dem Heim, den ich nicht richtig
kannte. Ich vertraue ihm nicht. Ich hatte das Gefiihl, dass er falsch iibersetzt hat,
sagter.

»Alles klar! Gib ihnen meine Nummer. Schreib mir bitte per SMS, was du ihnen
erzahlen willst«, sagte ich.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

Vor ungefihr einem Jahr wurde Amin als »Patient mit PTBS« diagnostiziert. Er
erhielt auch eine Bescheinigung, in der er als traumatisiert bezeichnet wird. Seit-
dem war er in Behandlung.

»Herr Bayat, rief eine Frau in der Auslinderbehérde. Ich sah, dass die Tiir fiir
mich gedffnet war, und ging mit der Frau auf die andere Seite. Dort war es ruhig. Es
gab keine gestressten Blicke, die auf die Tirscheibe fixiert waren; ein ruhiger Platz
zum Arbeiten.

Die Bescheinigung, die Amin von seinem Psychologen einreichte, und auch die
medizinische Behandlung waren anscheinend nicht ausreichend fir das Sozialamt
und die Auslinderbehérde, um ihn als traumatisiert anzuerkennen. Ein Zimmer fiir
sich, in dem er fiir ein Dam fareq sein kann, in dem er sitzen und mit seinem Tar
Musik spielen kann, bekam er nicht, obwohl er ausreichend Beweise dafiir lieferte.

Ich safd auf einem Stuhl in einem Zimmer voller Blumen, in dem die Prakti-
kant:innen arbeiteten. Die Dokumente, die ich sorgfiltig gesammelt hatte (Pass,
Passfoto, Formulare, Stipendienzusage, Kontoauszug usw.), gab ich der Frau.

»Ich habe mein Stipendium fiir vier Jahre. Meine Frage wire, ob ich jetzt eine
zweijihrige Verlingerung beantragen kannc, fragte ich die Frau sehr vorsichtig.

»lhre Stipendienzusage und Versicherung sind fiir ein Jahr gilltig. Von daher
konnen wir Thren Aufenthaltstitel nicht fiir mehr als ein Jahr verlingern«, antwor-
tete sie mit einem netten Licheln.

Es gab eine Phase, in der Amin seine Duldung jede Woche verlingern musste.
Bei der Verlingerung fragte er die Mitarbeiter:innen jedes Mal: »Warum eine Wo-
che und nicht zwei Wochen? Warum muss ich jede Woche hierherfahren, nur um die
Duldung fiir eine Woche verlingern zu lassen? Das verstehe ich nicht. Das ist doch
mehr Arbeit, auch fiir sie.« Aber die Antwort war nur: »Bis nichste Woche.« AufSer-
dem musste er bis zur Auslinderbehorde eine gewisse Strecke fahren. Als ich ihn
fragte, ob die Fahrtkosten erstattet wiirde oder nicht, bekam ich ein lautes Lachen
als Antwort. Das Lachen hatte nur eine Bedeutung: »Natiirlich nicht.«

Daran, was Amin lange Zeit erlebt hatte, erinnerte ich mich, als ich in diesem
Biiro voller Blumen saf3. »Ein Jahr ist eine Menge Zeit im Vergleich zu einer Woche,
dachte ich. Trotzdem habe ich mich etwas getraut und gesagt: »Ich kann aber von
meinem Stipendium einen Nachweis nachreichen, wenn das das Problem ist.«

»Ich denke, das geht nicht. Sie bekommen Ihren Aufenthaltstitel erst mal nur
fiir ein Jahrg, sagte die Mitarbeiterin mit ernster Miene.

Ein Zimmer ist ein Ort, an dem der Aufenthalt stattfindet. Im Kontext von Flucht
und Migration sind sowohl Zimmer als auch Aufenthalt mit die wichtigsten Ma-
terialititen. Diese Materialititen der Migration sind zeitlich nicht permanent. Sie

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

sind eine Art von Materialien, deren Existenz mit ihrer Zeitweiligkeit verkniipft ist.
Diese Zeitweiligkeit schlief’t die Niederlassungserlaubnis aus, die zumindest vom
Namen her (»unbefristete Aufenthaltserlaubnis«) permanent aussieht.

Diese Zeitweiligkeit, die sich in den Materialien darstellt, steht im Gegensatz
zur Stabilitit, die am Anfang des Kapitels erwihnt wurde. Da wurde Stabilitit als
ein korperlicher Zustand und auch als eine Emotion bezeichnet. Man fiihlt sich sta-
bil. Das heif3t, die Atmosphire und die Welt, die man inhabits, geben einem das Ge-
fithl, dass man keine frithzeitigen Anderungen erwarten muss. Sich stabil zu fithlen,
ist eine Art und Weise von inhabiting the world, die sich Amin gewiinscht hat. Dieses
Gefiihl wurde in seinem Narrativ stark mit dem Zimmer und auch mit dem Auf-
enthaltstitel verbunden; mit zwei Materialititen der Migration, die sich in Amins
Zustand auf die Zeitweiligkeit beziehen.

Zeitweiligkeit kann auch als ein kérperlicher Zustand betrachtet werden. Man
fithle sich nicht stabil. Das ist die Art und Weise, wie sich dwelling duflert und die auf
stindige Veranderungen im Leben zuriickzufiithren ist. Die Form von dwelling, in der
man besondere Rechte fiir eine bestimmte Zeit hat und es unklar ist, ob man diese
Rechte auch nach dieser Zeit noch hat. Diese Art von Zeitweiligkeit ist eine weite-
re Eigenschaft der Noghte.*” In diesem Sinne kann man Noghte ebenfalls als einen
Ubergangspunkt zur Zeitweiligkeit bezeichnen.

Das Leben von Menschen temporir zu machen, bedeutet, enorme Unsicherheit
in ihr Leben zu bringen. Wie in Kapitel 4 diskutiert, hingt das Leben der Menschen
nach Noghte sehr stark von ihrem rechtlichen Status ab. Wie in Amins Geschichte
deutlich wird, hat sein aufenthaltsrechtlicher Status (Duldung oder jemand, dessen
Aufenthalt in Deutschland toleriert ist) sein Leben bestimmt. Er musste jede Woche
zur Auslinderbehérde gehen, mit den Mitarbeiter:innen sprechen, damit er sie viel-
leicht iberreden kann, ihm die Duldung fiir zwei Wochen zu verlingern, anstatt ihm
diese nur eine Woche zu gewdhren. Durch diese Praktiken wurde die Zeitweiligkeit
in Amins Korper eingeschrieben. Dieser zeitweilige Zustand »subjected [...] [peo-
ple] to years, even decades, of insecurity and uncertainty through constant threats
of deportation and restrictions on work, travel and higher education«®.

Der Begriff permanent temporariness** wird in der Geografie und den Sozialwis-
senschaften benutzt, »to highlight both the temporal stagnation (e. g. legal insecu-
rity, lack of mobility and work restrictions), as well ashow [. . .] [people] act and react
to their environment and create everyday tactics of active resistance«®. Ich verwen-
de diesen Begriff, um zu zeigen, wie die Materialititen der Flucht und Migration

32 Vgl Kapitel 4.

33  Tize, »Living in Permanent Temporariness, 1.

34  Vgl. Bailey u.a., »(Re)Producing Salvadoran Transnational Geografies«; Tize, »Living in Per-
manent Temporariness«.

35  Tize, »Living in Permanent Temporariness, 2.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 Ubernachten, wohnen, bleiben: Aufenthalt als ein Ort oder ein Titel

designt werden, um bestimmte Korper als temporir zu markieren, und auch wie
sie durch die Materialititen der Migration wie Aufenthaltstitel, Camps, und Zimmer
temporar werden; manche Korper werden eine Woche toleriert und der Aufenthalt
mancher anderer wird ein Jahr erlaubt. Der Aufenthalt der einen wird toleriert, der
der anderen erlaubt. Manche diirfen sich ein Zimmer oder eine Wohnung suchen,
wihrend andere in einem bestimmten Raum untergebracht werden.

Permanent temporariness bezieht sich jedoch nicht nur auf die Rechtsstellung, die
das Leben der Menschen temporir macht und als temporir bezeichnet. Der Begriff
bezieht sich auch auf die Narben und Erinnerungsbriiche, die dieser Zustand auf
dem menschlichen Kérper und im Gedichtnis hinterlisst. Hier ist das persische
Wort fareq von Bedeutung. Was wollte Amin? Er wollte nur®® ein Zimmer fiir sich,
in dem er fiir einen Dam sitzt und Tar spielt. Das machte er fiir einen Dam fareq.
Fareq ist eine Art von Nicht-da-Sein. Fareq sein heifdt in diesem Sinne auch verges-
sen. In einem Zustand von permanent temporariness gibt es nicht viele Moglichkeiten
des Vergessens. Alles, nicht nur die Raumzeit, sondern auch die Materialien, wurde
so designt, dass man nicht vergessen kann, dass es temporir ist. Das hat Pari, eine
Aktivistin und Ubersetzerin aus dem Iran, auch erwihnt:

»Alles, was man hier machen muss, wie zum Beispiel die Prozesse, durch die du
in der Ausldnderbehérde durchmusst, ist dafiir da, dass man nicht mal fiir eine
Sekunde vergisst, dass man hier temporar und nicht permanent ist.«

Worauf sie aufmerksam macht, ist jedoch nicht, dass die Zeitweiligkeit vergessen
werden muss, sondern dass man auch die Moglichkeit haben muss, sie zu vergessen.
In diesem Sinne ist vielleicht das »Recht auf Vergessen« oder sogar die »Moglichkeit
zu vergessen« das, was man in dieser Situation braucht.

36  Die Betonung auf»nur« kommt von Amin.

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 08:11:54, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839474655-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

