1. ETAPPE:

UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

Einleitung

»Viele Wege fithren nach Rom«. Dieses Sprichwort pafit insofern zur
Situation am Ausgangspunkt dieser Reise, als die aktuelle sozial- und
geisteswissenschaftliche Landkarte eine Vielzahl von Wegen zeigt, auf
denen eine ANDERE Geographie der Welt erreicht werden konnte.
Hierzu zihlen nicht nur systemtheoretische Wege, wie sie im Rahmen
der deutschsprachigen Geographie etwa von Helmut Kliiter gegangen
werden (vgl. Kluter 1986). Auch das auf strukturationstheoretischer
Grundlage entstandene Regionalisierungskonzept Benno Werlens bote
vielfaltige Ausgangsmoglichkeiten, und zwar nicht allein auf dem Feld
der »normativ-politischen Regionalisierungen« (Werlen 1997: 329-
377). Auf dieser Reise aber wird eine ANDERE Richtung eingeschlagen.
Es sollen solche Wege gegangen werden, die sich insofern inmitten vie-
ler Widerspriche befinden, als sie sich im Spannungsfeld von postmo-
dernen/poststrukturalistischen Perspektiven einerseits und marxisti-
schen Perspektiven andererseits auftun.

Schon nach ein paar Schritten zeigt sich, daf} die erste Etappe ab-
wechslungsreich zu werden verspricht — besteht sie doch aus einer
Vielzahl einzelner Pfade, die sich an einigen Stellen im Dickicht ihrer
Widerspriiche aufzulosen drohen, um andernorts aufgrund ihrer Ge-
radlinigkeit beinahe an eine Schnellstrafle zu erinnern. Weniger meta-
phorisch gesprochen: Die hier gewahlten postkolonialen Zuginge lie-
gen — wie auch die mit der postkolonialen Kritik verwandten gender
studies — nicht nur quer zu den konventionellen wissenschaftssyste-
maren Grenzen. Sie liegen auch quer zu den etablierten wissenschafts-

27

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

theoretischen Grenzen und entziehen sich der disziplindren »Arbeits-
teilung« ebenso wie allen Versuchen der Definition. Und nicht zu-
letzt vereinen sie unter ihren Namen eine Vielzahl unterschiedlicher
Perspektiven und (disziplin-)politischer Einstellungen — allerdings we-
niger in Harmonie als in produktiver Differenz. Daher wirft nicht nur
die bereits vor Beginn der Reise vorgenommene Streichung des Singu-
lars die Frage auf, inwieweit es iiberhaupt zu rechtfertigen ist, ein
Denken des Dazwischen auf einen begrifflichen Nenner zu bringen.
Aufgrund der kleinen, aber schwerwiegenden Differenzen ist es »ei-
gentlich« unmoglich, einen solchen Nenner zu formulieren. Zudem
steht das »oberste Gebot« eines ANDEREN Denkens, das doch immer
wieder ANDERs und auf Unterschiede bedacht sein mochte, der Formu-
lierung eines solchen Nenners diametral entgegen. Nicht von ungefahr
wendet sich Judith Butler, wenn auch in bezug auf das postmoderne
Denken, gegen den identifizierenden Gestus, der Heterogenes gewalt-
sam auf eines hin wendet:

»Wenn Lyotard den Terminus >Postmoderne« verwendet, wenn man ithn halb-
wegs passend mit einer Reihe von Theoretikern zusammenfassen und in seinen
Werken einige problematische Zitate aufweisen kann, folgt dann daraus, dafl
diese Zitate als Beispiel fiir das >postmoderne Denkens, also als symptomatisch
fiir das Ganze gelten kénnen?

Wenn ich (...) das Projekt des postmodernen Denkens wenigstens teilweise
richtig verstehe, besteht es gerade darin, die Verwendung solcher >Beispiele«
und >Paradigmenc zu hinterfragen, die das, was diese Begriffe klaren sollen, un-
terwirft und ausloscht. Denn das Ganze, das Feld des postmodernen Denkens
in seiner angeblichen Breite, wird in Wirklichkeit erst durch das Beispiel, das
als Symptom und Beispiel fiir das Ganze stehen soll, hervorgebracht. Wenn
wir glauben, dafl uns das Beispiel von Lyotard eine Reprisentation der Post-
moderne liefert, haben wir nur gewaltsam das Gesamtfeld durch das Beispiel
ersetzt, bzw. das Gesamtfeld gewaltsam auf ein Teilstiick reduziert (...)« (But-
ler 1993: 34).

Wenn also im folgenden von einem Denken des Dazwischen die Rede
ist, dann sollte immer mitgedacht werden, daf8 dies ausschlieflich aus
heuristischen Griinden der Fall sein kann; und ausschliefllich deshalb,
weil nicht die kleinen Unterschiede, sondern die groffen Gemeinsam-
keiten (gewaltsam) in den Vordergrund gertickt werden.

28

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNLEITUNG

Die wohl grofite dieser Gemeinsamkeiten besteht in einer kritischen
Auseinandersetzung mit grundlegenden Aspekten der modernen west-
lichen Rationalitit. Das moderne Denken, so formulieren es zumin-
dest die radikaleren Vertreterinnen und Vertreter eines ANDEREN Den-
kens, sei an sein Ende gelangt. Dabei handele es sich um ein unrithmli-
ches Ende, »ein Ende, das unabweisbar davon zeuge, daff die im Zei-
chen der Vernunft und Emanzipation stehende Moderne lingst in das
Gegenteil ihrer Antriebe und Hoffnungen umgeschlagen sei und da-
durch allerdings erst ihr >wahres Gesicht« zu erkennen gegeben habe:
kaum mehr und anderes als zunehmende Verdinglichung und Verwal-
tung, Herrschaft und Macht, Zwang, Gewalt und Destruktion seien
die entscheidenden Charakteristika der von diesem wirkungsmichti-
gen Projekt bestimmten Geschichte und Gegenwart« (Straub 1991: 49).

Auch wenn diese Einschitzung aufgrund ihrer Schirfe nicht von
allen ANDEREN Denkerinnen und Denkern geteilt wird, so macht sie
deutlich, daf§ die hier zur Diskussion stehenden Perspektiven weit da-
von entfernt sind, wissenschaftlichem Purismus in einem akademi-
schen Elfenbeinturm zu fronen. Im Gegenteil: In diesem Denken ver-
binden sich (erkenntnis-)theoretische mit zeitdiagnostischen und
ethisch-normativen Aspekten, und manche Beitrige, wie etwa das fe-
ministisch-marxistische »Manifest fiir Cyborgs« (Haraway 1995), er-
innern eher an gesellschaftspolitische Plidoyers als an das, was ge-
meinhin als wissenschaftliche Abhandlung bezeichnet wird. Zwar wird
damit der Anspruch auf Wissenschaftlichkeit — freilich in ANDEREM als
empirisch-analytischem oder objektivistischem Sinne — nicht zwangs-
laufig aufgegeben. Aber wichtiger als die Frage nach Wissenschaftlich-
keit erscheint diejenige nach den politischen, den machtbezogenen
Aspekten des Wissens.

Auf die nicht zu unterschitzenden Schwierigkeiten, aber auch auf
die Potentiale, die sich aus der gezielten Vermengung von im weitesten
Sinne gesellschaftspolitischen und gesellschaftstheoretischen — mit nor-
mativen und zeitdiagnostischen Aspekten verbundenen — Anspriichen
einerseits und erkenntnistheoretischen Anspriichen andererseits erge-
ben, wird im Verlauf dieser Reise noch des ofteren zuriickzukommen
sein. Zunichst sei jedoch der Frage nachgegangen, welche Felder des
modernen Denkens im Rahmen postmoderner/poststrukturalistischer/
postkolonialer Perspektiven denn {iberhaupt bearbeitet werden. Aus
der Vielzahl der moglichen hebt Jane Flax die folgenden hervor:

29

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

»(1) contemporary Western culture — its nature and the best way to understand
it; (2) knowledge — what it is, who or what constructs and generates it, and its
relations to power; (3) philosophy — its crisis and history, how both are to be
understood, and how (if at all) it is to be practiced; (4) power — if, where, and
how domination exists and is maintained and how and if it can be overcome;
(5) subjectivity and the self — how our concepts and experiences of them have
to come to be and what, if anything, these do or can mean; and (6) difference —
how to conceptionalize, preserve, or rescue it« (Flax 1990: 188).

Da es im Rahmen dieser Etappe nicht geleistet werden kann, auf all
diese »Gegenstinde der Konversation« detailliert einzugehen, muf§
nach einer Art »kleinstem gemeinsamen Nenner« gesucht werden, der
es ermoglicht, die vielen Facetten eines ANDEREN Denkens zu erschlie-
fen. Dieser Nenner kann beschrieben werden als die Kritik der Re-
duktion von Vielbeiten und der Ausgrenzung des Differenten. Was
aber soll das heiflen — die » Ausgrenzung des Differenten«?

Wiederum auf eine Kurzversion gebracht, konnte es heiflen, daff in
einer bestimmten historischen Phase, die meist als Beginn der Neuzeit
bezeichnet wird, »ein Wechsel im Legitimationsmodus diskursiver, ins-
besondere wissenschaftlicher Aussagen« (Engelmann 1990: 13) statt-
fand. Dieser Wechsel kann als eine Folge der Verdringung Gottes aus
dem Zentrum des Universums betrachtet werden: Wihrend die Giil-
tigkeit von wissenschaftlichen Aussagen bis dahin insofern gesichert
war, als Gott die Einheit und den inneren Zusammenhang der zu un-
tersuchenden Phianomene garantiert hatte, mufite die Giltigkeit von
Aussagen Uber die Ordnung der Wirklichkeit nun auf andere Art und
Weise sichergestellt werden. Der Mensch kam dieser Notwendigkeit
nach, indem er sich selbst — gleichsam als Gottes Sachverwalter — als
erkennendes Subjekt konstituierte. Das Moment der Beherrschung
und Aneignung, das dieser Konstitution zugrunde liegt, findet seinen
trefflichen Ausdruck bei Descartes, »wenn er den Menschen die Auf-
gabe zuschreibt, sich zu >maitres et possesseurs de la nature< zu ma-
chen« (Waldenfels 1990: 57). Am Ende dieses Aneignungsprozesses
stand die Subjekt-Objekt-Relation, innerhalb derer das erkennende
Subjekt zum Antagonisten dessen geworden ist, was ithm als Objekt
gegeniibersteht bzw. von ihm zum Objekt gemacht wurde. Diesem
»subjektzentrischen Ordnungsgestus der Neuzeit« (Engelmann 1990:
14) liegt eine zweifache Abstraktion zugrunde:

30

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNLEITUNG

»Auf der einen Seite wird das Subjekt seit Descartes als Denken gefaflt, um
tiber die phinomenale Vielheit der Menschen hinwegzukommen und sicherzu-
stellen, dafl die Wahrheit fiir alle Menschen gleichermafien verbindlich ist. Die-
se Abstraktion ist zugleich eine Reduktion auf eine, vergleichbare Eigenschaft
aller Menschen.

Die urspriingliche Abstraktion auf der Seite des Subjekts hat auf der Gegen-
seite eine vergleichbare Abstraktion zur Folge. Der auf das Subjekt des Den-
kens reduzierte Mensch nimmt die Phinomene als gedachte auf. In dieser Ab-
straktion liegt die Gleichmachung der Dinge beschlossen, die zugleich auch
Reduktion ihrer Vielheit an Eigenschaften ist. Der Ausschluff von Heterogeni-
tit oder Differenz gehort also zur Konstitutionsbewegung neuzeitlicher Wis-
senschaft und der durch diese verallgemeinerten szientistischen Rationalitit.

Das Subjekt als Denkendes und das Objekt als Gedachtes bezeichnen die
Pole der neuzeitlichen Rationalitit, die von der Wissenschaft aus alle Bereiche
der modernen Gesellschaft als Norm durchdringt und sie formiert« (ebd.).

Die neue, nun nicht mehr géttliche Ordnung basiert also auf der Uber-
zeugung, dafl die menschliche Vernunft als zentrale Instanz Vielheit
zu Uberbriicken und Heterogenitit zu vereinheitlichen vermag. Diese
Uberzeugung charakterisiert, wie Engelmann (1990) weiter schreibt,
nicht nur die naturwissenschaftlich-technische Rationalitit, die sich im
Anschluf§ an Descartes entwickelt hat, sondern — mit Einschrinkun-
gen — auch die sozial- und geisteswissenschaftliche Wissenschaftlich-
keit, die sich am Hegelschen Modell wissenschaftlicher Diskursivitit
orientiert. Mit Einschrinkungen deshalb, weil Hegel die subjektzen-
trierte Rationalitit einer radikalen Kritik unterzog und das cartesiani-
sche Subjekt durch eine »fiktive Allgemeinheit des Geistes, ein objek-
tiviertes Subjekt« (ebd.: 15) ersetzte. Dennoch kann argumentiert wer-
den, dafl die Struktur dieser Rationalitit auch im Rahmen der dialekti-
schen Logik, die bei Hegel an die Stelle der zweiwertigen Logik der
positiven Wissenschaft tritt und »das Wissen zu einem geschlossenen
System« (ebd.) verkniipft, erhalten blieb. Damit kann letztlich von bei-
den Arten der modernen Rationalitit behauptet werden, dafl sie auf
der Suche nach der Einbeir von Einbeit und Vielheit unweigerlich die
Einheit privilegieren — oder anders formuliert: dafl ihnen auf ihrer Su-
che nach Einheit unweigerlich die Vielheit aus dem Blickfeld gerit, so
dafl sich »von irreduzibler Verschiedenheit und Vielheit (...) kaum ei-
ne Spur« (Waldenfels 1990: 44-45) findet.

3I

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

Diese Tradition des ad unum vertere, d.h. der Vernichtung von
Vielheiten durch deren Wendung auf das Eine hin, ist es, der gegen-
Uber ein ANDERES Denken den Vielheiten und Heterogenititen zu ih-
rem Recht verhelfen mochte. Der in diesem Rahmen vielfach vorgetra-
genen These, dafl die Tradition des identifizierenden Denkens histo-
risch weitaus frither anzusetzen sei — bei Platon etwa —, soll hier nicht
weiter nachgegangen werden. Ebensowenig sollen die unterschiedli-
chen Ausformungen der entstehenden modernen Ordnung — Bernhard
Waldenfels etwa unterscheidet zwischen totalen, formalen, traditiona-
listischen und positivistischen Ordnungsformen (ebd.: 15-27) — weiter
differenziert werden. Denn relevanter als die »richtige« Datierung des
»Einheits-Denkens« (oder auch dessen Varianten) scheint, wie — mit
welchen theoretisch-praktischen Mitteln — und vor allem warum — aus
welchen theoretisch-praktischen Griinden — ein Denken des Dazwi-
schen versucht, Vielheiten und Heterogenititen zu ihrem Recht zu
verhelfen.

Diese Fragen sollen im folgenden anhand einer Darstellung der
(Dekonstruktions-)Arbeit beantwortet werden, die auf den beiden
zentralen »Terrains der Verstorung« (Holler 1996) geleistet wurde.
Dabei handelt es sich zum einen um die Verstorung der neuzeitlichen
Vernunft in derjenigen Hinsicht, die weiter oben bereits thematisiert
wurde und im weitesten Sinn auf rationale Welt-Ordnung und -An-
eignung abzielt. Zum anderen handelt es sich um die Bearbeitung des
Statthalters bzw. der Statthalterin dieser Vernunft: des stabilen, selbst-
identischen Subjekts selbst. Die Differenzierung dieser beiden Felder
ist freilich nur in analytischer Hinsicht moglich — sind doch Welt-
Ordnung einerseits und stabiles Subjekt andererseits im Rahmen des
modernen Denkens untrennbar miteinander verbunden. Zum Zwecke
der besseren Nachvollziehbarkeit scheint es dennoch sinnvoll, zwi-
schen diesen beiden Momenten der modernen Rationalitit zu unter-
scheiden. So soll im Rahmen des nun folgenden zweiten Teilstiicks
vornehmlich die Logozentrik der Moderne kritisiert werden. Hier
steht die Moglichkeit objektiver Erkenntnis durch das welt-ordnende
und -aneignende Subjekt zur Disposition. Dieses Subjekt bleibt »ein-
zig und allein, solange es sich auf die erhabene Rolle des Jedermann
beschrinkt« (Waldenfels 1990: 72). Lafit es sich aber »dazu herab, in
die irdische Rolle eines Jemand zu schliipfen, so bekommt es Konkur-
renz in Form von Mit- und Gegensubjekten« (ebd.). In dieser Kon-

32

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

kurrenz zeigt sich das zweite, das egozentrische Moment der moder-
nen Rationalitit insofern, als das selbst-identische Subjekt Jemand sei-
ne »Anderen« nur in Abgrenzung vom »Eigenen« verhandeln kann.
Das Terrain dieser Egozentrik ist es, das innerhalb des dritten Teil-
stlicks bearbeitet wird. Im vierten Teil wird es schliefflich darum ge-
hen, einige grundlegende Inhalte eines ANDEREN Denkens festzuhalten
und damit den Rahmen der dekonstruktiv-rekonstruktiven Brille zu
formen, mit deren Hilfe die weiteren Etappen dieser Reise bestritten
werden sollen.

Das »Eine« und das » Andere«

Der Aussage, dafl es Aufgabe einer Wissenschaft sei, wahrheitsfahige
Aussagen uber ihren Gegenstand zu treffen, den ihr »anvertrauten«
Ausschnitt der Wirklichkeit zu beschreiben und je nach Paradigma zu
erkliren bzw. zu verstehen, wiirden wohl nur die wenigsten wider-
sprechen — am allerwenigsten vielleicht die Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler selbst. Trotz (oder vielleicht gerade wegen) der feh-
lenden gottlichen Ordnungsgarantie scheint der Glaube, die Wirklich-
keit konne mimetisch, d.h. natur- bzw. originalgetreu wiedergegeben
werden, immer noch tief in ihren Kopfen eingegraben zu sein. So be-
steht ihr Ziel vielfach darin, objektives und rationales Wissen tber ih-
ren Gegenstand zu sammeln und die Ergebnisse ihrer Sammlungen in
allerlei Vortragen oder Publikationen an den Mann bzw. an die Frau
zu bringen. Und nicht selten wird die Qualitdt der Ergebnisse danach
bemessen, inwieweit es den Betreffenden gelungen ist, die Wirklichkeit
unverfilscht oder objektiv abzubilden.

Die Vertreterinnen und Vertreter eines ANDEREN Denkens hingegen
wenden sich gegen die wissenschaftliche (wie »alltigliche«) Uberzeu-
gung, Wirklichkeit mimetisch und universal giiltig reprisentieren zu
koénnen. Denn ihre »Vorfahren« haben darauf aufmerksam gemacht,
dafl Reprisentationen keinen Anspruch auf Universalitit beanspru-
chen, sondern nur innerhalb bestimmter Codierungen als gliltig be-
trachtet werden konnen; dafd Reprisentationen nicht wertfrei, sondern
immer in Fragen nach Macht und Herrschaft eingelassen sind, und daf§
das, was innerhalb eines bestimmten Kontexts als wahr gilt, nicht per
se (oder von Natur aus) wahr ist, sondern auch ganz anders sein konn-

33

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

te. Im folgenden soll ein Abstecher zu diesen »Vorfahren« unternom-
men werden — auch wenn das Zurlickfithren auf sichere Urspriinge in
einem ANDEREN Denken »eigentlich« als problematisch erachtet wird
(vgl. Gottlich 1999: 52). Dieser Abstecher wird deutlich machen, auf
welcher theoretisch-praktischen Grundlage der Gedanke an die eine
Wirklichkeit und die eine Wahrheit verabschiedet wird. Anschlieffend
soll aufgezeigt werden, warum und wogegen die Vertreterinnen und
Vertreter eines ANDEREN Denkens »eigentlich« versuchen, Vielheiten
(und damit auch anderen Wirklichkeiten und anderen Wahrheiten) zu
threm Recht zu verhelfen.

Das Ende der einen Wirklichkeit und der einen Wahrbeit

Als »Katalysator« der Diskussionen auf dem ersten Terrain kann — die
Problematik des Benennens von Protagonistinnen, Protagonisten oder
»Vorfahren« immer im Blick behaltend — der Linguist Ferdinand de
Saussure gelten (Saussure *1967). Er beschiftigte sich mit der Frage,
auf welche Art und Weise das Verhiltnis zwischen Sprache einerseits
und den menschlichen Vorstellungen von Welt andererseits zu kon-
zeptualisieren sei. Im Zuge seiner Uberlegungen brach er — dhnlich wie
der Philosoph Ludwig Wittgenstein (Wittgenstein '*1999a) — mit der
auch heute noch verbreiteten Auffassung, die Sprache stelle ein Medi-
um dar, mit dessen Hilfe die Realitit natur- und originalgetreu repra-
sentiert werden konne. Er kam zu der Uberzeugung, dafl Sprache kein
Drittes darstellt, das, wie Richard Rorty formuliert, »in einer festge-
legten Beziehung zu zwei anderen Einheiten, dem Selbst und der Rea-
litdt, steht« (Rorty *1999: 37). Demgegeniiber hielt er fest, daf} es die
Sprache ist, durch die Bedeutung tberhaupt erst produziert wird. Von
entscheidender Bedeutung fiir diese Sichtweise war die Entwicklung
eines wissenschaftlichen Begriffs »von Sprache als einem abstrakten,
geregeltem Zeichensystem« (Keller 1997: 311). Diese langue war es,
auf die Saussure seine Uberlegungen insofern konzentrierte, als er auf
dem Standpunkt stand, dafl nur sie aufgrund ihrer Regelhaftigkeit wis-
senschaftlicher Betrachtung zuginglich sei. Die Ebene der konkreten
sprachlichen Auferungen, die parole, klammerte er hingegen weitge-
hend aus seinen Betrachtungen aus. Auf dieser Grundlage trennte
Saussure die Form (das Wort oder den Signifikanten) eines sprachli-

34

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

chen Zeichens von der mit dieser Form assoziierten Idee (dem Kon-
zept oder Signifikat). Zwar seien, so Saussure, beide Teile notwendige
Bestandteile der Bedeutungsproduktion. Aber die Beziehung, die zwi-
schen ihnen bestehe, sei nicht natiirlich oder essentiell, sondern resul-
tiere aus spezifischen kulturellen Konventionen. Die Bedeutung »woh-
ne« also nicht in den Zeichen, sondern ergebe sich aus einem bestimm-
ten System von biniren Oppositionen zwischen den Signifikanten; sie
entstehe durch die Unterschiede, die Worte innerhalb einer bestimm-
ten gesellschaftlichen Konvention bzw. eines bestimmten sprachlichen
Codes aufweisen.

Diese Uberlegungen bildeten einen Ausgangspunkt der »linguisti-
schen Wende« innerhalb der Sozial- und Geisteswissenschaften, denn
sie hatten gezeigt, daf} Sprache nicht als Medium zwischen den Dingen
und ihrer Bedeutung aufzufassen ist, sondern Bedeutungen erst pro-
duziert. Im Rahmen dieser »Wende« machten sich Vertreterinnen und
Vertreter verschiedener Disziplinen u.a. daran, Saussures Konzeption
weiterzuentwickeln. Jacques Derrida etwa suchte Saussure insofern zu
»iiberbieten«, als er — aufbauend auf dessen Ausschluff des empirischen
Referenten aus dem Zeichenprozefl im engeren Sinne — das Verhiltnis
zwischen Signifikant und Signifikat problematisierte. In den Worten
des Literaturwissenschaftlers Sven Strasen: »Nach dem Verhiltnis zwi-
schen Signifikant und Referent wird nun das zwischen Signifikant und
Signifikat problematisiert« (Strasen 1996: 26). Damit stellte Derrida
dem abschlieflenden und bindren Moment im strukturalistischen Kon-
zept Saussures den Prozefl einer unkontrollierbaren und unendlichen
Bedeutungsverschiebung entgegen (vgl. Engelmann 1991). Diese per-
manenten Bedeutungsverschiebungen, das legendire »freie Flottieren
der Signifikanten« also, werden in der poststrukturalistischen Literatur
gern mit dem Verweis auf den Versuch veranschaulicht, »die Bedeu-
tung eines unbekannten Signifikanten im Worterbuch nachzuschlagen
oder die Fragen eines Kleinkinds zu beantworten« (Strasen 1996: 26).
Dieser Versuch lehrt, daf§ »das Signifikat nur in Form eines weiteren
Zeichens, also eines neuen Signifikanten, der seinerseits wieder mit ei-
nem Signifikat korreliert, zuginglich ist« (ebd.). Als »Zeichen« fiir die
prinzipielle Unmoglichkeit, den Signifikanten stabile Bedeutungen zu-
zuschreiben, fithrte Derrida die différance ein: die franzésische Diffe-
renz mit einem ebenso unhodrbaren wie regelwidrigen »a«.

Die différance sieht sich freilich mit einem unausweichlichen Di-

35

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

lemma konfrontiert: Sie stellt eine Bezeichnung dar und darf doch »ei-
gentlich« nichts bezeichnen. Obwohl (oder gerade weil) dieses Di-
lemma nicht aufzuldsen ist, mochte sie weder »ein Wort noch ein Be-
griff« (Derrida 1990a: 82) sein, sondern als »Strategie (...) ohne Finali-
tit« (ebd.: 81) begriffen werden, mit deren Hilfe nichts eindeutig aus-
gesagt werden kann — aufer vielleicht der Unmoglichkeit, irgend etwas
eindeutig auszusagen. Denjenigen Raum schliellich, in dem Wirklich-
keit, ganz im Sinne der différance, ein Gewebe oder eine Verkettung
von Differenzen markiert, bezeichnet Derrida als Text:

»Das, was ich also Text nenne, ist alles, ist praktisch alles. Es ist alles, das heifit,
es gibt einen Text, sobald es eine Spur gibt, eine differentielle Verweisung von
einer Spur auf die andere. Und diese Verweise bleiben nie stehen. (...) Folglich
setzt dieser neue Begriff des Textes, der ohne Grenzen ist — ich habe deshalb
gesagt, auch als scherzhafte Bemerkung, es gibe kein Auflerhalb des Textes —,
folglich setzt dieser neue Begriff des Textes voraus, daff man in keinem Mo-
ment etwas auflerhalb des Bereiches der differentiellen Verweisungen fixieren
kann, das ein Wirkliches, eine Anwesenheit oder eine Abwesenheit wire, et-
was, das nicht es selbst wire, markiert durch die textuelle différance, durch den
Text als différance mit einem »a« (Derrida zit. in Engelmann 1991: 73).

Ahnlich radikale Erweiterungen des Feldes sprachphilosophischer
Erwigungen iber den Bereich der Linguistik hinaus finden sich in
denjenigen Ansitzen, die in Anlehnung an den ANDEREN Kulturwissen-
schaftler Stuart Hall als semiotische und diskursive bezeichnet werden
sollen (Hall 1997a, 1997b). Beide stellen die Moglichkeit eines forma-
len Zugangs zu Sprache und Reprisentation, wie Saussure thn gesucht
hatte, durch die verstirkte Einbeziehung interaktiver und dialogischer
Elemente in Frage. Wihrend eine semiotische Herangehensweise dabei
in erster Linie auf die Analyse von Zeichen bzw. deren Funktion als
Bedeutungstriger — also auf das Wie der Reprisentation — abzielt, geht
ein diskursive Ansatz weiter. Indem er sich auch den Effekten und
Konsequenzen von Reprisentation zuwendet, riickt er nicht die »Poe-
tik der Sprache«, sondern die »Politik der Sprache« in den Mittelpunkt
des Interesses:

»There are some similarities, but also some major differences between the se-

miotic and the discursive approaches (...). One important difference is that the

36

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

semiotic approach is concerned with the how of representation, with how lan-
guage produces meaning — what has been called its >poetics; whereas the dis-
cursive approach is more concerned with the effects and consequences of repre-
sentation — its >politics<« (Hall 1997a: 6).

Als wichtigster Vertreter eines diskursiven Ansatzes kann wohl der
franzosische Philosoph Michel Foucault betrachtet werden. Einige
Elemente seiner Philosophie sollen nun insofern detaillierter nachvoll-
zogen werden, als sie es waren, die besonderen Einfluf§ auf ein Denken
genommen haben, wie es im Verlauf dieser Reise weiter entwickelt
werden soll. »Detaillierter« kann dabei nicht bedeuten, die komplexen
Gedankenginge, die sich in Foucaults Arbeiten finden und zu deren
Verstindnis er selbst »nur wenige — und nicht unbedingt eindeutige —
Hinweise« (Keller 1997: 313) gegeben hat, einer systematischen Be-
trachtung zuzufiihren. Dies gilt erst recht fir die »Briiche« innerhalb
seines Denkens, die in einer betrichtlichen und stetig wachsenden An-
zahl von Beitrigen immer wieder (und immer wieder anders) kom-
mentiert und interpretiert werden. Das Ziel der Ausfilhrungen besteht
vielmehr darin, die grundlegenden Auffassungen Foucaults zur Frage
der Reprisentation zusammenzufassen — was gleichzeitig bedeutet,
sich den Themen Wissen und Macht zuzuwenden. Denn Foucault war
nicht nur an einer Analyse der Bedeutungsproduktion interessiert,
sondern wandte sich der Reprisentation als Quelle von (sozialem und
kulturellem) Wissen zu — »a more open system, connected in more in-
timate ways with social practices and questions of power« (Hall 1997b:
42). Es ging ihm also nicht allein um die Frage der Bedeutungsproduk-
tion durch Sprache; es ging ihm auch und insbesondere um Machtbe-
ziehungen:

»Here I believe one’s point of reference should not be to the great model of
language (langue) and signs, but to that of war and battle. The history which
bears and determines us has the form of a war rather than of a language: rela-

tions of power, not relations of meaning« (Foucault 1980: 114).

Folglich ersetzte Foucault die Sprache durch ein umfassenderes Mo-
dell der Reprisentation: dasjenige des Diskurses. Dabei war er weit
davon entfernt, den Diskursbegriff im alltagssprachlichen Sinne, etwa
im Sinne von »Gedankenaustausch« oder »Wortstreit«, zu gebrauchen.

37

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

Er meinte damit spezifische Gruppen von Aussagen, die insofern Wis-
sen produzieren, als sie eine bestimmte Sprech- und Denkweise mar-
kieren. Der Diskurs im Sinne Foucaults konstituiert seinen eigenen
Gegenstand, sein Thema. Er produziert und definiert die Objekte des
Wissens. Er bringt ein Denken dazu, auf eine ganz bestimmte Art und
Weise — namlich so und nicht anders — zu denken. Wissen tiber etwas
kann nicht aulerhalb von Diskursen existieren, d.h. auflerhalb der Art
und Weise, in der dieses Etwas innerhalb der Diskurse produziert, re-
prasentiert und durch bestimmte Techniken reguliert wird. Obwohl
andere Arten des Denkens damit nicht zwangslaufig ausgeschlossen
sind, so sind sie doch durch einen Diskurs und innerhalb eines Diskur-
ses beschrankt bzw. limitiert.

Die diskurs-»theoretische« Vorstellung, dafl Dinge oder, allgemei-
ner formuliert, Objekte des Wissens ausschliefflich innerhalb eines be-
stimmten Kontexts eine Bedeutung aufweisen und dafl das Wissen
dariiber nur innerhalb dieses Kontexts als wahr gilt, erscheint radikal
ANDERS — und in der notwendig verkiirzten Darstellung wohl allzu ab-
strakt. Zur Veranschaulichung sei auf eine Passage in der » Archiologie
des Wissens« zuriickgegriffen. In dieser Passage kommt Foucault, wie
auch an vielen anderen Stellen seiner theoretisch-praktischen Arbeit,
auf den Wahnsinn zu sprechen (Foucault 1981). Priziser formuliert: Er
kommt auf die Erfindung des Wahnsinns zu sprechen. Dabei hilt er
fest, dafl das Konzept »Wahnsinn« tiberhaupt erst innerhalb einer ganz
bestimmten diskursiven Formation habe entstehen konnen; daff es nur
innerhalb dieser diskursiven Formation moglich geworden sei,
»Wahnsinn« auf eine bestimmte Art und Weise — als Wahnsinn eben —
zu denken und tber ithn zu sprechen:

»Die Geisteskrankheit ist durch die Gesamtheit all dessen konstituiert worden,
was in der Gruppe all der Aussagen gesagt worden ist, die sie benannten, sie
zerlegten, sie beschrieben, sie explizierten, thre Entwicklungen erzihlten, ihre
verschiedenen Korrelationen anzeigten, sie beurteilten und ihr eventuell die
Sprache verliehen, indem sie in threm Namen Diskurse artikulierten, die als die
ihren gelten sollten« (ebd.: 49).

Die von Foucault vorgenommene Bindung der Objekte des Wissens

an bestimmte Diskurse wirft immer wieder die Frage auf, wie es denn
in seinem Denken um die Existenz bzw. Nicht-Existenz der Objekte

38

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

des Wissens in einer »aufler-diskursiven« Realitdt bestellt ist. Wie an
vielen anderen, so scheiden sich auch an dieser Frage die Geister: Wih-
rend Foucaults Schriften zuweilen dahingehend interpretiert werden,
als verneine er die Existenz von Objekten auflerhalb der Diskurse, exi-
stieren umgekehrt Beitrige, in denen das Gegenteil behauptet wird
(vgl. hierzu Hall 1997b). Auf dieser Reise soll weder der einen noch
der anderen Interpretation gefolgt, sondern folgender Standpunkt ver-
treten werden: Es ging Foucault nicht darum, Objekten eine Existenz
aulerhalb von Diskursen ab- oder zuzusprechen. Worauf es ihm an-
kam, war, daf§ auflerhalb von Diskursen nichts existieren kann, was
von Bedentung ist. Diese Interpretation bietet sich zumindest nach der
Lektiire der folgenden Textstelle an, in der Foucault — wiederum am
Beispiel des Wahnsinns — Aufschlufl iiber seine, von ihm selbst »ar-
chiologisch« genannte Arbeitsweise gibt:

»Man versucht nicht zu rekonstruieren, was der Wahnsinn selbst gewesen sein
konnte, so wie er sich vielleicht zuerst in einer urspriinglichen, fundamentalen,
dumpfen, kaum artikulierten Erfahrung gegeben hat (...). Eine solche Ge-
schichte des Referenten ist zweifellos moglich; man schlief$t das Bemihen, den
Text von diesen >pradiskursiven< Erfahrungen zu entsanden und zu befreien,
nicht von Anfang an aus. Aber hier handelt es sich nicht darum, den Diskurs
zu neutralisieren (...); es handelt sich im Gegenteil darum, ihn in seiner Konsi-
stenz zu erhalten, ihn in seiner eigenen Komplexitit hervortreten zu lassen. In
einem Wort, man mochte sich ginzlich der >Dinge« enthalten, sie >ent-gegen-
wirtigens; ihre reiche, schwere und unmittelbare Fiille verbannen (...); die re-
gelmiflige Formation der Objekte, die sich nur im Diskurs abzeichnen, an die
Stelle des ritselhaften Schatzes der >Dinge< von vor dem Diskurs setzen; diese
Gegenstinde ohne Beziehung zum Grund der Dinge definieren, indem man sie
aber auf die Gesamtheit der Regeln bezicht, die es erlauben, sie als Gegenstin-
de eines Diskurses zu bilden, und somit ihre Bedingungen des historischen Er-
scheinens konstituieren; eine Geschichte der diskursiven Regelmafligkeiten
schreiben, die sie nicht in die Tiefe eines Urgrunds stiefle, sondern den Nexus
der Regelmifligkeiten entfaltete, die ihre Dispersion steuern« (Foucault 1981:
71-72).

Wie kann vor diesem Hintergrund die Beziehung zwischen (historisch

und kulturell spezifischem) Wissen einerseits und Macht andererseits
beschrieben werden? Da »das Problem der Macht im Mittelpunkt von

39

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

Foucaults Diagnose unserer gegenwirtigen Situation« (Dreyfus u.
Rabinow 1987: 12) steht, finden sich Antworten auf diese Frage tiber
sein gesamtes Werk »verstreut«. Zwar ist der Begriff »Werk« nicht
ausschliellich im Sinne eines wissenschaftlichen Werkes zu verstehen
— beteiligte sich Foucault doch an konkreten politischen Kimpfen (vgl.
Kneer 1996) und liegt doch ein grofler Teil seiner Arbeiten »in Form
von Interviews, Broschiiren, Kampfschriften und Flugblattern« (ebd.:
169) vor. Als gern zitierter Klassiker beziiglich der hier interessieren-
den Frage nach dem Zusammenhang von Wissen und Macht gilt aber
eine Passage aus »Uberwachen und Strafen« (Foucault 1977). Aus ihr
geht hervor, daf§ sich Foucault gegen jene Tradition wandte, »die von
der Vorstellung geleitet wird, dafl es Wissen nur dort geben kann, wo
die Machtverhiltnisse suspendiert sind, daff das Wissen sich nur au-
Berhalb der Befehle, Anforderungen, Interessen der Macht entfalten
kann« (ebd.: 39). Dieser (nur allzu bekannten) Tradition setzte er ent-
gegen, dafl Wissen immer eine Form von Macht ist und dafy Macht die-
jenigen Bereiche bestimmt, tiber die Gberhaupt »etwas gewufit wird«.
Eindringlich wies er darauf hin, daf} »Macht Wissen hervorbringt (und
nicht blof§ fordert, anwendet, ausnutzt); daff Macht und Wissen einan-
der unmittelbar einschliefen; daf} es keine Machtbeziehung gibt, ohne
dafl sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen,
das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert«
(ebd.). Entsprechend sei es auch nicht moglich, diese Macht/Wissen-
Beziehungen von einem »Erkenntnissubjekt aus zu analysieren, das
gegeniiber dem Machtsystem frei oder unfrei ist« (ebd.). Vielmehr
misse in Betracht gezogen werden, »daf} das erkennende Subjekt, das
zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener
fundamentalen Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Trans-
formationen bilden« (ebd.; Hervorhebung JL). Damit dhnelt Macht/
Wissen letztlich einem Netzwerk, das »alle Ebenen der sozialen Exi-
stenz durchdringt und folglich an jedem Ort des sozialen Lebens zum
Tragen kommt — in den privaten Bereichen der Familie und der Sexua-
litit ebenso wie im Rahmen der Politik, der Wirtschaft und des Rechts-
systems« (Hall 1997b: 50; Ubersetzung JL).

40

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

ANDERE Wirklichkeiten, ANDERE Wabrheiten

Die logozentrische Rationalitat der Moderne, so kann der Abstecher
zu den »Vorfahren« wohl zusammengefafit werden, wird verabschie-
det und durch die Vorstellung vom prison-house of language (Jameson
1972) ersetzt: Die vermeintlich erkennenden Subjekte befinden sich in
einem Sprachgefangnis, wo sie, salopp formuliert, in unterschiedlichen,
kulturell spezifischen Zellen der Bedeutungsproduktion und -repro-
duktion verwahrt sind. Damit bleibt ihnen ein direkter oder »ungefil-
terter« Zugang zur Realitit versagt; jeder Blick, jede Reprisentation
erfolgt von einer bestimmten Zelle des Gefingnisses aus:

»Das Sprechen mufl einen Ort und eine Position haben und ist immer inner-
halb eines Diskurses positioniert. Erst wenn ein Diskurs vergifit, daf§ er veror-
tet ist, versucht er fiir alle zu sprechen« (Hall 1994: 61).

Vor diesem Hintergrund erscheint der wissenschaftliche Glaube an die
Moglichkeit mimetischer und universell gliltiger Wiedergabe von
Wirklichkeit als der naive Glaube an die Deckungsgleichheit von
Wirklichkeit und einer Reprisentation von Wirklichkeit. Er erscheint
als ein Glaube, der davon lebt, dafl er die historische Spezifitit der Re-
prasentationen verleugnet; der als natiirlich ausgibt, was »eigentlich«
kulturell produziert ist. Der franzdsische Literaturkritiker, Soziologe
und Philosoph Roland Barthes hat das Ergebnis dieser Transformatio-
nen als Mythos bezeichnet: Der Mythos, so Barthes, habe den Auftrag,
»historische Intention als Natur zu griinden, Zufall als Ewigkeit«
(Barthes 1964: 130). Dies bedeute jedoch nicht, daff der Mythos die
Dinge leugne. Seine Funktion bestehe im Gegenteil darin, von den
Dingen zu sprechen — allerdings auf eine »reinigende«, auf eine »un-
schuldig-machende« Art und Weise:

»Der Mythos (...) macht sie [die Dinge, JL] unschuldig, er griindet sie als Na-
tur und Ewigkeit, er gibt ihnen eine Klarheit, die nicht die der Erklirung ist,
sondern die der Feststellung. (...) Er schafft die Komplexitit der menschlichen
Handlungen ab und leiht ihnen die Einfachheit der Essenzen, er unterdriickt
(...) jedes Vordringen tiber das unmittelbar Sichtbare hinaus, er organisiert eine
Welt ohne Widerspriiche, weil ohne Tiefe, eine in der Evidenz der Dinge aus-
gebreitete Welt, er begriindet eine gliickliche Klarheit. Die Dinge machen den
Eindruck, als bedeuteten sie von ganz allein« (ebd.: 131-132).

41

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

Mit dem Aufsetzen einer ANDEREN Brille tribt sich diese »gliickliche
Klarheit«, und die objektivistische Sicht der Dinge erscheint nicht lan-
ger als die objektive und allgemeingtiltige. Sie erscheint vielmehr als
eine unter vielen; als eine, der es gelungen ist, das » Andersseinkinnen
jeglicher Ordnung« (Waldenfels 1990: 16) erfolgreich zu verdriangen,
und die sich unter der Hand immer schon darangemacht hat, andere
Wahrheiten zu unterdriicken. Damit erscheint sie letztlich als eine
Sicht der Dinge, die auf einer falschen, weil Ausschliefungen produ-
zierenden Universalitit beruht — und es stellt sich die Frage nach ihrer
Spezifitit. Einer Beantwortung dieser Frage kommt aus zwei Griinden
eine besondere Bedeutung zu. Zum einen wird sich in threm Rahmen
jene Verflechtung von theoretisch-konzeptionellem Denken einerseits
und gesellschaftspolitischer Engagiertheit andererseits zeigen, auf-
grund derer ein ANDERES Denken je nach Perspektive als widerspriich-
lich gebrandmarkt oder aber als theoretisch-praktisches Projekt be-
griflt wird. Und zum anderen wird sie verdeutlichen, wogegen die
Vertreterinnen und Vertreter eines ANDEREN Denkens »eigentlich«
versuchen, Vielheiten zu ihrem Recht zu verhelfen.

Welcher Art ist also die Sicht der Dinge, die trotz (historischer)
Spezifitit universale Giltigkeit reklamiert? Eine Antwort findet sich,
wenn das abstrakte Subjekt dieser Sicht einer genaueren Betrachtung
unterzogen wird: das Subjekt in der, wie Bernhard Waldenfels (1990)
schreibt, erhabenen Rolle des (welt-ordnenden) Jedermann. Es sei da-
hingestellt, ob Waldenfels die Bezeichnung Jedermann in ironisieren-
der Absicht gezielt gewahlt hat oder an dieser Stelle in eine von ihm
selbst (mit-)gegrabene Grube fillt — eine passende Bezeichnung ist es
allemal. Denn, wie Rosalyn Deutsche konstatiert:

»(...) the objectivist theorem is a masculine, not universal, subject who univer-
salises itself by claiming a privileged ground of knowledge but who actually
occuplies a position of threatened wholeness in a relation of difference« (Deut-
sche 1991: 12).

Die insbesondere von (post-)feministischer Seite artikulierte Kritik des
Androzentrismus ist jedoch bei weitem nicht die einzige, die gegen
den ein- und zugleich ausschliefenden Charakter der modernen Ra-
tionalitit geltend gemacht wird. Sie findet, wie das folgende Zitat deut-
lich macht, eine ganze Reihe von Erginzungen:

42

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

»I am pointing to a way of looking at the world characteristic of the dominant
white, male, Eurocentric ruling class, a way of dividing up the word that puts
an omnipotent subject at the center (...)« (Hartsock 1990: 161).

Doch auch Nancy Hartsocks »Liste« der Eigenschaften des modernen
Subjekts und der aus ihnen notwendig resultierenden Ausschlisse
bleibt zwangslaufig unvollstindig: Vergleicht man die »Eigen«- und
Besonderheiten konkreter Individuen mit dem abstrakten »Subjekt-
kondensat« der Moderne, so wird die Vielzahl der Exklusionen deut-
lich, die diese Konzeption seit ihrer »Erfindung« produziert hat und
immer noch produziert. Dazu gehoren religiose und weltanschauliche
Ausschliisse ebenso wie solche, die das Alter, sexuelle Priferenzen
oder korperliche und geistige Behinderungen — vgl. Foucaults Refle-
xionen ber den Wahnsinn (Foucault 1973, 1981) — betreffen. In An-
betracht der Vielzahl notwendiger Ausschlisse soll an dieser Stelle nur
auf eine einzige, bisher nicht genannte spezifische Eigenschaft des mo-
dernen Subjekts niher eingegangen werden: auf seinen Besitz.

Zu diesem Zweck ist es hilfreich, sich noch einmal den Legitima-
tions- und Integrationsbedarf, den der europiische Modernisierungs-
prozef} zeitigte, vor Augen zu fiihren. War das Individuum in seinen
vormodernen 6konomischen und sozialen Kontexten »immer schon
als Moment eines tibergreifenden Allgemeinen gesetzt und gedacht«
(Engelmann 1990: 8), so wurde es im Rahmen der Modernisierung aus
diesen Kontexten »entlassen«. Aus dieser Freisetzung resultierte ge-
wissermaflen ein Mangel an Integration und Zusammenhang, und an
die Stelle des vormodernen, gleichsam als »naturwiichsig« gedachten
Zusammenhangs trat der Tauschwert und mit ihm Austauschakte bzw.
Vertrige zwischen rechtlich freien Individuen als »das, was Zusam-
menhang und Einheit stiftete« (Engelmann 1990: 9). Sie sind es, die
seitdem — im Zusammenspiel mit der Integration der Individuen in die
»vorgestellte Gemeinschaft« der Nation (Anderson *1993) — die Textur
des »sozialen Bandes« bilden: Ob »Banker, Wurstverkiufer oder Fa-
brikant — sie alle sind Warenbesitzer, die sich im Austauschprozef§ als
Gleiche anerkennen« (Parsdorfer 1998: 26; Hervorhebung JL).

Doch schon »Karl Marx wuflte, dafl die massenhafte Freisetzung
von Menschen aus vorkapitalistischen 6konomischen Zusammenhan-
gen eine zweischneidige Sache war« (Engelmann 1990: 9). Und in der
Tat: Vor dem Hintergrund strukturell ungleicher 6konomischer Ver-

43

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

haltnisse erweist sich die »besitzindividualistische« Gleichheit aller
Menschen als Grundvoraussetzung ihres Gegenteils — was sich am Bei-
spiel derjenigen Menschen zeigt, die im Gegensatz zum »implizit vor-
ausgesetzten biirgerlichen und besitzenden Individuum« (Narr 1998:
22) Uber keinen Besitz verfiigen: »Die Aneignung der lebendigen Ar-
beit durch das Kapital aus dem Umstand, daf§ der Gebrauchswert des
Arbeiters mehr her gibt als sein Tauschwert, macht aus dem scheinba-
ren Tausch von Aquivalenten — Tausch der Ware Arbeitskraft gegen
Lohn — handfeste Ausbeutung« (Parsdorfer 1998: 26). Der darin zum
Ausdruck kommende Doppelcharakter kennzeichnet die westliche
Moderne zwangslaufig. Folglich zeigt er sich nicht nur in bezug auf
die »Gleichheit«, sondern auch in bezug auf die »Freiheit«. So sind
diejenigen Menschen, die ihre Arbeitskraft nicht verkaufen konnen
oder wollen, denn auch »doppelt frei«: Sie sind nicht nur frei im per-
sonlichen Sinne, sondern dariiber hinaus »frei (...) zu verhungern«
(Engelmann 1990: 9).

Es sind also — unter vielen anderen — spezifisch »besitzende« Quali-
titen, mit denen es sich die moderne westliche Rationalitit seit Beginn
der Neuzeit anmaflt, die Wirklichkeit vermeintlich universell reprasen-
tieren zu konnen. Und es sind die mit diesen Qualititen korrespondie-
renden Ausschliisse, vor deren Hintergrund ein ANDERES Denken da-
nach strebt, Vielheiten zu betonen und anderen Wahrheiten zu ihrem
Recht zu verhelfen. In diesem Bestreben aber sieht es sich zwangsliu-
fig mit den folgenden Fragen konfrontiert: Kann das Streben nach ei-
ner vermeintlich universellen Aneignung der Wirklichkeit als eine Be-
sonderheit der westlichen Moderne betrachtet werden? Und inwiefern
ist es iberhaupt zulissig, von der westlichen Moderne zu sprechen —
gibt es doch nicht eine, sondern ganz unterschiedliche Modernen, von
denen hier nur die Moderne der Aufklirung, die 6konomische Mo-
derne des 19. Jahrhunderts und die dsthetische Moderne des 19. und
20. Jahrhunderts genannt seien (vgl. etwa Welsch *1997: 46-48)?

Zunichst zur ersten Frage: Sie stellt sich insbesondere insofern, als
bestimmte Aspekte dieser Aneignung gewify nicht auf die westliche
Moderne beschrinkt sind. Dies gilt nicht nur fir den Bereich des An-
drozentrismus, sondern auch fiir denjenigen des Ethnozentrismus. Fast
alle kollektiven Identititen sehen sich, wie Yi-Fu Tuan (1989) aufzeigt,
im Zentrum ihrer »eigenen« Kosmologie. Dennoch kann im Anschluf}
an Foucault (1973, 1977) argumentiert werden, daf} bei der Beantwor-

44

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EINE« UND DAS » ANDERE«

tung dieser Frage eine andere nicht vergessen werden sollte: die Frage
nach der Effektivitit von Macht/Wissen. Hinter der Frage nach der
Effektivitit von Macht/Wissen aber verliert die erste Frage an Rele-
vanz, und es erscheint nur noch zweitrangig, ob das westliche Streben
nach universeller Ordnung nun auf eine besondere »okzidentale Ord-
nungsbesessenheit« (Waldenfels 1990: 24) zuriickzufiihren ist oder
nicht. Denn nur die westliche Rationalitit hatte die Macht, thr Wissen
effektiv in Anschlag zu bringen, diskursiv durchzusetzen und damit
als universal zu reprisentieren.

Wird tiberdies bedacht, daff die westliche Rationalitit im Kampf um
Reprisentation bis heute erfolgreich ist und daff patriarchalische,
(neo-)koloniale und imperialistische Machtstrukturen noch nicht der
Vergangenheit angehoren, dann findet sich auch eine Antwort auf die
Frage, inwieweit es zuldssig ist, die westliche Moderne zu essentialisie-
ren, also von der westlichen Moderne zu sprechen. Stuart Hall formu-
liert diese Antwort in bezug auf die postkoloniale Kritik wie folgt:

»Auch wenn wir an Differenzierung und Spezifitit festhalten, konnen wir es
uns dennoch nicht leisten, die tiberdeterminierenden Auswirkungen des kolo-
nialen Faktors zu Ubergehen, das »Werks, das seine binidren Oppositionen un-
ablissig verrichten mufiten, um die Ausbreitung der kulturellen Differenz und
der Lebensformen zu représentieren, die es in der gebiindelten und tberdeter-
minierten >Einheit< jener vereinfachenden und alles iiberwolbenden biniren
Struktur: >der Westen und der Rest< immer gab« (Hall 1997¢: 230-231).

Vor diesem Hintergrund erscheint es also nicht nur zulissig, sondern
sogar notwendig, von der westlichen Moderne zu sprechen — wenn
auch auf eine besondere, auf eine lediglich vorlaufig schlieflende Art
und Weise. Diese »differente« Art der Essentialisierung wird in einer
ANDEREN Literatur zumeist als strategisch-essentialistisch bezeichnet
(vgl. etwa Williams u. Chrisman 1994), auf dieser Reise aber — in An-
schluff an den Historiker, Soziologen und Philosophen Michel de Cer-
teau und dessen begriffliche Unterscheidung zwischen Strategie und
Taktik (Certeau 1988) — taktisch-essentialistisch genannt: Wihrend eine
Strategie nach Certeau ein mit Macht ausgestattetes Subjekt voraus-
setzt, stellt eine Taktik ein Kalkiil dar, »das nicht mit etwas Eigenem
rechnen kann (...)« (ebd.: 23; Hervorhebung JL) und tber kein gesi-
chertes Territorium verfiigt. Der (Spiel-)Raum einer Taktik wird im-

45

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

mer wieder aufs neue erst durch den Ort ihres jeweiligen ANDEREN be-
stimmt, dessen Willen sie zu verindern und den sie durch ihre jeweili-
gen Bewegungen zu »storen« versucht. In diesem Sinne sind auch die
vorlaufigen Essentialisierungen zu verstehen. Sie zeichnen sich durch
die Fahigkeit aus, »an einem gewissen Punkt zu einem erforderlichen
Zeitpunkt haltzumachen« (Bloedner 1999: 78) und damit einen vorlau-
figen, instabilen und immer wieder ANDEREN Ort zu finden, von dem
aus kommuniziert und interveniert werden kann. Behielte man hinge-
gen — und damit zurlick zur Frage nach der Zulissigkeit von Essentia-
lisierungen — ausschliefflich die Differenz im Auge, so liefe man Gefahr,
»einem belanglosen Dekonstruktivismus« (Hall 1997¢: 231) zu erlie-
gen und »dem Phantasiegebilde eines machtlosen Utopia der Diffe-
renz« (ebd.) auf den Leim zu gehen. Der taktische Essentialismus hin-
gegen ermoglicht es, die »beiden Enden der Kette gleichzeitig in der
Hand« (ebd.) zu behalten.

Diese nicht anders als widerspriichlich zu bezeichnende Taktik ist
es, mit deren Hilfe die Vertreterinnen und Vertreter eines ANDEREN
Denkens versuchen, anderen Wahrheiten und Wirklichkeiten zu threm
Recht zu verhelfen. Denn diese Taktik eroffnet Moglichkeiten, tiber
die seit Beginn der Neuzeit ungeloste Frage nach adiquaten Formen
von Gesellschaftlichkeit nachzudenken — adiquateren Formen zumin-
dest als denjenigen, die auf der vermeintlich universalen Rationalitit
eines erkennenden Subjekts mit dem verriterischen Namen Jedermann
beruhen.

Das »Eigene« und das » Andere«

Was passiert in einem Denken des Dazwischen mit dem Jemand, dem
»irdischen Alter Ego« des Jedermann? Wenn, wie im Verlauf der ge-
rade zuriickgelegten Wegstrecke geschehen, der erkennende Jeder-
mann von seinem freischwebenden Hochsitz gestoflen wird, auf daff er
statt eines vermeintlich unschuldigen Panoramablicks lediglich den
Ausblick aus einer bestimmten Zelle des Sprachgefingnisses genief3t,
dann hat das zwangsliufig Folgen fiir die Stabilitit seines » Alter Ego«.
Und in der Tat stellen die ANDEREN Denkerinnen und Denker das neu-
zeitliche Subjekt »als das, was allem zugrunde liegt und (...) auf zen-
trale Weise alles auf sich hin versammelt« (Waldenfels 1990: 57), nicht

46

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EIGENE« UND DAS » ANDERE«

nur hinsichtlich seiner Fihigkeit einer wahrheitsfihigen Erkenntnis
von Realitit radikal in Frage. Sie wenden sich ganz grundsitzlich ge-
gen die vereinheitlichende Abstraktion, der das Subjekt im Rahmen des
neuzeitlichen Strebens nach Ordnung insofern unterzogen wurde, als
»Beherrschung und Aneignung der Natur (...) nicht zu haben [sind]
ohne eine Selbstbeherrschung und Selbstaneignung, die den Ort schafft,
wo Beherrschung und Aneignung sich vollziehen konnen« (ebd.).

Mit der Frage nach dem Status und der Identitit des (nicht trans-
zendentalen) Subjekts wird ein Terrain betreten, das trotz seiner un-
weigerlichen Verwandtschaft mit demjenigen der Aneignung von
Wirklichkeit beinahe noch umkampfter erscheint als letzteres. Diesen
Eindruck vermogen zumindest die vielen Publikationen jiingeren Da-
tums zu erwecken, in denen diese Frage verhandelt wird. Wihrend ei-
nige Vertreterinnen und Vertreter »schwacher« Subjekt-Konzeptionen
freudig den »Tod des Subjekts« begriifien, besteht fiir thre Antagoni-
stinnen und Antagonisten kein Grund zum Feiern. Im Gegenteil: Die
Verteidigerinnen und Verteidiger »starker« Subjekt-Konzeptionen se-
hen im »Ende des Subjekts« nichts geringeres als »Verzicht auf Ver-
antwortung, Auslieferung an fremde Michte, Auflosung errungener
Formen, Regression auf pathische Frithstufen, dsthetizistische Spiele-
rei, Konzession an die Gewalt und dhnliches« (ebd.).

Nicht zuletzt in Anbetracht dieser Kontroverse sollen nun, analog
zur vorangegangenen Wegstrecke, einige der Denkgebiude dargestellt
werden, die als »Vorfahren« bzw. Katalysatoren ANDERER Konzeptio-
nen des Subjekts gelten konnen. Im Anschluff an diese Darstellung
wird sich nicht nur zeigen, warum und mit welchen Mitteln ein ANDE-
REs Denken dem stabilen, selbst-identischen Subjekt »an den Kragen«
will. Es wird sich auch zeigen, warum die Dezentrierung des souveri-
nen Subjekts nicht zu nihilistischem Relativismus (oder Schlimmerem)
fithrt, sondern warum — zumindest aus ANDERER Sicht — das Gegenteil
der Fall ist.

Das Ende des souverinen Subjekts und des allgemeinen
Wesens des Menschen
Der erste der hier zu prisentierenden »Angriffe« auf die Konzeption

des stabilen, souverinen Subjekts findet sich im Werk Friedrich Nietz-

47

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

sches. Nietzsche wandte sich gegen die Konzeptualisierung des Be-
wufltseins als einer festen, unbedingten Grofle und stellte dem cartesi-
anischen »Ich denke, also bin ich« die Auffassung »Ich denke, daf ich
bin« entgegen, denn er vertrat den Standpunkt, daf} nicht einmal die
Faktoren, die auf das Bewufitsein wirken, genau bestimmt werden
konnten. Damit sei »selbst ein theoretisches Konstrukt, in dem das
Bewufitsein von allen dufleren Einfliissen im Rahmen eines Gedanken-
experiments gereinigt wiirde, nicht moglich« (Strasen 1996: 62) — und
Descartes ein grober Denkfehler unterlaufen:

»Es wird gedacht: folglich giebt es Denkendes«: darauf lduft die argumentatio
des Cartesius hinaus. Aber das heifit, unsern Glauben an den Substanzbegriff
schon als »wahr a prioric ansetzen: — daf}, wenn gedacht wird, es etwas geben
muf, >das denkt, ist aber einfach eine Formulirung unserer grammatischen
Gewohnung, welche zu einem Thun einen Thater setzt. Kurz, es wird hier be-
reits ein logisch-metaphysisches Postulat gemacht — und nicht nur constatirt
(....). Auf dem Weg des Cartesius kommt man nicht zu etwas absolut Gewis-
sem, sondern nur zu einem Faktum eines sehr starken Glaubens« (Nietzsche
1970: 215).

Der cartesianischen Vorstellung, derzufolge das Bewufltsein den Be-
zugspunkt der Vernunftexistenz, des Selbsterlebens und der Selbstver-
gewisserung darstellt, hielt Nietzsche entgegen, dafl die Realitit, derer
die Menschen sich bewuflt sein konnten, lediglich eine Realitit von
Zeichen, eine vereinheitlichte und verallgemeinerte Realitdt sei. Ange-
sichts der phinomenalen Vielfalt von Wirklichkeit seien die Menschen
darauf angewiesen, Tat-Sachen und Sachverhalte mit Hilfe von Begrif-
fen, Kategorien und Konzepten zu vereinfachen, also Regelmifiigkei-
ten zu entdecken. Diese Regelmifligkeiten wiirden wie Regeln behan-
delt bzw. als solche »mifiverstanden«, so daff aus (niitzlichen) Fiktio-
nen Wahrheit werde:

»Was ist also Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien,
Anthropomorphismen, kurz eine Summe von menschlichen Relationen, die,
poetisch und rhetorisch gesteigert, tibertragen, geschmiickt wurden, und die
nach langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich diinken:
die Wahrheiten sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche

sind, Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind, Minzen,

48

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EIGENE« UND DAS » ANDERE«

die ihr Bild verloren haben und nun als Metall, nicht mehr als Miinzen in Be-
tracht kommen« (Nietzsche ?1988: 880-881).

Solch groben Vereinfachungen, solchen »Verwechslungen« von Fik-
tion und Wahrheit also, gilt es in Nietzsches Augen entgegenzutreten
— und zwar nicht zuletzt in bezug auf das Subjekt. Denn auch das
Konzept des Subjekts stellt fiir ihn nichts anderes als ein Faktum eines
sebr starken Glaubens dar; eine vereinfachende und vereinheitlichende
Fiktion:

»Subjekt: das ist die Terminologie unseres Glaubens an eine Einbeit unter all
den verschiedenen Momenten hochsten Realititsgefihls (...).

>Subjekt« ist die Fiktion, als ob viele gleiche Zustinde an uns die Wirkung
Eines Substrates wiren: aber wir haben erst die >Gleichheit< dieser Zustinde
geschaffen; das Gleichserzen und Zurechtmachen derselben ist der Thatbe-
stand, nicht die Gleichheit (- diese ist vielmehr zu lexgnen -)« (Nietzsche 1970:
131).

In Anbetracht des Stellenwerts, den die »grammatikalische Gewdoh-
nung«, d.h. die Vermittlung von Regelhaftigkeiten durch die Sprache,
in den zitierten Formulierungen einnimmt, ist unschwer zu erkennen,
dafl Nietzsche nicht nur mit der neuzeitlichen Konzeption des Sub-
jekts brach, sondern auch denjenigen Argumentationen vorgegriffen
hat, die weiter oben in bezug auf die Frage nach der Moglichkeit mi-
metischer Reprisentation von Wirklichkeit thematisiert wurden. Folg-
lich kommen auch diejenigen, die der Rhetorik und dem moralischen
Gehalt seines Werkes kritisch gegentiberstehen (vgl. etwa Eagleton
1990; Podak 2000), nur schlecht umhin, die grundlegende Bedeutung
anzuerkennen, die ihm im Rahmen der Entwicklung eines Denken des
Dazwischen zukommt. Und tatsichlich gilt Nietzsche weithin als zen-
traler Autor, ja als Drebscheibe am »Eintritt in die Postmoderne«
(Habermas 1989: 104).

Dies wird vom zweiten hier anzufithrenden »grofien Denker« nur
selten behauptet. Dennoch sollte der Beitrag, den Karl Marx im Kon-
text einer Dezentrierung des Subjekts geleistet hat, nicht unterschitzt
werden. Denn es war Marx, der festhielt, daff die Menschen zwar ihre
eigene Geschichte machen, aber dafl sie dies »nicht aus freien Stiicken,
nicht unter selbstgewihlten, sondern unmittelbar vorgefundenen, ge-

49

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

gebenen und tberlieferten Umstinden« (Marx 1960: 115) tun. Er
wandte sich gegen die Vorstellung vom souverinen Subjekt als Agens
der Geschichte und setzte ihr eine Vorstellung entgegen, derzufolge
»es fur Identitit immer Bedingungen gibt, die das Subjekt nicht ent-
werfen kann« (Hall 1999: 84):

»Wir werden zum Teil stets von den Handlungsweisen und Diskursen kon-
struiert, die uns ausmachen, so daff wir in uns selbst als individuelle Ichs oder
Subjekte oder Identititen nicht den Ursprungsort finden konnen, von dem
Diskurs oder Geschichte oder Handeln ausgehen« (ebd.: 85).

Insofern Marx zudem die Produktionsverhiltnisse (und nicht ein ab-
straktes Subjekt) ins Zentrum seiner Analysen und Uberlegungen
rlickte, habe er — so folgert der marxistische Strukturalist Louis Alt-
husser — die beiden grundlegenden Postulate der modernen Philoso-
phie iiberwunden:

»1. dafl ein allgemeines Wesen des Menschen existiert;
2. dafl dieses Wesen das Attribut der einzelnen Individuen ist, die dessen
wirkliche Subjekte sind.

Diese beiden Postulate sind komplementir und untrennbar. Nun aber setzt
ihre Existenz eine ganze empirisch-idealistische Weltanschauung voraus. Da-
mit das Wesen des Menschen universales Attribut sei, miissen in der Tat kozn-
krete Subjekte existieren, wie absolute Gegebenheiten: das schliefit einen Em-
pirismus des Subjekts ein. Damit diese empirischen Individuen Menschen seien,
muf jedes in sich das ganze menschliche Wesen tragen, wenn nicht de facto, so
wenigstens de jure: das schliet einen Idealismus des Wesens ein« (Althusser
1968: 177).

Mit der Absage an die Existenz eines allgemeinen Wesens des Men-
schen habe Marx, so Althusser weiter, neben anderen philosophischen
Kategorien (wie etwa denjenigen des Empirismus und des idealen We-
sens) auch die Kategorie »Subjekt« aus allen Bereichen ausgeschlossen,
in denen sie vordem geherrscht habe: »Nicht nur aus der politischen
Okonomie (Ablehnung des Mythos vom homo oeconomicus [...] als
Subjekt der klassischen Okonomie); nicht nur aus der Geschichte (...);
nicht nur aus der Ethik (...), sondern auch aus der Philosophie selbst«
(ebd.: 177-178).

50

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EIGENE« UND DAS » ANDERE«

Auf die mannigfache Kritik, die am » Antthumanismus« des marxi-
stischen Strukturalismus geiibt wird, sei an dieser Stelle ebensowenig
eingegangen wie auf die groflen Interpretations-»Spielriumex, die sich
beim »Wiederlesen« eines Werkes (hier: dem Werk Marx’ durch Alt-
husser) zwangsliufig 6ffnen miissen — geht es doch darum, einige der
groflen konzeptionellen Briiche mit einem Subjekt nachzuzeichnen,
das mit einer stabilen und vereinheitlichten Identitit ausgestattet ist.
Einen solchen Bruch bildet auch die »Entdeckung« des Unbewuf3ten
durch den Psychologen Sigmund Freud. Freud ging davon aus, daf§
»unsere Identititen, unsere Sexualitit und die Strukturen unseres Be-
gehrens auf der Grundlage der psychischen und symbolischen Prozes-
se des Unbewufiten gebildet werden« (Hall 1994: 194) und nicht auf
der Grundlage einer berechenbaren Rationalitit. »Gerade unsere spe-
zielle Erfahrung«, so formuliert der (post-)strukturalistische Psycho-
analytiker Jacques Lacan, »stellt uns jeder Philosophie entgegen, die
sich unmittelbar vom Cogito ableitet« (Lacan 1973: 63). Lacan »ver-
schiebt« die Psychoanalyse Freuds, d.h. »er entreifit die Psychoanalyse
der Psychologie und macht aus ihr explizit die Wissenschaft von den
Wirkungen der Signifikanten, als die sie seiner Meinung nach von
Freud begriindet wurde, dem jedoch die Terminologie und die Er-
kenntnisse Saussures noch nicht zur Verfiigung standen« (Suchsland
1992: 35-36). Und wie Freud vertritt Lacan den Standpunkt, dafl die
Vorstellung vom Ich als einem einheitlichen Ganzen nicht aus einem
autonomen Kern erwachse, sondern vom »Kleinkind nur graduell,
partiell und unter groflen Schwierigkeiten gelernt werde« (Hall 1994:
194). Dasjenige frihkindliche Stadium, innerhalb dessen die Vorstel-
lung von einem Ich mit stabilem Mittelpunkt angelegt wird, bezeich-
net er als Spiegelstadium der Entwicklung (Lacan 1973).

Im Rahmen der imagindren Seinsphase, die in Lacans Ordnung der
Dinge auch das Spiegelstadium umfaf3t, sei das Kind noch nicht in der
Lage, zwischen dem Selbst und der Aulenwelt zu unterscheiden. Erst
zu einem gewissen Zeitpunkt beginne es, ein — entweder buchstiblich
im Spiegel oder durch den Blick eines Anderen gespiegeltes — einheitli-
ches, integriertes Bild seiner selbst zu imaginieren. Da dieses Spiegel-
bild ein verfremdetes Bild sein miisse, »miflerkenne« sich das Kind
darin: Es er-kenne sich ebenso, wie es sich ver-kenne. Daher bezeich-
net Lacan die imaginire Seinsphase als das »Reich der Bilder, mit de-
nen wir uns identifizieren, um gerade dadurch zu Fehlwahrnehmun-

I

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

gen und Fehlerkenntnissen von uns selbst gefithrt zu werden« (Eagle-
ton >1994: 153).

Die Bildung des imaginierten Ich vollziehe sich, so Lacan, vor dem
Eintritt des Kindes in dasjenige Register, das er die symbolische Ord-
nung nennt: »die vorgegebene Struktur der Gesellschafts- und Ge-
schlechterrollen und der Beziehungen, aus denen die Familie und die
Gesellschaft besteht« (ebd.: 156). Der Eintritt in diese Ordnung gestal-
te sich insofern schwierig, als er von Spannungen und Widerspriichen
— wie etwa dem »Konflikt zwischen dem Wunsch, der Mutter Freude
zu bereiten und dem Drang, sie zurtickzuweisen« (Hall 1994: 195) —,
begleitet werde. Diese Widerspriiche konnten nur durch eine radikale
Spaltung in das Ich der bewufiten Selbsthabe (m07) und die unbewufi-
ten Seiten des Ich (je) gelost werden.

Aus psychoanalytischer Sicht ist das Subjekt daher notwendig ge-
spalten bzw. »zerbrochen«. Es nimmt sich jedoch insofern als einheit-
lich wabhr, als es permanent Identifikationen mit einem » Auflen« vor-
nimmt und sich damit eine vermeintlich gesicherte Identitit konstru-
itert — und zwar »als Resultat der Phantasien tiber sich selbst, die im
Spiegelstadium gebildet wurden« (ebd.). Denn obwohl das Spiegelsta-
dium mit dem Eintritt in die symbolische Ordnung tiberwunden wird,
verschwindet »das Imaginire als Seins- und Wahrnehmungsmodus des
Subjekts (...) nicht, sondern bildet fortwihrend den Hinter- und Un-
tergrund des Symbolischen« (Suchsland 1992: 43). Die als einheitlich
empfundene Ich-Identitit aber befindet sich lediglich »auf der >imagi-
naren< Ebene des Ich, die nicht mehr als die Spitze des Eisbergs des
menschlichen Subjekts ist, wie es die Psychoanalyse kennt« (Eagleton
>1994: 158). Insofern ist — wenn auch nicht nur aus psychoanalytischer
Sicht — der feministischen Psychoanalytikerin Julia Kristeva zuzu-
stimmen, wenn sie schreibt: »Fremde sind wir uns selbst« (Kristeva
1990).

ANDERE Subjekte, ANDERE Identititen
So unterschiedlich die vorgestellten Argumentationen — von Nietzsche
tiber Marx bis Freud und Lacan — auch sein mogen: sie haben diejenige

Plattform geschaffen, auf der sich die Vertreterinnen und Vertreter ei-
nes ANDEREN Denkens gegen die neuzeitliche Ableitung eines allge-

52

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EIGENE« UND DAS » ANDERE«

meinen Wesens des Menschen wenden: eines allgemeinen Wesens des
Menschen, das als gleichmachende und vereinheitlichende Eigenschaft
jedem Individuum oder Jemand innewohnt und die Grundlage fiir ei-
nen Subjektbegriff bildet, der das Subjekt als eine ebenso unteilbare
wie unterscheidbare Entitdt allem voraussetzt. Diesem Subjekt wird
die Vorstellung eines hybriden, »verknoteten« oder temporiren Sub-
jekts entgegengesetzt, das sich, gleichsam als Produkt eines permanen-
ten Differenzierungsprozesses, in einem nicht endenden Prozefl der
Identifikation befindet. Vor diesem Hintergrund soll nun (wiederum
in Analogie zum letzten Abschnitt) geklirt werden, warum und mit
welchen Mitteln die ANDEREN Denkerinnen und Denker das stabile,
sich selbst besitzende Subjekt zu dezentrieren suchen. Der Versuch ei-
ner Klirung wird mit einer Frage eingeleitet, die zunichst den An-
schein erweckt, als habe sie mit den Fragen nach dem Warum und dem
Mitr welchen Mitteln nicht viel zu tun. Zudem dirfte sie »eigentlich«
gar nicht gestellt werden — ist ihr doch ein homogenisierendes Moment
immanent, das streng genommen im Widerspruch zu der auf dieser
Reise gewihlten (erkenntnis-)theoretischen Einstellung steht. Es han-
delt sich um die Frage, ob die Dezentrierung des Subjekts, wie sie im
Anschlufl an die oben skizzierten »Angriffe« vorgenommen wird,
tiberhaupt als etwas Neues gelten kann oder ob die Konzeption des
integrierten, »ganzen« Subjekts nicht insofern schon lange ausgedient
hat, als eine »Langzeitbeschiftigung der Soziologie« (Hall 1994: 191)
darin besteht, das Individuum »gesellschaftlich« zu denken.
Tatsichlich weisen die klassischen Ergebnisse dieser »Langzeitbe-
schiftigung« eine gewisse Verwandtschaft mit den Konzepten eines
ANDEREN Denkens auf. Denn die Soziologie verabschiedete das cartesi-
anische Subjekt insofern, als sie zu erkliren suchte, auf welche Weise
Individuen in Gruppen und Gesellschaftsstrukturen eingebunden sind.
Verschiedene Theorien sollten zeigen, wie »Individuen subjektiv
durch ihre Mitgliedschaft und ihre Beteiligung in weiteren sozialen
Beziehungen geformt werden und, entsprechend, wie Prozesse und
Strukturen durch die Rolle, die Individuen in ihnen spielen, erhalten
werden« (ebd.). Eine Schlisselposition nimmt dabei der Interaktio-
nismus ein, demzufolge sich die Identitit der Subjekte in der Interak-
tion zwischen einem »Ich« und der Gesellschaft bildet; oder anders
herum: demzufolge die »Identitit die Kluft zwischen dem >Innen<und
dem >Auflen< — zwischen der personlichen und der offentlichen Welt«

53

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

(ebd.: 182) — tberbriickt. Zwar beinhalten die interaktionistischen
Modelle damit eine harsche Kritik am cartesianischen Cogito. Den-
noch kann argumentiert werden, daf} sie in ihrer »stabilen Reziprozitit
von >Innen< und >Aufen« (ebd.: 192) den »Kern« des cartesianischen
Denkens nicht tiberwinden konnen, sondern beibehalten miissen.
Denn auch wenn (oder gerade weil) sie das »Innen« der Subjekte als in
kontinuierlichem Dialog mit dem » Auflen« stehend konzeptualisieren,
und auch wenn sich etwa in der interaktionistischen Sozialpsycholo-
gie von George H. Mead das Ich in »I« und »Me« trennt (Mead 1968),
so (re-)produzieren sie doch dasjenige dualistische Konzept, das Be-
ziehungen zwischen zwei zwar verbundenen, aber dennoch abge-
grenzten Entititen (dem Individuum einerseits und der Gesellschaft
andererseits) postuliert. Damit scheinen diese Ansitze von einer hy-
briden Konzeption weit entfernt.

Einer hybriden Konzeption niher kommen hingegen jene Bilder,
die seit Beginn des 20. Jahrhunderts in unterschiedlichen sozialkriti-
schen Stromungen des intellektuellen und dsthetischen Feldes entwor-
fen wurden. So reprisentiert Walter Benjamins »Flaneur« ein Subjekt,
dessen Spuren sich in den anonymen und gesichtslosen Massen der
groflen Stidte verlieren (Benjamin 1974: 33-65). Eine solch »isoliertex,
»entfremdete« Subjektkonzeption, wie Stuart Hall (1994) sie auch den
vom »Fremden« handelnden Werken Georg Simmels (1992) oder Al-
fred Schiitz’ (1972) unterstellt, kann wohl als eine Vorahnung der end-
gliltigen Dezentrierung gelesen werden, der das cartesianische Subjekt
in einem ANDEREN Denken unterzogen werden sollte. Dennoch unter-
scheidet sie sich vom Verstindnis der ANDEREN Denkerinnen und
Denker. Denn auch die »klassische Theorie und Soziologie des Frem-
den«, wie Rudolf Stichweh (1992: 295) die Positionen von Simmel und
Schiitz (sowie die von Robert E. Park) zusammenfassend bezeichnet,
verhandelt ein letztlich »intaktes« Subjekt. Zwar wird auf unterschied-
liche Art und Weise dessen prekire Position betont. Aber auch wenn
(oder gerade weil) Marginalitit und Fremdheit in den Vordergrund ge-
spielt werden, so erscheint der »Fremde« doch »als Eindringling in
eine stabile Struktur« (Nassehi 1995: 445), deren Stabilitat — wie auch
die des »Fremden« selbst — nicht weiter problematisiert wird. Daf} eine
vermeintlich stabile Identitit erst durch Ausschlufiverfahren und ab-
strahierende Homogenisierung hergestellt werden kann und dafl irre-
duzibel viele Bedingungen fiir strukturellen Ausschluf} existieren, blieb

54

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EIGENE« UND DAS » ANDERE«

dem klassischen Blick weitgehend verborgen. Dieser »unmarkierte«
Blick vermochte die Vielheiten der Differenz und die Vielheit struktu-
rell differenter Bedingungen nicht zu fassen — und zwar sowohl in be-
zug auf die Bedingungen personaler Identifikation als auch in bezug
auf die Bedingungen kollektiver Identifikation. Sie fielen buchstablich
aus dem Raster des stillschweigend vorausgesetzten Rahmens, der
ebenso weifl, minnlich und besitzend strukturiert war, wie er auf der
»Primisse gesellschaftlicher Integration bzw. kultureller Einheit« (ebd.:
446) beruhte.

Die blinden Flecke dieses Rahmens wurden — unter Riickgriff auf
die oben thematisierten Theoretikerinnen und Theoretiker — erst und
insbesondere von denjenigen sichtbar gemacht, deren Positionen sich
an den unterschiedlichen gesellschaftlichen »Randern« befanden. Da-
bei waren es insbesondere die feministischen sowie die postkolonialen
Denkerinnen und Denker, die geltend machten, daf die Konzeption
eines allgemeinen Wesens des Menschen, der Einsatz des Humanen
also als der gleichmachenden Eigenschaft der Individuen, eine zweifel-
hafte Humanitit beinhaltet. Denn der vereinheitlichende Gestus des
modernen Denkens, so die weitere und nun auch wieder zeitdiagno-
stische Argumentation, produziert(e) den Ausschlufl der (eingeschlos-
senen) » Anderen« insofern, als das » Andere« notwendig zum Konsti-
tutionsprozefy des »Eigenen« gehort — oder in systemtheoretischer
Diktion: als von Inklusion sinnvoll nur dann gesprochen werden kann,
»wenn es Exklusion gibt« (Luhmann 1995a: 241; Hervorhebung JL).

Demnach gelang es dem Westen und seinem Subjekt nicht srotz ei-
nes patriarchalischen und kolonialen Blicks, sondern durch einen pa-
triarchalischen und kolonialen Blick, die »eigene« historische Identitat
als allgemein menschliche zu konstituieren. Oder anders formuliert:
Patriarchalische, koloniale und rassistische Herrschaftsstrukturen stel-
len keine »Betriebsunfille« oder Schonheitsfehler, sondern integrale
Bestandteile des »zivilisierten« und humanistischen Denkens des We-
stens dar. In diesem Sinn formulierte einer der »Griindungsviter« der
postkolonialen Kritik, Frantz Fanon, auf den Rassismus bezogen:

»Der westliche biirgerliche Rassismus gegeniiber dem Neger oder dem >Bicot«
[abschitzige Bezeichnung fiir Nordafrikaner, JL] ist ein Rassismus der Verach-
tung; es ist ein Rassismus, der abwertet. Aber der biirgerlichen Ideologie, die
die Wesensgleichheit der Menschen proklamiert, gelingt es, die ihr eigene Lo-

55

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

gik zu bewahren, indem sie die Untermenschen auffordert, sich durch die
westliche Humanitit, die sie verkorpert, zu vermenschlichen« (Fanon 1981:
139-140).

Ob also »aus Irrtum oder schlechtem Gewissen: nichts ist bei uns kon-
sequenter als ein rassistischer Humanismus, weil der Europier nur da-
durch sich zum Menschen hat machen konnen, dafl er Sklaven und
Monstren hervorbrachte« (Sartre 1981: 23).

Dafl im Rahmen dieses »allgemein menschlichen Projekts« unter-
schiedliche Blicke auf die »Sklaven und Monstren« existierten — fun-
damental ist dabei die Dichotomie zwischen dem »edlen« und dem
»barbarischen Wilden« —, tut dieser Argumentation keinen Abbruch.
Denn die Existenz dieser Dichotomie stellt insofern keinen Wider-
spruch dar, als es sich bei den gegensitzlichen Reprisentationen um
die beiden Seiten ein und derselben Medaille handelt (vgl. Bitterli
1976). So konnten die vermeintlichen Wesensmerkmale des edlen Wil-
den — wie etwa »Vitalitit, Unvoreingenommenheit oder Sinnenfreu-
digkeit« (ebd.: 371) — sehr schnell in ihr Gegenteil — »Grobschlichtig-
keit, Dumpfheit oder Wolliistigkeit« (ebd.) — umschlagen:

»Beide Versionen des Diskurses wirkten gleichzeitig. Sie scheinen zueinander
im Widerspruch zu stehen, doch sollten sie genauer als Spiegelbilder voneinan-
der gedacht werden. Beide waren Ubertreibungen, gegriindet auf Stereotypen,
die sich gegenseitig speisten. Jede Seite setzte ihr Gegenteil voraus. In ihrer
Opposition waren sie systematisch aufeinander bezogen: als Teile eines >Sy-
stems der Streuung, wie es Foucault nennt« (Hall 1994: 164-165).

Entsprechend konnen die kulturkritischen Artikulationen Jean-Jacques
Rousseaus, die das Stereotyp vom edlen Wilden transportierten (vgl.
Hansen 1995), als Spiegelbilder solcher Theorien gelesen werden, in
denen die »Geschichte der Menschheit« in Modellen einer kontinuier-
lichen, stufenformiges Entwicklung beschrieben wird und an deren
Ende der »kultivierte« und »zivilisierte« Westen als »der Prototyp und
der MafSstab« (Hall 1994: 173) steht. Solche Stufenmodelle, im 17. und
18. Jahrhundert u.a. von Thomas Hobbes und John Locke formuliert,
wurden zur Grundlage der aufklirerischen Sozialwissenschaft und
sind, wenn auch in abgeschwichter und eher latenter Form, auch heute
noch in vielen Kopfen verankert. Diese Kontinuitit kann kaum uber-

56

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das »EIGENE« UND DAS » ANDERE«

raschen. Obwohl Diskurse (hier: der koloniale) als historisch spezi-
fisch betrachtet werden sollten, so sind sie zeitlich nicht exakt be-
grenzt. Oder wie Stuart Hall schreibt: »Diskurse horen nicht abrupt
auf« (ebd.: 174). Sie werden immer auf Elementen »vergangener« Dis-
kurse aufbauen und diese in »iibersetzter« Form in ihr eigenes Bedeu-
tungsnetz einbinden. Und auch wenn sie heute in »zeitgemifierer«
Form in Anschlag gebracht werden, so haben auch die Folien des bar-
barischen und des edlen Wilden ihre Bedeutung fir die Produktion ei-
ner »zivilisierten« westlichen Identitit noch lange nicht verloren.

Damit dirfte deutlich geworden sein, warum ein ANDERES Denken
— und hier insbesondere: die Postkolonialismen — das Terrain des Sub-
jekts und seiner gesicherten Identitit zu verstoren suchen: Die europi-
ischen Nationen konnten sich nur konstituieren »durch den Aus-
schlufl des kolonialen Anderen, durch spezifische Blindheit gegentiber
dessen Eigenheit, die nur vermittels einer vereinnahmenden Semantik
der bedrohlichen Fremdheit, des faszinierenden Exotismus, der no-
stalgisch projizierten Authentizitit in den Blick treten kann« (Bronfen
u. Marius 1997: 5). Der koloniale Blick blendete die grundlegende Dif-
ferenz des Fremden gegeniiber dem Eigenen aus, »um tber das Frem-
de im eigenen Begriffsschema verfiigen zu konnen« (Holz 1998: 7).
Diese Form der Aneignung des Fremden und der Identifikation durch
das Fremde kann als die »eigentlich moderne Form des Kulturaustau-
sches« (Stauth 1993: 11) betrachtet werden: Sie »ist machtvoll, weil sie
egalistisch ist; sie ist egalistisch, weil sie Verstindnis der anderen un-
terstellt, dabei aber den selbstkonstitutiven Akt der Fremderkenntnis
verschleiert« (ebd.). Dieser ein- und zugleich ausschlielende Gestus
der westlichen Rationalitit ist es, demgegentiber ein ANDERES Denken
bemiiht ist, ANDERE Identititen sichtbar zu machen und den »Ande-
ren« auf diese Weise zu threm Recht zu verhelfen.

Doch wie der Versuch, aNDERE Wahrheiten geltend zu machen, so
beinhaltet auch dieses Ansinnen einige Schwierigkeiten. Hierzu zihlt
zum einen die Frage nach der Legitimitit bzw. Illegitimitit einer ver-
einheitlichenden Rede von der westlichen Moderne. Da diesem Pro-
blem bereits im Rahmen des ersten Terrains nachgegangen wurde,
kann hier auf das Ergebnis der dort angestellten Uberlegungen zu-
rlickgegriffen werden: auf das Konzept des taktischen Essentialismus.
Dieser Riickgriff erweist sich auch insofern als sinnvoll, als mit seiner
Hilfe nicht nur die bereits genannte, sondern auch eine zweite Schwie-

57

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

rigkeit bearbeitet werden kann: die Frage nach den Mitteln, mit denen
die ANDEREN Denkerinnen und Denker das moderne Subjekt zu dezen-
trieren suchen. Denn nur auf taktisch-essentialistische Art und Weise
kann es gelingen, die Alteritit der marginalisierten » Anderen« — und
damit auch ihre Identitit als politische und soziale Subjekte — geltend
zu machen, ohne dem essentialisierenden und homogenisierenden
Moment auf den Leim zu gehen, das in der Anerkennung von Diffe-
renz im Rahmen einer identifizierenden Logik zwangsliufig angelegt
ist, und ohne »die zunehmend wohlfeile Ubernahme des Begriffs vom
>Anderen< durch eine sich selbst feiernde Oppositionspolitik« (Bhabha
1997a: 107) zu (re-)produzieren. Auch auf diesem Terrain wird folg-
lich ein Denken entwickelt, das es ermoglicht, Vielheiten nicht zu re-
duzieren, sondern auszuhalten; ein Denken, das es ermdglicht, die bei-
den Enden einer diskursiven Kette gleichzeitig in der Hand zu bebal-
ten (Hall 1997c: 231).

Eines dieser Enden sei hier als Pol der Differenz bezeichnet. An
diesem Pol geht es darum, die Vorstellung von prisentischer und ur-
spriinglicher Identitit iiber Bord zu werfen. Dann wird es — wie Judith
Butler, Stuart Hall, Homi Bhabha und viele andere gezeigt haben —
moglich, Identitit als Differenz im Sinne der différance Derridas zu
denken: als ein durch vielfiltiges Einschreiben gekennzeichnetes fort-
wihrendes »Markieren und Neumarkieren von Positionen innerhalb
eines (...) diskursiven Systems« (ebd.: 236). Doch so gewinnbringend
die Vorstellung des hybriden Subjekts mit einer »frei flottierenden
Identitit« auch sein mag — die Freude tiber diesen Gewinn sollte nicht
dazu verleiten, den zweiten, ebenso wichtigen Pol aus den Augen zu
verlieren: den Pol der Identitit. Hierfiir spricht, dafl die Verstorung
des Subjekts nicht tiberall als Gewinn betrachtet werden kann. Nur
wenige Mitglieder sogenannter »Randgruppen« haben Positionen inne,
von denen aus sie den »Luxus« einer solchen Verstorung tiberhaupt
»genieflen« konnten (vgl. Berg 1993: 494). Wenn aber Identitit nicht
als »Resultat einer beliebigen Wahl in einer flachen, simultanen Ge-
genwart« (Bronfen u. Marius 1997: 3) betrachtet werden kann, wenn
also die Krifte kultureller Reprisentation nach wie vor als ungleich
betrachtet werden miissen, dann gerit eine ANDERE, eine emanzipatori-
sche Dimension von Identitit ins Blickfeld der Differenz. Sie ist es, die
nicht aus dem Blickfeld geraten darf — obwohl der erste Pol, der Pol
der Differenz, genau dies verlangen wiirde. Denn diese Dimension er-

58

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INMITTEN VIELER WIDERSPRUCHE — EIN DENKEN DES DAZWISCHEN

moglicht es, die Ungleichheiten im Kampf um kulturelle Reprisenta-
tion von den »Randern« her zu artikulieren. Entscheidend bei diesen
taktischen Artikulationsformen ist allerdings, dafl »sie die entstehen-
den kulturellen Identifikationen begreifen als Schwellenerfahrungen
der Identitit, bei der so etwas wie eine >Einheit nur in Anfithrungszei-
chen« (Hall) gedacht werden kann« (Bhabha 1996: 350). Und so wird
letztlich deutlich, dafy es im Rahmen eines ANDEREN Denkens zwar
nicht darum gehen kann, das Konzept der Identitit demjenigen der
Differenz zu opfern, aber daff »sich die wahre Frage der Identifikation
erst zwischen Negierung und Bezeichnung« (Bhabha 1997a: 106-107)
und nur in Anfiihrungszeichen stellt.

Inmitten vieler Widerspriiche — Ein Denken des Dazwischen

Abschliefflend sollen einige der grundlegenden Inhalte eines ANDEREN
Denkens festgehalten werden — und zwar tiber den Umweg einer Pro-
blematisierung jener einleitend zitierten Zeitdiagnose, die die Gegen-
wart als eine Zeit beschreibt, in der das Projekt der Moderne an sein
Ende gelangt sei (vgl. Straub 1991: 49). Die Frage, ob »wir« in der
Moderne oder in der Postmoderne leben, ist nach wie vor umstritten,
und die Vorstellung einer modern-postmodernen Zeitenwende liegt
vielen Beitragen im-, wenn nicht eplizit zugrunde. Diese Beitrige ver-
mogen zuweilen den Anschein zu erwecken, als wiirden auf beiden
Seiten der zur Disposition stehenden Demarkationslinie historisch ex-
akt umrissene »Claims« bewacht und verteidigt, als wiirde buchstib-
lich »Front gemacht« gegen die jeweils andere Seite. Und da im Rah-
men von »Offensiven« und »Abgrenzungsmanévern« in aller Regel
Kartenmaterial bendtigt bzw. (re-)produziert wird, ist es nicht ver-
wunderlich, dafl auch die intellektuelle Kriegsfithrung der Moderne-
Postmoderne-Auseinandersetzung tiber eine »kartographische Abtei-
lung« verfugt. Thr Material kommt allerdings viel unauffilliger daher
als die — GIS sei Dank — immer aufwendiger werdenden »real-mili-
tarischen« Produktionen. Als »Karte« gilt hier eine klassische Tabelle,
die vermeintlich moderne Phinomene den »entsprechendens, ver-
meintlich postmodernen Phinomenen gegentiberstellt (vgl. etwa Gid-
dens 1995: 186).

Die »Karten« der Moderne-Postmoderne-Auseinandersetzung zei-

59

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

gen also einen strikten Dualismus zwischen der Moderne einerseits
und der Postmoderne andererseits — und transportieren damit die
grundlegenden, formal-logischen Prinzipien desjenigen vereinheitli-
chenden Denkens, das die Vertreterinnen und Vertreter eines ANDEREN
Denkens gerade zu tiberwinden versuchen: »the principle of identity
(If anything is A, it is A), the principle of contradiction (Nothing can
be both A and not-A), and the principle of the excluded middle (Any-
thing and everything must be either A or not A)« (Hartsock 1987:
194). In Anbetracht dieser Paradoxie wird im folgenden eine Position
erarbeitet, die die Vorstellung eines scharfkantigen Bruches bzw. einer
trennscharfen historischen Demarkationslinie ablehnt.

Die Erarbeitung einer solchen Position soll bei der Vorsilbe »Post«
ansetzen, auch wenn (oder gerade weil) diese Vorsilbe immer wieder
als eindeutiges Indiz fiir die Bruch-These angefiihrt wird. Das »Post,
so die Argumentation, weise zweifelsfrei darauf hin, daff die Postkolo-
nialismen und (Post-)Feminismen, aber auch die Postmodernismen/
Poststrukturalismen chronologisch nach bzw. im Anschlufl an etwas
Vorausgegangenes anzusetzen seien. In den Arbeiten ANDERER Auto-
rinnen und Autoren hingegen wird die Vorsilbe mit einer weiteren,
dariiber hinausgehenden Bedeutung ausgestattet: Das »Post«, so ist zu
lesen, weise nicht nur eine zeitliche, sondern auch eine kritische, (er-
kenntnis-)theoretische Bedeutung auf (vgl. etwa Bhabha 1997a, 1997b;
Hall 1997¢; Hulme 1995):

»After our long discussions about poststructuralism and postmodernity, it
should be not too hard to grasp that the >post< in >postcolonial< has two di-
mensions that exist in tension with each other: a temporal dimension, in which
there is a punctual relationship in time between, for example, a colony and a
postcolonial state, and a critical dimension in which, for example, postcolonial
theory comes into existence through a critique of a body of theory analyzed as
at least implicitly >colonial< — with the concomitant recognition that the crit-
ique in part is made possible by the object of the critique« (Hulme 1995: 121).

In dieser Konzeption verliert das »Post« seine Stichhaltigkeit als Indiz
fir die These eines trennscharfen Bruches — was nicht zuletzt der be-
sonderen Zeitkonzeption eines ANDEREN Denkens geschuldet ist: Die
ANDERE Konzeption von Zeit nimmt Abstand von einem linearen,
chronologischen Verstindnis von Zeit und zielt auf ein Denken in ei-

60

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INMITTEN VIELER WIDERSPRUCHE — EIN DENKEN DES DAZWISCHEN

ner punktuellen, kairologischen bzw. »disjunkte[n] Zeitform« (Bhabha
1996: 349) ab. Unter dieser Primisse gelesen, verweist das »Post« der
Postkolonialismen auf einen »Prozefl des Heraustretens aus dem Syn-
drom des Kolonialismus, in dessen Verlauf sich die kolonial geprigten
Strukturen fortsetzen, indem sie transformiert und damit etwas ande-
res werden« (Bronfen u. Marius 1997: 9). Und so kann in Anschluff an
Stuart Hall formuliert werden, dafl sich die Postkolonialismen eben
nicht nur »nach« dem Kolonialismus ereignen, sondern gleichzeitig
»iiber thn hinausgehen« — ganz so, »wie die Postmoderne sich sowohl
>nach< der Moderne entwickelt als auch >iiber sie hinausgeht< und der
Poststrukturalismus sowohl chronologisch auf den Strukturalismus
folgt als auch seine theoretischen Erfolge »auf dessen Schultern« feiert«
(Hall 1997¢: 237).

Was aber bedeutet »stattfinden nach« und gleichzeitig »hinausge-
hen tber« oder gar »Erfolge auf jemandes Schultern feiern«? Folgt
man den Ausfithrungen Halls weiter, so bedeutet dieses Doppel, die
Uberginge zwischen Macht/Wissen-Systemen nicht als (erkenntnis-)
theoretischen Bruch zu denken, sondern »in Analogie zur (...) Bewe-
gung der Dekonstruktion-Rekonstruktion oder, mit Derrida stirker
im dekonstruktivistischen Sinne gesprochen, als >doppeltes Einschrei-
ben«« (ebd.: 239). Ein solches Denken in Kategorien der Dekonstruk-
tion-Rekonstruktion sei schon allein deshalb notwendig, weil die De-
konstruktion von Begriffen nicht auf deren Abschaffung, sondern auf
deren Ausbreitung hinauslaufe — wenn auch in dezentrierter Form.
Folglich bestiinden auch die Schlisselbegriffe der Moderne in dezen-
trierter, gestrichener Form weiter: Sie bestiinden weiter »als die (...)
begrifflichen Instrumente und Werkzeuge, mit denen die Gegenwart
reflektiert werden kann — unter der Voraussetzung, dafl sie in ihrer de-
konstruierten Form verwendet werden« (ebd.: 240).

Einige dieser »Schlisselbegriffe« wurden im Rahmen der vorange-
gangenen Teilsticke explizit thematisiert. So stellen »Subjekt« und
»Identitit« nur zwei der Begriff dar, »die, nachdem sie in ihrer einheit-
lichen und essentialistischen Form radikal auseinandergenommen
worden waren, mit dem Maff, in dem sie sich in ihrer dezentrierten
Form als neue diskursive Positionierungen ausbreiteten, unsere kiithn-
sten Erwartungen tbertrafen« (ebd.: 230). Gleiches gilt fiir die eben-
falls thematisierten Begriffe »Wirklichkeit« und »Wahrheit«. Auch sie
wurden der Bewegung der Dekonstruktion-Rekonstruktion unterzo-

61

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

gen, auf dafl sie furderhin lediglich in gestrichener, vorlaufiger, partiel-
ler oder dezentrierter Form zum Tragen kommen. In dieser Form ber-
gen sie insofern grofle Potentiale, als sie darauf aufmerksam machen,
dal es die eine Wirklichkeit ebensowenig geben kann wie die eine
Wahrheit und daf§ die Produktion von Wahrheit und Wirklichkeit auf
vielfaltige Weise in das Feld der Macht eingelassen ist.

Wenn die Vertreterinnen und Vertreter eines ANDEREN Denkens
damit auf dem Standpunkt stehen, alles konne ebensogut ganz anders
sein, dann sind sie weit davon entfernt, im Sinne des traditionellen
Skeptizismus zu argumentieren. Vielmehr kann im Anschluf§ an Nik-
las Luhmann formuliert werden, daff sie dessen Problemstellung
Uberwunden haben. Denn der Skeptizismus »hatte die Moglichkeit
einer festen, wahrheitsfahigen Beziehung zwischen Erkenntnis und
Realitit nur bezweifelt« (Luhmann 1992: 95). Demgegentiber wird in
einem ANDEREN Denken die Auffassung vertreten, dafl »eine solche
Beziehung gar nicht bestehen darf< (ebd.) — und zwar insofern, als
Wissenschaft zwangslaufig zur Theologie gerinnt, wenn sie eine solche
Beziehung postuliert. Denn dann denkt sie Realitit aus der Perspekti-
ve des Nirgendwo — und damit aus »der Perspektive Gottes (...), dem
allein das Privileg zusteht, eine Perspektive des Nirgendwo einzuneh-
men, und der deshalb ohne Perspektive auskommt« (Nassehi 1999:
354).

Doch es sind, wie bereits angedeutet, lingst nicht nur die Begriffe
»Identitit« und »Subjekt«, »Wahrheit« und »Wirklichkeit«, die in ih-
rer dekonstruierten Form weiterbestehen. Auch »Kultur« stellt einen
solchen »Schlusselbegriff« dar — wenngleich der Kulturbegriff im
Rahmen der vorangegangenen Wegstrecken eher implizit, d.h. »zwi-
schen den Zeilen« thematisiert wurde. Und wie die bislang genannten
Begriffe, so mufite auch der Kulturbegriff zunichst einmal dekonstru-
iert bzw. seiner ontologischen Ehren enthoben werden:

»Sowohl die anthropologischen als auch die dsthetischen Vorstellungen von
Kultur sind kiirzlich ernsthafter Kritik ausgesetzt worden. Vorstellungen einer
>ganzen Lebensweises, insbesondere insofern sie verraumlicht wie ethnisch
konzipiert sind und so eine singulire Kultur in einem begrenzten Raum kon-
struieren, werden immer mehr (...) als das Produkt der kolonisierenden und
imperialistischen Projekte des modernen Europas betrachtet. Asthetische Vor-

stellungen von Kultur sind sozusagen >dekonstruiert« worden von Bourdieu

62

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INMITTEN VIELER WIDERSPRUCHE — EIN DENKEN DES DAZWISCHEN

und seinen Anhingern, von Feministinnen und anderen, die der Auffassung
sind, daf§ solche Klassifizierungen weniger eine selbstindige Gruppe von Prak-
tiken mit inhdrentem Wert bezeichnen, als Unterscheidungen von Wert und
Macht produzieren und verkorpern« (Grossberg 1997: 19-20).

Das Zitat von Lawrence Grossberg, einem Vertreter der sogenannten
cultural studies, macht deutlich, daff der Kulturbegriff von ANDEREN
Denkerinnen und Denkern, ganz im Sinne der Dekonstruktion, nicht
im Sinne eines vorgefundenen empirischen Faktums verwendet wird
(vgl. auch Geertz 1987). Aber Grossberg deutet gleichzeitig an, auf
welche Weise der Kulturbegriff rekonstruiert wurde. Den Kulturbe-
griff zu ANDERs zu denken heifit immer auch zu fragen, in welchen
Kontexten »Kultur« in Anschlag gebracht wird; warum und vor allem
wie von »Kultur« bzw. »Kulturen« gesprochen wird. Entsprechende
Untersuchungen ergaben, dafy damit immer auch eine Abgrenzung ge-
gen die (bzw. eine Ausgrenzung der) vermeintlich » Anderen« erreicht
wird:

»Kulturelle Formen bewegen sich stets im Horizont und damit in selektiver
Abgrenzung zu anderen kulturellen Formen: Nationalkulturen schopfen ihren
Sinn nicht zuletzt aus dem Vorhandensein anderer Nationalkulturen (...); kul-
turelle Milieus, asthetische Formen und kiinstlerische Stile leben geradezu da-
von, sich von anderen Milieus, Formen und Stilen zu unterscheiden (...)«
(Nassehi 1997: 187-188).

Vor diesem Hintergrund ergab sich die Rekonstruktion des Kulturbe-
griffs gemafl dem Konzept der Transkulturalitir (vgl. Hall 1997¢). In
diesem Konzept ist »Kultur« insofern als dezentriert zu bezeichnen,
als bedacht wird, daff Kulturen keine »ontologisch vorhandene[n]
Einheiten« (Nassehi 1997: 189) darstellen; daff sie nicht gefunden, son-
dern erfunden werden. Zwar griindet der ANDERE Kulturbegriff »auf
den Differenzierungsprozessen des Rassismus und einer gemeinsamen
geschichtlichen Erfahrung von Unterdriickung« (Bloedner 1999: 75).
Aber er problematisiert zugleich die Vorstellung vermeintlich gegebe-
ner kultureller Entititen und verweist auf die damit verbundenen Me-
chanismen der Inklusion und Exklusion.

Die Dekonstruktion-Rekonstruktion des Kulturbegriffs fiihrte
schliefflich dazu, dafl das Verhiltnis von gesellschaftlicher Totalitit

63

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

und kultureller Vermittlung anders als in den Kategorien des klassi-
schen Basis-Uberbau-Schemas konzeptualisiert wurde und daf} jene
Felder, die — in (dogmatisch) marxistischer Perspektive — dem »Uber-
bau« zugeordnet werden, eine Aufwertung erfuhren (vgl. Gottlich
1999). Zwar diente das marxistische »Standbein« eines ANDEREN Den-
kens diesbeziiglich als (negative) Folie. Aber dies bedeutet umgekehrt
nicht, dafl das »6konomische Kind mit dem marxistischen Bade« aus-
geschiittet worden wire; will sagen, dafl seither alle Ausschliisse - sei-
en sie nun okonomischer, geschlechtsspezifischer oder eben »kulturel-
ler« Art — unter den Mantel eines eifersiichtigen und omnipotenten
Kulturbegriffs gezwungen wiirden. Denn auch nach dem »Privilegien-
entzug fur die >Klasse« (Bloedner 1999: 70) ist das Interesse fiir das
Okonomische — und dessen Verhiltnis zum Symbolischen — nicht ver-
schwunden. Es mag sein, daf} hierfiir die Hinwendung zur Semiotik
und zum (nach-)marxistischen Strukturalismus eine Rolle spielte, die
viele ANDERE Denkerinnen und Denker durchliefen — zumindest bis zu
dem Zeitpunkt, zu dem »die Rezeption Foucaults und Derridas die
materialistische An- und Rickbindung im Zeichen des Postmarxismus
(vor allem im US-amerikanischen Raum) weitestgehend obsolet«
(Gottlich 1999: 58) werden lief3.

Aber wie dem auch sei: Infolge seiner Dekonstruktion-Rekon-
struktion hat der Kulturbegriff eine Verschiebung erfahren, die Homi
Bhabha als »Schwerpunktverlagerung vom Kulturellen als epistemolo-
gischem Gegenstand zum Kulturellen als Artikulationsterrain« (Bha-
bha 1996: 349) bezeichnet. Dieses » Artikulationsterrain« kommt ebenso
ohne ethnisch- oder religios-kulturellen Absolutismus aus, wie es dar-
auf verzichtet, Alleinvertretungsanspriiche anzumelden und alle ande-
ren Felder zu negieren. Damit gibt es kein objektives »theoretisches
Mafl mehr fiir das, was wir Kultur nennen wollen« (Nassehi 1997:
188). Was bleibt, ist ein kultureller Zugang zur Wirklichkeit; eine
kulturelle Brille, die eine unbestimmte Wirklichkeit bestimmbar
macht — allerdings unter der Pramisse, daf} alles auch ganz anders sein
konnte.

Der letzte der de- und rekonstruierten Schliisselbegriffe, der im
Rahmen dieser Zusammenfassung genannt werden soll, ist der Begriff
»Theorie«. Zwar wurde der besondere Theoriebegriff eines ANDEREN
Denkens — die traveling theory — bereits in der Einleitung angespro-
chen. Aber nach den bisher zuriickgelegten Wegstrecken konnen die

64

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INMITTEN VIELER WIDERSPRUCHE — EIN DENKEN DES DAZWISCHEN

einleitend gemachten Aussagen erginzt werden: Die Theorie eines AN-
DEREN Denkens kann als ein Projekt verstanden werden kann, das ei-
nen Raum 6ffnet, in dem Theorie und Praxis »in ein produktives, er-
ginzendes Verhiltnis« (Bhabha 1996: 350) gesetzt werden; »in dem
mit Hilfe der Theorie zugleich das nur Theoretische tberschritten
werden soll« (ebd.). Die in diesem Raum praktizierte theoretische (Ar-
tikulations-)Praxis stellt, insofern sie die Kontingenz gesellschaftlicher
Wirklichkeit und den hybriden Status der Subjektposition betont,
»sowohl die transparente Realitit des Empirismus als auch die Auto-
kratie des Autors bzw. der Autorin« (Bhabha 1994: 179; Ubersetzung
JL) radikal in Frage. Gleichzeitig ist diese Praxis weit davon entfernt,
sich einer engagierten Auseinandersetzung mit Fragen von Macht und
Herrschaft entziehen zu wollen. Denn sie erkennt an, dafl der Riick-
zug auf eine Position, die jenseits der Fragen nach Macht und Herr-
schaft angesiedelt wire, nicht moglich ist.

Folglich zielt das Standardargument, das von seiten der »moder-
nen« Theoretikerinnen und Theoretiker gegen ein Denken des Dazwi-
schen vorgebracht wird, ins Leere. Dabei handelt es sich um den Vor-
wurf einer »Geisteshaltung der Beliebigkeit, die davon ausgeht, daf§
alle Beziehungen ohnehin nur illusionir sind, keine klare Wertigkeit
besitzen« (Bloedner 1999: 73). Zwar trifft es zu, dafl die Theoretike-
rinnen und Theoretiker eines ANDEREN Denkens den grands récits, den
groflen emanzipatorischen und aufklirerischen Erzihlungen der Mo-
derne eine Absage erteilen (vgl. Lyotard 1979). Aber eine Absage an
die eine, als selbstverstiandlich geltende Wahrheit impliziert nicht, daff
normative Fragen als »sinnlos« verworfen werden. Denn durch eine
solche Absage wird die eine Wahrheit aus ithren theologischen Hohen
auf den Boden dieser Welt gebracht. Sprich: Durch eine solche Absage
zeigt sich, dafl die Wahrheit »von dieser Welt [ist], wo sie aufgrund
vielfiltiger Zwinge produziert wird und tiber geregelte Machtwirkun-
gen verfligt« (Foucault 1978: 51) und wo es Mechanismen der Sank-
tionierung und Bestimmung dessen gibt, was »wahr ist und was nicht«
(ebd.). Folglich kann die Absage an die eine, als selbstverstandlich gel-
tende Wahrheit als Vorbedingung fiir eine politisch engagierte Kritik
gelten.

Zwar differiert die Schirfe, mit der diese Kritik vorgebracht wird,
innerhalb der einzelnen Ansitze ebenso wie innerhalb der einzelnen
Beitrage. Aber alle Beitrige zielen darauf ab, jenen Wahrheiten und

65

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. ETaPPE: UNTERWEGS ZU EINEM ANDEREN DENKEN

Identititen zu ihrem Recht zu verhelfen, die sich im blinden Fleck
universalistischer Erzihlungen befinden. Wihrend die (post-)femini-
stischen Beitrige hauptsichlich die vielfaltigen Erfahrungen geschlecht-
licher Differenz aufs Tapet bringen, sind die »postkoloniale[n] Reise-
routinen« (Bloedner 1999: 74) insbesondere von der De- und Rekon-
struktionsarbeit auf dem Feld der kulturellen Differenz geprigt. Und
so kann ein Denken des Dazwischen — anderslautenden Berichten zum
Trotz — gelesen werden als »ein neuer Vorstoff in Richtung auf eine
angemessenere Form, Gesellschaftlichkeit (...) zu denken und zu ge-
stalten« (Engelmann 1990: 10).

Nach diesen Ausfilhrungen diirfte nicht nur deutlich geworden
sein, warum die Vorstellung eines historischen Bruches zwischen Mo-
derne und Postmoderne verabschiedet werden sollte. Es diirfte auch
deutlich geworden sein, daf} die beliebte Frage, ob die heutige Zeit als
modern oder postmodern anzusprechen sei, insofern als naiv zu be-
zeichnen ist, als »sie ein Zeitschema unterlegt, dessen >Semantik« es ge-
rade zu befragen gilt« (Waldenfels 1990: 16). Vor diesem Hintergrund
wird hier eine Perspektive eingenommen, die ein Denken des Dazwi-
schen nicht durch einen »groflen« Bruch mit der Moderne, sondern
durch eine die Vielzahl interner Differenzen zwischen Identitit und
Differenz charakterisiert sieht — ist ein solches Denken doch durch den
Versuch gekennzeichnet, »mehr als eine Differenz auf einmal zu theo-
retisieren und diese Differenzen als permanente Neupositionierungen
in den (...) kulturellen und politischen Feldern zu begreifen« (Bloed-
ner 1999: 73). Daher ist Leela Gandhi zuzustimmen, wenn sie den
Postkolonialismen ein Denken bescheinigt, das sich zwischen »Natio-
nalismus und Internationalismus, strategischem Essentialismus und
Hybriditit, Solidaritit und Zerstreuung, einer Politik der Struktur
oder Totalitit und einer Politik des Fragments« (Gandhi 1998: ix;
Ubersetzung JL) bewegt. Dieses Denken sollte allerdings nicht dahin-
gehend verstanden werden, als strebe es danach, die Widerspriiche
zwischen all diesen Gegenpolen aufzuheben. Im Gegenteil: Es kann als
ein Denken von und in Widerspriichen aufgefafit werden, die insofern
nicht im Sinne der Dialektik aufzuheben sind, als es darum geht, »un-
vereinbare Dinge beieinander zu halten, weil beide oder alle notwen-
dig und wahr sind« (Haraway 1995: 33). Und so ungewohnt dieses
Aushalten von Widerspriichen auch sein mag, so ist es doch insbeson-
dere das Denken in Kategorien des Dazwischen — oder eben die Wi-

66

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INMITTEN VIELER WIDERSPRUCHE — EIN DENKEN DES DAZWISCHEN

derspriichlichkeit —, das die Attraktivitit und Produktivitit eines AN-
DEREN Denkens ausmacht.

Daher sollte die Widerspriichlichkeit auch nicht dazu verleiten, die
Reise an dieser Stelle frustriert abzubrechen. Denn gerade unter einer
Primisse, derzufolge viele Wege nach Rom fithren und gleichzeitig
nicht nach Rom fiihren, ergeben sich einschneidende Konsequenzen
fir das Verstindnis von Wahrheit und Wissen: Wird nimlich davon
ausgegangen, dafl Bedeutungen weder »in den Dingen wohnen« noch
natlirlich oder »gottgegeben« sind; dafl die Wirklichkeit nicht per se
existiert, sondern sprachlich bzw. diskursiv konstruiert ist; daf§ die
(Re-)Produktion von Objekten und Identititen sich nicht auflerhalb
machtvoller Diskurse vollziehen kann; daff das Konzept der einen
Wahrheit ebenso zu verabschieden ist wie die anderen Metaerzahlun-
gen der Moderne, und wird gleichwohl (oder gerade deshalb) an einer
Position festgehalten, die von nihilistischem Relativismus weit entfernt
ist, dann hat dies weitreichende Konsequenzen — und zwar nicht zu-
letzt fiir das Verstindnis von wissenschaftlichen Disziplinen. So be-
steht das Ziel der zweiten Etappe darin, mit einer ANDEREN Brille auf
eine dieser Disziplinen zu schauen: auf die fachwissenschaftliche Geo-
graphie.

67

14.02.2026, 21:49:35. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 21

:35. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.14361/9783839400838-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

