
 

7. Rückkoppelungseffekte –  
Selbstheroisierung der Kunst und des Künstlers 

Am Ende dieser Studie soll der Blickwinkel noch einmal verändert werden und 
die Seite der Künstler stärker in den Fokus gelangen. Diese Perspektive der ‚Hel-
denmacher‘, der „Geburtshelfer des herrschaftlichen Habitus’“1 oder Mittlerfigu-
ren von Heroisierungsprozessen, schärft das Profil des Typus ‚Kunstheld‘, da es 
Wechselwirkungen der Heroisierung ebenso wie Übernahmen von Überhö-
hungsstrategien gibt.2 

Wie bereits der bildimmanente Fokus auf einige Beispiele gezeigt hat, konnten 
die Künstler ihre Bedeutung für den Fürsten und das Staatswohl durch die Ver-
herrlichung ihres Auftraggebers gewissermaßen auf ihre eigene Position zurück-
spiegeln.3 Die Erwartung, die an den Helden gerichtet wird, konstituiert nicht 
nur die Formen und Inhalte der Heroisierung, sondern kennzeichnet zugleich 
die daran beteiligten Akteure. Die Fama im Lob des Herrschers bläst ihre Trom-
pete nicht nur für den Glorifizierten, sondern zum Teil auch für ihren visuellen 
Ermöglicher. Die Taten eines als Herkules oder Apoll heroisierten Fürsten be-
durften um ihres heldenmäßigen Status’ wegen einer sichtbaren Memoria und 
dies galt auch für eine die konkrete Tat transzendierende Haltung, wie sie den 
‚Kunsthelden‘ im Gegensatz zum Kriegshelden auszeichnet. Die Wirkung, die 
die Künstler durch den Dienst an der Heroisierung des Herrschers für ihre eigene 
soziale Anerkennung nutzen konnten, resultiert aus den spezifischen sich wan-
delnden Bedingungen des Künstlertums. Auch wenn sich in Deutschland nicht 
wie in anderen Ländern bereits seit dem 16. Jahrhundert Akademien bildeten – 
sieht man von Formen der „papiernen Akademie“4 ab –, strebten doch auch 
deutsche Künstler unverkennbar nach Intellektualisierung und Abgrenzung zum 
Handwerk. Zusätzlich förderte der Status des Hofkünstlers die Emanzipationsbe-
strebungen von den Zünften. Damit stand der Fürst in einer besonderen Position 

                                                                                          
1 So Christine Tauber in ihrem Vortrag: Künstlerisch den Raum beherrschen: Malerische 

und politische Dominanz im Palazzo del Te in Mantua, Internationale Tagung „Politikstile 
und die Sichtbarkeit von Politik in der Frühen Neuzeit“, München 10.06–12.06.2015.  

2 Es können hier nur schlaglichtartig einzelne Aspekte angesprochen werden, zu einer brei-
ten Würdigung des Phänomens vgl. Helm et al. 2015. Der Künstler als Produzent hero- 
ischer Herrschaftsbilder nahm damit einen besonderen Platz in der „Spiellogik“ wechselsei-
tiger Anerkennung, ehrenhaftem Status und Anerkennung sowie Zuwendung ein, vgl. Zink 
2015, S. 35–36. 

3 Zum „Pakt zwischen Künstler und König“ in Frankreich unter Ludwig XIV., wie ihn Jean 
Racine im Widmungsbrief seiner Alexandertragödie formuliert, vgl. Pia Claudia Doering, 
Jean Racine zwischen Kunst und Politik. Lesarten der Alexandertragödie (Studia Romanica; 160), 
Heidelberg 2010, S. 180–181. 

4 Als eine solche bezeichnet Joachim von Sandrart seine Teutsche Academie, vgl. Anna 
Schreurs, Joachim von Sandrart, „den Kunstliebenden zu Dienste“. Eine Einführung, in: 
Schreurs 2012, S. 21–31. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 242 

für die Künstler. Beide Parteien teilten zudem in gewisser Weise die Intention 
nach Rangerhöhung und Anerkennung durch bildliche Mittel. 

7.1. Kunst als Kampf 

Die Verbindung von Krieg und Kunst lässt sich schließlich auch auf der Ebene 
der Kunstwerke und Künstler betrachten. Der agonale Wettstreit der aemulatio 
stellt in der Frühen Neuzeit ein grundlegendes Dispositiv künstlerischen Schaf-
fens dar.5 Dabei verfährt die künstlerische aemulatio ebenso synchron wie dia-
chron. Sie ist damit vergleichbar mit der rivalisierenden Überbietung des Herr-
schers in Bezug auf seine Ahnen bzw. die Antike und seine Zeitgenossen, die als 
eine virtus heroica bei Gracián oder Peacham gepriesen wird. 

Zu dieser Verquickung der Sphären trägt auch die soziale und institutionelle 
Entwicklung der Künste bei, die Aufwertung des Status des Künstlers bis zum 
Hofkünstler und seine intellektuelle Anerkennung in der Akademie – beides 
wiederum eingehegt durch den Schutz- und Machtraum des Herrschers. Die 
Kunsttheorie bzw. die ästhetischen Diskurse befeuern zusätzlich den künstle- 
rischen Wettstreit (der auch als Gewaltakt wie im Agon von Apoll und Marsyas 
eine drastische Vorlage hat). Die Panegyrik greift dabei auf den Vergleich von Ale-
xander und Apelles im Sinne zweier heroischer Vorbilder zurück. 

Bildlich umgesetzt wird dieser kämpferische Aspekt der aemulatio bereits in ei-
nem Relief Hans Dauchers von 1522, das Dürer im Zweikampf mit Apelles bzw. 
dem Laster oder Neid zeigt (Abb. 69).6 Im Mittelpunkt des Reliefs beugt sich ein 
gerüsteter Krieger, der durch seine bezeichnende Langhaarfrisur leicht als Dürer 
zu erkennen ist, über seinen besiegten Gegner, auf den er sein Schwert sowie des-
sen eigenen Dolch richtet. Die vielfältigen Deutungen, die diese Darstellung er-
fahren hat, vermitteln alle den Charakter einer beispiellosen „Heroisierung eines 
lebenden Künstlers“.7 Kaiser Maximilian (zur Entstehungszeit des Reliefs seit  

                                                                                          
5 Vgl. dazu Jan-Dirk Müller / Ulrich Pfisterer, Der allgegenwärtige Wettstreit in den Künsten 

der Frühen Neuzeit, in: Jan-Dirk Müller et al. (Hrsg.), Aemulatio. Kulturen des Wettstreits in 
Text und Bild (1450–1620) (Pluralisierung & Autorität; 27), Berlin/Boston 2011, S. 1–32, be-
sonders S. 1–4. Zur kämpferischen Heroisierung von Rubens und Michelangelo vgl. Hei-
nen 2015 und Hans W. Hubert, Vom Ausnahmekünstler zum Denkmal, in: Helm et al. 
2015, S. 132–178. 

6 Vgl. Thomas Eser, Hans Daucher. Augsburger Kleinplastik der Renaissance (Kunstwissenschaft-
liche Studien; 65), München/Berlin 1996, S. 124–132, Kat.-Nr. 8 mit ausführlicher Biblio-
graphie. 

7 Herbert Beck / Bernhard Decker, Dürers Verwandlung in der Skulptur zwischen Renaissance und 
Barock, Ausst.-Kat. Liebieghaus, Museum Alter Plastik, Frankfurt am Main, 01.11.1981–
17.01.1982, Frankfurt am Main 1981, S. 100; Matthias Mende, Dürer-Medaillen. Münzen, 
Medaillen, Plaketten von Dürer, auf Dürer, nach Dürer, Nürnberg 1983, S. 67. Thematisch ein-
zuordnen ist das Relief in Dauchers Porträtszenen des Nürnberger Bürgertums, als eine 
Vorlage gilt die Medaille Dürers von Hans Schwarz. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 243 

 

Abb. 69: Hans Daucher, Allegorie auf Dürers Tugenden (Albrecht Dürer im Zweikampf vor Kaiser 
Maximilian), Solnhofener Stein, 1522, Berlin, Bode-Museum, Skulpturensammlung. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 244 

drei Jahren verstorben) tritt links von der Kampfszene als Schiedsrichter auf, hin-
ter ihm Johannes Stabius, der als Auftraggeber des Reliefs vermutet wird.8 

Neben dem Kampf gegen die alte Zunftordnung – eine Interpretation, die auf-
grund der singulären Gestaltung Dauchers ohne ikonographisches Vergleichswerk 
spekulativ bleiben muss – verweist die Haltung des Siegers auf die Pose des Her-
kules-Simson auf einem Epitaph der Fuggerkapelle nach einem Entwurf Dürers. 
Sie kann nach Decker als „Allegorie auf die heroische, herkulesgleiche ‚virtus‘ 
Dürers als eines Erneuerers der Künste“ gedeutet werden.9 Im Dürerlob findet 
sich eine Veröffentlichung von Christoph Scheurl mit Epigrammen des italieni-
schen Poeten Riccardo Sbroglio, darunter das Distichon „Mit seinem Bilde hat 
Dürer besiegt den Griechen Apelles. / Würdig, fürwar, ist so er, ein in den Him-
mel zu gehn“,10 das die aemulatio mit einem Kampf bzw. dem Sieg über die  
Antike beschreibt.11 Dürer ist hier nach Art des Fußturniers – ähnlich den poli-
tisch motivierten Fürstenduellen – ebenfalls im Zweikampf gezeigt, im Sieg über 
die Antike. In die Heldenikonographie können auch die beiden Gruppen weib- 
licher Beobachter eingereiht werden, so sie als jeweils drei der neun Helden bzw. 
als die drei Tugenden interpretiert werden.12 

Die vielschichtige Bedeutung des Wettkampfes, einem in der Kunst wie in der 
Herrschaft ausgetragenen Agon, wird in Dauchers Relief durch zwei Protagonis-
ten dargestellt, die in ihrer Zeit die Helden ihrer Zunft waren. Beide, Dürer wie 
Maximilian, wurden als solche stilisiert und beide prägten zusammen die Zeit 
um 1500. Insofern ist es nur noch ein kleiner, aber entscheidender Schritt, wenn 
Daucher den Künstler in der kämpferischen Welt des Kaisers agieren lässt und 
den Bezug zwischen Kunst und Kampf damit im Medium des Reliefs umso 
prägnanter formuliert. 

 
 

                                                                                          
8 Karl Oettinger, Hans Dauchers Relief mit dem Zweikampf Dürers, in: Festschrift für Gerhard 

Pfeiffer (Jahrbuch für Fränkische Landesforschung; 34/35), Neustadt (Aisch) 1975, S. 299–
307. 

9 Bernhard Decker, Im Namen Dürers. Dürer-Renaissance um 1600, in: Kurt Löcher (Hrsg.), 
Retrospektive Tendenzen in der Kunst, Musik und Theologie um 1600, Akten des interdis-
ziplinären Symposions 30.03.–31.03.1990 in Nürnberg (Pirckheimer-Jahrbuch; 6), Nürn-
berg 1991, S. 9–49. 

 Bereits dem antiken Maler Parrhasios sei, so berichtet es Plinius, mehrfach Herkules im 
Schlaf erschienen; er sah sich sogar in Abstammung von Apoll als Halbgott. Vgl. Andreas 
Thielemann, Auf den Flügeln des Ruhms. Imitatio naturae und idea bei Phidias, Zeuxis, Dü-
rer und Raffael, in: Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden 38, 2014, S. 84–116. 

10 Bernard Decker, in: Ausst.-Kat. Dürers Verwandlung 1981, S. 399; Heinz Lüdecke / Susanne 
Heiland (Hrsg.), Dürer und die Nachwelt. Urkunden, Briefe, Dichtungen und wissenschaftliche Be-
trachtungen aus vier Jahrhunderten, Berlin 1955. Den Apelles-Vergleich nehmen unter ande-
rem auch Willibald Pirckheimer und Erasmus auf. 

11 Eser 1996, S. 124–132, besonders S. 132. 
12 Oettinger 1975, S. 302–303. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 245 

7.2. Alexander im Atelier des Apelles 

Die Verbindung von Fürstenlob und Malerlob ist in Plinius’ Episode von Alexan-
der im Atelier des Apelles angelegt (Naturalis Historiae XXXV, 1. Kap., 85/86). 
Räumliche Nähe als Zeichen der Affinität zwischen Künstler und Herrscher, die 
durch Begleitung der Künstler auf Reisen, Erlaubnis zur Arbeit in den fürstlichen 
Gemächern oder in den höfischen Ateliers realiter bestand, wird mit diesem Bild-
thema besonders eng gefasst. 

Der antike Maler, der bis weit in die Neuzeit als Referenz- und Paragonefigur für 
gute Kunst galt, war der einzige, der das Porträt des makedonischen Herrschers ma-
len durfte. Die Ehrung des Künstlers durch den Besuch Alexanders steigert sich 
noch über das dort in Arbeit befindliche Bild, die Darstellung von Alexanders Ge-
liebten Kampaspe. Der Kunstkenner Alexander erkennt nicht nur die Qualität die-
ses Werkes, sondern schenkt seinem Maler sogar seine Geliebte, da er anhand der 
Darstellung begreift, dass dieser in Liebe zu Kampaspe entbrannt ist. 

Soweit liest sich die Perspektive des honorierten Malers, die sich für die Status-
aufwertung der Künstler in der Frühen Neuzeit natürlich bestens eignete, um ähn-
liche Privilegien einzufordern und zu legitimieren. Entsprechend findet sich die 
Anekdote auch in der Kunstliteratur des 16. Jahrhunderts, die darum bemüht war, 
den Status des Künstlers aufzuwerten und dies sowohl durch seine wissenschaftlich 
fundierte Arbeit als auch durch seinen dadurch abzuleitenden sozialen Rang. Eine 
Nacherzählung der Plinius-Episode bringt etwa Lodovico Dolce in seinem Dialogo 
della pittura (1557),13 ebenso eine Übertragung auf Karl V. und Tizian.14 Karel van 
Mander, Joachim von Sandrart und andere beziehen den Gehalt der antiken Bege-
benheit ebenfalls auf zeitgenössische Künstler wie Dürer und Holbein.15 Das Lob  

                                                                                          
13 Vgl. in der Neuübersetzung von Gudrun Rhein, Der Dialog über die Malerei. Lodovico Dolces 

Traktat und die Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts (Studien zur Kunst; 12), Köln [u.a.] 2008, 
S. 253. 

14 Lodovico Dolce, in Barrocchi 1960, Bd. I, S. 159. Vgl. auch Giovanni Pietro Bellori, Gli ho-
nori della pittura et della scoltura 1677, in: Descrizzione delle imagini dipinte da Rafaelle d’Urbino 
nelle camere del Palazzo apostolico vaticano, Farnborough 1968 und André Félibien, Entretiens 
sur les vies et les ouvrages les plus excellens peintres anciens et modernes 1679, Entretiens V-VI. 

15 „Also wird von Maximiliano, dem Römischen Käyser/ Caroli V. Groß-Vattern/Mander 
Sandrart durch Carl Vermander erzehlt Sandrart/ Mander daß/ als Albert ihme etwas gro-
ßes auf die Mauer abzeichnen sollen/ und er auf dem erbauten Gerüst nicht völlig den Ort 
erlangen können/ habe der Käyser einem dabey stehenden Edelmann anbefohlen/ daß er 
dem Künstler eine Leiter halten/ und aufsteigen lassen solte/ damit er seine angefangene 
Zeichnung vollenden möchte/ als aber der Edelmann den Käyser bescheidenlich und de-
mühtig darfür gebetten/ mit Vermelden/ daß es seinem Adel nachtheilig und beschwärlich 
wäre/ wann er eines Mahlers Leiterhalter werden solte/ habe ihm der Käyser geantwortet: 
Albert ist wol mehr dann ein Edelmann/ wegen Fürtreflichkeit seiner Kunst/ dann ich wol 
von einem Bauren einen Edelmann/ aber nicht gleich von einem Edelmann einen Künst-
ler machen kan/ habe auch darauf hin dem Alberto das Wappen für die Mahlere/ daß sie 
in einem Assur-blauen Feld drey silberne oder weiße Schild führen sollen/ gegeben. So hat 
ihn Carolus der fünfte eben so hoch geachtet.“ (TA 1675, II, Buch 3 (niederl. u. dt. Künst-
ler), S. 224, http://ta.sandrart.net/-text-440, 14.03.2014). Die entsprechende Stelle, auf die 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 246 

des Herrschers soll zugleich Nähe zum Künstler evozieren, mitunter in der Ver-
trautheit sogar eine partielle Gleichrangigkeit. Dies gilt umso mehr als beide mit 
göttlicher Abkunft bzw. mit göttlicher Schöpferkraft auf ihrem jeweiligen Gebiet 
ausgestattet waren, und beide agierten auf ihrem Feld „souverän“.16 Zugleich 
kommt in den Atelierdarstellungen neben der Heroisierung der beiden Protagonis-
ten auch ein Aufeinandertreffen ihrer beider Kompetenzbereiche zum Ausdruck. 
Diese Überschneidung evoziert das „politisierte Sonderverhältnis zwischen Künst-
lern und Herrschern“,17 welches unterschiedlich ausgestaltet werden konnte: Greift 
der Herrscher in die Entstehung des Kunstwerks ein wie Maximilian, der den Ma-
ler damit marginalisiert, oder tritt umgekehrt der Herrscher in den Hintergrund? 

Philipp Hainhofer berichtet, dass Maximilian I. von Bayern während der Ar-
beiten Peter Candids an den Kartons der Teppiche für die Münchner Residenz in 
dessen Werkstatt 1612 erschien und Verbesserungsvorschläge einbrachte, „[…] 
und komen I.D. gar offt zu Im, das er etwan verendern mueß, was Ir nit gefelt“.18 

                                                                                                                                                                                                                          

Sandrart rekurriert, bei van Mander, Het leven van Albert Durer, uytnemende Schilder, 
Plaet-snijder, en Bouw-meester, van Norenburgh, in: van Mander 1604, vgl. Online-
Ausgabe DBNL, fol. 207v–210r. Eine weit drastischere Episode handelt von einem engli-
schen Grafen, der sich gegen den Willen Holbeins Zutritt zu dessen Werkstatt verschaffen 
wollte, um die Werke des Malers zu sehen, und von diesem die Treppe heruntergestoßen 
wurde. Der König, bei dem der Graf Vergeltung für diesen Angriff forderte, stellte diesen 
jedoch unter seinen Schutz: „Jetzt habt ihr mit keinem Holbein zu thun/ sondern mit mei-
ner Königlichen Person selbst/ meint ihr/ daß mir so wenig an diesem Mann gelegen sey? 
Ich sage euch/ Graf/ daß ich aus sieben Bauren/ wann mirs geliebt/ sieben Grafen kan ma-
chen/ aber aus sieben Grafen nicht einen einigen Holbein; worüber der Graf erschrocken/ 
um Gnad gebetten/ und in allem nach des Königs Gefallen zu leben angelobet/ der ihm 
anbefohlen/ daß er sich ja nicht unterstehen solte/ an den Holbein einige Rache zu su-
chen/ oder auch andere suchen zu machen/ dann er solches alles/ ob widerführe es seiner 
Königlichen Person/ ausdeuten würde“ (TA 1675, II, Buch 3 (niederl. u. dt. Künstler), 
S. 250, http://ta.sandrart.net/-text-470, 14.03.2014), bei Karel van Mander, Het leven van 
Hans Holbeen, uytnemende Schilder, in: van Mander 1604, vgl. Online-Ausgabe DBNL, 
fol. 221v-222r. 

 Dass Holbein von Heinrich VIII. sehr geschätzt wurde, vermittelt eine von ihm über-
lieferte Aussage: „I shall look on any injury offered to the painter as [an injury] of myself“ 
(Helen Farquhar, Portraiture of our Tudor Monarchs on their Coins and Medals, in: British 
Numismatic Journal 4, 1908, S. 79–143, hier S. 91, zit. nach Kevin Sharpe, Selling the Tudor 
Monarchy. Authority and Image in Sixteenth-Century England, New Haven [u.a.] 2009, S. 69). 
Die Bedeutung von Kunst für seine Repräsentation hatte Heinrich zwar schon erkannt und 
äußerst vielfältig eingesetzt, Kunst selbst wird darin aber nicht zum Thema. 

16 Vgl. hierzu Ernst H. Kantorowicz, Die Souveränität des Künstlers, in: Eckhart Grüne-
wald / Ulrich Raulff (Hrsg.), Götter in Uniform. Studien zur Entwicklung des abendländischen 
Königtums, Stuttgart 1998, S. 329–348, hier S. 347, Anm. 72. 

17 Horst Bredekamp, Der Künstler als Verbrecher. Ein Element der frühmodernen Rechts- und Staats-
theorie (Carl Friedrich von Siemens Stiftung; 90), München 2008, S. 68. 

18 HAB, Cod. Guelf. 17.25, fol. 380r, Brief vom 10. Oktober 1612 an den Herzog von 
Pommern, zit. nach Volk-Knüttel 1980, S. 83. 

 Peter Candid fertigte im Auftrag Herzog Maximilians die Entwürfe und Kartons von vier 
Teppichserien an, die 1604 bis 1618 im Zuge der Residenzneubauten entstanden. Die Teppi- 
che mit den Taten Ottos von Wittelsbach (1117–1183), dem Begründer der Dynastie, sind 
als erste dieser Folge angefertigt worden. Mit den zehn Behängen und ihren narrativen 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 247 

Mit dem Besuch Alexanders des Großen im Atelier des Apelles vergleicht Rappa-
rini den Zeitvertreib Clemens Augusts in seiner Galerie: 

Le plaisir le plus sensible du grand Alexandre étoit de se trouver dans l’Attelier d’Apelle, 
pour y admirer le noble exercice de la Peinture, Monseigneur n’a point d’heures de re-
creation plus agréable, que de visiter l’apres-midiy ses Tableaux.19 

Statt Kennerschaft wird hier allerdings ein eher passives Vergnügen beschrieben, 
auch wenn der Kurfürst zuweilen die Hängung verbesserte. 

Die ausführliche Beschreibung des Atelierbesuchs des Pfälzer Kurfürstenpaares 
Johann Wilhelm und seiner Frau bei Adriaen van der Werff soll Ausweis geben, 
„om te toonen wat agting dien edelmoedigen prince voor konstenaerts niet al-
leen, maer ook voor de beminnaers der konste hadde“,20 so van der Werff in sei-
ner Biographie. Von Christina von Schweden sind Besuche im Atelier Berninis 
bezeugt, erstmals Mitte Februar 1656.21 Ihr Lob der agutezza, morbidezza und dif-
ficoltà in Bezug auf die überlebensgroße Figur der Verità22 vermittelt ihre Kenner-
schaft,23 die Art ihres Auftretens die Gleichrangigkeit in künstlerischer und sozi- 
aler Wertschätzung. Eine reale Beziehung als Hofkünstler gab es in diesem Falle 
allerdings nicht, da Bernini päpstlicher Hofkünstler war und Christina die mone-
tären Mittel fehlten. Eine Simulation solch einer Beziehung war der von Filippo 
Baldinucci in seiner Vita verewigte Besuch dennoch.24 Umgekehrt trat auch Ber-

                                                                                                                                                                                                                          

Schilderungen historischer Ereignisse konnte Maximilian I. sein dynastisches Selbstver-
ständnis repräsentieren. Die in den Niederlanden gefertigten zwölf Kaisersaalteppiche 
(1615–1618) waren für den heute nicht mehr erhaltenen Kaisersaal der Münchner Resi-
denz bestimmt. Sie zeigen Heldentaten aus dem Alten Testament bzw. in typologischer 
Gegenüberstellung der griechischen und römischen Geschichte. Wie die etwas früher ge-
schaffenen Groteskenteppiche spielen auch diese Gobelins auf die Tugenden des guten 
Herrschers an. Vgl. Christina Posselt, http://ta.sandrart.net/-artwork-1177; Brigitte Volk-
Knüttel, Wandteppiche für den Münchener Hof nach Entwürfen von Peter Candid, München/ 
Berlin 1976, S. 55–56. 

19 Zit. nach Kühn-Steinhausen 1958, S. 92. 
20 Biographie von Adriaen van der Werff 1659–1720, vermutlich angefertigt für Arnold 

Houbrakens Groote Schouburgh, abgedruckt in Gaehtgens 1987, Dok. 1, S. 433–439, hier 
S. 436. 

21 Biermann 2012, S. 142. 
22 Die unvollendete Figurengruppe der Wahrheit, die von der Zeit enthüllt wird (1645–1652, Galle-

ria Borghese), blieb nach Berninis Tod auf dessen Wunsch als Fideikommiss im Besitz der 
Familie – das Lob gerade dieser Figur evoziert somit einen auch durch Baldinucci vermittel-
ten Anspruch ewigen Künstlerruhms; der Biograph Berninis widmete der Marmorgruppe ei-
gens ein Gedicht. Darin ist von der Lebendigkeit der Figur der Wahrheit die Rede („darmi 
spirto, e voce; / […] e moto, e volo“), die durch den Beschluss Berninis, die Gruppe unvoll-
endet zu belassen, schließlich im Stein ruht: „Con lui fuggì mia speme/ D’aver più vita, abi 
lasso,/ Ed io qual sempre fui restai di sasso.“ Siehe Alois Riegl (Hrsg.), Filippo Baldinucci.  
Vita del Cavaliere Gio. Lorenzo Bernino, scultore, architetto, e pittore, Florenz 1682, S. 35–36, Wien 
1912, S. 159–160). 

23 Sie „wusste ganz offensichtlich um die Bedeutung des im handwerklichen fußenden Wett-
streits des Bildhauers Bernini mit der Antike, und ihre preisenden Worte zur fleischlichen 
Weichheit des Steins flechten dem Sieger den Lorbeerkranz“ (Biermann 2012, S. 143). 

24 Ebd., S. 145. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 248 

nini der Königin nicht als Höfling, sondern in seiner Arbeitskleidung entgegen. 
Hierdurch unterstrich er die Würde seiner Kunst und positionierte sie als der 
Rangstellung Christinas ebenbürtig. 

Während der Maler als Hofkünstler und neuer Apelles seinen Status mit Bezug 
auf eine anerkannte Kunstschrift, Plinius’ Historia Naturalis, vermitteln konnte, 
erlaubt der Rekurs dem Herrscher den Vergleich mit Alexander dem Großen und 
dessen exklusivem Edikt sowie seinem Wohlwollen als Bedingung für die Gunst, 
die der Maler genießt. Rang und Lob von Herrscher und Künstler sind in der 
Szene von Alexander und Apelles also nicht einseitig, sondern vermitteln eine 
gegenseitige Abhängigkeit und Interdependenz von Heldenrollen, die je nach 
Blickwinkel von beiden ausgefüllt werden können. Dass der Künstler hier und in 
vielen weiteren Adaptionen des Themas zeichnend bzw. entwerfend dargestellt 
ist, reflektiert aber deutlich auch dessen Anspruch und Position. Denn durch die 
Erfindung und Komposition – in Zeichnung und Kupferstich mit „invenit“ ge-
kennzeichnet – stellt der Künstler sein Wissen und seine handwerkliche wie intel-
lektuelle Kenntnis unter Beweis. Mit dem Rekurs auf Apelles ist dabei nicht nur 
das allgemeine Künstlerlob intendiert; der antike Maler gilt auch als Vater der Er-
findungen. Die literarische Tradition lässt sich bis Karel van Mander verfolgen, 
der im Schilder-boeck (1604) unter anderem das Verhältnis von Jan van Eyck zu 
Herzog Philipp von Burgund, vor allem aber das der Künstler in Prag zu Rudolf 
II. mit der legendären Beziehung von Apelles und Alexander vergleicht.25 Die 
Anzahl von bildlichen Reflektionen, die diese Verbindung durch konkrete Perso-
nen besetzt, ist hingegen eher gering.26 

Dennoch lässt sich eine ikonographische Tradition bis ins 18. Jahrhundert ver-
folgen. Doch wer wird in der Episode des Plinius tatsächlich durch wen zum Hel-
den gemacht? Ein Verhältnis von Nähe und Distanz, das heroischen Status vermit-
telt, ist hier weniger durch eine Isolierung des Helden angezeigt wie in triumphalen 
oder huldigenden Herrscherrepräsentationen, sondern es sind beide – Herrscher 
wie Künstler –, die in der Szene isoliert und damit herausgehoben sind.27 

                                                                                          
25 Karel van Mander, Het leven van Ian en Hubrecht van Eyck, ghebroeders, en Schilders van 

Maeseyck, uytnemende Schilder, in: van Mander 1604, vgl. Online-Ausgabe DBNL, 
fol. 199vf. 

26 Andratschke 2010, S. 216; Karel van Mander, Het leven van Ian en Hubrecht van Eyck, 
ghebroeders, en Schilders van Maeseyck, uytnemende Schilder, in: van Mander 1604, vgl. 
Online-Ausgabe DBNL, fol. 199vf. 

27 Matthias Müller hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Bitte Kurfürst Friedrichs des 
Weisen an Francesco II. Gonzaga in einem Schreiben 1507, in dem er um ein Bild des ver-
storbenen Hofmalers des Markgrafen, Andrea Mantegna, ersucht, nicht nur als Anerken-
nung des Malers und seines Ruhmes gelesen werden dürfe. Denn ebenso gilt das Anliegen 
„als hohe Auszeichnung für den oberitalienischen Markgrafen, der sich seinerseits geehrt 
fühlen durfte, von einem der wichtigsten Kurfürsten im Reich um ein Bild […] gebeten zu 
werden“ (Müller 2010, S. 184). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 249 

Der erste ‚Kunstheld‘ dieser Studie, Kaiser Maximilian I., verwendet die Szene von 
Alexander und Apelles im Atelier im Weißkunig, um seine Nachfolge antiker Impe-
ratoren mit seiner Kunstkennerschaft zu verknüpfen und somit das Profil des idea-
len gelehrten Herrschers mit einem antiken Topos zu inszenieren. Auch Rudolf II. 
wird als Mäzen durch den Vergleich mit Alexander herausgehoben, so in der Vita 
Hans von Aachens im Schilder-boek des Carel van Mander: Der Künstler habe 

den grössten und wichtigsten Kunstliebhaber der ganzen Welt gefunden, in dessen 
Dienst er seitdem als Hofmaler blieb, und Apelles gleich pflegte er mit diesem grossen 
Alexander, der ihn wertschätzte, jeglichen Tag einen trauten Bund.28 

Die in diesem Kapitel anfangs vorgestellte Plinius-Anekdote von Alexander dem 
Großen im Atelier des Apelles gründet ihren heroischen Gehalt auf das Zusam-
mentreffen von Herrscher und Künstler. Der mäzenatische Fürst wurde im 17. 
Jahrhundert jedoch wie gezeigt auch in ganz anderen Bildformen heroisiert. Neben 
Personifikationen und Göttergestalten, die das Wirken des Herrschers für den Frie-
den und die Künste symbolisieren, kann dabei auch die Sammlung selbst, das 
greifbare Ergebnis der Kunstförderung, zum Thema werden. Allen diesen Darstel-
lungen ist gemein, dass die Visualisierung von Taten und Tugenden nur durch das 
Mittel der Kunst gelingt. Der Symbol- und Machtgehalt von Göttern und Personi-
fikationen für die Heroisierung von Herrschern kann zudem durch die Einbettung 
in eine Darstellung der fürstlichen Kunstsammlungen ergänzt werden. 

7.3. Wie man zu den Sternen gelobt wird 

Auch die Heroisierung des Fürsten als Gott sowie der Vergleich der positiv besetz-
ten Ordnungsmacht seiner Herrschaft, wie wir ihn auch bei Sandrart kennengelernt 
haben, kann auf den Urheber der Visualisierung dieser Konzepte zurückwirken. 
Der Kampf gegen Chaos und Unordnung durch Kunstförderung ist ein vorherr-
schendes Motiv der Heroisierung bei Sandrart: Zunächst stilisiert er sich selbst als 
neue Sonne im Lebenslauf der Teutschen Academie, die die aufgrund des Krieges bis 
dato schlafende Pictura aufweckt. Dabei beschreibt er den Kampf des Lichts gegen 
die Dunkelheit und damit seine eigene Fähigkeit, einen Neuanfang zu stiften als 
einer, 

der nicht anders als leuchten konte/ und/ durch seine Liecht-volle Vernunft-Strahlen/ 
die der Edlen Mahlerey-Kunst entgegenstehende schwarze Gewölke/ auszuheitern [sic] 
vermochte.29 

                                                                                          
28 Van Mander 1617, S. 289; „en gelijck van Aken om zijn Const verdient, heeft gevonden 

den meesten en oppersten Const-beminder van de gantsche Weerelt, in welckes dienst hy 
tsindert als Schilder zijner Camer heeft volherdt, en heeft daeghlijcx met desen grooten 
Alexander een Apellische vriendlijcke gehemeenschap, en is by hem in achtinghe en weer-
den.“ (Karel van Mander, Het leven van ans van Aken, uytnemende Schilder van Cuelen, 
fol. 289r-291r, in: van Mander 1604, vgl. Online-Ausgabe DBNL, fol. 290v). 

29 TA 1675, Lebenslauf, S. 3, http://ta.sandrart.net/-text-621, 01.02.2015. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 250 

Die Ordnung stiftende bzw. wiederherstellende Kraft von Sandrarts Kunst wird 
auch in privater, aber durchaus strategischer Form thematisiert, wenn Michael 
Willmann den Maler in einer Zeichnung in den Olymp erhebt (Abb. 70).30 Die-
se, einem Brief mit der Bitte um Aufnahme in die Teutsche Academie beigefügte 
Zeichnung zeigt Sandrart auf einer Erdkugel sitzend. Minerva und Merkur wei-
sen den Weg zu Apoll im Olymp. Dort wachen Jupiter und Juno über das Ge-
schehen, das die Figuren in wilder Bewegung zeigt. Fama bläst den Ruhm des 
Künstlers in die Welt, während Chronos dem Maler von hinten die Pinsel ent-
reißt. Sowohl der Erdglobus als auch der Zodiakus, der den oberen Rand des 
Blattes füllt, betten die Szene in einen größeren Kontext ein. 

Die kosmologische Dimension verweist sowohl auf Sandrarts eigene Strategie 
in der Teutschen Academie, Kunst als ordnungsstiftend und friedenssichernd darzu-
stellen31, als auch auf eine Verschränkung mit herrscherlichen Inszenierungsfor-
men. Bandmann merkt hierzu an: „Ein wichtiger Antrieb wird klar, wenn wir uns 
den kosmologischen Charakter barocker Gesamtkunstwerke vergegenwärtigen, 
die die ganze, in diesen Jahrhunderten sich gewaltig ausweitende Welt, Himmel 
und Dämonenreich umfassen […] der Fürst bestimmt sich selbst durch die Ein-
bindung in das darstellende Ganze.“32 

Ebenso wie durch die bildenden Künste wird der Erdteil Europa in der Herr-
schaftsikonographie – wie beispielsweise in Pommersfelden – jedoch auch durch 
die Kriegskunst ausgezeichnet.33 Neben Europa stehen wie oben erwähnt kriege-
rische Assistenzfiguren mit militärischen Attributen. Damit könnte auf die kon-
krete politische Situation Lothar Franz von Schönborns angespielt sein.34 Wie 
bereits erwähnt, entwickelte sich die Ikonographie der Europa als imperiale Figur 
vor dem Hintergrund der Türkengefahr.35 Der militärische Akzent wurde jedoch  

                                                                                          
30 Vgl. dazu Schreurs-Morét 2016. 
31 So bereits oben beschrieben für die Kupferstiche der Iconologia Deorum, dem Zug der Hel-

den der Fruchtbringenden Gesellschaft auf den Parnass sowie die zahlreichen Lobpreise 
der kunstfördernden Fürsten. 

32 Günter Bandmann, Das Exotische in der europäischen Kunst, in: Günter Band-
mann / Peter Bloch (Hrsg.), Der Mensch und die Künste. Festschrift für Heinrich Lützeler zum 60. 
Geburtstag, Düsseldorf 1962, S. 337–354, hier S. 344, zit. nach Poeschel 1985, S. 114. 

 Selbst für das Denkmal Friedrichs II. wurde diese Ikonographie angedacht: ein Entwurf des 
Hofastronomen Johann Elert Bode plante die Zusammensetzung von 76 von ihm entdeck-
ten Sternen zu einem neuen Sternbild in Form einer Königskrone. Dieses, von einem Lor-
beerkranz umstrahlt und mit einem Schwert und einer Feder ergänzt (also weiterhin im 
Bezugsrahmen Arte et Marte), sollte unter dem Namen „Friedrichs Ehre“ in die Sternenkar-
te aufgenommen werden, vgl. Simson 1976, S. 11; Kurt Merckle, Das Denkmal König Fried-
richs des Großen in Berlin. Aktenmäßige Geschichte und Beschreibung des Monuments, Berlin 
1894, S. 6–7.  

33 Vgl. dazu Poeschel 1985 und hier S. 132. 
34 Mayer 1994, S. 55. 
35 Vgl. etwa die Kupferstichserie der vier Erdteile von Adriaen Collaert (1595–1600), die im 

Zusammenhang der Festdekoration zum Einzug Erzherzog Ernsts von Österreich in Ant-
werpen 1594 stehen; Poeschel 1985, S. 348–349, Kat.-Nr. 37. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 251 

 

Abb. 70: Michael Willmann, Allegorische Huldigung Joachim von Sandrarts, Federzeichnung, 
1682, Wien, Grafische Sammlung Albertina. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 252 

spätestens mit Ripas Darstellungskonzept ergänzt durch christliche und künstle-
risch-wissenschaftliche Attribute.36 Somit korrespondiert Europa mit der Herr-
schaftsikonographie von Arte et Marte. Sie wurde häufig mit Minerva als Verkör-
perung des Kontinents gleichgesetzt37 und konnte sowohl „reale Herrschaftsan-
sprüche veranschaulichen, den Ruhm des Fürsten verkünden oder […] in einer 
politischen Allegorie die gute Regierung verherrlichen“.38 

In Würzburg werden zudem Assistenzfiguren eingesetzt, um Tugenden und 
Eigenschaften Europas anzuzeigen: Die Personifikation der Malerei und der Ar-
chitekt Balthasar Neumann in der Uniform eines Obristen der fränkischen Artil-
lerie verkörpern damit die Dualität von Krieg und Kunst, in das Tiepolo sich 
selbst wie den Fürstbischof einschreibt. 

Sandrart wiederum stellt Europa im Minerva-Typus auf dem Globus im Frontispiz 
zu der von Johann Ludwig Gottfried ins Deutsche übersetzten Neuwe Archontologia 
Cosmica 1638 (Pierre d’Avity, Les Estats, empires, et principautéz du monde, Paris 1614) 
dar, einer Beschreibung der (souveränen) Herrschaften der (ganzen) Welt samt ihrer 
geographischen, politischen, gesellschaftlichen, religiösen und kulturellen Verfasst-
heit (Abb. 71).39 Ebenso wie diese Schrift über konfessionelle Grenzen hinweggeht, 
lässt sich auch Sandrarts Bemühen um eine überkonfessionelle Kunst in seinem 
malerischen wie schriftstellerischen Werk feststellen. In diesem Sinne fungiert die 
Kunst auch als eine neue Ordnung stiftende Macht, die in dem im kosmolo- 
gischen Kontext eingebetteten Vergleich von Herrscher und Künstler den Impetus 
von Sandrarts Widmungen der ‚Kunsthelden‘ aufnimmt.40 

 

                                                                                          
36 Vgl. zusammenfassend Poeschel 1985, S. 146–160. 
37 Ebd., S. 119. 
38 Ebd., S. 227. 
39 Ebd., S. 404, Kat.-Nr. 90. 
40 In diesem Sinne wurde bereits Federico Zuccaris Lamento della Pittura, das einen Maler vor 

seinem im Entstehen begriffenen Werk eines Götterhimmels zeigt, in dem Gedicht von  
Benito Arias Montano interpretiert, das im Bildfeld unterhalb des von Cornelis Corts nach 
Zuccaris Gemälde angefertigten Kupferstichs abgedruckt ist: Die Kunst vermag die aus dem 
Gleichgewicht geratene chaotische Welt wieder zu ordnen; vgl. Heinen 2015, S. 226–228 
und Walter S. Melion, The Meditative Art. Studies in the Northern Devotional Print, 1550–1625 
(Early Modern Catholicism and the Visual Arts Series; 1), Philadelphia 2009, S. 104. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 253 

 

 

 A
bb

. 7
1:

 M
at

th
äu

s 
d.

 Ä
. M

er
ia

n 
(n

ac
h 

Jo
ac

hi
m

 v
on

 S
an

dr
ar

t)
, F

ro
nt

is
pi

z 
zu

 P
ie

rr
e 

d’
A

vi
ty

, 
N

eu
w

e 
A

rc
ho

nt
ol

og
ia

 
C

os
m

ic
a,

 F
ra

nk
fu

rt
 a

m
 M

ai
n 

16
38

/1
64

6.
 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503474-241 - am 13.01.2026, 08:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-241
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	7.1.  Kunst als Kampf
	7.2.  Alexander im Atelier des Apelles
	7.3.  Wie man zu den Sternen gelobt wird

