Buchbesprechungen

Rainer Forst, Toleranz im Konflikt, Frankfurt
am Main (Subrkamp Verlag) 2003, 808 Sei-
ten, € 19,50

Seit dem Erscheinen von »Toleranz im Kon-
flikt« haben die Konflikte um Toleranz an
Schirfe und tagespolitischer Aktualitdt eher
zu- als abgenommen. Erinnert sei nur an die
Auseinandersetzungen um die Mohammed-
Karikaturen, die Papst-Rede und die Abset-
zung der Berliner Idomeneo-Inszenierung.
In der Reihe der Toleranzkonflikte zeigte
sich eine betrichtliche Unsicherheit im
Umgang mit der Komplexitit des Konzepts,
seinen Grenzen und seiner Rechtfertigung.
Wie soll sich eine freiheitliche Gesellschaft
gegeniiber absoluten Geltungsanspriichen
religioser Gruppen verhalten? Verlangt Tole-
ranz neben Duldung auch Respekt? Kann ein
Respekt aus Toleranz auch die Beschrinkung
kiinstlerischer oder satirischer Ausdrucks-
formen rechtfertigen oder sogar verlangen?
Der historischen und systematischen Versi-
cherung u.a. gegeniiber Tagesfragen dieser
Art gilt die Arbeit des Verfassers. Die Arbeit
beginnt mit einer wohltuend klaren Struktu-
rierung des Toleranzbegriffs, durchmisst
dann in einem breiten historischen Teil die
Theoriegeschichte des Konzepts unter Ein-
beziechung markanter realgeschichtlicher
Wegmarken, um dann in einem abschlieSen-
den Teil die zuvor bereits angedeutete eigene
Konzeption zu entfalten.

Als strukturell prigend hebt der Verfasser drei
Komponenten des Toleranzbegriffs hervor:
Ablehnung, Akzeptanz und Zuriickweisung.
Bereits diese Strukturmerkmale machen deut-
lich, dass es sich bei der Toleranz um ein kom-
plexes, spannungsreiches und zu Paradoxien
neigendes Konzept handelt. Neben der Recht-
fertigung des Konzepts besteht eine wesentli-
che Aufgabe einer Theorie der Toleranz darin,
eine kohidrente Konzeption zu entwickeln, die
die Komplexitit des Begriffs entfaltet, die
Spannungen aushilt und die Paradoxien so
weit als moglich vermeidet. Die Spannung des
Konzepts liegt darin, dass Toleranz einerseits
die Akzeptanz — und sei es die bloff duldende
— von etwas voraussetzt, was andererseits
abgelehnt werden muss. Etwas, das nicht

abgelehnt, sondern geteilt und bejaht wird,
muss nicht toleriert werden. Zu einem Para-
dox steigern lisst sich diese Spannung, wenn in
Betracht gezogen wird, dass Toleranz zumeist
gegentiber Antworten auf zentrale Lebensfra-
gen gefordert wird. Bereits Augustinus hatte
in seinem Brief an Vincentius geltend gemacht,
dass Toleranz gegentiber Irrgliubigen »doch
in Wahrheit Boses mit Bosem vergelten«
hiefe. »Denn wenn jemand sihe, wie sein
Feind, durch ein gefihrliches Fieber wahnsin-
nig geworden, dem Abgrund zuliefe, wiirde er
thm da nicht Béses mit Bosem vergelten, wenn
er ithn so laufen liefe, statt thn zuriickzuhalten
und binden zu lassen?« Toleranz kommt dort
ins Spiel, wo tiiber die absolute Wahrheit in
zentralen Lebensfragen gestritten wird. Doch
wie soll jemand, der meint, Giber die absolute
Wahrheit zu verfiigen, tolerant sein? Der
Toleranz scheint es nur dort zu bediirfen, wo
Anspriiche im Raum stehen, die sie ausschlie-
Ben. Wie lassen sich das Ablehnungs- und
Akzeptanzelement des Toleranzbegriffs in ein
Verhiltnis setzen, das vielleicht nicht jede
Spannung, aber doch diese Paradoxie vermei-
det? Das andere Paradox der Toleranz ergibt
sich aus seinen Grenzen, die aktuell die tages-
politischen Diskussionen verunsichern. For-
dert Toleranz nicht gerade auch die Toleranz
gegeniiber intoleranten Positionen, oder hebt
sich das Konzept dann ebenso auf wie das der
demokratischen Entscheidung, der auch die
Entscheidung tber die Abschaffung der
Demokratie eingeriumt wird? Den Grenzen
der Toleranz gilt das Zurtickweisungselement
der Toleranz, das aber nicht mit dem Ableh-
nungselement in eins fallen kann, ohne dass
das Konzept kollabiert. Wenn das Ableh-
nungselement bereits die Grenze der Toleranz
markieren wiirde, gibe es keine. Das Zurtick-
weisungselement, bei dem es sich um eine
quantitativ oder qualitativ gesteigerte Ableh-
nung handeln muss, setzt die Toleranz aber
sogleich dem destruktiven Vorwurf der
Intoleranz aus, die sich lediglich hinter einer
Toleranzfassade fiir »Schonwetterzeiten« ver-
steckt, aber ihre Fratze der Macht zeigt, wenn
Wesentliches beriihrt wird.

Die verschiedenen historischen und aktuellen
Konzeptionen der Toleranz lassen sich da-

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Gr oder i Generati

fiir oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

nach typisieren, wie sie die einzelnen Ele-
mente des Begriffs besetzen. Die Typologie
der Toleranzkonzeptionen, die der Verfasser
zur weiteren Strukturierung eingangs ent-
wickelt, orientiert sich an vier Auspragungen
des Akzeptanzelements. Die Erlaubniskon-
zeption setzt nach dem Verfasser eine domi-
nante Mehrheit voraus, die einer unterlege-
nen Minderheit aus instrumentellen Griinden
der eigenen Machtsicherung erlaubt, ihren
Uberzeugungen in einem bestimmten Um-
fang zu folgen, solange sie die Uberlegenheit
der Mehrheit nicht in Frage stellt. Als histori-
sches Beispiel fithrt der Verfasser das Edikt
von Nantes an. Die Koexistenzkonzeption
teilt den instrumentellen Charakter der Er-
laubniskonzeption, beruht aber nicht auf ei-
nem Hierarchieverhiltnis, sondern auf der
Existenz etwa gleich starker gesellschaftlicher
Krifte mit inkommensurablen Uberzeugun-
gen. In der Respektkonzeption der Toleranz
hat das Akzeptanzelement keinen blof} in-
strumentellen Charakter, sondern fufit auf
der moralischen Achtung vor der Person, die
iiber abgelehnte Uberzeugungen verfiigt.
Noch weitergehend verlangen besonders in
der Multikulturalismusdiskussion vorgetra-
gene Wertschitzungskonzeptionen nicht nur
die Achtung der Person, sondern auch der
abgelehnten Uberzeugungen. In diesen Kon-
zeptionen wird die Spannung zwischen dem
Ablehnungs- und dem Akzeptanzelement
stark abgemildert; auch das Abgelehnte soll
noch — wenn auch weniger — wertgeschitzt
werden.

So systematisch geriistet, begibt sich der Ver-
fasser auf die Reise durch die Geschichte des
Toleranzgedankens, die er begriffshistorisch
mit Cicero beginnen lasst, bei dem »toleran-
tia« die Tugend des Weisen bezeichnet, wiir-
devoll sein Schicksal zu ertragen. In den
lateinischen Bibeltibersetzungen wird dieses
Verstindnis dann aber schon intersubjektiv
geweitet: Die Liebe zu Gott macht den Glau-
bigen stark, nicht nur die Unbillen des
Schicksals, sondern auch die Schwichen
anderer zu ertragen (1. Kor. 13). Der Verfas-
ser hebt den dillatorischen Charakter der
christlichen Toleranz hervor: Es ist eine Tole-
ranz in Erwartung des jlingsten Gerichts, das
am Ende der Tage keine Toleranz tiben wird.
Der Hintergrund der absoluten Glaubensge-
wissheit fihrt zu einer »Janusképfigkeit« der
frihchristlichen Toleranzbegriindungen. Sie
stiitzen sich mafigeblich auf die Unerzwing-
barkeit des wahren Glaubens und die
Urteilsunsicherheit in Bezug auf die Verge-
hen und Siinden Einzelner. Sie sprechen aber
nicht prinzipiell gegen die Intoleranz und
konnen — wie bei der Donatistenverfolgung

durch Augustinus - in Intoleranz umschla-
gen, wenn die Urteilsunsicherheit beseitigt
und Erfolge einer viterlichen Zucht vermel-
det werden konnen.

Die kritische Untersuchung der Toleranzbe-
grindungen ist dann auch der Fokus des wei-
teren historischen Abschnitts, der mehr als
zwei Dutzend unterschiedliche Legitimati-
onsversuche fiir eine mehr oder weniger
beschrinkte Toleranz nachweist. Im Spit-
mittelalter, bei Nikolaus von Kues und Mai-
monides, tritt der irenische Gedanke einer
tieferliegenden Einheit der unterschiedlichen
Gottesvorstellungen auf, der eine gewisse
Toleranz jedenfalls gegentiber einem weiter
oder enger gefassten Kreis religioser Vorstel-
lungen erlaubt. Mit dem stirkeren Auseinan-
dertreten kirchlicher und weltlicher Gewalt
findet sich an der Schwelle zur Neuzeit, etwa
bei Marsilius von Padua und Machiavelli, eine
Erlaubniskonzeption der Toleranz, die aus
pragmatischen Griinden der staatlichen
Gewalt eine gewisse religiose Toleranz
empfiehlt. Im Humanismus treten die religio-
sen Differenzen hinter der neuen Sicht auf
den Menschen zuriick, reduktive Einheits-
vorstellungen dienen zur Legitimation der
Toleranz. In Folge der Reformation tritt iber
den Gedanken der Freiheit des christlichen
Gewissens wieder der Topos der Unerzwing-
barkeit des rechten Glaubens in den Vorder-
grund sowie eine epistemische Verstirkung
der Einheitsvorstellungen — anders als der
Kern der religiosen Wahrheit seien ihre
unterschiedlichen Ausprigungen aufgrund
der endlichen menschlichen Vernunft not-
wendig Gegenstand von Meinungsverschie-
denheiten. Das sich etablierende Faktum der
konfessionellen Differenz fiihrt im 16. und
17. Jh. zur Erstarkung der Idee der Glaubens-
und Gewissensfreiheit, auf die auch der Tole-
ranzgedanke zunehmend gestitzt wird.
Das Verdienst John Lockes ist es schlie}lich
weniger, eine neue Toleranzkonzeption oder
-begriindung entwickelt als vielmehr die
bereits vorliegenden Toleranzbegriindungen
zusammengetragen zu haben. Einen Hohe-
punkt erreicht die neuzeitliche Toleranzdis-
kussion nach dem Verfasser im Werk von
Pierre Bayle, der eine normativ-epistemische
Theorie der Toleranz bereitstellt, die zwi-
schen allgemein verbindlichen moralischen
Normen und streitigen Wertiiberzeugungen
unterscheidet, gegentiber denen Toleranz aus
epistemischen Griinden geiibt werden muss.
Bayle bietet damit besonders einen theo-
retischen Ansatz fiir eine qualitative Unter-
scheidung des Zuriickweisungs- und des
Ablehnungselements. Bei Kant tritt die auto-
nome Konzeption der Moral hinzu, die auch

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Gr oder i Generati

fiir oder

313


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

314

fiir die politische Toleranz fruchtbar gemacht
wird und damit die Respektkonzeption der
Toleranz weiter entfaltet. Die wesentlichen
Entwicklungen in den Toleranzdiskussionen
des 18. und 19. Jahrhundert liegen nicht mehr
in dem Aufweis neuer Toleranzbegriindun-
gen, sondern in der Erstreckung des Tole-
ranzgedankens von der Religion auf Kultur,
Nation und Politik. Im 20. Jahrhundert treten
besonders in der politischen Theorie relativi-
stische Toleranzbegriindungen in den Vor-
dergrund.

Die Toleranztheorie des Verfassers lasst sich
als eine dem aktuellen Theorieniveau entspre-
chende Ausarbeitung der normativ epistemi-
schen Konzeption Bayles lesen, die beson-
ders die autonome Konzeption der Moral bei
Kant mit einbezieht und auf der deontologi-
schen Differenz von Moral und Ethik in An-
kniipfung an Habermas aufbaut. Thre Be-
grindung setzt reflexiv an, weil sie das Recht
auf Begriindung zur moralischen Grundlage
einer Theorie der ethischen Toleranz macht.
In moralischen Diskursen kann danach ver-
langt werden, dass normative Geltungsan-
spriiche reziprok und allgemein begriindbar
sind. Entsprechende reziprok und allgemein
begriindbare Normen sollen kategorische
Geltung haben. Reziprozitit verlangt, »dass
niemand bestimmte Anspriiche ... erheben
darf, die er anderen verweigert (Reziprozitit
der Inhalte), und dass man den anderen die ei-
gene Perspektive, die eigenen Wertsetzungen,
Uberzeugungen, Interessen oder Bediirfnisse
nicht einfach hin unterstellen darf (Rezi-
prozitit der Griinde), indem man etwa be-
ansprucht, im ecigentlichen Interesse des
anderen zu sprechen.« (S. 595). Das Rezipro-
zitatskriterium schiitzt vor paternalistischer
Intoleranz, auf die sich etwa Augustinus zum
vermeintlichen Wohl der von ihm verfolgten
Donatisten berief. »Allgemeinheit besagt ...,
dass eine normative Losung die Anspriiche
einer jeden Person bedenken muss« (S. 595).
Die Forderung soll ausschlieffen, dass sich
michtige partikulare Interessen zu Lasten
Dritter einigen. Dem diskurstheoretischen
Ansatz ist der Verfasser auch insoweit ver-
pflichtet, als er zwischen moralischen und
ethischen Werten keine »a priori festgelegte
Kluft« sieht, sondern die Grenze »in spezifi-
schen Situationen diskursiv zu bestimmen
ist« (S. 595). Mit dem Verweis auf den Dis-
kurs wird die Toleranz prozeduralisiert.

Mit Hilfe des so verstandenen Rechts auf
Rechtfertigung lisst sich dann das Zuriick-
weisungs-, das Ablehnungs- und das Akzep-
tanzelement des Toleranzkonzepts ausfiillen.
»Zwischen den Normen, die verbindliche
Geltung beanspruchen diirfen (und im politi-

schen Kontext zu Grundlage des geltenden
Rechts werden konnen), und den Werten, die
dies nicht konnen, liegt ... die Grenze von
Reziprozitit und Allgemeinheit" (S. §93).
Die (Zurtickweisungs-)Grenze der Toleranz
ist damit immer dann erreicht, wenn die allge-
meine Durchsetzung normativer Anspriiche
erzwungen werden soll, die nicht reziprok
und allgemein zu rechtfertigen sind. Die
Durchsetzung entsprechender Anspriiche
verstofit gegen das Recht auf Rechtfertigung,
istintolerant und kann daher zuriickgewiesen
werden. Dass normative Anspriiche nicht
reziprok und allgemein gerechtfertigt werden
konnen, bedeutet aber nicht, dass ihre Inhalte
nicht zur Grundlage einer Lebensfithrung
gemacht werden dirfen. Die reziproke und
allgemeine Rechtfertigung markiert nur den
Unterschied zwischen allgemeiner Moral und
partikularer Ethik. Nicht reziprok und allge-
mein rechtfertigungsfihige ethische Normen
bilden den Gegenstand der Toleranz. Wegen
der diskursiven Unentscheidbarkeit ethischer
Konflikte — dies macht das epistemische Ele-
ment der Konzeption aus — diirfen ethische
Normen anderen nicht oktroyiert werden,
doch sind sie auch von denen zu tolerieren,
die nicht reziprok und allgemein giiltige
Griinde gegen sie anfiihren. Die fehlende
reziproke und allgemeine Zurtickweisbarkeit
der ethischen Normen erklirt das Ableh-
nungs- und Akzeptanzelement der Toleranz:
Weil der Toleranz Ubende selbst nur iiber
nicht reziprok und allgemein anerkennungs-
fahige Ablehnungsgriinde verfugt, verlangt
das Recht auf Rechtfertigung die Akzeptanz
der von den eigenen abweichenden ethischen
Vorstellungen. Der Verfasser entwickelt aus
dem einen Recht auf Rechtfertigung alle drei
Elemente des Toleranzbegriffs und damit
eine Konzeption der Toleranz, die schon aus
theoriedsthetischen Griinden beeindruckt.

Das Recht auf Rechtfertigung wiirde fiir den
politischen Diskurs zu einer weitgehenden
Unentscheidbarkeit politischer Fragen fiih-
ren, da jedes nicht reziprok und allgemein an-
erkennungsfihige Argument dazu fithren
wiirde, dass keine allgemein verbindliche
Entscheidung getroffen werden kann. Daher
will der Verfasser das Prinzip im politischen
Kontext auf Fragen beschrinken, die »basale
Gerechtigkeitsaspekte« (S. 594) betreffen.
Wihrend »es in anderen Fragen, in denen kei-
ne moralisch zentralen Probleme behandelt
werden, auf der Basis eines Konsenses {iber
bestimmte Verfahren Mehrheitsentscheidun-
gen etwa sein konnen, die zu einer legitimen
Rechtfertigung fithren.« (S. 594). Wo die
Grenze zwischen basalen Gerechtigkeits-
und sonstigen politischen Fragen verlauft,

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

soll wiederum in Diskursen entschieden wer-
den, die dem Reziprozitits- und Allgemein-
heitskriterium gentigen.

Der Verfasser erkennt, dass sich das Konzept
der Toleranz, das wesentlich auf der Forde-
rung einer reziproken und allgemeinen Be-
grindung von Freiheitseingriffen aufbaut, je-
denfalls fiir den politischen Kontext so sehr
dem allgemeinen Freiheitsgedanken anni-
hert, dass insoweit nur noch in einem sehr
weiten Sinn von Toleranz gesprochen werden
kann. Ideengeschichtlich lisst sich die Ge-
schichte der Toleranz ebenso als eine deuten,
deren Erfolg den Gedanken durch Freiheits-
rechte und staatliche Neutralitit aufhebt. Der
religiés und weltanschaulich neutrale Staat
darf auch keine Religions- oder Weltanschau-
ung ablehnen. Thm fehlt das fiir die Toleranz
konstitutive Ablehnungselement.

In der Durchfihrung erscheint die Leistungs-
fahigkeit des mit der doppelten Unterschei-
dung von moralischen und ethischen sowie
moralischen und sonstigen politischen Fragen
operierenden Konzepts jedenfalls fiir den Be-
reich der staatlichen Regelung von Freiheits-
konflikten fraglich. Unklar ist schon das Ver-
haltnis der beiden Unterscheidungen. Sollen
alle ethischen Fragen, die an dem Kriterium
der Moral scheitern, keine moralischen und
damit auch keine moralischen im Sinne der
zweiten Unterscheidung sein? Dies wohl
kaum, da dann ethische Entscheidungen der
Mehrheitsentscheidung unterfielen und gera-
de keine Toleranz beanspruchen konnten. Al-
les spricht fiir eine nicht gerade Klarheit stif-
tende Homonymie. Damit liegt eine
erhebliche Last der Konstruktion auf der Un-
terscheidung zwischen moralischen Fragen
im zweiten Sinn und sonstigen politischen.
Der erneute Verweis auf den Diskurs wirkt
eher salvatorisch und die Gesamtkonzeption
trotz der zusitzlichen Unterscheidung kaum
praktikabel. Konnen tatsichlich alle Freiheits-
konflikte ungeregelt bleiben, bei denen zwar
Einigkeit dariiber besteht, dass es sich um eine
Gerechtigkeitsfrage handelt, aber Uneinigkeit
dariiber, wie sie zu entscheiden ist?

Es sind Zweifel angebracht, ob Toleranz als
allgemeines Interpretationsschema zur poli-
tisch-rechtlichen Gestaltung von Freiheits-
konflikten geeignet ist, wie dies vom Verfas-
ser angelegt wird. Toleranz bezieht sich auch
historisch in erster Linie auf geistige Inhalte,
nicht auf Handlungen, die mit Handlungen
Dritter in Konflikt geraten konnen. Toleranz
verlangt wesentlich, dass Handlungen nicht
wegen eines positiven oder negativen Zusam-
menhangs mit geistigen Inhalten verboten
werden. Toleranz eignet sich aber nicht zur
Losung von Handlungsfreiheitskonflikten,

die grundsitzlich die Struktur von Nullsum-
menspielen haben. Der Konflikt um den
nachtlichen Musikgenuss des einen, der den
anderen von seiner Nachtruhe abhalt, lisst
sich anders als der um Meinungs- oder Glau-
bensinhalte nicht durch gegenseitige Tole-
ranz l6sen; Musikgenuss und Nachtruhe sind
nicht gleichzeitig zu haben, sondern von dem
einen nur soviel, wie vom anderen genommen
wird. Als allgemeine Interpretationsfolie fiir
Rechts- und Gerechtigkeitsfragen ist das
Konzept der Toleranz tiberfordert und dem
Grundsatz der Neutralitit in Verbindung mit
grundsatzlich emnschrinkbaren Freiheitsrech-
ten unterlegen, die die Zuordnung rechtlicher
Freiheit durch Neutralitits-, Verhiltnismi-
Rigkeits- und sonstige grundrechtsdogma-
tische Vorgaben reflexiv steuern. Vielleicht
liegt die Grenze des Toleranzgedankens nicht
zwischen basalen Gerechtigkeits- und sonsti-
gen Fragen, sondern eher zwischen solchen,
die an geistige Inhalte ankniipfen, und sol-
chen, die dies nicht tun, gleichwohl aber basa-
le Gerechtigkeitsfragen stellen konnen, auf
die der Toleranzgedanke aber keine Antwort
geben kann.

Die Arbeit bietet eine umfassende historische
Aufarbeitung und ecine klare Analyse der
Strukturen des Toleranzbegriffs, die es er-
laubt, den Konflikt um die Toleranz systema-
tisch zu fithren. Die Konzeption des Verfas-
sers steht dabei nicht nur im Konflikt mit
anderen Konzeptionen des Toleranzbegriffs,
sondern aufgrund der Weitung zu einer um-
fassend ausgreifenden politischen Deutungs-
folie auch im Konflikt mit anderen Konzep-
ten, wie denen von Freiheitsrechten und
staatlicher Neutralitit. Statt das Konzept all-
gemein diskurstheoretisch zu weiten, konnte
eine fortbestehende Aufgabe der Toleranz-
diskussion darin liegen, seinen gegentiber an-
deren Konzepten spezifischen Gehalt noch
genauer zu bestimmen.

Ralf Poscher

Wolfgang Kranshaar (Hrsg.), Die RAF und
der linke Terrovismus, 2 Binde, Hamburg
(Hamburger Edition) 2006, 1341 Seiten,
€78,-

Historische Forschung braucht zeitlichen
Abstand, um eine von Vorurteilen und Ver-
strickungen freie Sicht der Dinge zu gewin-
nen. Kann der deutsche Terrorismus der 7oer
und 8oer Jahre nach diesem Maf3stab Gegen-
stand wissenschaftlicher Erkenntnis sein?
Wie die jlingste, streckenweise hysterische
Diskussion um die vorzeitige Haftentlassung
der letzten inhaftierten RAF-Mitglieder

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i

315


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

316

zeigt, sind uns die damaligen Ereignisse noch
erstaunlich nah. Und vielleicht ist es in die-
sem Zusammenhang eher abtraglich, dass der
neue, internationale Terrorismus, der doch
eine Bedrohung ganz anderer Qualitit dar-
stellt, unvermeidlicherweise unsere Wahr-
nehmung der RAF mitbestimmt. Die Last,
die Herausgeber Wolfgang Kraushaar schul-
tert, ist also grofi.

Das monumentale Werk enthilt neben einer
ausgreifenden Einleitung 61 Aufsitze meist
ausgewiesener Autoren und zwei Interviews.
Die einzelnen Beitrige, von denen einige
bereits an anderer Stelle publiziert wurden,
sind nicht Teil einer tibergreifenden Konzep-
tion, die dem Buch zugrunde liegen wiirde;
mithin kann es nur eingeschrinkt als Nach-
schlagewerk zu einzelnen Themen, Stichwor-
tern oder Personen verwendet werden. Es
handelt sich in erster Linie um einen Sammel-
band von Aufsitzen, die sich einerseits oft
inhaltlich iiberschneiden (auf die Dauer
anstrengend sind die Bemiihungen der Auto-
ren, den Terrorismus zu definieren), anderer-
seits aber auf ganz verschiedenen Sichtwei-
sen, Forschungsprogrammen und Methoden
beruhen. Vielleicht ist es durchaus logische
Konsequenz dieser fehlenden Geschlossen-
heit, dass ein Register fehlt — bedauerlich ist
dies allemal.

Das Werk ist in verschiedene thematische
Kapitel aufgeteilt. Das erste widmet sich
dem Terrorismus als solchem und der Frage,
welchen Begriff wir uns von ihm machen
sollen. Das zweite Kapitel behandelt das
Konzept Stadtguerilla. Es enthilt u. a. eine
ausfithrliche Textexegese zu Walter Benja-
mins »Zur Kritik der Gewalt« (von Irving
Wohlfarth), was den streckenweise maian-
dernden Charakter des Sammelbandes
erkennen ldsst. Das dritte Kapitel widmet
sich den RAF-Begriindern und ihren Nach-
folgern, riickt also einige Schliisselfiguren,
aber auch Randfiguren in den Mittelpunkt.
Im vierten Kapitel wird deutlich, dass das
Werk nicht nur die RAF als solche untersu-
chen mochte, sondern eben den Zusammen-
hang »RAF und linker Terrorismus«. Es
geht darin um andere bewaffnete Gruppie-
rungen in der Bundesrepublik, etwa die
Tupamaros West-Berlin und die Bewegung
2. Juni. Analytischer angelegt ist das fiinfte
Kapitel: »Die RAF — Faktoren und Dimen-
sionen«. Avantgarde, Vietnam und Prote-
stantismus mogen als Stichworte geniigen,
um das Spektrum dieser Beitrige anzudeu-
ten. Das sechste Kapitel widmet sich inter-
nationalen Parallelorganisationen und ihren
Vernetzungen (z. B. Vietcong, Rote Briga-

den).

Kapitel acht und neun sollten zusammen
genommen und gelesen werden: »Terroris-
mus und Medien« sowie »Das Terrorismus-
Phantom«. Sie verweisen einmal mehr auf die
Schwierigkeit, die Rolle der RAF im Geflecht
politischer, sozialer und psychischer Fakto-
ren angemessen zu begreifen. Zugleich berei-
ten sie auf die mutigen Deutungsversuche des
zehnten Kapitels vor, »Hypothesen« tiber-
schrieben. Beitrdge von dieser Art hitte man
sich mehr gewtinscht. Sie weisen iiber die ein-
getretenen Pfade der Diskussion hinaus,
wenn sie etwa den »Terrorismus als Sinnstif-
tung« zu verstehen versuchen (Christoph
Tiircke), oder wenn Jan Philipp Reemtsma
gewissermafien die Gegenfrage stellt, was das
iberhaupt heifft: »die Geschichte der RAF
verstehen« (und sie anhand einer bestechen-
den Analyse von Texten der Terroristin Bir-
git Hogefeld und des Psychoanalytikers
Horst-Eberhard ~ Richter  beantwortet).
Erhellende Interviews mit Horst Herold
(chemaliger Prisident des Bundeskriminal-
amtes) und Hans Magnus Enzensberger
schlieflen das Werk ab.

Im siebten Kapitel, das acht Aufsitze enthilt,
werden »Der Staat, die Polizei und die Justiz«
behandelt. Klaus Weinhauer zeigt einige
Aspekte der polizeilichen Bekimpfung des
Terrorismus auf (Organisation, Mafinahmen,
Erfolge). Stefan Reincke fragt, wo die »linken
Anwilte« geblieben sind, und entwickelt eine
Typologie derselben. Klaus Eschen greift die-
ses Thema gewissermaflen auf und stellt das
Sozialistische Anwaltskollektiv vor, dem er
selbst angehorte. Die eindringliche Schilde-
rung ist aus der Sicht eines Beteiligten verfasst,
aber deshalb keineswegs einseitig; Eschen be-
tont, dass die sozialistische Komponente des
Kollektivs in dem »emanzipatorischen Ehr-
geiz« bestand, »die Rechtsstaatsgrundsitze
der Verfassung in den gerichtlichen und ge-
sellschaftlichen Alltag zu transportierenc.
Martin Jander untersucht die Haftbedingun-
gen der RAF-Gefangenen und damit ein
Thema, das, wie Jander schreibt, noch nicht
vollstindig wissenschaftlich untersucht ist.
Er sieht eine »Forschungs- und Schreib-
furcht« und fiihrt diese darauf zuriick, dass
sich niemand politisch vereinnahmen lassen
mochte. Sein Beitrag beschrinkt sich auf eine
Analyse der Bedeutung des Streites um die
Haftbedingungen und auf eine (informative)
Bestandsaufnahme. Ebenfalls den Haftbedin-
gungen, insbesondere der sog. sensorischen
Deprivation, widmet sich Gerd Koenen in
einem recht polemisch geratenen Aufsatz.
Auch er stellt fest, dass es wissenschaftliche
Darstellungen der Problematik »erst in
Ansitzen gibt«, halt es aber auf alle Falle fir

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

tiberzogen, von »Vernichtungshaft« oder
auch nur von »Isolationshaft« zu sprechen.
Wolfgang Kraushaar diagnostiziert — im
Anschluss an eine Einschitzung Ernst-Wolf-
gang Bockenfordes — fur die Zeit des Deut-
schen Herbstes, d. h. die Zeit der Entfiihrung
Hans Martin Schleyers im Herbst 1977 —, den
»nicht verkiindeten, aber praktizierten« Aus-
nahmezustand. Er begriindet dies u. a. mit
den Kontaktsperremafinahmen gegeniiber
den inhaftierten Terroristen vor und nach
Erlass des Kontaktsperregesetzes, mit der
Praktizierung einer Nachrichtensperre durch
die Medien und mit Abhérmafinahmen
gegeniiber Gesprichen von Verteidigern mit
ihren inhaftierten Mandanten. Die Bundesre-
publik habe, so lautet sein etwas drastisches
Fazit, »mit einem Bein in einem autoritiren
Regime« gestanden. Carsten Polzin geht
niher auf die verfassungsrechtliche Seite der
Schleyer-Entfiithrung ein. Die Entscheidung
des Bundesverfassungsgerichts, der Verfas-
sungsbeschwerde des entfihrten Schleyers
nicht stattzugeben, bewertet er — Uberlegun-
gen aus seiner Dissertation aufgreifend — als
Fehlurteil.

Den RAF-Prozessen wendet sich schliefllich
Uwe Wesel zu. Er wartet zunichst mit einer
wohl vollstindigen Liste der Angeklagten,
der Vorwtirfe und der Urteile auf und geht in
sorgfiltigen, unbefangenen Uberlegungen bei
einigen Verurteilungen der Frage nach, ob sie
gerechtfertigt waren. Anschlieflend unter-
sucht er das Verhalten der Strafjustiz in den
Prozessen. Diese habe, so die abschlieflende
Einschitzung, »zu hart reagiert, befangen in
einem rechtsstaatswidrigen Freund-Feind-
Denkenc«.

Die breite Anlage des Werkes ldsst eine
Gesamtwiirdigung als nahezu unméglich
erscheinen. Die Lektlire vieler Beitrige ist
gewinnbringend. Einige gesicherte Erkennt-
nisbestinde werden erkennbar. Zugleich
zeigt das Werk, dass die sozial- wie rechts-
wissenschaftliche Forschung zur RAF und
zum linken Terrorismus lingst nicht zu
einem Ende gekommen ist.

Der Einband der beiden Binde ist mit
Schwarz-Weif8-Fotos von Ulrike Meinhof
und Andreas Baader versehen. Sie zeigen
jeweils die Augenpartie des Gesichts. Die
Aufnahmen sind verschwommen. Unwill-
kiirlich macht man sich Gedanken tber die
Fotografierten: Meinhof erscheint melancho-
lisch und einsam, Baader eher zornig, beide
wirken entriickt und irgendwie wissend.
Vielleicht charakterisiert es das Werk am
besten, dass es nicht darauf verzichten kann,
sich mit einer solchen Ikonographie zu
umgeben. Andreas Funke

Carola Rathke, Offentliches Schulwesen und
religiose Vielfalt — Zugleich ein Beitrag zur
Dogmatik von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG, Art. 7
Abs. 1 GG und der staatlichen Pflicht zu
weltanschaulich-religioser Neutralitit, Berlin
(Verlag Duncker & Humblot) 2005, 387 Sei-
ten, € 86,—.

Die Freiburger Dissertation von Rathke wid-
met sich einem komplexen Thema, das
sowohl die juristische Praxis als auch Wissen-
schaft noch lingere Zeit beschiftigen wird. Je
vielfaltiger Glaubens- und Weltanschauun-
gen in der modernen Gesellschaft sind, desto
groffer wird das Konfliktpotential im
Hinblick darauf, wie sich das offentliche
Schulwesen zu Glaubens- und Weltanschau-
ungsfragen verhilt. Welche Grundgesetznor-
men fiir solche Konfliktlagen zentrale
verfassungsrechtliche Bedeutung besitzen,
bringt der Untertitel der Arbeit zum Aus-
druck: Die individuelle Religions- und Welt-
anschauungsfreiheit der Kinder sowie deren
Eltern aus Art. 4 Abs. 1, 2 GG (1.V.m. Art. 6
Abs. 2 GG) einerseits und der sich im
Wesentlichen aus Art. 7 Abs. 1 GG ablei-
tende staatliche Anspruch auf Erziehung
andererseits stehen sich gegentiber. Der zu
findende Ausgleich ist schwierig, und die zu
entscheidenden Fallgestaltungen bergen in
der Praxis oft auch eine hohe emotionale
Komponente in sich. Schlaglichtartig kann
man insoweit die Kruzifix-Entscheidung
sowie Fallgestaltungen anfiihren, in denen es
z.B. um die Befreiung von koedukativem
Sport- (insbesondere: Schwimm-)Unterricht
sowie um die Teilnahme an Schulgebeten,
Schulandachten u.a. geht.

Solche Fille sowohl praktisch als auch dog-
matisch in den Griff zu bekommen, ist
schwierig, das von Rathke gewihlte Thema
daher anspruchsvoll und als Dissertations-
vorhaben damit nicht ohne besondere Fall-
stricke. Letztere bestehen insbesondere
darin, die Flut an Schrifttums- und Recht-
sprechungsiuflerungen, die jedenfalls zu
Teilaspekten des Themas bereits seit gerau-
mer Zeit existieren, zu kanalisieren und zu
einem moglichst konsistenten, eigenstindi-
gen Entwurf zu verdichten. Dies bedingt eine
ganz besondere Sorgfalt im Hinblick auf die
Gedankenabfolge (und damit Gliederung)
der Untersuchung sowie des Weiteren ein fiir
den Autor schwer festzulegendes Mafl an
sinnvoller oder gar gebotener Selbstbe-
schrankung, damit einem das Thema nicht
aus der Hand gleitet.

Angesichts dieser Ausgangsparameter hat
Rathke vom Grundansatz her den Versuch
des grofien, weit ausholenden Wurfs gewagt.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i

317


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

318

Dieser vereinigt mehrere typischerweise ein-
ander entgegenlaufende Eigenschaften in
sich: Die Arbeit ist sprachlich durchweg auf
sehr hohem Niveau und die Ausdrucksweise
prazise, die Gliederung auf den unteren Ebe-
nen durchweg gut nachvollziehbar. Hinsicht-
lich des dufleren »Groflen und Ganzen« —
sprich: der Gliederung auf den oberen
Ebenen und des Einbeziehens bestimmter
sachlich-inhaltlicher Aspekte in den Unter-
suchungsgegenstand — beschreitet die Unter-
suchung hingegen mitunter verschlungene
Wege.

Die Arbeit setzt in ihrem 1. Kapitel an mit
der Darstellung »verfassungsrechtliche(r)
Rahmenbedingungen«. Eine zentrale Wei-
chenstellung fiir den gesamten Gang der
Darstellung wird bereits hier insoweit vorge-
nommen, als Rathke sich allein auf die Dar-
stellungen verschiedener Meinungen be-
schrainken und noch keine eingehende
Auseinandersetzung mit den einzelnen Posi-
tionen unternechmen mochte, sondern dies
dem abschliefenden 5. Kapitel vorbehilt
(S. 34, in Fn. 2). Dem entsprechend hat das 1.
Kapitel auch iiberwiegend - teilweise finden
sich schon hier unvermeidliche Stellungnah-
men - referierenden Charakter. Rathke stellt
zunichst die in Literatur und Rechtspre-
chung vertretenen Schutzbereichs- und
Schrankenkonzepte zu Art. 4 Abs. 1, 2 GG
dar und geht dann auf das staatliche Auf-
sichtsrecht iiber Schulen nach Art. 7 Abs. 1
GG sowie die von ihr sog. drei Schultypen
(Bekenntnis-, Weltanschauungs- und Ge-
meinschaftsschule) des Grundgesetzes ein.
Das 2. Kapitel zeigt das Spannungsfeld von
schulischem Erziehungsauftrag des Staates,
individueller Religions- und Weltanschau-
ungsfreiheit und staatlicher Neutralitits-
pflicht anhand von Einzelfillen samt
Fallgruppenbildung auf. Sehr eingingig wird
hier unterschieden zwischen Fallgruppen, bei
denen Einwendungen gegen die Integration
religioser Elemente in den schulischen
Bereich in Frage stehen (Beispiele: Schulge-
bete, Schulandachten, Kruzifix im Klassen-
zimmer), und Fallgruppen, bei denen es um
religios bedingte Einwinde gegentiber — wie
Rathke es nennt — »neutralen« Schulveran-
staltungen geht (Beispiele: Befreiung vom
Schulunterricht insgesamt an bestimmten
Schultagen oder vom Schulsportunterricht).
Das 3. Kapitel widmet sich dem Spannungs-
verhaltnis von Schule und Religionsfreiheit in
den Vereinigten Staaten. Die Aufnahme die-
ser Fragestellung in den Untersuchungsge-
genstand begriindet die Autorin damit, dass
der Konflikt zwischen individueller Religi-
onsfreiheit und Erziehungsvorgaben im

Schulwesen in den USA, anders als in der
Bundesrepublik, auf eine lange Geschichte
zurtckblicken konne, man auf dort gewon-
nene Erfahrungen zurtickgreifen kénne und
diese womdglich fiir Deutschland nutzbar
gemacht werden konnten (S. 145). Die verfas-
sungsrechtliche Verankerung der Religions-
freiheit sowie des Schul- und Bildungswesens
in den USA werden aufgezeigt und zahlrei-
che gerichtlich entschiedene Fallgestaltungen
aufgearbeitet.

Im 4. Kapitel beschiftigt sich Rathke mit den
»Einfliisse(n) und Rahmenbedingungen der
neueren politischen Philosophie« auf die Dis-
kussion um die Wertevermittlung durch
Schule und die Auswirkungen auf die Religi-
ons- und Weltanschauungsfreiheit. Die Au-
torin legt ausfiihrlich die in den 1970er Jahren
mit der berithmten Schrift von Rawls »A
Theory of Justice« in den USA aufgekomme-
ne Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte
dar und zeichnet deren Entwicklung nach.
Die Auswirkungen der Debatte auf die schu-
lische Erziehung werden zudem aufgezeigt.
Fiir das 5. Kapitel hat sich Rathke zum Ziel
gesetzt, die zuvor aufgeworfenen Problemstel-
lungen und -teilaspekte im Wege einer
abschlieSenden Bilanz und Stellungnahme
zusammenzufiihren (S. 263). Die innere Glie-
derung dieses Kapitels entspricht weitgehend
der des 1. Kapitels, auch hier wird also im
Wesentlichen in den gleichen Gedankenschrit-
ten vorgegangen. Der Gleichklang mit dem 1.
Kapitel beschrankt sich nicht nur auf die Glie-
derung, sondern setzt sich fort bis hinab zu
einzelnen Sitzen, die der Leser so oder ganz
dhnlich schon dort vorgefunden hat; ofters fin-
den sich hier auch Fufinotenverweise auf den
Beginn der Untersuchung. Mithin beschrankt
sich das 5. Kapitel nicht nur auf eine Ergin-
zung des 1. Kapitels im Hinblick auf die dort
vorangekiindigte Stellungnahme zu umstritte-
nen Fragen, sondern dekliniert tber weite
Strecken nochmals samt darstellender Ele-
mente bereits aufgezeigte Fragestellungen und
Positionen durch. Unmittelbar einleuchtend
wire dieses Vorgehen, wenn die Darstellung
mit zusitzlichen, in den Kapiteln 2 bis 4
gewonnenen Erkenntnissen verkniipft und
durchmengt wire, weil dann mehrere Fiden
zusammengefiihrt und Quintessenzen heraus-
gearbeitet werden konnten. Eben dies ist aber
nur duflerst ansatzweise auszumachen. Beson-
ders das 3. und 4. Kapitel bleiben weitgehend
»isoliert« stehen, und nur ganz vereinzelt wird
auf sie noch zuriickgegriffen (so auf S. 304 f.,
307 £, 323, 325).

Kernertrag des 5. Kapitels ist es daher, Stel-
lungnahmen und eigene Losungsansitze der
Autorin zu den regelmiaflig bereits im 1.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i ‘mit, fir oder i Generati



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

Kapitel aufgezeigten Problemen zu erfahren.
So lehnt sie z.B. mit der ganz herrschenden
Ansicht eine Ubertragung von Schranken
anderer Grundrechte auf Art. 4 Abs. 1,2 GG
ab (S. 288), befiirwortet hingegen eine umfas-
sende Geltung der Regelung des Art. 136
Abs. 1 WRYV fiir die Religions-, Weltanschau-
ungs- und Bekenntnisfreiheit (S. 288-298).
Ferner betont sie stark, dass gesetzliche Rege-
lungen, die die Religions- und Weltanschau-
ungsfreiheit betrifen und das Schulwesen
naher ausgestalteten, nur dann verfassungsge-
mif} sein konnten, wenn sie sich neutral
gegeniiber bestimmten Religionen und Welt-
anschauungen verhielten, und umreifit diese
Position in verschiedenen Hinsichten und
mit Beispielen niher; so stellt sie sich ein-
deutig gegen die Zulissigkeit von bekennt-
nisgeleitetem  Unterricht  auflerhalb  des
Religionsunterrichts und gegen das Aufhin-
gen weltanschaulicher und/oder religioser
Symbole in der Schule (S. 307 ff.).

Der Leser zieht je nach Erwartungshaltung
und Erkenntnisinteresse ganz unterschiedli-
chen Gewinn aus der Untersuchung: Ist er
eher praktisch orientiert und erhofft sich fiir
konkrete, in Deutschland zu entscheidende
Fallgestaltungen Losungshilfen, so ist bei wei-
tem nicht jede Passage von gleichem Interesse,
und er kann insbesondere das 3. und 4. Kapitel
tiberlesen; im Hinblick auf das 1. und 5. Kapi-
tel hitte er sich zudem im Interesse einer ver-
dichteten Darstellung eine in einem Kapitel
erfolgende, referierende und bewertende Ele-
mente verbindende Argumentation erhofft.
Ist der Leser hingegen eher an allen Facetten
des Themas einschlieflich seiner Beziige zu
juristischen Nachbardisziplinen und interna-
tionaler bzw. rechtsvergleichender Dimensio-
nen interessiert, so wird er auch dem 3. und 4.
Kapitel einen ganz erheblichen Eigenwert bei-
messen, die fiir thn dann schon deshalb ihre
uneingeschriankte Daseinsberechtigung haben
diirften. So oder so wird man aber zu der Ein-
schitzung gelangen, dass die Untersuchung
das Thema dufierst griindlich abgehandelt und
einen wichtigen Beitrag zur weiteren Diskus-
sion geleistet hat. Timo Hebeler

Claundia Froblich, »Wider die Tabuisierung
des Ungehorsams«. Fritz Bauers Wider-
standsbegriff und die Aufarbeitung von NS-
Verbrechen, Frankfurt am Main/ New York
(Campus) 2006, 430 Seiten, € 39,90

L

Seit Griindung des Frankfurter Fritz Bauer
Instituts zur Geschichte und Wirkung des
Holocausts hat die wissenschaftliche Ausein-

andersetzung mit der Person Fritz Bauers
und den von ihm initiierten NS-Prozessen
zunehmend an Bedeutung gewonnen. Die
zentralen Arbeiten’ werden nun um eine
weitere wichtige Studie erginzt: die Analyse
der Politologin Claudia Frohlich zum Bauer-
schen Widerstandsbegriff und seiner Bedeu-
tung im Kontext der Konstituierung der
westdeutschen Demokratie. Es handelt sich
hierbei um eine leicht tiberarbeitete Fassung
von Frohlichs Dissertation, die im Rahmen
ihrer Tatigkeit an der Forschungsstelle

Widerstandsgeschichte  der Gedenkstatte

Deutscher Widerstand und der FU Berlin

entstand.

Einleitend begriindet die Autorin sehr aus-

fihrlich die Notwendigkeit und politische

Relevanz einer genaueren Analyse des

Widerstandsbegriffes bei Fritz Bauer. Die

Aufarbeitung der NS-Vergangenheit war fiir

ihn ein »essentieller Bestandteil« der Konso-

lidierung der demokratischen Ordnung und
untrennbar mit der Auseinandersetzung mit
dem Widerstand gegen das NS-Unrechtsre-
gime verbunden. Im Widerstand sah Bauer
den »Samen der demokratischen Ordnung

Deutschlands« (S. 9 f.). Zeitlebens habe er das

Ziel verfolgt, entgegen der »Tabuisierung des

Ungehorsams« ein  Widerstandsethos  in

Deutschland zu etablieren (S. 22).

In drei Kapiteln zeichnet Frohlich Fritz Bau-

ers gezieltes Engagement fiir einen »Paradig-

menwechsel« (S. 12) in der Thematisierung
und rechtlichen Beurteilung des Widerstandes
gegen den Nationalsozialismus in der noch
jungen Bundesrepublik nach. Dabei greift sie
auf eine umfangreiche und vielfach wissen-
schaftlich bislang unerschlossene Quellenbasis
zurtick: Prozessakten ausgewihlter Verfahren,

Texte, Monographien, Dokumentationen

Fritz Bauers und anderer bedeutender

Akteure in seinem Umfeld sowie die publizi-

stische und offentliche Berichterstattung zur

Widerstandsrezeption und zum zeitgeschicht-

lichen Kontext. Dartiber hinaus zieht Frohlich

die Personalakten beteiligter Richter und

Staatsanwilte und relevante Landtags- und

Bundestagsdebatten hinzu. Thre Analyse ist

historisch angelegt und nihert sich Fritz Bau-

ers Widerstandsbegriff in einer »biographi-
schen Perspektive.«

1 Vgl. ua. Irmtrud Wojak/Joachim Perels (Hrsg.), Fritz
Bauer. Die Humanitit der Rechtsordnung. Ausgewihlte
Schriften, Frankfurt am Main/New York 1998; Fritz
Bauer Institut, »Gerichtstag halten iiber uns selbst ...«
Geschichte und Wirkung des ersten Frankfurter Ausch-
witz-Prozesses. Jahrbuch 2001 zur Geschichte und Wir-
kung des Holocausts, Frankfurt am Main/New York
2001; Irmtrud Wojak (Hrsg.), Auschwitz-Prozess 4 Ks 2/
63, Frankfurt am Main/Kéln 2004; Matthias Meusch, Von
der Diktatur zur Demokratie. Fritz Bauer und die Aufar-

beitung von NS-Verbrechen in Hessen (1956-1968),
Wiesbaden 2001.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Gr oder i Generati

fiir oder

319


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

320

11

Im Zentrum des ersten Kapitels steht der
Braunschweiger Remer-Prozess. Angeklagt
war der zweite Vorsitzende der Sozialisti-
schen Reichspartei (SRP) Ernst Otto Remer,
der auf einer Wahlveranstaltung im Mai 1951
behauptet hatte, dass die Widerstandskamp-
fer des 20. Juli 1944 »in sehr starkem Maf}
Landesverriter« gewesen seien, die »vom
Ausland bezahlt« wurden. Wire es nach dem
zustindigen Oberstaatsanwalt Dr. Erich
Giinter Topf gegangen, hitte es kein Verfah-
ren gegen Remer gegeben (S. 34 ff.). Dieser
lehnte nach seinen Ermittlungen die Eroff-
nung eines Strafverfahrens ab, da die Klage
»keine Aussicht auf einen sicheren Erfolg«
habe. Hier schaltete sich Fritz Bauer ein, der
von seinem Weisungsrecht als Generalstaats-
anwalt Gebrauch machte und Topf gegen
dessen Willen auftrug, Anklage im Sinne der
»iiblen Nachrede« nach §186 StGB gegen
Remer zu erheben. Ziel von Bauers Pro-
zessfihrung war nach eigenen Aussagen die
»Rehabilitierung der Widerstandskampfer«
und die erneute Sanktionierung des »Wider-
standsrechts, das in der deutschen Rechts-
lehre und Praxis vollig verkiimmert und in
das Rarititenkabinett der Rechtsgeschichte
verbannt war.« Wegen der grundsitzlichen
Bedeutung des Prozesses entzog Bauer Topf
das Verfahren und iibernahm selbst (S. 37).
Der »Fall Topf« ist ein aufschlussreiches Bei-
spiel fir die »Dominanz der fritheren Trager
des NS-Systems bei der Zurtickweisung des
Widerstandsrechts« durch die bundesdeut-
sche Justiz (S. 59). Begriindete Zweifel an
Topfs Integritit hatten Fritz Bauer dazu
bewogen, als sein Vorgesetzter dienstrechtli-
che Vorermittlungen gegen ihn wegen Mit-
gliedschaft in der NSDAP und der SA
aufzunehmen. Diese fiihrte er bereits, als er
sich in das Verfahren gegen Remer einschal-
tete. Topf wechselte kurz danach zur Staats-
anwaltschaft Liineburg, wo die laufenden
Ermittlungen gegen ihn ad acta gelegt wur-
den. Dort war er daran beteiligt, dass das
Ermittlungsverfahren gegen Manfred Roeder,
den Ankliger beim Reichsgericht und Unter-
suchungsleiter gegen Dietrich Bonhoeffer
und Hans von Dohnanyi, eingestellt wurde.?
Sehr detailliert geht Frohlich im Folgenden
auf die westdeutsche Widerstandsrezeption
nach 1945 ein. Die Haltung, Widerstands-
kampfer seien »Verriter« gewesen, war
damals weit verbreitet (S. 50). Weder Politik,
Offentlichkeit noch Gerichte fiihlten sich fiir
eine »Auseinandersetzung mit dem Wider-
stand als Handlungsalternative im NS-

2 Vgl. Heinrich Grosse, Kriegsgerichtsrat Manfred Roeder,
in: Kritische Justiz Heft 1/2005, S. 24-41.

Unrechtsstaat und eine Anerkennung des
Widerstandsrechts« zustandig. Als Ankliger
im Remer-Prozess machte sich Fritz Bauer
strategisch die politische Funktionalisierung
des Widerstands fiir die Selbstdefinition
Westdeutschlands zunutze und versuchte,
diese fiir die Rehabilitierung des Widerstan-
des fruchtbar zu machen. Er begrenzte den
Gegenstand des Verfahrens bewusst auf den
positiv konnotierten Widerstand des 20. Juli.
Als eine Angehorige der Mitglieder des
Widerstands Rote Kapelle ebenfalls Strafan-
trag gegen Remer stellte, bat Fritz Bauer sie,
diesen zuriickzuziechen, um »nicht zum
Nachteil der Strafsache von dieser Linie«
abweichen zu miissen (S. 64).

Die Eidfrage stand bei der strategischen
Beweisfiihrung des Remer-Prozesses im Zen-
trum. Die Anklage ging davon aus, der Eid
auf den Fiihrer sei »unsittlich« gewesen, so
dass die Widerstandskimpfer diesen nicht
hitten brechen konnen (8. 78). Diese Position
untermauerte Fritz Bauer durch ingesamt
drei Gutachten, ein militirisches sowie zwei
moraltheologische. Mit Helmut Friebe als
militirischem Gutachter bezog Bauer einen
Angehorigen der Wehrmacht und Funktio-
nir des Verbandes deutscher Soldaten mit
ein, der die Rechtsposition der Verteidigung
durchbrach (S. 85). Mit dem Gutachten des
katholischen Theologen Rupert Angermaier
suchte Bauer die Bedeutung des Gewissens
als Instanz, auf die sich die Widerstands-
kampfer beriefen, zu kliren (S. 88). Anger-
meier kniipfte mit seiner Argumentation an
die »politische Norm des Gemeinwohls«
(S. 89) an, wonach das Handeln des Einzel-
nen und sein Gewissen einer »hoheren Sitten-
norm« (Gott, Gemeinschaft, sittlich Gutes,
Allgemeinwohl) und nicht der absoluten
Autoritit eines Menschen verpflichtet seien.
Mit dem gemeinsamen Gutachten des evan-
gelischen Dogmatikers Hans-Joachim Iwand
und des Kirchenhistorikers Ernst Wolf sollte
der Entlegitimierung des Widerstandes durch
Romer 13 entgegen getreten werden. Aktiver
Widerstand, so die Schlussfolgerung des Gut-
achtens, sei dann berechtigt, wenn die Obrig-
keit gesetzlos sei (S. 92). Der Staat habe die
Aufgabe, die Guten zu schiitzen und die
Bosen zu strafen. Wenn der Staat pervertiert
sei, hitten alle Triger der Gewalt und Auto-
ritit die Pflicht, das Recht neu zu errichten
und den Staat in seinem »von Gott gemeinten
Sinn« zu bewahren (S. 92 f.).

Fritz Bauer hielt in seinem Plidoyer fest: Der
Eid auf Hitler sei unsittlich, nur ein Treueeid,
der sich auf das »Recht der Menschlichkeit«
(S. 97) beziehe, konne Maf3stab jeden Han-
delns sein. Ein Unrechtsstaat wie das Dritte

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

Reich sei nicht hochverratsfihig (S. 98). Nach
Frohlich leitete Fritz Bauer »aus dem
Unrechtscharakter des NS-Staates ein Wider-
standsrecht ab und stellte damit den Zusam-
menhang zwischen dem Rechtscharakter des
Staates und dem Handeln des Individuums
her. (...) Voraussetzung fiir ein Widerstands-
recht des Biirgers gegeniiber einem Staat war
dessen Unrechtscharakter« (S. 98 f.). Im
demokratischen Staat hingegen, so Fritz
Bauer, gibe es kein Widerstandsrecht,
solange die Menschenrechte gewahrt seien,
die Moglichkeit zur Opposition bestehe und
Gewaltenteilung herrsche (S. 99).

Als zweite argumentative Linie arbeitet
Frohlich in diesem Kapitel die Bewertung des
Widerstandes als Hoch- und Landesverrat
heraus. Bauer forderte im Remer-Prozess die
Klirung der Frage, ob die Minner des 20. Juli
Hoch- und Landesverriter gewesen seien. Er
wandte sich gegen die »vergangenheitspoli-
tisch uneindeutige Haltung der Bundesregie-
rung« und strebte ein »Bekenntnis der
westdeutschen Gesellschaft zu den Hand-
lungsprinzipien der Widerstandskimpfer«
(S. 107) an. Der 20. Juli hatte fiir Fritz Bauer
einen »staatsrechtlichen Sinn«: Er sei das
»einzige Aktivume, das ins »Feld gefiihrt«
werden konnte, als »uns die Kollektivschuld
ins Gesicht geschleudert wurde« (ebd.). Bau-
ers Prozessstrategie war es nachzuweisen,
»dass die Motivation des Widerstandes nicht
war, Deutschland zu verraten oder zu scha-
den« (S. 112). Es ging Bauer, so Frohlich, vor
allem um die »Schuldfrage«: Er wollte fest-
stellen, »dass der Vorwurf des Hoch- und
Landesverrats historisch, politisch und vor
allem rechtlich nicht begrindet« sei (S. 119).
Frohlich beschreibt Fritz Bauers Prozessfiih-
rung und sein strategisches Handeln im Ver-
fahren gegen Remer als Balance zwischen
Pragmatismus und Prinzip. Voraussetzung
fir seinen Erfolg war die thematische
Beschrinkung des Prozesses auf den 20. Juli
und die Ausblendung umstrittener Aspekte
des Widerstands. In der Wahl seiner Gutach-
ter, Zeugen und Nebenkliger sieht Frohlich
einen weiteren wichtigen Faktor von Bauers
erfolgreicher Strategie. Mit ehemaligen NS-
Funktioniren als Gutachtern, die kritische
Distanz zur Diktatur und die Anerkennung
der Demokratie »idealtypisch« verkorperten,
sel »liberzeugend« das »Bild vom 20. Juli«
vermittelt worden, »das Anfang der finfziger
Jahre auch in der offiziellen staatspolitischen
Deutung Bezugspunkt war« (S. 125).

111
In ihrem zweiten Kapitel leitet Frohlich ein
ethisches Leitmotiv im Handeln Fritz Bauers

her und fragt nach den Pragungen ihres Prot-
agonisten. Fiir Bauer, so arbeitet sie heraus,
habe es »keine demokratische Wirklichkeit
ohne Bejahung von Recht und Pflicht zum
Widerstand« (S. 140) gegeben. Bauer ging
davon aus, »dass die menschliche Individuali-
tit und Pluralitit (...) dem Widerstandsrecht
als Menschenrecht tiberpositiven Charakter
verleihe. Die Menschenrechte und mit ihnen
das Widerstandsrecht sind dem Menschen
(...) angeboren sowie unveriuflerlich und
unverletzlich« (S. 150).

Zentral war fiir ihn der Zusammenhang von
Individuum und Gesellschaft. Diesen disku-
tierte er zunchmend offentlich, vor allem mit
Jugendlichen. Am Beispiel eines Vortrags
Bauers auf einer Tagung des Landesju-
gendrings Rheinland-Pfalz im Herbst 1960,
der eine politische Debatte im rheinland-pfal-
zischen Landtag ausloste, zeichnet Frohlich
Bauers Deutung des Nationalsozialismus
nach. Dieser war fiir ihn keine Bewegung, die
von Hitler und seinen Helfershelfern
geschaffen wurde, sondern eine »Bewegung
des deutschen Volkes« (S. 141).

Bauer wurde von seinen Kritikern vorgewor-
fen, die »Vaterlandslosigkeit der jungen
Generation« zu fordern (S. 146) und schid-
lich fiir die nationale Identitit der Bundesre-
publik zu sein (S. 147). Diese Kritik deutet die
Autorin als »Negation der politischen Idee
des miindigen Biirgers« (S. 148) und hilt fest:
»Bauers politische Position kann als Aufruf
zur Etablierung einer Gesellschaft der Biirger
und als politische Konzeptionierung einer
Zivilgesellschaft betrachtet werden, die die
Politik in der Demokratie nach 1945 auf die
Werte der Verfassung und die politische Idee
eines miindigen Biirgers bezieht und jede
Legitimation, die sich auf Autoritit durch
strukturelle und nationale Macht stiitzt,
ablehnt.« (S. 150).

Frohlich konstatiert fiir die sechziger Jahre
eine Neuakzentuierung von Bauers politisch-
strategischem Handeln. Zunehmend habe er
in der offentlichen Diskussion sein demokra-
tietheoretisches  Denken entfaltet und
bewusst »Debatten, Konflikt und kritischen
Dialog zwischen ihm und den westdeutschen
Deutungseliten« (S. 172) initiiert. Wahrend in
den fiinfziger Jahren die Frage nach der
»objektiven Dimension«, d.h. der Rechtmi-
Rigkeit des Widerstands im Mittelpunkt
stand, wurde nun die »subjektive Dimen-
sion«, d.h. die Frage, »wer berechtigt war,
gegen den Unrechtsstaat Widerstand zu lei-
sten«, bedeutsam (S. 265).

Exemplarisch fiir die kontroverse Beurtei-
lung des Widerstands geht Frohlich auf die
unterschiedlichen Rechtspositionen Her-

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i

321


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

322

mann Weinkauffs3 und Fritz Bauers ein.
Weinkauffs Widerstandsverstindnis negierte
Bauers Rechtsposition im Remer-Prozess,
wonach »jedermann das Recht habe, Wider-
stand zu leisten« (S. 179). Weinkauff entwik-
kelte prizise Kriterien fiir eine Legitimierung
des Widerstandsrechts. Dieser stehe zundchst
den Funktionstrigern und institutionellen
Organen eines Staates zu, die »unversehrt«
geblieben seien und sich dem Recht ver-
pflichtet fiihlten. Drei Voraussetzungen
miussten gewahrleistet sein: die Wahl ange-
messener Mittel, ein »klares und sicheres Ur-
teil« Uber die Rechtsverletzung sowie die
»begriindete Hoffnung, dass der Widerstand
Erfolg haben und die Sache zum Besseren
wenden werde« (S. 181). Bauer, so Frohlich,
setzte dieser Argumentation das »Wider-
standsrecht des kleinen Mannes« entgegen,
wonach es eine »Pflicht zum passiven Wider-
stand« (Verweigerung, wenn Unrecht befoh-
len wird) gebe (S. 183). Sobald ein Staat die
Grund- und Menschenrechte verletze oder
vorenthalte, sei jeder Biirger eines Staates
desweiteren berechtigt, aktiven Widerstand
zu iben. Von Weinkauff formulierte »Wider-
standsprivilegien« lehnte Bauer ab: Zum We-
sensprinzip einer demokratischen Verfassung
gehore es, »das ganze Volk fir miindig« zu
halten (S. 184). Er verstand das Widerstands-
recht als »historisch angeeignetes Recht des
Individuums und des Volkes gegeniiber dem
Staat«, wohingegen Weinkauff den Staat als
»zu erhaltende Ordnung« begriff und das
Widerstandsrecht fiir ihn die Funktion hatte,
»den Staat an seine Rechtsgebundenheit zu
erinnern« (S. 187). Bauers Pluralismusvor-
stellungen hielt er fiir »bedrohlich« und sah
darin die »nihilistische Zersetzung ethischer
Imperative« und die Zerstorung des Rechts
(S. 188). Diese Vorwiirfe wehrte Fritz Bauer
ab. Es bestehe ein »ethisches Minimum« (ma-
nifestiert im Grundgesetz), das die »wichtig-
sten Rechte einer pluralistischen Gesell-
schaft« sichere (S. 189). In der Theorie und
Rechtspraxis des Rechtspositivismus, den
Weinkauff fiir das justizielle Handeln im Na-
tionalsozialismus verantwortlich machte, sah
Bauer nur den »Ausdruck einer tiefer liegen-
den Krankheit« (S. 204). Er kritisierte die
Trennung von Amt und Mensch als »Dop-
pelmoral«, die sich an unterschiedlichen ethi-
schen und moralischen Bezugssystemen ori-
entiere (S. 207). »Widerstand meint Kampf
gegen staatliches Unrecht,« so Bauer. Vor-
aussetzung dafiir sei, dass nicht der Staat
hochster Wert ist, »sondern der Mensch.«

3 Prisident des BGH in den Jahren 1950 bis 1960

Frohlich bezeichnet diese »Konfrontation«
zwischen Weinkauff und Bauer als »Schliis-
selkonflikt von in der Bundesrepublik wirk-
samen Denktraditionen«: einem »obrigkeits-
staatlichen und konservativen Denken
Weimarer Priagung und das Denken einer
republikanischen, demokratischen Juristen-
schaft« (S. 224). Am Beispiel der rechtlichen
Bewertung des Widerstands von Hans Oster
(S. 229 ff.) fithrt sie aus, dass sich Freiheit in
der Demokratie fiir Bauer nur durch die Eta-
blierung der Freiheit des anderen Subjekts
realisiert. Widerstand ist demnach sowohl
»Notwehrrecht«, d.h. das »Recht des Sub-
jekts gegentiber dem Staat, als auch »Nothil-
ferecht, d.h. das »Recht des Subjekts zugun-
sten des Mitmenschen« ohne Anschen der
Nationalitit (S. 238).

1V.

Im letzten Kapitel verdeutlicht Frohlich ihre
zentrale These, dass die strafrechtliche Aufar-
beitung des NS-Unrechtsregimes ein »unver-
zichtbares Gegenstiick« (S. 292) zu Bauers
Rechtsposition des Widerstandes ist. Am
Beispiel der Frankfurter Ermittlungen gegen
den »Euthanasie«-Arzt Werner Heyde und
ausgewahlte Juristen, die die Totung Behin-
derter und Geisteskranker durch ihr konkre-
tes Handeln oder juristische Deckung der
Verbrechen unterstiitzt haben, expliziert sie
dies. Nach Bauers Rechtsauffassung verlangt
die Nichtigkeit eines gegebenen Befehls
widerstindiges Handeln des Individuums
und Ungehorsam gegentiber einem unrecht-
mifligen Befehl. Die ordnungsstiftende
Funktion eines Staatswesens sei dadurch
nicht angegriffen (S. 329). Bauer trat den auf
die Person Hitlers zentrierten Erklarungsan-
sitzen des NS-Systems entgegen und sprach
NS-Verfahren sowohl general- als auch spe-
zialpriventive Bedeutung zu: »Jeder Straf-
prozess (...) ist ein Index dessen, was nach
Gesetz und Rechtsprechung rechtens ist, und
damit zugleich Gebrauchsanweisung fiir
Juristen und Laien, was in Zukunft getan
werden darf und was nicht, was zu tun und zu
lassen von Rechts wegen geboten ist« (S. 296).
Bauer nahm dabei vor allem die Justiz ins
Visier und machte exemplarisch sowohl
deren Verstof§ gegen das Legalitatsprinzip im
Kontext der »Euthanasie«-Verbrechen, deren
»normative Indifferenz« (S. 380) als auch die
Interpretation und strafrechtliche Beurtei-
lung von NS-Verbrechen nach 1945 zum
Gegenstand der angestrebten Verfahren. Der
Tendenz, bei der Abgrenzung zwischen
Taterschaft und Beihilfe die »innere Einstel-
lung« des Angeklagten als Kriterium fiir die
strafrechtliche Beurteilung von Tatbeteili-

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
i it, fr oder i Generati

‘mit, fir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

gung ins Zentrum zu riicken, trat Bauer ent-
schieden entgegen.# Der mehrheitlich in der
deutschen Rechtslehre vertretenen Auffas-
sung, dass Rechtsirrtum ein Schuldausschlie-
Bungsgrund sei, widersprach er. Fiir ihn hére
ein Untergebener nicht auf, ein »verantwort-
liches Wesen« (S. 329) zu sein. Im Mittel-
punkt stehe das menschliche Leben als
Rechtsgut (S. 328). Bauer und die Frankfurter
Staatsanwaltschaft traten fiir »objektivierbare
Kriterien« (S. 332) bei der Beurteilung der
»Euthanasie«-Beschuldigten ein, wie z.B. die
Freiwilligkeit der Tatbeteiligung, die reale
Tatnihe oder die Position des Beschuldigten
im NS-System. Die Verkniipfung von objek-
tivem Unrecht und subjektiver Verantwort-
lichkeit, aus der sich insbesondere fiir
Funktionseliten eine Rechtspflicht zum »pas-
siven Widerstand« ergibt, war sein Postulat.
AbschlieSend widmet sich Frohlich der Neu-
bestimmung von Bauers Widerstandsbegriff
in den sechziger Jahren. Bauer 16ste diesen
von dem NS-Unrechtsstaat als »einzigen Be-
zugsmoment« (S. 372) und »riickte (...) das
Widerstandsrecht als eine Handlungskompe-
tenz des Blirgers gegeniiber dem Staat ins
Zentrum« (S. 374). Er differenzierte zwischen
einem »totalen Widerstandsrecht« des Ein-
zelnen gegeniiber dem Staat, der Menschen-
rechte authebt, und einem »partiellen Wider-
standsrecht« des Einzelnen gegentiber dem
Staat, der Menschenrechte verletzt bzw. ein-
schrinkt. Letzteres betrachtete Bauer als
»politische Haltung des Biirgers in der De-
mokratie«. Dazu zihlte er eine »unerschrok-
kene offentliche Meinung, politische, soziale
und kulturelle Kritik und eine wache Oppo-
sition« (ebd.). Das Widerstandsrecht ver-
pflichte den Menschen »zum tagtiglichen
Kampf um die Aufrechterhaltung der Men-
schenrechte« (S. 374).

4 Vgl. Barbara Just-Dahlmann/Helmut Just, Die Gehilfen.
NS-Verbrechen und die Justiz nach 1945, Frankfurt/Main
1988 sowie Bettina Nehmer, Die Téter als Gehilfen? Zur
Ahndung von Einsatzgruppenverbrechen, in: Redaktion
Kritische Justiz (Hrsg.), Die juristische Aufarbeitung des
Unrechts-Staats, Baden-Baden 1998.

V.
Das Verdienst von Frohlichs Arbeit liegt in
ihrer detaillierten Analyse zahlloser verof-
fentlichter und nicht veroffentlichter Quellen
sowie der Auseinandersetzung mit dem Bau-
erschen Widerstandsbegriff im Kontext der
justiziellen Ahndung von NS-Verbrechen.
Bauers strategische Vorgehensweise bei sei-
nen Ermittlungen und der Durchfihrung der
von ihm verantworteten Verfahren wird ein-
driicklich heraus gearbeitet.
Ob Bauers rechtspraktisches Denken und
Handeln tatsichlich als eine »kritische Theo-
rie der Demokratie« zu verstehen ist, ist frag-
lich und wire vor dem Hintergrund neuerer
biographischer Erkenntnisse zu diskutieren
und zu bewerten.
Die Gliederung und Argumentationsstruktur
von Frohlichs Studie ist wegen ihres Kennt-
nisreichtums und der Vielfalt der zitierten
Quellen oft sehr verwoben. Eine chronologi-
sche Vorgehensweise, eine stirkere Unter-
gliederung, argumentative Stringenz und
Straffung der Arbeit sowie ein Namens- und
Sachregister wiren sinnvoll gewesen. Ein
kurzer rechtsphilosophischer Uberblick iiber
Konzepte des Widerstandsrechts und die
Verortung Bauers in diesem Kontext hitten
die Arbeit bereichert.s Ausfiihrlichere Infor-
mationen iiber Fritz Bauer, seine familiiren
Pragungen, Erfahrungen in der Weimarer
Republik und in der Emigration, hitten die
Studie noch verstindlicher gemacht und ab-
gerundet.

Simone Schad-Smith

5 Vgl. Arthur Kaufmann, Vom Ungehorsam gegen die Ob-
rigkeit. Aspekte des Widerstandsrechts von der antiken
Tyrannis bis zum Unrechtsstaat unserer Zeit, vom leiden-
den Gehorsam bis zum zivilen Ungehorsam im modernen
Rechtsstaat, Heidelberg 1991.

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Gr oder i Generati

fiir oder

323


https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

