
312 Buchbesprechungen

Rainer Forst, Toleranz im Konflikt, Frankfurt
am Main (Suhrkamp Verlag) 2003, 808 Sei-
ten, € 19,50

Seit dem Erscheinen von »Toleranz im Kon-
flikt« haben die Konflikte um Toleranz an
Schärfe und tagespolitischer Aktualität eher
zu- als abgenommen. Erinnert sei nur an die
Auseinandersetzungen um die Mohammed-
Karikaturen, die Papst-Rede und die Abset-
zung der Berliner Idomeneo-Inszenierung.
In der Reihe der Toleranzkonflikte zeigte
sich eine beträchtliche Unsicherheit im
Umgang mit der Komplexität des Konzepts,
seinen Grenzen und seiner Rechtfertigung.
Wie soll sich eine freiheitliche Gesellschaft
gegenüber absoluten Geltungsansprüchen
religiöser Gruppen verhalten? Verlangt Tole-
ranz neben Duldung auch Respekt? Kann ein
Respekt aus Toleranz auch die Beschränkung
künstlerischer oder satirischer Ausdrucks-
formen rechtfertigen oder sogar verlangen?
Der historischen und systematischen Versi-
cherung u.a. gegenüber Tagesfragen dieser
Art gilt die Arbeit des Verfassers. Die Arbeit
beginnt mit einer wohltuend klaren Struktu-
rierung des Toleranzbegriffs, durchmisst
dann in einem breiten historischen Teil die
Theoriegeschichte des Konzepts unter Ein-
beziehung markanter realgeschichtlicher
Wegmarken, um dann in einem abschließen-
den Teil die zuvor bereits angedeutete eigene
Konzeption zu entfalten.
Als strukturell prägend hebt der Verfasser drei
Komponenten des Toleranzbegriffs hervor:
Ablehnung, Akzeptanz und Zurückweisung.
Bereits diese Strukturmerkmale machen deut-
lich, dass es sich bei der Toleranz um ein kom-
plexes, spannungsreiches und zu Paradoxien
neigendes Konzept handelt. Neben der Recht-
fertigung des Konzepts besteht eine wesentli-
che Aufgabe einer Theorie der Toleranz darin,
eine kohärente Konzeption zu entwickeln, die
die Komplexität des Begriffs entfaltet, die
Spannungen aushält und die Paradoxien so
weit als möglich vermeidet. Die Spannung des
Konzepts liegt darin, dass Toleranz einerseits
die Akzeptanz – und sei es die bloß duldende
– von etwas voraussetzt, was andererseits
abgelehnt werden muss. Etwas, das nicht

abgelehnt, sondern geteilt und bejaht wird,
muss nicht toleriert werden. Zu einem Para-
dox steigern lässt sich diese Spannung, wenn in
Betracht gezogen wird, dass Toleranz zumeist
gegenüber Antworten auf zentrale Lebensfra-
gen gefordert wird. Bereits Augustinus hatte
in seinem Brief an Vincentius geltend gemacht,
dass Toleranz gegenüber Irrgläubigen »doch
in Wahrheit Böses mit Bösem vergelten«
hieße. »Denn wenn jemand sähe, wie sein
Feind, durch ein gefährliches Fieber wahnsin-
nig geworden, dem Abgrund zuliefe, würde er
ihm da nicht Böses mit Bösem vergelten, wenn
er ihn so laufen ließe, statt ihn zurückzuhalten
und binden zu lassen?« Toleranz kommt dort
ins Spiel, wo über die absolute Wahrheit in
zentralen Lebensfragen gestritten wird. Doch
wie soll jemand, der meint, über die absolute
Wahrheit zu verfügen, tolerant sein? Der
Toleranz scheint es nur dort zu bedürfen, wo
Ansprüche im Raum stehen, die sie ausschlie-
ßen. Wie lassen sich das Ablehnungs- und
Akzeptanzelement des Toleranzbegriffs in ein
Verhältnis setzen, das vielleicht nicht jede
Spannung, aber doch diese Paradoxie vermei-
det? Das andere Paradox der Toleranz ergibt
sich aus seinen Grenzen, die aktuell die tages-
politischen Diskussionen verunsichern. For-
dert Toleranz nicht gerade auch die Toleranz
gegenüber intoleranten Positionen, oder hebt
sich das Konzept dann ebenso auf wie das der
demokratischen Entscheidung, der auch die
Entscheidung über die Abschaffung der
Demokratie eingeräumt wird? Den Grenzen
der Toleranz gilt das Zurückweisungselement
der Toleranz, das aber nicht mit dem Ableh-
nungselement in eins fallen kann, ohne dass
das Konzept kollabiert. Wenn das Ableh-
nungselement bereits die Grenze der Toleranz
markieren würde, gäbe es keine. Das Zurück-
weisungselement, bei dem es sich um eine
quantitativ oder qualitativ gesteigerte Ableh-
nung handeln muss, setzt die Toleranz aber
sogleich dem destruktiven Vorwurf der
Intoleranz  aus, die sich lediglich hinter einer
Toleranzfassade für »Schönwetterzeiten« ver-
steckt, aber ihre Fratze der Macht zeigt, wenn
Wesentliches berührt wird.
Die verschiedenen historischen und aktuellen
Konzeptionen der Toleranz lassen sich da-

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


313nach typisieren, wie sie die einzelnen Ele-
mente des Begriffs besetzen. Die Typologie
der Toleranzkonzeptionen, die der Verfasser
zur weiteren Strukturierung eingangs ent-
wickelt, orientiert sich an vier Ausprägungen
des Akzeptanzelements. Die Erlaubniskon-
zeption setzt nach dem Verfasser eine domi-
nante Mehrheit voraus, die einer unterlege-
nen Minderheit aus instrumentellen Gründen
der eigenen Machtsicherung erlaubt, ihren
Überzeugungen in einem bestimmten Um-
fang zu folgen, solange sie die Überlegenheit
der Mehrheit nicht in Frage stellt. Als histori-
sches Beispiel führt der Verfasser das Edikt
von Nantes an. Die Koexistenzkonzeption
teilt den instrumentellen Charakter der Er-
laubniskonzeption, beruht aber nicht auf ei-
nem Hierarchieverhältnis, sondern auf der
Existenz etwa gleich starker gesellschaftlicher
Kräfte mit inkommensurablen Überzeugun-
gen. In der Respektkonzeption der Toleranz
hat das Akzeptanzelement keinen bloß in-
strumentellen Charakter, sondern fußt auf
der moralischen Achtung vor der Person, die
über abgelehnte Überzeugungen verfügt.
Noch weitergehend verlangen besonders in
der Multikulturalismusdiskussion vorgetra-
gene Wertschätzungskonzeptionen nicht nur
die Achtung der Person, sondern auch der
abgelehnten Überzeugungen. In diesen Kon-
zeptionen wird die Spannung zwischen dem
Ablehnungs- und dem Akzeptanzelement
stark abgemildert; auch das Abgelehnte soll
noch – wenn auch weniger – wertgeschätzt
werden.
So systematisch gerüstet, begibt sich der Ver-
fasser auf die Reise durch die Geschichte des
Toleranzgedankens, die er begriffshistorisch
mit Cicero beginnen lässt, bei dem »toleran-
tia« die Tugend des Weisen bezeichnet, wür-
devoll sein Schicksal zu ertragen. In den
lateinischen Bibelübersetzungen wird dieses
Verständnis dann aber schon intersubjektiv
geweitet: Die Liebe zu Gott macht den Gläu-
bigen stark, nicht nur die Unbillen des
Schicksals, sondern auch die Schwächen
anderer zu ertragen (1. Kor. 13). Der Verfas-
ser hebt den dillatorischen Charakter der
christlichen Toleranz hervor: Es ist eine Tole-
ranz in Erwartung des jüngsten Gerichts, das
am Ende der Tage keine Toleranz üben wird.
Der Hintergrund der absoluten Glaubensge-
wissheit führt zu einer »Janusköpfigkeit« der
frühchristlichen Toleranzbegründungen. Sie
stützen sich maßgeblich auf die Unerzwing-
barkeit des wahren Glaubens und die
Urteilsunsicherheit in Bezug auf die Verge-
hen und Sünden Einzelner. Sie sprechen aber
nicht prinzipiell gegen die Intoleranz und
können – wie bei der Donatistenverfolgung

durch Augustinus – in Intoleranz umschla-
gen, wenn die Urteilsunsicherheit beseitigt
und Erfolge einer väterlichen Zucht vermel-
det werden können.
Die kritische Untersuchung der Toleranzbe-
gründungen ist dann auch der Fokus des wei-
teren historischen Abschnitts, der mehr als
zwei Dutzend unterschiedliche Legitimati-
onsversuche für eine mehr oder weniger
beschränkte Toleranz nachweist. Im Spät-
mittelalter, bei Nikolaus von Kues und Mai-
monides, tritt der irenische Gedanke einer
tieferliegenden Einheit der unterschiedlichen
Gottesvorstellungen auf, der eine gewisse
Toleranz jedenfalls gegenüber einem weiter
oder enger gefassten Kreis religiöser Vorstel-
lungen erlaubt. Mit dem stärkeren Auseinan-
dertreten kirchlicher und weltlicher Gewalt
findet sich an der Schwelle zur Neuzeit, etwa
bei Marsilius von Padua und Machiavelli, eine
Erlaubniskonzeption der Toleranz, die aus
pragmatischen Gründen der staatlichen
Gewalt eine gewisse religiöse Toleranz
empfiehlt. Im Humanismus treten die religiö-
sen Differenzen hinter der neuen Sicht auf
den Menschen zurück, reduktive Einheits-
vorstellungen dienen zur Legitimation der
Toleranz. In Folge der Reformation tritt über
den Gedanken der Freiheit des christlichen
Gewissens wieder der Topos der Unerzwing-
barkeit des rechten Glaubens in den Vorder-
grund sowie eine epistemische Verstärkung
der Einheitsvorstellungen – anders als der
Kern der religiösen Wahrheit seien ihre
unterschiedlichen Ausprägungen aufgrund
der endlichen menschlichen Vernunft not-
wendig Gegenstand von Meinungsverschie-
denheiten. Das sich etablierende Faktum der
konfessionellen Differenz führt im 16. und
17. Jh. zur Erstarkung der Idee der Glaubens-
und Gewissensfreiheit, auf die auch der Tole-
ranzgedanke zunehmend gestützt wird.
Das Verdienst John Lockes ist es schließlich
weniger, eine neue Toleranzkonzeption oder
-begründung entwickelt als vielmehr die
bereits vorliegenden Toleranzbegründungen
zusammengetragen zu haben. Einen Höhe-
punkt erreicht die neuzeitliche Toleranzdis-
kussion nach dem Verfasser im Werk von
Pierre Bayle, der eine normativ-epistemische
Theorie der Toleranz bereitstellt, die zwi-
schen allgemein verbindlichen moralischen
Normen und streitigen Wertüberzeugungen
unterscheidet, gegenüber denen Toleranz aus
epistemischen Gründen geübt werden muss.
Bayle bietet damit besonders einen theo-
retischen Ansatz für eine qualitative Unter-
scheidung des Zurückweisungs- und des
Ablehnungselements. Bei Kant tritt die auto-
nome Konzeption der Moral hinzu, die auch

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


314 für die politische Toleranz fruchtbar gemacht
wird und damit die Respektkonzeption der
Toleranz weiter entfaltet. Die wesentlichen
Entwicklungen in den Toleranzdiskussionen
des 18. und 19. Jahrhundert liegen nicht mehr
in dem Aufweis neuer Toleranzbegründun-
gen, sondern in der Erstreckung des Tole-
ranzgedankens von der Religion auf Kultur,
Nation und Politik. Im 20. Jahrhundert treten
besonders in der politischen Theorie relativi-
stische Toleranzbegründungen in den Vor-
dergrund.
Die Toleranztheorie des Verfassers lässt sich
als eine dem aktuellen Theorieniveau entspre-
chende Ausarbeitung der normativ epistemi-
schen Konzeption Bayles lesen, die beson-
ders die autonome Konzeption der Moral bei
Kant mit einbezieht und auf der deontologi-
schen Differenz von Moral und Ethik in An-
knüpfung an Habermas aufbaut. Ihre Be-
gründung setzt reflexiv an, weil sie das Recht
auf Begründung zur moralischen Grundlage
einer Theorie der ethischen Toleranz macht.
In moralischen Diskursen kann danach ver-
langt werden, dass normative Geltungsan-
sprüche reziprok und allgemein begründbar
sind. Entsprechende reziprok und allgemein
begründbare Normen sollen kategorische
Geltung haben. Reziprozität verlangt, »dass
niemand bestimmte Ansprüche … erheben
darf, die er anderen verweigert (Reziprozität
der Inhalte), und dass man den anderen die ei-
gene Perspektive, die eigenen Wertsetzungen,
Überzeugungen, Interessen oder Bedürfnisse
nicht einfach hin unterstellen darf (Rezi-
prozität der Gründe), indem man etwa be-
ansprucht, im eigentlichen Interesse des
anderen zu sprechen.« (S. 595). Das Rezipro-
zitätskriterium schützt vor paternalistischer
Intoleranz, auf die sich etwa Augustinus zum
vermeintlichen Wohl der von ihm verfolgten
Donatisten berief. »Allgemeinheit besagt …,
dass eine normative Lösung die Ansprüche
einer jeden Person bedenken muss« (S. 595).
Die Forderung soll ausschließen, dass sich
mächtige partikulare Interessen zu Lasten
Dritter einigen. Dem diskurstheoretischen
Ansatz ist der Verfasser auch insoweit ver-
pflichtet, als er zwischen moralischen und
ethischen Werten keine »a priori festgelegte
Kluft« sieht, sondern die Grenze »in spezifi-
schen Situationen diskursiv zu bestimmen
ist« (S. 595). Mit dem Verweis auf den Dis-
kurs wird die Toleranz prozeduralisiert.
Mit Hilfe des so verstandenen Rechts auf
Rechtfertigung lässt sich dann das Zurück-
weisungs-, das Ablehnungs- und das Akzep-
tanzelement des Toleranzkonzepts ausfüllen.
»Zwischen den Normen, die verbindliche
Geltung beanspruchen dürfen (und im politi-

schen Kontext zu Grundlage des geltenden
Rechts werden können), und den Werten, die
dies nicht können, liegt … die Grenze von
Reziprozität und Allgemeinheit" (S. 593).
Die (Zurückweisungs-)Grenze der Toleranz
ist damit immer dann erreicht, wenn die allge-
meine Durchsetzung normativer Ansprüche
erzwungen werden soll, die nicht reziprok
und allgemein zu rechtfertigen sind. Die
Durchsetzung entsprechender Ansprüche
verstößt gegen das Recht auf Rechtfertigung,
ist intolerant und kann daher zurückgewiesen
werden. Dass normative Ansprüche nicht
reziprok und allgemein gerechtfertigt werden
können, bedeutet aber nicht, dass ihre Inhalte
nicht zur Grundlage einer Lebensführung
gemacht werden dürfen. Die reziproke und
allgemeine Rechtfertigung markiert nur den
Unterschied zwischen allgemeiner Moral und
partikularer Ethik. Nicht reziprok und allge-
mein rechtfertigungsfähige ethische Normen
bilden den Gegenstand der Toleranz. Wegen
der diskursiven Unentscheidbarkeit ethischer
Konflikte – dies macht das epistemische Ele-
ment der Konzeption aus – dürfen ethische
Normen anderen nicht oktroyiert werden,
doch sind sie auch von denen zu tolerieren,
die nicht reziprok und allgemein gültige
Gründe gegen sie anführen. Die fehlende
reziproke und allgemeine Zurückweisbarkeit
der ethischen Normen erklärt das Ableh-
nungs- und Akzeptanzelement der Toleranz:
Weil der Toleranz Übende selbst nur über
nicht reziprok und allgemein anerkennungs-
fähige Ablehnungsgründe verfügt, verlangt
das Recht auf Rechtfertigung die Akzeptanz
der von den eigenen abweichenden ethischen
Vorstellungen. Der Verfasser entwickelt aus
dem einen Recht auf Rechtfertigung alle drei
Elemente des Toleranzbegriffs und damit
eine Konzeption der Toleranz, die schon aus
theorieästhetischen Gründen beeindruckt.
Das Recht auf Rechtfertigung würde für den
politischen Diskurs zu einer weitgehenden
Unentscheidbarkeit politischer Fragen füh-
ren, da jedes nicht reziprok und allgemein an-
erkennungsfähige Argument dazu führen
würde, dass keine allgemein verbindliche
Entscheidung getroffen werden kann. Daher
will der Verfasser das Prinzip im politischen
Kontext auf Fragen beschränken, die »basale
Gerechtigkeitsaspekte« (S. 594) betreffen.
Während »es in anderen Fragen, in denen kei-
ne moralisch zentralen Probleme behandelt
werden, auf der Basis eines Konsenses über
bestimmte Verfahren Mehrheitsentscheidun-
gen etwa sein können, die zu einer legitimen
Rechtfertigung führen.« (S. 594). Wo die
Grenze zwischen basalen Gerechtigkeits-
und sonstigen politischen Fragen verläuft,

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


315soll wiederum in Diskursen entschieden wer-
den, die dem Reziprozitäts- und Allgemein-
heitskriterium genügen.
Der Verfasser erkennt, dass sich das Konzept
der Toleranz, das wesentlich auf der Forde-
rung einer reziproken und allgemeinen Be-
gründung von Freiheitseingriffen aufbaut, je-
denfalls für den politischen Kontext so sehr
dem allgemeinen Freiheitsgedanken annä-
hert, dass insoweit nur noch in einem sehr
weiten Sinn von Toleranz gesprochen werden
kann. Ideengeschichtlich lässt sich die Ge-
schichte der Toleranz ebenso als eine deuten,
deren Erfolg den Gedanken durch Freiheits-
rechte und staatliche Neutralität aufhebt. Der
religiös und weltanschaulich neutrale Staat
darf auch keine Religions- oder Weltanschau-
ung ablehnen. Ihm fehlt das für die Toleranz
konstitutive Ablehnungselement.
In der Durchführung erscheint die Leistungs-
fähigkeit des mit der doppelten Unterschei-
dung von moralischen und ethischen sowie
moralischen und sonstigen politischen Fragen
operierenden Konzepts jedenfalls für den Be-
reich der staatlichen Regelung von Freiheits-
konflikten fraglich. Unklar ist schon das Ver-
hältnis der beiden Unterscheidungen. Sollen
alle ethischen Fragen, die an dem Kriterium
der Moral scheitern, keine moralischen und
damit auch keine moralischen im Sinne der
zweiten Unterscheidung sein? Dies wohl
kaum, da dann ethische Entscheidungen der
Mehrheitsentscheidung unterfielen und gera-
de keine Toleranz beanspruchen könnten. Al-
les spricht für eine nicht gerade Klarheit stif-
tende Homonymie. Damit liegt eine
erhebliche Last der Konstruktion auf der Un-
terscheidung zwischen moralischen Fragen
im zweiten Sinn und sonstigen politischen.
Der erneute Verweis auf den Diskurs wirkt
eher salvatorisch und die Gesamtkonzeption
trotz der zusätzlichen Unterscheidung kaum
praktikabel. Können tatsächlich alle Freiheits-
konflikte ungeregelt bleiben, bei denen zwar
Einigkeit darüber besteht, dass es sich um eine
Gerechtigkeitsfrage handelt, aber Uneinigkeit
darüber, wie sie zu entscheiden ist?
Es sind Zweifel angebracht, ob Toleranz als
allgemeines Interpretationsschema zur poli-
tisch-rechtlichen Gestaltung von Freiheits-
konflikten geeignet ist, wie dies vom Verfas-
ser angelegt wird. Toleranz bezieht sich auch
historisch in erster Linie auf geistige Inhalte,
nicht auf Handlungen, die mit Handlungen
Dritter in Konflikt geraten können. Toleranz
verlangt wesentlich, dass Handlungen nicht
wegen eines positiven oder negativen Zusam-
menhangs mit geistigen Inhalten verboten
werden. Toleranz eignet sich aber nicht zur
Lösung von Handlungsfreiheitskonflikten,

die grundsätzlich die Struktur von Nullsum-
menspielen haben. Der Konflikt um den
nächtlichen Musikgenuss des einen, der den
anderen von seiner Nachtruhe abhält, lässt
sich anders als der um Meinungs- oder Glau-
bensinhalte nicht durch gegenseitige Tole-
ranz lösen; Musikgenuss und Nachtruhe sind
nicht gleichzeitig zu haben, sondern von dem
einen nur soviel, wie vom anderen genommen
wird. Als allgemeine Interpretationsfolie für
Rechts- und Gerechtigkeitsfragen ist das
Konzept der Toleranz überfordert und dem
Grundsatz der Neutralität in Verbindung mit
grundsätzlich einschränkbaren Freiheitsrech-
ten unterlegen, die die Zuordnung rechtlicher
Freiheit durch Neutralitäts-, Verhältnismä-
ßigkeits- und sonstige grundrechtsdogma-
tische Vorgaben reflexiv steuern. Vielleicht
liegt die Grenze des Toleranzgedankens nicht
zwischen basalen Gerechtigkeits- und sonsti-
gen Fragen, sondern eher zwischen solchen,
die an geistige Inhalte anknüpfen, und sol-
chen, die dies nicht tun, gleichwohl aber basa-
le Gerechtigkeitsfragen stellen können, auf
die der Toleranzgedanke aber keine Antwort
geben kann.
Die Arbeit bietet eine umfassende historische
Aufarbeitung und eine klare Analyse der
Strukturen des Toleranzbegriffs, die es er-
laubt, den Konflikt um die Toleranz systema-
tisch zu führen. Die Konzeption des Verfas-
sers steht dabei nicht nur im Konflikt mit
anderen Konzeptionen des Toleranzbegriffs,
sondern aufgrund der Weitung zu einer um-
fassend ausgreifenden politischen Deutungs-
folie auch im Konflikt mit anderen Konzep-
ten, wie denen von Freiheitsrechten und
staatlicher Neutralität. Statt das Konzept all-
gemein diskurstheoretisch zu weiten, könnte
eine fortbestehende Aufgabe der Toleranz-
diskussion darin liegen, seinen gegenüber an-
deren Konzepten spezifischen Gehalt noch
genauer zu bestimmen.

Ralf Poscher

Wolfgang Kraushaar (Hrsg.), Die RAF und
der linke Terrorismus, 2 Bände, Hamburg
(Hamburger Edition) 2006, 1341 Seiten,
€ 78,-

Historische Forschung braucht zeitlichen
Abstand, um eine von Vorurteilen und Ver-
strickungen freie Sicht der Dinge zu gewin-
nen. Kann der deutsche Terrorismus der 70er
und 80er Jahre nach diesem Maßstab Gegen-
stand wissenschaftlicher Erkenntnis sein?
Wie die jüngste, streckenweise hysterische
Diskussion um die vorzeitige Haftentlassung
der letzten inhaftierten RAF-Mitglieder

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


316 zeigt, sind uns die damaligen Ereignisse noch
erstaunlich nah. Und vielleicht ist es in die-
sem Zusammenhang eher abträglich, dass der
neue, internationale Terrorismus, der doch
eine Bedrohung ganz anderer Qualität dar-
stellt, unvermeidlicherweise unsere Wahr-
nehmung der RAF mitbestimmt. Die Last,
die Herausgeber Wolfgang Kraushaar schul-
tert, ist also groß.
Das monumentale Werk enthält neben einer
ausgreifenden Einleitung 61 Aufsätze meist
ausgewiesener Autoren und zwei Interviews.
Die einzelnen Beiträge, von denen einige
bereits an anderer Stelle publiziert wurden,
sind nicht Teil einer übergreifenden Konzep-
tion, die dem Buch zugrunde liegen würde;
mithin kann es nur eingeschränkt als Nach-
schlagewerk zu einzelnen Themen, Stichwör-
tern oder Personen verwendet werden. Es
handelt sich in erster Linie um einen Sammel-
band von Aufsätzen, die sich einerseits oft
inhaltlich überschneiden (auf die Dauer
anstrengend sind die Bemühungen der Auto-
ren, den Terrorismus zu definieren), anderer-
seits aber auf ganz verschiedenen Sichtwei-
sen, Forschungsprogrammen und Methoden
beruhen. Vielleicht ist es durchaus logische
Konsequenz dieser fehlenden Geschlossen-
heit, dass ein Register fehlt – bedauerlich ist
dies allemal.
Das Werk ist in verschiedene thematische
Kapitel aufgeteilt. Das erste widmet sich
dem Terrorismus als solchem und der Frage,
welchen Begriff wir uns von ihm machen
sollen. Das zweite Kapitel behandelt das
Konzept Stadtguerilla. Es enthält u. a. eine
ausführliche Textexegese zu Walter Benja-
mins »Zur Kritik der Gewalt« (von Irving
Wohlfarth), was den streckenweise mäan-
dernden Charakter des Sammelbandes
erkennen lässt. Das dritte Kapitel widmet
sich den RAF-Begründern und ihren Nach-
folgern, rückt also einige Schlüsselfiguren,
aber auch Randfiguren in den Mittelpunkt.
Im vierten Kapitel wird deutlich, dass das
Werk nicht nur die RAF als solche untersu-
chen möchte, sondern eben den Zusammen-
hang »RAF und linker Terrorismus«. Es
geht darin um andere bewaffnete Gruppie-
rungen in der Bundesrepublik, etwa die
Tupamaros West-Berlin und die Bewegung
2. Juni. Analytischer angelegt ist das fünfte
Kapitel: »Die RAF – Faktoren und Dimen-
sionen«. Avantgarde, Vietnam und Prote-
stantismus mögen als Stichworte genügen,
um das Spektrum dieser Beiträge anzudeu-
ten. Das sechste Kapitel widmet sich inter-
nationalen Parallelorganisationen und ihren
Vernetzungen (z. B. Vietcong, Rote Briga-
den). 

Kapitel acht und neun sollten zusammen
genommen und gelesen werden: »Terroris-
mus und Medien« sowie »Das Terrorismus-
Phantom«. Sie verweisen einmal mehr auf die
Schwierigkeit, die Rolle der RAF im Geflecht
politischer, sozialer und psychischer Fakto-
ren angemessen zu begreifen. Zugleich berei-
ten sie auf die mutigen Deutungsversuche des
zehnten Kapitels vor, »Hypothesen« über-
schrieben. Beiträge von dieser Art hätte man
sich mehr gewünscht. Sie weisen über die ein-
getretenen Pfade der Diskussion hinaus,
wenn sie etwa den »Terrorismus als Sinnstif-
tung« zu verstehen versuchen (Christoph
Türcke), oder wenn Jan Philipp Reemtsma
gewissermaßen die Gegenfrage stellt, was das
überhaupt heißt: »die Geschichte der RAF
verstehen« (und sie anhand einer bestechen-
den Analyse von Texten der Terroristin Bir-
git Hogefeld und des Psychoanalytikers
Horst-Eberhard Richter beantwortet).
Erhellende Interviews mit Horst Herold
(ehemaliger Präsident des Bundeskriminal-
amtes) und Hans Magnus Enzensberger
schließen das Werk ab.
Im siebten Kapitel, das acht Aufsätze enthält,
werden »Der Staat, die Polizei und die Justiz«
behandelt. Klaus Weinhauer zeigt einige
Aspekte der polizeilichen Bekämpfung des
Terrorismus auf (Organisation, Maßnahmen,
Erfolge). Stefan Reincke fragt, wo die »linken
Anwälte« geblieben sind, und entwickelt eine
Typologie derselben. Klaus Eschen greift die-
ses Thema gewissermaßen auf und stellt das
Sozialistische Anwaltskollektiv vor, dem er
selbst angehörte. Die eindringliche Schilde-
rung ist aus der Sicht eines Beteiligten verfasst,
aber deshalb keineswegs einseitig; Eschen be-
tont, dass die sozialistische Komponente des
Kollektivs in dem »emanzipatorischen Ehr-
geiz« bestand, »die Rechtsstaatsgrundsätze
der Verfassung in den gerichtlichen und ge-
sellschaftlichen Alltag zu transportieren«. 
Martin Jander untersucht die Haftbedingun-
gen der RAF-Gefangenen und damit ein
Thema, das, wie Jander schreibt, noch nicht
vollständig wissenschaftlich untersucht ist.
Er sieht eine »Forschungs- und Schreib-
furcht« und führt diese darauf zurück, dass
sich niemand politisch vereinnahmen lassen
möchte. Sein Beitrag beschränkt sich auf eine
Analyse der Bedeutung des Streites um die
Haftbedingungen und auf eine (informative)
Bestandsaufnahme. Ebenfalls den Haftbedin-
gungen, insbesondere der sog. sensorischen
Deprivation, widmet sich Gerd Koenen in
einem recht polemisch geratenen Aufsatz.
Auch er stellt fest, dass es wissenschaftliche
Darstellungen der Problematik »erst in
Ansätzen gibt«, hält es aber auf alle Fälle für

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


317überzogen, von »Vernichtungshaft« oder
auch nur von »Isolationshaft« zu sprechen. 
Wolfgang Kraushaar diagnostiziert – im
Anschluss an eine Einschätzung Ernst-Wolf-
gang Böckenfördes – für die Zeit des Deut-
schen Herbstes, d. h. die Zeit der Entführung
Hans Martin Schleyers im Herbst 1977 –, den
»nicht verkündeten, aber praktizierten« Aus-
nahmezustand. Er begründet dies u. a. mit
den Kontaktsperremaßnahmen gegenüber
den inhaftierten Terroristen vor und nach
Erlass des Kontaktsperregesetzes, mit der
Praktizierung einer Nachrichtensperre durch
die Medien und mit Abhörmaßnahmen
gegenüber Gesprächen von Verteidigern mit
ihren inhaftierten Mandanten. Die Bundesre-
publik habe, so lautet sein etwas drastisches
Fazit, »mit einem Bein in einem autoritären
Regime« gestanden. Carsten Polzin geht
näher auf die verfassungsrechtliche Seite der
Schleyer-Entführung ein. Die Entscheidung
des Bundesverfassungsgerichts, der Verfas-
sungsbeschwerde des entführten Schleyers
nicht stattzugeben, bewertet er – Überlegun-
gen aus seiner Dissertation aufgreifend – als
Fehlurteil.
Den RAF-Prozessen wendet sich schließlich
Uwe Wesel zu. Er wartet zunächst mit einer
wohl vollständigen Liste der Angeklagten,
der Vorwürfe und der Urteile auf und geht in
sorgfältigen, unbefangenen Überlegungen bei
einigen Verurteilungen der Frage nach, ob sie
gerechtfertigt waren. Anschließend unter-
sucht er das Verhalten der Strafjustiz in den
Prozessen. Diese habe, so die abschließende
Einschätzung, »zu hart reagiert, befangen in
einem rechtsstaatswidrigen Freund-Feind-
Denken«.
Die breite Anlage des Werkes lässt eine
Gesamtwürdigung als nahezu unmöglich
erscheinen. Die Lektüre vieler Beiträge ist
gewinnbringend. Einige gesicherte Erkennt-
nisbestände werden erkennbar. Zugleich
zeigt das Werk, dass die sozial- wie rechts-
wissenschaftliche Forschung zur RAF und
zum linken Terrorismus längst nicht zu
einem Ende gekommen ist. 
Der Einband der beiden Bände ist mit
Schwarz-Weiß-Fotos von Ulrike Meinhof
und Andreas Baader versehen. Sie zeigen
jeweils die Augenpartie des Gesichts. Die
Aufnahmen sind verschwommen. Unwill-
kürlich macht man sich Gedanken über die
Fotografierten: Meinhof erscheint melancho-
lisch und einsam, Baader eher zornig, beide
wirken entrückt und irgendwie wissend.
Vielleicht charakterisiert es das Werk am
besten, dass es nicht darauf verzichten kann,
sich mit einer solchen Ikonographie zu
umgeben. Andreas Funke

Carola Rathke, Öffentliches Schulwesen und
religiöse Vielfalt – Zugleich ein Beitrag zur
Dogmatik von Art. 4 Abs. 1 und 2 GG, Art. 7
Abs. 1 GG und der staatlichen Pflicht zu
weltanschaulich-religiöser Neutralität, Berlin
(Verlag Duncker & Humblot) 2005, 387 Sei-
ten, € 86,– .

Die Freiburger Dissertation von Rathke wid-
met sich einem komplexen Thema, das
sowohl die juristische Praxis als auch Wissen-
schaft noch längere Zeit beschäftigen wird. Je
vielfältiger Glaubens- und Weltanschauun-
gen in der modernen Gesellschaft sind, desto
größer wird das Konfliktpotential im
Hinblick darauf, wie sich das öffentliche
Schulwesen zu Glaubens- und Weltanschau-
ungsfragen verhält. Welche Grundgesetznor-
men für solche Konfliktlagen zentrale
verfassungsrechtliche Bedeutung besitzen,
bringt der Untertitel der Arbeit zum Aus-
druck: Die individuelle Religions- und Welt-
anschauungsfreiheit der Kinder sowie deren
Eltern aus Art. 4 Abs. 1, 2 GG (i.V.m. Art. 6
Abs. 2 GG) einerseits und der sich im
Wesentlichen aus Art. 7 Abs. 1 GG ablei-
tende staatliche Anspruch auf Erziehung
andererseits stehen sich gegenüber. Der zu
findende Ausgleich ist schwierig, und die zu
entscheidenden Fallgestaltungen bergen in
der Praxis oft auch eine hohe emotionale
Komponente in sich. Schlaglichtartig kann
man insoweit die Kruzifix-Entscheidung
sowie Fallgestaltungen anführen, in denen es
z.B. um die Befreiung von koedukativem
Sport- (insbesondere: Schwimm-)Unterricht
sowie um die Teilnahme an Schulgebeten,
Schulandachten u.ä. geht.
Solche Fälle sowohl praktisch als auch dog-
matisch in den Griff zu bekommen, ist
schwierig, das von Rathke gewählte Thema
daher anspruchsvoll und als Dissertations-
vorhaben damit nicht ohne besondere Fall-
stricke. Letztere bestehen insbesondere
darin, die Flut an Schrifttums- und Recht-
sprechungsäußerungen, die jedenfalls zu
Teilaspekten des Themas bereits seit gerau-
mer Zeit existieren, zu kanalisieren und zu
einem möglichst konsistenten, eigenständi-
gen Entwurf zu verdichten. Dies bedingt eine
ganz besondere Sorgfalt im Hinblick auf die
Gedankenabfolge (und damit Gliederung)
der Untersuchung sowie des Weiteren ein für
den Autor schwer festzulegendes Maß an
sinnvoller oder gar gebotener Selbstbe-
schränkung, damit einem das Thema nicht
aus der Hand gleitet.
Angesichts dieser Ausgangsparameter hat
Rathke vom Grundansatz her den Versuch
des großen, weit ausholenden Wurfs gewagt.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


318 Dieser vereinigt mehrere typischerweise ein-
ander entgegenlaufende Eigenschaften in
sich: Die Arbeit ist sprachlich durchweg auf
sehr hohem Niveau und die Ausdrucksweise
präzise, die Gliederung auf den unteren Ebe-
nen durchweg gut nachvollziehbar. Hinsicht-
lich des äußeren »Großen und Ganzen« –
sprich: der Gliederung auf den oberen
Ebenen und des Einbeziehens bestimmter
sachlich-inhaltlicher Aspekte in den Unter-
suchungsgegenstand – beschreitet die Unter-
suchung hingegen mitunter verschlungene
Wege.
Die Arbeit setzt in ihrem 1. Kapitel an mit
der    Darstellung »verfassungsrechtliche(r)
Rahmenbedingungen«. Eine zentrale Wei-
chenstellung für den gesamten Gang der
Darstellung wird bereits hier insoweit vorge-
nommen, als Rathke sich allein auf die Dar-
stellungen verschiedener Meinungen be-
schränken und noch keine eingehende
Auseinandersetzung mit den einzelnen Posi-
tionen unternehmen möchte, sondern dies
dem abschließenden 5. Kapitel vorbehält
(S. 34, in Fn. 2). Dem entsprechend hat das 1.
Kapitel auch überwiegend – teilweise finden
sich schon hier unvermeidliche Stellungnah-
men – referierenden Charakter. Rathke stellt
zunächst die in Literatur und Rechtspre-
chung vertretenen Schutzbereichs- und
Schrankenkonzepte zu Art. 4 Abs. 1, 2 GG
dar und geht dann auf das staatliche Auf-
sichtsrecht über Schulen nach Art. 7 Abs. 1
GG sowie die von ihr sog. drei Schultypen
(Bekenntnis-, Weltanschauungs- und Ge-
meinschaftsschule) des Grundgesetzes ein. 
Das 2. Kapitel zeigt das Spannungsfeld von
schulischem Erziehungsauftrag des Staates,
individueller Religions- und Weltanschau-
ungsfreiheit und staatlicher Neutralitäts-
pflicht anhand von Einzelfällen samt
Fallgruppenbildung auf. Sehr eingängig wird
hier unterschieden zwischen Fallgruppen, bei
denen Einwendungen gegen die Integration
religiöser Elemente in den schulischen
Bereich in Frage stehen (Beispiele: Schulge-
bete, Schulandachten, Kruzifix im Klassen-
zimmer), und Fallgruppen, bei denen es um
religiös bedingte Einwände gegenüber – wie
Rathke es nennt – »neutralen« Schulveran-
staltungen geht (Beispiele: Befreiung vom
Schulunterricht insgesamt an bestimmten
Schultagen oder vom Schulsportunterricht).
Das 3. Kapitel widmet sich dem Spannungs-
verhältnis von Schule und Religionsfreiheit in
den Vereinigten Staaten. Die Aufnahme die-
ser Fragestellung in den Untersuchungsge-
genstand begründet die Autorin damit, dass
der Konflikt zwischen individueller Religi-
onsfreiheit und Erziehungsvorgaben im

Schulwesen in den USA, anders als in der
Bundesrepublik, auf eine lange Geschichte
zurückblicken könne, man auf dort gewon-
nene Erfahrungen zurückgreifen könne und
diese womöglich für Deutschland nutzbar
gemacht werden könnten (S. 145). Die verfas-
sungsrechtliche Verankerung der Religions-
freiheit sowie des Schul- und Bildungswesens
in den USA werden aufgezeigt und zahlrei-
che gerichtlich entschiedene Fallgestaltungen
aufgearbeitet. 
Im 4. Kapitel beschäftigt sich Rathke mit den
»Einflüsse(n) und Rahmenbedingungen der
neueren politischen Philosophie« auf die Dis-
kussion um die Wertevermittlung durch
Schule und die Auswirkungen auf die Religi-
ons- und Weltanschauungsfreiheit. Die Au-
torin legt ausführlich die in den 1970er Jahren
mit der berühmten Schrift von Rawls »A
Theory of Justice« in den USA aufgekomme-
ne Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte
dar und zeichnet deren Entwicklung nach.
Die Auswirkungen der Debatte auf die schu-
lische Erziehung werden zudem aufgezeigt.
Für das 5. Kapitel hat sich Rathke zum Ziel
gesetzt, die zuvor aufgeworfenen Problemstel-
lungen und -teilaspekte im Wege einer
abschließenden Bilanz und Stellungnahme
zusammenzuführen (S. 263). Die innere Glie-
derung dieses Kapitels entspricht weitgehend
der des 1. Kapitels, auch hier wird also im
Wesentlichen in den gleichen Gedankenschrit-
ten vorgegangen. Der Gleichklang mit dem 1.
Kapitel beschränkt sich nicht nur auf die Glie-
derung, sondern setzt sich fort bis hinab zu
einzelnen Sätzen, die der Leser so oder ganz
ähnlich schon dort vorgefunden hat; öfters fin-
den sich hier auch Fußnotenverweise auf den
Beginn der Untersuchung. Mithin beschränkt
sich das 5. Kapitel nicht nur auf eine Ergän-
zung des 1. Kapitels im Hinblick auf die dort
vorangekündigte Stellungnahme zu umstritte-
nen Fragen, sondern dekliniert über weite
Strecken nochmals samt darstellender Ele-
mente bereits aufgezeigte Fragestellungen und
Positionen durch. Unmittelbar einleuchtend
wäre dieses Vorgehen, wenn die Darstellung
mit zusätzlichen, in den Kapiteln 2 bis 4
gewonnenen Erkenntnissen verknüpft und
durchmengt wäre, weil dann mehrere Fäden
zusammengeführt und Quintessenzen heraus-
gearbeitet werden könnten. Eben dies ist aber
nur äußerst ansatzweise auszumachen. Beson-
ders das 3. und 4. Kapitel bleiben weitgehend
»isoliert« stehen, und nur ganz vereinzelt wird
auf sie noch zurückgegriffen (so auf S. 304 f.,
307 f., 323, 325). 
Kernertrag des 5. Kapitels ist es daher, Stel-
lungnahmen und eigene Lösungsansätze der
Autorin zu den regelmäßig bereits im 1.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


319Kapitel aufgezeigten Problemen zu erfahren.
So lehnt sie z.B. mit der ganz herrschenden
Ansicht eine Übertragung von Schranken
anderer Grundrechte auf Art. 4 Abs. 1, 2 GG
ab (S. 288), befürwortet hingegen eine umfas-
sende Geltung der Regelung des Art. 136
Abs. 1 WRV für die Religions-, Weltanschau-
ungs- und Bekenntnisfreiheit (S. 288-298).
Ferner betont sie stark, dass gesetzliche Rege-
lungen, die die Religions- und Weltanschau-
ungsfreiheit beträfen und das Schulwesen
näher ausgestalteten, nur dann verfassungsge-
mäß sein könnten, wenn sie sich neutral
gegenüber bestimmten Religionen und Welt-
anschauungen verhielten, und umreißt diese
Position in verschiedenen Hinsichten und
mit Beispielen näher; so stellt sie sich ein-
deutig gegen die Zulässigkeit von bekennt-
nisgeleitetem Unterricht außerhalb des
Religionsunterrichts und gegen das Aufhän-
gen weltanschaulicher und/oder religiöser
Symbole in der Schule (S. 307 ff.).
Der Leser zieht je nach Erwartungshaltung
und Erkenntnisinteresse ganz unterschiedli-
chen Gewinn aus der Untersuchung: Ist er
eher praktisch orientiert und erhofft sich für
konkrete, in Deutschland zu entscheidende
Fallgestaltungen Lösungshilfen, so ist bei wei-
tem nicht jede Passage von gleichem Interesse,
und er kann insbesondere das 3. und 4. Kapitel
überlesen; im Hinblick auf das 1. und 5. Kapi-
tel hätte er sich zudem im Interesse einer ver-
dichteten Darstellung eine in einem Kapitel
erfolgende, referierende und bewertende Ele-
mente verbindende Argumentation erhofft.
Ist der Leser hingegen eher an allen Facetten
des Themas einschließlich seiner Bezüge zu
juristischen Nachbardisziplinen und interna-
tionaler bzw. rechtsvergleichender Dimensio-
nen interessiert, so wird er auch dem 3. und 4.
Kapitel einen ganz erheblichen Eigenwert bei-
messen, die für ihn dann schon deshalb ihre
uneingeschränkte Daseinsberechtigung haben
dürften. So oder so wird man aber zu der Ein-
schätzung gelangen, dass die Untersuchung
das Thema äußerst gründlich abgehandelt und
einen wichtigen Beitrag zur weiteren Diskus-
sion geleistet hat. Timo Hebeler

Claudia Fröhlich, »Wider die Tabuisierung
des Ungehorsams«. Fritz Bauers Wider-
standsbegriff und die Aufarbeitung von NS-
Verbrechen, Frankfurt am Main/ New York
(Campus) 2006, 430 Seiten, € 39,90

I.
Seit Gründung des Frankfurter Fritz Bauer
Instituts zur Geschichte und Wirkung des
Holocausts hat die wissenschaftliche Ausein-

andersetzung mit der Person Fritz Bauers
und den von ihm initiierten NS-Prozessen
zunehmend an Bedeutung gewonnen. Die
zentralen Arbeiten1  werden nun um eine
weitere wichtige Studie ergänzt: die Analyse
der Politologin Claudia Fröhlich zum Bauer-
schen Widerstandsbegriff und seiner Bedeu-
tung im Kontext der Konstituierung  der
westdeutschen Demokratie. Es handelt sich
hierbei um eine leicht überarbeitete Fassung
von Fröhlichs Dissertation, die im Rahmen
ihrer Tätigkeit an der Forschungsstelle
Widerstandsgeschichte  der Gedenkstätte
Deutscher Widerstand und der FU Berlin
entstand.
Einleitend begründet die Autorin sehr aus-
führlich die Notwendigkeit und politische
Relevanz einer genaueren Analyse des
Widerstandsbegriffes bei Fritz Bauer. Die
Aufarbeitung der NS-Vergangenheit war für
ihn ein »essentieller Bestandteil« der Konso-
lidierung der demokratischen Ordnung und
untrennbar mit der Auseinandersetzung mit
dem Widerstand gegen das NS-Unrechtsre-
gime verbunden. Im Widerstand sah Bauer
den »Samen der demokratischen Ordnung
Deutschlands« (S. 9 f.). Zeitlebens habe er das
Ziel verfolgt, entgegen der »Tabuisierung des
Ungehorsams« ein Widerstandsethos in
Deutschland zu etablieren (S. 22).
In drei Kapiteln zeichnet Fröhlich Fritz Bau-
ers gezieltes Engagement für einen »Paradig-
menwechsel« (S. 12) in der Thematisierung
und rechtlichen Beurteilung des Widerstandes
gegen den Nationalsozialismus in der noch
jungen Bundesrepublik nach. Dabei greift sie
auf eine umfangreiche und vielfach wissen-
schaftlich bislang unerschlossene Quellenbasis
zurück: Prozessakten ausgewählter Verfahren,
Texte, Monographien, Dokumentationen
Fritz Bauers und anderer bedeutender
Akteure in seinem Umfeld sowie die publizi-
stische und öffentliche Berichterstattung zur
Widerstandsrezeption und zum zeitgeschicht-
lichen Kontext. Darüber hinaus zieht Fröhlich
die Personalakten beteiligter Richter und
Staatsanwälte und relevante Landtags- und
Bundestagsdebatten hinzu. Ihre Analyse ist
historisch angelegt und nähert sich Fritz Bau-
ers Widerstandsbegriff in einer »biographi-
schen Perspektive.«

1 Vgl. u.a. Irmtrud Wojak/Joachim Perels (Hrsg.), Fritz
Bauer. Die Humanität der Rechtsordnung. Ausgewählte
Schriften, Frankfurt am Main/New York 1998; Fritz
Bauer Institut, »Gerichtstag halten über uns selbst …«
Geschichte und Wirkung des ersten Frankfurter Ausch-
witz-Prozesses. Jahrbuch 2001 zur Geschichte und Wir-
kung des Holocausts, Frankfurt am Main/New York
2001; Irmtrud Wojak (Hrsg.), Auschwitz-Prozess 4 Ks 2/
63, Frankfurt am Main/Köln 2004; Matthias Meusch, Von
der Diktatur zur Demokratie. Fritz Bauer und die Aufar-
beitung von NS-Verbrechen in Hessen (1956-1968),
Wiesbaden 2001.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


320 II.
Im Zentrum des ersten Kapitels steht der
Braunschweiger Remer-Prozess. Angeklagt
war der zweite Vorsitzende der Sozialisti-
schen Reichspartei (SRP) Ernst Otto Remer,
der auf einer Wahlveranstaltung im Mai 1951
behauptet hatte, dass die Widerstandskämp-
fer des 20. Juli 1944 »in sehr starkem Maß
Landesverräter« gewesen seien, die »vom
Ausland bezahlt« wurden. Wäre es nach dem
zuständigen Oberstaatsanwalt Dr. Erich
Günter Topf gegangen, hätte es kein Verfah-
ren gegen Remer gegeben (S. 34 ff.). Dieser
lehnte nach seinen Ermittlungen die Eröff-
nung eines Strafverfahrens ab, da die Klage
»keine Aussicht auf einen sicheren Erfolg«
habe. Hier schaltete sich Fritz Bauer ein, der
von seinem Weisungsrecht als Generalstaats-
anwalt Gebrauch machte und Topf gegen
dessen Willen auftrug, Anklage im Sinne der
»üblen Nachrede« nach §186 StGB gegen
Remer zu erheben. Ziel von Bauers Pro-
zessführung war nach eigenen Aussagen die
»Rehabilitierung der Widerstandskämpfer«
und die erneute Sanktionierung des »Wider-
standsrechts, das in der deutschen Rechts-
lehre und Praxis völlig verkümmert und in
das Raritätenkabinett der Rechtsgeschichte
verbannt war.« Wegen der grundsätzlichen
Bedeutung des Prozesses entzog Bauer Topf
das Verfahren und übernahm selbst (S. 37).
Der »Fall Topf« ist ein aufschlussreiches Bei-
spiel für die »Dominanz der früheren Träger
des NS-Systems bei der Zurückweisung des
Widerstandsrechts« durch die bundesdeut-
sche Justiz (S. 59). Begründete Zweifel an
Topfs Integrität hatten Fritz Bauer dazu
bewogen, als sein Vorgesetzter dienstrechtli-
che Vorermittlungen gegen ihn wegen Mit-
gliedschaft in der NSDAP und der SA
aufzunehmen. Diese führte er bereits, als er
sich in das Verfahren gegen Remer einschal-
tete. Topf wechselte kurz danach zur Staats-
anwaltschaft Lüneburg, wo die laufenden
Ermittlungen gegen ihn ad acta gelegt wur-
den. Dort war er daran beteiligt, dass das
Ermittlungsverfahren gegen Manfred Roeder,
den Ankläger beim Reichsgericht und Unter-
suchungsleiter gegen Dietrich Bonhoeffer
und Hans von Dohnanyi, eingestellt wurde.2 
Sehr detailliert geht Fröhlich im Folgenden
auf die westdeutsche Widerstandsrezeption
nach 1945 ein. Die Haltung, Widerstands-
kämpfer seien »Verräter« gewesen, war
damals weit verbreitet (S. 50). Weder Politik,
Öffentlichkeit noch Gerichte fühlten sich für
eine »Auseinandersetzung mit dem Wider-
stand als Handlungsalternative im NS-

Unrechtsstaat und eine Anerkennung des
Widerstandsrechts« zuständig. Als Ankläger
im Remer-Prozess machte sich Fritz Bauer
strategisch die politische Funktionalisierung
des Widerstands für die Selbstdefinition
Westdeutschlands zunutze und versuchte,
diese für die Rehabilitierung des Widerstan-
des fruchtbar zu machen. Er begrenzte den
Gegenstand des Verfahrens bewusst auf den
positiv konnotierten Widerstand des 20. Juli.
Als eine Angehörige der Mitglieder des
Widerstands Rote Kapelle ebenfalls Strafan-
trag gegen Remer stellte, bat Fritz Bauer sie,
diesen zurückzuziehen, um »nicht zum
Nachteil der Strafsache von dieser Linie«
abweichen zu müssen (S. 64).
Die Eidfrage stand bei der strategischen
Beweisführung des Remer-Prozesses im Zen-
trum. Die Anklage ging davon aus, der Eid
auf den Führer sei »unsittlich« gewesen, so
dass die Widerstandskämpfer diesen nicht
hätten brechen können (S. 78). Diese Position
untermauerte Fritz Bauer durch ingesamt
drei Gutachten, ein militärisches sowie zwei
moraltheologische. Mit Helmut Friebe als
militärischem Gutachter bezog Bauer einen
Angehörigen der Wehrmacht und Funktio-
när des Verbandes deutscher Soldaten mit
ein, der die Rechtsposition der Verteidigung
durchbrach (S. 85). Mit dem Gutachten des
katholischen Theologen Rupert Angermaier
suchte Bauer die Bedeutung des Gewissens
als Instanz, auf die sich die Widerstands-
kämpfer beriefen, zu klären (S. 88). Anger-
meier knüpfte mit seiner Argumentation an
die »politische Norm des Gemeinwohls«
(S. 89) an, wonach das Handeln des Einzel-
nen und sein Gewissen einer »höheren Sitten-
norm« (Gott, Gemeinschaft, sittlich Gutes,
Allgemeinwohl) und nicht der absoluten
Autorität eines Menschen verpflichtet seien.
Mit dem gemeinsamen Gutachten des evan-
gelischen Dogmatikers Hans-Joachim Iwand
und des Kirchenhistorikers Ernst Wolf sollte
der Entlegitimierung des Widerstandes durch
Römer 13 entgegen getreten werden. Aktiver
Widerstand, so die Schlussfolgerung des Gut-
achtens, sei dann berechtigt, wenn die Obrig-
keit gesetzlos sei (S. 92). Der Staat habe die
Aufgabe, die Guten zu schützen und die
Bösen zu strafen. Wenn der Staat pervertiert
sei, hätten alle Träger der Gewalt und Auto-
rität die Pflicht, das Recht neu zu errichten
und den Staat in seinem »von Gott gemeinten
Sinn« zu bewahren (S. 92 f.).
Fritz Bauer hielt in seinem Plädoyer fest: Der
Eid auf Hitler sei unsittlich, nur ein Treueeid,
der sich auf das »Recht der Menschlichkeit«
(S. 97) beziehe, könne Maßstab jeden Han-
delns sein. Ein Unrechtsstaat wie das Dritte

2 Vgl. Heinrich Grosse, Kriegsgerichtsrat Manfred Roeder,
in: Kritische Justiz Heft 1/2005, S. 24-41.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


321Reich sei nicht hochverratsfähig (S. 98). Nach
Fröhlich leitete Fritz Bauer »aus dem
Unrechtscharakter des NS-Staates ein Wider-
standsrecht ab und stellte damit den Zusam-
menhang zwischen dem Rechtscharakter des
Staates und dem Handeln des Individuums
her. (...) Voraussetzung für ein Widerstands-
recht des Bürgers gegenüber einem Staat war
dessen Unrechtscharakter« (S. 98 f.). Im
demokratischen Staat hingegen, so Fritz
Bauer, gäbe es kein Widerstandsrecht,
solange die Menschenrechte gewahrt seien,
die Möglichkeit zur Opposition bestehe und
Gewaltenteilung herrsche (S. 99).
Als zweite argumentative Linie arbeitet
Fröhlich in diesem Kapitel die Bewertung des
Widerstandes als Hoch- und Landesverrat
heraus. Bauer forderte im Remer-Prozess die
Klärung der Frage, ob die Männer des 20. Juli
Hoch- und Landesverräter gewesen seien. Er
wandte sich gegen die »vergangenheitspoli-
tisch uneindeutige Haltung der Bundesregie-
rung« und strebte ein »Bekenntnis der
westdeutschen Gesellschaft zu den Hand-
lungsprinzipien der Widerstandskämpfer«
(S. 107) an. Der 20. Juli hatte für Fritz Bauer
einen »staatsrechtlichen Sinn«: Er sei das
»einzige Aktivum«, das ins »Feld geführt«
werden konnte, als »uns die Kollektivschuld
ins Gesicht geschleudert wurde« (ebd.). Bau-
ers Prozessstrategie war es nachzuweisen,
»dass die Motivation des Widerstandes nicht
war, Deutschland zu verraten oder zu scha-
den« (S. 112). Es ging Bauer, so Fröhlich, vor
allem um die »Schuldfrage«: Er wollte fest-
stellen, »dass der Vorwurf des Hoch- und
Landesverrats historisch, politisch und vor
allem rechtlich nicht begründet« sei (S. 119).
Fröhlich beschreibt Fritz Bauers Prozessfüh-
rung und sein strategisches Handeln im Ver-
fahren gegen Remer als Balance zwischen
Pragmatismus und Prinzip. Voraussetzung
für seinen Erfolg war die thematische
Beschränkung des Prozesses auf den 20. Juli
und die Ausblendung umstrittener Aspekte
des Widerstands. In der Wahl seiner Gutach-
ter, Zeugen und Nebenkläger sieht Fröhlich
einen weiteren wichtigen Faktor von Bauers
erfolgreicher Strategie. Mit ehemaligen NS-
Funktionären als Gutachtern, die kritische
Distanz zur Diktatur und die Anerkennung
der Demokratie »idealtypisch« verkörperten,
sei »überzeugend« das »Bild vom 20. Juli«
vermittelt worden, »das Anfang der fünfziger
Jahre auch in der offiziellen staatspolitischen
Deutung Bezugspunkt war« (S. 125).

III.
In ihrem zweiten Kapitel leitet Fröhlich ein
ethisches Leitmotiv im Handeln Fritz Bauers

her und fragt nach den Prägungen ihres Prot-
agonisten. Für Bauer, so arbeitet sie heraus,
habe es »keine demokratische Wirklichkeit
ohne Bejahung von Recht und Pflicht zum
Widerstand« (S. 140) gegeben. Bauer ging
davon aus, »dass die menschliche Individuali-
tät und Pluralität (...) dem Widerstandsrecht
als Menschenrecht überpositiven Charakter
verleihe. Die Menschenrechte und mit ihnen
das Widerstandsrecht sind dem Menschen
(...) angeboren sowie unveräußerlich und
unverletzlich« (S. 150).
Zentral war für ihn der Zusammenhang von
Individuum und Gesellschaft. Diesen disku-
tierte er zunehmend öffentlich, vor allem mit
Jugendlichen. Am Beispiel eines Vortrags
Bauers auf einer Tagung des Landesju-
gendrings Rheinland-Pfalz im Herbst 1960,
der eine politische Debatte im rheinland-pfäl-
zischen Landtag auslöste, zeichnet Fröhlich
Bauers Deutung des Nationalsozialismus
nach. Dieser war für ihn keine Bewegung, die
von Hitler und seinen Helfershelfern
geschaffen wurde, sondern eine »Bewegung
des deutschen Volkes« (S. 141).
Bauer wurde von seinen Kritikern vorgewor-
fen, die »Vaterlandslosigkeit der jungen
Generation« zu fördern (S. 146) und schäd-
lich für die nationale Identität der Bundesre-
publik zu sein (S. 147). Diese Kritik deutet die
Autorin als »Negation der politischen Idee
des mündigen Bürgers« (S. 148) und hält fest:
»Bauers politische Position kann als Aufruf
zur Etablierung einer Gesellschaft der Bürger
und als politische Konzeptionierung einer
Zivilgesellschaft betrachtet werden, die die
Politik in der Demokratie nach 1945  auf die
Werte der Verfassung und die politische Idee
eines mündigen Bürgers bezieht und jede
Legitimation, die sich auf Autorität durch
strukturelle und nationale Macht stützt,
ablehnt.« (S. 150).
Fröhlich konstatiert für die sechziger Jahre
eine Neuakzentuierung von Bauers politisch-
strategischem Handeln. Zunehmend habe er
in der öffentlichen Diskussion sein demokra-
tietheoretisches Denken entfaltet und
bewusst »Debatten, Konflikt und kritischen
Dialog zwischen ihm und den westdeutschen
Deutungseliten« (S. 172) initiiert. Während in
den fünfziger Jahren die Frage nach der
»objektiven Dimension«, d.h. der Rechtmä-
ßigkeit des Widerstands im Mittelpunkt
stand, wurde nun die »subjektive Dimen-
sion«, d.h. die Frage, »wer berechtigt war,
gegen den Unrechtsstaat Widerstand zu lei-
sten«, bedeutsam (S. 265).
Exemplarisch für die kontroverse Beurtei-
lung des Widerstands geht Fröhlich auf die
unterschiedlichen Rechtspositionen Her-

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


322 mann Weinkauffs3 und Fritz Bauers ein.
Weinkauffs Widerstandsverständnis negierte
Bauers Rechtsposition im Remer-Prozess,
wonach »jedermann das Recht habe, Wider-
stand zu leisten« (S. 179). Weinkauff entwik-
kelte präzise Kriterien für eine Legitimierung
des Widerstandsrechts. Dieser stehe zunächst
den Funktionsträgern und institutionellen
Organen eines Staates zu, die »unversehrt«
geblieben seien und sich dem Recht ver-
pflichtet fühlten. Drei Voraussetzungen
müssten  gewährleistet sein: die Wahl ange-
messener Mittel, ein »klares und sicheres Ur-
teil« über die Rechtsverletzung sowie die
»begründete Hoffnung, dass der Widerstand
Erfolg haben und die Sache zum Besseren
wenden werde« (S. 181). Bauer, so Fröhlich,
setzte dieser Argumentation das »Wider-
standsrecht des kleinen Mannes« entgegen,
wonach es eine »Pflicht zum passiven Wider-
stand« (Verweigerung, wenn Unrecht befoh-
len wird) gebe (S. 183). Sobald ein Staat die
Grund- und Menschenrechte verletze oder
vorenthalte, sei jeder Bürger eines Staates
desweiteren berechtigt, aktiven Widerstand
zu üben. Von Weinkauff formulierte »Wider-
standsprivilegien« lehnte Bauer ab: Zum We-
sensprinzip einer demokratischen Verfassung
gehöre es, »das ganze Volk für mündig« zu
halten (S. 184). Er verstand das Widerstands-
recht als »historisch angeeignetes Recht des
Individuums und des Volkes gegenüber dem
Staat«, wohingegen Weinkauff den Staat als
»zu erhaltende Ordnung« begriff und das
Widerstandsrecht für ihn die Funktion hatte,
»den Staat an seine Rechtsgebundenheit zu
erinnern« (S. 187). Bauers Pluralismusvor-
stellungen hielt er für »bedrohlich« und sah
darin die »nihilistische Zersetzung ethischer
Imperative« und die Zerstörung des Rechts
(S. 188). Diese Vorwürfe wehrte Fritz Bauer
ab. Es bestehe ein »ethisches Minimum« (ma-
nifestiert im Grundgesetz), das die »wichtig-
sten Rechte einer pluralistischen Gesell-
schaft« sichere (S. 189). In der Theorie und
Rechtspraxis des Rechtspositivismus, den
Weinkauff für das justizielle Handeln im Na-
tionalsozialismus verantwortlich machte, sah
Bauer nur den »Ausdruck einer tiefer liegen-
den Krankheit« (S. 204). Er kritisierte die
Trennung von Amt und Mensch als »Dop-
pelmoral«, die sich an unterschiedlichen ethi-
schen und moralischen Bezugssystemen ori-
entiere (S. 207). »Widerstand meint Kampf
gegen staatliches Unrecht,« so Bauer. Vor-
aussetzung dafür sei, dass nicht der Staat
höchster Wert ist, »sondern der Mensch.«

Fröhlich bezeichnet diese »Konfrontation«
zwischen Weinkauff und Bauer als »Schlüs-
selkonflikt von in der Bundesrepublik wirk-
samen Denktraditionen«: einem »obrigkeits-
staatlichen und konservativen Denken
Weimarer Prägung und das Denken einer
republikanischen, demokratischen Juristen-
schaft« (S. 224). Am Beispiel der rechtlichen
Bewertung des Widerstands von Hans Oster
(S. 229 ff.) führt sie aus, dass sich Freiheit in
der Demokratie für Bauer nur durch die Eta-
blierung der Freiheit des anderen Subjekts
realisiert. Widerstand ist demnach sowohl
»Notwehrrecht«, d.h. das »Recht des Sub-
jekts gegenüber dem Staat«, als auch »Nothil-
ferecht«, d.h. das »Recht des Subjekts zugun-
sten des Mitmenschen« ohne Ansehen der
Nationalität (S. 238).

IV.
Im letzten Kapitel verdeutlicht Fröhlich ihre
zentrale These, dass die strafrechtliche Aufar-
beitung des NS-Unrechtsregimes ein »unver-
zichtbares Gegenstück« (S. 292) zu Bauers
Rechtsposition des Widerstandes ist. Am
Beispiel der Frankfurter Ermittlungen gegen
den »Euthanasie«-Arzt Werner Heyde und
ausgewählte Juristen, die die Tötung Behin-
derter und Geisteskranker durch ihr konkre-
tes Handeln oder juristische Deckung der
Verbrechen unterstützt haben, expliziert sie
dies. Nach Bauers Rechtsauffassung verlangt
die Nichtigkeit eines gegebenen Befehls
widerständiges Handeln des Individuums
und Ungehorsam gegenüber einem unrecht-
mäßigen Befehl. Die ordnungsstiftende
Funktion eines Staatswesens sei dadurch
nicht angegriffen (S. 329). Bauer trat den auf
die Person Hitlers zentrierten Erklärungsan-
sätzen des NS-Systems entgegen und sprach
NS-Verfahren sowohl general- als auch spe-
zialpräventive Bedeutung zu: »Jeder Straf-
prozess (…) ist ein Index dessen, was nach
Gesetz und Rechtsprechung rechtens ist, und
damit zugleich Gebrauchsanweisung für
Juristen und Laien, was in Zukunft getan
werden darf und was nicht, was zu tun und zu
lassen von Rechts wegen geboten ist« (S. 296).
Bauer nahm dabei vor allem die Justiz ins
Visier und machte exemplarisch sowohl
deren Verstoß gegen das Legalitätsprinzip im
Kontext der »Euthanasie«-Verbrechen, deren
»normative Indifferenz« (S. 380) als auch die
Interpretation und strafrechtliche Beurtei-
lung von NS-Verbrechen nach 1945 zum
Gegenstand der angestrebten Verfahren. Der
Tendenz, bei der Abgrenzung zwischen
Täterschaft und Beihilfe die »innere Einstel-
lung« des Angeklagten als Kriterium für die
strafrechtliche Beurteilung von Tatbeteili-3 Präsident des BGH in den Jahren 1950 bis 1960

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312


323gung ins Zentrum zu rücken, trat Bauer ent-
schieden entgegen.4 Der mehrheitlich in der
deutschen Rechtslehre vertretenen Auffas-
sung, dass Rechtsirrtum ein Schuldausschlie-
ßungsgrund sei, widersprach er. Für ihn höre
ein Untergebener nicht auf, ein »verantwort-
liches Wesen« (S. 329) zu sein. Im Mittel-
punkt stehe das menschliche Leben als
Rechtsgut (S. 328). Bauer und die Frankfurter
Staatsanwaltschaft traten für »objektivierbare
Kriterien« (S. 332) bei der Beurteilung der
»Euthanasie«-Beschuldigten ein, wie z.B. die
Freiwilligkeit der Tatbeteiligung, die reale
Tatnähe oder die Position des Beschuldigten
im NS-System. Die Verknüpfung von objek-
tivem Unrecht und subjektiver Verantwort-
lichkeit, aus der sich insbesondere für
Funktionseliten eine Rechtspflicht zum »pas-
siven Widerstand« ergibt, war sein Postulat.
Abschließend widmet sich Fröhlich der Neu-
bestimmung von Bauers Widerstandsbegriff
in den sechziger Jahren. Bauer löste diesen
von dem NS-Unrechtsstaat als »einzigen Be-
zugsmoment« (S. 372) und »rückte (…) das
Widerstandsrecht als eine Handlungskompe-
tenz des Bürgers gegenüber dem Staat ins
Zentrum« (S. 374). Er differenzierte zwischen
einem »totalen Widerstandsrecht« des Ein-
zelnen gegenüber dem Staat, der Menschen-
rechte aufhebt, und einem »partiellen Wider-
standsrecht« des Einzelnen gegenüber dem
Staat, der Menschenrechte verletzt bzw. ein-
schränkt. Letzteres betrachtete Bauer als
»politische Haltung des Bürgers in der De-
mokratie«. Dazu zählte er eine »unerschrok-
kene öffentliche Meinung, politische, soziale
und kulturelle Kritik und eine wache Oppo-
sition«   (ebd.).   Das   Widerstandsrecht   ver-
pflichte den Menschen »zum tagtäglichen
Kampf um die Aufrechterhaltung der Men-
schenrechte« (S. 374). 

V.
Das Verdienst von Fröhlichs Arbeit liegt in
ihrer detaillierten Analyse zahlloser veröf-
fentlichter und nicht veröffentlichter Quellen
sowie der Auseinandersetzung mit dem Bau-
erschen Widerstandsbegriff im Kontext der
justiziellen Ahndung von NS-Verbrechen.
Bauers strategische Vorgehensweise bei sei-
nen Ermittlungen und der Durchführung der
von ihm verantworteten Verfahren wird ein-
drücklich heraus gearbeitet. 
Ob Bauers rechtspraktisches Denken und
Handeln tatsächlich als eine »kritische Theo-
rie der Demokratie« zu verstehen ist, ist frag-
lich und wäre vor dem Hintergrund neuerer
biographischer Erkenntnisse zu diskutieren
und zu bewerten.
Die Gliederung und Argumentationsstruktur
von Fröhlichs Studie ist wegen ihres Kennt-
nisreichtums und der Vielfalt der zitierten
Quellen oft sehr verwoben. Eine chronologi-
sche Vorgehensweise, eine stärkere Unter-
gliederung, argumentative Stringenz und
Straffung der Arbeit sowie ein Namens- und
Sachregister wären sinnvoll gewesen. Ein
kurzer rechtsphilosophischer Überblick über
Konzepte des Widerstandsrechts und die
Verortung Bauers in diesem Kontext hätten
die Arbeit bereichert.5 Ausführlichere Infor-
mationen über Fritz Bauer, seine familiären
Prägungen, Erfahrungen in der Weimarer
Republik und in der Emigration, hätten die
Studie noch verständlicher gemacht und ab-
gerundet.

Simone Schad-Smith

4 Vgl. Barbara Just-Dahlmann/Helmut Just, Die Gehilfen.
NS-Verbrechen und die Justiz nach 1945, Frankfurt/Main
1988 sowie Bettina Nehmer, Die Täter als Gehilfen? Zur
Ahndung von Einsatzgruppenverbrechen, in: Redaktion
Kritische Justiz (Hrsg.), Die juristische Aufarbeitung des
Unrechts-Staats, Baden-Baden 1998.

5 Vgl. Arthur Kaufmann, Vom Ungehorsam gegen die Ob-
rigkeit. Aspekte des Widerstandsrechts von der antiken
Tyrannis bis zum Unrechtsstaat unserer Zeit, vom leiden-
den Gehorsam bis zum zivilen Ungehorsam im modernen
Rechtsstaat, Heidelberg 1991.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:23:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2007-3-312

