
‚We cannot not want human rights, can we?‘
Menschenrechte und Internationales Strafrecht aus
postkolonialer Perspektive

von Franziska Martinsen

Einleitung

Die Tücken der gegenwärtigen kritischen Menschenrechtsdebatte bringt
eine von der postkolonialen Theoretikerin Gayatry Chakravorty Spivak
inspirierte Redewendung auf den Punkt: „[W]e ‚cannot not want‘ human
rights“,1 heißt es in Bezug auf die in post- und dekolonialistischen Dis‐
kursen als ‚dark side‘ bezeichnete Kehrseite der Menschenrechte. Mit der
‚dunklen Seite‘ ist jener Schatten gemeint, den der ‚erhellende‘ Diskurs
der Aufklärung seit dem 17. Jahrhundert auf Ideen und Konzepte, aber
auch auf die praktische Umsetzung der Menschenrechte wirft. Er zeigt sich
als teils absichtlich verdüsterte Negativfolie eines vermeintlich Anderen‘,
‚Wilden‘, ‚Unzivilisierten‘, gegen das sich die Theorien moderner Menschen‐
rechte und in ihrem Gefolge auch Teile der Begründungsdiskurse um das
Internationale Strafrecht abzugrenzen suchen.2 In ihrem emanzipatorischen
Bestreben unbestritten weitsichtig und in ihrem universalen Anspruch
ebenso mutig, wohnt den europäisch-modernen Menschenrechten jedoch
eine „white male subjectivity based on a normative construction of the
category ‚human‘“3 inne, die sie als ein eurozentrisches Konzept ausweisen,

1 R. Kapur, Human Rights in the 21th Century. Take a Walk on the Dark Side, Sidney
Law Review 28:4, 2006, 665 (682); G. C. Spivak, Outside in the Teaching Machine,
New York 2009, S. 47 (Herv. hinzugefügt).

2 Vgl. F. Mégret, International Criminal Justice. A Critical Research Agenda, in: C.
Schwöbel (Hrsg.), Critical Approaches to International Criminal Law. An Introduction,
Oxon 2014, S. 16-53; C. Stahn, Justice Civilisatrice? The ICC, Post-Colonial Theory,
and Faces of ‚the Local‘, in: C. M. De Vos/S. Kendall/Ders. (Hrsg.), Contested Justice.
The Politics and Practice of International Criminal Court Interventions, Cambridge
2015, S. 46 ff.; M. Koskenniemi, Geschichten des internationalen Rechts: der Umgang
mit Eurozentrismus, in: K. Theurer/W. Kaleck (Hrsg.), Dekoloniale Rechtskritik und
Rechtspraxis, Baden-Baden 2020, S. 121 ff.

3 J. Suárez-Krabbe, The Other Side of the Story: Human Rights, Race, and Gender
from a Transatlantic Perspective, in: N. Dhawan (Hrsg.), Decolonizing Enlightenment.

163

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was auch im Kontext des Internationalen Strafrechts nicht immer genügend
reflektiert wird. Gerade hier, wo es um die Identifizierung und Ahndung
schwerwiegenden Unrechts geht, das Individualtäter*innen zugerechnet,
oftmals jedoch in einer institutionell sowie strukturell stark verflochtenen
und von globalen Machtasymmetrien geprägten Sphäre verübt wird, stehen
die als universell gültig behaupteten Menschenrechte in ihrer Funktion
einer normativen Legitimationsquelle der Internationalen Strafjustiz auf
dem Prüfstand. Dies auch vor dem Hintergrund, dass das Internationale
Strafrecht rechtstheoretisch nicht unumstritten ist, ganz zu schweigen vom
realpolitischen Widerstand gegen die Institution des Internationalen Straf‐
gerichtshof in Den Haag, etwa seitens der USA, Russlands oder Chinas,
ebenso wie von Imperialismus- und Paternalismusvorwürfen seitens afrika‐
nischer Länder. Diese Kritik aus dem Globalen Süden ist hier nicht eigens
Gegenstand, jedoch bildet sie den empirischen Rahmen der theoretischen
Auseinandersetzung mit der postkolonialen Kritik der Menschenrechte und
des Internationalen Strafrechts.

In rechtstheoretischer Hinsicht nämlich ist fraglich, inwiefern die straf‐
rechtliche Verfolgung und Sanktionierung von schweren Menschenrechts‐
verletzungen eine eindeutige Individualisierung der Tatschuld leistet, oh‐
ne die gesellschaftliche Verantwortung und die politischen Machtgefälle
gänzlich aus dem Blick zu lassen. Seit der Rechtsprechung im Rahmen
des Internationalen Militärgerichtshofs von Nürnberg wird jedoch auf die
hervorgehobene Bedeutung des Internationalen Strafrechts verwiesen, die
Möglichkeiten einer Relativierung der Verantwortung von Einzelpersonen
bei Menschheitsverbrechen zu begrenzen.4 In gesellschaftstheoretischer
Hinsicht ist dieser Aspekt nicht zuletzt relevant, wenn es um Fragen des
Umgangs mit schwerwiegendem Unrecht in Postkonfliktsituationen und
postkolonialen Gesellschaften geht. Während es seit dem Bestehen des
Internationalen Strafgerichtshof heftige Kontroversen um dessen politische
Legitimität und die konkrete Arbeitsweise im transnationalen, von Macht‐
asymmetrien zwischen dem ‚Westen‘ und dem ‚Rest‘ bzw. zwischen dem
Globalen Norden und Globalen Süden geprägten Gefüge gibt, die vor
allem die Fehler und Versäumnisse in der praktischen Rechtsprechung

Transnational Justice, Human Rights and Democracy in a Postcolonial World, Opladen
2014, S. 211 (211).

4 Vgl. G. Werle/M. Vormbaum, Transitional Justice. Vergangenheitsbewältigung durch
Recht, Berlin/Heidelberg 2018, S. 46.

Franziska Martinsen

164

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


behandeln,5 setze ich mich im Folgenden mit den Ambivalenzen und Pro‐
blematiken einer menschenrechtstheoretischen6 Betrachtung des Interna‐
tionalen Strafrechts auseinander. Damit werden grundlegendere Fragen der
Strafgerechtigkeit berührt, und entsprechend ist meine Auseinandersetzung
mit der postkolonialistischen Kritik an den Menschenrechten im Kontext
der Internationalen Strafgerechtigkeit in der Diskussion um die Frage der
(Un-)Möglichkeit globaler Strafgerechtigkeit verortet.7 In diesem Gebiet
verbinden sich Überlegungen zu prinzipiellen Schwierigkeiten strafgerech‐
tigkeitstheoretischer Ziele mit spezifischeren Betrachtungen über eine an‐
gemessene Reflexion der inhaltlichen und methodologischen Bedeutung
dieser Ansprüche angesichts der postkolonialen Kritik an eurozentrischen
Marginalisierungs- und Exklusionsmechanismen innerhalb der Menschen‐
rechtsdiskurse.

Gerechtigkeit für wen? Das Konzept der Internationalen Strafgerechtigkeit

Der Internationale Strafgerichtshof (IStGH) in Den Haag ist nach wie vor
rechtstheoretisch und politisch umstritten, unbestritten stellt er jedoch eine
„Innovation in der Weltordnungspolitik“8 dar. Anders als die vormaligen
Sondertribunale, die jeweils für bestimmte Postkonfliktsituationen einge‐
richtet und häufig als Instrument der Siegerjustiz beanstandet wurden, trägt
der IStGH seit nun mehr als zwanzig Jahren zu einer Ausweitung und
Verstetigung transnationaler Rechtsnormen bei, die mit Blick auf nationale
Rechtsprechungen das Prinzip der Rechtsstaatlichkeit stärken. Hinsichtlich
der Ahndung sog. völkerrechtlicher Kernverbrechen, d.h. des Genozids,

5 Vgl. C.M. De Vos/S. Kendall/C. Stahn, Introduction, in: Ders./Dies./Ders. (Hrsg.), Con‐
tested Justice. The Politics and Practice of International Criminal Court Interventions,
Cambridge 2015, S. 1 ff.

6 Vgl. dazu ausführlicher F. Martinsen, Grenzen der Menschenrechte. Staatsbürgerschaft,
Zugehörigkeit, Partizipation, Bielefeld 2019, S. 59 ff.; F. Martinsen, Menschenrechte, in:
M. Zichy (Hrsg.), Handbuch Menschenbilder, Wiesbaden 2023, S. 919 ff.; F. Martinsen,
Theoretische Grundlagen der Menschenrechte zwischen Ideengeschichte und Zukunft,
in: J. Haaf/L. Müller/E. Neuhann/M. Wolf (Hrsg.), Die Grundlagen der Menschen‐
rechte: moralisch, politisch oder sozial?, Baden-Baden 2023, S. 53 ff.

7 Vgl. F. Martinsen, Gerechtigkeit für Betroffene? Völkerrechtliche Strafgerechtigkeit re‐
visited, Kritische Justiz 45:3, 2012, 261 ff.

8 R. G. Teitel, Foreword, in: C. M. De Vos/S. Kendall/C. Stahn (Hrsg.), Contested Justice.
The Politics and Practice of International Criminal Court Interventions, Cambridge
2015, xv-xvii (xv).

‚We cannot not want human rights, can we?‘

165

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Verbrechens gegen die Menschlichkeit, des Kriegsverbrechens und des
Verbrechens der Aggression (vgl. Art. 6-8 Römisches Statut) konnte durch
die Etablierung des IStGH in der Nachfolge der Internationalen Militärge‐
richtstribunale von Nürnberg und Tokio, der beiden Ad-hoc-Gerichtshöfe
für das ehemalige Jugoslawien (JStGH) und Ruanda (RStGH) die transna‐
tionale Rechtsprechung präzisiert und differenziert werden. Gemäß der
Präambel des Römischen Statuts richtet sich das Internationale Strafrecht
über die Orientierung am Schutz der kollektiven Rechtsgüter Frieden, Si‐
cherheit und Wohl der Welt hinaus auf den menschenrechtlich begründe‐
ten Schutz von Individuen aus. Gemäß der Definition der Straftatbestände
können nun die Unrechtserfahrung und das Leid der Betroffenen von
Kernverbrechen nicht mehr als vermeintlich unvermeidliche Begleitschä‐
den von Kriegen und kolonialer Unterdrückung angesehen werden. Der
Umstand, dass das Internationale Strafrecht Einzeltäter*innen somit indivi‐
duelle Verantwortlichkeit eindeutig zuweist, ist hierbei als richtungweisend
zu werten.9

Doch es stellt sich in einer grundlegenderen Weise die Frage, mit
welchem Zweck eine Bestrafung für derart schwerwiegende Verbrechens‐
taten überhaupt begründet werden kann, scheinen übliche Strafzwecke
der Strafgerechtigkeitstheorie angesichts der Schwere und des Ausmaßes
von „Menschheitsverbrechen“10 versagen zu müssen.11 In der Strafgerechtig‐
keitsdiskussion wird Vergangenheitsbewältigung als möglicher Strafzweck
des Internationalen Strafrechts aufgefasst, der allerdings ein Novum im
Vergleich mit der klassischen Straftheorie darstellt und nicht unumstritten
ist.12 Nicht nur mit Blick auf die Betroffenen schwerwiegender Menschen‐
rechtsverletzungen ist fraglich, inwiefern eine völkerstrafrechtliche Jurisdik‐
tion, die die Geschädigtenbelange z.B. hinsichtlich Wiedergutmachung und
Kompensation bislang nur unzureichend berücksichtigt,13 dem Anspruch

9 Vgl. C. Möller, Völkerstrafrecht und Internationaler Strafgerichtshof. Kriminologische,
straftheoretische und rechtspolitische Aspekte, Münster 2003, S. 419 f.

10 H. Jäger, Menschheitsverbrechen und die Grenzen des Kriminalitätskonzeptes, Kriti‐
sche Vierteljahresschrift 76, 1993, 259 ff.

11 Vgl. hierzu ausführlicher Martinsen, Gerechtigkeit für Betroffene? (Fn. 7).
12 Vgl. V. Reuss‚ Vergangenheitsbewältigung’ als Strafzweck bei Völkerverbrechen?, Ein‐

sicht 03, Bulletin des Fritz Bauer Instituts, 2. Jg., (2010), 34 (35), kritisch Möller,
Völkerstrafrecht (Fn. 9), S. 426.

13 Vgl. A.-M. DeBrouwer, Reparation to Victims of Sexual Violence, Leiden Journal of
International Law 20:1, 2007, 207 ff.; J. Doak, The Therapeutic Dimension of Transi‐
tional Justice: Emotional Repair and Victim Satisfaction in International Trials and
Truth Commissions, International Criminal Law Review 11:2, 2011, 263 ff.

Franziska Martinsen

166

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Anerkennung der individuellen Leiderfahrung Rechnung tragen kann.
So liegt im normativen Anspruch, mittels des Strafzwecks der Vergangen‐
heitsbewältigung die Bedürfnisse von Betroffenen befriedigen zu können,
auch die Gefahr einer prinzipiellen Überforderung des Internationalen
Strafrechts. Befürworter*innen des Strafzwecks der Vergangenheitsbewälti‐
gung begrüßen zumindest, dass hierin eine Überwindung einer zu einseiti‐
gen Konzentration auf schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen hin
zu umfassenderen Fragen der Sicherheit und Berücksichtigung von Betrof‐
fenenbelangen zu erkennen sei.14

Weniger affirmative Stimmen führen hingegen an, dass hinsichtlich der
strukturellen und institutionellen Bedingungen der praktischen Umsetzung
der Gerichtsbarkeit, unter denen die Anklage gegen mutmaßliche Täter*in‐
nen nach wie vor äußerst selektiv erfolgt, Skepsis gegenüber der Konzep‐
tion der Strafgerechtigkeit des Internationalen Strafrechts angesagt sei.15
Diese Zweifel beziehen sich letztlich auch insofern auf die Legitimität
des IStGH, als die politische Selektivität der Strafverfolgung kolonialisti‐
sche Züge trägt16 bzw. das globale Gefälle zwischen Globalem Norden
und Globalem Süden zu reproduzieren scheint. Doch ist es nicht allein
die Praxis des IStGH, die kritisch zu betrachten ist, sondern es ist das
Verständnis der Strafgerechtigkeit, die sich auf einige wenige ausgewählte
Menschenrechte beschränkt, das konzeptionell auf seine problematischen
kolonialistischen Implikationen zu befragen ist. So vereint das Internatio‐
nale Strafrecht Aspekte des Internationalen Rechts und des Strafrechts, die
jeweils für sich betrachtet Traditionen aus der eurozentrischen Moderne
beinhalten und daher aus postkolonialer Perspektive kritisch zu betrachten
sind. Seine Legitimation beruht auf völkerrechtlichen Verträgen (u.a. den
Statuten Internationaler Tribunale) und dem Völkergewohnheitsrecht (u.a.
der Haager Landkriegsordnung von 1907 und den Genfer Abkommen) so‐
wie auf anerkannten allgemeinen Rechtsgrundsätzen. Durch Aussprache ei‐
nes Unrechtsurteils soll sowohl eine Missbilligung der Verletzung geltenden
Völkerrechts sowie der Menschenrechte und in der Zuschreibung persönli‐
cher Verantwortung von Einzeltäter*innen die Affirmation der Gültigkeit
völker- und menschenrechtlicher Normen zum Ausdruck kommen. Das

14 Vgl. Teitel, Foreword (Fn. 8), xv.
15 Vgl. M. Glasius, What ist Global Justice and Who Decides? Civil Society and Victim

Responses to the International Criminal Court’s First Investigations, Human Rights
Quarterly 31, 2009, 496 ff.

16 Vgl. W. Kaleck, Mit zweierlei Maß. Der Westen und das Völkerstrafrecht, Berlin 2012.

‚We cannot not want human rights, can we?‘

167

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Internationale Strafrecht schützt somit vornehmlich supraindividuelle bzw.
kollektive Rechtsgüter (vgl. Präambel Abs. 3 Römisches Statut), zugleich
aber auch individuelle Rechtsgüter (vgl. Art. 7 Römisches Statut). So lässt
sich der Genozidtatbestand nicht nur auf die Verletzungen, die eine Grup‐
pe von Betroffenen erleidet, sondern ebenso auf die Verletzung der Men‐
schenwürde, des Lebens oder der körperlichen Unversehrtheit einzelner
Geschädigter beziehen – inwiefern insbesondere letzteres tatsächlich in
der Rechtsprechungspraxis erfüllt wird, ist Gegenstand von Kontroversen.17
Die Besonderheiten der Kernverbrechen stellen die Strafkonzeption des
Internationalen Strafrechts vor die Herausforderung dreier Ambivalenzen.
Erstens können makrokriminielle Taten aufgrund ihres Schweregrads und
ihres spezifischen Kollektivtatzusammenhangs innerhalb einer Konfliktsi‐
tuation nicht als ‚normale‘ Kriminalität aufgefasst werden, jedoch sind
sie im Zuge der Kriminalisierung explizit in den ‚ordinären‘ Bestandteil
strafrechtlich zu begegnender Kriminalität einzuordnen.18 Deshalb hat die
individuelle Verantwortlichkeit für die makrokriminelle Tat eine so große
Bedeutung in der Strafkonzeption. Zweitens stellt per definitionem ‚alltägli‐
che‘ Kriminalität die Abweichung von einer rechtlichen Ordnung dar, wäh‐
rend aber zahlreiche makrokriminelle Taten im (angeblichen) Bewusstsein
einer Konformität gegenüber (vermeintlich) temporär gültigen Normen
innerhalb der Konfliktphase begangen werden. Drittens erweist sich genau
der Opfer-Begriff des Internationalen Strafrechts insofern als problema‐
tisch, als nur Fälle, in denen Individuen als Angehörige einer bestimmten
Gruppe oder Gemeinschaft Betroffene von Verbrechen sind, überhaupt be‐
handelt werden. Zwar werden die Verbrechenstaten gegen Einzelne bestraft,
aber nur insofern, als sie im Kollektivtatzusammenhang stehen. So wird
Genozid definiert als Handlung, die in der Absicht begangen wird, eine na‐
tionale, ethnische, rassische oder religiöse Gruppe zu vernichten (vgl. Art. 6
Römisches Statut). Hier wird also einerseits der Menschenrechtsschutz
der einzelnen geschädigten Person hervorgehoben, andererseits jedoch das
Opfer selbst überhaupt nur als Teil einer bestimmten Gruppe in den Blick
genommen. Somit entsteht das gerechtigkeitstheoretische Problem, dass das
individuelle Verbrechensopfer nicht um seiner selbst willen berücksichtigt

17 Vgl. K. Ambos, Möglichkeiten und Grenzen völkerstrafrechtlichen Rechtsgüterschut‐
zes, in: F. Neubacher/A. Klein (Hrsg.), Vom Recht der Macht zur Macht des Rechts?
Interdisziplinäre Beiträge zur Zukunft internationaler Strafgerichte, Berlin 2006,
S. 111-116 (111/112)

18 Vgl. Möller, Völkerstrafrecht (Fn. 9), S. 522.

Franziska Martinsen

168

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, sondern dass seine individuellen, menschenrechtsbasierten Ansprü‐
che auf Gerechtigkeit abhängig von der Konfliktgesamtsituation gemacht
werden.19

Eines der als Strafzwecke zu interpretierenden Ziele der Präambel des
Römischen Statuts besteht außerdem in der Beendigung von Straflosigkeit
und Prävention: So solle „der Straflosigkeit der Täter ein Ende [gesetzt]
und so zur Verhütung solcher Verbrechen bei[ge]tragen“20 werden, indem
die Verletzung eines internationalen Rechtsgutes von der Staatengemein‐
schaft zu sanktionieren sei. Ebenso wird hierbei eine Signalwirkung gegen‐
über potentiellen Täter*innen erwartet. Es bleibt aber unklar, ob „Verhü‐
tung“ eher im Sinne von „Abschreckung“ oder eher im Sinne der Sozialprä‐
vention zu verstehen ist. Im letzteren Falle ließe sich der Strafzweck im
Sinne einer modifiziert positiven Generalprävention als ‚Erziehung durch
Stigmatisierung’ fassen. Die Bestrafung einer Täter*in könnte nach diesem
Verständnis einer „edukativen Systemprävention“21 dienen, indem Unrecht‐
staten demonstrativ kriminalisiert werden – nicht zuletzt in der Absicht, die
in der transnationalen Sphäre zumeist rhetorisch verbleibende Menschen‐
rechtsthematik als durchsetzbares Recht aufzuwerten.

Inwiefern durch die strafrechtliche Ahndung ein allgemeines Rechtsemp‐
finden in den betroffenen Bevölkerungen gestärkt und die Nicht-Aner‐
kennungswürdigkeit makrokrimineller Taten bekräftigt werden kann, ist
angesichts der postkolonialen Kritik am IStGH als Siegerjustiz bzw. als
Instrument imperialistischen Rechtsverständnisses umso fraglicher. Wie die
Praxis zeigt, besteht die Gefahr einer Ungleichbehandlung gegenüber –
häufig ressourcenstarken, ranghohen oder einflussreichen – Täter*innen,
die sich nicht vor Gericht verantworten müssen. Darüber hinaus ist zu kon‐
statieren, dass makrokriminelle Täter*innen nicht nur in autoritären oder
Konfliktgesellschaften hervorgebracht werden, sondern dass letztlich auch
sog. ‚zivilisierte‘ Gesellschaften (wie es tatsächlich zunächst in kolonialisti‐
scher Manier im Römischen Statut hieß) scheitern können. Die kroatische
Schriftstellerin Slavenka Drakulić, die als Prozessberichterstatterin in Den
Haag tätig war, betont daher: „Die Prozesse gegen die Kriegsverbrecher
sind nicht nur wegen der Toten wichtig, sondern auch wegen der Überle‐
benden. Denn schließlich muß sich jeder einzelne fragen: Was hätte ich

19 Vgl. S. Bock, Das Opfer vor dem Internationalen Strafgericht, Berlin 2010, S. 118.
20 A/CONF.183/9 vom 17.07.1998, S. 3.
21 Möller, Völkerstrafrecht (Fn. 9), S. 526.

‚We cannot not want human rights, can we?‘

169

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in so einer Situation gemacht?“.22 In einer optimistischen Lesart ließe sich
mit einem solchen generalpräventiven Strafzweckverständnis die Instituti‐
on des IStGH und ihre Rechtsprechung durchaus als Bestandteil einer
breitenwirksamen Förderung der Geltung von Menschenrechten ansehen,
ehrgeizig betrachtet eventuell gar bis hin zu einer globalen menschenrechts‐
basierten Erziehung zur Zivilcourage.

Eurozentrische Menschenrechte in der Kritik

Das Römische Statut benennt in seinem Wortlaut recht allgemein die
„international anerkannten Menschenrechte“, mit denen Anwendung und
Auslegung des Rechts vereinbar sein müsse (Art. 21 Abs. 3 Römisches Sta‐
tut). Damit rekurriert der Text jedoch auf ein spezifisches Verständnis der
Menschenrechte, wie es dem Internationalen Recht, dem Humanitären
Völkerrecht und UN-Abkommen zugrunde liegt. Dieses Verständnis, das
zentral in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte (1948) zum Aus‐
druck kommt, steht jedoch aus feministisch-intersektionaler und postkolo‐
nialer Perspektive in der Kritik, weil es entgegen seinem universalistischen
Anspruch als durchwoben von marginalisierenden und diskriminierenden
Partikularismen erachtet wird. Eben jener universalistische Anspruch, der
sowohl für die Rhetorik eines weitreichenden Geltungsanspruchs der In‐
ternationalen Strafgerechtigkeit als auch für die entsprechende Rechtspre‐
chung relevant ist, erweist sich insofern als problematisch, als sich das
allgemeine Menschenrechtssubjekt aufgrund seiner spezifischen kulturell-
ideengeschichtlichen Herleitung aus der modernen christlich-europäischen
Naturrechtstradition zu großen Teilen als auf einem liberalen, und zwar eu‐
rozentrischen Menschenbild basierend entpuppt, das – nicht allein in his‐
torischer Perspektive – auf die Konstruktion eines als rückschrittlich und
weniger zivilisiert imaginierten ‚Anderen‘ angewiesen ist, um seine norma‐
tive Kraft zu entfalten. Anhand historischer und gegenwärtiger Analysen
lässt sich nachvollziehen, inwiefern sich die marginalisierenden und exklu‐
dierenden Implikationen des Menschenrechtsverständnisses für Betroffe‐
ne von Kolonialisierung, Diskriminierung und Unterdrückung auswirken,
teils als existenzbedrohend. Eine der problematischen Implikationen des
Menschenrechtsdenkens ist hierbei in der anthropologischen Annahme

22 S. Drakulić, Keiner war dabei, Wien 2004, S. 186.

Franziska Martinsen

170

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die vermeintlich universale Bedeutung des Individualeigentums zu
verorten:23 Die mit dem besitzindividualistischen Paradigma verbundene
Naturalisierung spezifischer Charaktermerkmale der europäisch-bürgerli‐
chen Gesellschaft seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert resultiert darin,
dass kulturell und habituell davon abweichende Lebensformen ignoriert,
marginalisiert oder abgewertet werden, weil sie als angeblich ‚wild‘ und
damit weniger einer Berücksichtigung wert eingeschätzt werden. Das men‐
schenrechtliche Individuum, projiziert als pars pro toto einer abstrakten
Menschheit, erweist sich jedoch nicht nur hinsichtlich seiner besitzindivi‐
dualistischen Merkmale, aus denen sich ein Spannungsverhältnis zwischen
Individual- und Kollektivbelangen menschlichen Lebens ergibt, als pro‐
blematisch. So enthält das aus der dem natur- und vernunftrechtlichen
Diskurs des 17. und 18. Jahrhunderts stammende Menschenbild überdies
sowohl sexistisch-androzentrische als auch kolonialistisch-rassistische Kon‐
notationen der Überlegenheit gegenüber als vermeintlich ‚wild‘, ‚unzivili‐
siert‘ und ‚barbarisch‘ charakterisierten menschlichen Lebensformen.24 Die
Indigenen Nordamerikas, deren Lebensweise den Gelehrten des 17. und 18.
Jahrhundert aufgrund des Fehlens von Individualeigentum, territorialer
Zuordnungen und politischer Souveränität im Sinne des westfälischen
Friedens als defizitär erschien, meint etwa John Locke als unselbständig
und daher der Vormundschaft der Europäer bedürftig ansehen zu kön‐
nen.25 Er versagt ihnen ein Recht auf politische Selbstbestimmung und
spricht ihnen allenfalls ein Recht auf moralische Schonung zu. Zwar verur‐
teilt er die Brutalität der spanischen Eroberung Südamerikas, gleichwohl
rechtfertigt er die Verdrängung, Enteignung und Ausbeutung der nordame‐
rikanischen Indigenen durch die Briten.26

Was hier anhand einer ideengeschichtlichen Rekonstruktion herausge‐
arbeitet werden kann, zeigt, inwiefern eine Universalisierung bestimmter
Aspekte des Menschenrechtsdenkens eine zweifelhafte Verallgemeinerung
bestimmter europäischer Gepflogenheiten entlarven lässt. Wiederkehrende
Zuschreibungen vermeintlicher Unzivilisiertheit oder Rückständigkeit fin‐
den sich auch im postkolonialen Zeitalter der Gegenwart. Praktiken der

23 Vgl. J. Locke, The Second Treatise of Government, New York 1952, §§ 25 ff., 30.
24 Vgl. Martinsen, Menschenrechte (Fn. 6), S. 919 (932).
25 Vgl. Locke, The Second Treatise (Fn. 23), § 30.
26 Vgl. B. Parekh, Liberalism and Colonialism: A Critique of Locke and Mill, in:

J. Nederveen Pieterse/Ders. (Hrsg.), The Decolonization of Imagination. Culture,
Knowledge and Power, London 1995, S. 81 (92).

‚We cannot not want human rights, can we?‘

171

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚Umerziehung‘, Verdrängung oder Eliminierung nicht-westlicher Lebensfor‐
men sind bis weit ins 20. Jahrhundert bekannt, teils wirken kolonialistische
Unterdrückungsstrukturen bis in die Gegenwart nach. Ein Beispiel hierfür
ist etwa der staatliche Umgang mit den sog. half-caste Aborigines in Aus‐
tralien, bekannt als „forcible removal“, eine Maßnahme, bei der Kinder
aus ihren Herkunftszusammenhängen gerissen wurden, um in christlichen,
weißen Familien einer Erziehung zur Zivilisation unterzogen zu werden,
„until the ‚native‘ is fully assimilated and all traces of ‚colour‘ and racial
mar-kings erased“.27 Ein anderes Beispiel ist der Dänische Aliens Act (2002),
der europaweit erstmals eine besonders restrikte Familienzusammenfüh‐
rungspolitik einführte, die rassistische Stereotype bediente.28

Nach wie vor dient der Rekurs auf Menschenrechte also durchaus
einer Selbstvergewisserung über die eigene Fortschrittlichkeit auf Seiten
des Globalen Nordens, wodurch sich teils krasse Widersprüche ergeben
zwischen dem moralischen Universalitätsanspruchs der Menschenrechte
und empirischen Befunden zu Mechanismen der Marginalisierung, Aus‐
grenzung und Abschottung entlang der Grenzen Europas und Nordameri‐
kas, die mehrheitlich Personen des Globalen Südens betreffen.29 Deren
politisch-partizipativem Begehren im Hinblick auf die Gestaltung globa‐
ler Menschenrechtspolitiken, Internationaler Strafjustiz oder humanitärer
Interventionen, die unter Anrufung der Menschenrechte durchgeführt wer‐
den, wird zu selten Rechnung getragen.30 Unter der Maßgabe formaler Ega‐
lität und Allgemeinheit werden auch in heutigen Menschenrechtsdiskursen
sowohl die sozioökonomischen als auch die vergeschlechtlichten und ras‐
sifizierten Machtstrukturen zwischen Globalem Norden und Globalem Sü‐
den invisibilisiert. Die postkoloniale Kritik moniert, dass sich in politischer
Hinsicht bis heute die Unterscheidung zwischen ‚Zivilisiertem‘ und ‚Un‐
zivilisiertem‘ wiederfinde in der Unterscheidung zwischen Bürger*innen
liberal-demokratischer Staaten und Einwohner*innen undemokratischer

27 Kapur, Human Rights (Fn. 1), 665 (667).
28 Vgl. S. Razack, Imperiled Muslim Women, Dangerous Muslim Men, and Civilised

Europeans: Legal and Social Responses to Forced Marriages, Feminist Legal Studies
12:2, 2004, 129 ff.

29 Vgl. Martinsen, Grenzen der Menschenrechte (Fn. 6), S. 22/23.
30 Vgl. F. Martinsen, Das Menschenrecht auf politische Partizipation – Zur Revision des

gegenwärtigen Menschenrechtsverständnisses, in: U. Mürbe/N. Weiß (Hrsg.), Aufga‐
ben und Grenzen der Praktischen Philosophie vor dem Hintergrund menschen-
und völkerrechtlicher Wirklichkeiten. Studien zu Grund- und Menschenrechten des
MenschenRechtsZentrums der Universität Potsdam, Potsdam 2018, S. 117 ff.

Franziska Martinsen

172

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staaten.31 Humanitäre Interventionen zur ‚Rettung von bedrohten Frauen‘
in muslimisch geprägten Ländern werden häufig in Bezug auf Menschen‐
rechte gerechtfertigt, die eine rassistisch und kolonialistisch konnotierte
Rhetorik bedienen, wie sie sich in dem Ausspruch „white men saving brown
women from brown men“ wiederfindet.32 Während auch hier impliziert
wird, dass eine Abwertung ‚brauner Männer‘ um willen der Durchsetzung
menschenrechtlicher Standards als legitim zu erachten sei, geht sie einher
mit der Marginalisierung und Diskriminierung eines weiblich-rassifizierten
‚Anderen‘, das erst in die Universalität des autonomen und als autark ima‐
ginierten menschenrechtlichen Subjekts zu inkludieren sei. Hierbei lässt
sich sogar unterstellen, dass das Fortschrittsnarrativ der Menschenrechte
durchaus emanzipatorisch intendiert ist. Fortwährend jedoch transportiert
das aufklärerisch und als progressiv geltende Bild der Menschenrechte das
spezifische geschichtliche Erbe einer Abgrenzung gegenüber dem ‚Wilden‘
und ‚Unzivilisierten‘ bis in die postkolonialistische Gegenwart hinein.33

Androzentrismus, Rassismus und Kolonialismus werden dabei innerhalb
des affirmativen Menschenrechtsdiskurses als historisch uninformierte In‐
konsistenzen eines ‚an sich richtigen‘ liberalen Menschenbildes verstanden.
Die postkoloniale Kritik moniert demgegenüber, dass Versuche, einen
nicht-diskriminierenden Liberalismus von einer aus historischen Gründen
verfehlten Variante zu trennen, ebenso wie Bestrebungen, auf die progres‐
siven Elemente liberaler Theorien zu verweisen, gleichwohl scheitern müs‐
sen. Die Verkopplung des Internationalen Rechts mit humanitärem Eifer
in Bezug auf die ‚Rettung‘ (vermeintlich) unentwickelter Menschen oder
ganzer Völker ist selbst das Ergebnis einer kolonialistischen Sichtweise auf
das globale Gefüge von Staaten, in dem Länder des Globalen Nordens als
Zivilisierte (resp. ‚Entwickelte‘) und die Länder des Globalen Südens als
Unzivilisierte (resp. ‚Unentwickelte‘) gelten:34 „To be in international law
was to be a part of civilization while to be out of international law was to be

31 Vgl. B. S. Chimni, Legitimating the International Rule of Law, in: J. Crawford/M.
Koskenniemi (Hrsg.), The Cambridge Companion to International Law, Cambridge
2012, S. 290 (301).

32 G. C. Spivak, Can the Subaltern Speak?, in: P. Williams/L. Chrisman (Hrsg.), Colonial
Discourse and Post-Colonial Theory: A Reader, London 1993, 66 (93); vgl. Suárez-
Krabbe, The Other Side (Fn. 3), S. 211 (223).

33 Vgl. Kapur Human Rights (Fn. 1), 665 (673).
34 Vgl. I. Mgbeoji, The Civilised Self and the Barbaric Other: Imperial Delusions of

Order and the Challenges of Human Security, Third World Quarterly 27:5, 2016,
855 ff.

‚We cannot not want human rights, can we?‘

173

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lawless and savage“,35 bringt Lilian Obregón die Entwicklung einer globalen
Rechtsordnung auf den Punkt - ähnlich wie im 19. und 20. Jahrhundert das
Internationale Recht als erstrebenswertes Ziel eines Zivilisationsprozesses
angesehen wurde, bezieht sich auch im 21. Jahrhundert das Internationale
Strafrecht auf das Narrativ, in den Kreis der ‚Zivilisierten‘ aufgenommen zu
werden, durch das jedoch die kolonialistischen Stereotype eines europäisch
definierten Fortschritts fortgeschrieben werden.36

Die Bedeutung der Menschenrechte für die Internationale Strafgerechtigkeit
aus postkolonialer Perspektive

Angesichts der ideengeschichtlich hergeleiteten konzeptuellen Kritik an der
eurozentrischen Prägung der Menschenrechte wird deutlich, dass es sich
affirmative Diskurse der Menschenrechte zu einfach machen, wenn sie den
Blick von der ‚dunklen Seite‘ der Menschenrechte abwenden und allein auf
ihre strahlenden emanzipatorischen und gerechtigkeitsgenerierenden Po‐
tentiale verweisen. In diesem Zusammenhang ist aufschlussreich, dass sich
der Diskurs über die modernen Menschenrechte im Globalen Norden bis
heute vornehmlich auf die französische und nordamerikanische Revolution
positiv bezieht, die Haitianische Revolution, die ebenfalls 1789 begann, als
Schwarze Menschen sich gegen die Kolonisator*innen erhoben, aber beredt
beschwiegen wird.37 Gleichwohl stellt sich die Frage, ob aus der postkolo‐
nialen Kritik eine Absage an eine menschenrechtlich begründete Internatio‐
nale Strafjustiz resultieren müsse. Hierfür lohnt ein Blick auf die Diskus‐
sionen um den „Third World Approach to International Law“ (TWAIL)38

35 L. Obregón, The Civilized and the Unicivilized, in: B. Fassbender/A. Peters (Hrsg.),
The Oxford Handbook of The History of International Law, Oxford 2012, S. 917 (938,
Herv. i. O.)

36 Vgl. auch I. Kerner, Beyond Eurocentrism: Trajectories Towards a Renewed Political
and Social Theory, Philosophy and Social Criticism 44:5, 2018, 550 ff.

37 Vgl. F. W. Knight, The Haitian Revolution and the Notion of Human Rights, The
Journal of The Historical Society V:3, 2005, 391 ff.; G. K. Bhambra, Undoing the
Epistemic Disavowal of the Haitian Revolution: A Contribution to Global Social
Thought, Journal of Intercultural Studies 37:1, 2016, 1 ff.

38 Vgl. exemplarisch U. Baxi, The Colonialist Heritage, in: P. Legrand/M. Roderick
(Hrsg.), Comparative Legal Studies: Traditions and Transitions, Cambridge 2003,
46 ff.; U. Baxi, Postcolonial Legality: A Postscript from India, Verfassung und Recht
in Übersee / Law and Politics in Africa, Asia and Latin America, 45:2, 2012, 178 ff.;
U. Baxi, What my the ‚Third World‘ Expect from International Law?, Third World

Franziska Martinsen

174

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die dort erhobenen Vorwürfe gegenüber dem Internationalen Recht
hinsichtlich seiner imperialistischen Konnotationen39 und der realpoliti‐
schen Komplizenschaft mit den mächtigen Nationen und Akteur*innen,
die sich in der (indirekten wie direkten) Unterstützung ausbeuterischer
globaler Strukturen ausdrückt.40 Ähnlich wie in dieser Debatte um eine De‐
kolonisierung des Internationalen Rechts geht es der Kritik der menschen‐
rechtlichen Begründung Internationaler Strafgerechtigkeit weniger um eine
vollständige Ablehnung der eurozentrischen und strukturvergessenen Kon‐
zepte von Recht und Gerechtigkeit. Stattdessen sollen Menschenrechte
hinsichtlich ihrer Rolle als Legitimation für die Internationale Strafgerech‐
tigkeit reflektiert und ggf. konzeptionell neu überdacht werden. Aus post-
und dekolonialistischer Perspektive ist entscheidend, dass Menschenrechte
nicht als Bestandteil einer vom Westen oktroyierten Hegemonie der Rechte
verstanden werden, weil eine solche Sichtweise das eigentliche Potential der
Menschenrechte verkenne.41 Vielmehr seien der eurozentrischen Version
der Menschenrechte ‚mestizische‘ Konzepte, die Begründungen und Ausge‐
staltungen der Menschenrechte einer pluralistischeren, offeneren Interpre‐
tation lassen,42 entgegenzuhalten. Insofern Menschenrechte, Internationales
Recht und Internationales Strafrecht nicht als top-down-Ordnung, sondern
als offen für Prozesse „from below“43 verstanden werden, können sie weit
mehr als lediglich „useful vocabulary“44 darstellen, das allenfalls aus prag‐

Quarterly 27:5, 2016, 713 ff.; B. Rajagopal, Counter-Hegemonic International Law:
Rethinking Human Rights and Development as a Third World Stategy, Third World
Quarterly 27:5, 2006, 767 ff.; P. Chatterjee, Introduction Postcolonial Legalism, Com‐
parative Studies of South Asia, Africa and the Middle East 34:2, 2014, 224 ff.

39 Vgl. Mgbeoji, The Civilised Self (Fn. 34); A. Anghie, Imperialismus und Theorie des
internationalen Rechts, in: K. Theurer/W. Kaleck (Hrsg.), Dekoloniale Rechtskritik
und Rechtspraxis, Baden-Baden 2020, S. 59 ff.; B. S. Chimni, Wesen und Merkmale
des gegenwärtigen internationalen Rechts: das Zeitalter des globalen Imperialismus
(1985 bis heute), in: K. Theurer/W. Kaleck (Hrsg.), Dekoloniale Rechtskritik und
Rechtspraxis, Baden-Baden 2020, S. 85 ff.

40 Vgl. S. Pahuja, Decolonising International Law. Development, Economic Growth and
the Politics of Universality, Cambridge Studies in International and Comparative
Law, Cambridge 2011, S. 1.

41 Vgl. B. de Sousa Santos, Toward a New Common Sense: Law, Science and Politics in a
Paradigmatic Transition, London 1995.

42 Vgl. R. Panikkar, Is the Notion of Human Rights a Western Concept?, Diogenes
30:120, 1982, 75 ff.

43 B. Rajagopal, International Law from Below. Development, Social Movements and
Third World Resistance, Cambridge 2009.

44 Kapur, Human Rights (Fn. 1), 665 (682).

‚We cannot not want human rights, can we?‘

175

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


matischen Gründen übernommen wird. Liliana Obregón etwa setzt sich
kritisch mit dem Eurozentrismus in der internationalen Rechtsprechung
auseinander und zeigt auf, wie die ihr inhärente kulturelle Hierarchisierung
zu Ungleichheit, Dominanz und Exklusion führt. Sie plädiert für eine
pluralistische Herangehensweise an das Recht, die die kulturelle Vielfalt
anerkennt und die gleichberechtigte Teilhabe der verschiedenen Kulturen,
z.B. in Form von kreolischen Interventionen in das Internationale Recht,
fördert. Strategien einer Dekolonisierung der Internationalen Strafgerech‐
tigkeit beziehen sich sicherlich in erster Linie auf die institutionellen Fehler
und praktischen Missstände des IStGH. Doch auf einer tiefer liegenden
Ebene bringt die Justiz des IStGH Formen der diskursiven Einflussnahme
und Beherrschung hervor, die aus der Perspektive der postkolonialen Kritik
als Ambivalenzen und Dilemmata begriffen werden, allen voran die bereits
erläuterte Konstruktion des ‚Anderen‘ in der legitimatorischen Konzeption
der Menschenrechte, die sich mit bestimmten Wissenslogiken und Mustern
struktureller Abhängigkeiten verbindet.45 Der IStGH schreibt dabei nicht
direkt vor, wie die innerstaatliche Justiz jeweils auszusehen habe, aber er
gestaltet diese Entscheidungen durchaus aktiv mit, durch entsprechende
Narrative und Strategien. Außerdem überträgt er die zugrundeliegenden
Probleme globaler Ungleichheit in seine Verfahren. Dadurch werden die
Sorge vor Doppelmoral und die Wahrnehmung von Ungerechtigkeit eher
geschürt als abgebaut.46

Vor dem Hintergrund dieser empirischen Herausforderung ist das Po‐
tential der bereits erwähnten edukativen Systemprävention der Internatio‐
nalen Strafgerechtigkeit kritisch zu beleuchten. Das Anliegen, auf Basis
von aufklärender Ermittlungsarbeit zu den Kernverbrechen, den Gründen
ihrer Entstehung sowie ihren Folgen für die Betroffenen eine Zuschrei‐
bung von individueller Verantwortlichkeit der Täter*innen zu ermöglichen,
soll der Idee nach eine dezidierte Normverdeutlichung der Menschenrech‐
te befördern. Diese Zielsetzung muss jedoch nicht nur im formalen Ab‐
gleich mit bestimmten Begleitinstrumenten wie den Wahrheits- und Ver‐
söhnungskommissionen mitsamt ihren spezifischen kulturellen Praktiken
wechselseitiger Aussprache, symbolischer Formen von Entschuldigung und
anderen Varianten einer Kommunikation der Anerkennung reflektiert wer‐
den. Vielmehr ist eine kritische (Selbst-)Prüfung vonnöten, die sich ernst‐

45 Vgl. L. Obregón, Between Civilisation and Barbarism: Creole Interventions in Inter‐
national Law, Third World Quarterly 27:5, 2016, 815 ff.

46 Vgl. Stahn, Justice Civilisatrice? (Fn. 2), S. 46 (51 ff.).

Franziska Martinsen

176

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haft mit der von Gayatri Chakravorty Spivak aufgeworfenen Frage „who
will educate the educators?“47 auseinandersetzt. Eine solche Selbstreflexion
führte eventuell an die Grenzen der IStGH-Justiz, denn aus postkolonialer
Perspektive ist es durchaus diskussionswürdig, ob die Internationale Straf‐
gerechtigkeit auch dort in Gesellschaften eingreifen sollte, in denen die
lokale Bevölkerung anderen Fragen als der Strafjustiz Vorrang einräumt.48

Der Selbstanspruch der Internationalen Strafgerechtigkeit kann vor al‐
lem darin gesehen werden, Stellvertreterin für die Verteidigung der Opfer
zu sein. Worin jedoch genau die richtige Verteidigung und Wiedergutma‐
chung der Betroffenen liegt, ist global betrachtet umstritten, wie der Slogan
„We ask for justice, you give us law“49 versinnbildlicht. Doch selbst wenn
die Suche nach Gerechtigkeit nicht aus dem Bereich des Rechts ausgela‐
gert werden, sondern im Rahmen des Rechts erfolgen soll, dann sind auf
der konzeptionellen Ebene die weiter oben erläuterten problematischen
Aspekte der eurozentrischen Menschenrechte genauer unter die Lupe zu
nehmen. In diesem Zusammenhang ist vor allem die Priorisierung und
Hierarchisierung nur einiger weniger ausgewählter Menschenrechte wie
das Recht auf Leben oder das Recht auf Schutz vor Folter, die eine Rolle für
die Definition der Kernverbrachen haben, kritisch zu betrachten. So sehr
etwa die explizite Berücksichtigung von Formen sexualisierter Gewalt (vgl.
Art. 7 Abs. 1 g) Römisches Statut) aus feministisch-intersektionaler Perspek‐
tive als erforderlich und wichtig angesehen wird, ist dennoch danach zu
fragen, inwiefern hier die Definitionsmerkmale nicht allein auf ein am libe‐
ralen Eigentumsrecht (Recht auf den eigenen Körper) orientierten, sondern
eventuell auf einem pluralistischeren Verständnis von Menschenrechten,
das zusätzlich stärker die moralische Integrität und die Vulnerabilität der
von vergeschlechtlichter Gewalt Betroffenen in den Fokus nimmt, basieren.
Hier steht eine umfassendere Reflexion des zugrunde liegenden ‚abend‐
ländischen‘ Menschenbildes und seiner Universalisierbarkeit im Rahmen

47 G. C. Spivak, Who will educate the educators? An interview with Gayatri Spivak,
Kingsreview 2014, https://www.kingsreview.co.uk/interviews/who-will-educate-the-e
ducators-an-interview-with-gayatri-spivak, letzter Zugriff 20.01.2025.

48 Vgl. Y. Ramji-Nogales, Bespoke transitional justice at the International Criminal
Court, in: C. M. De Vos/S. Kendall/Ders. (Hrsg.), Contested Justice. The Politics and
Practice of International Criminal Court Interventions, Cambridge 2015, 106 (120).

49 K. M. Clarke, ‚We Ask for Justice, You Give Us Law‘. The Rule of Law, Economic
Markets and the Reconfiguration of Victimhood, in: C. M. De Vos/S. Kendall/C.
Stahn (Hrsg.), Contested Justice. The Politics and Practice of International Criminal
Court Interventions, Cambridge 2015, S. 272 ff.

‚We cannot not want human rights, can we?‘

177

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kingsreview.co.uk/interviews/who-will-educate-the-educators-an-interview-with-gayatri-spivak
https://www.kingsreview.co.uk/interviews/who-will-educate-the-educators-an-interview-with-gayatri-spivak
https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kingsreview.co.uk/interviews/who-will-educate-the-educators-an-interview-with-gayatri-spivak
https://www.kingsreview.co.uk/interviews/who-will-educate-the-educators-an-interview-with-gayatri-spivak


eines pluralistischeren Rechtsverständnis in Bezug auf die Internationale
Strafgerechtigkeit noch aus, die über die bereits breiter geführte Diskussion
über die praktischen Probleme der Rechtsprechung des IStGh hinausgehen
müsste.50

Fazit

Wie also könnte die Internationale Strafgerechtigkeit ihre grundlegenden
Prinzipien - die universalen, aber als eurozentrisch decodierbaren, Men‐
schenrechte – so reflektieren, dass die postkolonialistischen Einwände und
Kritiken fruchtbar gemacht werden? Es wurde bereits erkennbar, dass es
in den hier behandelten post- und dekolonialistischen Debatten weder um
die Abschaffung noch um eine komplette Umdeutung der europäisch-euro‐
zentrischen Menschenrechte geht. Vielmehr handelt es sich um Vorschläge,
die nicht-westlichen Quellen unseres heutigen Menschenrechtsbegriffs, die
bisher marginalisiert oder verleugnet werden, herauszuarbeiten, und zwar
einschließlich der Stimmen aus dem postkolonialistischen Diskursfeld, die
Menschenrechte explizit gegen die Gräueltaten des europäischen Kolonia‐
lismus einfordern. Umso gewinnbringender wäre es, diese verschiedenen
Stimmen miteinander in einen Dialog zu bringen.51 Ina Kerner nimmt in
diesem Zusammenhang an, dass das potenzielle Ergebnis eines solchen
Dialogs über die „multi-source human rights“ trotz – oder gerade wegen –
ihrer dialogischen Genese universelle Rechte seien.52 Kerner bezieht sich
in diesem Kontext auf Gayatri Chakravorty Spivaks Vorschlag, universelle
Normen trotz ihrer kolonialen Verstrickungen zu nutzen und sie sogar ge‐
gen das Unrecht einzusetzen, das der Kolonialismus selbst produziert hat:
Spivak habe in diesem Zusammenhang den Begriff der „enabling violation“
geprägt, um dem komplexen Zusammenspiel von universellen Normen, de‐

50 Vgl. S. Kendall, Critical Orientations. A Critique of International Criminal Court
Practice, in: C. Schwöbel (Hrsg.), Critical Approaches to International Criminal Law.
An Introduction, Oxon 2014, S. 54 ff.; De Vos/Kendall/Stahn, Introduction (Fn. 5).

51 Vgl. J.-M. Barreto, Decolonial Thinking and the Quest for Decolonising Human
Rights, Asian Journal of Social Science 46:4/5, 2018, 484 ff.; J.-M. Barreto/I. Kerner,
Decolonizing Universalism? A Dialogue on Women’s Rights, Feminist Struggles and
the Possibilities and Problems of Universal Norms, in: A. Scheele/J. Roth/H. Winkel
(Hrsg.), Global Contestations of Gender Rights, Bielefeld 2022, S. 135 ff.

52 Vgl. Kerner in Barreto/Kerner, Decolonizing Universalism? (Fn. 51), S. 135 (141).

Franziska Martinsen

178

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Potential im Kampf gegen Kolonialismus einen Namen zu geben.53 Mit
Blick auf die empowernden, werkzeugartigen Aspekte universeller Normen
sei es wichtig, dass für Spivak die Ambivalenz solcher Normen niemals
als Entschuldigung dienen oder gar die verletzende Komponente der ko‐
lonialen Globalisierung des eurozentrischen Aufklärungsdenkens veredeln
könne. Als Erklärung biete sie das drastische Bild einer „a rape that pro‐
duces a healthy child, whose existence cannot be advanced as a justification
for the rape“.54 Auch wenn die Vergewaltigung für immer als Verbrechen
verurteilt werden soll, muss für sie „the enablement must be used even as
the violation is renegotiated“.55

Vor diesem Hintergrund könnte die konzeptuelle Kritik am IStGH
wegen geografischer Diskriminierung bei der Auswahlstrategie somit als
Sloganversion einer anspruchsvolleren postkolonialen Kritik verstanden
werden56 und der Fokus auf den tieferliegenden Kern des eurozentrischen
Bias gerichtet werden. Damit wird die Einschätzung des IStGH als „neo‐
colonialist tool that prosecutes only African defendants“57 nicht ad acta
gelegt. Doch wie Karina Theurer und Wolfgang Kaleck darlegen, konnte
die Rechtsprechung des IStGH in den letzten Jahren durchaus im Sinne
Spivaks als Instrument des Kampfs gegen koloniales Unrecht wirken. Auch
in europäischen Staaten wurden erfolgreich Entschädigungsklagen geführt,
die Verbrechen der Kolonialmächte in den Unabhängigkeitskriegen ab der
Mitte des 20. Jahrhunderts betreffen:

„In Großbritannien erstritten Veteranen des Mau-Mau-Aufstands vor
dem Londoner High Court im Jahr 2012 die Einrichtung eines Ent‐
schädigungsfonds durch die britische Regierung. In den Niederlanden
erwirkte die Anwältin Liesbeth Zegveld Entschädigungen für Frauen,
deren Männer bei einem Massaker der Armee getötet worden waren.
In beiden Verfahren gaben die Gerichte den seitens der Regierungen
vorgebrachten Einreden der Verjährung nicht statt.“58

53 Vgl. G. C. Spivak, A Critique of Postcolonial Reason. Toward a History of the Vanish‐
ing Present, Cambridge (Mass.) 1999, S. 371.

54 Spivak, A Critique of Postcolonial Reason (Fn. 53), S. 371.
55 G. C. Spivak, Rigthing Wrongs, The South Atlantic Quarterly 103:2/3, 2004, 523 (524).
56 Vgl. Stahn, Justice Civilisatrice? (Fn. 1), S. 46 (59).
57 Ramji-Nogales, Bespoke transitional justice (Fn. 48), S. 106 (109).
58 K. Theurer/W. Kaleck, Einleitung, in: Dies./Ders. (Hrsg.), Dekoloniale Rechtskritik

und Rechtspraxis, Baden-Baden 2020, 11 (43).

‚We cannot not want human rights, can we?‘

179

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechtigkeits- bzw. menschenrechtstheoretische Auseinandersetzungen
mit der Internationalen Strafgerechtigkeit bewegen sich, so lässt sich resü‐
mierend sagen, in einem Spannungsfeld: Rechtsprechung und Maßnahmen
des IStGH sind von Natur aus selektiv und darauf ausgerichtet, eine be‐
stimmte Sache zu verfechten – nämlich gegen Straffreiheit zu kämpfen, die
auch als indirekte bzw. inkrementelle post-imperialistische Einflussnahme
aufgefasst werden können. Sie zielen darauf ab, über Verbrechen schwer‐
wiegender Natur Urteile zu fällen, die Fragen nach der Zusammensetzung
des Richtergremiums aufwerfen, weil der Vorwurf der Reproduktion globa‐
ler Machtasymmetrien im Raum steht. Die Interventionen des IStGH sind
jedoch Teil umfassenderer Schutzbestrebungen, Schaden zu beheben und
die Rechte der Opfer von Konflikten wiederherzustellen. Nicht von der
Hand zu weisen bleibt, dass die Maßnahmen nicht selten einen Doppelcha‐
rakter von Emanzipationsbestreben und missionarischen Zielen tragen59.

Und zugleich veranschaulichen die postkolonialistischen Ansätze eines
Internationalen Rechts ‚von unten‘ und einer Pluralisierung von Menschen‐
rechten im Sinne einer „insurrectionary praxis“,60 dass Menschenrechte,
selbst wenn die in ihnen formulierten Ansprüche teils auf kritikwürdigen
Annahmen beruhen, durchaus als „radical tools for those who have never
had them“61 anzusehen sind.

59 Vgl. Stahn, Justice Civilisatrice? (Fn. 1), S. 46 (52, 57).
60 U. Baxi, The Future of Human Rights, Oxford 2006, S. 22.
61 Kapur, Human Rights (Fn. 1), 665 (682).

Franziska Martinsen

180

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163 - am 18.01.2026, 09:40:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952473-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung
	Gerechtigkeit für wen? Das Konzept der Internationalen Strafgerechtigkeit
	Eurozentrische Menschenrechte in der Kritik
	Die Bedeutung der Menschenrechte für die Internationale Strafgerechtigkeit aus postkolonialer Perspektive
	Fazit

