
Beat Sitter-Liver

Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver
Traum?

Wer unter den aktuellen Bedingungen menschlichen Daseins in der Welt nach der Mög-
lichkeit und nach Funktionen moralischer und ethischer Universalien fragt, beschäftigt
sich immer auch mit einem Kernaspekt der interkulturellen Philosophie. Deren Ziele sind
auch die Ziele des Fragens nach jenen Universalien. Das wichtigste Ziel interkultureller
Philosophie ist »eine gewaltfreie interkulturelle Verständigung«. Am ehesten lässt es sich
anhand qualitativ hochstehender Argumentation erreichen. Diese »ist auch das beste
Mittel, um den rassistischen,... politischen« und weiteren »Instrumentalisierungen des
Kulturellen zu begegnen, die solch einer Verständigung in gefährlicher Weise entgegen
wirken«.1

In der interkulturellen Philosophie, und damit in der gemeinsamen und selbstkriti-
schen Suche nach moralischen Universalien geht es darum, »eine die ganze Menschheit
einschließende und der Menschlichkeit verpflichtete Kultur« zu schaffen, welche »die
berechtigten Besonderheiten der einzelnen« lokalen, regionalen und auch weiter aus-
greifenden Kulturen wahrt.2

Um weltweite Verständigung im Lichte der Humanität, um Toleranz und Weltfrieden
also geht es, wenn wir uns mit der Möglichkeit normativer Universalien befassen. Das
mag zu anspruchsvoll klingen, nach skeptischer Distanz und besonnener Pragmatik ru-
fen. Doch gilt es zu bedenken, dass genau diese Ziele unausgesetzt verfolgt und so weit
wie möglich erreicht werden müssen, wenn denn die Menschheit überleben soll;3 dass
dabei der Blick allein auf die Menschenwelt kurzatmig, weil einer unvollständigen An-
thropologie verhaftet, bleibt. Denn die Menschen sind immer Teil dessen, was Ram Ad-
har Mall, beispielhaft, »das grosse Ganze« bzw. »die große Natur« nennt.4 Der Streit um
die Möglichkeit normativer Universalität5 wurzelt daher in partieller Blindheit. Die

1 Gregor Paul, Einführung in die interkulturelle Philosophie, Darstadt 2007, S. 11.
2 Gregor Paul, ebd., S. 27.
3 Vgl. Paul 2007, 28, auf den ich mich hier beziehe. Dass auch eine neue Besinnung auf das richtige

und gute Wohnen der Menschen in der extrahumanen Mitwelt und dass eine entsprechende
humane Praxis ebenso unabdingbar sind, sei wenigstens erwähnt. Diese Aspekte sind indes nicht
Gegenstand dieser Arbeit. Reich ist die Literatur, die sich mit ihnen befasst; ich beschränke mich
auf die Nennung zweier eigener Texte zur Sache, Sitter-Liver 1999 und 2000, mit Angaben zu
weiterführender Literatur.

4 Ram Adhar Mall, Mensch und Geschichte. Wider die Anthropozentrik. Darmstadt 2000, S. 2–5.
5 Unter diesem Ausdruck werden im Folgenden, der Einfachheit halber, Werte, Prinzipien und

Normen zusammengefasst.

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


Menschen sind ja doch eingebettet in ein allumgreifendes, letztlich unfassbares Ganzes.
Es liefert die Voraussetzungen dafür, das, was wir als grundsätzliche Differenz anspre-
chen, dennoch als überwindbar zu denken und so in konkreter Praxis zu erleben. Damit
werden weder besondere historische Entwicklungen noch spezifische Traditionen aus-
geschlossen, wohl hingegen die Möglichkeit ihrer Zusammenführung gedacht. Gesetzt,
wir konstruieren eine adäquate Kosmologie und die ihr entsprechende Anthropologie,
und dies in einem allgemeinen diskursiven Prozess, dann kann es geschehen, dass wir zu
universell gültigen Einsichten gelangen und, im Felde normativer Regulierungen, zu im-
mer schon geteilten fundamentalen Werten und Prinzipien.6

1. Eine dreifache These

Die Frage, ob denn überhaupt eine Chance bestehe, universale normative Regeln zu fin-
den bzw. zu konstruieren, nährt eine wissenschaftliche Debatte, die seit längerer Zeit
Aufmerksamkeit in Gesellschaft und Politik gefunden hat und sich mit globaler Besorg-
nis verbindet.

Verbreitet ist die Erfahrung, wie reich an Gestalten und wie vielstimmig sich unsere
Gemeinschaften, Nationen, Regionen, die Menschheit überhaupt präsentieren. Wir freu-
en uns des Reichtums und der Schönheit dieser Vielfalt, werden aber auch von Furcht
und Schrecken erfasst, die sie durchdringen. Die Angst scheint sich der Möglichkeit uni-
versell geteilter Werte und Prinzipien entgegenzusetzen und jede Aussicht darauf zu
zerstören, eine globale Gemeinschaft zu verwirklichen, die Krieg durch Recht, Fairness,
Toleranz und Solidarität zu ersetzen wüsste.

Es fehlt indessen nicht an guten Gründen, diese verängstigte Sicht abzuweisen. Einige
seien im Folgenden erläutert, um damit die folgende dreifache These zu verteidigen:
§ Die Menschheit, wie wir sie zu kennen meinen, kommt nicht darum herum, normative

Universalien zu konstruieren und praktisch zu honorieren, jedenfalls so lange nicht,
als weltweit Übereinstimmung herrscht darüber, dass diese Menschheit als ganze
fortbestehen und sich in bestmöglichem Frieden entfalten soll.

§ Eine sorgfältige hermeneutische Analyse der vielfachen Kulturen in Geschichte und
Gegenwart lässt erkennen, dass derartige Universalien seit langer Zeit Anerkennung
finden. Belege liefert schon ein kurzer Blick auf zeitgenössische internationale Do-
kumente mit ihrer jeweiligen ethischen Begründung.7 Sie machen deutlich, dass in der
Tat Wege begangen werden, um aus abstrakten Prinzipien konkrete und praktisch
umsetzbare Normen zu gewinnen.

§ Die wichtigste Herausforderung liegt darin, einmal gutgeheissene universelle Werte
und Prinzipien überzeugend (durch Erziehung und Bildung), konkret (durch Exper-

6 Vgl. Mall, aaO. (FN 4), S. 1-6, bes. auf Seite 5 den zentralen Satz »Eine Philosophie der Natur
ist die Vorbedingung für eine Philosophie des Menschen.«

142 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 142

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


ten, Umfragen bzw. Abstimmungen) und wirksam (in der Politik, aber auch durch
außerstaatliche Organisationen) werden zu lassen. Dies in einem permanenten Pro-
zess, der durch Wahrhaftigkeit und durch die formale Idee des Guten geprägt wird.8

Dass die Argumente, die zur Verteidigung dieser These vorgebracht werden, besonders
originell seien, wird nicht behauptet, wohl jedoch dass das Vorgetragene hilfreich ist,
wenn es darum geht, die angesprochene Debatte anhand der Bereitstellung empirischer
Befunde zu klären und schließlich beizulegen. Das Gebot der Aufrichtigkeit nötigt al-
lerdings dazu, auch die Schwierigkeiten zu benennen, die auftreten, wenn wir uns be-
mühen, praktisch werden zu lassen, was wir aus der Theorie zu wissen meinen. Erst wenn
wir auch diese Aufgabe bewältigen, gelingt es, ethisch Einsichtiges zu wirkungsvollen
Motiven unseres Handelns werden zu lassen.

2. Warum überhaupt nach normativen Universalien in Ethik und Politik suchen?

Lesen wir die Einführung und dann den Anfang des ersten Kapitels der Erklärung zum
Weltethos, welche das Parlament der Weltreligionen am 4. September 1993 in Chicago
verabschiedete,9 wirkt die Feststellung, wir verfügten bereits über universal verbindende
Werte, unverrückbare Maßstäbe und moralische Grundhaltungen trivial. Warum sollte
es denn noch nötig sein, für solche Universalien zu argumentieren? Die Frage lässt sich
unschwer beantworten. Kritische Einwendungen schon nur gegen die bloße Idee nor-
mativer Universalien finden sich weit verbreitet. Der Begriff universaler Werte gilt als
unbrauchbar, als geläufig vielleicht in westlichen Kulturen, als unwichtig dagegen etwa
in ostasiatischen Gefilden. Was westliche Staaten als zentrale Werte verkünden: »Indi-
vidualismus, Liberalismus, Konstitutionalismus, Menschenrechte, Rechtsstaatlichkeit,
Demokratie, freie Märkte, die Trennung von Staat und Kirche, erzeugt oft [...] kaum
Resonanz in islamischen, konfuzianischen, japanischen, hinduistischen, buddhistischen
oder orthodoxen Kulturen [...] Die Vorstellung, es könnte eine universale Kultur geben,
ist eine westliche Konstruktion. Sie steht im Widerstreit mit Strömungen in asiatischen
Gemeinschaften, die gerade dem, was Völker von einander unterscheidet, besonderes

7 Vgl. z.B. folgende drei Dokumente der UNESCO, die ihrerseits zahlreiche weitere Quellen
nennen: Universal Declaration on the Human Genome and Human Rights, 11. November 1997;
Universal Declaration on Bioethics and Human Rights, 19. Oktober 2005; Universal Declaration
on Cultural Diversity, 2. November 2001.

8 Für eine knappe Orientierung über die Theorien des Guten vgl. z. B. E. J. Bond, »Theories of
the Good« in: Lawrence C. Becker and Charlotte B. Becker (Hrsg.) Encyclopedia of Ethics, New
York and London 1992, Vol. I, S. 408–412. Zur Funktion des Guten als regulative Idee oder
praktisches Ideal siehe insbesondere Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 372 f.,
383 f., 597 f.; angewandt in Sitter-Liver, »Macht Klugheit Prinzipien entbehrich? Zur Auflösung
einer falschen Entgegensetzung« in Deutsche Zeitschrift für Philosophie 40, 1992, Heft 11,
S. 1313–1332, hier: 1322 f.

9 Siehe http://weltethos.org.

143 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 143

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


Gewicht beimessen.«10 Mag diese von Samuel Huntington angebotene Analyse auch als
unvollständig, einseitig oder gar schwammig kritisiert werden,11 sie stützt doch eine an-
dere Art von Kritik, vorgetragen beispielsweise von afrikanischen Kollegen, welche den
Missbrauch westlicher Ideen und Werte durch eben jene, die sie propagieren, denunzie-
ren. Oft genug, so lautet ihre Klage, wurden und werden sie als Instrumente der Diskri-
minierung, Unterdrückung und Ausbeutung verwendet. – Die Erklärung zum Weltethos
und wiederum Samuel Huntington, um bei diesen beiden Quellen zu bleiben, führen
zahlreiche Beispiele an, in denen Machtgier eben jene Werte und Haltungen erstickt, die
uns zu Solidarität, Toleranz, Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit, kurz
zur Humanität anhalten könnten.

Schließen wir diesen unerfreulichen Passus mit dem Hinweis auf eine aktuelle Er-
scheinung, die Anlass zur Sorge gibt. Gemeint ist hier das sattsam bekannte Eifern pri-
vater wie öffentlicher Institutionen nach einer führenden Position im weltweiten wirt-
schaftlichen Wettbewerb. Wird dieses – in Grenzen gewiss vertretbare – Eifern zum ers-
ten und alleinigen Ziel politischer Gemeinschaften und wirtschaftlicher Unternehmun-
gen, dann zermürbt es moralisch gerichtetes Denken und Handeln und lässt ethisches
Engagement als Abfall verschwinden.

Ist also die Idee universal verpflichtender moralischer Prinzipien nicht einfach ein
kindischer Traum oder schlicht absurd? Nicht, wenn wir diese Frage mit guten Gründen
verneinen. Dann wird die Idee zum notwendigen Konzept. Das zuletzt angesprochene
Beispiel verdeutlicht, warum sie zu den dringlichen Herausforderungen der Menschheit
gehört. Und ein weiterer, in der Tat universell zugänglicher Grund dafür, normative
Universalien als dringend zu betrachten, sie in privaten wie in politischen Aktivitäten auf
allen Ebenen und weltweit wirksam zu machen, findet sich unschwer. Erinnern wir uns
– trotz dem jüngst entstandenen Aufruhr um einen Datendiebstahl im Zusammenahng
mit dem britischen Klimaforschungs-Institut Climate Research Unit (CRU)12 – an den
vor kurzem aufgelegten Vierten Synthese-Bericht von IPCC, dem Intergovernmental
Panel on Climate Change.13 Was dort bezogen auf den Klimawechsel an lebensbedroh-
lichen Gefahren erläutert wird, gilt analog für eine beeindruckende Serie weiterer glo-
baler Probleme. Auch sie sind geläufig, etwa Hunger, Wachstum der Wüsten, Krieg um
natürliche Ressourcen; die ungerechte ökonomische Weltordnung mit dem selbstsüch-

10 Samuel P. Huntington, »The Clash of Civilizations?« in Foreign Affairs, Summer 1993, hier
S. 40 f. Alle Übertragungen aus dem Englischen oder Französischen in diesem Text durch den
Verfasser.

11 Für eine knappe Darstellung der Kritik an Samuel Huntington vgl. jetzt Simone Dietz, »Kampf
der Kulturen?« in Information Philosophie, August 2007, Heft 3, S. 20–26, bes. S. 20 f.

12 Zur Sache, insbesondere zur Entlastung von CRU, siehe die Web Site der University of East
Anglia, hier v. a.: http://www.uea.ac.uk/mac/comm/media/press/CRUstatements/oxburgh
(14.4.2010).

13 http://www.ipcc.ch/. – Forth assessment report, 2007. Englische Zusammenfassung: http://
www.ipcc.ch/pdf/assessment-report/ar4/wg2/ar4-wg2-spm.pdf. Für Zusammenfassungen in
deutscher Sprache siehe http://www.focus.de/wissen/wissenschaft/klima/ipce_b. Informativ
auch die Ansprache des Generalsekretärs der UNO vor dem IPCC anlässlich der Veröffent-
lichung des Forth Assessment Synthesis Report, Valencia, Spanien, 17.11.2007; http://
www.un.org/apps/sg/sgstatsasp?nid=2869.

144 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 144

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


tigen Gebrauch von Macht und Reichtum; dann verbreitete Seuchen und Krankheiten,
das unkontrollierte Vordrängen wissenschaftlicher und technischer Entwicklungen,
auch angestachelt vom Begehren nach finanzieller Bereicherung; die Verzwergung des
Sinns menschlichen Daseins durch dessen wachsende ökonomistische Auslegung. Selbst-
verständlich können und müssen diese Probleme im individuellen Rahmen und auf allen
Ebenen sozialer Existenz angegangen werden; doch jegliche Hoffnung auf Erfolg zer-
schlägt sich, werden sie nicht schließlich durch kohärente und kooperative globale Be-
strebungen bewältigt. Gute globale Politik lässt sich nicht länger ungestraft aufschieben
oder gar umgehen. Doch war eben von guter Politik die Rede, wurde so selbsverständlich
wie unausweichlich ein ethischer Terminus verwendet. Der Grund hierfür ist einfach:
Alle vernünftige Politik setzt eine moralische Basis voraus, selbst dann, wenn wir sie als
schlechte Politik beurteilen. Politik, die nicht letztlich tief in Ethik wurzelt, das heißt in
reflektierten, allgemein akzeptierten Werten, Prinzipien und Haltungen der Gemein-
schaft, für die sie entworfen wird, steht auf sumpfigem Grund. Das gilt nicht weniger für
globale Politik.

Wir sind also angewiesen auf ein globales Kern-Ethos, welchem im Prinzip alle Men-
schen nachleben. Eingeräumt sei, dass damit eine Vision in Worte gefasst wird, die sich
schwerlich voll verwirklichen lässt. Indes konfrontiert sie uns mit einem vernünftigen
Ideal, das uns anhält zu versuchen, was wir vermögen, um ihm geschichtliche – das heißt
immer auch vorläufige – Wirklichkeit zu verschaffen.14 Wir unterschreiben damit, was
das Parlament der Weltreligionen erklärte: »dass es keine bessere Weltordnung geben
wird ohne ein Weltethos«.15

3. Dass und wie sich normative Universalien mit Erfolg konstruieren lassen.

Ob und wie weit das Konzept normativer Universalien sowohl vernünftig als auch prak-
tisch sinnvoll ist, lässt sich am besten anhand empirischer Untersuchungen ausmachen.
Antwort erhalten wir dann, wenn wir auf ein wahrhaft universales System stoßen. Mit
der Bestimmung ›wahrhaft universal‹ soll jeglicher Missbrauch des Anspruchs auf Uni-
versalität von Werten und Normen ausgeschlossen werden, der imperialistischen Zielen

14 Vgl. zur Diskussion der praktischen Unerlässlichkeit von Visionen bzw. Idealen und Prinzipien
Beat Sitter-Liver, »Macht Klugheit Prinzipien entbehrlich?« aaO. (FN 8).

15 Erklärung 1993, 6. – Im originalen deutschen Text steht nicht »bessere«, sondern »neue«. Ich
setze das Wort ein, das der – treffenderen – englischen Version entspricht, die mit »better«
arbeitet. Das Kapitel 1 schließt mit folgender Klärung: »Mit Weltethos meinen wir einen
Grundkonsens bezüglich bestehender verbindender Werte, unverrückbarer Maßstäbe und
persönlicher Grundhaltungen. Ohne einen Grundkonsens im Ethos droht jeder Gemeinschaft
früher oder später das Chaos oder eine Diktatur, und einzelne [treffender wäre ›zahllose‹]
Menschen werden verzweifeln.«

145 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 145

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


und der Unterdrückung dient.16 Was damit gemeint ist, hat einmal mehr der sonst heftig
kritisierte Samuel Huntington auf den Punkt gebracht, ex negativo freilich. Er erinnert
daran, dass Staaten der westlichen Welt, »wenn sie ihre Werte wie Demokratie und Li-
beralismus als universale Werte propagieren«, darauf abzielen, »ihre militärische Vor-
herrschaft zu festigen und ihre wirtschaftlichen Interessen zu fördern«.17 Er legt den
Finger auf den misslichen Umstand, dass »Entscheide im Sicherheitsrat der UNO oder
im Internationalen Währungsfonds (IMF), die ganz offensichtlich westlichen Interessen
dienen, der internationalen Öffentlichkeit so präsentiert werden, als reflektierten sie
Wünsche der Weltgemeinschaft«. Ein Trugbild von Universalität wird so der Welt als
generell hilfreiche Maßnahme aufgetischt. Huntington formuliert alles andere als
schwammig, wenn er kritisiert, der Ausdruck ›Weltgemeinschaft‹ sei »zur euphemisti-
schen Norm verkommen..., um Handlungen, welche [in Tat und Wahrheit] die Interessen
der USA und anderer westlicher Mächte spiegeln, globale Legitimation zu verschaffen«.18

– Diese Aussagen bleiben hier ohne Kommentar. Sie dienen allein dazu, durch Kontras-
tierung zu verdeutlichen, was gemeint ist, wenn hier von universaler Rechtfertigung mo-
ralischer Werte und normativer Prinzipien gesprochen wird. Wirklich und gültig werden
diese erst dadurch, dass sie, im Prinzip, von allen Menschen gutgeheißen werden, nach-
dem diese die Auswirkungen einer generellen Beachtung solcher Werte und Prinzipien
im Lichte ihrer eigenen Interessen überprüft und dann für sich akzeptiert haben. Der
Grundsatz der Universalisierung und seine für »die Diskursethik selbst« gewonnene
»sparsame« Form, die Jürgen Habermas in seinen »Notizen zu einem Begründungspro-
gramm« erläutert, werden hier also übernommen.19

Wahrhaft universale Systeme existieren in der Tat, und sie werden in entsprechender
Praxis honoriert. Als erster Beleg diene uns der wiederholte Blick auf die Erklärung zum
Weltethos. Offen als Text von »Frauen und Männer[n], welche sich zu den Geboten und
Praktiken der Religionen der Welt bekennen«, deklariert,20 will die Erklärung sinnvoll
und akzeptabel für alle Menschen sein, ob diese nun religiös gebunden sind oder nicht.
An die 6500 Teilnehmende aus aller Welt, 125 religiöse Traditionen repräsentierend, wa-
ren eingebunden in einen globalen Prozess, der schließlich in so etwas wie eine Magna
Charta mündete. Seinen Boden gewinnt er im empirisch erhärteten Faktum, wonach die
religiösen Traditionen der Welt einen gemeinsamen moralischen Schatz bergen, der nun
den Namen ›Weltethos‹ erhält. Diesen Schatz hob das Parlament der Weltreligionen und
verlieh ihm ausdrücklich universale Wirklichkeit und Wirkung, indem es die folgenden

16 Zwei Beispiele für viele: Peter Kanyandago, »Negative Universality: Anthropological and
Ethical Implications for Africa« in Beat Sitter-Liver (Hrsg.), Universalitiy: From Theory to
Practice. An intercultural and interdiscilinary debate about facts, possibilities, lies and myths,
Fribourg 2009, S. 313–353 und Ho Nam Seelmann-Park, »Universal Values ort he Tyranny of
Values?« in ebd., S. 97–118.

17 Samuel Huntington, aaO. (FN 10), S. 10.
18 Ebd., S. 39.
19 Jürgen Habermas, »Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm« in ders., Mo-

ralbewusstsein und komunikatives Handeln, Frankfurt 1983, S. 53–125, bes. 103.
20 Hans Küng und Klaus-Joachim Kuschel (Hrsg.), Erklärung zum Weltethos, München 1993,

S. 2, 4; jetzt auch unter http://weltethos.org.

146 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 146

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


fünf Grundsätze samt den zugehörigen Erläuterungen einvernehmlich verankerte: 1. Ei-
ne Grundforderung: Humanität. Jeder Mensch muss menschlich behandelt werden. – 2.
Vier unverrückbare Weisungen: a. Verpflichtung auf eine Kultur der Gewaltlosigkeit und
der Ehrfurcht vor allem Leben. – b. Verpflichtung auf eine Kultur der Solidarität und
eine gerechte Wirtschaftsordnung. – c. Verpflichtung auf eine Kultur der Toleranz und
ein Leben in Wahrhaftigkeit. – d. Verpflichtung auf eine Kultur der Gleichberechtigung
und die Partnerschaft von Mann und Frau.21 – In ihren Erläuterungen zu den fünf Punk-
ten greift die Erklärung viel Wichtiges auf. Was in unserem Zusammenhang besonders
zählt, ist die Tatsache, dass der vollständige Text durch eine interdisziplinäre und, noch
wichtiger, weltweite interkulturelle Gemeinschaft gutgeheißen und zur Gewissensver-
pflichtung erhoben wurde.

In einem nächsten Schritt wenden wir uns nochmals Samuel Huntington zu. Er gilt
bekanntlich als Vater der These vom »Kampf der Kulturen«,22 von einem Widerstreit,
der globale Politik künftig prägen wird. Weil Missverständnisse möglich sind, sei betont,
dass Huntington in seinem Aufsatz keineswegs kulturelle Unterschiede als alleinige
Quelle für Konflikte betrachtet;23 noch auch behauptet er, »dass kulturelle Identitäten
alle anderen Identitäten ersetzen«. Nirgends tritt er für die »Wünschbarkeit von Kon-
flikten zwischen Kulturen« ein.24 Was Kritiker nicht selten übersahen, ist das Faktum,
dass der Titel seines Aufsatzes mit einem Fragezeichen endet; was ihn letztlich bewegt,
ist weniger eine These als vielmehr eine – zwar thesengestützte – Frage.25 Genau das
verbindet nun seinen Artikel mit dem, was uns hier beschäftigt. Zum Schluss seines Tex-
tes diskutiert er, was der Westen unternehmen müsste, sollte seine, Huntingtons, These
zutreffen. Sein Rat in langfristiger Perspektive lautet, der Westen möge ein »tieferes Ver-
ständnis für die grundlegenden religiösen und philosophischen Annahmen anderer Kul-
turen« entwickeln, ein Verständnis auch dafür, »wie die Angehörigen dieser Kulturen
selber ihre Interessen sehen«. Voraussetzung dafür ist für Huntington eine eingehende
und umfassende hermeneutische Erforschung koexistierender Kulturen. Dies mit dem
doppelten Ziel, einmal »Elemente von Gemeinschaft zu identifizieren«, zum andern ei-
nen Weg zu finden, auf dem es möglich wird, »eine Welt verschiedener Kulturen, die jede
für sich lernen muss, mit anderen zu koexistieren«, zu gewinnen.26 Offensichtlich bewegt
ihn in erster Linie das Interesse, Frieden zu schaffen und zu sichern. Folgen wir seinen
Darlegungen aufmerksam, fällt uns auf, dass die gesuchten »Elemente von Gemeinschaft«
Werte und aus diesen entspringende normative Festlegungen einschließen. Das aber sind
nun Errungenschaften der Suche nach interkulturellen normativen und zugleich univer-
salen Elementen. Ersichtlich setzt also gerade Huntingtons Theorie über das Zusam-

21 Ebd., S. 5–14.
22 Der Originaltitel ist besser als die geläufige deutsche Übersetzung; er spricht von einem Auf-

einandertreffen bzw. Konflikt oder Widerstreit von Zivilisationen.
23 Vgl. Samuel Huntington, aaO. (FN 10), S. 22.
24 Ebd., S. 48.
25 Siehe dazu Samuel Huntington, The Clash of Civilizations, And the Remaking of World Or-

der, London 2002, S. 13–15.
26 Huntington, aaO. (FN 10), S. 49.

147 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 147

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


menstoßen von Kulturen, wird sie zureichend verstanden, die Universalität moralischer
Richtlinien voraus.27

Suchen wir das Wesentliche fremder Kulturen zu erfassen, müssen wir uns, es sei wie-
derholt, unweigerlich auf einen anspruchsvollen hermeneutischen Prozess einlassen. Das
mag für jene, die mit hermeneutischen Untersuchungen vertraut sind, trivial klingen. Es
gewinnt jedoch ein eigenes Gewicht, lassen wir uns auf ein Argument ein, das wir Heiner
Roetz, einem Experten unter anderem für chinesische Ethik und Kultur sowie für Men-
schenrechte, verdanken. In einer Studie zur Frage, ob kultureller Pluralismus einen ma-
terial-ethischen Konsens verunmögliche, demonstriert er, wie irrig ein essentialistisches
Verständnis von Kultur ist.28 Kultur ist kein ein für allemal fixierter Sachverhalt. Sie
gestaltet sich als geschichtlicher und fortlaufender Prozess, den vielerlei Quellen speisen:
als ein komplexes dynamisches Phänomen mit mannigfaltigen, nicht notwendig kohä-
renten Eigenschaften, mit voneinander abweichenden Meinungen und Überzeugungen,
ja mit Widersprüchen. Kulturelle Erscheinungen sind von unbestimmter Dauer und
Nachhaltigkeit; sie sind das – zuweilen augenblickliche – Ergebnis mancher Einflüsse,
offen für Lernprozesse und Veränderung.29 Um ihnen gerecht zu werden, bedarf es
langwieriger und geduldiger Untersuchungen. Dann mag es gelingen, ihnen in ausrei-
chender, kaum jedoch in umfassender und gar perfekter Weise zu entsprechen. Solange
dieser hermeneutischen Herausforderung nicht Genüge getan wird, bleiben Begriffe wie
›Tradition‹ und ›Kultur‹ für Missbrauch offene und genutzte Halbwahrheiten.30 Das
trifft nicht nur auf die Erforschung fremder, sondern auch der je eigenen Kultur zu.

Wenn hier auf den geschichtlichen und prozesshaften Charakter von Kulturen Ge-
wicht gelegt wird, so nicht um zu implizieren, es gebe keine relativ stabilen und perma-
nenten Elemente, welche die Dynamik begleiten. Das Suchen nach einer globalen Ethik
auf dem Wege hermeneutischer Forschung bliebe hoffnungslos, wäre eine derartige Im-
plikation intendiert und überdies korrekt. Die Erklärung zum Weltethos lehrt uns, dass
wir uns hier keine Sorgen zu machen brauchen. Wenn die Unterzeichnenden dem Do-
kument zustimmten, dann unter ausdrücklichem Bezug auf ihre Traditionen, also auf
jedenfalls relative Permanenz. Es fehlt aber auch nicht an anderen, nun säkularen Zeugen.
Ihre Ergebnisse zeigen, dass zumindest die Grundlagen einer humanen Moral überall

27 Im Unterschied zu Simone Dietz ziehe ich einen genetischen Zugang vor und erachte die Iden-
tifikation von Gemeinsamkeiten als Voraussetzung dafür, dass wir uns trotz bestehender mo-
ralischer Differenzen mit Erfolg um universale ethische Prinzipien und – in einem zweiten
Schritt – Normen bemühen. Der Schritt von konkreten Differenzen mittels Abstraktion zu
verbindenden übergeordneten Regeln scheint mir verheißungsvoller als der Versuch, bei ab-
strakten Normen einzusetzen. Allerdings sind beide Wege gleichermaßen an die Voraussetzung
des moralischen Standpunktes gebunden, an einen existenziellen Ausgangspunkt also.

28 Eben jenes Verständnis, das die Kritik auch Samuel Huntington vorrechnet; vgl. Simone Dietz,
aaO. (FN 11), S. 22–24.

29 Vgl. hierzu Ilija Trojanow und Janjit Hoskoté, Kampfabsage – Kulturen bekämpfen sich nicht
– sie fließen zusammen, München 2007, S. 11–30.

30 So Heiner Roetz, »Muss der kulturelle Pluralismus einen substantiellen ethischen Konsens
verhindern? Zur Bioethik im Zeitalter der Globalisierung« in: Eva Baumann / Alexander
Brink / Arnd May / Peter Schröder / Corinna Schutzeichel (Hrsg.), Weltanschauliche Offenheit
in der Bioethik. Festschrift für Hans-Martin Sass. Berlin, 2004, S. 213-232, hier: S. 222.

148 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 148

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


und von alters her Bestand haben.31 Eindrucksvoll illustriert dies eine Sammlung von
Quellen, vorgelegt von der UNESCO zur Feier des 20. Geburtstags der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte durch die Vereinten Nationen (vom 10. Dezember 1948).
Die Sammlung reicht weit in die Geschichte der Menschheit zurück; sie weist Gemein-
samkeiten nach, die sich überall in der Kulturwelt finden. Ihr Titel spricht für sich; sie
ist dem »Recht, ein Mensch zu sein« gewidmet (UNESCO, 1968). Ihre Daten stützen
die Aussage, dass stabile und permanente universale Werte und Prinzipien auf der grund-
sätzlichen Ebene mit normativen Veränderungen auf der mehr konkreten Stufe in der
Geschichte der Menschen einhergehen. Die stabilen Elemente vermitteln nachhaltige
moralische Orientierung und setzen das ethische Ziel, das anzustreben ist, dieweil die
Erfahrung von Veränderung uns lehrt, »dass stets alles wieder zu erfinden und zu tun
bleibt«.32

Heiner Roetz illustriert diesen Zusammenhang anhand der Diskussion zweier um-
strittener Themen aus der Bioethik: die Verwendung menschlicher Embryonen und das
reproduktive Klonen von Menschen. Unter anderem schildert er die Position von Lee
Shui-chuen, Philosoph und herausragender chinesischer Bioethiker, der seine Argumen-
te explizit auf neukonfuzianisches Denken abstützt.33 Lee begrüßt Biotechnologie als
Mittel zur Korrektur von Mängeln der Natur. Aus seiner Sicht öffnet sie dem Menschen
als freiem Mitschöpfer des Universums die Tore, um mit der Natur nach Belieben zu
verfahren, ohne weitere Verpflichtung. Lee geht davon aus, dass Menschenwesen als sol-
che nicht existieren, bevor sie eine längere Entwicklung durchlaufen haben. Erst im Ge-
folge dieser Entwicklung werden sie Mitglieder der moralischen Gemeinschaft. Zygoten
und Blastozysten zählen noch nicht dazu, also lässt sich mit ihnen nach Wunsch umge-
hen.

Oft wird recht generalisierend behauptet, das chinesische Menschenbild zeitige für
chinesische Wissenschaft, Wirtschaft und Industrie erhebliche Vorteile im globalen bio-
technologischen und biomedizinischen Wettbewerb. Durch ein umsichtiges Argument
weist Roetz nun nach, dass Lees Menschenbild sowie die daraus hergeleiteten ethischen
Positionen wichtige Lücken aufweisen. Gerade auch im Konfuzianismus – Roetz bezieht
sich für den Nachweis auf Menzi, einen konfuzianischen Denker aus dem vierten und
dritten Jahrhundert v. Chr. (372–281 v. Chr.) – sind unterschiedliche, ja widersprüchliche
Konzepte präsent.34 Mit diesen Informationen ausgerüstet, gelangen wir zu folgenden
Einsichten:

31 Vgl. Clive S. Lewis, Die Abschaffung des Menschen, Einsiedeln 1979, S. 50–50 sowie den Annex
»Erläuterungen zum Tao«, S. 91–103; Der originale Titel lautet The Abolition of Man, or Re-
flections on education with special reference to the teaching of English in the upper forms of
schools, Oxford 1943.

32 René Maheu, »Préface« in UNESCO (Hrsg.), Le droit d'être un homme. Recueil de textes
préparé sous la direction de Jeanne Hersch, Paris 1969.

33 Heiner Roetzt, aaO., (FN 30), S. 223-227.
34 Heiner Roetz, ebd., S. 226.

149 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 149

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


§ Ein Argument, das sich auf kulturelle Differenzen bezieht, hält nur dann stand, wenn
es sich auf umfassende und gründliche Kenntnisse der herangezogenen Kulturen
stützt.

§ Der Umstand, dass Kulturen als temporäre Errungenschaften eines komplexen, sich
in Zeit und Raum erstreckenden Prozesses aufzufassen sind,35 gibt Anlass zur
Hoffung, in ihrer historischen Erscheinung wie in ihrer aktuellen Gestalt auf Werte
und Prinzipien zu treffen, die zur Grundlage universaler Ethik werden können.

§ Was wir brauchen und nicht vernachlässigen dürfen – weder im intra- noch im inter-
kulturellen Forschen nach gemeinsamen und schliesslich globalen Werten und Prin-
zipien – ist das, was Heiner Roetz ein »kulturhermeneutisch-ethisches joint venture«
nennt.36

Wir betreten damit das Gebiet der besonderen Kompetenz, freilich auch einer spezifi-
schen Pflicht der Geisteswissenschaften, darunter Geschichte und Systematik der Phi-
losophie, mit ethischer Reflexion als einem ihrer Schwergewichte. Sie liefern uns die In-
strumente, mit denen wir ausfindig machen, in welchen Feldern und mit welcher Reich-
weite sich universale normative Elemente vernünftigerweise entdecken, konstruieren
und konsolidieren lassen. Die verschiedenen Aufgaben näher zu betrachten, die den
Geistes- und überhaupt den Kulturwissenschaften im hier angesprochenen Gebiet zu-
fallen, ist hier nicht der Ort;37 auf drei Aspekte sei immerhin kurz hingewiesen: 1. Im
Blick auf das bisher Ausgeführte dürfte klar sein, dass den Kulturwissenschaften die
Pflicht obliegt, globale Kommunikation und wechselseitiges Verstehen zu fördern mit
dem Ziel, globaler Ethik den Boden zu bereiten und so für die Bemühungen um welt-
weiten Frieden Raum zu schaffen. 2. Dazu gehört die Aufgabe, faktische Politik zu ana-
lysieren und kritisch darauf hin zu untersuchen, wie weit sie tatsächlich dazu beiträgt,
Frieden in die Welt zu bringen. 3. Vor allem aber sollen sie politische Verlautbarungen
untersuchen und mit faktisch betriebener Politik vergleichen, um so herauszufinden und
öffentlich zu machen, wie weit die jeweilige Praxis kohärent oder aber in pragmatische
Widersprüche verstrickt ist. Diese ihre Pflicht zielt darauf ab, Wahrhaftigkeit zu fördern
und für Wahrheit zu arbeiten, also einer universalen Haltung und einem universalen Wert
zu dienen, um so Vertrauen und Frieden zu sichern.

35 »Kulturen sind keine Systeme bloßer Selbstbehauptung; unter dem Druck von Herausforde-
rungen können sie ihre normativen Ressourcen überdenken. Die Debatte um Menschenrechte
hat dies, zumindst in Ansätzen, gezeigt. Gerade die Ethik hat schon immer nicht nur im Bann
der Kultur gestanden, sondern hat ihrerseits neue Kultur gestiftet.« (Heiner Roetz, »Der
Mensch als Mitschöpfer. Bioethik und kulturelle Differenzen« in Neue Zürcher Zeitung
Nr. 42 2004, S. 42.).

36 Heiner Roetz, »Muss der kulturelle Pluralismus einen substantiellen ethischen Konsens ver-
hindern? Zur Bioethik im Zeitalter der Globalisierung« in: Eva Baumann / Alexander Brink /
Arnd May / Peter Schröder / Corinna Schutzeichel (Hrsg.) 2004: Weltanschauliche Offenheit
in der Bioethik. Festschrift für Hans-Martin Sass, Berlin 2004.

37 Vgl. aber z. B. Beat Sitter-Liver, »Die Geisteswissenschaften und ihre Bedeutung für unsere
Zukunft« in: ders., Der Einspruch der Geisteswissenschaften. Ausgewählte Schriften, hg. v.
Rainer J. Schweizer. Freiburg/Schweiz, S. 15–98.

150 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 150

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


Zwei weiteren Herausforderungen müssen sich die mit diesen Wissenschaften Befass-
ten stellen. Die erste trifft jene, welche die auf Kulturen ausgerichtete Hermeneutik pfle-
gen. Entschieden sollten sie sich der Suche nach universalen Werten, Prinzipien und
Grundhaltungen zuwenden. Die zweite richtet sich an jene, die für die Wissenschafts-
politik Verantwortung tragen. Sie sollten einen optimalen rechtlichen, finanziellen und
institutionellen Rahmen schaffen für Erziehung und Bildung, für Forschen, Lehren und
Lernen, für unparteiische Information und Kommunikation in der breiten Öffentlich-
keit. Für die Behörden im Speziellen impliziert dies die Pflicht, dafür zu sorgen, dass aus
dieser Kommunikation Entscheide erwachsen, die sich an gültig konstruierten globalen
Richtlinien für das Zusammenleben humaner Gemeinschaften ausrichten.

4. Ein abschließendes Beispiel: Die Richtlinien von CIOMS

Zur Entkräftung der Skepsis, die sich angesichts der Forderung nach normativen Uni-
versalien erheben kann, lassen sich, wie dargetan, unschwer Beispiele für Existenz und
Wirksamkeit universaler Werte, Prinzipien und Grundhaltungen finden. Man denke zu-
rück an die verschiedenen Erklärungen, Pakte und Konventionen aus dem Kreise inter-
nationaler Organisationen wie UNO und UNESCO, auch an jene des Europarates. Ge-
wöhnlich beginnen sie mit einer Präambel oder Einleitung, welche die mannigfaltigen
Quellen nennen, aus denen die Organisationen jene bereits universell anerkannten Werte
und Prinzipien schöpfen, die ihren Dokumenten zur normativen Grundlage und zugleich
als Legitimation dienen. Wir wissen, dass in der Regel Menschenwürde an erster Stelle
steht, als Leitwert, der alle folgenden Regelungen und Erklärungen prägt. Als abschlie-
ßendes Beispiel sei indes nicht ein zwischenstaatliches, sondern ein zivilgesellschaftliches
Dokument herangezogen. Dies, weil nicht zu übersehen ist, dass – zumindest in demo-
kratischen und liberalen Gemeinschaften – moralisch bedeutsame politische Errungen-
schaften in der Moral und deren ethischer Beurteilung durch die Zivilgesellschaft wur-
zeln. Ferner illustriert das Beispiel, dass und wie es möglich wird, aus allgemeinen und
abstrakten Voraussetzungen konkretere Regeln zu gewinnen. Wir vergegenwärtigen uns
deshalb, wenn auch nur knapp, die Internationalen Richtlinien für biomedizinische For-
schung am Menschen, in ihrer jüngsten Version aus dem Frühjahr 2002.

Erarbeitet wurden die Richtlinien vom Rat der internationalen Organisationen der
medizinischen Wissenschaft (CIOMS). CIOMS wurde 1949 von der Weltgesundheits-
organisation (WHO) und UNESCO, zwei Spezialorganisationen der UNO, ins Leben
gerufen, darf aber dennoch als Spross der Zivilgesellschaft gelten. Der komplexe und
langwierige Prozess, in dem die Richtlinien entstanden, 1982 erlassen, 1993 und erneut
2002 revidiert wurden, spricht dafür. Er umfasste Konsultationen und Diskussionen in
der ganzen Welt, in einem interdisziplinären und plurikulturellen Umfeld, das bewusst
für freie Kommentare von Einzelpersonen wie von Organisationen offen gehalten wurde.

Die Wahl der CIOMS-Richtlinien gibt uns überdies den Anlass, eine Unterscheidung
einzuführen, die bislang absichtlich zurückgehalten wurde. Wenn wir uns mit dem Prob-
lem der Universalität befassen, müssen wir zwischen absoluter und relativer Universalität

151 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 151

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


unterscheiden. Absolute Universalität kommt Werten und Prinzipien zu, die sich auf alle
Arten menschlichen Handelns beziehen; sie sind unbedingt und ohne Ausnahme gültig.
Das trifft zu etwa für die praktische Idee der Menschenwürde, für die Prinzipien des
Nichtschädigens, der Gerechtigkeit, der (primären) Nichtdiskriminierung, der Gleich-
heit. Relative Universalität hingegen bezieht sich auf Werte, Prinzipien und Normen, die
zunächst für ein besonderes Handlungsfeld konstruiert wurden. Sie gelten zwar univer-
sell, jedoch zunächst nur in diesem Feld; ihre Reichweite ist begrenzt. Im Beispiel der
Forschung an Menschen trifft das zu für das Prinzip der aufgeklärten Einwilligung und
für die Norm, wonach niemals das alleinige Interesse der Gesellschaft Vorrang vor den
Interessen und dem Wohlergehen des individuellen Forschungs-»Objekts« genießen
soll, ob es sich dabei nun um einen Patienten oder um einen gesunden Probanden hand-
le.38,39

Ein Kodex mit relativ-universalen Aussagen muss verträglich sein mit absolut-uni-
versalen Elementen. In der Regel werden letztere, wie erwähnt, durch eine Aufzählung
jener Gesichtspunkte eingeführt, die als primäre Referenzen gelten und zur Legitimation
der sekundären, materialen Inhalte des Kodex dienen. Sie fungieren als kritischer Mass-
stab, welcher die Bewertung der ethischen Korrektheit der einzelnen Artikel erlaubt,
auch der Erläuterungen, sofern sich solche hierzu finden, was für die CIOMS-Richtlinien
zutrifft.

In der Fassung von 2002 folgt auf die Einleitung ein Abriss der Geschichte der Ent-
wicklung, die vom Nürnberger Kodex (1947, als Abschluss des sogenannten Ärzte-Pro-
zesses) zu den CIOMS-Richtlinien führte. Der letzte Abschnitt zählt die wichtigsten
internationalen Dokumente zu den Menschenrechten auf, um zu betonen, dass sie alle
die allgemeinen ethischen Prinzipien stützen, welche die CIOMS-Richtlinien tragen. Es
folgt die Liste der massgebenden ethischen Prinzipien, die allesamt zum Kernbestand der
allgemeinen Ethik zählen. Eine Präambel mit wichtigen Definitionen schliesst sich an,
welche zugleich eine Zusammenfassung der allgemeinen ethischen und wissenschaftli-
chen Regeln für Forschungen am Menschen bereithält. Erst der nächste Schritt führt zu
den 21 Richtlinien, in denen der Kerntext anhand einer ausführlichen Diskussion erläu-
tert wird.

Die allgemeinen ethischen Prinzipien sowie der Weg, über den diese in konkreteren
Normen ein erstes Mal präzisiert werden, geben ein lehrreiches Beispiel für erfolgreiches
globales Streben nach normativen Universalien an die Hand. Es liefert ein starkes Ar-
gument für die Abwehr des praktisch kaum relevanten Einspruchs gegen die bloße Mög-
lichkeit solcher Universalien. Bei den Prinzipien handelt es sich um Errungenschaften
der allgemeinen Ethik, die sich, mutatis mutandis, in wohl allen Kulturgemeinschaften

38 Vgl. z. B. UNESCO (Hrsg.),Universal Declaration on Bioethics and Human Rights, October
2005, Art. 3, Absatz 2; Council of Europe, Convention on Human Rights and Biomedicine,
Oviedo 4.IV.1997, Kap. 1, Art. 2.

39 Das wichtige und hilfreiche Konzept der Prima facie-Pflchten, von W. D. Ross eingeführt und
in ethischen Reflexionen immer wieder verwendet, kann hier nicht dargestellt und kommentiert
werden. Eine knappe und klare Präsentation findet sich bei Tom L. Beauchamp und LeRoy
Walters, Contemporary Issues in Bioethics, Belmont CA, 4. Aufl. 1994: S. 28.

152 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 152

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


finden. Dass Menschenwürde als Leitprinzip fungiert, wurde erwähnt, im Übrigen wird
auf den Text selber verwiesen. Ein Kommentar, beschränkt auf wenige Aspekte, die im
gegenwärtigen Kontext von besonderer Bedeutung sind, muss genügen:

Die Einleitung unterstreicht die interkulturelle Ausrichtung der Richtlinien, ihre aus-
gesprochene Beachtung der Existenzbedingungen und Bedürfnisse in wenig begüterten
Ländern (»low-resource countries«). Sie verficht die Meinung, dass wissenschaftliche
Forschung, sie selber ein inhärent universales Unternehmen, die universal anwendbaren
ethischen Standards nicht verletzen dürfe, wo sie Menschen zu Objekten macht. Aner-
kannt wird, dass die Anwendung ethischer Prinzipien, je nach Umständen40 und wenn
nur oberflächliche Aspekte berührt werden, kulturbedingte Gesichtspunkte beachten
soll, so etwa bei den Prinzipien der Autonomie und der aufgeklärten Einwilligung (ebd.).
Die Richtlinien suchen hier einen klugen Weg, um relative und absolute Universalien in
Übereinstimmung zu bringen. Unterschiedliche soziokulturelle Kontexte erlauben die
differenzierte Anwendung von sonst universal verpflichtenden ethischen Standards.41

Auch thematisiert werden Probleme, mit denen sich die Richtlinien nicht befassen,
weil in der Debatte ein Konsens nicht zu erreichen war. Die wichtigsten Punkte sind hier,
erstens, der Status von Embryonen und Föten, damit verbunden die Kontroverse über
die Zulässigkeit von Forschung an Embryonen, Föten und fötalem Gewebe; dann auch
der Streit darüber, welches Risiko man für Leben und Wohlergehen von Embryonen und
Föten ethisch legitim in Kauf nehmen kann; zweitens, der Einsatz von komparativen
Mitteln in Kontrollgruppen, vor allem die Frage, ob sich ethisch vertreten lasse, in den
Versuch aufgenommene Patienten bloß mit Placebo zu bedienen; und drittens, die Dif-
ferenzen in Bezug auf den jeweils erforderlichen Pflegestandard. Hier geht es um die
Frage, ob die Forderung ethisch akzeptabel sei, der Pflegestandard müsse den besten
derzeit bekannten Möglichkeiten entsprechen, ohne Rücksicht auf die damit verbunde-
nen Kosten, oder ob es moralisch genüge, eine gängige kostengünstigere Intervention zu
wählen, mit Rücksicht auf das, was schon zur Hand ist und bezahlt werden kann. Die
zweite Wahl würde nach sich ziehen, dass weniger begüterte Länder einen Standard ak-
zeptieren müssten, auf den sich begüterte Länder gewöhnlich nicht einlassen, weil dort
die jeweils beste verfügbare Intervention die Regel setzt.

Klar festzuhalten ist, dass die nicht konsensuell bereinigten strittigen Punkte die all-
gemeine Zustimmung zu den Leitprinzipien und damit deren Geltung nicht in Frage
stellen. Für die noch offenen Probleme wird nach Lösungen gesucht, die je nach Um-
ständen am ehesten angemessen erscheinen. Dem entspricht, dass bereits in der Einlei-
tung deutlich gesagt wird, »die bloße Formulierung ethischer Richtlinien...werde kaum
die moralischen Zweifel beseitigen, die sich im Umfeld zahlreicher Forschungsprojekte
einstellen. Doch zumindest können die Richtlinien Sponsoren, Forschende und Ethik-
kommissionen darauf aufmerksam machen, wie nötig es ist, die ethischen Implikationen
von Forschungsprotokollen und deren Durchführung sorgfältig zu erheben und zu be-

40 CIOMS, International Ethical Guidelines for Biomedical Research Involving Human Sub-
jects 2002, S. 17.

41 Ebd., S. 11.

153 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 153

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


denken und damit in der biomedizinischen Forschung einen hohen wissenschaftlichen
und ethischen Standard zu fördern«.42

Ermutigend ist die Feststellung, in welch hohem Masse dieser Schluss sich mit jenem
deckt, auf den die Erklärung zum Weltethos unsere Aufmerksamkeit schon zehn Jahre
zuvor gelenkt hatte. Wir lasen da, dass ein »universaler ethischer Konsens für viele um-
strittene Einzelfragen (von der Bio- und Sexualethik über die Medien- und Wissen-
schaftsethik bis zur Wirtschafts- und Staatsethik)« schwierig sei. »Doch im Geist der hier
entwickelten gemeinsamen Grundsätze sollten sich auch für viele bisher umstrittene
Fragen sachgerechte Lösungen finden lassen«.43 Was schliesslich zählt, ist das global ge-
teilte Bewusstsein moralischer Verantwortung; ist die allgemeine Bereitschaft, aus der
Grundhaltung der Unvoreingenommenheit heraus nach gemeinsamen Werten und Prin-
zipien zu suchen, ganz allgemein ebenso wie in besonderen Tätigkeitsfeldern; ist das
Bestreben, gemeinsam ethische Richtlinien zu erarbeiten, die es uns allen erlauben, jene
Verantwortung wahrzunehmen; ist die Bescheidenheit, zu akzeptieren, dass wir kaum
alle normativen Dispute zufrieden stellend beilegen können; ist die aus solcher Einstel-
lung erwachsende Offenheit dafür, Toleranz zu üben und mit bleibenden Differenzen in
Frieden zu leben.

Damit ist die größte Herausforderung benannt, die aus der Idee von Universalität in
Ethik und Politik erwächst. Sie ruft nach der Tugend, uns von uns selber zu distanzieren,
zurückzutreten und der Versuchung zu widerstehen, die eigenen Interessen um jeden
Preis durchzusetzen. Vielleicht liegt in dieser Forderung der verborgene oder auch ver-
drängte Grund dafür, dass die Möglichkeit und der Sinn von Universalität in Moral und
Ethik bestritten werden. Nach wie vor bedürfen wir der Aufklärung, zusammen mit den
spezifischen Untersuchungen und Errungenschaften, die uns die hermeneutischen Wis-
senschaften bieten – vorausgesetzt, auch diese repektieren das Gebot der Wahrhaftigkeit
und folgen dem Ziel der Wahrheit, gegen alle Versuchungen von Ideologie, Gewinn und
Macht.44

Zusammenfassung

Verteidigt wird eine dreifache These: Normative moralische Universalien sind unerläss-
lich, soll die Menschheit möglichst friedlich fortbestehen; sorgfältige hermeneutische
Analyse belegt, dass solche Universalien faktisch bestehen; sie in einem an der formalen

42 Ebd., S. 13.
43 Erklärung 1993, IV. Wandel des Bewusstseins, 14 f.
44 Hier versammelte Gedanken vorzutragen hatte ich wiederholt Gelegenheit. Für Diskussionen,

Anregungen und Kritik besonders dankbar bin ich Kollegen der Türkischen Akademie der
Wissenschaften (Workshop Dezember 2007, Istanbul) sowie zahlreichen Teilnehmern am Jah-
restreffen der Hochschule für Politik München (April 2008). Wichtig war die Runde eines
einwöchigen Kolloquiums zum Problemkreis der Universalität, das ich 2007 für die Schwei-
zerische Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften organisieren und publizieren konnte
(2009). Die Fassung des in Istanbul gehaltenen Vortrags ist veröffentlicht: Universality – An
Ethical and Political Challenge, in Emil Kansu (ed.) 2009, Bilim Etigi Sempozyumu 14–15
Aralik 2007. Ankara: TÜBA, 61–75.

154 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 154

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141


Idee des Guten orientierten Prozess stets neu zu festigen, ist wichtigste ethisch-politische
Herausforderung in unserer Zeit. Auf eine globale Politik lässt sich nicht verzichten; diese
muss aber in einem reflektierten Kern-Ethos wurzeln: in Werten, Prinzipien und Hal-
tungen, über welche die Menschheit schon lange verfügt und die sie faktisch umsetzt, in
je geschichtlicher Form. Das belegen Studien wie empirische Untersuchungen. Heran-
gezogen werden u. a. – neben der Erklärung zum Weltethos – Arbeiten von Samuel
Huntington und Heiner Roetz, dann auch internationale Erklärungen (UNO,
UNESCO), die Sammlung »Le droit d'être un homme« (UNESCO), internationale
Vereinbarungen und Kodexe der Zivilgesellschaft. Als Illustration der zuletzt genannten
Kategorie dienen abschliessend die Internationalen ethischen Richtlinien für biomedi-
zinische Forschung am Menschen (CIOMS Guidelines).

Summary

A threefold thesis is argued for: Normative moral universals are imperative should hu-
manity go on in an as peaceful as possible way; careful hermeneutic investigation demon-
strates that such universals do exist; the actually most relevant ethico-political challenge
demands to reinforce these, time and again, in a process directed by the formal idea of
the good. – Gobal politics must not be disposed of, yet need to be rooted in a carefully
reflected core-ethos: in values, principles, and attitudes humanity has known and re-
spected for ages, though always in a historic form. This is confirmed by various and
empirical studies. Reference is made to the Declaration Toward a Global Ethic, to studies
by Samuel Huntington and Heiner Roetz, to international declarations (UNO, U
NESCO), and »Birthright of Man«, a collection of quotations from a wide variety of the
world’s cultural traditions (U NESCO); finally to international agreements and codes
elaborated by entities within the Civil Society. The last-mentioned category is exempli-
fied by the International Ethical Guidelines for Biomedical Research Involving Human
Subjects (CIOMS Guidelines). 

 
Beat Sitter-Liver, Universal Moral Principles and Norms – Merely a Simple Dream?

155 Beat Sitter-Liver · Universale moralische Prinzipien und Normen – ein naiver Traum? 155

ZfP 57. Jg. 2/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:31:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-2-141

