Arnd Pollmann

Fir einen neuen Universalismus

Das politische Projekt der Menschenrechte aus philosophischer Sicht

Die Uberzeugung, dass die Menschenrechte >universell« gelten, ist zwar iiberaus
geldufig, aber dennoch unzutreffend. Und sie sollte nicht mit der zwar zutreffen-
den, aber kaum geliufigen Auffassung verwechselt werden, dass die Menschenrech-
te >universalisierbar< sind. Dies wird die These sein, die es im Folgenden zu erhellen
gilt. Aber worin genau besteht der Unterschied? Meint >universell< denn nicht das-
selbe wie >universalisierbar<? Keineswegs, denn im ersten Fall wird eine Geltung als
bereits gegeben behauptet, die noch gar nicht gegeben ist, die aber dennoch, wie im
zweiten Fall in Aussicht gestellt, eines Tages bestehen konnte. Oder anders: Die
Universalitit der Menschenrechte ist ein Geltungsanspruch, den es erst noch einzu-
losen gilt. Die Klirung dieses Unterschieds wird sich als rechtsphilosophisch und
politisch duflerst folgenreich erweisen. Sie vermag aus Sackgassen der derzeitigen
Menschenrechtsdebatte herauszufiihren, in die sich all jene zu verlaufen drohen, die
bereits an einen sunumstofilichen< Universalismus der Menschenrechte glauben; da-
ran, dass die Menschenrechte universell sind.

Um dieses weit verbreitete Selbstmissverstindnis aufzukliren, wird es notwendig
sein, einen recht weiten konzeptionellen Bogen zu spannen: von der philosophi-
schen Begrindungsproblematik der Menschenrechte bis hin zu Fragen ihrer politi-
schen Konkretisierung und Durchsetzung. Im ersten Schritt soll zunichst noch
einmal an die rechtsphilosophische Ausgangslage des Universalismus-Problems er-
innert werden: Dass die Menschenrechte tatsichlich Rechte >aller« Menschen sind,
ist offenbar noch immer nicht selbstverstindlich. Und die heute gingige Behaup-
tung, dass die Menschenrechte lingst universelle Geltung besitzen, ist als eine etwas
ubereilte Antwort auf zwei Arten von gegenteiligen Auffassungen zu verstehen,
von denen der so genannte Relativismus die eigentliche philosophische und auch
politische Herausforderung darstellt (1). Im zweiten Schritt wird es deshalb darum
gehen, noch einmal kurz die gingigsten relativistischen Einwinde zu rekapitulieren
(2). Anschlieflend wird gezeigt werden, mit welchen generellen Verteidigungs- bzw.
Begriindungsstrategien die Philosophie der Menschenrechte auf diese Einwinde re-
agiert (3). Im vierten Schritt werden dann genau finf normative Geltungsanspriiche
der Menschenrechte voneinander abgegrenzt, von denen man nicht wird abriicken
konnen, ohne damit von den Menschenrechten selbst abzuriicken (4). Zuletzt wer-
den wir dann auf den entscheidenden Unterschied zwischen dem >Universalismus«
der Menschenrechte und der Behauptung ihrer >Universalisierbarkeit< zurtick-
kommen: Das Projekt der Menschenrechte, so lautet das Ergebnis, ist das politische
Projekt einer weltweiten, gemeinsamen Realisierung ihres universellen Geltungsan-

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

36 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

spruches. Und dass es sich um ein >Projekt< handelt, setzt notwendig voraus, dass
die Menschenrechte nicht schon universellle Geltung besitzen. Denn sonst briuchte
man dieses Projekt erst gar nicht anzugehen. Am Ende soll daher deutlich werden,
dass die gingige philosophische Uberzeugung, den Menschenrechten fehle es pri-
mir an einer universelle Begriindung, durch ein genuin politische Plidoyer ersetzt
werden muss: mehr Demokratie bzw. mehr demokratische Universalisierung wa-
gen!

1. Zwei Gegner

Seit jeher sind die Menschenrechte von zwei Arten von Gegnern ins Visier ge-
nommen worden. Stets haben beide eben dies bestreiten wollen: dass es Rechte >des<
Menschen gibt, die universelle Geltung beanspruchen diirfen. Wihrend die Kritik
des ersten Gegners, historisch betrachtet, vernichtend ausfiel, heute jedoch von nie-
mandem mehr ernsthaft vertreten wird, sind Gegner des zweiten Typs noch immer
hiufig anzutreffen, wobei aber deren Kritik vergleichsweise harmlos ist. Bevor wir
beide Gegner beim Namen nennen kénnen, soll zunichst geklirt werden, wogegen
genau sich deren Kritik wendet. Soll die Idee der Menschenrechte per se als eine irre-
fihrende Idee erwiesen werden oder ist man lediglich der Auffassung, dass es sich
um eine zwar plausible Idee handelt, die aber gleichwohl keine Allgemeinverbind-
lichkeit beanspruchen kénne? Aus spezifisch philosophischer Sicht ist der Stein des
Anstofles zunichst die Behauptung, man konne zu einer allgemeinen >Begriindung«
der Menschenrechte und ihres normativen Geltungsanspruches gelangen. Genauer:
Das so genannte Universalismus-Problem betrifft die Frage, ob man die Menschen-
rechte derart grundlegend rechtfertigen kann, dass sie von allen Menschen, und zwar
weltweit, als gleichermaflen verbindlich eingesehen werden kdnnen; wobei diese Be-
grindung moglichst auch noch jene Kritiker tiberzeugen konnen soll, die nicht
schon von den Menschenrechten tiberzeugt sind. Angesichts der beinahe zahllosen
Begriindungsversuche, die in der gegenwirtigen philosophischen Debatte konkur-
rieren!, verliert man aber leicht den Blick dafiir, was genan hier eigentlich begriindet
werden soll: die konkreten einzelnen Menschenrechte; einzelne >Klassen< von Men-
schenrechten? das von Hannah Arendt einst als vorgingig behauptete »Recht,
Rechte zu haben<«; die >Menschenwiirde<; die >Gleichgewichtigkeit< oder >Unteil-
barkeit® der Menschenrechte oder gar das internationale >Menschenrechtsregime?

1 Robert Alexy, »Menschenrechte ohne Metaphysik?«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philo-
sophie, Jg. 52, Nr. 1 (2004), S. 15-24.

2 Georg Lohmann, »Die unterschiedlichen Menschenrechte, in: Karl-Peter Fritzsche /

Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte zwischen Anspruch und Wirklichkeit, Wiirz-

burg 2000, S. 9-23.

Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen 1995, S. 614.

Siche Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte, Darmstadt 1998.

5 Dazu Georg Lohmann u.a., Die Menschenrechte: unteilbar und gleichgewichtig?, Stu-
dien zu Grund- und Menschenrechten, Bd. 11, Potsdam 2005.

S~ W

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 37

Es gibt tatsichlich eine Vielzahl menschenrechtlicher Begriindungsfragen, so dass
die Frage lohnt, was primdir einer Begrindung bedarf, wenn man die Menschen-
rechte begriinden will. Die Antwort lautet: Es gibt tatsichlich einen menschenrecht-
lichen Grundanspruch, aus dem sich alle weiteren Begriindungsfragen als Folgepro-
bleme ergeben. Und dieser Grundanspruch lautet: Jeder Mensch ist — ohne jeden
Unterschied — als rechtlich >gleich< zu achten, und zwar allein, weil er Mensch ist.”
Oder anders: Jeder Mensch — gleich welcher Nationalitit oder Kulturzugehorigkeit,
welchen Geschlechts oder Alters, welcher Religion oder politischen Gesinnung etc.
— muss qua Menschsein als ein vollends gleichberechtigtes Mitglied der Menschen-
gemeinschaft Anerkennung finden. Ob und wie dieser Fundamentalanspruch zu
begriinden ist, wire zuerst zu kliren. Welche Rechte man dann im Einzelnen aus
diesem Anspruch ableiten kann; ob >liberale Freiheitsrechtes, >politische Partizipati-
onsrechte< und ssoziale Teilhaberechte« alle gleichermafien gut begriindet sind; ob
diese Rechte damit insgesamt unteilbar und gleichgewichtig sind; ob schlieflich der
volkerrechtliche Anspruch einer globalen Durchsetzung der Menschenrechte — not-
falls gar mit Waffengewalt — gerechtfertigt werden kann: All diese spezifischen Be-
grundungsfragen brauchen oder besser konnen erst dann beantwortet werden,
wenn man eben jenen Standpunkt gleicher Achtung bereits eingenommen hat. Und
wer bestreitet, dass alle Menschen unterschiedslos als gleichberechtigt zu achten
sind, blof} weil sie Menschen sind, wird iiber etwaige Folgefragen vermutlich gar
nicht weiter diskutieren wollen.

Genau dies scheint fiir die beiden zu Beginn erwihnten Gegner der Menschen-
rechte zu gelten® Jedenfalls leugnen sie, dass alle Menschen, rechtlich gesehen,
gleich sind, obwohl sie dies auf eigentiimlich unterschiedliche Weise tun: Der erste
Gegner verneint vollends, dass der Gattungsbegriff >Mensch« irgendwelche rechtli-
che Konsequenzen fiir die offentliche und politische Ordnung mit sich bringt. Statt
auf Gleichheit zu setzen, will dieser Gegner das politische System vielmehr auf radi-
kale Ungleichheit griinden — bis hin zum Ausschluss ganzer Gruppen oder gar bis
hin zu deren volliger Vernichtung. Das ist die >totalitire< Variante der Menschen-
rechtskritik.? Sie ist, historisch betrachtet, vor allem in zwei Gestalten wirksam ge-
worden, und zwar auf katastrophale Weise: Der Rassenwahn des deutschen Natio-
nalsozialismus hat grundsitzlich leugnen wollen, dass alle Menschen tatsichlich
Menschen sind, indem er Juden, Kommunisten, Homosexuelle, Zigeuner oder auch
Behinderte zu >Untermenschen< oder gar zu >Ungeziefer< stempelte. Der sowjeti-
sche Bolschewismus hingegen hat zwar nicht verneinen missen, das alle Menschen
Menschen sind, nur folgte daraus rechtlich nichts: >Kulaken« z.B. mochten Men-
schen sein, doch aus Sicht der bolschewistischen Revolutionire waren sie schlicht

6 Siehe Walter Kalin / Jorg Kunzli, Universeller Menschenrechtsschutz, Baden-Baden
2005.

7 Christoph Menke / Arnd Pollmann, Philosophie der Menschenrechte. Zur Einfiibrung,
Hamburg 2007, Kap. 2.

8 Ebd.

9 Fir das Folgende: Rolf Zimmermann, Moral als Macht. Eine Philosophie der histori-
schen Erfabrung, Reinbek 2008, bes. 17-46 u. 161-175.

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

38 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

wertlos. Es ist dieser doppelt monstrose Totalitarismus des 20. Jahrhunderts, gegen
den sich ausdriicklich die Praambel der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte
von 1948 wendet, die von »Akten der Barbarei« spricht, »die das Gewissen der
Menschheit mit Emporung erfiillen«. Gegen diesen Totalitarismus miissen die Men-
schenrechte mit plausiblen Griinden dafiir verteidigt werden, dass alle Menschen
zwar nicht schlechthin gleich sein mogen, so als gibe es keine individuellen Unter-
schiede, dass sie aber dennoch unter dem Gesichtspunkt threr menschenrechtlichen
Berticksichtigung Gleichberechtigung verdienen.

Etwas ganz anderes gilt fiir den zweiten Gegner der Menschenrechte. Er ist
durchaus kein Anhinger einer Politik des Ausschlusses oder gar der Vernichtung.
Ja, in der Regel beftirwortet er die Menschenrechte sogar. Gleichwohl will er be-
streiten, dass man die anti-totalitire Grundidee einer gleichen Berlicksichtigung al-
ler Menschen derart universell fassen konne, dass diese Idee dadurch einen fiir alle
Menschen weltweit gleichen Sinn bekommt; dass sie fiir alle genau dasselbe meint.
Dies ist der vom Totalitarismus strikt zu unterscheidende >relativistische< Gegner
der Menschenrechte. Der Relativismus muss nicht leugnen, dass alle Menschen qua
Menschsein Rechte haben, er verneint lediglich, dass alle Menschen tatsichlich die
gleichen Rechten haben. Der Relativismus geht vielmehr davon aus, dass eine wahr-
haft gerechte politische Ordnung stets nach Mafigabe der lokal — kulturell und sozi-
al — variierenden Bedingungen >vor Ort« eingerichtet werden miisse: Andere Linder,
andere Sitten! Was es im konkreten Kontext fiir den einzelnen Menschen bedeutet,
gerechte politisch-rechtliche Berticksichtigung zu finden, verindert sich mit eben
jenen sozialen und kulturellen Lebensbedingungen: Gleichheit in Deutschland kann
demnach etwas ganz anderes meinen als Gleichheit in China, Iran oder Darfur. Wer
also die Menschenrechte gegen diesen relativistischen Gegner verteidigen will, be-
notigt eine plausible Begriindung fiir die — trotz aller kulturellen und sozialen Un-
terschiede bestehenden — Vergleichbarkeit aller Menschen.

Genau an dieser Stelle ist in der gegenwirtigen Debatte sehr hiufig folgendes
Problem zu beobachten: Wer glaubt, die Menschenrechte gegen den Totalitarismus
verteidigen zu konnen, z.B. durch den wie immer gearteten Nachweis einer prinzi-
piellen Gleichheit aller Menschen, glaubt oft, sie damit zugleich auch, und zwar kul-
turinvariant, gegen den Relativismus verteidigt zu haben. Das aber ist zumeist nicht
schon der Fall. Denn man kann, wie sich gleich zeigen wird, sehr wohl an die Men-
schenrechte glauben und doch zugleich davon ausgehen, dass deren Realisierung auf
kontextualisierende Weise stattfinden muss; woraus sich dann am Ende eben doch
kulturell gebotene Ungleichbehandlungen ergeben konnen. Bevor wir diesen Wi-
derspruch genauer ins Auge fassen konnen, zunichst die gute Nachricht: Der Streit
um die Menschenrechte ist lingst kein Streit um deren prinzipielle Anerkennung
oder Ablehnung mehr. Die totalitire Kritik der Menschenrechte ist in dem Sinn wi-
derlegt, dass heute niemand mehr ernsthaft — zumindest nicht in der weltpolitischen
Offentlichkeit — die Ansicht vertreten wiirde, die Menschenrechte als solche seien
eine abwegige Idee, vielmehr sei radikale Ungleichbehandlung angesagt.!® Die weni-
ger gute Nachricht aber lautet: Es besteht durchaus noch immer Streit um die richti-
ge Ausdentung der Menschenrechtsidee. Denn Antworten auf die Frage, was inhalt-

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
mit, fr



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 39

lich konkret aus dem zunichst abstrakten Anspruch auf gleiche Achtung zu folgen
hat, werden von Kontext zu Kontext recht unterschiedlich ausfallen. Der Inhalt der
Menschenrechte wird sehr verschieden interpretiert und eben auch relativiert.!! An-
ders gesagt: Der Relativismus kann als Plidoyer fir kulturelle Varianz mit Blick auf
die >richtige< Auslegung der Menschenrechtsidee verstanden werden, jedoch auf
Grundlage einer prinzipiell bereits gegebenen Anerkennung dieser Grundidee. Re-
lativiert wird lediglich deren normative Reichweite.

2. Relativistische Einwdinde

Nach den bisherigen Uberlegungen besteht die relativistische Herausforderung
des Universalismus in dem Zweifel, ob sich die Menschenrechte kulturinvariant,
d.h. fur alle Menschen gleichermaflen verbindlich, begriinden lassen. Eine entspre-
chende Skepsis beruht nicht selten auf der Einsicht in die spezifisch abendlandische
Entstehungsgeschichte der Menschenrechte.? Bevor wir uns daher der eigentlichen
philosophischen Begriindungsfrage zuwenden konnen, sollten vorab noch einmal
die gingigsten relativistischen Einwinde gegen den globalen Geltungsanspruch der
Menschenrechte rekapituliert werden.”> Denn so erst wird deutlich, inwiefern die
heutige Begriindungsdebatte auf eben diese Einwande Antrworten geben will.

(a) Vorwurf »Eurozentrismus<: Der erste Einwand zielt unmittelbar auf das men-
schenrechtliche Erbe des europiischen Totalitarismus ab. Da sich zeigen lasse, so
heifit es, dass die Menschenrechte ein >westliches Produkt« geschichtlicher Un-
rechtserfahrungen seien, die sich primir im so genannten Abendland ereignet hit-
ten, kénne deren Geltung nicht einfach auf fremde Kulturkreise tibertragen werden.
Wer z.B. glaube, einer kulturellen Gemeinschaft, in der die Schari’a geltendes Recht
sei, ein westliches Rechtskonstrukt tiberstiilpen zu kdnnen, verfahre >eurozentris-
tisch« Er hilt sich selbst fiir den Nabel der Welt und klassifiziert andere Kulturen
nach den Wertemaflstiben der eigenen.!*

(b) Vorwurf >Imperialismusc: Der zweite Einwand ist eher realpolitischer Natur
und kritisiert die von den Vereinten Nationen (UN) oder einzelnen Grofimachten
betriebene Menschenrechtspolitik sowie die oft floskelhafte und scheinheilige Men-
schenrechtsrhetorik vieler westlicher Politiker als Ausdruck >imperialistischenc

10 Wenn es doch vereinzelt noch totalitire Gegner der Menschenrechte gibt, z.B. in rechts-
extremen oder auch in religios-fundamentalistischen Kreisen, dann sollte man diese
nicht, wie das hiufig geschieht, >Relativisten< nennen.

11 Arnd Pollmann, »Von der philosophischen Begriindung zur demokratischen Konkreti-
sierung: Wie lassen sich Inhalt und Umfang der Menschenrechte bestimmen? « in: Zeit-
schrift fiir Menschenrechte, Jg. 2, Nr. 1 (2008), S. 9-25.

12 Dazu der Abriss bei Andreas Haratsch, Die Geschichte der Menschenrechte, Studien zu
Grund- und Menschenrechten, Bd. 7, Potsdam 2006.

13 Dazu auch die Beitrige in: Abdullahi A. An-Na’im (Hg.), Human Rights in Cross-Cul-
tural Perspectives. A Quest for Consensus, Philadelphia 1992.

14 Zur islamischen Diskussion: Gudrun Krimer, Gottes Staat als Republik. Reflexionen
zeitgendssischer Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden
1999.

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

40 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

Machtstrebens. Wer lautstark die Menschenrechte einklage, dabei mitunter aber
selbst zu menschenrechtswidrigen Mitteln greife — zu willkirlichen Verhaftungen
etwa, zu Folter oder Krieg —, der habe offenkundig ein ganz anderes Interesse als die
Durchsetzung universeller Menschenrechte; und zwar ein duflerst egoistisches Inte-
resse an der Stabilisierung und Ausweitung der eigenen Machtsphire. Dieser Impe-
rialismus verstirke nur noch die ohnehin verbreitete Skepsis nicht-westlicher Kul-
turen gegentber einer bereits durch den westlichen Kapitalismus bewirkten
Zwangsglobalisierung.®

(c) Vorwurf >Anti-Pluralismusc: Eng damit verwandt ist ein dritter Einwand, der
beklagt, dass die volkerrechtlich einschligigen Menschenrechtspakte auf UN-Ebene
die menschliche Vielfalt, den Pluralismus der Welt bedrohen. Die Menschenrechte,
so wird behauptet, transportierten eine rein westliche Vorstellung vom >guten Le-
bens, die gegentiber kulturellen Abweichungen und Eigenarten ignorant sei. Von
>dem<« Menschen im Singular kénne aber gar keine Rede sein. Vielmehr bezweckten
die Menschenrechte eine weltweite >Uniformierung< des Menschen. Und dies miisse
nicht zuletzt auf eine globale Egalisierung und Bedrohung individueller Freiheits-
raume hinauslaufen.!®

(d) Vorwurf >Individualismusc: Davon zu unterscheiden ist der sich daraus un-
mittelbar ergebende vierte Vorwurf, dem es weniger um den pluralistischen Erhalt
individueller Unterschiede als um die Bewahrung ganzer Rechtskulturen geht. Dass
nimlich die Menschenrechte, wie es in der juristischen Debatte oft heifit, >subjekti-
ve< Rechte sind, soll bedeuten, dass es sich um Rechtsanspriiche handelt, auf die das
individuelle Rechtsubjekt als Einzelnes pochen darf: Das Individuum hat diese un-
verbriichlichen Rechte selbst noch gegeniiber jener Rechtsgemeinschaft, die thm
diese und alle sonstigen Rechte zuallererst garantiert. Es ist diese individualisierende
und von den Menschenrechten schwerlich abzutrennende Rechtsvorstellung, die
vielen kulturrelativistischen Kritikern ein Dorn im Auge ist. Wer vielmehr ein Ver-
treter »asiatischer Werte<!” ist oder stirker -kommunitaristisch<® argumentiert, wird
dazu neigen, eine umgekehrte Prioritit der Gemeinschaft vor den Rechtsansprii-
chen des Individuums zu behaupten und dessen Pflichten gegeniiber der Gemein-
schaft zu betonen.

3. Anti-relativistische Gegeneinwinde

So ernst man die vier genannten Einwinde auch nehmen sollte, sie scheinen zu-
nichst zwei wichtige Einsichten zu ignorieren: Zwar sind die volkerrechtlich ein-
schligigen UN-Pakte nie von allen Regierungen dieser Welt unterzeichnet worden,

15 Exemplarisch: Michael Ignatieff, Die Politik der Menschenrechte, Hamburg 2002.

16 Aus >rechtsextremer< Sicht: Alain de Benoist, Kritik der Menschenrechte, Berlin 2004.

17 Dazu Klaus F. Geiger / Manfred Kieserling (Hg.), Asiatische Werte. Eine Debatte und
thr Kontext, Miinster 2001.

18 Charles Taylor, »Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights« in: Joanne
R. Bauer / Daniel A. Bell (Hg.), The East Asian Challenge for Human Rights, Cam-
bridge, S. 124-144.

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 41

so doch aber stets von iiberaus vielen Staaten jedweder kultureller, weltanschauli-
cher oder religioser Prigung.”” Schon dies spricht empirisch dafiir, dass die Aner-
kennung der Menschenrechte in globaler Hinsicht viel verbreiteter ist, als es die rhe-
torische Vehemenz der formulierten Einwinde vermuten lasst. Wichtiger aber noch
ist der zweite Gegeneinwand: Solange der Begriff >Mensch« Verwendung findet, und
zwar kulturunabhingig, gehen jene, die ihn gebrauchen, unweigerlich von allgemein
geteilten menschlichen Eigenschaften, Interessen, Bediirfnissen oder auch Verletz-
lichkeiten aus, die in Akten menschenrechtlichen Unrechts missachtet werden. Die
Frage aber ist: Um welche typisch menschlichen Dispositionen handelt es sich?
Und lassen sich die Menschenrechte tatsichlich auf Grundlage dieser Gemeinsam-
keiten als fiir alle verbindlich begriinden? Zu Beginn war gesagt worden: Was in der
Philosophie der Menschenrechte primdr einer Begrindung bedarf, das ist der nor-
mative Grundanspruch der Menschenrechte: Jeder Mensch ist unterschiedslos als
gleicher zu achten, und zwar allein, weil er Mensch ist. Wie nun lisst sich dieser fiir
die Menschenrechte basale Anspruch rechtfertigen? In der gegenwirtigen Debatte
konkurrieren dazu die folgenden Begriindungsstrategien.?®

Noch immer verbreitet, aber inzwischen auch ein wenig antiquiert sind christlich-
theologische Rechtfertigungen, die die Geltungskraft der Menschenrechte aus der
>Gottesebenbildlichkeit< des Menschen herleiten wollen. Dies hitte den Vorteil, dass
sich daraus unmittelbar auch die fiir die Menschenrechte als ebenso zentral erachtete
>Unantastbarkeit der Menschenwiirde« ergibe.! Religiose Herleitungen haben aber
ersichtlich den Nachteil, allein von denjenigen akzeptiert werden zu konnen, die der
entsprechenden Religion anhingen. Wer folglich nicht an die Gottesebenbildlichkeit
des Menschen glaubt, kann entsprechend auch nicht an die Menschenrechte >glau-
bene. Thre Universalitit stiinde damit unter dem Vorbehalt einer bestimmten Glau-
benslehre. Eng verwandt sind metaphysische Begriindungsversuche, die — und zwar
hiufig im Anschluss an Immanuel Kants Auffassung von menschlicher Wiirde? — ei-
nen »absoluten Wert< des Menschen behaupten, der seine natiirlichen Rechte begriin-
det und keine wie auch immer geartete Verrechnung erlaubt.?> Diese metaphysischen
Begriindungen sehen sich jedoch der Kritik ausgesetzt, eine duflerst konsequenzrei-
che Primisse — axiomatisch — zu setzen, die sich empirisch nicht weiter rechtfertigen
lasst: Woher sollen wir wissen, dass der Mensch einen >angeborenen< Wert besitzt,
der absolut gilt? Kommt diese Setzung nicht einer petitio principii gleich?

19 Zum Ratifizierungsstand einzelner Menschenrechtsabkommen: http://www2.ohchr.
org/english/bodies/ratification/index.htm (Stand: 18. Dezember 2008).

20 Das Folgende ist entnommen: Georg Lohmann / Arnd Pollmann, »Menschenrechte«
in: Stefan Gosepath / Wilfried Hinsch / Beate Rossler (Hg.), Handbuch der politischen
Philosophie und Sozialphilosophie, Berlin/New York 2008.

21 So z.B. Robert Spaemann, »Uber den Begriff der Menschenwiirde« in: ders. / Ernst-
Wolfgang Bockenforde (Hg.), Menschenrechte und Menschenwiirde, Stuttgart 1987, S.
295-313.

22 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werke, Bd. VII, Frankfurt/
Main 1977.

23 Gregors Vlastos, »Justice and Equality” in: Richard Brandt (Hg.), Social Justice, Engle-
wood Cliffs 1962.

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

42 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

Um derart problematische Wertsetzungen zu vermeiden, wollen anthropologische
Ansitze von empirisch leichter zu verifizierenden, >natiirlichen< Interessen oder Fa-
higkeiten des Menschen ausgehen.?* Doch setzen sich diese Konzeptionen regelmi-
Big dem Vorwurf aus, einen >naturalistischen Fehlschluss< zu begehen, indem sie
vom >Sein< der menschlichen Natur unumwunden auf ein entsprechendes >Sollenc
der Menschenrechte schlieflen. Deshalb werden anthropologische Ansitze biswei-
len mit einer vertragstheoretischen Konzeption untermauert.?® Die eigentliche Be-
griindungslast trigt dann nicht linger der Bezug auf die menschliche Natur, sondern
die Konstruktion eines fiktiven Tauschvertrags: Alle Menschen verpflichten sich ge-
genseitig zur Gewihrleistung fundamentaler menschlicher Interessen. Ersichtlich
haben aber auch diese Tausch-Konzeptionen einen begriindungstheoretischen
Nachteil: Die fiktiven Vertragspartner werden sich jeweils nur dann zur Anerken-
nung der Menschenrechte ihrer jeweiligen Tauschpartner verpflichtet sehen, wenn
auch diese zugleich die Rechte jener anerkennen. Damit aber gerit der >kategori-
sches, bedingungslose Charakter der Menschenrechte ins Wanken, auf den wir spa-
ter noch niher eingehen werden: Die Menschenrechte jeder bestimmten Person sol-
len auch dann gelten, wenn ihr Gegeniiber diese Geltung gar nicht einsehen will.

Daher greifen verwandte Ansitze auf dezidiert vernunftrechtliche Begriindungen
zurick. Demzufolge soll sich die wechselseitig bindende Geltungskraft der Men-
schenrechte aus dem typisch menschlichen Vermdgen zu verntinftiger oder diskur-
siver Rechtfertigung ergeben.?¢ Wer verntinftig ist, so die These, erkennt notwendig
das Recht jedes anderen Menschen an, vom Staat und dessen Verantwortlichen stets
so behandelt zu werden, dass jeder dieser Behandlung aus freien Stiicken zustim-
men konnte. Freilich haben diese vernunftrechtlichen Konzeptionen den Nachteil,
dass die von ihnen als grundlegend erachtete Vernunft keineswegs als ein Vermogen
aufgefasst werden kann, das schlechthin alle Menschen bereits oder auch in glei-
chem Mafle besitzen. Was z.B. ist mit Embryonen, geistig Behinderten, Komatésen
oder Altersdementen? Haben diese etwa keine Menschenrechte? Nicht zuletzt aus
dieser Unklarheit ziehen Positionen, die man praxeologisch nennen kann, weil sie
auf alltdgliche Praktiken wechselseitiger Anerkennung fokussiert sind, den konse-
quenzreichen Schluss, dass >starke« Begrindungen der obigen Art iberhaupt nur
dann greifen konnen, wenn sie die menschenrechtliche Grundeinstellung wechsel-
seitiger Anerkennung bereits vorausserzen. Demzufolge begeben sich alle der zuvor
genannten Begriindungsversuche in einen begriindungstheoretischen Zirkel: Sie

24 Zum Beispiel Martha Nussbaum, Gerechtigkeit oder Das gute Leben?, Frankfurt/Main
1999.

25 Dazu exemplarisch Otfried Hoffe, »Transzendentaler Tausch. Eine Legitimationsfigur
fir Menschenrechte?« in: Stefan Gosepath / Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der
Menschenrechte, Frankfurt/Main 1999.

26 Jirgen Habermas »Zur Legitimation durch Menschenrechte« in: Hauke Brunkhorst /
Peter Niesen (Hg.), Das Recht der Republik, Frankfurt/Main 1999, S. 386-403; Rainer
Forst, »Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung« in: Hauke Brunkhorst / Wolfgang
R. Kohler / Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte, Frankfurt/
Main 1999, S. 66-105.

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 43

wollen gleiche Rechte aller Menschen begriinden, doch gelingt ihnen das nur, weil
sie von Anfang an bereits der Auffassung sind, dass alle Menschen den gleichen
Wert haben. Doch genau diese Einstellung gleicher Achtung ist nicht selbstver-
standlich. Sie muss vielmehr als das Ergebnis historischer und individueller Lern-
prozesse verstanden werden, die bei weitem noch nicht von allen Menschen durch-
laufen worden sind.”

Diese letzte Uberzeugung mutet deshalb konsequenzreich an, weil damit der
Versuch einer philosophischen >Letztbegriindung« der Menschenrechte im Grunde
aufgegeben wird. Und tatsichlich: Angesichts der Schwierigkeiten, in die sich alle
sonstigen Begriindungsversuche verwickeln, scheint dies die einzig richtige, wenn
auch philosophisch erniichternde Konsequenz zu sein: Man sollte von dem Versuch
einer fiir alle Menschen gleichermaflen zwingenden philosophischen Begriindung
ablassen; einer Begriindung, die auch jene Kritiker noch iiberzeugen konnen soll,
die nicht von den Menschenrechten tiberzeugt sind.?® Denn eine solche Begriindung
des menschenrechtlichen Universalismus, die geradezu »automatisch« Wirkung ent-
faltete, wird es niemals geben. Das aber heifit nicht, wie sich nun zeigen soll, dass
wir deshalb auch schon auf den Anspruch der Universalisierbarkeit der Menschen-
rechte zu verzichten hitten. Aber wie das? Wire nicht der Verzicht auf jede Art von
Universalismus eine notwendige Konsequenz aus dem Verzicht auf zwingende
Letztbegriindungen? Zwar wird diese Frage erst im letzten Abschnitt beantwortet
werden konnen, doch schon jetzt kann die argumentative Stofirichtung vorgegeben
werden.

Der menschenrechtliche Grundanspruch, unterschiedslos als gleich geachtet zu
werden, bloff weil man Mensch ist, ergibt sich aus dem Umstand, dass wir — jeden-
falls dann, wenn wir auf dem moralischen Standpunkt der »Unparteilichkeit«? ste-
hen - schlicht keine guten Griinde haben, manchen Menschen entsprechende
Rechtsanspriiche zuzugestehen, anderen nicht. Denn eben dies wiirde gegen das
moralische Gebot unparteilicher Gleichbehandlung verstoflen. Aber ist nicht genau
an dieser Stelle jener oben bereits erwahnte Zirkel zu diagnostizieren? Soll dabei
nicht der gesuchte menschenrechtliche Grundanspruch auf rechtliche Gleichbe-
handlung unmittelbar aus einer Moral gleicher Achtung abgeleitet werden, die —
philosophisch — einfach vorausgesetzt wird, ohne dass sie bereits — empirisch — als
fir alle verbindlich vorausgesetzt werden konnte? Dem ist tatsichlich so, doch wird
das Argument damit nicht hinfallig. Denn in diesem Fall handelt es sich um einen
bewussten Zirkel: Alle Menschen haben den gleichen Anspruch auf Menschenrechte
dann und nur dann, wenn sie sich und wir uns als Mitglieder der moralischen Ge-
meinschaft verstehen. Das moralische Recht auf Gleichbehandlung haben wir zu-
nichst allein gegeniiber der Moralgemeinschaft; d.h. gegentiber denjenigen, die sich

27 Vgl. Richard Rorty, »Menschenrechte, Rationalitit und Gefiihl« in: Stephen Shute /
Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte, Frankfurt/Main 1996, S. 144-170.

28 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 2aO. (FN 7), Kap. 2 u. 3.

29 Dazu Ernst Tugendhat, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt/Main 1993, Kap. 17; Forst,
»Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung«, 2aO. (FN 26).

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

44 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

auch tatsichlich unter die gemeinten Gebote stellen. Ob sie dies aber tatsichlich
tun, bleibt letztlich, auch wenn dies erniichternd klingt, die Sache jedes Einzelnen.

Es gibt zwar durchaus gute, aber eben keine unmittelbar oder automatisch zwin-
genden Griinde fir die Einnahme jenes Standpunkts gleicher Achtung. Einige Men-
schen stehen bereits auf diesem Standpunkt, z.B. aufgrund historischer oder auch
personlicher Unrechtserfahrungen, andere jedoch nicht. Zwar wird man nicht zu-
gleich an die Menschenrechte glauben und die strikte Gleichwertigkeit aller Men-
schen bestreiten konnen. Aber man kann sehr wohl, wie der Relativismus, die
strikte Gleichwertigkeit aller Menschen bestreiten — nur steht man dann eben doch
nicht vollends auf dem Standpunkt der Menschenrechte. Man ist dann allenfalls, wie
sich gleich zeigen wird, eine Art >falscher Freunds, der den Menschenrechten zwar
das Wort reden mag, ohne aber vollends deren Konsequenzen in Kauf nehmen zu
wollen. Daraus folgt auch: Das menschenrechtliche Ansinnen, die strikte Rechts-
gleichheit aller Menschen zum normativen Ausgangspunkt nationaler sowie inter-
nationaler Rechtssysteme zu machen, war eine historische Entscheidung; eine
Entscheidung, aus der die Anerkennung der einzelnen Menschenrechte folgz, die
man seinerzeit aber durchaus auch hitte anders fillen kénnen.

4. Was nicht zur Disposition steht

Auch wenn das philosophische Vorhaben einer Letztbegriindung der Menschen-
rechte aufgegeben werden sollte, bedeutet das nicht, dass man fiir den oben skiz-
zierten Grundanspruch gleicher Achtung nicht doch weiter argumentieren kann.
Dabei lisst sich dieser normativ grundlegende Anspruch noch einmal in eine Reihe
von Teilforderungen zerlegen, deren jeweilige Reichweite in der gegenwirtigen Dis-
kussion umstritten ist. Selbst viele Beftirworter der Menschenrechte wollen nicht so
weit gehen, alle finf der nun folgenden Geltungsanspriiche als gleichermaflen ver-
bindlich anzusehen. Aber nun dann, so die These, wiren sie echte Befiirworter der
Menschenrechte.?®

(a) Universelle Geltung: Zunichst ist zu klaren, was genau es eigentlich bedeutet,
dass die Menschenrechte >universell« giiltig sein sollen. Denn dies ist bislang noch
gar nicht geschehen. Gemeint ist, dass jede nur erdenkliche Beschrinkung des men-
schenrechtlichen Adressatenkreises, z.B. auf nur ganz bestimmte Menschen oder
Personen, unzulissig ist. Alle Menschen sollen unterschiedslos die gleichen Rechte
haben, so hief} es. Aber wer sind »alle<?’' Lange Zeit war es durchaus iblich, und
zwar selbst noch in menschenrechtlichen Zusammenhingen, nicht alle menschli-
chen Wesen sogleich als Menschen >im vollen Sinne« zu betrachten. Historisch gese-
hen wird erst durch die inner- und zwischenstaatlichen Kimpfe der Moderne — man
denke an die Sklavenbefreiung, die Arbeiterbewegung, die Frauenbewegung und

30 Fir das Folgende siche Arnd Pollmann, »Alle gehoren dazu« in: 7z3w, Nr. 307 (2008),
S. IV-VL

31 Ernst Tugendhat, »Wer sind alle?« in: Angelika Krebs (Hg.), Naturethik, Frankfurt/
Main 1997, S. 100-110.

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 45

auch an Flichtlingsbewegungen — der zentrale Anspruch der Menschenrechte frei-
gesetzt, Rechte wahrhaft aller Menschen, d.h. nicht nur weifler, wohlhabender,
mannlicher Biirger benennen zu wollen. Wer demnach heute glaubt, an den Men-
schenrechten festhalten zu konnen, wihrend er noch immer unterschiedlichen Mit-
gliedern der Gattung, z.B. Mannern und Frauen, blof§ unterschiedliche rechtliche
Anspriiche zuerkennt, missversteht, worum es den geltenden UN-Pakten im Kern
geht: Frauen, Mitglieder indigener Minderheiten, Flichtlinge, Arbeiter, Kinder, Ho-
mosexuelle, Unglaubige, ja, selbst Verbrecher und Terroristen gehoren dazu.»

(b) Kategorische Geltung: Sehen wir uns den speziellen Fall der Terroristen einmal
genauer an. In der aktuellen Menschenrechtsdebatte macht besonders ihr Beispiel
deutlich, was es bedeutet, dass die Menschenrechte nicht blof§ universelle, sondern
auch >kategorische« Geltung beanspruchen. In den letzten Jahren ist unter dem Ein-
druck des war on terrorism heftig dariiber gestritten worden, ob der individuelle Be-
sitz von Menschenrechten an die Bedingung eigenen moralischen oder strafrechtli-
chen Wohlverhaltens gekniipft werden sollte. Pointiert lautet die These: Wer die
Menschenrechte missachtet, verliert sie selbst. Terroristen, deren erklirtes Ziel es ist,
den gemeinsamen verfassungsrechtlichen Grund zu unterminieren, sollten als »Fein-
de« behandelt und entsprechend hirter bestraft werden.?® Doch wird man sich fragen
miissen: Ist diese Forderung mit der Idee der Menschenrechte vereinbar? Nein, denn
sie verkennt die normative >Logik<« der Menschenrechte, die zwischen Freund und
Feind gerade nicht unterscheiden wollen. Thr Besitz unterliegt keinen Bedingungen.
Selbst Schwerverbrecher und Terroristen konnen die Menschenrechte nicht verlieren.

(c) Egalitire Geltung: Man kann aber den Geltungsanspruch der Menschenrechte
auch dadurch schmilern, dass man sie zwar allen Menschen, nicht aber allen Menschen
segalitir¢, d.h. gleichermafien zubilligt. So mogen z.B. manche die — in monotheistischen
Religionsgemeinschaften noch immer gingige — Auffassung vertreten, dass zwar auch
Frauen zum Adressatenkreis der Menschenrechte gehoren, dass man ihnen aber nicht
schon den gleichen, sondern einen blof§ abgestuften Rechtsstatus zubilligen muss. Oder
anders: Wir alle, Frauen und Minner, haben Menschenrechte, aber Manner haben eben
immer noch mebr Rechte. Selbstredend ist auch diese Interpretation der Menschen-
rechte falsch, denn jeder Versuch, graduelle rechtliche Ungleichbehandlungen innerhalb
der Menschengemeinschaft vorzunehmen, verstofit gegen die oben erlduterten Grund-
forderung, dass alle Menschen, rechtlich gesehen, genau gleich viel wert sein sollen.

(d) Identische Geltung: Eine weitere Moglichkeit, die Geltungskraft der Men-
schenrechte zu schwichen, ist die Umdeutung einzelner Menschenrechte. Nehmen
wir das in den letzten Jahren viel diskutierte Beispiel der Folter’*: Wenn etwa die

32 Vgl. Pollmann, »Von der philosophischen Begriindung zur demokratischen Konkreti-
sierung«, aaO. (FN 11).

33 Anlass dieser Debatte war ein Aufsatz des Strafrechtlers Gunther Jakobs, »Biirgerstraf-
recht und Feindstrafrecht« in: Héchstrichterliche Rechtsprechung Strafrecht (Online-
Zeitschrift), Heft 3 (2004), S. 88-95. Auf: http://www.hrr-strafrecht.de/hrr/archiv/04-
03/index.php3?seite=6 (Stand: 18. Dezember 2008).

34 Gerhard Beestermoller / Hauke Brunkhorst (Hg.), Die Riickkebr der Folter, Miinchen
2006.

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

46 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

US-Regierung in Kenntnis der Vorfille von Abu Ghraib und Guantinamo wieder-
holt versichert hat, es habe dort keine Folter gegeben, so hat sie dabei offenkundig
eine sehr spezifische Folter-Definition in Anspruch genommen: im Sinne einer
»selbstverschuldeten Rettungsbefragung«¥. Was aber im einen Fall, wenn es z.B. in
China geschieht, unstrittig Folter ist, darf im anderen bzw. im eigenen Fall nicht
einfach wegdefiniert werden. Die Menschenrechte fordern vielmehr sidentische<
Geltung in dem Sinn, das gleiche Fille nicht ungleich behandelt werden diirfen. Zu-
mindest aus Sicht der Opfer macht es keinen Unterschied, ob man in einem ameri-
kanischen Militirgefingnis, in einem Keller der deutschen Gestapo oder in einer
chinesischen Polizeistation gefoltert wird.

(e) Unteilbare Geltung: Eine letzte Strategie, den Geltungsanspruch der Men-
schenrechte zu untergraben, besteht darin, deren >Unteilbarkeit< anzuzweifeln.
Wenn etwa China soziale Leistungsrechte zu Ungunsten individueller Freiheits-
rechte propagiert, wihrend z.B. die USA — umgekehrt — individuelle Freiheitsrechte
hoher bewerten als soziale Teilhaberechte, dann wird in beiden Fillen das ideologi-
sche Anliegen offenbar, den Geltungsanspruch der Menschenrechte aufteilen zu
wollen. Wer dabei zu der Auffassung gelangt, einzelne Menschenrechte seien des-
halb sogar entbebrlich, verkennt das normativen Anliegen der Menschenrechte, ei-
nen insgesamt unteilbaren Rechtsanspruch formulieren zu wollen. Die Menschen-
rechte sind nur >im Set< zu haben.*

Aus dieser insgesamt finffachen Differenzierung menschenrechtlicher Geltungs-
anspriiche ergibt sich nun zunichst die terminologische Konsequenz, dass der Gel-
tungsanspruch der >Universalitit< nicht mit den vier tibrigen Teilanspriichen ver-
wechselt werden sollte. Doch eben dies geschieht in der derzeitigen Debatte haufig:
Wer von der Universalitit der Menschenrechte spricht, macht dabei nur selten deut-
lich, ob er ausschliefllich den uneingeschrinkten Tragerkreis der Menschenrechte
meint oder ob nicht doch auch deren egalitire, kategorische, identische oder unteil-
bare Sollgeltung impliziert sein soll. Und oft ist mit ,,universell“ auch nur der weiter
oben skizzierte Grundanspruch auf gleiche Achtung gemeint. Daher soll im Fol-
genden zwischen einer »engen< und einer >weiten< Verwendung des Universalismus-
Begriffs unterschieden werden, wobei letztere, die undifferenzierte, in der gegen-
wirtigen Debatte sehr viel hiufiger vorkommt. Da es zum Schluss aber um eine
konsequenzreiche Korrektur eben dieser derzeitigen Diskussion gehen soll, wird
auch hier die weite Verwendung im Vordergrund stehen mussen. Kurz: Die nun ab-
schlieflend zu erliuternde Annahme, dass die Menschenrechte einen Anspruch auf
Universalisierung erheben, wird als verkiirzende Redeweise dafiir zu verstehen sein,
dass bis auf weiteres alle fiinf Geltungsanspriiche der Menschenrechte der Realisie-
rung harren.

35 Rainer Trapp, Folter oder selbstverschuldete Rettungsbefragung?, Paderborn 2006.
36 Zu dieser Diskussion siche Lohmann u.a., Die Menschenrechte: unteilbar und gleichge-

wichtig?, aaO. (FN 5).

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 47

5. Universalismus oder Universalisierung?

Weithin unstrittig ist, dass die Menschenrechte grundlegende Anspriiche jedes
einzelnen Menschen auf politisch zu garantierende Individualrechte sind, die uns in
einzelstaatlichen Verfassungen, aber auch in volkerrechtlichen Abkommen, d.h. in
positiv gesatzter Form als »angeboren< und >unverduflerlich« zuerkannt werden sol-
len.”” Um aber den damit verkniipften Grundanspruch auf gleiche Achtung sowie
die sich daraus ergebenden fiinf Teilanspriiche als giiltig ansehen zu kdnnen, scheint
es nicht schon notwendig, dass uns die Menschenrechte in positiv gesatzter Form
garantiert werden. Vielmehr besitzen diese Rechtsanspriiche insofern eine >vorstaat-
liche< Geltung, als sie auch dann bzw. besonders dann einklagbar sein sollen, wenn
sie den Menschen nicht in Form von verfassungsmifig verbrieften Grundrechten
zuerkannt werden. Daraus ergibe sich freilich die begriffliche Verwirrung, dass die
Menschenrechte auch dann eine - vorstaatliche — Geltung besitzen, wenn sie keine —
staatliche — Geltung besitzen. Wie lasst sich diese Verwirrung auflosen?

Man konnte versuchen, zwei Arten von Geltung zu unterscheiden: eine vorstaat-
liche und eine juridische.’® Demnach gibe es gleich zwei Geltungsdimensionen der
Menschenrechte, die relativ unabhingig voneinander wiren. Die Menschenrechte
besiflen vorstaatliche Geltung auch dann, wenn der Staat selbst sie nicht gelten lasst;
wenn sie also nicht einklagbar sind. Und vollstindig wire die Geltung erst dann,
wenn auch letzteres zutrife. Ist diese Unterscheidung plausibel? Wie viel Sinn macht
es, von einer >Geltung« der Menschenrechte selbst dort zu sprechen, wo ein Staat sie
nicht rechtlich garantiert. Welche >Kraft« besitzen solche Menschenrechte, die man
nicht einklagen kann? Und bliebe nicht zumindest der folgende Widerspruch beste-
hen? Der Moralphilosoph wiirde die Geltung der Menschenrechte auch dann noch
behaupten, wenn ein auf faktisch positivierte Rechtsnormen fixierter Jurist genau
dies verneinen wiirde. Plausibler erscheint daher der folgende Vorschlag: Die Uber-
zeugung, dass mit der Idee der Menschenrechte Geltungsanspriiche verkniipft sind,
bedeutet nicht, dass diese Anspriiche bereits tiberall und nachhaltig eingelost wiren.
Dies wiren sie vielmehr erst dann, wenn die Menschenrechte weltweit faktisch
durchgesetzt wiirden — was aber in absehbarer Zeit kaum der Fall sein diirfte. Dar-
aus folgt: Der Universalismus der Menschenrechte ist als ein >Projekt< zu verstehen;
als ein Universalismus in the making. Anders gesagt: Die Menschenrechte sind nicht
schon universell gliltig, aber sie wollen universell giiltig werden. Nichts anderes
meint die nun abschlieflend zu erliuternde These, dass der Universalismus der Men-
schenrechte als ein Prozess wachsender Universalisierung verstanden werden sollte.

Was aber genau meint >Universalisierung<> Wenn zutrifft, dass die relativistischen
Kritiker der Menschenrechte zwar die allgemeine Idee der Menschenrechte anerkennen,
bei deren Realisierung aber doch kulturelle Sonderkonditionen fiir sich in Anspruch
nehmen wollen, dann folgt aus den bisherigen Uberlegungen zunichst, dass zwischen
der abstrakten Idee der Menschenrechte, die bereits weltweit grofle Anerkennung ge-

37 Lohmann / Pollmann, »Menschenrechte«, aaO. (FN 20).
38 Vgl. Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, 2aO. (FN 7), Kap. 1.

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

48 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

nief’t, und deren kulturellen sowie rechtlichen Konkretisierungen unterschieden werden
muss. Dabei hingen inhaltliche Antworten auf die Frage, welche Rechte im Einzelnen
zu den Menschenrechten zu zihlen sind, nicht zuletzt auch davon ab, was man als das
zentrale >Schutzgut« der Menschenrechte definieren will. Auch hier herrscht in der phi-
losophischen Debatte grofle Uneinigkeit, und die Vorschlage reichen vom >bloflen
Menschseins< iiber Konzepte der >Menschenwirde< oder >Freiheit< bis hin zu ver-
gleichsweise weit reichenden Forderungen nach einem »angemessene Lebensstandard«*
Dabei wird deutlich: Je anspruchsvoller und normativ gehaltvoller man das zentrale
menschenrechtliche Schutzgut fasst, umso grofler die Anzahl der konkreten Einzel-
rechte, die sich daraus ableiten lassen. Desto starker jedoch schwindet auch die Aussicht
darauf, fiir die sich daraus ergebenden Rechtskataloge transkulturelle Zustimmung zu
erhalten. Und eben darin bestand ja das Universalismus/Relativismus-Problem.

Nun hitte aber die Philosophie der Menschenrechte den paternalistischen An-
spruch zu vermeiden, »iiber den Kopf« der Betroffenen hinweg eine ganz bestimmte
ethische Lebensform als fiir alle Menschen bereits verbindlich auszuzeichnen.®
Diesbeziiglich hat es sich aber zumindest die westliche Debatte oft etwas zu leicht
gemacht, indem man sich auf den Standpunkt zuriickzog, Aussagen tiber den Men-
schen im Singular sowie tiber dessen basale Interessen oder Bediirfnisse seien eher
problemlos méglich.#' Bedenkt man aber, dass sich auch >unser< westliches Men-
schenbild im Laufe der Zeit erheblich gewandelt hat und von einem wirklich ein-
heitlichen Menschenbild bis heute auch gar nicht die Rede sein kann, so sehen sich
die gemeinten Positionen nicht immer zu Unrecht den in Abschnitt 2 diskutierten
Vorwirfen ausgesetzt, iiber den eigenen kulturellen Tellerrand nicht wirklich hin-
auszuschauen. Wie aber lautet die Alternative?

Ein Begriff der Menschenrechte, der wahrhaft fir alle gelten soll, wird beriick-
sichtigen missen, dass eine jeweils konkretisierende Festlegung des Inhalts und
Umfangs der Menschenrechte lezztlich das Ergebnis eines steten und kulturell offe-
nen Aushandlungsprozesses zu sein hitte.? Damit kommen wir zu der in Abschnitt
3 bereits angedeuteten These zurtck, dass zwar der Versuch einer Letztbegriindung
der Menschenrechte aufgegeben werden muss, dass wir aber dennoch am Universa-
litatsanspruch der Menschenrechte festhalten konnen. Anstatt aber einen >unum-
stofllichens, bereits verwirklichten Universalismus der 1948 proklamierten Men-
schenrechte zu behaupten und sich damit der Kritik des kulturrelativistischen
Gegners auszusetzen, wire auf Prozesse einer stetig zu wiederholenden Universali-
sierung zu setzen.” Oben war gesagt worden: Die Menschenrechte sind nicht schon

39 Siehe Pollmann, »Von der philosophischen Begriindung zur demokratischen Konkreti-
sierung«, aaO. (FN 11).

40 Heiner Bielefeldt, »Human Rights in a Multicultural World« in: Jahrbuch fiir Recht und
Ethik, Bd. 3 (1995), S. 283-294.

41 Dazu kritisch: Ignatieff, Die Politik der Menschenrechte, 2aO. (FN 15), S. 74ff.

42 Pollmann, »Von der philosophischen Begriindung zur demokratischen Konkretisie-
rung«, aaO. (FN 11).

43 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, aaO. (FN 7), Kap 3. Die Grundi-
dee stammt von Michael Walzer, Lokale Kritik — globale Standards, Hamburg 1996.

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

Arnd Pollmann - Fiir einen neuen Universalismus 49

universell giiltig, aber sie wollen universell giltig werden. Und tber diesen Ver-
wirklichungsprozess muss immer wieder und immer wieder aufs Neue diskutiert
und auch gestritten werden. Ja, am Ende sollten nicht einmal die bereits volker-
rechtlich verbindlichen UN-Pakte in der Folge von 1948 als »abschliefende< Formu-
lierungen oder erschopfende Kataloge angesehen werden. Gleichwohl konnen sie
als ezn Versuch, und zwar als ein besonders wirkmichtiger, verstanden werden, den
Universalititsanspruch der Menschenrechte >einzuholenx.

Dass es sich bei den Menschenrechten also weniger um ein philosophisches als
vielmehr um ein politisches Projekt handelt, diirfte bereits auf der Hand liegen. Da-
mit stellt sich abschliefend die Frage, wer die Akteure dieser umkimpften Ausdeu-
tungsprozesse sind bzw. sein sollten. Faktisch ist es zweifellos so, dass entsprechen-
de Katalogisierungen zumeist von Fachleuten — von Regierenden, Gerichten,
Rechtsgelehrten, Philosophen — vorgenommen werden. Aber wie vertrigt sich dies
mit der Logik der Menschenrechtsidee? Es vertrigt sich nur schlecht, denn die
Menschenrechte sind darauf angewiesen, dass sie von jenen interpretiert werden, die
Trager dieser Rechte sind. Und Trager der Menschenrechte sind letztlich >wir alle<.
Demnach hitten entsprechende Konkretisierungen der abstrakten Menschenrechts-
idee durch uns alle, und zwar gleichberechtigt, zu erfolgen. Und entsprechend muss
— in konzeptionellen Hinsicht — von einer duflerst engen Beziehung zwischen den
Menschenrechten und einer normativ anspruchsvollen Auffassung von >Demokra-
tie« ausgegangen werden.** Das heifdt selbstredend nicht, dass demokratische Ver-
haltnisse eine empirisch notwendige Voraussetzung fiir die Einforderung von Men-
schenrechten wiren. Vielmehr ist deren Geltungsanspruch gerade dort zu
proklamieren, wo bislang keine demokratischen Verhiltnisse herrschen. Dennoch
handelt es sich bei der /dee der Demokratie um eine Art menschenrechtliche >Denk-
notwendigkeit: Eine wahrhaft legitime politische Ordnung, in der die Menschen-
rechte tatsichlich realisiert wiren und in der sich die »Adressaten« der Menschen-
rechte zugleich auch als deren »Autoren« verstehen konnten, ist nur als ein
demokratisches Miteinander vorstellbar.* Man kann es also gar nicht pathetisch ge-
nug formulieren: Die Festlegung des konkreten Inhalts der Menschenrechte und da-
mit die Einlosung ihres umfassenden Universalititsanspruches sollte als ein globa-
les, demokratietheoretisches Grofiprojekt verstanden werden, und zwar als die
weiterhin unabgeschlossene Aufgabe einer kollektiven Selbstbestimmung der ge-
samten Menschbheit.

Zusammenfassung

Die Menschenrechte beanspruchen nicht nur >universelle, sondern auch »egalita-
res, >kategorisches, >identische« sowie >unteilbare< Geltung. Dass aber all diese nor-
mativen Geltungsanspriiche mit den Menschenrechten verkniipft sind, bedeutet

44 Dazu die Diskussion in Gosepath / Lohmann, Philosophie der Menschenrechte, aaO.
(FN 25), 2. Abschnitt.
45 Habermas, »Zur Legitimation durch Menschenrechte«, aaO. (FN 26).

ZfP 56.]g. 1/2009

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

50 Arnd Pollmann - Fiir einen nenen Universalismus

nicht, dass diese Anspriiche bereits tiberall eingelost wiren. Dies wiren sie vielmehr
erst dann, wenn die Menschenrechte weltweit faktisch zur Durchsetzung kimen —
was aber in absehbarer Zeit kaum der Fall sein diirfte. Demnach ist der Universalis-
mus der Menschenrechte als ein >Projekt< zu verstehen; als ein Universalismus 2 the
making. Die Menschenrechte sind nicht schon universell giiltig, aber sie wollen uni-
versell giiltig werden. Dies fiihrt zu der Einsicht, dass der Universalismus der Men-
schenrechte als ein politischer Prozess der >Universalisierung« verstanden werden
sollte.

Abstract

Human rights do not only claim for >universals, but also for »egalitarians, >catego-
rical, >identical< and »indivisible« validity. But the fact that those normative validity
claims do belong to the very idea of human rights does not mean, that those claims
were already achieved or realized. This would only be the case when human rights
were in fact globally enforced — which might not happen in the near Future. There-
fore the universalism of human rights should be understood as a >projects; as univer-
salism >in the making<«. Human rights are not universal yet, but they claim to become
so. That leads to the conclusion, that the universalism of human rights is best be
seen as a political process of >universalization.

Arnd Pollmann, Improving Universalism. The Political Project of Human Rights
from a Philosophical Point of View

21673.216.35, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtiich geschutzter Inhaf k.
‘mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



huck
Rechteck

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

