
ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann

Für einen neuen Universalismus
Das politische Projekt der Menschenrechte aus philosophischer Sicht

Die Überzeugung, dass die Menschenrechte ›universell‹ gelten, ist zwar überaus
geläufig, aber dennoch unzutreffend. Und sie sollte nicht mit der zwar zutreffen-
den, aber kaum geläufigen Auffassung verwechselt werden, dass die Menschenrech-
te ›universalisierbar‹ sind. Dies wird die These sein, die es im Folgenden zu erhellen
gilt. Aber worin genau besteht der Unterschied? Meint ›universell‹ denn nicht das-
selbe wie ›universalisierbar‹? Keineswegs, denn im ersten Fall wird eine Geltung als
bereits gegeben behauptet, die noch gar nicht gegeben ist, die aber dennoch, wie im
zweiten Fall in Aussicht gestellt, eines Tages bestehen könnte. Oder anders: Die
Universalität der Menschenrechte ist ein Geltungsanspruch, den es erst noch einzu-
lösen gilt. Die Klärung dieses Unterschieds wird sich als rechtsphilosophisch und
politisch äußerst folgenreich erweisen. Sie vermag aus Sackgassen der derzeitigen
Menschenrechtsdebatte herauszuführen, in die sich all jene zu verlaufen drohen, die
bereits an einen ›unumstößlichen‹ Universalismus der Menschenrechte glauben; da-
ran, dass die Menschenrechte universell sind.

Um dieses weit verbreitete Selbstmissverständnis aufzuklären, wird es notwendig
sein, einen recht weiten konzeptionellen Bogen zu spannen: von der philosophi-
schen Begründungsproblematik der Menschenrechte bis hin zu Fragen ihrer politi-
schen Konkretisierung und Durchsetzung. Im ersten Schritt soll zunächst noch
einmal an die rechtsphilosophische Ausgangslage des Universalismus-Problems er-
innert werden: Dass die Menschenrechte tatsächlich Rechte ›aller‹ Menschen sind,
ist offenbar noch immer nicht selbstverständlich. Und die heute gängige Behaup-
tung, dass die Menschenrechte längst universelle Geltung besitzen, ist als eine etwas
übereilte Antwort auf zwei Arten von gegenteiligen Auffassungen zu verstehen,
von denen der so genannte Relativismus die eigentliche philosophische und auch
politische Herausforderung darstellt (1). Im zweiten Schritt wird es deshalb darum
gehen, noch einmal kurz die gängigsten relativistischen Einwände zu rekapitulieren
(2). Anschließend wird gezeigt werden, mit welchen generellen Verteidigungs- bzw.
Begründungsstrategien die Philosophie der Menschenrechte auf diese Einwände re-
agiert (3). Im vierten Schritt werden dann genau fünf normative Geltungsansprüche
der Menschenrechte voneinander abgegrenzt, von denen man nicht wird abrücken
können, ohne damit von den Menschenrechten selbst abzurücken (4). Zuletzt wer-
den wir dann auf den entscheidenden Unterschied zwischen dem ›Universalismus‹
der Menschenrechte und der Behauptung ihrer ›Universalisierbarkeit‹ zurück-
kommen: Das Projekt der Menschenrechte, so lautet das Ergebnis, ist das politische
Projekt einer weltweiten, gemeinsamen Realisierung ihres universellen Geltungsan-

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus36

spruches. Und dass es sich um ein ›Projekt‹ handelt, setzt notwendig voraus, dass
die Menschenrechte nicht schon universellle Geltung besitzen. Denn sonst bräuchte
man dieses Projekt erst gar nicht anzugehen. Am Ende soll daher deutlich werden,
dass die gängige philosophische Überzeugung, den Menschenrechten fehle es pri-
mär an einer universelle Begründung, durch ein genuin politische Plädoyer ersetzt
werden muss: mehr Demokratie bzw. mehr demokratische Universalisierung wa-
gen!

1. Zwei Gegner

Seit jeher sind die Menschenrechte von zwei Arten von Gegnern ins Visier ge-
nommen worden. Stets haben beide eben dies bestreiten wollen: dass es Rechte ›des‹
Menschen gibt, die universelle Geltung beanspruchen dürfen. Während die Kritik
des ersten Gegners, historisch betrachtet, vernichtend ausfiel, heute jedoch von nie-
mandem mehr ernsthaft vertreten wird, sind Gegner des zweiten Typs noch immer
häufig anzutreffen, wobei aber deren Kritik vergleichsweise harmlos ist. Bevor wir
beide Gegner beim Namen nennen können, soll zunächst geklärt werden, wogegen
genau sich deren Kritik wendet. Soll die Idee der Menschenrechte per se als eine irre-
führende Idee erwiesen werden oder ist man lediglich der Auffassung, dass es sich
um eine zwar plausible Idee handelt, die aber gleichwohl keine Allgemeinverbind-
lichkeit beanspruchen könne? Aus spezifisch philosophischer Sicht ist der Stein des
Anstoßes zunächst die Behauptung, man könne zu einer allgemeinen ›Begründung‹
der Menschenrechte und ihres normativen Geltungsanspruches gelangen. Genauer:
Das so genannte Universalismus-Problem betrifft die Frage, ob man die Menschen-
rechte derart grundlegend rechtfertigen kann, dass sie von allen Menschen, und zwar
weltweit, als gleichermaßen verbindlich eingesehen werden können; wobei diese Be-
gründung möglichst auch noch jene Kritiker überzeugen können soll, die nicht
schon von den Menschenrechten überzeugt sind. Angesichts der beinahe zahllosen
Begründungsversuche, die in der gegenwärtigen philosophischen Debatte konkur-
rieren1, verliert man aber leicht den Blick dafür, was genau hier eigentlich begründet
werden soll: die konkreten einzelnen Menschenrechte; einzelne ›Klassen‹ von Men-
schenrechten2; das von Hannah Arendt einst als vorgängig behauptete »Recht,
Rechte zu haben«3; die ›Menschenwürde‹4; die ›Gleichgewichtigkeit‹ oder ›Unteil-
barkeit‹5 der Menschenrechte oder gar das internationale ›Menschenrechtsregime‹6?

1 Robert Alexy, »Menschenrechte ohne Metaphysik?«, in: Deutsche Zeitschrift für Philo-
sophie, Jg. 52, Nr. 1 (2004), S. 15-24.

2 Georg Lohmann, »Die unterschiedlichen Menschenrechte«, in: Karl-Peter Fritzsche /
Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte zwischen Anspruch und Wirklichkeit, Würz-
burg 2000, S. 9-23.

3 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1995, S. 614.
4 Siehe Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte, Darmstadt 1998.
5 Dazu Georg Lohmann u.a., Die Menschenrechte: unteilbar und gleichgewichtig?, Stu-

dien zu Grund- und Menschenrechten, Bd. 11, Potsdam 2005.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 37

Es gibt tatsächlich eine Vielzahl menschenrechtlicher Begründungsfragen, so dass
die Frage lohnt, was primär einer Begründung bedarf, wenn man die Menschen-
rechte begründen will. Die Antwort lautet: Es gibt tatsächlich einen menschenrecht-
lichen Grundanspruch, aus dem sich alle weiteren Begründungsfragen als Folgepro-
bleme ergeben. Und dieser Grundanspruch lautet: Jeder Mensch ist – ohne jeden
Unterschied – als rechtlich ›gleich‹ zu achten, und zwar allein, weil er Mensch ist.7

Oder anders: Jeder Mensch – gleich welcher Nationalität oder Kulturzugehörigkeit,
welchen Geschlechts oder Alters, welcher Religion oder politischen Gesinnung etc.
– muss qua Menschsein als ein vollends gleichberechtigtes Mitglied der Menschen-
gemeinschaft Anerkennung finden. Ob und wie dieser Fundamentalanspruch zu
begründen ist, wäre zuerst zu klären. Welche Rechte man dann im Einzelnen aus
diesem Anspruch ableiten kann; ob ›liberale Freiheitsrechte‹, ›politische Partizipati-
onsrechte‹ und ›soziale Teilhaberechte‹ alle gleichermaßen gut begründet sind; ob
diese Rechte damit insgesamt unteilbar und gleichgewichtig sind; ob schließlich der
völkerrechtliche Anspruch einer globalen Durchsetzung der Menschenrechte – not-
falls gar mit Waffengewalt – gerechtfertigt werden kann: All diese spezifischen Be-
gründungsfragen brauchen oder besser können erst dann beantwortet werden,
wenn man eben jenen Standpunkt gleicher Achtung bereits eingenommen hat. Und
wer bestreitet, dass alle Menschen unterschiedslos als gleichberechtigt zu achten
sind, bloß weil sie Menschen sind, wird über etwaige Folgefragen vermutlich gar
nicht weiter diskutieren wollen.

Genau dies scheint für die beiden zu Beginn erwähnten Gegner der Menschen-
rechte zu gelten.8 Jedenfalls leugnen sie, dass alle Menschen, rechtlich gesehen,
gleich sind, obwohl sie dies auf eigentümlich unterschiedliche Weise tun: Der erste
Gegner verneint vollends, dass der Gattungsbegriff ›Mensch‹ irgendwelche rechtli-
che Konsequenzen für die öffentliche und politische Ordnung mit sich bringt. Statt
auf Gleichheit zu setzen, will dieser Gegner das politische System vielmehr auf radi-
kale Ungleichheit gründen – bis hin zum Ausschluss ganzer Gruppen oder gar bis
hin zu deren völliger Vernichtung. Das ist die ›totalitäre‹ Variante der Menschen-
rechtskritik.9 Sie ist, historisch betrachtet, vor allem in zwei Gestalten wirksam ge-
worden, und zwar auf katastrophale Weise: Der Rassenwahn des deutschen Natio-
nalsozialismus hat grundsätzlich leugnen wollen, dass alle Menschen tatsächlich
Menschen sind, indem er Juden, Kommunisten, Homosexuelle, Zigeuner oder auch
Behinderte zu ›Untermenschen‹ oder gar zu ›Ungeziefer‹ stempelte. Der sowjeti-
sche Bolschewismus hingegen hat zwar nicht verneinen müssen, das alle Menschen
Menschen sind, nur folgte daraus rechtlich nichts: ›Kulaken‹ z.B. mochten Men-
schen sein, doch aus Sicht der bolschewistischen Revolutionäre waren sie schlicht

6 Siehe Walter Kälin / Jörg Künzli, Universeller Menschenrechtsschutz, Baden-Baden
2005.

7 Christoph Menke / Arnd Pollmann, Philosophie der Menschenrechte. Zur Einführung,
Hamburg 2007, Kap. 2.

8 Ebd.
9 Für das Folgende: Rolf Zimmermann, Moral als Macht. Eine Philosophie der histori-

schen Erfahrung, Reinbek 2008, bes. 17-46 u. 161-175.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus38

wertlos. Es ist dieser doppelt monströse Totalitarismus des 20. Jahrhunderts, gegen
den sich ausdrücklich die Präambel der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte
von 1948 wendet, die von »Akten der Barbarei« spricht, »die das Gewissen der
Menschheit mit Empörung erfüllen«. Gegen diesen Totalitarismus müssen die Men-
schenrechte mit plausiblen Gründen dafür verteidigt werden, dass alle Menschen
zwar nicht schlechthin gleich sein mögen, so als gäbe es keine individuellen Unter-
schiede, dass sie aber dennoch unter dem Gesichtspunkt ihrer menschenrechtlichen
Berücksichtigung Gleichberechtigung verdienen.

Etwas ganz anderes gilt für den zweiten Gegner der Menschenrechte. Er ist
durchaus kein Anhänger einer Politik des Ausschlusses oder gar der Vernichtung.
Ja, in der Regel befürwortet er die Menschenrechte sogar. Gleichwohl will er be-
streiten, dass man die anti-totalitäre Grundidee einer gleichen Berücksichtigung al-
ler Menschen derart universell fassen könne, dass diese Idee dadurch einen für alle
Menschen weltweit gleichen Sinn bekommt; dass sie für alle genau dasselbe meint.
Dies ist der vom Totalitarismus strikt zu unterscheidende ›relativistische‹ Gegner
der Menschenrechte. Der Relativismus muss nicht leugnen, dass alle Menschen qua
Menschsein Rechte haben, er verneint lediglich, dass alle Menschen tatsächlich die
gleichen Rechten haben. Der Relativismus geht vielmehr davon aus, dass eine wahr-
haft gerechte politische Ordnung stets nach Maßgabe der lokal – kulturell und sozi-
al – variierenden Bedingungen ›vor Ort‹ eingerichtet werden müsse: Andere Länder,
andere Sitten! Was es im konkreten Kontext für den einzelnen Menschen bedeutet,
gerechte politisch-rechtliche Berücksichtigung zu finden, verändert sich mit eben
jenen sozialen und kulturellen Lebensbedingungen: Gleichheit in Deutschland kann
demnach etwas ganz anderes meinen als Gleichheit in China, Iran oder Darfur. Wer
also die Menschenrechte gegen diesen relativistischen Gegner verteidigen will, be-
nötigt eine plausible Begründung für die – trotz aller kulturellen und sozialen Un-
terschiede bestehenden – Vergleichbarkeit aller Menschen.

Genau an dieser Stelle ist in der gegenwärtigen Debatte sehr häufig folgendes
Problem zu beobachten: Wer glaubt, die Menschenrechte gegen den Totalitarismus
verteidigen zu können, z.B. durch den wie immer gearteten Nachweis einer prinzi-
piellen Gleichheit aller Menschen, glaubt oft, sie damit zugleich auch, und zwar kul-
turinvariant, gegen den Relativismus verteidigt zu haben. Das aber ist zumeist nicht
schon der Fall. Denn man kann, wie sich gleich zeigen wird, sehr wohl an die Men-
schenrechte glauben und doch zugleich davon ausgehen, dass deren Realisierung auf
kontextualisierende Weise stattfinden muss; woraus sich dann am Ende eben doch
kulturell gebotene Ungleichbehandlungen ergeben können. Bevor wir diesen Wi-
derspruch genauer ins Auge fassen können, zunächst die gute Nachricht: Der Streit
um die Menschenrechte ist längst kein Streit um deren prinzipielle Anerkennung
oder Ablehnung mehr. Die totalitäre Kritik der Menschenrechte ist in dem Sinn wi-
derlegt, dass heute niemand mehr ernsthaft – zumindest nicht in der weltpolitischen
Öffentlichkeit – die Ansicht vertreten würde, die Menschenrechte als solche seien
eine abwegige Idee, vielmehr sei radikale Ungleichbehandlung angesagt.10 Die weni-
ger gute Nachricht aber lautet: Es besteht durchaus noch immer Streit um die richti-
ge Ausdeutung der Menschenrechtsidee. Denn Antworten auf die Frage, was inhalt-

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 39

lich konkret aus dem zunächst abstrakten Anspruch auf gleiche Achtung zu folgen
hat, werden von Kontext zu Kontext recht unterschiedlich ausfallen. Der Inhalt der
Menschenrechte wird sehr verschieden interpretiert und eben auch relativiert.11 An-
ders gesagt: Der Relativismus kann als Plädoyer für kulturelle Varianz mit Blick auf
die ›richtige‹ Auslegung der Menschenrechtsidee verstanden werden, jedoch auf
Grundlage einer prinzipiell bereits gegebenen Anerkennung dieser Grundidee. Re-
lativiert wird lediglich deren normative Reichweite.

2. Relativistische Einwände

Nach den bisherigen Überlegungen besteht die relativistische Herausforderung
des Universalismus in dem Zweifel, ob sich die Menschenrechte kulturinvariant,
d.h. für alle Menschen gleichermaßen verbindlich, begründen lassen. Eine entspre-
chende Skepsis beruht nicht selten auf der Einsicht in die spezifisch abendländische
Entstehungsgeschichte der Menschenrechte.12 Bevor wir uns daher der eigentlichen
philosophischen Begründungsfrage zuwenden können, sollten vorab noch einmal
die gängigsten relativistischen Einwände gegen den globalen Geltungsanspruch der
Menschenrechte rekapituliert werden.13 Denn so erst wird deutlich, inwiefern die
heutige Begründungsdebatte auf eben diese Einwände Antworten geben will.

(a) Vorwurf ›Eurozentrismus‹: Der erste Einwand zielt unmittelbar auf das men-
schenrechtliche Erbe des europäischen Totalitarismus ab. Da sich zeigen lasse, so
heißt es, dass die Menschenrechte ein ›westliches Produkt‹ geschichtlicher Un-
rechtserfahrungen seien, die sich primär im so genannten Abendland ereignet hät-
ten, könne deren Geltung nicht einfach auf fremde Kulturkreise übertragen werden.
Wer z.B. glaube, einer kulturellen Gemeinschaft, in der die Schari’a geltendes Recht
sei, ein westliches Rechtskonstrukt überstülpen zu können, verfahre ›eurozentris-
tisch‹: Er hält sich selbst für den Nabel der Welt und klassifiziert andere Kulturen
nach den Wertemaßstäben der eigenen.14

(b) Vorwurf ›Imperialismus‹: Der zweite Einwand ist eher realpolitischer Natur
und kritisiert die von den Vereinten Nationen (UN) oder einzelnen Großmächten
betriebene Menschenrechtspolitik sowie die oft floskelhafte und scheinheilige Men-
schenrechtsrhetorik vieler westlicher Politiker als Ausdruck ›imperialistischen‹

10 Wenn es doch vereinzelt noch totalitäre Gegner der Menschenrechte gibt, z.B. in rechts-
extremen oder auch in religiös-fundamentalistischen Kreisen, dann sollte man diese
nicht, wie das häufig geschieht, ›Relativisten‹ nennen.

11 Arnd Pollmann, »Von der philosophischen Begründung zur demokratischen Konkreti-
sierung: Wie lassen sich Inhalt und Umfang der Menschenrechte bestimmen? « in: Zeit-
schrift für Menschenrechte, Jg. 2, Nr. 1 (2008), S. 9-25.

12 Dazu der Abriss bei Andreas Haratsch, Die Geschichte der Menschenrechte, Studien zu
Grund- und Menschenrechten, Bd. 7, Potsdam 2006.

13 Dazu auch die Beiträge in: Abdullahi A. An-Na’im (Hg.), Human Rights in Cross-Cul-
tural Perspectives. A Quest for Consensus, Philadelphia 1992.

14 Zur islamischen Diskussion: Gudrun Krämer, Gottes Staat als Republik. Reflexionen
zeitgenössischer Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden
1999.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus40

Machtstrebens. Wer lautstark die Menschenrechte einklage, dabei mitunter aber
selbst zu menschenrechtswidrigen Mitteln greife – zu willkürlichen Verhaftungen
etwa, zu Folter oder Krieg –, der habe offenkundig ein ganz anderes Interesse als die
Durchsetzung universeller Menschenrechte; und zwar ein äußerst egoistisches Inte-
resse an der Stabilisierung und Ausweitung der eigenen Machtsphäre. Dieser Impe-
rialismus verstärke nur noch die ohnehin verbreitete Skepsis nicht-westlicher Kul-
turen gegenüber einer bereits durch den westlichen Kapitalismus bewirkten
Zwangsglobalisierung.15

(c) Vorwurf ›Anti-Pluralismus‹: Eng damit verwandt ist ein dritter Einwand, der
beklagt, dass die völkerrechtlich einschlägigen Menschenrechtspakte auf UN-Ebene
die menschliche Vielfalt, den Pluralismus der Welt bedrohen. Die Menschenrechte,
so wird behauptet, transportierten eine rein westliche Vorstellung vom ›guten Le-
ben‹, die gegenüber kulturellen Abweichungen und Eigenarten ignorant sei. Von
›dem‹ Menschen im Singular könne aber gar keine Rede sein. Vielmehr bezweckten
die Menschenrechte eine weltweite ›Uniformierung‹ des Menschen. Und dies müsse
nicht zuletzt auf eine globale Egalisierung und Bedrohung individueller Freiheits-
räume hinauslaufen.16

(d) Vorwurf ›Individualismus‹: Davon zu unterscheiden ist der sich daraus un-
mittelbar ergebende vierte Vorwurf, dem es weniger um den pluralistischen Erhalt
individueller Unterschiede als um die Bewahrung ganzer Rechtskulturen geht. Dass
nämlich die Menschenrechte, wie es in der juristischen Debatte oft heißt, ›subjekti-
ve‹ Rechte sind, soll bedeuten, dass es sich um Rechtsansprüche handelt, auf die das
individuelle Rechtsubjekt als Einzelnes pochen darf: Das Individuum hat diese un-
verbrüchlichen Rechte selbst noch gegenüber jener Rechtsgemeinschaft, die ihm
diese und alle sonstigen Rechte zuallererst garantiert. Es ist diese individualisierende
und von den Menschenrechten schwerlich abzutrennende Rechtsvorstellung, die
vielen kulturrelativistischen Kritikern ein Dorn im Auge ist. Wer vielmehr ein Ver-
treter ›asiatischer Werte‹17 ist oder stärker ›kommunitaristisch‹18 argumentiert, wird
dazu neigen, eine umgekehrte Priorität der Gemeinschaft vor den Rechtsansprü-
chen des Individuums zu behaupten und dessen Pflichten gegenüber der Gemein-
schaft zu betonen.

3. Anti-relativistische Gegeneinwände

So ernst man die vier genannten Einwände auch nehmen sollte, sie scheinen zu-
nächst zwei wichtige Einsichten zu ignorieren: Zwar sind die völkerrechtlich ein-
schlägigen UN-Pakte nie von allen Regierungen dieser Welt unterzeichnet worden,

15 Exemplarisch: Michael Ignatieff, Die Politik der Menschenrechte, Hamburg 2002.
16 Aus ›rechtsextremer‹ Sicht: Alain de Benoist, Kritik der Menschenrechte, Berlin 2004.
17 Dazu Klaus F. Geiger / Manfred Kieserling (Hg.), Asiatische Werte. Eine Debatte und

ihr Kontext, Münster 2001.
18 Charles Taylor, »Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights« in: Joanne

R. Bauer / Daniel A. Bell (Hg.), The East Asian Challenge for Human Rights, Cam-
bridge, S. 124-144.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 41

so doch aber stets von überaus vielen Staaten jedweder kultureller, weltanschauli-
cher oder religiöser Prägung.19 Schon dies spricht empirisch dafür, dass die Aner-
kennung der Menschenrechte in globaler Hinsicht viel verbreiteter ist, als es die rhe-
torische Vehemenz der formulierten Einwände vermuten lässt. Wichtiger aber noch
ist der zweite Gegeneinwand: Solange der Begriff ›Mensch‹ Verwendung findet, und
zwar kulturunabhängig, gehen jene, die ihn gebrauchen, unweigerlich von allgemein
geteilten menschlichen Eigenschaften, Interessen, Bedürfnissen oder auch Verletz-
lichkeiten aus, die in Akten menschenrechtlichen Unrechts missachtet werden. Die
Frage aber ist: Um welche typisch menschlichen Dispositionen handelt es sich?
Und lassen sich die Menschenrechte tatsächlich auf Grundlage dieser Gemeinsam-
keiten als für alle verbindlich begründen? Zu Beginn war gesagt worden: Was in der
Philosophie der Menschenrechte primär einer Begründung bedarf, das ist der nor-
mative Grundanspruch der Menschenrechte: Jeder Mensch ist unterschiedslos als
gleicher zu achten, und zwar allein, weil er Mensch ist. Wie nun lässt sich dieser für
die Menschenrechte basale Anspruch rechtfertigen? In der gegenwärtigen Debatte
konkurrieren dazu die folgenden Begründungsstrategien.20

Noch immer verbreitet, aber inzwischen auch ein wenig antiquiert sind christlich-
theologische Rechtfertigungen, die die Geltungskraft der Menschenrechte aus der
›Gottesebenbildlichkeit‹ des Menschen herleiten wollen. Dies hätte den Vorteil, dass
sich daraus unmittelbar auch die für die Menschenrechte als ebenso zentral erachtete
›Unantastbarkeit der Menschenwürde‹ ergäbe.21 Religiöse Herleitungen haben aber
ersichtlich den Nachteil, allein von denjenigen akzeptiert werden zu können, die der
entsprechenden Religion anhängen. Wer folglich nicht an die Gottesebenbildlichkeit
des Menschen glaubt, kann entsprechend auch nicht an die Menschenrechte ›glau-
ben‹. Ihre Universalität stünde damit unter dem Vorbehalt einer bestimmten Glau-
benslehre. Eng verwandt sind metaphysische Begründungsversuche, die – und zwar
häufig im Anschluss an Immanuel Kants Auffassung von menschlicher Würde22 – ei-
nen ›absoluten Wert‹ des Menschen behaupten, der seine natürlichen Rechte begrün-
det und keine wie auch immer geartete Verrechnung erlaubt.23 Diese metaphysischen
Begründungen sehen sich jedoch der Kritik ausgesetzt, eine äußerst konsequenzrei-
che Prämisse – axiomatisch – zu setzen, die sich empirisch nicht weiter rechtfertigen
lässt: Woher sollen wir wissen, dass der Mensch einen ›angeborenen‹ Wert besitzt,
der absolut gilt? Kommt diese Setzung nicht einer petitio principii gleich? 

19 Zum Ratifizierungsstand einzelner Menschenrechtsabkommen: http://www2.ohchr.
org/english/bodies/ratification/index.htm (Stand: 18. Dezember 2008).

20 Das Folgende ist entnommen: Georg Lohmann / Arnd Pollmann, »Menschenrechte«
in: Stefan Gosepath / Wilfried Hinsch / Beate Rössler (Hg.), Handbuch der politischen
Philosophie und Sozialphilosophie, Berlin/New York 2008.

21 So z.B. Robert Spaemann, »Über den Begriff der Menschenwürde« in: ders. / Ernst-
Wolfgang Böckenförde (Hg.), Menschenrechte und Menschenwürde, Stuttgart 1987, S.
295-313.

22 Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werke, Bd. VII, Frankfurt/
Main 1977.  

23 Gregors Vlastos, »Justice and Equality” in: Richard Brandt (Hg.), Social Justice, Engle-
wood Cliffs 1962.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus42

Um derart problematische Wertsetzungen zu vermeiden, wollen anthropologische
Ansätze von empirisch leichter zu verifizierenden, ›natürlichen‹ Interessen oder Fä-
higkeiten des Menschen ausgehen.24 Doch setzen sich diese Konzeptionen regelmä-
ßig dem Vorwurf aus, einen ›naturalistischen Fehlschluss‹ zu begehen, indem sie
vom ›Sein‹ der menschlichen Natur unumwunden auf ein entsprechendes ›Sollen‹
der Menschenrechte schließen. Deshalb werden anthropologische Ansätze biswei-
len mit einer vertragstheoretischen Konzeption untermauert.25 Die eigentliche Be-
gründungslast trägt dann nicht länger der Bezug auf die menschliche Natur, sondern
die Konstruktion eines fiktiven Tauschvertrags: Alle Menschen verpflichten sich ge-
genseitig zur Gewährleistung fundamentaler menschlicher Interessen. Ersichtlich
haben aber auch diese Tausch-Konzeptionen einen begründungstheoretischen
Nachteil: Die fiktiven Vertragspartner werden sich jeweils nur dann zur Anerken-
nung der Menschenrechte ihrer jeweiligen Tauschpartner verpflichtet sehen, wenn
auch diese zugleich die Rechte jener anerkennen. Damit aber gerät der ›kategori-
sche‹, bedingungslose Charakter der Menschenrechte ins Wanken, auf den wir spä-
ter noch näher eingehen werden: Die Menschenrechte jeder bestimmten Person sol-
len auch dann gelten, wenn ihr Gegenüber diese Geltung gar nicht einsehen will.

Daher greifen verwandte Ansätze auf dezidiert vernunftrechtliche Begründungen
zurück. Demzufolge soll sich die wechselseitig bindende Geltungskraft der Men-
schenrechte aus dem typisch menschlichen Vermögen zu vernünftiger oder diskur-
siver Rechtfertigung ergeben.26 Wer vernünftig ist, so die These, erkennt notwendig
das Recht jedes anderen Menschen an, vom Staat und dessen Verantwortlichen stets
so behandelt zu werden, dass jeder dieser Behandlung aus freien Stücken zustim-
men könnte. Freilich haben diese vernunftrechtlichen Konzeptionen den Nachteil,
dass die von ihnen als grundlegend erachtete Vernunft keineswegs als ein Vermögen
aufgefasst werden kann, das schlechthin alle Menschen bereits oder auch in glei-
chem Maße besitzen. Was z.B. ist mit Embryonen, geistig Behinderten, Komatösen
oder Altersdementen? Haben diese etwa keine Menschenrechte? Nicht zuletzt aus
dieser Unklarheit ziehen Positionen, die man praxeologisch nennen kann, weil sie
auf alltägliche Praktiken wechselseitiger Anerkennung fokussiert sind, den konse-
quenzreichen Schluss, dass ›starke‹ Begründungen der obigen Art überhaupt nur
dann greifen können, wenn sie die menschenrechtliche Grundeinstellung wechsel-
seitiger Anerkennung bereits voraussetzen. Demzufolge begeben sich alle der zuvor
genannten Begründungsversuche in einen begründungstheoretischen Zirkel: Sie

24 Zum Beispiel Martha Nussbaum, Gerechtigkeit oder Das gute Leben?, Frankfurt/Main
1999.

25 Dazu exemplarisch Otfried Höffe, »Transzendentaler Tausch. Eine Legitimationsfigur
für Menschenrechte?« in: Stefan Gosepath / Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der
Menschenrechte, Frankfurt/Main 1999.

26 Jürgen Habermas »Zur Legitimation durch Menschenrechte« in: Hauke Brunkhorst /
Peter Niesen (Hg.), Das Recht der Republik, Frankfurt/Main 1999, S. 386-403; Rainer
Forst, »Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung« in: Hauke Brunkhorst / Wolfgang
R. Köhler / Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte, Frankfurt/
Main 1999, S. 66-105.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 43

wollen gleiche Rechte aller Menschen begründen, doch gelingt ihnen das nur, weil
sie von Anfang an bereits der Auffassung sind, dass alle Menschen den gleichen
Wert haben. Doch genau diese Einstellung gleicher Achtung ist nicht selbstver-
ständlich. Sie muss vielmehr als das Ergebnis historischer und individueller Lern-
prozesse verstanden werden, die bei weitem noch nicht von allen Menschen durch-
laufen worden sind.27

Diese letzte Überzeugung mutet deshalb konsequenzreich an, weil damit der
Versuch einer philosophischen ›Letztbegründung‹ der Menschenrechte im Grunde
aufgegeben wird. Und tatsächlich: Angesichts der Schwierigkeiten, in die sich alle
sonstigen Begründungsversuche verwickeln, scheint dies die einzig richtige, wenn
auch philosophisch ernüchternde Konsequenz zu sein: Man sollte von dem Versuch
einer für alle Menschen gleichermaßen zwingenden philosophischen Begründung
ablassen; einer Begründung, die auch jene Kritiker noch überzeugen können soll,
die nicht von den Menschenrechten überzeugt sind.28 Denn eine solche Begründung
des menschenrechtlichen Universalismus, die geradezu ›automatisch‹ Wirkung ent-
faltete, wird es niemals geben. Das aber heißt nicht, wie sich nun zeigen soll, dass
wir deshalb auch schon auf den Anspruch der Universalisierbarkeit der Menschen-
rechte zu verzichten hätten. Aber wie das? Wäre nicht der Verzicht auf jede Art von
Universalismus eine notwendige Konsequenz aus dem Verzicht auf zwingende
Letztbegründungen? Zwar wird diese Frage erst im letzten Abschnitt beantwortet
werden können, doch schon jetzt kann die argumentative Stoßrichtung vorgegeben
werden.

Der menschenrechtliche Grundanspruch, unterschiedslos als gleich geachtet zu
werden, bloß weil man Mensch ist, ergibt sich aus dem Umstand, dass wir – jeden-
falls dann, wenn wir auf dem moralischen Standpunkt der »Unparteilichkeit«29 ste-
hen – schlicht keine guten Gründe haben, manchen Menschen entsprechende
Rechtsansprüche zuzugestehen, anderen nicht. Denn eben dies würde gegen das
moralische Gebot unparteilicher Gleichbehandlung verstoßen. Aber ist nicht genau
an dieser Stelle jener oben bereits erwähnte Zirkel zu diagnostizieren? Soll dabei
nicht der gesuchte menschenrechtliche Grundanspruch auf rechtliche Gleichbe-
handlung unmittelbar aus einer Moral gleicher Achtung abgeleitet werden, die –
philosophisch – einfach vorausgesetzt wird, ohne dass sie bereits – empirisch – als
für alle verbindlich vorausgesetzt werden könnte? Dem ist tatsächlich so, doch wird
das Argument damit nicht hinfällig. Denn in diesem Fall handelt es sich um einen
bewussten Zirkel: Alle Menschen haben den gleichen Anspruch auf Menschenrechte
dann und nur dann, wenn sie sich und wir uns als Mitglieder der moralischen Ge-
meinschaft verstehen. Das moralische Recht auf Gleichbehandlung haben wir zu-
nächst allein gegenüber der Moralgemeinschaft; d.h. gegenüber denjenigen, die sich

27 Vgl. Richard Rorty, »Menschenrechte, Rationalität und Gefühl« in: Stephen Shute /
Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte, Frankfurt/Main 1996, S. 144-170.

28 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, aaO. (FN 7), Kap. 2 u. 3.
29 Dazu Ernst Tugendhat, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt/Main 1993, Kap. 17; Forst,

»Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung«, aaO. (FN 26).

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus44

auch tatsächlich unter die gemeinten Gebote stellen. Ob sie dies aber tatsächlich
tun, bleibt letztlich, auch wenn dies ernüchternd klingt, die Sache jedes Einzelnen.

Es gibt zwar durchaus gute, aber eben keine unmittelbar oder automatisch zwin-
genden Gründe für die Einnahme jenes Standpunkts gleicher Achtung. Einige Men-
schen stehen bereits auf diesem Standpunkt, z.B. aufgrund historischer oder auch
persönlicher Unrechtserfahrungen, andere jedoch nicht. Zwar wird man nicht zu-
gleich an die Menschenrechte glauben und die strikte Gleichwertigkeit aller Men-
schen bestreiten können. Aber man kann sehr wohl, wie der Relativismus, die
strikte Gleichwertigkeit aller Menschen bestreiten – nur steht man dann eben doch
nicht vollends auf dem Standpunkt der Menschenrechte. Man ist dann allenfalls, wie
sich gleich zeigen wird, eine Art ›falscher Freund‹, der den Menschenrechten zwar
das Wort reden mag, ohne aber vollends deren Konsequenzen in Kauf nehmen zu
wollen. Daraus folgt auch: Das menschenrechtliche Ansinnen, die strikte Rechts-
gleichheit aller Menschen zum normativen Ausgangspunkt nationaler sowie inter-
nationaler Rechtssysteme zu machen, war eine historische Entscheidung; eine
Entscheidung, aus der die Anerkennung der einzelnen Menschenrechte folgt, die
man seinerzeit aber durchaus auch hätte anders fällen können.

4. Was nicht zur Disposition steht

Auch wenn das philosophische Vorhaben einer Letztbegründung der Menschen-
rechte aufgegeben werden sollte, bedeutet das nicht, dass man für den oben skiz-
zierten Grundanspruch gleicher Achtung nicht doch weiter argumentieren kann.
Dabei lässt sich dieser normativ grundlegende Anspruch noch einmal in eine Reihe
von Teilforderungen zerlegen, deren jeweilige Reichweite in der gegenwärtigen Dis-
kussion umstritten ist. Selbst viele Befürworter der Menschenrechte wollen nicht so
weit gehen, alle fünf der nun folgenden Geltungsansprüche als gleichermaßen ver-
bindlich anzusehen. Aber nun dann, so die These, wären sie echte Befürworter der
Menschenrechte.30

(a) Universelle Geltung: Zunächst ist zu klären, was genau es eigentlich bedeutet,
dass die Menschenrechte ›universell‹ gültig sein sollen. Denn dies ist bislang noch
gar nicht geschehen. Gemeint ist, dass jede nur erdenkliche Beschränkung des men-
schenrechtlichen Adressatenkreises, z.B. auf nur ganz bestimmte Menschen oder
Personen, unzulässig ist. Alle Menschen sollen unterschiedslos die gleichen Rechte
haben, so hieß es. Aber wer sind ›alle‹?31 Lange Zeit war es durchaus üblich, und
zwar selbst noch in menschenrechtlichen Zusammenhängen, nicht alle menschli-
chen Wesen sogleich als Menschen ›im vollen Sinne‹ zu betrachten. Historisch gese-
hen wird erst durch die inner- und zwischenstaatlichen Kämpfe der Moderne – man
denke an die Sklavenbefreiung, die Arbeiterbewegung, die Frauenbewegung und

30 Für das Folgende siehe Arnd Pollmann, »Alle gehören dazu« in: iz3w, Nr. 307 (2008),
S. IV-VI.

31 Ernst Tugendhat, »Wer sind alle?« in: Angelika Krebs (Hg.), Naturethik, Frankfurt/
Main 1997, S. 100-110.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 45

auch an Flüchtlingsbewegungen – der zentrale Anspruch der Menschenrechte frei-
gesetzt, Rechte wahrhaft aller Menschen, d.h. nicht nur weißer, wohlhabender,
männlicher Bürger benennen zu wollen. Wer demnach heute glaubt, an den Men-
schenrechten festhalten zu können, während er noch immer unterschiedlichen Mit-
gliedern der Gattung, z.B. Männern und Frauen, bloß unterschiedliche rechtliche
Ansprüche zuerkennt, missversteht, worum es den geltenden UN-Pakten im Kern
geht: Frauen, Mitglieder indigener Minderheiten, Flüchtlinge, Arbeiter, Kinder, Ho-
mosexuelle, Ungläubige, ja, selbst Verbrecher und Terroristen gehören dazu.32

(b) Kategorische Geltung: Sehen wir uns den speziellen Fall der Terroristen einmal
genauer an. In der aktuellen Menschenrechtsdebatte macht besonders ihr Beispiel
deutlich, was es bedeutet, dass die Menschenrechte nicht bloß universelle, sondern
auch ›kategorische‹ Geltung beanspruchen. In den letzten Jahren ist unter dem Ein-
druck des war on terrorism heftig darüber gestritten worden, ob der individuelle Be-
sitz von Menschenrechten an die Bedingung eigenen moralischen oder strafrechtli-
chen Wohlverhaltens geknüpft werden sollte. Pointiert lautet die These: Wer die
Menschenrechte missachtet, verliert sie selbst. Terroristen, deren erklärtes Ziel es ist,
den gemeinsamen verfassungsrechtlichen Grund zu unterminieren, sollten als »Fein-
de« behandelt und entsprechend härter bestraft werden.33 Doch wird man sich fragen
müssen: Ist diese Forderung mit der Idee der Menschenrechte vereinbar? Nein, denn
sie verkennt die normative ›Logik‹ der Menschenrechte, die zwischen Freund und
Feind gerade nicht unterscheiden wollen. Ihr Besitz unterliegt keinen Bedingungen.
Selbst Schwerverbrecher und Terroristen können die Menschenrechte nicht verlieren.

(c) Egalitäre Geltung: Man kann aber den Geltungsanspruch der Menschenrechte
auch dadurch schmälern, dass man sie zwar allen Menschen, nicht aber allen Menschen
›egalitär‹, d.h. gleichermaßen zubilligt. So mögen z.B. manche die – in monotheistischen
Religionsgemeinschaften noch immer gängige – Auffassung vertreten, dass zwar auch
Frauen zum Adressatenkreis der Menschenrechte gehören, dass man ihnen aber nicht
schon den gleichen, sondern einen bloß abgestuften Rechtsstatus zubilligen muss. Oder
anders: Wir alle, Frauen und Männer, haben Menschenrechte, aber Männer haben eben
immer noch mehr Rechte. Selbstredend ist auch diese Interpretation der Menschen-
rechte falsch, denn jeder Versuch, graduelle rechtliche Ungleichbehandlungen innerhalb
der Menschengemeinschaft vorzunehmen, verstößt gegen die oben erläuterten Grund-
forderung, dass alle Menschen, rechtlich gesehen, genau gleich viel wert sein sollen.

(d) Identische Geltung: Eine weitere Möglichkeit, die Geltungskraft der Men-
schenrechte zu schwächen, ist die Umdeutung einzelner Menschenrechte. Nehmen
wir das in den letzten Jahren viel diskutierte Beispiel der Folter34: Wenn etwa die

32 Vgl. Pollmann, »Von der philosophischen Begründung zur demokratischen Konkreti-
sierung«, aaO. (FN 11).

33 Anlass dieser Debatte war ein Aufsatz des Strafrechtlers Günther Jakobs, »Bürgerstraf-
recht und Feindstrafrecht« in: Höchstrichterliche Rechtsprechung Strafrecht (Online-
Zeitschrift), Heft 3 (2004), S. 88-95. Auf: http://www.hrr-strafrecht.de/hrr/archiv/04-
03/index.php3?seite=6 (Stand: 18. Dezember 2008).

34 Gerhard Beestermöller / Hauke Brunkhorst (Hg.), Die Rückkehr der Folter, München
2006.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus46

US-Regierung in Kenntnis der Vorfälle von Abu Ghraib und Guantánamo wieder-
holt versichert hat, es habe dort keine Folter gegeben, so hat sie dabei offenkundig
eine sehr spezifische Folter-Definition in Anspruch genommen: im Sinne einer
»selbstverschuldeten Rettungsbefragung«35. Was aber im einen Fall, wenn es z.B. in
China geschieht, unstrittig Folter ist, darf im anderen bzw. im eigenen Fall nicht
einfach wegdefiniert werden. Die Menschenrechte fordern vielmehr ›identische‹
Geltung in dem Sinn, das gleiche Fälle nicht ungleich behandelt werden dürfen. Zu-
mindest aus Sicht der Opfer macht es keinen Unterschied, ob man in einem ameri-
kanischen Militärgefängnis, in einem Keller der deutschen Gestapo oder in einer
chinesischen Polizeistation gefoltert wird.

(e) Unteilbare Geltung: Eine letzte Strategie, den Geltungsanspruch der Men-
schenrechte zu untergraben, besteht darin, deren ›Unteilbarkeit‹ anzuzweifeln.
Wenn etwa China soziale Leistungsrechte zu Ungunsten individueller Freiheits-
rechte propagiert, während z.B. die USA – umgekehrt – individuelle Freiheitsrechte
höher bewerten als soziale Teilhaberechte, dann wird in beiden Fällen das ideologi-
sche Anliegen offenbar, den Geltungsanspruch der Menschenrechte aufteilen zu
wollen. Wer dabei zu der Auffassung gelangt, einzelne Menschenrechte seien des-
halb sogar entbehrlich, verkennt das normativen Anliegen der Menschenrechte, ei-
nen insgesamt unteilbaren Rechtsanspruch formulieren zu wollen. Die Menschen-
rechte sind nur ›im Set‹ zu haben.36

Aus dieser insgesamt fünffachen Differenzierung menschenrechtlicher Geltungs-
ansprüche ergibt sich nun zunächst die terminologische Konsequenz, dass der Gel-
tungsanspruch der ›Universalität‹ nicht mit den vier übrigen Teilansprüchen ver-
wechselt werden sollte. Doch eben dies geschieht in der derzeitigen Debatte häufig:
Wer von der Universalität der Menschenrechte spricht, macht dabei nur selten deut-
lich, ob er ausschließlich den uneingeschränkten Trägerkreis der Menschenrechte
meint oder ob nicht doch auch deren egalitäre, kategorische, identische oder unteil-
bare Sollgeltung impliziert sein soll. Und oft ist mit „universell“ auch nur der weiter
oben skizzierte Grundanspruch auf gleiche Achtung gemeint. Daher soll im Fol-
genden zwischen einer ›engen‹ und einer ›weiten‹ Verwendung des Universalismus-
Begriffs unterschieden werden, wobei letztere, die undifferenzierte, in der gegen-
wärtigen Debatte sehr viel häufiger vorkommt. Da es zum Schluss aber um eine
konsequenzreiche Korrektur eben dieser derzeitigen Diskussion gehen soll, wird
auch hier die weite Verwendung im Vordergrund stehen müssen. Kurz: Die nun ab-
schließend zu erläuternde Annahme, dass die Menschenrechte einen Anspruch auf
Universalisierung erheben, wird als verkürzende Redeweise dafür zu verstehen sein,
dass bis auf weiteres alle fünf Geltungsansprüche der Menschenrechte der Realisie-
rung harren.

35 Rainer Trapp, Folter oder selbstverschuldete Rettungsbefragung?, Paderborn 2006.
36 Zu dieser Diskussion siehe Lohmann u.a., Die Menschenrechte: unteilbar und gleichge-

wichtig?, aaO. (FN 5). 

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 47

5. Universalismus oder Universalisierung?

Weithin unstrittig ist, dass die Menschenrechte grundlegende Ansprüche jedes
einzelnen Menschen auf politisch zu garantierende Individualrechte sind, die uns in
einzelstaatlichen Verfassungen, aber auch in völkerrechtlichen Abkommen, d.h. in
positiv gesatzter Form als ›angeboren‹ und ›unveräußerlich‹ zuerkannt werden sol-
len.37 Um aber den damit verknüpften Grundanspruch auf gleiche Achtung sowie
die sich daraus ergebenden fünf Teilansprüche als gültig ansehen zu können, scheint
es nicht schon notwendig, dass uns die Menschenrechte in positiv gesatzter Form
garantiert werden. Vielmehr besitzen diese Rechtsansprüche insofern eine ›vorstaat-
liche‹ Geltung, als sie auch dann bzw. besonders dann einklagbar sein sollen, wenn
sie den Menschen nicht in Form von verfassungsmäßig verbrieften Grundrechten
zuerkannt werden. Daraus ergäbe sich freilich die begriffliche Verwirrung, dass die
Menschenrechte auch dann eine – vorstaatliche – Geltung besitzen, wenn sie keine –
staatliche – Geltung besitzen. Wie lässt sich diese Verwirrung auflösen?

Man könnte versuchen, zwei Arten von Geltung zu unterscheiden: eine vorstaat-
liche und eine juridische.38 Demnach gäbe es gleich zwei Geltungsdimensionen der
Menschenrechte, die relativ unabhängig voneinander wären. Die Menschenrechte
besäßen vorstaatliche Geltung auch dann, wenn der Staat selbst sie nicht gelten lässt;
wenn sie also nicht einklagbar sind. Und vollständig wäre die Geltung erst dann,
wenn auch letzteres zuträfe. Ist diese Unterscheidung plausibel? Wie viel Sinn macht
es, von einer ›Geltung‹ der Menschenrechte selbst dort zu sprechen, wo ein Staat sie
nicht rechtlich garantiert. Welche ›Kraft‹ besitzen solche Menschenrechte, die man
nicht einklagen kann? Und bliebe nicht zumindest der folgende Widerspruch beste-
hen? Der Moralphilosoph würde die Geltung der Menschenrechte auch dann noch
behaupten, wenn ein auf faktisch positivierte Rechtsnormen fixierter Jurist genau
dies verneinen würde. Plausibler erscheint daher der folgende Vorschlag: Die Über-
zeugung, dass mit der Idee der Menschenrechte Geltungsansprüche verknüpft sind,
bedeutet nicht, dass diese Ansprüche bereits überall und nachhaltig eingelöst wären.
Dies wären sie vielmehr erst dann, wenn die Menschenrechte weltweit faktisch
durchgesetzt würden – was aber in absehbarer Zeit kaum der Fall sein dürfte. Dar-
aus folgt: Der Universalismus der Menschenrechte ist als ein ›Projekt‹ zu verstehen;
als ein Universalismus in the making. Anders gesagt: Die Menschenrechte sind nicht
schon universell gültig, aber sie wollen universell gültig werden. Nichts anderes
meint die nun abschließend zu erläuternde These, dass der Universalismus der Men-
schenrechte als ein Prozess wachsender Universalisierung verstanden werden sollte.

Was aber genau meint ›Universalisierung‹? Wenn zutrifft, dass die relativistischen
Kritiker der Menschenrechte zwar die allgemeine Idee der Menschenrechte anerkennen,
bei deren Realisierung aber doch kulturelle Sonderkonditionen für sich in Anspruch
nehmen wollen, dann folgt aus den bisherigen Überlegungen zunächst, dass zwischen
der abstrakten Idee der Menschenrechte, die bereits weltweit große Anerkennung ge-

37 Lohmann / Pollmann, »Menschenrechte«, aaO. (FN 20).
38 Vgl. Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, aaO. (FN 7), Kap. 1.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus48

nießt, und deren kulturellen sowie rechtlichen Konkretisierungen unterschieden werden
muss. Dabei hängen inhaltliche Antworten auf die Frage, welche Rechte im Einzelnen
zu den Menschenrechten zu zählen sind, nicht zuletzt auch davon ab, was man als das
zentrale ›Schutzgut‹ der Menschenrechte definieren will. Auch hier herrscht in der phi-
losophischen Debatte große Uneinigkeit, und die Vorschläge reichen vom ›bloßen
Menschseins‹ über Konzepte der ›Menschenwürde‹ oder ›Freiheit‹ bis hin zu ver-
gleichsweise weit reichenden Forderungen nach einem ›angemessene Lebensstandard‹.39

Dabei wird deutlich: Je anspruchsvoller und normativ gehaltvoller man das zentrale
menschenrechtliche Schutzgut fasst, umso größer die Anzahl der konkreten Einzel-
rechte, die sich daraus ableiten lassen. Desto stärker jedoch schwindet auch die Aussicht
darauf, für die sich daraus ergebenden Rechtskataloge transkulturelle Zustimmung zu
erhalten. Und eben darin bestand ja das Universalismus/Relativismus-Problem.

Nun hätte aber die Philosophie der Menschenrechte den paternalistischen An-
spruch zu vermeiden, ›über den Kopf‹ der Betroffenen hinweg eine ganz bestimmte
ethische Lebensform als für alle Menschen bereits verbindlich auszuzeichnen.40

Diesbezüglich hat es sich aber zumindest die westliche Debatte oft etwas zu leicht
gemacht, indem man sich auf den Standpunkt zurückzog, Aussagen über den Men-
schen im Singular sowie über dessen basale Interessen oder Bedürfnisse seien eher
problemlos möglich.41 Bedenkt man aber, dass sich auch ›unser‹ westliches Men-
schenbild im Laufe der Zeit erheblich gewandelt hat und von einem wirklich ein-
heitlichen Menschenbild bis heute auch gar nicht die Rede sein kann, so sehen sich
die gemeinten Positionen nicht immer zu Unrecht den in Abschnitt 2 diskutierten
Vorwürfen ausgesetzt, über den eigenen kulturellen Tellerrand nicht wirklich hin-
auszuschauen. Wie aber lautet die Alternative?

Ein Begriff der Menschenrechte, der wahrhaft für alle gelten soll, wird berück-
sichtigen müssen, dass eine jeweils konkretisierende Festlegung des Inhalts und
Umfangs der Menschenrechte letztlich das Ergebnis eines steten und kulturell offe-
nen Aushandlungsprozesses zu sein hätte.42 Damit kommen wir zu der in Abschnitt
3 bereits angedeuteten These zurück, dass zwar der Versuch einer Letztbegründung
der Menschenrechte aufgegeben werden muss, dass wir aber dennoch am Universa-
litätsanspruch der Menschenrechte festhalten können. Anstatt aber einen ›unum-
stößlichen‹, bereits verwirklichten Universalismus der 1948 proklamierten Men-
schenrechte zu behaupten und sich damit der Kritik des kulturrelativistischen
Gegners auszusetzen, wäre auf Prozesse einer stetig zu wiederholenden Universali-
sierung zu setzen.43 Oben war gesagt worden: Die Menschenrechte sind nicht schon

39 Siehe Pollmann, »Von der philosophischen Begründung zur demokratischen Konkreti-
sierung«, aaO. (FN 11).

40 Heiner Bielefeldt, »Human Rights in a Multicultural World« in: Jahrbuch für Recht und
Ethik, Bd. 3 (1995), S. 283-294.

41 Dazu kritisch: Ignatieff, Die Politik der Menschenrechte, aaO. (FN 15), S. 74ff.
42 Pollmann, »Von der philosophischen Begründung zur demokratischen Konkretisie-

rung«, aaO. (FN 11).
43 Menke / Pollmann, Philosophie der Menschenrechte, aaO. (FN 7), Kap 3. Die Grundi-

dee stammt von Michael Walzer, Lokale Kritik – globale Standards, Hamburg 1996.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


ZfP 56. Jg. 1/2009

Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus 49

universell gültig, aber sie wollen universell gültig werden. Und über diesen Ver-
wirklichungsprozess muss immer wieder und immer wieder aufs Neue diskutiert
und auch gestritten werden. Ja, am Ende sollten nicht einmal die bereits völker-
rechtlich verbindlichen UN-Pakte in der Folge von 1948 als ›abschließende‹ Formu-
lierungen oder erschöpfende Kataloge angesehen werden. Gleichwohl können sie
als ein Versuch, und zwar als ein besonders wirkmächtiger, verstanden werden, den
Universalitätsanspruch der Menschenrechte ›einzuholen‹.

Dass es sich bei den Menschenrechten also weniger um ein philosophisches als
vielmehr um ein politisches Projekt handelt, dürfte bereits auf der Hand liegen. Da-
mit stellt sich abschließend die Frage, wer die Akteure dieser umkämpften Ausdeu-
tungsprozesse sind bzw. sein sollten. Faktisch ist es zweifellos so, dass entsprechen-
de Katalogisierungen zumeist von Fachleuten – von Regierenden, Gerichten,
Rechtsgelehrten, Philosophen – vorgenommen werden. Aber wie verträgt sich dies
mit der Logik der Menschenrechtsidee? Es verträgt sich nur schlecht, denn die
Menschenrechte sind darauf angewiesen, dass sie von jenen interpretiert werden, die
Träger dieser Rechte sind. Und Träger der Menschenrechte sind letztlich ›wir alle‹.
Demnach hätten entsprechende Konkretisierungen der abstrakten Menschenrechts-
idee durch uns alle, und zwar gleichberechtigt, zu erfolgen. Und entsprechend muss
– in konzeptionellen Hinsicht – von einer äußerst engen Beziehung zwischen den
Menschenrechten und einer normativ anspruchsvollen Auffassung von ›Demokra-
tie‹ ausgegangen werden.44 Das heißt selbstredend nicht, dass demokratische Ver-
hältnisse eine empirisch notwendige Voraussetzung für die Einforderung von Men-
schenrechten wären. Vielmehr ist deren Geltungsanspruch gerade dort zu
proklamieren, wo bislang keine demokratischen Verhältnisse herrschen. Dennoch
handelt es sich bei der Idee der Demokratie um eine Art menschenrechtliche ›Denk-
notwendigkeit‹: Eine wahrhaft legitime politische Ordnung, in der die Menschen-
rechte tatsächlich realisiert wären und in der sich die »Adressaten« der Menschen-
rechte zugleich auch als deren »Autoren« verstehen könnten, ist nur als ein
demokratisches Miteinander vorstellbar.45 Man kann es also gar nicht pathetisch ge-
nug formulieren: Die Festlegung des konkreten Inhalts der Menschenrechte und da-
mit die Einlösung ihres umfassenden Universalitätsanspruches sollte als ein globa-
les, demokratietheoretisches Großprojekt verstanden werden, und zwar als die
weiterhin unabgeschlossene Aufgabe einer kollektiven Selbstbestimmung der ge-
samten Menschheit.

Zusammenfassung

Die Menschenrechte beanspruchen nicht nur ›universelle‹, sondern auch ›egalitä-
re‹, ›kategorische‹, ›identische‹ sowie ›unteilbare‹ Geltung. Dass aber all diese nor-
mativen Geltungsansprüche mit den Menschenrechten verknüpft sind, bedeutet

44 Dazu die Diskussion in Gosepath / Lohmann, Philosophie der Menschenrechte, aaO.
(FN 25), 2. Abschnitt.

45 Habermas, »Zur Legitimation durch Menschenrechte«, aaO. (FN 26).

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35


Arnd Pollmann · Für einen neuen Universalismus50

nicht, dass diese Ansprüche bereits überall eingelöst wären. Dies wären sie vielmehr
erst dann, wenn die Menschenrechte weltweit faktisch zur Durchsetzung kämen –
was aber in absehbarer Zeit kaum der Fall sein dürfte. Demnach ist der Universalis-
mus der Menschenrechte als ein ›Projekt‹ zu verstehen; als ein Universalismus in the
making. Die Menschenrechte sind nicht schon universell gültig, aber sie wollen uni-
versell gültig werden. Dies führt zu der Einsicht, dass der Universalismus der Men-
schenrechte als ein politischer Prozess der ›Universalisierung‹ verstanden werden
sollte.

Abstract

Human rights do not only claim for ›universal‹, but also for ›egalitarian‹, ›catego-
rical‹, ›identical‹ and ›indivisible‹ validity. But the fact that those normative validity
claims do belong to the very idea of human rights does not mean, that those claims
were already achieved or realized. This would only be the case when human rights
were in fact globally enforced – which might not happen in the near Future. There-
fore the universalism of human rights should be understood as a ›project‹; as univer-
salism ›in the making‹. Human rights are not universal yet, but they claim to become
so. That leads to the conclusion, that the universalism of human rights is best be
seen as a political process of ›universalization‹.

Arnd Pollmann, Improving Universalism. The Political Project of Human Rights
from a Philosophical Point of View

Anzeige 80 mm hoch

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 09:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

huck
Rechteck

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-1-35

