
Teil C

Spielräume distanzierter Zugehörigkeit
 

Ethik und Identität, Exil und Dissens
in hermeneutischer Perspektive

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XIII
Zwischen aristotelischer und ›radikaler‹ Ethik:
Hannah Arendt, Emmanuel Levinas, Paul Ricœur

1. Leben vs. Ethik (383) | 2. Renaissance des »politischen Lebewesens« bei Hannah
Arendt und der Wille, zusammenzuleben bei Paul Ricœur  (386) | 3. Der Erschei‐
nungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben? (389) | 4. Nicht-Indiffe‐
renz angesichts des Anderen – Jenseits aller Zugehörigkeit und Mitgliedschaft?  (393) |
5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden – Ansatzpunkte Ricœurs mit Edmund
Husserl und Immanuel Kant  (395) | 6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung: Der
radikal außer-ordentliche Anspruch des Anderen  (398) | 7. Ricœurs Antwort: das
antwortende Selbst – in der Verflechtung von Ethik und Politik  (404) | 8. Anhang zu
Parcours de la reconnaissance (2004) (415)

Wir sind als einzelne nicht kenntlich […].
Wir machen das Schwergewicht der Völker aus.1

1. Leben vs. Ethik

Seit langem ist die Geschichte ethischen Denkens und ethischer
Erfahrung gezeichnet vom Verlust jeglicher Gewissheit hinsichtlich
der Frage, ob und wie ›Ethik‹ zum menschlichen Leben gehört.
Dass es von sich aus und unabdingbar ethisch ausgerichtet bzw.
orientiert ist oder sein müsste, ist kaum mehr mit Sicherheit anzu‐
nehmen. Im Gegenteil spricht viel dafür, dass menschliches Leben
einerseits und das, was es in ethischer Hinsicht ausmachen müss‐
te, andererseits vermittlungslos auseinanderfallen kann. Beweist die
Geschichte nicht, dass »alles erlaubt« ist?2 Ist insofern grenzenloser

1 P. Weiss, Ästhetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005, 1017.
2 Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996 [=SaA], 238,

sowie die einschlägige, allerdings auf die fragliche »Unsterblichkeit der Seele«
gemünzte Formulierung bei Dostojewski, Die Brüder Karamasow, München
182002, 114, 355, 861, sowie den Überblick über aktuelle Diskussionsbeiträge
zu dieser Problematik: Vf., Freiheit im Widerstand gegen sich selbst ‒ zwischen
Enttabuisierung und Re-Sakralisierung [Rezension von B. Fateh-Moghadam, T.
Gutmann, M. Neumann, T. Weitin, Säkulare Tabus. Die Begründung von Unver‐
fügbarkeit, Berlin 2015; T. Martin (Hg.), Alles ist erlaubt. Das Karamasow-Gesetz,
Berlin 2015; H.-M. Schönherr-Mann, Gewalt, Macht, individueller Widerstand.

383

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Freiheit rein gar nichts verboten? Oder kann sie sich
über alles nicht Erlaubte bzw. Verbotene allemal hinwegsetzen und
dabei beweisen, dass ihr keine unüberschreitbare Grenze gesetzt
ist, wo auch immer man sie in ethischer Hinsicht, sei es im Sinne
des Guten, des Gerechten oder des Verpflichtenden, gezogen sehen
oder ziehen möchte? Oder führt sie uns doch auf die Spur gewisser
unverrückbarer ethischer Grenzen des Erlaubten – wenn auch nur
von deren Überschreitung her?3

Mit Rücksicht auf die Geschichte menschlicher Gewalt sind wir
gegenwärtig weit davon entfernt, uns selbstverständlich etwa als von
Natur aus zu einem ethisch orientierten Leben bestimmt verstehen
zu können – zumindest insofern, als uns geschichtliche Erfahrung
mit allen erdenklichen Überschreitungen dessen konfrontiert, was
man zuvor für schlechterdings verboten, nicht erlaubt, für ›böse‹,
für nicht zu rechtfertigen, für intolerabel und unerträglich gehalten
hat. Selbst ›das Schlimmste‹ und weit ›Schlimmeres‹ noch als al‐
le zuvor bekannten Extreme wurde Anderen zugefügt – in vielen
Fällen anscheinend, ohne sich im Geringsten um Verbote und Ge‐
bote, um Rechtfertigungen oder Entschuldigungen zu scheren. So
gesehen scheint menschlicher Freiheit auch eine radikale Befreiung
von allem möglich zu sein, was man unter Begriffe wie Ethik oder
Moral gefasst hat, völlig unabhängig davon, was Andere für erlaubt
oder verboten, für gut oder zu rechtfertigen, für tolerabel oder für
zumutbar halten mögen.

Die entsprechende geschichtliche Erfahrung passt zur neuzeitli‐
chen Destruktion eines von der Antike geerbten teleologischen
Naturbegriffs, demzufolge menschliches Leben von Anfang an als
ethisch orientiert, d.h. als zur Realisierung des Guten bestimmt, zu
verstehen war. Seit Thomas Hobbes‘ Zeit spätestens beginnt dieses
Verständnis menschlichen Lebens im Besonderen, aber auch ›bio‐
logisch‹ aufgefassten Lebens im Allgemeinen mehr und mehr zu
zerfallen. Die entsprechende Wissenschaftsgeschichte ist inzwischen

Staatsverständnisse im Existentialismus, Baden-Baden 2015],  in: Philosophische
Rundschau 64, Heft 3 (2017), 203‒219.

3 Vor diese Frage sah sich bereits 1947 auch der als Vordenker der Überschrei‐
tung bekannte (und vielfach auf eine bedenkenlose Affirmation dieses Begriffs
verkürzte) Georges Bataille gestellt, wie dessen Rezension von David Roussets
Les Jours de notre mort zeigt: G. Bataille, Reflexionen über Henker und Opfer, in:
ders., Henker und Opfer, Berlin 2008, 11–20.

Kapitel XIII

384

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gut erforscht. Sie zeigt auch, dass teleologisches Denken mehrfach
wiederauflebte und dass es bis heute keineswegs als ganz und gar
›erledigt‹ gelten kann.4 Doch gerade diejenige Wissenschaft, die
irreführenderweise seit Jean-Baptiste de Lamarck, Gottfried R. Tre‐
viranus, Karl F. Burdach und anderen erst seit etwa 1800 termino‐
logisch unter dem Begriff ›Biologie‹ firmiert, hat zu einer wenn
nicht das Lebendige überhaupt, so doch womöglich das menschli‐
che Leben konstitutiv und teleologisch auszeichnenden ethischen
Dimension gar kein Verhältnis mehr. Das gilt auch für die inzwi‐
schen etablierte Soziobiologie (Edward O. Wilson5) und für die
biologisch fundierte Anthropologie (Arnold Gehlen6). In deren
Sicht haben sich die Erben der Primaten vor allem aufgrund ihres
Aufeinanderangewiesenseins in einem brutalen, unausweichlichen
Überlebenskampf, für den sie im Grunde höchst mangelhaft ausge‐
stattet waren, in erste ethische Probleme der Regelung ihres Zusam‐
menlebens verstrickt, nicht deshalb, weil sie von Natur aus auf einen
bestimmten, etwa politischen Sinn guten Zusammenlebens hin aus‐
gerichtet sein mussten, wie es vor allem Aristoteles mit seinem zwi‐
schen zoé und bíos schwankenden Begriff des Lebens nahegelegt
hatte.7 Im Fall des Menschen – von dem er sich im Lichte seiner
eigenen Zugehörigkeit zu seinen (männlichen) Mitbürgern (politai)
ein sehr eingeschränktes, Kinder, Frauen und Fremde nicht eigens
berücksichtigendes oder sogar ausschließendes Bild gemacht hatte –
erschien ihm das Leben nur so verständlich, dass es als sprachbegab‐
tes eines zôon logón echon von Anfang an darauf angelegt sein muss‐
te, in Lebensformen (bíoi) Gestalt anzunehmen, die der politischen
Regelung und Beherrschung bedürfen. Genau davon handelt dann
auch die aristotelische Politik, indem sie zeigt, wie das Leben eines
zôon politikón in einem bíos politikós zu realisieren ist.

4 E. J. Dijksterhuis, Die Mechanisierung des Weltbildes, Berlin, Heidelberg, New
York 1956; R. Löw, Philosophie des Lebendigen, Frankfurt/M. 1980; R. Spaemann,
R. Löw, Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des teleologischen
Denkens, München, Zürich 21985; T. Lenoir, Teleology without regrets. The trans‐
formation of physiology in Germany: 1790–1847, in: Studies in History and Philos‐
ophy of Science 12 (1981), 293–354; ders., The Strategy of Life, Dordrecht 1982.

5 E. O. Wilson, Sociobiology. The New Synthesis, Cambridge 1975.
6 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiesbaden

131986.
7 Vgl. M. G. Weiß (Hg.), Bios und Zoë. Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer

technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/M. 2009.

1. Leben vs. Ethik

385

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Renaissance des »politischen Lebewesens« bei Hannah
Arendt und der Wille, zusammenzuleben bei Paul
Ricœur

Für die moderne Biologie, die sich terminologisch offensichtlich an
die entsprechende Semantik anlehnt, kann ein derartiges teleologi‐
sches Verständnis menschlichen Lebens kein Thema mehr sein.8
Doch fehlt es nicht an Versuchen, ein solches Verständnis wieder‐
zubeleben; und zwar im Zeichen einer geradezu programmatisch
propagierten Rehabilitierung der Praktischen Philosophie, die der
modernen Biologie den Anspruch streitig macht, über den Zusam‐
menhang von Leben und Ethik, sei es sozio-biologisch, sei es in evo‐
lutionstheoretischer Perspektive9, letzte Auskunft zu geben. Schon
einige Jahre vor der im deutschsprachigen Raum erklärten »Reha‐
bilitierung der Praktischen Philosophie«10 hat vor allem Hannah
Arendt wieder mit Aristoteles vom Menschen als »politischem Le‐
bewesen« gesprochen, ohne dieses aber im modernen Sinne ›bio‐
logisch‹ verstehen zu wollen. Zu ›bloßem‹ Leben, das man mit
Hobbes oder Spinoza als unbedingt der physischen Selbsterhaltung
verpflichtet beschreibt und von dem auch die Biologie ausgeht, sei‐
en wir Menschen keineswegs unumgänglich verurteilt; und noch
weniger könne bloßes Überleben als das wichtigste oder höchste
Gut gelten. Menschliches Leben, das überall von der Anwesenheit
des Anderen zeuge, finde – nicht aufgrund einer individuellen bio‐
logischen Vorbestimmung, sondern als dem Zusammenleben über‐
antwortetes – auch umwillen dieses ›Zusammen‹ statt, das so oder
so politisch, in einer Ordnung menschlicher Koexistenz, Gestalt
annehmen müsse. Es müsse im Interesse an der guten Gestaltung
und am Überleben dieser Ordnung stattfinden, um überhaupt als

8 Vgl. A. Huxley, Entfaltung des Lebens, Frankfurt/M., Hamburg 1954; G. Can‐
guilhem, Zur Geschichte der Wissenschaften vom Leben seit Darwin, in: ders.,
Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie, Frankfurt/M. 1979, 134–153; E.-M.
Engels, Die Teleologie des Lebendigen, Berlin 1982; R. Riedl, Die Strategie der Ge‐
nesis. Naturgeschichte der realen Welt, München 31984; K. Köchy, Biophilosophie,
Hamburg 2008; W. Lefebvre, Die Entstehung der biologischen Evolutionstheorie,
Frankfurt/M. 2009.

9 Wie etwa bei R. Dawkins, Das egoistische Gen, Reinbek 1996.
10 Vgl. M. Riedel (Hg.), Rehabilitierung der Praktischen Philosophie, 2 Bde., Frei‐

burg 1972/1974.

Kapitel XIII

386

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirkliches Zusammenleben möglich zu werden. Zusammenleben ist
demnach im Grunde nicht denkbar, wenn es nicht auch im Interesse
an seiner guten praktischen Einrichtung geschieht. Dieses Interesse
verdankt sich aber im Verständnis Arendts nicht einer biologischen
Bestimmung, sondern keimt ständig neu aus dem an-archischen,
keinem praktischen oder poietischen Tun verfügbaren Zwischen, das
die Koexistierenden in ihrem Getrenntsein miteinander verbindet.

Wenn Arendt in diesem Zusammenhang von einer politischen,
ethisch auf das Gute ausgerichteten Lebensform spricht11, die sich
ihrer Überzeugung nach nur als eine öffentliche realisieren lässt,
dann meint sie weder eine Form bloßen Lebens, das unter dem
Druck der Selbsterhaltung und der Ökonomie der Vorsorge für das
in diesem Sinne Lebensnotwendige stattfindet12, noch eine bloße
Form des Lebens, die als solche zu erstarren droht13, sondern gerade
das ständige Geschehen des inter-esse, das immerfort in Prozessen
der Selbstformung geschieht und dabei auf politische Verbindlich‐
keit und Dauer angelegt scheint. Denn durch das Sprechen und
Handeln miteinander wird Gesagtes und Getanes ›verbindlich‹ ge‐
zeitigt, wie es par excellence deutlich wird, wo etwas explizit verspro‐
chen oder anders ›zugesagt‹ wird.14 Auf diese Weise kann dauerhafte
Verlässlichkeit einer politischen Lebensform gestiftet werden.15

11 Vgl. H. Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München, Zürich 41985, 38,
51.

12 Für Hannah Arendt bleibt der Begriff des Lebensnotwendigen solange bedenk‐
lich zweideutig, wie nicht angegeben wird, um was für ein Leben es sich han‐
delt. Ich sehe hier aber von Arendts Lösungsvorschlag ab, der von einer reich‐
lich schematischen Gegenüberstellung von privaten, dem Ökonomischen un‐
terworfenen Lebensformen einerseits und öffentlichen bzw. politischen Lebens‐
formen andererseits ausgeht.

13 Bekanntlich haben sich sog. »lebensphilosophisch« orientierte Autoren, allen
voran Georg Simmel, in dieser Hinsicht mit dem Gegensatz von Leben und
Form auseinandergesetzt.

14 Tatsächlich geht die ›Verbindlichkeit‹ sozialen und politischen Zusammenle‐
bens jedoch keineswegs nur aus expliziten Sprechakten hervor, die zudem ihrer‐
seits auf praktische ›Einlösung‹ angewiesen sind. Man könnte geradezu von ge‐
lebten und dabei praktische eingelösten Versprechen reden. Vgl. Vf., Gegebenes
Wort oder Gelebtes Versprechen. Quellen und Brennpunkte der Sozialphilosophie,
Freiburg i. Br., München 2008.

15 Und das soll geschehen, insistiert Arendt. Für sie liegt der Sinn des Zusammen‐
lebens gerade darin.

2. Renaissance des »politischen Lebewesens« bei Hannah Arendt

387

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So gesehen kann es sich bei der Bestimmung des zôon politikón zu
gutem Zusammenleben in einer politischen Ordnung nicht bloß um
eine biologische Vorgegebenheit handeln, in der man eine ethisch-
politische Teleologie vermutet hat. Vielmehr erwächst diese Bestim‐
mung immer von neuem aus dem Medium jenes Zwischen, in dem
wir uns im Verhältnis zueinander bewegen. Sie kommt aber poli‐
tisch nur angemessen zum Tragen, wenn man sie auch durch den
Willen, zusammen zu leben, bekräftigt. Gerade dieser Wille droht
jedoch nicht nur durch inneren Widerstreit, sondern auch durch
Prozesse der Verfeindung bis hin zum Aufruhr (stásis) und zum
offenen Krieg (pólemos) zerrüttet zu werden, in die sich ein unver‐
meidlich konflikthaftes Zusammenleben immer wieder verstrickt.16
Darüber hinaus fällt der Sinn des Zusammenlebens nur allzu leicht
in Vergessenheit durch eine Indifferenz, die ihn aus dem Blick ver‐
liert. Paul Ricœur spricht in diesem Zusammenhang von einem Stif‐
tungsvergessen, das nicht etwa in einer empirischen Vergangenheit
vorgefallen ist und mehr oder weniger weit zurückliegen würde:
In Vergessenheit fällt vielmehr ständig durch das Zusammenleben,
wodurch es als Zusammenleben im Interesse des ›Zusammen‹ über‐
haupt begründet wird.17 Deshalb bedarf das Zusammenleben immer
wieder der Erinnerung an die Stiftung seines eigentlichen Sinns,
den man nicht nur in der Gewalt, sondern auch in fortwährender
Gleichgültigkeit aus dem Auge verliert. Davon ist Ricœur überzeugt:
Ohne immer neue Erinnerung an den Willen, zusammen zu leben,
wird die politische Ordnung keinen Bestand haben.18 Das Leben

16 Vgl. N. Loraux, Das Band der Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Posi‐
tionen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31–64.

17 P. Ricœur, Pouvoir et violence, in: M. Abensour (éd.), Ontologie et politique,
Paris, 141–153, hier: 148.

18 Freilich kann dieser Wille der Stiftung des Zusammenlebens nicht als ein bereits
›gemeinsamer‹ einfach vorausliegen (sonst wäre das Problem, das die Einwil‐
ligung erforderlich macht, ja schon gelöst). Radikal problematisch kann das
Zusammen eines politischen Lebens nur für Wesen werden, die nicht immer
schon zusammen, vorverständigt oder gleichen Willens und in diesem Sinne
vergemeinschaftet sind. Das Zusammen lässt sich ohne ein ursprüngliches Ge‐
trenntsein nicht denken. Fraglich aber ist, wie radikal dieses Getrenntsein ange‐
sichts Anderer zu verstehen ist und ob es im Zusammenleben überwunden oder
aufgehoben werden kann oder sollte, wie es irreführende integrationistische
Modelle der Vergemeinschaftung oder der Vergesellschaftung immer wieder
nahelegen. Zu aktuellen Revisionen des Gemeinschaftsbegriffs in diesem Sinne

Kapitel XIII

388

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(bíos) der Menschen zwischen Geburt und Tod, in dem sich zeigt,
wer sie sind19, mag noch so sehr darauf angelegt sein, ein Werk
(ergon) zu zeitigen, das sie in der Erinnerung der Späteren überleben
kann, ihrem auch für Arendt zentralen effort de s’immortaliser wird
kein Erfolg beschieden sein, wenn die politische Ordnung nicht
überlebt, deren Institutionen dieser Anstrengung als Stütze dienen.
Eine politische Lebensform muss sich also auch deshalb immer von
neuem ihrer volitionalen Grundlagen, d. h., im Verständnis Ricœurs:
an den Willen (und an die gegenseitige Einwilligung [consentement])
erinnern, gut (d.h. hier: ethisch) und in gerechten Institutionen (d.h.
hier: moralisch) mit Anderen zusammen zu leben – »trotz allem«,
wie Ricœur immer wieder betont.20 Allerdings wird keine politische
Ordnung je alle Anderen einschließen oder einbeziehen können. So
gesehen wird sich dieser Wille stets nur auf Andere beziehen, denen
der Status der Zugehörigkeit oder der Mitgliedschaft im politischen
Gemeinwesen zukommt. Entsprechend müsste auch die Reichweite
der Ethik (als Inbegriff der Grundlagen gemeinsamer Orientierung
am Guten) und der Moral (als Inbegriff einer deontologischen Nor‐
mativität, wie sie in Urteilen über die Gerechtigkeit der Institutionen
zum Ausdruck kommt) limitiert sein. Kann es also Ethik und Moral
nur innerhalb der jeweiligen politischen Ordnung geben?

3. Der Erscheinungsraum:
Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?

Dass es sich zumindest anfänglich genau so verhalten hat, legt Han‐
nah Arendt nahe, wo sie beide Begriffe vom antiken Begriff des

vgl. Vf., A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile Negativistischer Sozialphilosophie.
Ein Kompendium, Berlin 2011.

19 Nur en passant ist an dieser Stelle darauf zu verweisen, wie nahe Ricœurs
Hermeneutik des Selbst hier Hannah Arendts Auffassung von Identität im Sinne
der Frage nach dem Wer? steht; vgl. P. Ricœur, Préface, in: H. Arendt, Condition
de l’homme moderne, Paris 1983, 5–32, hier: 22 f. Dabei fällt allerdings auf,
dass wieder (ähnlich wie bei Charles Taylor, dem sich Ricœur verschiedentlich
angeschlossen hat) von einem »politischen Tier« die Rede ist, was Arendts
Intention gerade widerspricht.

20 J. LeGoff, La Pensée sociale, in: J. Poree, G. Vincent (éd.), Paul Ricœur. La pensée
en dialogue, Rennes 2010, 237–250, hier: 249.

3. Der Erscheinungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?

389

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nómos her versteht. Was wir heute in Anlehnung an dieses Wort
Gesetz nennen, »bedeutete zumindest bei den Griechen ursprüng‐
lich so etwas wie eine Grenze, die in früher Zeit ein sichtbarer
Grenzraum war, eine Art Niemandsland, das jeden, der überhaupt
ein Jemand war, umschloß und einhegte. [...] Das griechische Gesetz
war wirklich eine ›Gesetzesmauer‹, und schuf als solche den Raum
einer Polis.«21 Ethik und Moral sind in dieser Sicht genauso wie
der von einem nómos festgelegte Raum grundsätzlich als ›geortet‹
und gleichsam eingezäunt zu verstehen. Doch konnte sich die »Or‐
ganisationsstruktur« einer Bevölkerung weit bis in eine Diaspora
hinein erstrecken, in der sich menschliche Verhältnisse nur noch
»aus dem Miteinanderhandeln und ‑sprechen« ergeben. Wo immer
»um dieses Miteinander willen« gehandelt wird, ist so gesehen der
»wirkliche Raum« gegeben, aus dem das Ethische und das Politische
entstehen, und zwar unabhängig davon, wo die Betreffenden gerade
lokalisiert sind. »›Wo immer Ihr seid, werdet Ihr eine Polis sein‹
– dies Wort, das die Polis den Auswanderern auf den Weg mitzuge‐
ben pflegte, ist mehr als das Kennwort der spezifisch griechischen
Kolonisationsformen; in ihm kommt auch zum Ausdruck, daß Han‐
deln und Sprechen ein räumliches Zwischen etablieren, das an keinen
heimatlichen Boden gebunden ist und sich überall in der bewohnten
Welt neu ansiedeln kann. Dies räumliche Zwischen ist der Erschei‐
nungsraum im weitesten Sinne, der Raum, der dadurch entsteht,
daß Menschen voreinander erscheinen, und in dem sie nicht nur
vorhanden sind wie andere belebten oder leblosen Dinge, sondern
ausdrücklich in Erscheinung treten.«22

Dass dieser Raum des originären Voreinander-in-Erscheinung-
tretens einerseits nicht ohne Weiteres mit dem Bereich der Geltung
des Gesetzes zusammenfällt und dass er andererseits nicht als al‐

21 Arendt, Vita activa, 61.
22 Ebd. 192. Hervorhebung BL. Das Zwischen wird also, wie die von mir hervorge‐

hobene Passage zeigt, gründlich missverstanden, wenn man den Raum als einen
objektiv bereits vor dem In-Erscheinung-treten gegebenen betrachten wollte, in
dem man eine Stelle einnehmen würde. Vielmehr begreift Arendt den Raum
und das In-Erscheinung-treten als ko-originär. Dies zu bedenken wird umso
wichtiger, je mehr das Erscheinen des Anderen medial vermittelt stattfindet und
nur noch bedingt an eine raum-zeitlich nicht entfernte Sichtbarkeit gebunden
zu sein scheint. Man denke nur an die neuen Formen der Öffentlichkeit, die das
Internet ermöglicht.

Kapitel XIII

390

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le Menschen einschließender zu denken ist, bestätigt die Autorin
selbst: Selbst wo er jenseits der »Mauern des Gesetzes« existiert,
»pflegt die Mehrzahl der gerade Lebenden sich außerhalb seiner zu
bewegen – wie die Sklaven- und Fremdenbevölkerung der Polis«,
wie die »barbarischen« Feinde oder auch die, die in der politischen
Ordnung als unbedeutend oder marginal gelten. So wird bei Arendt
deutlich, dass nicht nur der Bereich des Gesetzes, sondern auch
der Erscheinungsraum selbst keineswegs jedem ohne Weiteres zu‐
gänglich sein kann. Das heißt: es ist durch nichts verbürgt, dass
es jedem jederzeit effektiv freisteht, in Erscheinung zu treten ‒
zumal nicht in politischer Hinsicht. Arendt ist aber weit entfernt
davon, diese von der antiken Politischen Philosophie nahegelegte
Exklusivität des Erscheinungsraums für unproblematisch zu halten.
Schließlich haben ihr gerade die modernen Totalitarismen, die eine
nach innen und außen exklusive Ordnung zu fabrizieren suchten,
die Unverzichtbarkeit eines gegen jede politische Ordnung geltend
zu machenden »Rechtes, Rechte zu haben« bewiesen. Mit diesem
Recht meinte Arendt zunächst nicht mehr und nicht weniger als die
effektive Möglichkeit, in Erscheinung zu treten und Andere wenig‐
stens mit dem Verlangen konfrontieren zu dürfen, ihrem politischen
Leben zuzugehören. (Ob diesem Anspruch stattgegeben wird bzw.
ob und unter welchen Bedingungen ihm stattgegeben werden muss
oder sollte, ist eine andere Frage.23) Dieses Recht, das unabhängig
von Zugehörigkeit und Mitgliedschaft jedem Anderen zukommen
müsste, wie Arendt meinte, dürfe von keiner politisch georteten und
gleichsam eingezäunten Ethik oder Moral abhängen, gegen die es
gegebenenfalls geltend zu machen ist.24

Wenn man ein solches Recht wie Hannah Arendt für unverzicht‐
bar hält, muss man dann nicht in Folge dessen eine Unabschließbar‐

23 Vgl. die Revision dieser Frage mit Blick auf das aktuelle politische Profil Euro‐
pas bei B. Liebsch, M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europäischer
Gastlichkeit. Geschichte ‒ Kulturelle Praktiken ‒ Kritik, Weilerswist 2016; S. De‐
Grooyer, A. Hunt, L. Maxwell, S. Moyn, Vom Recht, Rechte zu haben, Hamburg
2018.

24 Faktisch liegt freilich eine solche Abhängigkeit im Fall der bewussten ›Einräu‐
mung‹, Zubilligung oder der praktisch folgenreichen Gewährung dieses Rechts
sehr wohl vor. Wo das Recht, Rechte zu haben, öffentlich eingeräumt wird,
kommt das Einräumen aber zu spät gegenüber dem Anspruch darauf und ver‐
fügt nicht über den vorgängigen Anspruch des Anderen.

3. Der Erscheinungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?

391

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit des Erscheinungsraumes denken, die es dem fremden Anderen
gestatten sollte, einen Anspruch auf dieses Recht nicht nur in ab‐
strakter Weise zu ›haben‹, sondern ihn auch effektiv zu reklamieren?
Die griechische Philosophie kennt aber keinen Begriff des Anderen,
zu dem auch und gerade dann noch ein ethisches, moralisches oder
politisches Verhältnis zu denken wäre, wenn die Betreffenden – wie
die displaced persons des 20. Jahrhunderts und die sans papiers, die
clandestini, die Flüchtlinge und Asylbewerber unserer Tage – der
jeweiligen Lebensform nicht zugehören, in der Andere weitgehend
unproblematisch dessen gewiss sind, in Erscheinung treten zu kön‐
nen.25

Für Ricœur ergibt sich daraus eine entscheidende Herausforde‐
rung seiner Konzeption einer »Kleinen Ethik«.26 Denn einerseits
lehnt sie sich wie angedeutet zwar an die klassischen ethischen
Fragen nach dem Guten im Sinne einer Teleologie des Zusammenle‐
bens und nach dem Rechten im Sinne einer Deontologie des norma‐
tiven Urteils an; andererseits stellt sie sich aber dem Anspruch einer
radikalisierten Ethik27, die sich unter dem Eindruck der Totalitaris‐
men des 20. Jahrhunderts strikt dem Gedanken widersetzt, jenseits
der (genealogisch, ethnisch, kulturell oder auch politisch definier‐
ten) Zugehörigkeit und rechtlich geregelter Mitgliedschaft sei die
Existenz des Anderen womöglich ein ethisch und politisch indiffe‐
rentes Datum. Wird der Horizont der griechischen Philosophie nicht
definitiv gesprengt, wenn man ein unhintergehbar nicht-indifferentes
Verhältnis zum Anderen, selbst zum unzugehörigen, anonymen und
fremden Anderen, zu denken versucht?28

25 Dass es mit dieser vermeintlichen Gewissheit vielfach nicht weit her ist, zeigt
Jacques Rancière in seiner Politischen Philosophie mit Nachdruck. Vgl. beson‐
ders J. Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002.

26 SaA, 7. und 8. Abhandlung; P. Ricœur, Liebe und Gerechtigkeit/Amour et Justice,
Tübingen 1990.

27 Vgl. SaA, 238; P. Ricœur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, in: J.-C.
Aeschlimann (éd.), Répondre d’autrui, Neuchâtel 1989, 17–40; P. Ricœur, Entre
éthique et ontologie: la disponibilité, in: M. Saquin (éd.), Gabriel Marcel, Paris
1989, 157–165, 193–200.

28 Vgl. Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., München 1999,
Kap. III, bes. Anm. 45.

Kapitel XIII

392

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Nicht-Indifferenz angesichts des Anderen –
Jenseits aller Zugehörigkeit und Mitgliedschaft?

Levinas hat genau das energisch behauptet und diese Position mit
einem unerhörten metaphysischen Vorwurf verknüpft, indem er
das abendländische Denken einer ›Verselbigung‹ des Anderen be‐
zichtigte, die es gänzlich ausschließe, der radikalen, unaufhebbaren
Anderheit des Anderen gerecht zu werden, die jeden angesichts des
Anderen zur Nicht-Indifferenz bestimme.29 Dieser ›Andere‹ könne
jede(r) andere sein, die bzw. der uns zufällig und gegebenenfalls über
große, nur medial zu vermittelnde Distanz hinweg begegne. Levinas
will uns davon überzeugen, dass der Andere auch und gerade als
Fremder jegliche radikale Indifferenz ihm gegenüber ausschließt.
Zu beweisen ist das allerdings ebenso wenig wie der von Levinas
immerzu in Anspruch genommene Befund, dass sich der Andere
aufgrund seiner radikalen Alterität nicht im ›Selben‹ aufheben und
insofern ›verselbigen‹ lasse. Das ist allenfalls zu bezeugen ‒ durch
Andere, die für diese ›Unaufhebbarkeit‹ des Anderen als des Ande‐
ren praktisch eintreten.

Ricœur stellt allerdings in Abrede, wovon Levinas unbeirrt30 aus‐
gegangen ist: dass das von den Griechen der Antike gleichsam ge‐
erbte Denken des Anderen grundsätzlich verfehlt habe, was ihn als
unaufhebbar Anderen eigentlich ausmache. Während Levinas aus
diesem Vorwurf den Schluss gezogen hat, man müsse den okziden‐
talen lógos überwinden ‒ und zwar gewissermaßen in rückwärtiger
Richtung, nämlich im Rekurs auf die Bibel ‒, hält Ricœur Levinas

29 Zur Anfechtbarkeit dieser Behauptung, die hier nicht zur Diskussion steht,
vgl. vor allem die Auseinandersetzung Derridas mit Levinas (J. Derrida, Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 121 ff.), sowie die kleine Schrift
von Ricœur, in der er Levinas‘ adverbiale und hyperbolische Rede von einem
Anderssein untersucht, das dem Anderen in anfechtbarer Art und Weise derart
zugeschrieben wird, dass er als verabsolutiert erscheinen kann ‒ um den Preis
einer Verrenkung unserer Sprache aber, den Ricœur nicht ohne Weiteres zu
zahlen bereit ist: P. Ricœur, Anders. Eine Lektüre von ›Jenseits des Seins oder
anders als Sein geschieht‹ von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

30 Hier habe ich die bereits zu Anfang der 1960er Jahre vorgebrachte Kritik Der‐
ridas an Levinas‘ Kontamination von Selbigkeit und Selbstheit im Auge. Vgl.
die aktuelle Revision dieses Zusammenhangs in: Vf. (Hg.), Der Andere in der
Geschichte. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’ ›Totalität und
Unendlichkeit‹, Freiburg i. Br., München 22017.

4. Nicht-Indifferenz angesichts des Anderen

393

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor, in dieser Kritik orientiere er sich irreführenderweise negativ an
einem Begriff mit der radikalen Anderheit des Anderen nicht zu
vereinbarender und eine totalisierbare Ordnung implizierender Sel‐
bigkeit (mêmeté), dem sein eigenes Denken des Anderen (zumindest
in diesem Zusammenhang) »nicht einmal begegnet« sei.31

Im Folgenden möchte ich die Frage aufwerfen, was Ricœurs An‐
nahme der Herausforderung von Levinas‘ Kritik für ein ethisches
und moralisches Denken bedeuten könnte, dem man, gestützt auf
Hannah Arendt, den Vorwurf machen kann, stets nur eine regio‐
nalisierte und gleichsam eingefriedete Ethik und Moral für Zugehö‐
rige und Mitglieder, niemals aber ein ethisches oder moralisches
Verhältnis zum Anderen in seiner irreduziblen Fremdheit denken zu
können – und zwar auch dann nicht, wenn man durch Universali‐
sierung weltweit alle Anderen ›einbezogen‹ sehen möchte.32 Ich gehe
zu diesem Zweck zunächst kurz auf frühe sozialphilosophische An‐
satzpunkte Ricœurs ein, um dann zu zeigen, wie er mit dem Begriff
der Anderheit in Soi-même comme un autre verfährt. Dort erfolgt
die Einführung jener Grundformel, in der vom Willen die Rede ist,
mit Anderen gut und in gerechten Institutionen zusammenzuleben,
zunächst scheinbar ganz konventionell nur mit Bezug auf Fragen
nach dem guten Leben und nach dem Gerechten. Das Problem,

31 SaA, 403. Ricœur insistiert hier besonders auf der Unterscheidung verschiede‐
ner Formen der Alterität und wendet sich gegen eine Konfusion metaphysischer
und ethischer Bedeutungen des »Anderen« (vgl. P. Ricœur, De la métaphysique
à la morale, in: Revue de métaphysique et de morale 98, no. 4 [1993], 455–477,
hier: 466, 469). Die Art, in der er Alterität dem Selbst, nicht dem Selben,
einschreibt, hindert Ricœur im Übrigen nicht daran, sich von ersterem wie
schon in seinen frühen Schriften einen aristotelischen Begriff (être agissant) zu
machen; siehe ebd. 473. Es bleibe hier dahingestellt, ob Ricœur auf diese Weise
nur zu eklektischen Lösungen gelangen kann. Das wird nur zu beurteilen sein,
wenn man seine im Jahre 1997 unter dem Titel Autrement veröffentlichte, diffe‐
renzierte, aber noch kaum beachtete Auseinandersetzung mit Levinas würdigt
(s.o., Anm. 29).

32 Man vergleiche in diesem Sinne die Ausführungen zur Fremdheit des Anderen
bei A. MacIntyre, After virtue, Notre Dame/Indiana 21984, 126, 250 f. Was etwa
bei Habermas unter dem Begriff der ›Einbeziehung‹ beschrieben und von ande‐
ren universalistisch auf Fremde gemünzt wurde, lässt keine radikale Fremdheit
erkennen, um die es etwa Bernhard Waldenfels geht. Vgl. J. Habermas, Die
Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/M. 21997;
H. Brunkhorst, Solidarität unter Fremden, Frankfurt/M. 1997; B. Waldenfels,
Topografie des Fremden, Frankfurt/M. 1997.

Kapitel XIII

394

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was es demgegenüber für diese Fragen bedeuten könnte, wenn wir
dem Gedanken einer radikalisierten, in keiner politischen Ordnung
je aufgehenden Anderheit mit Levinas oder Ricœur folgen, wird
abschließend aufgeworfen.

5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden –
Ansatzpunkte Ricœurs mit Edmund Husserl und
Immanuel Kant

Unter dem Eindruck der Husserl‘schen Lehre transzendentaler In‐
tersubjektivität, die vom »fremden Menschen« als »an sich erstem
Menschen« ausgeht33, stellte sich Ricœur bereits in den 1950er Jah‐
ren die Frage, inwiefern uns die Erfahrung überhaupt auf die Spur
des Anderen führt. Die Existenz des Anderen kündigt sich nach
Ricœurs Auffassung zwar als eine fremd bleibende, sich uns letztlich
entziehende in seiner Erscheinung an.34 Die Erscheinung bringe
aber insbesondere nicht das Sein des Anderen, so wie es uns ethisch
affiziert, zur Geltung, auch dann nicht, wenn wir ihm in einer Sym‐
pathie zugewandt sind, wie sie etwa Max Scheler beschrieben hat.
»L'existence absolue d’autrui [...] ne peut être sentie; elle est annoncé
comme étrangère à mon vécu par l’apparition même d’autrui dans
son comportement, son expression, son langage, son œuvre; mais
cette apparition d’autrui ne suffit pas à l’annoncer comme un être
en soi. Son être doit être posé pratiquement comme ce qui limite
la prétention de ma sympathie elle-même à réduire la personne
à sa qualité désirable et comme ce qui fonde son apparition elle-
même.«35 Die Erfahrung, die sich auf den Anderen als Anderen36

bzw. als andere Person bestenfalls im Modus der Sympathie bezieht,
sei in seinem absoluten Sein fundiert, nicht dieses in jener. Und
dieses Sein (en soi) glaubt Ricœur nur im Sinne Kants postulieren zu
können. Er betont ausdrücklich, dass es der menschlichen Wahrneh‐

33 Vgl. E. Husserl, Husserliana Bd. I, Haag 1950, § 55.
34 Vgl. P. Ricœur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21, no. 209 (12) (1953), 821–839

hier: 838 f.; repr. in: A l’école de la phénoménologie, Paris 1986 [=AEP], 141−160.
35 P. Ricœur, Kant et Husserl, in: Kantstudien 46, no. 1 (1954/5), 44–67, hier: 65;

repr. in: AEP, 227−250.
36 M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie [1912], Bern 1974.

5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden

395

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung nicht unmittelbar zugänglich sei, legt aber nahe, dass es sich
in ihr ankündige. »Ce que la personne annonce, c’est précisément
son existence absolue; constituer la personne, c’est alors repérer
dans quels modes subjectifs s’opére cette reconnaissance d’altérité,
d’étrangeté, d’existence autre. [...] C’est ici qu’un retour à Kant se
propose; non point pour parfaire une description de l’apparaître
d’autrui, mais pour comprendre le sens de l’existence qui s’annonce
dans cet apparaître.«37

Die ethische Bedeutung der Existenz des Anderen kann so ge‐
sehen nicht daraus, wie er sich der Erfahrung darstellt, sondern
nur aus einem Postulat im Sinne Kants abgeleitet werden, das der
Prätention jeglicher Erfahrung, den Anderen in seiner Anderheit
zu erschließen, Grenzen setze.38 Ricœur spricht so von einem in
praktischer Absicht postulierten absoluten Sein des Anderen. Inbegriff
dieses Seins ist die Freiheit und die Würde des Menschen, die uns
unbedingte Achtung abverlange.39 Ricœur behauptet also, dass nur
eine mit Kant konzipierte Kritik des Erscheinens bzw. der Möglich‐
keiten der Erfahrung, sich auf den Anderen ›selbst‹, auf sein ethi‐
sches Sein ›an sich‹ zu beziehen, eine Phänomenologie fundieren
kann40, welche die Modalitäten der Erfahrung beschreibt. In diesen
Möglichkeiten kündige sich aber die Existenz des Anderen gleich‐
sam nur an − ohne je in ihrer Erscheinung aufzugehen. Eben des‐
halb müsse sie als fremd gelten.41

Hat dieser Gedanke nun Folgen für die Differenz von Selbst und
Anderem? Die Frage nach einer solchen Differenz taucht als solche

37 Ricœur, Kant et Husserl, 65; vgl. P. Ricœur, Sympathie et respect. Phénoménologie
et éthique de la seconde personne, in: Revue de Métaphysique et de Morale 59, no.
4, oct.-déc. (1954), 380–397; repr. in: AEP, 266–284

38 Ricœur, Kant et Husserl, 57, 67.
39 Vgl. M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe. Bd. 3,

Frankfurt/M. 1991, 156.
40 »[...] nulle description de la connaissance d’autrui ne précède cette détermination

pratique d’áutrui [...]«, heißt es ausdrücklich (Ricœur, Kant et Husserl, 65);
Hervorhebung BL.

41 Was sonderbar kontrastiert mit der Position, der zufolge die »existence absolue«
des Anderen letztlich nur einem Postulat sich verdanken soll. Bedeutet das
nicht, in Abrede zu stellen, dass uns die Fremdheit des Anderen je widerfahren
kann? Wo Levinas die Freiheit des Anderen mit dessen Fremdheit verknüpft,
geht er aber genau davon aus. Insofern vertritt er eine auf das páthos (Wider‐
fahrnis) der Fremdheit des Anderen sich stützende Sozialphilosophie.

Kapitel XIII

396

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Kant scheinbar gar nicht auf. Selbst in der dritten Formulierung
des kategorischen Imperativs42 herrscht ein Formalismus vor, der
nur die Personalität »eines jeden« zur Kenntnis nimmt, die in dieser
Allgemeinheit bereits nivelliert erscheint. Die Frage nach einer radi‐
kalen, irreduziblen Anderheit des Anderen kann sich unter diesen
Voraussetzungen erst gar nicht entfalten.

Nach fast vier Jahrzehnten ist Ricœur in Soi-même comme un
autre ausführlich auf Kant wieder zurückgekommen, sieht sich aller‐
dings unter dem Eindruck des vor allem von Levinas radikalisierten
Alteritätsdenkens43 schließlich genötigt, die Frage aufzuwerfen, ob
Kant nicht in der Art, wie er den Anderen ebenso wie das Selbst
der Herrschaft des moralischen Gesetzes unterstellt, dem Gedan‐
ken einer irreduziblen Anderheit des Anderen widerspricht (SaA,
270). Gerade der Begriff der Menschheit – »eingeführt als ein zwi‐
schen der Verschiedenheit der Personen vermittelnder Begriff« –
scheint ihm die Ander(s)heit44 zu schwächen und nahezu zu elimi‐
nieren.45 »Die Idee der Menschheit als eines singulären Begriffs
wird im Anschluß an die abstrakte Allgemeinheit eingeführt, die
das Autonomieprinzip ohne Ansicht der Personen beherrscht.«46

42 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg 71994, 52.
43 Dieser Denkweg ist hier nicht nachzuzeichnen. In Levinas’ spätem Werk Jen‐

seits des Seins ist die Differenz des Anderen keinesfalls im Sinne der bloßen
Verschiedenheit existierender Personen zu verstehen. Scheinbar hat sie nicht
nur Differenzen zwischen Seienden und die ontologische Differenz, sondern
auch das Sein selber hinter sich gelassen. Nicht der Durst nach Sein (wie immer
wieder bei Ricœur), sondern die Furcht, im Sein aufzugehen, wird hier zum
bestimmenden (bis weit in die frühen Schriften Levinas’ zurück weisenden)
Motiv.

44 Terminologisch werden Andersheit und Anderheit selten unterschieden. Ich
ziehe den zweiten Begriff immer dann vor, wenn die Alterität des Anderen
ausdrücklich von einer komparativen Verschiedenheit abgesetzt werden soll,
wie sie etwa zwischen Sachen festzustellen ist. Die Anderheit entspringt keinem
Vergleich von etwas mit etwas anderem von einer unabhängigen Warte aus,
sondern widerfährt originär nur in der Begegnung mit dem Anderen.

45 SaA, 272 ff., 320 f.
46 In der Autonomie kommt aber eine eigenartige Passivität zum Tragen, inso‐

fern sie durch das Gesetz affiziert wird, welches das moralische Subjekt sich
scheinbar selbst gibt (SaA, 259, 333). Man sieht aber nicht, wie diese Passivität
vom Anderen – besonders vom einzigartigen, unersetzlichen... Anderen – her
bestimmt sein könnte. Weist Kant nicht in der Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten jeglichen Gedanken an eine Rücksicht auf den personalen Anderen

5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden

397

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist die Menschheit (im nicht-extensiven Sinne) andererseits
gerade auch das, was alle einzelnen achtungswürdig macht. Insofern
steht sie für eine »mit Rücksicht auf die Pluralität der Personen
betrachtete Universalität«. Bleibt aber nicht auch dieser Gedanke
in gewisser Weise »indifferent gegenüber der Unterscheidung von
Personen« und nur in diesem Sinne »zu einer Einschreibung in das
Feld der Pluralität der Personen fähig«? Gewiss klingt im Begriff des
»Zweckes an sich selbst«, der aus jedem gewissermaßen eine Ausnah‐
me macht, eine radikale Nicht-Nivellierbarkeit aller Menschen an.47

Führt uns dieser Gedanke aber bis zur – radikalen – Anderheit des
Anderen, die sich jeglicher Kategorisierung und auch jeglichem un‐
terscheidendem Vergleichen widersetzt, wie Levinas immer wieder
behauptet hat?48

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung:
Der radikal außer-ordentliche Anspruch des Anderen

Von Levinas hat sich Ricœur scheinbar davon überzeugen lassen,
dass sich keine unverkürzte Ethik aufstellen lässt, die nicht ausweist,
wie wir der Anderheit des Anderen gerecht werden können.49 Inso‐
fern kann er den Begriff des Ethischen nicht mehr auf eine aristoteli‐
sche Lehre guten Zusammenlebens reduzieren, die sich ursprünglich
auf den Horizont der jeweils eigenen politischen Lebensform und
dessen genealogische Voraussetzungen beschränkt hatte. Ricœur in‐
sistiert aber darauf, dass wir der Anderheit nur vermittels unserer
Antwort auf ihren Anspruch auf die Spur kommen, der durch die

zurück, insofern sie ihm Triebfeder der Moralität nur um den Preis scheint
werden zu können, dass die unbedingte Achtung für das moralische Gesetz
verunreinigt zu werden droht? Gegenstand der moralischen Achtung kann so
gesehen nur das Gesetz, und niemals der Andere als einzigartige Person selber,
sein. Vgl. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, 156–160.

47 Vgl. E. Tugendhat, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt/M. 1993, 83 ff.
48 Vgl. SaA, 269 f. sowie R. Spaemann, Personen. Versuche über den Unterschied von

›etwas‹ und ›jemand‹, Stuttgart 1996, 136.
49 Tatsächlich ist von radikaler Ander(s)heit bei Ricœur freilich eher nebenbei die

Rede; SaA, 399.

Kapitel XIII

398

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antwort bezeugt wird.50 Sie ist kein ontisch bzw. ontologisch spezi‐
fizierbares Etwas, sondern zeigt sich nur vom Worauf der Antwort
her. So weigert sich Ricœur, die Anderheit des Anderen in eine
absolute Exteriorität zu entlassen, wie es scheinbar bei Levinas der
Fall ist.51 Auch wenn es, so Ricœur, eine irrelative, durch nichts
zu vereinnahmende Anderheit des Anderen geben sollte und wenn
von ihr dessen ungeachtet bzw. sogar gerade deshalb ein Ruf oder
eine Aufforderung, ja sogar der Befehl, die Verantwortung für den
Anderen zu tragen, ausgehen sollte (selbst wenn der Andere als
Gewalttäter auftritt), dann muss doch auf diese Herausforderung
des Anderen eine Art Antwort erfolgen: der Ruf muss gehört, die
Aufforderung wenn nicht angenommen, so doch wenigstens als sol‐
che vernommen werden können. Andernfalls scherte die Anderheit
des Anderen in eine völlig a-soziale Exteriorität aus, die es in keiner
Weise mehr gestattete, so etwas wie eine Beziehung zum Anderen
zu denken. Ricœur will keineswegs in Abrede stellen, dass es eine
radikale, unüberwindliche Asymmetrie im Verhältnis zum Anderen
geben kann: dann nämlich, wenn wir mit jeglicher Antwort, die wir
ihm geben, zu spät kommen.52 Aber wenn die Asymmetrie, die von
der radikalen, irrelativen Anderheit des Anderen her rührt, durch
nichts »kompensiert« wird, so sein Argument, lässt sich letztlich
überhaupt kein Verhältnis zu ihr mehr denken. Und können wir
nicht, wäre hinzuzufügen, von radikaler Anderheit nur im Sinne ei‐
nes Überschusses über den ›innerweltlichen‹, raum-zeitlich situiert
erscheinenden Anderen hinaus sprechen? Müssen wir insofern nicht

50 Ein Gedanke, den wir bei Philosophen ganz anderer Provenienz, etwa bei Hans
Jonas, ähnlich ausgeführt finden. Bei Jonas ist aber ausdrücklich von einem
»seinsimmanenten Anspruch« des Anderen die Rede; wobei der Andere, an
dem sich dies par excellence zeigen lässt, für Jonas das neugeborene Kind ist,
scheinbar aber nicht unbedingt auch jede(r) ›beliebige‹ Andere. Vgl. H. Jonas,
Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/M. 1992, 234 ff. sowie Spaemann, Perso‐
nen, 196, 48, 77, 86, der aber am Ende doch zu sehr auf eine »freie Zuerkennung
von Eigenschaften« abstellt (192), wohingegen sich Levinas jeglicher Verfügung
über den Anderen, wie er sich in einem solchen Gedanken verrät, widersetzt.

51 Bei dem sich bei näherem Hinsehen jedoch auch zeigt, wie sehr der Anspruch
des Anderen von den Antworten abhängt, zu denen er herausfordert und durch
die er im Grunde erst bezeugt wird.

52 Insofern sich die Anderheit in eine apriorische, temporale (aber nicht real-zeit‐
lich gedachte) Vorgängigkeit zurückgezogen hat, wie es eine von Levinas immer
wieder bemühte Formel besagt, kommen wir ihr gegenüber allerdings immer zu
spät.

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung

399

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unvermeidlich von einem mundanen Verhältnis und von einer leib‐
haftigen Beziehung zum Anderen ausgehen? Und muss nicht eine
wie auch immer geartete soziale Beziehung, in der radikale Ander‐
heit zur Geltung kommt, um ein Element irreduzibler Asymmetrie
in sie einzuführen, unvermeidlich in eine Form der Gegenseitigkeit
wieder einscheren, wenn die Anderen einander eingedenk ihrer radi‐
kalen Anderheit begegnen?

Müssten sich in diesem Falle nicht zwei Asymmetrien und eine
Struktur der Gegenseitigkeit, die die Form der Anerkennung etwa
annehmen kann, wie zwei Seiten ein und derselben Medaille zuein‐
ander verhalten? Darauf läuft Ricœurs Antwort auf Levinas formal
tatsächlich hinaus. So soll ein einseitiger Ansatz vom Selben, von
einem Ich aus, das den Anderen müsste »konstituieren« können,
wie es Husserl vorsah, ebenso vermieden werden wie ein einseitiger
Ansatz vom Anderen her, wie ihn Ricœur bei Levinas zu erkennen
meint (SaA, 223, 398). Nur im Verhältnis zu einem Selbst kann es
einen Anderen geben. Nur ein Selbst, das sich als in sich vom Ande‐
ren, gerade auch von radikaler Anderheit des Anderen betroffen reali‐
siert, kann eine ›sozial‹ deutbare Beziehung zu ihm unterhalten. Das
schließt ein untilgbares Moment der Asymmetrie nicht aus, wohl
aber, dass die Anderheit einer absoluten Exteriorität überantwortet
wird, auf die keinerlei Antwort mehr Bezug nehmen könnte und die
nicht mehr zu erwidern wäre. Die Antwort, die wir dem Anderen
geben, ist aber eine Antwort, wenn sie in gewisser Weise Bezug
nimmt auf ihn, d. h. wenn sie in einem allgemeinen (nicht spezifisch
ethisch oder moralisch zu verstehenden) Sinne ›Rücksicht nimmt‹
auf den Anderen und wenn sie von ihm her eine Erwiderung im
Sinne des ersten Bezugs auf ihn erwarten kann.53 Mit Recht weigert
sich Ricœur zwar, die von Levinas gelegentlich (aber keineswegs
durchgängig) behauptete absolute Exteriorität des Anderen in einer
ebenso absoluten Einseitigkeit erstarren zu lassen und beharrt auf
einer zwar ebenfalls asymmetrischen, aber doch Antwort gebenden
Rücksicht54, die dem Anderen als Anderen gelten muss. Das heißt

53 Zu einer entsprechenden Differenzierung des Begriffs der Antwort vgl. B. Wal‐
denfels, Antwortregister, Frankfurt/M. 1994, sowie Ricœur, SaA, 230 f.

54 Zu diesem Begriff der Rücksicht vgl. SaA, 231.

Kapitel XIII

400

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch nicht, dass sich daraus umstandslos wieder eine gegenseitige
Beziehung zwischen Gleichen ergeben könnte.55

Wenn der Andere mir immer schon zuvorgekommen sein wird,
wo er mich in eine unhintergehbare ethische Beziehung zu ihm ver‐
strickt, dann kommt jede Antwort zu spät und bleibt unfähig, diese
Asymmetrie völlig zu »kompensieren«, wie es sich Ricœur vorstellt.
Zugleich unterläuft die Vorgängigkeit dessen, was die Antwort auf
den Plan ruft, die Gleichzeitigkeit zwischen mir und dem Anderen
selbst dort, wo der Andere mir ganz ›bekannt‹ zu sein scheint. Inso‐
fern werden wir niemals ganz und gar Vertraute, Freunde, Verwand‐
te oder Zeitgenossen sein können, die scheinbar in der Gegenseitig‐
keit ihrer mehr oder weniger intimen oder formalen Beziehung auf‐
gehen könnten. Deutlicher noch weicht Ricœur vom Kurs Levinas‘
ab, wenn er die Beziehung zum Anderen bzw. die ethische Tragweite
seiner Anderheit von einzelnen Situationen abhängig macht, »wo
der Andere in seiner unersetzbaren Singularität auftritt«, und wenn
er sie von einem spezifischen Paradigma her versteht: vom Paradig‐
ma der Fürsorge her nämlich, die prima facie nur ›besonderen‹, uns
nahe stehenden, und nicht etwa anonymen Anderen gelten kann.
In einzelnen Situationen kommt ein diskordanter Faktor gegenüber
der Menschheit zur Geltung, »die sich darauf beschränkt, die Uni‐
versalität in der Pluralität auf Kosten der Andersheit auszudehnen«
(SaA, 320). Im Zeichen der Fürsorge kommt darüber hinaus ein par‐
tikulares Moment zur Geltung, denn sie mischt der Beziehung zum
Anderen eine »Wertdimension« bei, »die bewirkt, dass jede Person
[zu der wir in einem ›fürsorgenden‹ Verhältnis stehen] in unseren
Gefühlen und unserer Wertschätzung unersetzlich ist« (SaA, 235).

In diesem Zusammenhang lobt Ricœur eine »wohlwollende
Spontaneität«, die sich dem Anderen aus freien Stücken zuwendet.
Nichts dergleichen ist indessen bei Levinas gemeint, wo er, in Jan
Patočkas Worten, von einer Gabe der Verantwortung spricht, die
uns jeder Andere – im Prinzip jederzeit – geben kann, wenn er
nur aus seiner Anonymität und Gesichtslosigkeit heraustritt, zu der
ihn das normale soziale Leben verurteilen mag.56 Ricœur privile‐
giert dagegen eine bestimmte, weitgehend private soziale Beziehung

55 Siehe dazu die angehängte Rezension zu Ricœurs letztem Buch Parcours de la
reconnaissance (2004).

56 Vgl. dazu die jetzt in einer Neuausgabe von Jan Patočkas Ketzerischen Essays
zur Philosophie der Geschichte vorliegende Wiener Patočka Memorial Lecture

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung

401

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Nahestehenden, vor allem zu Freunden. Nur in einer solchen
Beziehung, so scheint es, kommt so etwas wie »unersetzliche Singu‐
larität« Anderer zur Geltung (SaA, 318). Wir erfahren uns unter
diesen Voraussetzungen als Mängelwesen, was unser Bedürfnis nach
Freundschaft weckt, in der man sich gegenseitig, füreinander sor‐
gend, zugewandt ist. »Durch eine Rückwirkung der Fürsorge auf die
Selbstschätzung nimmt das Selbst sich selbst als einen Anderen un‐
ter Anderen wahr. Dies ist die Bedeutung des Aristotelischen ›einer
für den anderen‹ (allèlous), das die Freundschaft zu einer gegenseiti‐
gen macht« (SaA, 234).

Man erkennt, wie sich auf dieser Folie ein deutlicher Gegensatz
abzeichnen kann: der überwiegend privaten Welt enger Beziehun‐
gen, in denen die Fürsorge vorherrscht, entspricht die Achtung der
Anderheit des Anderen in dessen unersetzlicher, nicht nivellierter
Singularität. Dagegen kann in der öffentlichen Welt, wo man ein‐
ander kaum noch dem Namen nach kennt, anscheinend nur eine
generelle und nivellierende Achtung zum Zuge kommen, die der
Person eines jeden – aber auch x-beliebigen – zu gelten hat. Wäh‐
rend bei Ricœur das Zur-Geltung-Kommen der singulären Ander‐
heit des Anderen von einer engen Beziehung zu ihm (von Angesicht
zu Angesicht) geradezu abhängig erscheint, entzieht Levinas den
ethischen Sinn der Anderheit, die im Angesicht eines jeden liegen soll,
ausdrücklich jeglicher sozialen Bedingtheit.57 »Zwischen dem Einen,
der ich bin, und dem Anderen, für den ich verantwortlich bin,
klafft eine Differenz ohne den Hintergrund einer Gemeinschaft«58,

von Derrida; J. Patočka, Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Berlin
2010, 181–211.

57 Nicht weil ich in einem ethnischen, genealogischen oder kulturellen Sinne
verwandt bin mit dem Anderen, stehe ich in einer irreduziblen ethischen (gege‐
benenfalls asymmetrischen) Beziehung zu ihm. Sondern umgekehrt soll gelten:
unfähig, mich in eine reservatio moralis zurückzuziehen, bin ich zur ethischen
»Brüderlichkeit« verurteilt, selbst wenn mich – in jenen Hinsichten – nichts mit
dem Anderen zu ›verbinden‹ scheint. Der Ansatz, zu denken, dass dies gerade
nicht ein Entbundensein von jeglicher ethischen Relation bedeuten kann, selbst
wenn Recht und Gesetz gänzlich außer Kraft gesetzt zu sein scheinen, ist nach
meinem – allerdings beschränkten – Verständnis das zentrale Anliegen von
Levinas.

58 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br.,
München 1992, 360 f. Der Andere »ist nicht anders im Sinne einer relativen An‐
der[s]heit, wie in einem Vergleich der Arten [...]; die Arten schließen sich gegen‐

Kapitel XIII

402

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Zugehörigkeit nach Maßgabe einer mehr oder weniger engen
Beziehung oder einer Mitgliedschaft. Für den nächsten und für
den fernsten Anderen bin ich – unbeschadet ganz verschiedener
Beziehungen, in denen ich zu ihm jeweils eventuell stehe – gerade
nicht aufgrund dieser mehr oder weniger engen Beziehungen verant‐
wortlich, sondern weil er Anderer ist, der mir auch als Nächster
in seiner Anderheit entzogen bleibt. Die Gabe der Verantwortung
soll auf diese Weise sowohl jede exklusive Grenzziehung zwischen
Vertrauten, Bekannten, Zeitgenossen, Unbekannten und Fremden
als auch deren restlose ›Eingemeindung‹ unterlaufen können.

Aus seiner Exteriorität heraus tritt der Andere in Erscheinung,
ohne aber in seiner Erscheinung je aufzugehen. Er ist Epiphanie
und Stimme, um mich – gegebenenfalls aus einer medial verschärf‐
ten Distanz59 heraus – in die Verantwortung ihm gegenüber zu
versetzen. Das ist etwas ganz anderes als das Unterworfensein oder
Sichunterwerfen eines autonomen und in seiner Autonomie eigen‐
tümlich rezeptiven, nämlich das moralische Gesetz empfangenden
Subjekts. Nicht irgendein Subjekt, ich bin es, der verantwortlich ist;
und nicht allen oder irgendeinem gegenüber bin ich verantwortlich,
sondern diesem da, diesem Anderen in seiner unvergleichlichen Sin‐
gularität – ganz gleich, ob er mir nahe steht oder nicht. Noch will
Ricœur nicht ganz auf den Versuch verzichten, diese Gedanken »zur
Not in die Linie der Kantischen Ethik« einzureihen; er gibt aber zu,
was sich einem solchen Ansinnen widersetzt: vor allem entzieht sich
der Andere »der Schau der Formen« – er ist kategorial gar nicht
fassbar und reduziert sich zugleich nicht auf ein ›intelligibles‹ Sein

seitig aus, aber sie stehen noch in der Gemeinsamkeit einer Gattung; kraft ihrer
Definition schließen sie sich aus, aber fordern sich gegenseitig durch diesen
Ausschluss im Rahmen der Gemeinsamkeit ihrer Gattung. Die Anderheit des
Anderen hängt nicht von irgendeiner Qualität ab, die ihn von mir unterschiede;
denn eine Unterscheidung dieser Art würde zwischen uns gerade jene Gemein‐
samkeit der Gattung voraussetzen, die die Anderheit schon vernichtet.« In der
Anderheit des Anderen liegt nicht bloß dessen relative Verschiedenheit, sondern
darüber hinaus die ethische Bedeutung seiner Existenz, die dem Vergleich von
Differentem entzogen ist. Vgl. E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen
zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., München 1987, 288.

59 Dass eine solche Distanz oft genug von keiner praktischen Antwort mehr zu
überbrücken ist, wird nicht selten zum Vorwand genommen, die Gabe der
Verantwortung selber in Abrede zu stellen.

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung

403

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an sich.60 Er kommt nur vermittels eines Selbst zur Geltung, das
sich − auch gegen seinen Willen − affizieren lassen muss. Das ist es,
worauf Ricœur zu insistieren nicht müde wird: Die Philosophie der
radikalen Differenz des Anderen gelangt ans Ziel, das »Hervorrufen
einer verantwortlichen Antwort auf den Anruf des Anderen« zu
verstehen, nur dann, wenn dieses Hervorrufen »eine Fähigkeit der
Empfänglichkeit, der Unterscheidung und der Anerkennung voraus‐
setzt, die [...] einer anderen Philosophie des Selben angehört als
derjenigen, der die Philosophie des Anderen [speziell in der Person
von Levinas] widerspricht«.61

7. Ricœurs Antwort: das antwortende Selbst –
in der Verflechtung von Ethik und Politik

In der Tat verlangt die ethische Apologie der radikalen Differenz des
Anderen, eine Affizierbarkeit des Selbst zu denken, von dem allein
sie bezeugt werden kann.62 Insofern aber diese Affizierbarkeit nicht
an verwandtschaftlichen oder freundschaftlichen Beziehungen halt‐
macht, entzieht die Rückbesinnung auf die ethische Signifikanz der
radikalen Differenz des Anderen diese Differenz jeglicher vorgängigen
Bedingtheit durch eine ethnische, kulturelle oder politische Gemein‐
schaft.63 Ob das aber wirklich gelingen kann, erscheint als höchst
fragwürdig. Selbst eine ›radikale‹ Anderheit kann nicht der pluralen

60 Siehe SaA, 404 f.
61 Vgl. SaA, 407, sowie P. Ricœur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, 21.

Dem pflichte ich in dieser allgemeinen Form bei, ohne aber Ricœurs Ausfüh‐
rung dieses Gedankens in allen Einzelheiten zu folgen. Problematisch erscheint
mir diese Ausführung vor allem dort, wo sie den Gedanken der Trennung
vom Anderen entschieden entschärft, um auf eine Dialogik und Gegenseitigkeit
hinauszulaufen, in der das Verhältnis von Selbst und Anderem wieder »dialek‐
tisch und komplementär« erscheinen kann.

62 Die entscheidende, daraus sich ergebende Frage lautet, wie der Gedanke der
Bezeugung der radikalen Differenz im Sinne einer Antwort, zu der sie heraus‐
fordert, zusammen gedacht werden kann mit der Forderung von Levinas, die
Differenz nicht bedingungslos der Antwort (die scheinbar auch radikal indiffe‐
rent ausfallen kann) zu unterstellen.

63 Unberührt davon bleibt aber die Frage nach einer biologischen Zugehörigkeit;
vgl. Spaemann, Personen, 264. Im Übrigen nimmt der Begriff der Fürsorge bei
Ricœur in dieser Hinsicht eine zwiespältige Stellung ein (s.o.).

Kapitel XIII

404

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Koexistenz mit und unter vielen anderen völlig entzogen, sondern
nur als eine sich diesen Ordnungen entziehende gedacht werden und
bleibt eben deshalb auf diese Ordnungen bezogen.64 Im Bezug auf
den – sei es ›nächsten‹, sei es ›fernsten‹ – Anderen entzieht sich
uns das, was man als radikale Differenz oder Fremdheit bezeichnet
hat. Das aber bedeutet, dass das ethische Denken im Zeichen dieser
Differenz nicht vom politischen Denken abgetrennt werden kann
und dass eine Verflechtung von Ethik und Politik gedacht werden
muss.65 Inwieweit nähert sich nun Ricœur dem Denken einer sol‐
chen Verflechtung an?66

Aufgrund einer bloßen »Konvention«, der Ricœur zunächst aus
rein pragmatischen Gründen folgt, bleibt in Soi-même comme un
autre der Begriff der Ethik zunächst für die Ausrichtung (visée)
auf ein erfülltes oder gutes Leben und der Begriff der Moral für
die Artikulation und kritische Beurteilung dieser Ausrichtung in
Normen vorbehalten. Behauptet wird sodann, »1) daß die Ethik
gegenüber der Moral Vorrang genießt; 2) daß die ethische Ausrich‐
tung notwendig durch das Normenraster hindurch muß; 3) daß der
Rekurs der Norm auf die Ausrichtung dann legitim ist, wenn die
Norm in praktische Sackgassen führt« (SaA, 208). Genauer ist es
die ethische Erfahrung, der vor der Moral zunächst insofern ein
Vorrang zugesprochen wird, als in ihr die Wirkungen von Affekten
zur Geltung kommen, die überhaupt erst nach einer ethischen oder
moralischen Stellungnahme verlangen.

Die der Moral gegenüber insofern vorgängige ethische Erfahrung
stellt sich allerdings als in sich uneinheitlich dar. Die Affekte, die
Ricœur im Blick hat, reichen von der Scham und vom Sinn für
Ungerechtigkeit, der noch keinen (bzw. allenfalls einen rudimentä‐
ren) Begriff von Gerechtigkeit hat, bis hin zur (mehr oder weniger
selbstgerechten) Empörung, die sich als prä-politischer Zorn arti‐
kulieren kann.67 Was sie miteinander verbindet, ist die Fähigkeit

64 Vgl. hierzu besonders Ricœurs Rede vom »eingeschlossenen Dritten« (SaA,
238). Auf diese Problematik wird am Ende zurückzukommen sein.

65 Vgl. J. Derrida, Adieu, München, Wien 1999, 145 f.
66 Es geht im Weiteren nicht speziell um Konflikte zwischen Ethik und Politik, wie

sie Ricœur zwischen Legalität und Legitimität situiert.
67 Vgl. P. Ricœur, Moral, Fundamentalethik und Bereichsethiken, in: Jahrbuch

1998/1999 des Kulturwissenschaftlichen Instituts im Wissenschaftszentrum Nord‐
rhein-Westfalen, Essen 1998/9, 336–349, hier: 339. Dass bereits hier, auf der

7. Ricœurs Antwort: das antwortende Selbst

405

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Stellungnahme, die Ricœur mit Aristoteles als prohaíresis fasst
und auf die Frage danach bezieht, was jeweils gut oder besser als
anderes ist. Diese Frage soll freilich nicht gegen die Frage nach dem
Gerechten oder dem Verpflichtenden ausgespielt werden. Das Prädi‐
kat »obligatorisch« beispielsweise verweist Ricœur auf eine eigene
Ebene, auf die der Normen nämlich, während das Prädikat »gut«
in ein weit »fundamentaleres Gebiet« gehöre, nämlich in das der
lebensweltlichen Praxis. An sie schließt eine der deontologisch struk‐
turierten Moral nachgeordnete Ethik wieder an, wenn es darum
geht, das als normativ richtig Beurteilte im Leben, das niemals ganz
der Norm entspricht, zu verwirklichen. Diese Ethik fungiert lebens‐
praktisch als ›angewandte‹ und beweist sich in praktischer Klugheit
(phrónesis, prudentia) und praktischer Weisheit (sagesse), d. h. »da‐
rin, in den komplexen, nicht theoretisierbaren Verstrickungen des
Handelns die richtige Regel, den orthos logos zu erkennen«.68

Diese nur praktisch existierende bzw. lebbare Ethik ist nun aber
mit einer vielfältigen Topografie der Praxis konfrontiert, in der un‐
terschiedliche Praktiken, Beziehungen, Lebensformen und Institu‐
tionen mit jeweils eigenen Regeln ins Spiel kommen und in mitein‐
ander widerstreitender Weise interferieren.69 Von einer bloßen An‐
wendung vorgegebener ethischer oder moralischer Maßstäbe kann
dann keine Rede mehr sein. Und die Interferenz betrifft nicht nur
eine doxische Heterogenität, die im öffentlichen Meinungsaustausch
zu bewältigen wäre, wie es sich Ricœur unter Rekurs auf Arendts Be‐
griff der Pluralität vorstellt: »La doxa greque passe dans l’Öffentlich‐
keit des Lumières, laquelle porte précisément au jour la différence
des opinions, le différend au sens de Lyotard, sans quoi il n’y aurait
pas de problème de consentement à vivre ensemble.«70

In der Interferenz der Praktiken, Beziehungen und Lebensfor‐
men ist darüber hinaus Widerstreit der ihnen immanenten Güter
und Maßstäbe des Guten angelegt, der sich nicht in unabhängigen

Ebene der der Moral vorausliegenden Ethik, das Problem eines durch die Wahr‐
nehmung erschlossenen Sinns für Ungerechtigkeit auftaucht, beweist, dass die
Erfahrung sich offenbar nicht eindeutig an die von Ricœur gezogenen Grenzen
zwischen Ethik und Moral, Fragen des Guten und des Gerechten hält.

68 Ebd., 345.
69 Vgl. Vf., Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit – Differenz – Gewalt, Berlin

2001.
70 Ricœur, Pouvoir et violence, 152.

Kapitel XIII

406

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urteilsperspektiven im Sinne der Auflösung von Widersprüchen
schlichten lässt. Das für den Einen oder den bzw. die Anderen in
bestimmten Hinsichten Gute lässt sich nicht in einem Super-Guten
aufheben, das den Widerstreit ethisch verschieden ausgerichteter
Praktiken, Beziehungen und Lebensformen zu tilgen verspräche. Die
daraus resultierenden irreduziblen ethischen Konflikte werden noch
dadurch verschärft, dass wir es nie nur mit Anderen als Rollen- oder
Funktionsträgern etwa zu tun haben. Keine Andere ist je nur diejeni‐
ge, als die sie im Rahmen einer Praktik, Beziehung oder Lebensform
›gesehen‹ wird. Und kein Anderer geht je in allen Praktiken, Bezie‐
hungen und Lebensformen auf, in die er sich verstrickt findet und
die ihn ›erscheinen‹ lassen. In jedem Fall bleiben die und der Ande‐
re in ihrer Anderheit dem privaten wie dem öffentlichen Erscheinen
entzogen ‒ und zugleich gerade durch diesen ›Entzug‹ auf Bedingun‐
gen bezogen, unter denen sich ›unaufhebbare‹ Anderheit überhaupt
nur abzeichnen kann.71 Nur unter dieser Voraussetzung führt situ‐
iertes, stets räumlich und zeitlich lokalisiertes In-Erscheinung-tre‐
ten als Erscheinen einer/s Anderen auf die Spur einer nirgends zu
›verortenden‹72 Transzendenz, die sich dem theoretischen wie dem
praktischen Zugriff entzieht. In diesem Sinne ist jede(r) andere im

71 Aber ob und wie es dazu kommt, ist eine Frage, die man kaum an geschichtlich
imprägnierten Bedingungen des In-Erscheinung-tretens vorbei erörtern kann.
Wir bewegen uns hier keineswegs auf gesichertem ethischen Terrain. Vgl. zum
durchaus denkbaren Verlust jenes ›Entzugs‹ das Kap. VI in diesem Bd.

72 In diesem Sinne ist auch von einem Nicht-Ort (non-lieu) des Anderen die
Rede. Vgl. P. Hayat, Emmanuel Levinas, éthique et société, Paris 1995, 100. Diese
Andeutungen mögen immerhin deutlich machen, wie problematisch Ricœurs
mehrfacher Rückbezug auf Arendts Begriff des öffentlichen Erscheinungsraums
ist, wenn er wirklich mit dem Wunsch, mit Anderen (als Anderen) zusammen zu
leben, verknüpft wird. Diesen Raum gibt es nicht einfach; er muss im inter-esse
zwischen Anderen immer von neuem ›eingeräumt‹ werden, d. h. originär »ent‐
stehen«, wie Arendt in dem eingangs angeführten Zitat sagt. Paradoxerweise
wird aber auf diese Weise eben dem ›Raum gegeben‹, was nicht in ihm aufgeht
(und nicht einmal als ›Etwas‹ gewissermaßen dingfest zu machen ist). So weit
ich sehe, hat Ricœur den Begriff des Erscheinungsraums (espace d’apparition)
weder mit Levinas‘ Auseinandersetzung mit der Phänomenologie noch mit
seiner eigenen, an Kant angelehnten Kritik des Erscheinens (s. o.) verbunden;
vgl. aber Ricœur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, 30 f., und in
Pouvoir et violence, 151 zur Sichtbarkeit des »›entre‹ de l‘inter-esse« im Sinne
der Räumlichkeit des Politischen, die Ricœur mit der Öffentlichkeit identifiziert.
‒ Ich sehe hier davon ab, die dezidiert anti-ontologische Stoßrichtung von

7. Ricœurs Antwort: das antwortende Selbst

407

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


emphatischen Sinne Andere(r) und zugleich in der Interferenz der
Praktiken, Beziehungen und Lebensformen Andere(r) unter anderen
Anderen, d. h. Dritte(r).

Während Ricœur nun aber die Dritten vornehmlich in einem
Jenseits des Du ansiedelt, das weit bis in eine zeitgenössische und
geschichtliche Anonymität ausstrahlt, insistiert Levinas in einer oft
zitierten Passage darauf, in den Augen des Anderen als zweiter
Person schaue uns bereits »der Dritte« an.73 Levinas würde gegen
Ricœur einwenden, dass sich die Gegenwart des Anderen und die
Gegenwart der anderen Anderen, der Dritten, nicht einfach zueinan‐
der äußerlich verhalten, wie es Ricœur anzunehmen scheint, wenn
er ein Angesicht (»in dem starken Sinne, den Emmanuel Levinas
uns gelehrt hat«) vor allem denen attestiert, zu denen wir in einem
mehr oder weniger engen, interpersonalen, fürsorgenden Verhältnis
stehen – im Gegensatz zum institutionell geregelten Leben unter
Gleichen, das uns »einen Anderen zum Gegenüber« geben soll, »der
ein Jeder ist«. Wenn im Angesicht des Anderen bereits der Dritte
gegenwärtig ist, sprengt bereits die Beziehung zum Nächsten, als
der seinerseits jede(r) andere auftreten kann, die oft unterstellte
vermeintliche Abgeschlossenheit des bloß ›Interpersonalen‹ und die
Regionalisierung bloßer Bereichsethiken, die von der Familie bis hin
zum Staat Regeln vorgeben, welche die Klugheit richtig anzuwenden
sucht. Aber droht nicht auch diese Rede vom Dritten die von Arendt,
Levinas und Ricœur in unterschiedlicher Weise so nachdrücklich
unterstrichene irreduzible Pluralität menschlicher Koexistenz zu ni‐
vellieren? Zweifellos ist die soziale Welt und ihr »sinnhafter Aufbau«
(Alfred Schütz) durch abgestufte Wahrnehmbarkeit und Zugänglich‐
keit Anderer, die uns mehr oder weniger nahe stehen und nahe kom‐
men, geprägt, wobei vielfach gegenwärtige Andere auf ›nächste‹, auf
einige, häufig unbestimmt bleibende sog. ›Mitmenschen‹ verweisen,
nicht aber auf alle Anderen.

Man braucht die entsprechenden ›horizontalen‹ Verweisungs‐
strukturen nicht als konzentrisch nur umeinander gelagerte zu ver‐

Levinas‘ späten Schriften mit dem offenbar sozial-ontologisch gemeinten Begriff
des inter-esse zu vergleichen.

73 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961],
Freiburg i. Br., München 1987, 307 f.

Kapitel XIII

408

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen, wie es Schütz vorgeschlagen hat.74 Doch drohen in der
Rede vom Dritten die vielfältigen unterschiedlichen Gegebenheits‐
weisen indirekter Ko-Präsenz Dritter, die mir im nächsten Augen‐
blick schon leibhaftig gegenübertreten können, und anderer, die
mir niemals begegnen werden, nivelliert zu werden, wenn die ent‐
sprechenden Befunde der Phänomenologie der sozialen Welt nicht
bedacht werden, die diesen Unterschieden – wie unzulänglich auch
immer – Rechnung getragen haben. Wenn in der Gegenwart eines
Anderen auch der Dritte mitgegenwärtig ist, so kann das zunächst
nur heißen: wir sind nie nur zu zweit75, keineswegs aber, wir seien
implizit mit allen Anderen und nur unter dieser Voraussetzung ganz
›unter uns‹. Dass wir nie nur zu zweit sind, heißt: angesichts des
Anderen ist eine untilgbare Dimension sozialer Tertialität eröffnet,
in die ein(e) Andere(r), einige Andere und viele Andere, niemals
aber alle Anderen konkret eintreten können. Wenn bereits die Bezie‐
hung zu einer/m Anderen in diesem Sinne auf die Spur Dritter weist,
also eine Dimension echter Pluralität anderer Anderer einführt, die
kaum je oder sogar »niemals ein Angesicht sein werden«, dann
kann man allerdings mit Ricœur sagen, eine gewisse Ausrichtung
auf »das im wörtlichen Sinne Anonyme« sei »in der umfassendsten

74 Vgl. A. Schütz, T. Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, Bd. 2, Frankfurt/M.
1984, bes. Kap. VI. Was die Strukturen des Mitseins angeht, so lässt sich Ricœur
vor allem von Schütz‘ Brückenschlag zwischen Edmund Husserl und Max We‐
ber leiten. Weber bleibt auch die vorherrschende Bezugsfigur hinsichtlich des
von Ricœur weitgehend beibehaltenen staatlichen Rahmens der Frage nach der
Gerechtigkeit von Institutionen (vgl. Ricœur, Zeit und Erzählung I. Zeit und
historische Erzählung [1983], München 1988, 298; Les catégories fondamentales
de la sociologie de Max Weber, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 9 [1999],
7–20; repr. in: Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 155–171;
Hegel and Husserl on Intersubjectivity, in: H. Kohlenburger [ed.], Reason, Action
and Experience, Hamburg 1979, 13–29).

75 Dennoch hat es einen guten Sinn, von einem – sei es in der Intimität, sei es
im Angerufensein vom Anderen – ›ausgeschlossenen‹ Dritten zu reden. Wie
Gegenwart und Abwesenheit verhalten sich Ausschluss und Einbezug nicht wie
bloße Gegensätze zueinander. Wie ein ins Verborgenste sehender Gott könnte
der Dritte gerade dann besonders in seiner Abwesenheit gegenwärtig sein, wenn
er ausgeschlossen wurde. Von weiteren Unterscheidungen (etwa hinsichtlich
der Modalitäten der Gegenwart und Abwesenheit) muss ich im verfügbaren
Rahmen absehen; vgl. auch P. Delhom, Der Dritte, München 2000, 78 ff., sowie
zur ›exklusiven‹ Intimität, der François Jullien die Erfahrung radikaler Alterität
geradezu vorzubehalten scheint: De l’intime. Loin du bruyant Amour, Paris 2013,
27 f., 241.

7. Ricœurs Antwort: das antwortende Selbst

409

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zielsetzung des wahren Lebens enthalten« (SaA, 238). Eine am Gu‐
ten orientierte Ethik sieht sich, heißt das, von Anfang an, d. h. bereits
dort, wo sie der Lebenspraxis am nächsten steht, nämlich in der der
Moral vorausliegenden ethischen Erfahrung, mit ihrer Öffnung auf
den Horizont namenloser Anderer hin konfrontiert.

Nur verfügen wir über keinen entsprechend umfassenden Begriff
der Ethik. Bei Ricœur zerfällt er wie gezeigt in eine ihrerseits in sich
vielfältige lebensweltliche Ethik, die der Moral vorgeordnet wird,
und in eine ›angewandte‹ Ethik, die in den verschiedenen Sphären
der Praxis ganz unterschiedlichen Ausprägungen des Guten auf der
Spur ist. Sobald sie allerdings nicht nur mit Angehörigen, Freunden,
Bekannten, Rollen- oder Funktionsträgern konfrontiert ist, sondern
realisiert, es jedesmal mit Anderen zu tun zu haben, schlägt ihr
die ›Gabe der Verantwortung‹ die Sicherheit aus der Hand, sich in
jeweils einer einzigen ethischen, moralischen oder politischen Ord‐
nung zu bewegen. Nicht nur konfligieren und widerstreiten einander
diese Ordnungen, weil sie im Verhältnis zueinander nicht eindeutig
abgegrenzt sind. Diese Ordnungen öffnen sich auch auf einen außer-
ordentlichen Anspruch hin, der die regionalen Maßstäbe des Guten
und des Richtigen radikal unterläuft.76

Das ist es, wovon uns Levinas immer wieder zu überzeugen ver‐
sucht, wohl wissend, wie sehr er damit allem widerspricht, was man
üblicherweise unter Titeln wie Ethik (im aristotelisch-teleologischen
Sinne) und Moral (im deontologisch-kantianischen Sinne) abhan‐
delt. Der Anspruch des – nächsten oder fernsten – Anderen, der
sich in der Anonymität verlieren kann, bleibt demnach in seiner Au‐
ßer-Ordentlichkeit gewissermaßen beheimatet. Levinas ›situiert‹ den
Anspruch des Anderen in der Unfassbarkeit und Unbegreiflichkeit
dieser Außer-Ordentlichkeit deshalb, weil er glaubt, ihn nur so dem
tendenziell totalitären politischen Zugriff entziehen zu können, der
noch die Bestimmung zur nicht-indifferenten Verantwortung ange‐
sichts des Anderen rigoros seiner souveränen Macht zu unterwerfen

76 Somit liegt hier eine Quelle des Widerstreits zwischen (radikaler) Ethik und
(teleologischer, am Guten orientierter) Ethik sowie zwischen Verantwortung
angesichts des Anderen und Gerechtigkeit(en) angesichts der anderen Anderen.
Mehr noch: wenn auch die Gerechtigkeit in sich plural verfasst ist und sich
nicht, wie es Michael Walzer vorsieht, eindeutig bestimmten »Sphären« zuord‐
nen lässt, hat der Widerstreit auch hier kein Ende. Ricœur weist ebenfalls darauf
hin; vgl. SaA, 343.

Kapitel XIII

410

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht und sie sogar für ›liquidierbar‹ hält. Keineswegs ›zeigt‹ Le‐
vinas indessen allein mit phänomenologischen Methoden, dass der
Andere uns, speziell im Zugriff von Macht und Gewalt, derart entzo‐
gen ist. Er beschwört vielmehr dieses Entzogensein (nicht selten mit
gewaltsam anmutenden rhetorischen Mitteln), um den Anderen sei‐
nerseits jeglicher theoretischen und praktischen Verfügung zu ent‐
ziehen. (Aber verfügt nicht auch Levinas‘ dezidiert anti-rhetorische
Rhetorik auf diese Weise noch über die Anderheit des Anderen?)

Zumindest in diesem Punkt ähnlich hat im Übrigen Ricœur
Arendts Politische Philosophie verstanden: als einen Versuch, nach
dem totalitären Mythos, der glauben machen wollte, alles sei mög‐
lich bzw. erlaubt, »die Bedingungen einer nicht-totalitären Welt zu
denken« (SaA, 238).77 Weniger in den vorgeschlagenen Lösungen,
wohl aber in diesem Ziel kann man einen gemeinsamen Flucht‐
punkt Ricœurs, Arendts und Levinas’ sehen.78 Letzterer entrückt den
ethischen Anspruch des Anderen dem vernichtenden Zugriff, ja so‐
gar dem Denken und der Vorstellung nicht, um ihn zu mystifizieren,
sondern um jeglichen Rückzug in eine Bereichs- oder Binnenethik
zu vereiteln, der glauben machen könnte, jenseits gewisser (ethnisch,
kulturell, moralisch oder politisch gezogener) Grenzen gehe uns das
Leben und Sterben anderer Anderer nichts an. Allerdings beschwört
Levinas im gleichen Zug die Gefahr eines Rückzugs des ethischen
Denkens aus den konkreten, politisch formierten Ordnungen des
Guten und des Gerechten herauf, der dazu führen könnte, dass die
interferierenden und einander widerstreitenden Formen der Zuge‐

77 Wobei man in politischer Perspektive gewiss einräumen muss, dass dieses Ziel
allein mit ›radikal‹ ethischen Mitteln kaum zu erreichen sein dürfte. So vermisst
man bei Levinas weitgehend die Besinnung auf institutionelle Strukturen des
Politischen. Und wo Arendt und Ricœur letztere bedenken, muss man sich fra‐
gen, ob es überhaupt politische (demokratische) Institutionen und Verfassungen
geben kann, die gegen ihre Aushöhlung von innen vollkommen verlässlich zu
schützen wären. Nicht nur in Israel, Ungarn und Polen, auch in Deutschland
geben ›rechte‹ Politiken inzwischen Anlass zur Sorge um die Unabhängigkeit
der höchsten Gerichte. Auch sie bieten keine absolute Garantie gegen rechtsra‐
dikalen Missbrauch, der einer totalitären Perversion des Politischen den Weg
bahnen kann.

78 Levinas vermeidet vor allem einen politischen Lebensbegriff. Damit umgeht er
allerdings die bio-politische, u. a. bei Foucault angesprochene Problematik, die
auch zur Vorgeschichte der modernen Totalitarismen gehört (vgl. Vf., Gastlich‐
keit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer Kultur, Weilerswist 2005,
Teil C).

7. Ricœurs Antwort: das antwortende Selbst

411

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hörigkeit und der Mitgliedschaft in mannigfaltigen Ordnungen kon‐
kreter Koexistenz aus dem Blick geraten. Kann Levinas‘ ›radikale‹
Ethik, die den aristotelischen Horizont der Bedeutung dieses Be‐
griffs scheinbar ganz und gar hinter sich gelassen hat, überhaupt
verständlich machen, inwiefern in der unaufhebbaren Anderheit des
Anderen eine praktische Herausforderung an die Adresse konkreter
und partikularer Lebensformen liegt und wie diese sich umgekehrt
auf einen ethisch, moralisch und politisch unverfügbaren Anspruch
des Anderen hin öffnen können bzw. sollten?

Was für Ricœur im Vordergrund Praktischer Philosophie stehen
muss, nämlich die Besinnung auf den Willen, ›trotz allem‹, wie er
immer wieder schreibt, im Rahmen guten Lebens und gerechter In‐
stitutionen zusammen zu leben, hat Levinas offenbar nie vorrangig
beschäftigt. (Unter anderem deshalb nicht, weil er ähnlich wie Han‐
nah Arendt bezweifelte, dass die überlieferten Begriffe des Ethischen,
des Moralischen und des Politischen noch dazu taugen könnten,
der Herausforderung des Totalitären angemessen zu begegnen.) Im
Gegensatz zu Levinas erinnert Ricœur an die nicht-biologische Fun‐
dierung menschlicher Koexistenz in dem Willen, mit Anderen, für
sie, gut und in gerechten Institutionen zusammen zu leben. Während
Levinas sich weigert, den Anderen ethisch nur nach Maßgabe seiner
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Lebensform oder rechtlich gere‐
gelter Mitgliedschaft in einem politischen Gemeinwesen zur Sprache
zu bringen, um auf der seiner Überzeugung nach unhintergehbaren
Nicht-Indifferenz unserer Verantwortung angesichts des irreduzibel
Fremden zu insistieren, besteht Ricœur auf dem Rückbezug dieser
Fremdheit auf die konkreten ethischen, moralischen und politischen
Verhältnisse, die allein ihrem Anspruch ›Rechnung tragen‹ können,
indem sie diesen Anspruch ihrerseits einräumen, d. h. ihm Raum
geben, der niemals einfach gegeben ist. Einem solchen Rückbezug
ist beizupflichten, insofern er davor bewahren kann, dass man auf
den Abweg eines ethischen (Levinas häufig zugeschriebenen) Fun‐
damentalismus gerät. Doch gegen das in immer neuen Formen be‐
gegnende Ansinnen, ethische oder moralische Grenzen zu ziehen,
um sich ganz und gar auf ein gutes Zusammenleben mit vertrauten
Zugehörigen oder Mitgliedern (in nur ihnen gegenüber gerechten
Institutionen) zurückzuziehen, richtet Ricœurs Appell, sich an das
Zusammenleben-Wollen zu erinnern, nur etwas aus, wenn er sich
nicht bloß auf Zugehörige und Mitglieder, sondern gerade auch

Kapitel XIII

412

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Andere in ihrer irreduziblen und außer-ordentlichen Anderheit
bezieht, der kein Ethos, keine Sittlichkeit à la Hegel und kein Nomos
eines abgegrenzten ›Lebensraums‹79 je Herr zu werden vermag.

Das zieht die Frage nach sich, ob und wie wir wollen und beja‐
hen können, wozu wir nach Levinas ohnehin bestimmt sind: mit
Anderen als Anderen ‒ angesichts ihrer unaufhebbaren Alterität ‒
zusammenzuleben. Und wer ist überhaupt ›wir‹? Kann ein definier‐
tes ›Wir‹ in unproblematischer Art und Weise vorausgesetzt wer‐
den? Die weltweit beliebte rhetorische Inanspruchnahme des ent‐
sprechenden Personalpronomens durch populistische Wortführer
sollte jedem eine Warnung davor sein, es sich mit dieser Frage zu
leicht zu machen.80

Bis heute wissen wir nicht, ob und wie eine radikale (nicht nur
›pragmatische‹ bzw. klug ›angewandte‹) Ethik möglich sein könnte,
die der Verantwortung angesichts dieser Alterität tatsächlich gerecht
zu werden vermöchte. Sie gehört, wie Levinas und Ricœur lehren,
einem anderen Wahrheitsregister als dem des Wissens81, nämlich
dem der Bezeugung an, die zeigen können müsste, wie man sich zu
Anderen im Zeichen dieser Ethik verhalten kann.82 Wenig spricht
dafür, eine der unaufhebbaren Alterität des Anderen verpflichtete
Ethik wäre eines Tages in die Lage zu versetzen, dieses ›Wie‹ etwa
gemäß praktischer Regeln, Normen, Vorschriften oder Tugenden
abzuhandeln. Ist nicht im Sinne dieser Ethik jede(r) Andere eine
ethische Ausnahme ‒ und in Folge dessen auch vom Ethischen, so
wie man es bislang v. a. von Aristoteles her aufgefasst hat ‒ ausge‐

79 In der Tat: wer im Gegensatz zu Levinas, der glaubt, sein ethisches Denken
so weitgehend wie nur möglich von »Blut und Boden« ferngehalten zu haben,
auf einem unabdingbaren Orts- und Raumbezug politischer Lebensformen (bis
hin zum Staat) insistiert, sollte nicht vergessen, dass besonders der Begriff des
»Lebensraums […] durch den Nazismus derartig in Verruf gekommen ist, daß
man ihn nicht mehr [bzw. allenfalls unter starken Vorbehalten] zu benutzen
wagt«, wie Jean-Claude Carrière mit Recht feststellte (in: U. Eco, J.-C. Carrière,
S. J. Gould, J. Delumeau, Das Ende der Zeiten, Köln 1999, 179).

80 Vgl. die entsprechenden Hinweise d. Vf. in: Europäische Ungastlichkeit und
›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausfor‐
derungen des Politischen, Hamburg 2019, Kap. VIII–X.

81 Vgl. P. Wehling (Hg.), Kulturelle Deutungen des Nichtwissens im Wandel?, Biele‐
feld 2015.

82 Dieses Problem scheint die ›radikale‹ Ethik mit dem »Faktum der Vernunft« bei
Kant gemeinsam zu haben. Vgl. SaA, 288, 273.

7. Ricœurs Antwort: das antwortende Selbst

413

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nommen? Wendet sich eine ›radikale‹ Ethik im Sinne von Levinas
nicht gegen jegliche tugendhafte, sittliche oder normative Form, in
der allgemein anzugeben wäre, wie im Verhältnis zu Anderen und
mit ihnen als Anderen praktisch zu leben ist? Kann sie sich aber
darin erschöpfen, jegliche allgemeine Ethik zu unterminieren oder
zu unterbrechen83 unter Hinweis auf die unabdingbare Achtung der
Anderheit jedes Anderen, die sich niemals wie ›Besonderes‹ dem
Hegel‘schen Allgemeinen unterwerfen lässt?84

Der Gedanke der Bezeugung der Achtung der Anderheit jedes An‐
deren bleibt jedenfalls apolitisch, wenn die ›radikale‹ Ethik nicht mit
einer Perspektive der Institutionalisierung des Erscheinungsraums
verknüpft wird, in dem Beziehungen zu Anderen konkret Gestalt
annehmen. Auch wenn diese in ihrem lokalisierbaren Erscheinen
nicht aufgehen, muss doch die Achtung ihrer Transzendenz in ge‐
wisser Weise ›eingeräumt‹ werden (s. o.) und ›an Ort und Stelle‹
stattfinden. Nur so kann sie auch eine Politik inspirieren, die Ande‐
ren zugleich als Zugehörigen oder Mitgliedern einer bestimmten
Lebensform gerecht zu werden versucht. Eine solche Politik muss
freilich respektieren, dass kein Anderer als Anderer jemals in sei‐
ner Zugehörigkeit oder Mitgliedschaft wird aufgehen können. Allzu
leicht münden neo-aristotelische Ansätze andernfalls in nostalgische
Konzeptionen einer ›situierten‹ Politik und einer kommunitären
Ethik, die den Begriff des Ethischen ganz und gar auf eine exklusive
Ordnung menschlicher Koexistenz zu beschränken neigt, wie sie der
Autor der Nikomachischen Ethik vor Augen hatte, ohne sich aber da‐
von Rechenschaft abzulegen.85 Die Alternative dazu kann indessen
nicht sein, die radikale ethische Rede vom Anderen gleichsam an
jeglicher politischen Ordnung vorbei zu entfalten; jedenfalls dann
nicht, wenn wir uns weder mit einer ethisch beschränkten Politik
noch mit einer politikvergessenen Ethik begnügen können.

83 Vgl. A. Pinchevski, By Way of Interruption. Levinas and the Ethics of Com‐
munication, Duquesne 2005.

84 Vgl. E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédites au Collège de
France, Paris 2009, 244 f.

85 Vgl. C. Taylor, Philosophy and the Human Sciences, Cambridge 1985, 318 ff.

Kapitel XIII

414

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

Zusammen mit anderen Begriffen wie Solidarität und Verantwor‐
tung gehört Anerkennung zu den zentralen Konzepten, ohne die
sich eine zeitgemäße Sozialphilosophie heute nur noch schwer vor‐
stellen lässt, obwohl ihre semantische Geschichte nicht sehr weit
zurückreicht. Ungeachtet ihres geringen Alters leiden diese Begriffe
aber mehr noch als das klassische Denken im Zeichen des (eben‐
falls notorisch vieldeutigen) Guten und des Gerechten unter einer
Bedeutungsvielfalt, die sie in den Augen mancher weitgehend un‐
brauchbar macht. Ricœur spricht von einer Popularisierung und
Banalisierung der Rede von Anerkennung im Kontext einer soge‐
nannten Politik der Differenz und umkämpfter ethnischer Identität.
Dagegen will er in einer Grauzone von spekulativer Begrifflichkeit
und Empirie einerseits die kulturelle, ethische und politische Viru‐
lenz des Begriffs retten, ihn andererseits aber nicht der Polysemie
ausliefern.86 Stattdessen provoziert er eine erneute Besinnung da‐
rauf, warum überhaupt nach Anerkennung verlangt wird, wie sie sich
vollzieht und worauf sie abzielt. Wer glaubt, die gesuchten Antworten
ergäben sich wie von selbst aus dem Begriff, wird eines Besseren
belehrt. Nach der Lektüre von Ricœurs Buch über Anerkennung ist
man dessen nicht mehr so sicher, ob nach Anerkennung verlangt
wird, weil es einfach an ihr mangelt, dass Anerkennung durch
offene, als solche klar erkennbare und gegenseitige Anerkennung ge‐
schieht und dass sie zugleich das Ziel eben der Prozesse sein muss,
für die der Begriff in zweideutiger Weise ebenso steht wie für das
Resultat, das sie zeitigen sollen. In seiner Forschung nach Wegen
der Anerkennung knüpft Ricœur an alte eigene Motive wie das vor
Jahrzehnten mehrfach kommentierte existenzphilosophische Projekt
der »Existenzerhellung« (Jaspers87) eines fehlbaren Selbst an, das
nach Anerkennung begehrt, aber zugleich auch sich verkennt (WdA,
317). Das Selbst erscheint Ricœur als der Ort des (sich) Verkennens
schlechthin, als Instanz eines Irrtums, der nicht weiß, dass er einer
ist... Ob sich eine Anerkennung denken lässt, die darunter nicht

86 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance. Trois Études, Paris 2004; dt.: Wege der
Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein [2004], Frankfurt/M.
2006 [=WdA], 235, 267.

87 M. Dufrenne, P. Ricœur, Karl Jaspers et la philosophie de l’existence, Paris 1947.

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

415

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu leiden hätte, steht dahin. Liegt am Ende auch in der begehrten
Anerkennung (oder im Begehren selbst) ein Verkennen seiner selbst
(WdA, 320)? Verspricht Anerkennung der Selbsterkenntnis aufzu‐
helfen? Oder steht sie ihr geradezu im Weg?

Auf der Spur dieser Fragen knüpft Ricœur an die Konzeption
einer wesentlich auf Anerkennungsansprüche gegründeten normati‐
ven Gesellschaftstheorie an, die sich zutraut, in faktischen Anerken‐
nungsverhältnissen »Pathologien des Sozialen« diagnostizieren zu
können, deren bestimmte Negation in die richtige Richtung künfti‐
gen Zusammenlebens weisen soll.88 Wie schon ansatzweise bei frü‐
herer Gelegenheit schwenkt Ricœur nun scheinbar ganz und gar auf
diese Linie ein. Bei näherem Hinsehen zeigt sich indessen, dass der
Prozess um die Anerkennung nun ganz von vorn beginnen muss.89

So wird das politische »Modell« einer kämpferischen, auf Gegensei‐
tigkeit angelegten, im Recht sich niederschlagenden Anerkennung
mit einer geradezu entgegengesetzten Ethik konfrontiert, die von der
Asymmetrie des Anspruchs des Anderen her die »Gabe« menschli‐
cher Verantwortung erklärt. Diese Ethik erkennt im Anderen nicht
zuerst den Gegner, mit dem man einen Kampf um Leben und
Tod aufnehmen muss, sondern das verletzliche Wesen90, das uns
selbst noch in radikaler Feindschaft zu ethischer Nicht-Indifferenz
bestimmt.

Die Ethik der Verantwortung, auf die sich Ricœur unter Beru‐
fung auf Levinas stützt, schert nun aber aus ontologischem Den‐
ken aus, wie es die neuzeitliche Philosophie voraussetzt, die von
Hobbes und Hegel ausgehend dem Kampf um Anerkennung das
Wort geredet hat. Die Idee des Seins lässt keine radikale Differenz
des Anderen zu, behauptet Levinas. Haben Ethik und Ontologie
also überhaupt keine gemeinsame Sprache? Hat eine solche Ethik
wenigstens eine eigene, von der Last des ontologischen Erbes befrei‐

88 A. Honneth (Hg.), Pathologien des Sozialen. Die Aufgaben der Sozialphilosophie,
Frankfurt/M. 1994.

89 Vgl. Vf., Anerkennung in ontogenetischer Hinsicht: Gabe oder Kampf ? sowie
Verfehlte Anerkennung? (= Kap. VI und VII in In der Zwischenzeit. Spielräume
menschlicher Generativität, Zug 2016).

90 Vgl. P. Ricœur, Le vulnérable et le responsable, in: La Croix 111 (1991), 17 et 18
nov.; Autonomie et vulnérabilité, in: La philosophie dans la Cité. Hommage à
Hélène Ackermans, Facultés universitaires Saint Louis, Bruxelles 1997, 121−141;
repr. in: Le Juste 2, Paris 2001, 85−105.

Kapitel XIII

416

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te Sprache? Ricœurs Buch beschönigt nicht die in diesen Fragen
zwangsläufig eintretende Verunsicherung, wenn man das Modell des
Kampfes um Anerkennung mit der Idee einer radikalen Asymmetrie
der Verantwortung konfrontiert, in der möglicherweise ebenfalls
eine Art (bislang verkannter) Anerkennung liegt (WdA, 201, 323 f.).
Wie tief diese Verunsicherung reicht, zeigt nicht zuletzt die an die
Grundlagen kritischer Gesellschaftstheorie rührende Frage, ob die
Verletzlichkeit des Anderen nicht dazu nötigt, die »Idee der Norma‐
tivität neu zu fassen« (WdA, 257). Keineswegs erhebt der Andere
nämlich stets einen geltenden Anspruch darauf, etwa nicht verletzt
zu werden. Wenn menschliche Würde v.a. darin liegt, to assert claims
(WdA, 252), worin liegt dann die Würde von denjenigen, die nicht
sprechen, verstummt sind oder zum Schweigen gebracht wurden?
Kann man sich hier mit der Annahme prä-normativer Ansprüche
behelfen, die erst zur Geltung zu kommen verlangen? Wäre die
Idee der Normativität dann nicht im Sinne originärer Normierungen
dessen neu zu formulieren, was nicht immer schon als normativer
Anspruch begegnet?

Die besagte Verunsicherung betrifft so gesehen bereits die Quel‐
le der Anerkennung in einem Anspruch, in Erwartungen oder in
einem Verlangen (WdA, 39, 97). Manchmal ist auch schlicht von
einer Bitte die Rede. Das passt schlecht zu einem anthropologischen
Ansatz, der von einem unbedingten Begehren nach Anerkennung
ausgeht (WdA, 98). Die antike Kosmologie, auf die sich Ricœur
zurückbesinnt, verhinderte lange Zeit das Hervortreten einer in die‐
sem Sinne autonomen Selbstheit (WdA, 120). Doch kündigt sich
im neuzeitlichen europäischen Denken, das sich von dieser Kosmo‐
logie zu lösen beginnt, die Gestalt eines durchaus machtbewussten
Subjekts an, das bereit sein wird, sein Leben in die Waagschale zu
werfen, wenn es ihm darauf ankommt, nicht nur eines leeren cogito
gewiss zu sein, sondern sein Selbst anerkannt zu finden. Im Recht
soll es sich anerkannt wissen und darauf bürgerlichen Stolz gründen
können (WdA, 138 f.). Es will sich darüber hinaus auch in seiner
Geschichte wiedererkennen als »fähiges« Wesen (WdA, 132 ff.). Aber
gerade als solches genügt es sich nicht; es bedarf Anderer, um über‐
haupt erst befähigt zu werden und sodann um zu wissen, was oder
wer es in Wahrheit ist. In unserer »ureigensten Identität, die [...]
uns zu dem macht, was wir sind«, verlangen wir laut Ricœur zusätz‐
lich danach, anerkannt zu werden. Anerkennung zu erfahren, hieße,

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

417

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst »durch andere die vollständigste Gewißheit seiner Identität zu
erlangen«, d.h. dessen, wer man ist (WdA, 42, 310). Dabei fungiert
die Odyssee als Paradigma eines Selbst, das sich auf Umwegen
der Anerkennung wiederzufinden sucht (WdA, 34, 101). Trotz der
ausführlich diskutierten Polysemie dieses Begriffs beherrscht dieses
Paradigma dann auch den weiteren Fortgang der Überlegungen,
die eine Reihe heterogener negativer Erfahrungen durchlaufen: die
Erfahrung, nicht zu achten auf..., sich nicht zu kennen, sich nicht zu
erkennen, nicht wiederzuerkennen usw. Suggeriert wird, man müsse
erst einmal jemanden in Anbetracht dieser Erfahrungen wahrneh‐
men, um ihn anerkennen zu können. Dabei will Ricœur konsequent
von der Negativität verschiedener Erfahrungen (etwa der Missach‐
tung, der Ungerechtigkeit usw.) her, die scheinbar immer auf ein
Fehlen von Anerkennung schließen lässt, den Sinn dieses Begriffs
bedenken, und fragt sich, was erreicht wäre, wenn es nicht mehr an
Anerkennung mangelte (WdA, 272, 305). Läuft das Begehren nach
Anerkennung nicht auf eine Art Unersättlichkeit, auf ein endlos
unglückliches Bewusstsein hinaus (WdA, 273)? Stellt es den Kampf
nicht auf Dauer? Rechtfertigt es nicht unaufhörliches Machtstreben
der Geltungssüchtigen, die auch im pazifizierten Rechtsstaat niemals
von der Pleonexie ihres Verlangens loskommen?

Ricœur sieht sich schließlich dazu genötigt, die Notwendigkeit
des Kampfes auf allen Ebenen in Frage stellen (WdA, 234, 271).
Fraglich erscheint nicht nur, ob sich Anerkennung in einem das
Verlangen nach ihr letztlich befriedigenden Sinne erkämpfen lässt;
die Frage ist auch, ob das Modell des Kampfes nicht ganz andere
Formen der Anerkennung verdrängt hat, die überhaupt nicht die
Form des Kampfes annehmen können. Weder das Recht noch die
Gerechtigkeit versprechen die gesuchte Anerkennung ganz und gar
zu verwirklichen. Gerechtigkeit befriedet nicht endgültig; sie birgt
vielmehr Keime zu neuen Konflikten in sich (WdA, 276, 279). Der
menschlichen Pluralität wird sie in den Formen, die wir kennen,
nicht gerecht (WdA, 227). Wie sich eine Gerechtigkeit angesichts der
Singularität des Anderen denken lassen soll, wissen wir nicht (WdA,
321). Eine »singularisierende Anerkennung« hat sich weder in soge‐
nannter Politik der Differenz (WdA, 269 f., 307) noch im Recht
bislang Geltung verschafft. An dieser Stelle zeichnet sich eine tiefe
Ratlosigkeit der von Hobbes und Hegel her ansetzenden Sozialphilo‐
sophie ab. In der Beschreibung negativer Erfahrungen, die sie als

Kapitel XIII

418

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennungsverweigerungen deutet, mag sie ihre Stärke haben; von
der erreichten bzw. überhaupt erreichbaren Anerkennung vermittelt
sie nur schwer ein Bild.

Ricœur erkennt die Ausweglosigkeit eines Kampfes um Anerken‐
nung »im unglücklichen Bewußtsein« und setzt dagegen eine »wenn
auch symbolische Erfahrung wechselseitiger Anerkennung« in der
»gegenseitigen Gabe« (vgl. WdA, 290 ff.). Gegenseitigkeit denkt er
sich als »nie vollendete Überwindung der Asymmetrie«, die im Ver‐
hältnis zum Anderen angelegt ist, der uns die Verantwortung gibt.
Ricœur sieht keine Notwendigkeit, sich zwischen dem Hegel‘schen
Modell des Kampfes um Anerkennung und radikaler Asymmetrie zu
entscheiden (WdA, 196 f.). Allerdings hat es den Anschein, als ver‐
spreche er sich von der Gabe, uns vom unglücklichen Kampf um An‐
erkennung zu befreien oder ihn wenigstens zu unterbrechen (wenn
nicht gar abzubrechen). Als Gabe kommt von der Gabe der Verant‐
wortung bis hin zum Tausch, wie ihn Marcel Mauss beschrieben
hat, ganz Unterschiedliches in Betracht (WdA, 282). Im Anschluss
an die Pionierarbeiten von Marcel Mauss hat sich auch um diese
Frage längst eine umfangreiche Diskussion entwickelt, nicht zuletzt
angeregt von Jacques Derrida (Falschgeld I), Maurice Godelier (Das
Rätsel der Gabe), Jean Starobinski (Gute Gaben, schlimme Gaben)
Alain Callié (Anthropologie der Gabe) u. a. Ich beschränke mich
hier indessen auf einen Aspekt, der für Ricœur zweifellos die größte
Herausforderung darstellte: die Asymmetrie des Verhältnisses zum
Anderen, die auch unter Dritten nicht getilgt wird, als Bestimmung
zu einer gastlichen Anerkennung seines Anspruchs zu denken (vgl.
WdA, 204) und diese mit der Idee gegenseitiger Anerkennung zu
verknüpfen. Beides sieht er zusammentreffen im »Anerkennungs‐
modell der Liebe« (WdA, 239), in der bedingungslosen Bejahung
des Anderen. Aber die Spur dieser, zunächst ganz einseitigen Aner‐
kennung (wie sie bereits in der Aufnahme des Neugeborenen unter
die Lebenden nachzuweisen ist) verliert sich, sobald man den fami‐
lialen Umkreis verlässt und wieder die Ebene des Rechts und die
der »gesellschaftlichen Wertschätzung« betritt. Im ersten Fall aner‐
kennt man den Anderen angeblich bereits, bevor er überhaupt er‐
kannt werden kann (WdA, 253 ff.). Dagegen muss sich jede(r) einem
gesellschaftlichen Markt der Wertschätzung ausliefern, in dem un‐
geachtet seiner rechtlichen Befriedung subtile Gewalt herrscht: Es
triumphiert das Geltungsbedürfnis derer, denen an ihrem eigenen

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

419

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bild, Ansehen oder Wert in den Augen Anderer alles liegt. Und wer
sein Anerkanntwerden nicht selbst zu erkämpfen vermag, dem wird
nichts geschenkt. Über das, was man im Anschluss an Rousseau
komparative Existenz genannt hat91, kommen wir hier nicht wesent‐
lich hinaus. Größer könnte der Kontrast zu einer »reinen« Gabe
kaum sein, die Ricœur als Ausweg in Betracht zieht: Nichts wider‐
streit einer Logik der Reziprozität und des Kampfes um Wertschät‐
zung offenbar so sehr wie die »Großherzigkeit« einer Gabe, die
keinerlei Gegenleistung erwartet (WdA, 275).

Handelt es sich aber um »zwei Lebensformen« (Agape und Ge‐
rechtigkeit; WdA, 280)? Ist der Mensch der Agape nicht in der Welt
des Kalküls, der Wertschätzung und des unaufhörlichen Kampfes
um Anerkennung verloren (WdA, 281)? Und muss er nicht daran
verzweifeln, dass die aus der Agape fließende Güte niemals sichtbar
werden darf (nicht einmal ihm selbst), wenn sie nicht sofort perver‐
tiert werden soll, sobald sie sich zu erkennen gibt? Oder kann sie
die Logik der Reziprozität wenigstens für Augenblicke unterbrechen
in der Suspendierung des Kampfes, im Verzicht, zu vergelten bzw.
zurückzugeben, in der Befreiung von jeglicher Äquivalenzregel usw.
(WdA, 290)? Geht es hier um eine innere Unterwanderung einer
Ökonomie der Reziprozität oder doch nur um eine Aufteilung von
»Ebenen« oder »Sphären« (WdA, 294, 292), wo die Berechnung
herrscht, im Gegensatz zu anderen, wo kein »Preis« verlangt wird?

Im Gefühl der Dankbarkeit (das sich nur auf Gaben beziehe), er‐
kennt Ricœur eine Art Grenzwächter zwischen den Sphären (WdA,
299). Die Dankbarkeit bezeugt im Empfangen der Gabe eine nicht-
gegenseitige Anerkennung für das Gegebene. Allerdings verspricht
sie nicht, den Kampf um Anerkennung zu befrieden. In Aussicht
gestellt wird nur eine vorübergehende »Aussetzung des Streits«, der
zwischen denen, die vor allem nach Anerkennung begehren, nach
wie vor herrscht. »Vielleicht bleibt der Kampf um Anerkennung
unendlich«, doch der Austausch von Gaben soll zeigen, dass »seine
Motivation, die ihn von Machthunger unterscheidet und vor der
Faszination der Gewalt schützt, weder Schein noch eitel ist« (WdA,
305 f.).

91 Vgl. G. Buck, Rückwege aus der Entfremdung. Studien zur Entwicklung der
deutschen humanistischen Bildungsphilosophie, Paderborn 1984, 100 ff.

Kapitel XIII

420

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist ein bescheidenes Fazit, das zu einer radikalen Revision
der Frage einlädt, worum es im Kampf um Anerkennung eigentlich
geht, ob er verkennen lässt und verfehlen muss, worauf er abzielt, und
ob das Modell noch allzu sehr der Vorgeschichte eines wehrhaften,
virilen europäischen Menschen verhaftet bleibt, der im Zeichen der
Selbsterhaltung stets latent gewaltbereitet war und den Einsatz seines
Lebens auch auf Kosten Anderer nicht scheute, wie man es bis
hin zu Alexandre Kojève gelehrt hat. Dieses Modell steht nun auf
dem genealogischen Prüfstand. Es fügt sich ein in die Geschichte
tödlicher Machtkämpfe und bloß äußerlich befriedeter Freiheit, wie
sie das Recht garantiert. Aber es lässt kaum etwas ahnen von der
Asymmetrie einer unbedingten Anerkennung, wie sie dem bejahten
Kind widerfährt, das nicht erst kämpfen muss, um gastlich Aufnah‐
me zu finden, ganz unabhängig davon, was oder wer es werden wird.
(Der Begriff »unbedingter Gastfreundschaft« ist hier weit entfernt
von einer von vornherein exklusiven »emotionalen« Sphäre der Lie‐
be, die man immer wieder der Familie und sogar einem speziellen
familialen Typus vorbehält.)

Ob ein »seinsimmanenter Anspruch« auf derartige Aufnahme
besteht, wie Hans Jonas meint92, bleibe dahingestellt. Und vor frag‐
würdigen Idealisierungen sei gewarnt, die den Verdacht auf sich zie‐
hen, jene Asymmetrie »untergrabe von innen her das Vertrauen in
die mit dem Anerkennungsprozeß verbundene Versöhnungsmacht«
(WdA, 324) oder mache sie gar überflüssig. Aber auch dieser Macht
sind wir uns weniger denn je sicher. Der europäische Rechtsstaat
mag sie in gewisser Weise verkörpern, doch bleiben immer mehr
Menschen sich selbst überlassen, die ungeachtet ihrer formellen
Anerkennung die bittere Erfahrung machen müssen, nicht im Ge‐
ringsten mehr zu ›zählen‹. Wie es um die nicht nur formelle Aner‐
kennung derer bestellt ist, die nicht einmal mehr wahrgenommen
werden, und ob nicht die Sorge um die Wahrnehmung Anderer zur
Angelegenheit derer werden müsste, die anscheinend nur auf ihre
eigene Anerkennung aus sind, das diskutiert Ricœur nicht.

Der größte Gewinn des Buches liegt weniger in einer (gelegent‐
lich gewaltsam anmutenden) Integration heterogener Theorietradi‐
tionen, sondern viel eher in der unverhofften Öffnung des Blicks
für ein komplexes Feld möglicher Wege der Anerkennung, das sie

92 S. o., Anm. 50.

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

421

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ganz neu zu bedenken zwingt. Möglicherweise wird sie gefunden,
wo sie nie gesucht wurde, und nie gefunden, wo man sie im Kampf
zu erzwingen sucht. Ironischerweise zeichnet sich gerade in dem
Moment, wo man die hierzulande von Hobbes und Hegel her betrie‐
bene Sozialphilosophie nur bestätigt zu finden meint, das Desiderat
einer grundlegenden Revision ab. In Frage stehen das Verhältnis
von Ethik und Ontologie, Grundbegriffe wie Anspruch und Geltung,
Asymmetrie und Reziprozität, aber auch das Denken in Sphären,
Ebenen und Ordnungen, an die sich eine außer-ordentliche Güte
ebenso wenig hält wie eine Ökonomie, die alles einem Denken in
Preisen, Äquivalenten und Tauschregeln unterwirft. Insofern würde
man sich täuschen, wenn man in Wege der Anerkennung nur ein ver‐
spätetes Einschwenken auf eine diesseits des Rheins längst vertraute
Theorietradition und deren Affirmation erkennen wollte. Das Buch
fordert auch zur Anerkennung abweichender Denkwege heraus, die
sich im Falle Ricœurs vielfach mit denen der deutschen Philosophie
gekreuzt haben.

Davon vermittelt die in Vom Text zur Person abgedruckte intellek‐
tuelle Autobiografie einen ersten Eindruck.93 Ihr ist zu entnehmen,
wie sich Ricœur frühzeitig von der französischen Tradition der
Reflexionsphilosophie emanzipiert, um dem cogito jegliche Unmit‐
telbarkeit, Adäquatheit und Apodiktizität zu bestreiten (TP, 4). So
wird die Hinwendung zu einer Hermeneutik des Selbst notwendig,
in die personalistische Einflüsse ebenso eingehen wie die zunächst
weniger auf Heidegger als vielmehr auf Gabriel Marcel zurückge‐
hende ontologische Grundierung jeder reflexiven Analyse (TP, 8 f.).
Deutlich zu erkennen ist aber auch, wie lange es gedauert hat,
bis der für Umwege der Interpretation so einschlägig bekannte
Philosoph auch Umwege der Anerkennung des Selbst in Betracht
gezogen hat. Ricœur datiert seine Hinwendung zur Praktischen Phi‐
losophie auf Anfang der 1970er Jahre (TP, 48). Zuvor hatte sich im
Kontext der Freud-Studie (1965) die Vorstellung eines »kämpfenden
und verletzten cogito« (TP, 33) abgezeichnet, was zu einer Annähe‐
rung zwischen Hegel und der Reflexionsphilosophie französischer
Provenienz, aber auch an die Analytische Philosophie führte, die
im Phänomen der Interlokution den Anderen anerkannt sieht (TP,

93 P. Ricœur, Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze (1970–1999), Hamburg
2005 [=TP].

Kapitel XIII

422

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35, 238). Aber gleichzeitig offenbarten sich klaffende Lücken: Ist
dieser Phänomenologie oder der ordinary language philosophy (die
besonders im Falle John L. Austins ihrerseits einer linguistischen
Phänomenologie auf halbem Wege entgegen kam; vgl. TP, 47) denn
eine zureichende Analyse der Zerbrechlichkeit und Verwundbarkeit
eines auf Aufnahme und Anerkennung angewiesenen Selbst zu ent‐
nehmen? Ergibt sich hier nicht das Desiderat einer Philosophie der
Gewalt, die ein in der Welt situiertes, zu gutem und gerechtem
Zusammenleben bestimmtes Selbst verletzen, verwunden und zer‐
brechen lassen kann, das sich in der sprachlichen Referenz auf die
Welt dessen zu vergewissern sucht, wie in ihr menschlich zu leben
sei?

In praktischen Perspektiven, die seine späte, sog. »Kleine Ethik«
mit diesen Fragen vorgibt, bringt Ricœur schließlich auch das Prob‐
lem der Anerkennung zur Sprache (TP, 253 f.), wobei von Anfang an
das Motiv erkennbar ist, weder deren Reziprozität über die Anders‐
heit triumphieren zu lassen, noch auch das Selbst einer radikalen
Alterität einfach zu unterwerfen (SaA, 230). Im Zentrum dieser Ana‐
lysen steht die Leitfrage nach dem Wer. Wer bin ich, wer sind wir
als um uns selbst, um Andere und gutes Zusammenleben mit ihnen
in möglichst gerechten Institutionen besorgte Wesen (SaA, 245 f.)?
In diesen Fragen liegt weit mehr als nur ein (Rück-) Weg »vom
Text zur Person«94, die für die Antwort auf die Wer-Frage einzuste‐
hen hätte. Ironischerweise widerfährt dem Autor gerade in seinem
forcierten hermeneutischen Vermittlungswillen eine nachdrückliche
Öffnung seines Denkens für bislang ungestellte Fragen wie der nach
der Verletzlichkeit eines der Gewalt ausgesetzten Selbst. Man fragt
sich indessen, ob man ihr in einem bloß privativen Verständnis bei‐
kommt. Als Mangel an Anerkennung oder an Liebe ist die Erfahrung
von Gewalt nur höchst unzulänglich gekennzeichnet. Das dürfte
auch einer Praktischen Philosophie kaum gleichgültig sein, die Ethik

94 Nur scheinbar kann es sich um einen Rückweg handeln, bedenkt man, wie
sich Ricœur frühzeitig zum Personalismus eines Emmanuel Mounier distanziert
verhalten hat: Note sur la personne, in: Le Semeur 38, no. 7, mai (1936), 437–444;
Une philosophie personnaliste (sur E. Mounier), in: Esprit 18, no. 174 (12) (1950),
860−887; repr. unter dem Titel Emmanuel Mounier: une philosophie personna‐
liste, in: Histoire et vérité [1955], Paris 31967, 153−185; Meurt le personnalisme,
revient la personnne..., in: Esprit [zum 50. Bestehen der Zeitschrift], no. 73 (1)
(1983), 113–119; repr. in: Lectures 2, 195−202.

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

423

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Moral, die Frage nach dem Guten und dem Gerechten, von ihr
her herausgefordert sieht (TP, 258).

Kapitel XIII

424

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XIV
Kollektive Identität und Gemeinschaft:
Mit Rücksicht auf anti-identitäre Lehren aus exilistischer
Literatur

1. Vorbemerkung zur Karriere ›identitärer‹ Rede von Identität (425) | 2. Der Diskurs
über kollektive Identität in historischer Perspektive (431) | 3. Lehren exilistischer Lite‐
ratur: Klaus Mann und Imre Kertész (436) | 4. Neue Herausforderungen (445)

Auf dem Weg [...] in eine Gegenwart hinein, [...]
in der endlich das Versprechen eingelöst wäre,

auf dieser Erde im vollen Sinne heimisch zu sein?1

 
Das Anderssein reicht aus als Todesurteil.2

 
[Ich] fühle [...] mich denen solidarisch,

die nirgendwo auf Erden mehr ständig ›wohnen‹ werden.3
 

1. Vorbemerkung zur Karriere ›identitärer‹ Rede von
Identität

In diskursgeschichtlicher Perspektive ist kaum zu bezweifeln, dass
Theorien kollektiver Identität besonders in den letzten vier Jahr‐
zehnten auf Verunsicherungen und weitgehende Erosionen sozia‐
ler Milieus und gemeinschaftlichen Zusammenhalts reagierten, die
nicht zuletzt in einer zunehmenden defensiven und aggressiven
Politisierung von Gruppenidentitäten resultierten.4 Dabei drängte
sich der Eindruck auf, Vertreter dieser Theorien wollten diese zum

1 K. Podak, Vorwort, in: Die Gegenwart der Zukunft, Berlin 2000, 7–14, hier: 13.
2 E. Chargaff, Kritik der Zukunft, Stuttgart 1983, 114.
3 M. Eliade, Im Mittelpunkt. Bruchstücke eines Tagebuchs, Wien, München, Zürich

1977, 190; vgl. ebd. 119 zu Hegel und den Romantikern.
4 Siehe dazu das Exposé Gemeinschaft und Erzählung – Kollektive Identitäten bei

Paul Ricœur zur im Herbst 2021 an der Universität Trier veranstalteten Konferenz
zu diesem Thema, zu deren Vorbereitung der vorliegende Text verfasst wurde.

425

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweck der Stabilisierung zweifelhaft gewordenen oder gar gänzlich
schwindenden politischen Selbstverständnisses offerieren. Das hat
man auch von ›rechts‹ mit Nachdruck versucht. Und zwar in einer
Terminologie, die sich bis heute vielfach an kulturwissenschaftliche
Identitätskonzepte anlehnt und sie biologistisch, völkisch, xenopho‐
bisch, rassistisch – auf jeden Fall aber ›fremdenfeindlich‹ – auslegt,
ohne das immer gleich deutlich erkennbar werden zu lassen.5 Wie
das Beispiel des ›identitären‹ Theoretikers Alain de Benoist zeigt,
kann das so weit gehen, dass man unter liberal anmutenden Parolen
wie vive la différence! eine militant anti-liberale Ideologie verbreitet,
derzufolge jede(r) die Pflicht hat, verschieden zu sein6; und zwar
nach Maßgabe der ›eigenen‹, territorial eindeutig abgegrenzten eth‐
nischen, völkischen oder nationalen Gemeinschaft, in die jede(r)
Einzelne »eingeschlossen« sein soll. Die unmittelbare praktische
Folge davon ist, dass ›Fremde‹ sich gefälligst anderswo aufzuhalten
haben, ›wo sie hingehören‹, und dass ihnen keinerlei Anspruch
zugebilligt wird, die ihnen gezogenen Grenzen von sich aus zu über‐

5 Man vergleiche dazu nur den Verfassungsschutzbericht 2019.
6 Jener Parole folgend, spricht sich de Benoist sowohl gegen Absorbierung von

Einwanderern durch die sie aufnehmende Kultur als auch gegen das amerikani‐
sche Schmelztiegel-Modell aus. Die Individuen haben für ihn die Pflicht, als
Verschiedene eine Identität zu wahren, die Kollektiven ethnischer, religiöser oder
kultureller Prägung zu verdanken sei. Deshalb »lehnt er die liberale Betonung
des Individualismus, in dem der ›fundamentale Wert […] auf das Individuum
gelegt‹ wird«, als anthropologische Illusion ab und sieht in ihm eine die Ge‐
meinschaften zerstörende Ideologie: »Im einen Fall ist die Menschheit die Sum‐
me aller Individuen, in jedem besonderen menschlichen Wesen gleichermaßen
repräsentiert: man ist zunächst ›Mensch‹ und erst in zweiter Linie, wie zufäl‐
lig, Angehöriger einer bestimmten Kultur oder eines bestimmten Volkes. Im
anderen Fall ist die Menschheit nur die Gesamtheit der Kulturen und Volksge‐
meinschaften: das Individuum ist lediglich bestimmt durch seine organische
Zugehörigkeit zu ihr. […] Der Einzelmensch besteht nach unserer Auffassung
nur in Verbindung mit den Gemeinschaften, in die er eingeschlossen [!] ist
(und bezüglich deren er sich als Einzelwesen abhebt).« De Benoist lehnt zwar
die Vorstellung der Existenz höherer oder niedrigerer Rassen und Völker ab,
betont aber ihre Getrenntheit und insofern Unvereinbarkeit. Diese Position wird
als »differentialistischer Antirassismus« bezeichnet – im Gegensatz zu einem
»universalistischen« Antirassismus, der angeblich »jegliche Differenz leugnet«
und nur abstrakte Individuen kenne. Dagegen stellt de Benoist eine »differentia‐
listische« Deutung von Antirassismus, die auf der »konkreten« Verbindung der
Individuen mit ihren »kollektiven Identitäten« insistiert.

Kapitel XIV

426

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreiten, sei es als Arbeitsnomaden, sei es als Zuwanderer oder
Flüchtlinge.7

Offensichtlich sind derartige Theorien kollektiver Identität kei‐
neswegs politisch neutral, wie es die philosophische und kulturwis‐
senschaftliche Diskussion dieses Begriffs lange Zeit suggeriert hat.
Und es kann keine Rede davon sein, wir verfügten über sozialphi‐
losophische oder kulturwissenschaftliche Theorien dieses politisch
außerordentlich brisanten Begriffs ganz unabhängig davon, als wer
sich diejenigen politisch verstehen, die ihn verwenden. Das zeigt
sich ganz deutlich daran, wie der Begriff der Identität von Rechtsra‐
dikalen im Rahmen einer explizit »identitären« Ideologie auf eine
Weise okkupiert worden ist, die andere dazu zwingt, Distanz zu
signalisieren; und zwar sowohl politisch wie auch theoretisch – sei
es auch nur durch den Gebrauch von doppelten Anführungszeichen.
Infolgedessen hat es den Anschein, als sei der Begriff der Identität
politisch auf akzeptable Art und Weise nur noch zu verteidigen,
wenn er anti- bzw. nicht-identitär aufgefasst wird, d.h. besonders so,
dass er nicht mehr ohne Weiteres für eine anti-liberale Politik der
Fremdenfeindlichkeit, der Exklusion von Fremden und des Hasses
gegen sie im Namen der Verteidigung einer politischen Identitätsge‐
meinschaft zu verwenden ist. Wie Prozesse kollektiver Identitätsbil‐
dung und Vergemeinschaftung funktionieren, ist in dieser Perspekti‐
ve nicht unabhängig davon zu beschreiben, wie sie zumal politisch
und ethisch nicht funktionieren sollen, insofern sie unmittelbar oder
indirekt Gewalt gegen Andere heraufbeschwören.

7 »De Benoist formuliert in modifizierter Sprache nichts anderes als die wohlver‐
traute Volkstumsideologie, die seit der politischen Romantik das Kernstück des
konservativen deutschen Antiliberalismus gewesen ist. […] De Benoist versteht
es jedoch, sein Programm der ethnischen Aufteilung als ›konsequenten Antiras‐
sismus‹ auszugeben. […] Jede Kultur behält ihre Eigenart und Würde nur so
lange, wie sie sich nicht mit fremden Kulturen vermischt. […] Der Fremde
bleibt nur ›anders‹ und somit er selbst, wenn er zu Hause bleibt« (R. Herzin‐
ger, H. Stein, Endzeitpropheten, Hamburg 1995, 102 ff.). De Benoist steht dem
Prinzip des Regionalismus nahe (der nicht mit Separatismus verwechselt werden
solle) und hält den ethnisch homogenen Nationalstaat für historisch erledigt:
»Deshalb spreche ich mich für einen gemäßigten Multikulturalismus aus, der
vom Kommunitarismus inspiriert ist und der zugleich sowohl Assimilation wie
Apartheid zurückweist.« (Interview mit der Jungen Freiheit vom 17. Juli 1998.)
Dieser Autor hofft offenbar, auf diese Weise seine Ideologie der Rassentrennung
vom Faschismusverdacht befreien zu können. Zit. wurde dies wie auch in Anm. 6
nach: de.wikipedia.org/wiki/Alain_de_Benoist.

1. Vorbemerkung zur Karriere ›identitärer‹ Rede von Identität

427

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Auseinandersetzungen zwischen identitären und nicht- oder
anti-identitären Auffassungen von Identität kommt dem Attribut
›identitär‹ längst nicht mehr die politisch auf den ersten Blick unver‐
fängliche Bedeutung einer gewissen Identitätsbezogenheit zu, wie sie
bspw. im Spiel ist, wenn im Französischen von einer crise identitaire,
im Englischen von einer identity crisis und im Deutschen von einer
Identitätskrise die Rede ist. Hier deutet das Attribut in allen drei
Sprachen auf zunächst unverfänglich anmutende Art und Weise nur
an, worauf sich die fragliche Krise bezieht. Es besagt aber noch
nicht, wie die in eine Krise geratene Identität aufzufassen ist. Gegen‐
wärtig wird letztere in philosophischen Theorien, die sich wie im
Falle Paul Ricœurs höchst differenziert mit ihm auseinandersetzen,
auch in politischer Hinsicht nicht als Selbigkeit (mêmeté; sameness),
sondern als Selbstheit (ipséité; selfhood) aufgefasst, die sich nicht
wie Selbigkeit durch äußerliche Reidentifizierbarkeit von etwas, son‐
dern primär durch die einerseits narrativ explizierbare, andererseits
zu bezeugende geschichtliche Dimension von jemandem und von
vielen Anderen auszeichnet.8 So betrifft sie primär die Frage, wer
jemand ist bzw. als wer sich Andere verstehen; und diese Frage lässt
sich nicht darauf reduzieren, wie jemand reidentifizierbar ist – etwa
durch einen Identitätsausweis, dem der Name, die Adresse, äußerli‐
che Merkmale wie die Augenfarbe usw. zu entnehmen sind.9 Dass
im 20. Jahrhundert infolge einer »Tyrannei des Nationalen« (Gérard
Noiriel) schließlich alle Staaten dazu übergegangen sind, von jedem
zu verlangen, sich gegebenenfalls durch einen solchen Ausweis zu
legitimieren, hat man als révolution identitaire bezeichnet, die Dieter
Gosewinkel so deutet, dass fortan die durch einen Ausweis verbürg‐
te »Identifizierbarkeit [...] individuelle Identität [konstituiert]«.10 So
aufgefasst, bedeutet letztere jedoch allein die Wiedererkennbarkeit
des Einzelnen kraft seiner ausgewiesenen Merkmale und gerade
nicht dessen geschichtliche Identität bzw. Selbstheit. Auf diese be‐
zieht sich heute der pejorativ gemeinte Gebrauch des Attributs

8 Allerdings geht es Ricœur zumindest im Falle persönlicher Identität gerade um
eine Überkreuzung von Selbigkeit und Selbstheit, keineswegs aber um die The‐
se, letztere könne ganz ohne Reidentifizierbarkeit von Einzelnen im Unterschied
zu Anderen auskommen.

9 P. Ricœur, Individu et identité personelle, in: Sur l’individu, Paris 1987, 54–72.
10 D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbürgerschaft in Europa im 20. und 21.

Jahrhundert, Berlin 2016, 261.

Kapitel XIV

428

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›identitär‹, wenn ein kollektives ›Selbst‹ als Antwort auf die Frage,
als wer sich die Betreffenden verstehen, auf Identität als Selbigkeit
(für die auch eine »völkische Substanz« gesetzt werden kann) redu‐
ziert und als solche der Verfügung gewisser Wortführer unterstellt
wird, die kollektive Identität vor allem gegen Andere in Stellung
bringen. Das Attribut ›identitär‹ bezeichnet in diesem Zusammen‐
hang eine verfehlte Auffassung und politische Instrumentalisierung
von Identität, die sich, so wird unterstellt, unverkürzt und in Wahr‐
heit nur als nicht-identitäre begreifen lasse. Demnach gibt es nur
nicht-identitäre Identität bzw. sollte es nur derartige Identität geben,
will man diesen Begriff nicht ganz und gar verwerfen.

Ricœur fasst besonders den Begriff der narrativen Identität
zunächst so, dass er politisch indifferent und insofern auf jegli‐
che Form kollektiver Identitätsbildung und Vergemeinschaftung an‐
wendbar zu sein scheint.11 Bei näherem Hinsehen zeigt er allerdings,
dass jede »narrative Identität in ständiger Bildung und Auflösung
begriffen« ist, da man sowohl auf individueller wie auch auf kollek‐
tiver Ebene für dieselben Vorkommnisse »stets unterschiedliche, ja
gegensätzliche Fabeln ersinnen« kann.12 Das bedeutet keineswegs,
dass infolgedessen schiere Arbitrarität triumphieren müsste – wenn
es denn stimmt, dass sich sowohl die Ipseität des Einzelnen wie
auch von Gemeinschaften Ansprüchen ethischer Verantwortlichkeit
und der Gerechtigkeit zu stellen hat. Letztere bezeichnet Ricœur
in seinem Spätwerk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen (2000) auch
als »Alteritätskomponente« des Gedächtnisses13, die einer angeblich
allein sich selbst genügenden, geradezu selbstgerechten identitären
historischen Identität offenbar im Wege steht. In diesem Buch wen‐
det sich Ricœur in diesem Sinne denn auch explizit gegen eine
gemeinschaftlich-»identitäre Abgeschlossenheit«, der die Erzählung

11 P. Ricœur, The human experience of time and narrative, in: Research in Pheno‐
menology IX (1979), 17–34; ders., L’Identité narrative, in: Esprit 7/8 (1988), 295–
304; Zeit und Erzählung. Bd. III: Die erzählte Zeit [1985], München 1991, 395 ff.

12 Ricœur, Zeit und Erzählung. Bd. III, 399.
13 Ein Begriff, von dem Ricœur zuvor gesagt hatte, ihm gehe »jede echte Evidenz«

ab (vgl. ebd., 190, sowie P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000],
München 2004, 590). Muss es sich mit kollektiver Identität dann nicht auch
so verhalten, wenn man bedenkt, wie weitgehend sie gerade in kollektivem
Gedächtnis fundiert gedacht wurde?

1. Vorbemerkung zur Karriere ›identitärer‹ Rede von Identität

429

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dienen kann.14 Einer politisch nach radikal ›rechts‹ tendierenden
Apologie identitärer Identität ist er gewiss unverdächtig,15 die sich
zur Geschichte Fremder ignorant oder aggressiv verhält und ihnen
in keiner Weise meint gerecht werden zu müssen. Aber wie ist
demgegenüber zu denken, was man non-identitarian togetherness,
Gemeinschaft und Identität genannt hat?16

Die sozialphilosophische Diskussion um diese Frage knüpfte an
wesentliche Anregungen von Georges Bataille, Maurice Blanchot,
Jean-Luc Nancy und anderen zur Dekonstruktion einer paradoxen
»Gemeinschaft ohne Gemeinschaft« an, die sich niemals selbst ge‐
nügen könne; schon gar nicht in der Form einer exklusiven Selbst‐
gerechtigkeit, die äußerer wie auch innerer Fremdheit überhaupt

14 Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, 137. Ich sehe hier weitgehend davon
ab, wie Ricœur den Begriff des kollektiven Gedächtnisses, wie er in Frankreich
von Maurice Halbwachs bis hin zu Pierre Nora Verwendung gefunden hat, mit
Husserls V. Cartesianischer Meditation und mit Hegels Begriff des objektiven
Geistes sowie mit seiner Vorstellung von einer kritischen Geschichtsschreibung
konfiguriert, die sich auch einer politischen Manipulation des Gedächtnisses
sollte widersetzen können. Siehe dazu P. Ricœur, Memory – Forgetfulness –
History, in: ZiF-Mitteilungen 2 (1995), 3–12; ders., La Mémoire politique, in:
Divinatio 6 (1998), 27–37; dt. unter dem Titel Das politische Gedächtnis, in: B.
Liebsch (Hg.), Bezeugte Vergangenheit oder Versöhnendes Vergessen. Geschichts‐
theorie nach Paul Ricœur, Sonderband Nr. 24 der Deutschen Zeitschrift für Philo‐
sophie, Berlin 2010, 233–244; P. Ricœur, Mémoire, Histoire, Oubli, in: Esprit 323
(2006), 20–29.

15 Vgl. Ricœurs Beschreibung der »tentation identitaire« (im Anschluss an Jacques
LeGoff) als »déraison identitaire«, die letztlich darauf hinauslaufe, die »identi‐
té ipse« auf eine »identité idem« zu reduzieren, in: Fragile identité: respect de
l’autre et identité culturelle [Vortrag auf dem Congrès de la Fédération interna‐
tionale ACAT, Sofia, Oktober 1997, und auf dem Congrès de la Fédération
Internationale de l'Action des Chrétiens pour l'Abolition de la Torture, Prag,
Oktober 2000], in: Politique, Économie et Société. Écrits et conférences 4, Paris
2019, 255–268, hier: 259. Allerdings ist nicht zu übersehen, dass Ricœur in
seinem eben zitierten Aufsatz über das politische Gedächtnis eine identitäre
Kongruenz von individuellem und kollektivem Gedächtnis nahelegt. Demnach
decken sich, wie es ausdrücklich heißt, unsere Erinnerungen »mit denen der
Gruppe, der wir zugehören«; und zwar auf der Basis von Sprache und Sitten als
»ursprünglich kollektive[n], geteilte[n], gemeinsame[n] Phänomene[n]« (in der
dt. Fassung, 235, 241). Alles hängt nun aber davon ab, wie man die Wirklichkeit
des ›gemeinsam Geteilten‹ versteht. Ein schlichtes Zusammenfallen von indivi‐
dueller und kollektiver Identität kann hier kaum gemeint sein.

16 C. Hentschel, S. Krasmann (Hg.), »Exposure«. Verletzlichkeit und das Politische
in Zeiten radikaler Ungewissheit, Bielefeld 2020, 62, 70.

Kapitel XIV

430

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nichts schulden würde.17 Vor diesem Hintergrund werde ich der For‐
schung nach einer nicht-identitären Konzeption kollektiver Identität
anschließend eine andere Wendung geben, indem ich ein exilisti‐
sches Denken in Erinnerung rufe, in dem sich die reichhaltigste
Erinnerung an Erfahrungen einer unaufhebbaren, identitär nicht
zu vereinnahmenden Unzugehörigkeit findet, an der heute keine
Identitätskonzeption mehr vorbeikommen dürfte.

2. Der Diskurs über kollektive Identität in historischer
Perspektive

Seit jeher haben sich Menschen Anderen verbunden gefühlt und
zugerechnet, vor allem als einem Familienverband oder einem
Stamm, einer Sippe oder Ethnie primär genealogisch Angehörige,
die sich einer kollektiven Abstammungs- und Verwandtschaftsein‐
heit versicherten. Noch die aristotelische Politik trennt in ihrer
Bestimmung der politeía, des dêmos und der polítai, die umwillen
des Guten von Natur aus miteinander verbunden zu sein scheinen,
nicht deutlich zwischen Genealogie und Recht, wie es tendenziell
dann im römischen Reich geschieht, wo selbst ein in keiner Weise
verwandter Nachkomme in eine agnatische Filiation eintreten konn‐
te, wenn ihn der pater familias adoptierte und auf diese Weise in die
kultische Gemeinschaft des eigenen Hauses aufnahm.18 Seitdem sind
Genealogie und Recht, Angehörigkeit kraft leiblicher Abstammung
und rechtlich verbürgte Zugehörigkeit immer wieder auseinanderge‐
treten aber auch vielfach neue unterschiedliche Verbindungen ein‐
gegangen. Das auch als Geburtsort-, Orts-, oder Territorialprinzip
bezeichnete jus soli einerseits und das als Abstammungsprinzip be‐
zeichnete jus sanguinis andererseits machen das auf Anhieb klar.
Beide Prinzipien erweisen sich in ihrer konkreten Umsetzung kei‐
neswegs immer derart deutlich voneinander getrennt, wie man es
zunächst erwarten mag.19 Abgesehen davon zeigt sich in der Mo‐
derne, besonders eingangs des 20. Jahrhunderts, eine zunehmend

17 J. Derrida, Politik der Freundschaft [1994], Frankfurt/M. 2002, 119, 394.
18 N. D. Fustel de Coulanges, Der antike Staat. Kult, Recht und Institutionen Grie‐

chenlands und Roms, München 1988, 81 ff.
19 Gosewinkel, Schutz und Freiheit?, 58, 170, 175.

2. Der Diskurs über kollektive Identität in historischer Perspektive

431

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutlichere und teils aggressive Zurückweisung jeglicher genealogi‐
schen Verbindlichkeit: Nicht nur im italienischen Futurismus und
im französischen Existenzialismus finden sich viele Spuren einer Zu‐
rückweisung insbesondere jeglicher verbindlichen Vaterschaft durch
nachfolgende Söhne, die ihr Leben und ihre Zukunft ganz allein
aus sich selbst heraus behaupten wollen.20 Das moderne Staatsange‐
hörigkeitsrecht bietet abgesehen davon vielfach Möglichkeiten des
Beitritts und des Austritts aus nationaler Zugehörigkeit.

Zwischen Genealogie und Recht, Angehörigkeit und Zugehörig‐
keit, Abstammung und anscheinend geradezu vorausssetzungslosem
Selbstsein beginnt sich ein neuer Typus von Fragen Geltung zu
verschaffen: nicht von Fragen wie der, ›was bin ich als von diesen
oder jenen Abstammende(r) oder als einem politischen Verband
Zugehörige(r)?‹, sondern ›wer bin ich?‹ – für mich genommen, im
Verhältnis zu Anderen, mehr oder weniger Nahestehenden, aber
auch zu Mitbürgern und anonymen Zeitgenossen. Erst nach der
Wende zum 20. Jahrhundert beginnt in diesem Sinne auch die Frage
nach persönlicher und individueller Identität philosophisch Karriere
zu machen, nachdem Søren Kierkegaard die Frage nach dem ›ein‐
zelnen‹ Selbst und Wilhelm Dilthey den »Lebenszusammenhang«
des Einzelnen zur Sprache gebracht hatten. Zwar sind narrative Dar‐
stellungen individueller Lebenszusammenhänge weit älter21; aber
man kann kaum sagen, dass die Wer-Frage zuvor eigens als solche
philosophisch aufgeworfen worden sei und dass sie von der Frage,
was wir (als Lebewesen, als Menschen, als Bürger, als Personen...22)
sind, deutlich getrennt worden wäre. Zudem behauptet sich die in‐
dividuelle Wer-Frage anfangs kaum gegen ihre kollektive Vereinnah‐
mung. Wie auch sollte sich die Frage, wer ich bin, überhaupt trennen
lassen von der Frage, wer wir sind?23 Lässt sie sich nicht allein in
Kontexten einer Angehörigkeit oder Zugehörigkeit beantworten, auf
die sie sich ›immer schon‹ verwiesen findet?

20 P. Sloterdijk, Die schrecklichen Kinder der Neuzeit. Über das anti-genealogische
Experiment der Moderne, Berlin 32014.

21 R. Koselleck, W.-D. Stempel (Hg.), Geschichte – Ereignis und Erzählung. Poetik
und Hermeneutik V, München 1973; O. Marquard, K. Stierle (Hg.), Identität.
Poetik und Hermeneutik VIII, München 1979.

22 T. Kobusch, Entdeckung der Person, Freiburg i. Br. 1993.
23 Diese Schwierigkeit wird überaus deutlich bei C. Taylor, Quellen des Selbst,

Frankfurt/M. 1996, 93 f.; Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, 15.

Kapitel XIV

432

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genau das schien denn auch der im deutschsprachigen Raum
gewiss einflussreichste Ansatz zu einer Theorie kollektiver Identität
zu besagen, wie er in Johann G. Herders philosophischen Schriften
vorliegt, die sich mit dem internen Zusammenhang zwischen Spra‐
che, Kultur und Geschichte befassen – an die man bis heute in der
Tradition des von Herder über Wilhelm v. Humboldt bis hin zu
Isaiah Berlin und Charles Taylor reichenden sog. Expressivismus
anknüpft.24 Dieser suggerierte, bei Anderen, die für individuelle und
kollektive Identität maßgeblich sind, könne es sich allemal nur um
diejenigen handeln, die uns sprachlich, geschichtlich und kulturell
nahestehen. Kann man nicht nur an sie sprachlich anknüpfen und
sich dabei im Rahmen eines bereits vorgegebenen Feldes von An‐
schlussmöglichkeiten auf das Gleiche beziehen? Macht in diesem
Sinne nicht eine kongruente Trias von Sprache, Geschichte und Kul‐
tur genau das aus, was man seither ›Volk‹ zu nennen sich angewöhnt
hat, ohne damit noch länger bloß eine unverbundene ›Menge Volk‹
zu meinen?

Bei Herder hat das Volk noch keine primär exklusive Bedeutung25;
und es steht einem durch jeden Einzelnen wie auch durch ein

24 C. Taylor, Hegel, Frankfurt/M. 1978, 28; I. Markova, The origin of the social
psychology of language in German expressivism, in: British Journal of Social
Psychology 22 (1983), 315‒325; I. Berlin, Herder and the Enlightenment, in: ders.,
The Proper Study of Mankind, London 1995, 359‒435.

25 Mit Recht konnte deshalb der Historiker Carl J. Burckhardt, der Mitte der
1920er Jahre bereits eine fatale Zukunft politischer »Führer« antizipierte, da‐
rauf hinweisen, dass sich diejenigen, die dazu bereit waren, ihnen zu folgen,
gerade nicht auf »Herders Sendung« berufen dürften. »Genau gegen seinen
Geist ist heute die aufgebrachte Mehrheit des aus dem verlorenen Krieg hervor‐
gekommenen deutschen Volkes im Aufbruch«, schreibt er 1922 an Hugo v.
Hofmannsthal im Briefwechsel mit ihm (Frankfurt/M. 1966, 93). Mit der noch
föderalistischen, bürgerlichen und »polyphonen« Welt Goethes und Herders
habe das aus dem Krieg hervorgegangene Volk nichts mehr gemeinsam. Vgl.
dazu die Vorgeschichte identitärer Mythenbildungen, zu der nicht zuletzt auch
die Gebrüder Grimm beitragen haben, bei Kurt Hübner, Die Wahrheit des My‐
thos, München 1985. Jakob und Wilhelm Grimm ließen an die »Unnahbarkeit«
eines identitären »Heiligtums« glauben (ebd., 73), zu dessen nachträglicher
Erfindung sie nicht wenig beigetragen haben; mit der Folge, dass Spätere in
ihrem »Nationalgefühl« geradezu den »Volksgeist« unmittelbar zu »erschauen«
glaubten, außerhalb dessen jeder »seine Identität verliert« (ebd., 352) – nicht
viel anders anscheinend, als jene Koronis, deren Schicksal Pindar beschreibt,
»die sich nach dem Fremden sehnte« und folglich substanzlos werden musste

2. Der Diskurs über kollektive Identität in historischer Perspektive

433

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ethnisches Kollektiv hindurchgreifenden Universalismus noch nicht
im Wege – wie dann bei Ernst M. Arndt, Heinrich v. Kleist, Jo‐
hann G. Fichte und vielen anderen, weit über die Grenzen Europas
hinaus wirkenden Wegbereitern eines exklusiven und zunehmend
chauvinistischen Nationalismus.26 In der Folge gewinnt eine tenden‐
ziell polemogene Abgrenzung ethnischer, nationalisierter Kollektive
gegeneinander eindeutig die Oberhand; speziell unter evolutionären
Vorzeichen, die zwischen verschiedenen Völkern nur noch eine
Konkurrenz der jeweiligen Lebensformen auf Kosten der anderen
denkbar erscheinen ließen.27 Die daraus hervorgegangenen Konflik‐
te verstärkten ihrerseits das polemogene Potenzial, wie besonders
das in den Ersten Weltkrieg mündende Missverhältnis zwischen
Deutschland und Frankreich zeigte28, bevor dann Carl Schmitt in
seiner politischen Theorie zu beweisen versuchte, dass es gerade‐
zu der Sinn politisch formierter kollektiver Existenz sei, sich in
kriegsträchtigen Gegensätzen gegen verfeindete Andere zu behaup‐
ten. Entsprechender juristischer und politikwissenschaftlicher Anlei‐
tung bedurften die Nationalsozialisten freilich gar nicht, denen sich
Schmitt bekanntlich zeitweise anzudienen versuchte. Ihr dezisionis‐
tischer Rassismus genügte sich vollkommen selbst, wenn der »Füh‐
rer« selbstherrlich bestimmen konnte, wer die Feinde des deutschen
Volkes sind und was letzteres ausmacht, das in seiner Stimme aufzu‐
gehen schien, wenn sie verlauten ließ: »Nur eine Grenze kennen

wie »ein Strohhalm im Winde« (ebd., 122). Gerade im Rekurs auf ein angeb‐
lich ur-poetisch Mythisches, dem, wie Thomas Mann schreibt, anscheinend
alles Gesellschaftliche fremd zu sein schien, konnte man »mythische Surrogate
für das wirklich Soziale« auf eine Weise populär machen, die sich dann der
Nationalsozialismus zunutze machte. Dieser ließ sich aus Manns Sicht auf die
Devise reduzieren: »Ich will überhaupt das Soziale nicht, ich will das Volksmär‐
chen« – d.h. eben das ›Märchen‹, in dem scheinbar das (keinesfalls seit jeher
›gegebene‹, vielmehr überhaupt erst sich formierende) Volk (bzw. derjenige,
der sich anmaßend dessen Stimme zu eigen machte) selbst sich eine identitäre
Ursprünglichkeit verschafft, die ganz und gar künstlich ist und die Heterogenität
einer Bevölkerung am Ende leugnen muss. Vgl. T. Mann, Schicksal und Aufgabe
[1944], in: Essays. Bd. 2. Politik, Frankfurt/M. 1977, 245–261, hier: 251.

26 Vgl. B. Tibi, Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und panarabischer Natio‐
nalismus, Frankfurt/M. 1987.

27 R. Kjellén, Der Staat als Lebensform, Leipzig 1917; Vf., Gastlichkeit und Freiheit.
Polemische Konturen europäischer Kultur, Weilerswist 2005.

28 M. Jeismann, Das Vaterland der Feinde: Studien zum nationalen Feindbegriff
und Selbstverständnis in Deutschland und Frankreich 1792–1918, Stuttgart 1992.

Kapitel XIV

434

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir: Wer nicht zu unserem Volke gehört, für den rühren wir keinen
Finger […], von uns hat er nichts zu erwarten«29; und wer nicht
zu ›uns‹ gehört (wie angeblich die Juden), »das bestimmen wir«30,
und mit dem verfahren wir, wie wir wollen – »wir«, bzw. »ich« als
der »Führer«, in dessen selbstherrlicher Stimme als vox populi die
tatsächliche Pluralität der voces populi untergehen muss.31

Nicht zuletzt dieser Reduktion einer in Wirklichkeit irreduzibel
heterogenen Bevölkerung (griech. plethos, ochlos, lat. multitudo, tur‐
ba, plebs) auf ein identitäres Volk (griech. demos, lat. populos), das es
als ganz und gar homogenes allenfalls in eminent gewaltträchtigen,
auf ›Reinigung‹ von allem Heterogenem hinauslaufenden und inso‐
fern im Grunde anti-politischen, identitären Phantasmen gibt, war
es zu verdanken, dass sich eine rhetorisch formierte »Volksgemein‐
schaft« für einen Weltkrieg mobilisieren ließ, der schließlich auch
sie selbst vollkommen ruinieren musste. Das objektiv wenigstens
annähernd zu beziffernde Ergebnis ist bekannt und so weitgehend
wie nur möglich dokumentiert worden: Millionen Tote, Vernichtete,
Ermordete, Opfer, Verwundete, Verletzte, Zersprengte, Vertriebene,
Exilierte... Aber die inneren Folgen, die sich in einem vielfach trau‐
matisierten Überleben überhaupt erst im Verlauf von Jahrzehnten
abzuzeichnen begannen, sind kaum objektiv zu bestimmen und
zu ermesssen. Schließlich haben sich viele, die durch mehr oder
weniger rigorose identitäre Maßnahmen in Mitleidenschaft gezogen
worden sind, noch nach 1945 das Leben genommen oder sind auf
andere Weise für immer verstummt.

Doch kann man davon ausgehen, dass gerade der hinterlassenen
Literatur Exilierter negativ zu entnehmen ist, was es mit Behauptun‐
gen kollektiver Identität auf sich hat, die mit scheinbar eindeutigen
und für Andere schließlich tödlichen Grenzziehungen einhergehen.
Umgekehrt könnte sich aus dieser Literatur auch ergeben, wie Vor‐
stellungen von kollektiver Identität überhaupt noch zu verteidigen
sind, die solche Gefahren nicht heraufbeschwören müssen. Sie wirft
so gesehen die Frage auf, ob eine nicht-identitäre Konzeption kol‐
lektiver Identität nicht allein unter der Voraussetzung denkbar er‐

29 Zit. n. B. Hamann, Hitlers Wien. Lehrjahre eines Diktators, München, Zürich
52002, 301 f.

30 Vgl. wikipedia.org/wiki/N%C3%BCrnberger_Gesetze#cite_note-9.
31 Vgl. V. Klemperer, LTI. Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 262015, 250.

2. Der Diskurs über kollektive Identität in historischer Perspektive

435

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint, dass sie Lehren beherzigt, die aus exilistischer Literatur zu
ziehen sind. Mehr als jede andere Literatur erweist sich letztere als
kritisch sensibilisiert in Anbetracht bedrohlicher Vereinnahmung
des Einzelnen, des Andersdenkenden, -lebenden und ‑liebenden
durch Andere, die behaupten, das Volk (oder irgendein anderes Kol‐
lektiv) zu sein und es bedürfe einer echten, irreduziblen Pluralität
von voces populi gar nicht, da ja, angeblich, die einzig zählende vox
populi durch den Mund des jeweils Wortführenden zum Ausdruck
kommt, der allein das Sagen haben will. Im Folgenden beschränke
ich mich in Anbetracht einer überbordenden Literatur von und über
Exilanten32 auf zwei Autoren: auf Klaus Mann und auf Imre Kertész,
um wenigstens ansatzweise deutlich zu machen, worin jene Lehren
liegen.

3. Lehren exilistischer Literatur:
Klaus Mann und Imre Kertész

Klaus Mann, der älteste Sohn von Katja und Thomas Mann, be‐
schreibt in seinem autobiografischen, 1942 zuerst auf englisch er‐
schienenen, 1949 abgeschlossenen und schließlich 1952 stark erwei‐
tert in deutschsprachiger Fassung veröffentlichten Lebensbericht
Der Wendepunkt, wie er den »Schmerz der Heimatlosigkeit« bereits
in den Jahren 1930–2 poetisch antizipiert habe. Schon damals sei
er fremd geworden im eigenen »Vaterland, dessen vergiftete Athmo‐
sphäre meine Stimme erstickte, ihr jede Resonanz und Wirkung
nahm«.33 So realisiert der Autor seine Unzugehörigkeit zu einer
Nation, die von der »Sphäre europäisch-universalen Deutschtums«,
in der er aufgewachsen zu sein glaubte, nichts mehr wissen wollte
oder die sie nie gekannt hatte, so dass er »zum Heimatlosen wer‐
den mußte in diesem Lande, wo der universale Gedanke nur noch
als Welteroberungstraum lebendig blieb« (DWL, 356). Nachdem er
1933 Deutschland verlassen hat, suchen ihn gelegentlich Alpträume

32 Die keineswegs alle auf der »Flucht in [ihre] eigentliche Heimat« waren, wie
Hermann Broch schreibt. Manche glaubten, im Exil eine neue Heimat zu fin‐
den; andere aber auch daraus noch sich befreien zu können. Vgl. H. Broch,
Robert Musil und das Exil, in: Schriften zur Literatur 1, Frankfurt/M. 1975, 96 f.

33 K. Mann, Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht [1942/1952], Reinbek 192007, 367
[=DWL].

Kapitel XIV

436

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einer zwischenzeitlichen Rückkehr heim, die ihm zeigen, wie
es zuhause »kein Entrinnen« geben kann aus der Erfahrung, dass
sich alles gegen ihn gewandt hat und jeder ihn zu erkennen und zu
ergreifen droht.

»Nicht nur die Menschen sind gegen dich, auch die Häuser, das
Pflaster, der feindlich verhüllte Himmel« (DWL, 418). »Wirkliche
Gemeinschaft«, nach der der früh ›entwurzelte‹ Emigrant unaufhör‐
lich sucht, lässt sich im eigenen Land nicht mehr finden, allenfalls
noch zwischen Emigranten (DWL, 407). Auch das stellt sich aber
als Illusion heraus. Am Ende ist nur die »Welt [...] deine Heimat.
Eine andere hast du nicht.« Dabei bezweifelt Klaus Mann aber, ob
überhaupt noch eine Welt bestehen bleiben wird, »in der Menschen
meiner Art leben und wirken können« (DWL, 604 f.). Das erst,
d.h. das praktisch bewährte Lebenkönnen als Fremder unter Anderen,
würde die Welt wirklich als ›Welt‹ erweisen. Dafür genügt die vorläu‐
fig utopisch bleibende Aussicht auf eine künftige »Welt-Zivilisation«
allerdings nicht (DWL, 708). Und es scheint, als sei die Unlösbarkeit
dieses Problems durch den Suizid des Autors im Jahre 1949 besiegelt
worden, der wohl die schwere Hypothek einer existenziellen Selbst-
und Welt-Fremdheit aus seiner Kindheit und Jugend mitgebracht
hat und deshalb besonders sensibel werden musste für die politische
Radikalisierung dieser fortan überdeterminierten Fremdheit. Klaus
Mann selbst bestreitet ausdrücklich, nach seiner Emigration im Exil
nur »aus politischen Gründen« Emigrant und Exilierter gewesen zu
sein. Vielmehr fühlte er sich offenbar und war seit jeher »nirgends
zu Hause«. »Er litt überall. [...] Es gibt keinen Trost« (DWL, 466).
Darüber konnte auch eine vorübergehende, letztlich illusorische
Gemeinschaft von Exilierten34 nicht hinwegtäuschen: Die metaphy‐
sische Heimatlosigkeit bleibt: »Wir wissen nicht, warum wir hier
sind, woher wir kommen und wohin wir gehen. Wir wissen nichts«
(DWL, 461). »Der Heimatlose, Entwurzelte, der immer wartet – auf
das Wunder der Heimkehr?, auf die Katastrophe? –, neigt« zunächst
»dazu, sein Dasein als ein Provisorium aufzufassen« (DWL, 523).
Aber dieses bleibt überschattet vom »großen Umsonst« (DWL, 507,
550), das nur mit Mühe und ohne besondere innere Überzeugung

34 Vgl. die lehrreichen Beschreibungen entsprechender Verwicklungen zwischen
Exilierten bei H. Sahl, Memoiren eines Moralisten. Das Exil im Exil, München
2008.

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

437

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in ein selbst gewähltes »Pathos des Umsonst« als »Entschluß zum
›Trotzdem‹« transformiert wird (DWL, 524).

Keine Antwort findet der Autor schließlich auf die offenbar für
die Lebbarkeit dieses Pathos entscheidende Frage »Wer wird Anteil
nehmen? Wo ist die Gemeinschaft, an die ich mich wenden könn‐
te«? Verzweifelt und über die Form seiner Verzweifelung grübelnd
(DWL, 593, 561), aus der kein ›Sprung‹ im Sinne Kierkegaards her‐
ausführen wird, erwägt er sogar eine Regression in totale Gemein‐
schaft um den Preis der Aufgabe seiner Freiheit und Einsamkeit,
der er doch seine ganze Sensibilität verdankt. »Endlich einmal da‐
beisein!« »Überdrüssig der Freiheit; überdrüssig der Einsamkeit.
Sehnsucht nach Gemeinschaft. Der Wunsch, mich einzuordnen, zu
dienen!« »Kein Außenseiter mehr, keine Ausnahme mehr sein. End‐
lich [... sich] einmal mit der Majorität solidarisch fühlen« (DWL,
608, 602). So lauten atemlose Notizen bereits während des Krieges35

– und zeigen indirekt an, woran der Autor schließlich scheitert: an
der Vorstellung eines für ihn lebbaren Lebens in der von Anfang
an spürbaren existenziellen Weltfremdheit36, die dann politisch ver‐
schärft wird und die sich selbst unter Schicksalsgenossen im Exil als
kaum gemeinsam teilbar erwies. Woran Klaus Mann scheiterte, war

35 Nicht nur im Falle Klaus Manns. Man vergleiche nur die Parallelen bei einem
für die in Frankreich nach 1945 anhebende Kritik an marxistischer bzw. leni‐
nistischer und stalinistischer Geschichtspolitik so zentralen Autor wie Arthur
Koestler, mit dem sich vor allem Merleau-Ponty und Paul Ricœur mehrfach
auseinandergesetzt haben. Siehe dazu P. Ricœur, Le yogi, le commissaire, le
prolétaire et le prophète. A propos de ›Humanisme et terreur‹ de Maurice Mer‐
leau‑Ponty, in: Christianisme social 57, no. 1−2 (1949), 41–54; repr. in: Autres
Temps. Cahiers d’éthique sociale et politique, no. 76/7 (2003), 37–50; W. Knöbl,
Abkehr von der totalisierenden Geschichtsbetrachtung. Maurice Merleau-Pontys
Denkbewegungen, in: B. Liebsch (Hg.), Geschichtskritik nach ›1945. Aktualität
und Stimmenvielfalt, Hamburg 2023, 373–389; sowie G. Gödde, Arthur Koestler
als Zeitzeuge des 20. Jahrhunderts. Das Dilemma von Ideologiegläubigkeit und
Loyalitätsbindung, in: ders., J. Zirfas, E. Brock (Hg.), Leiden und Lebenskunst.
Biographisch-philosophische Studien zu Krisen, Therapien und Wandlungen, Ber‐
lin 2023, 265–284.

36 Deren Spuren sich deutlich schon in der früheren, 1932 veröffentlichten auto‐
biografischen Schrift Kind dieser Zeit, Reinbek 1984, finden, etwa wo von der
»Angst-Masse« einer Schicht der kindlichen Seele die Rede ist, die sich »ausge‐
setzt in eine Schöpfung« erfährt, »von der wir nichts wissen« (19). »Verloren«
erscheint so von vornherein ein geborgenes In-der-Welt-sein, zu dem der Autor
»in diesem Leben den Zugang nicht mehr finden« wird können, wie er glaubte
(36).

Kapitel XIV

438

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die ihm offenbar in keiner Weise mehr überzeugend erscheinende
Aussicht auf eine Art von Gemeinschaft, die nicht den Preis seiner
zutiefst gespürten Weltfremdheit, Einsamkeit und Freiheit kosten
müsste – auf eine Art von Gemeinschaft, die nicht seine Stimme
unterdrücken und es ihm erlauben würde, sich in seinen eigenen
Worten an sie zu wenden, um als Weltfremder, Einsamer, freier
Mensch Gehör zu finden.

So klingen hier Grundmotive einer Gemeinschaftskritik an, die
von Helmuth Plessner über Georges Bataille, Maurice Blanchot und
Jean-Luc Nancy bis heute auch die sozialphänomenologische und
‑ontologische Literatur bestimmen, ohne dass bereits eine ›Lösung‹
absehbar wäre. Was durch eine weitläufige Rezeption exilistischer
Literatur inzwischen erreicht wurde, ist jedoch immerhin eine Art
Bestandsaufnahme der Herausforderungen, denen sowohl eine nie‐
manden ›restlos‹ vereinnahmende Gemeinschaft als auch eine auf
sie gegebenenfalls zu gründende kollektive Identität gerecht werden
müsste: Gemeinschaft und kollektive Identität dürften die ursprüng‐
liche Weltfremdheit des Kindes, aus der heraus es überhaupt erst zur
Sprache findet und in der es um seine eigenen Worte ringt, wie es
Georges-Artur Goldschmidt beschrieben hat37, nicht unterdrücken.
Sie müssten es jeder und jedem erlauben, sich gerade als Weltfremde,
Einsame und insofern nicht zu Integrierende an Andere zu wenden
und so mit ihrer eigenen Stimme zur Sprache kommen zu können.
Sie dürften die daraus resultierende unaufhebbare Pluralität diverser
Stimmen niemals in ›der‹ Stimme eines kollektiven Wort- und An‐
führers aufgehen lassen und es jedem gewählten oder anmaßenden
Repräsentanten kollektiver Identität untersagen, anstelle aller Ande‐
ren ›das Sagen‹ zu haben. Sie müssten sich auf diese Weise jeglicher
Aneignung kollektiver Identität durch diejenigen widersetzen, die
behaupten, ohne Weiteres in deren Namen sprechen und handeln
zu dürfen. Wenn man sich unter diesen komplexen Voraussetzungen
überhaupt noch mit einer Art von Gemeinschaft und kollektiver
Identität identifizieren kann und möchte, dann, so wird in Dekon‐
struktionen beider Begriffe behauptet, könne und dürfe es sich nur
noch um Formen von Des-Identifikation handeln, die sich einer
›restlosen‹ Integration, Inklusion und Aufhebung jedes Einzelnen

37 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narziß, Zürich 1994.

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

439

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


widersetzt und diese Widersetzlichkeit selbst zu einem Kernbestand‐
teil von Gemeinschaft und kollektiver Identität macht.38

So wurde die Kritik ›vereinnahmender‹, letztlich unter Totalitaris‐
musverdacht stehender Vorstellungen von Gemeinschaft und Iden‐
tität bis zu einem Punkt vorangetrieben, wo sie gänzlich paradox
erscheinen, wie es ja auch die inzwischen verbreitete dekonstruktive
Rede von »Gemeinschaft ohne Gemeinschaft« anzeigt. Bei näherem
Hinsehen zeigt sich allerdings, dass es sich hier um zwei Begriffe
handelt, die gegeneinander ausgespielt werden. Sollten sich nicht
neue Formen von Vergemeinschaftung denken lassen, die nicht die
Gefahr einer identitären Vereinnahmung in einer ›Gemeinschaft‹
heraufbeschwören, die zur singulären Weltfremdheit, Einsamkeit
und Freiheit jedes Anderen im Grunde gar kein Verhältnis hat und
sich insofern den Verdacht zuzieht, nur auf eine Form von Zwangs‐
integration hinauslaufen zu können, die allenfalls von jenen zu be‐
grüßen wären, welche es mit ihrer eigenen Fremdheit, Einsamkeit
und Freiheit nicht aushalten? Sollten wir uns nicht neue Formen
von Gemeinschaft vorstellen können, die die Lehren zu beachten
versprechen, die exilistischer Literatur zu entnehmen sind, in der
sich wie bei Klaus Mann vielfach existenzielle Motive einer seit je‐
her mitgegebenen, aus geradezu unvordenklichen, vor-biografischen
Zeiten39 stammenden Weltfremdheit mit Dimensionen politischer
Entfremdung und mit einer Metaphysik der Einsamkeit auf kaum zu
entwirrende Art und Weise mischen?

Ganz ähnlich verhält es sich auch bei Imre Kertész, der im Alter
von 15 Jahren nach Auschwitz deportiert wurde und infolgedessen
eine bereits mitgebrachte existenzielle, sodann jüdisch akzentuierte

38 Vgl. die Beiträge von F. Trautmann, Nichtmitmachen. Zur Negativität der Ge‐
meinschaft und v. Vf., Ausgesetzte Gemeinschaft – unter radikalem Vorbehalt.
Fragen zur aktuellen Kritik jeglicher Vergemeinschaftung mit Blick auf Helmuth
Plessner und Jean-Luc Nancy, in: B. Liebsch, A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile
negativistischer Sozialphilosophie. Ein Kompendium, Berlin 2011, 55‒76 und 181–
200; J. Rancière, Moments politiques. Interventionen 1977‒2009, Zürich 2011, 87;
Vf., Unterwegs zu einer neuen Art, die Erde zu ›bevölkern‹? Jacques Rancière, die
Literatur und die Politik, in: E. M. Vogt, M. Manfé (Hg.), Jacques Rancière und
die Literatur, Berlin, Wien 2020, 89–109.

39 Vgl. Mann, Kind dieser Zeit, 9, 190 f.

Kapitel XIV

440

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltfremdheit bestätigt fand40, um sich fortan nur noch als Überle‐
bender dieser nachträglich bewahrheiteten Erfahrung behaupten zu
können41; und zwar sowohl gegen diese Erfahrung als auch durch
sie und in einem fremdem Idiom wie dem Deutschen, das nurmehr
eine zeitweilige Herberge sein konnte42 für einen, der allenfalls noch
»in der Heimatlosigkeit ein Zuhause« zu finden hoffte – nicht als
›integrierter‹, ›inkludierter‹ oder umstandslos vergemeinschafteter
Hausgenosse, sondern als radikal ›Anderer‹, wie es der Titel des Ro‐
mans Ich – ein anderer (1997/9) unter Verweis auf Arthur Rimbaud
und Fernando Pessoa denn auch andeutet.43

Kertészʽ Schriften umkreisen immer wieder diese prima facie
aporetische, ausweglose Fragestellung: (wie) ist es vorstellbar und
praktisch möglich, angesichts der eigenen, auch jedem Anderen eig‐
nenden (aber keinesfalls als bloße Eigenschaft denkbaren) radikalen
Unzugehörigkeit im Leben mit und unter ihnen eine sprachliche,
kulturelle, soziale, politische und geschichtliche Heimat für Heimat‐
lose zu finden?44 Genau diese Frage richten seine Schriften immer
wieder an deren Leser:innen – und muten ihnen dabei eine beson‐
dere, das Geschriebene nicht aneignende Lektüre zu, die weder jene
Fremdheit oder jene Einsamkeit leugnet noch auch sich einfach mit

40 Im verfügbaren Rahmen sind diese Zusammenhänge hier nur anzudeuten. Nur
en passant kann ich auf den autobiografischen Roman eines Schicksallosen,
Reinbek 1998, verweisen; siehe dazu die Rezension von I. Rakusa, In diesem
schönen Lager, in: Die Zeit, Nr. 14 (1996), 9.

41 I. Kertész, Kaddisch für ein nicht geborenes Kind, Berlin 1992, 39 f., 96, 116, 155.
42 I. Kertész, Letzte Einkehr. Ein Tagebuchroman, Berlin 22016, 28.
43 I. Kertész, Ich – ein anderer, Reinbek 1999, 67, 74. Anders als der in diesem Zu‐

sammenhang meist nur stichwortartig zitierte Rimbaud (»Ich ist ein anderer«),
ist Pessoa nach wie vor eine Fundgrube literarischer Artikulation unaufhebbarer
Alterität; vgl. F. Pessoa, Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo
Soares, Frankfurt/M. 2006, 91, 107, 143. Auf den Begriff der Alterität münzt im
Übrigen Ricœur seine Forderung, dem Anderen durch Erinnerung Gerechtig‐
keit widerfahren lassen (Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, 142). Dabei ist, wie
eingangs erwähnt, von einer »Alteritätskomponente« die Rede, die das Selbst
vor dem Kurzschluss mit sich selbst soll bewahren können (ebd. 590).

44 Vgl. Vf., Heimat für Heimatlose? Politische Überlegungen zur Literatur der Verlas‐
senheit, in: Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit,
Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg
2019, Kap. II.

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

441

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr identifiziert.45 Wie ein auf eine derartige Lektüre angewiesenes
Schreiben gelingen kann – und ob sich überhaupt ein ›Maß‹ für
solches Gelingen angeben ließe –, steht dahin. Deutlich aber ist, dass
es so, wie es an die Leser adressiert ist, einen neuartigen Prozess der
Vergemeinschaftung anstößt, in dem befremdete Leser eine teils au‐
tobiografisch, teils politisch-historisch, teils metaphysisch grundierte
radikale Weltfremdheit auf sich wirken lassen müssen, um sie am
eigenen Leib nachzuvollziehen, ohne auf diese Weise das Gelesene
bzw. Geschriebene und dessen Autor wiederum in einer identitären
Gemeinschaft und Identität gefangen zu nehmen.

Diese Gefahr mag immer und unvermeidlich im Spiel sein, sobald
man ›verstanden‹ zu haben glaubt und die entsprechenden Warnun‐
gen überliest, mit der die entsprechende Literatur geradezu gespickt
ist: ›Lest – sofern ihr wenigstens zu glauben versucht, was wir über‐
liefert haben –, aber ihr werdet niemals verstehen und niemals wirk‐
lich wissen, worum es sich handelte...‹46 Auch wer wenigstens das
›verstanden‹ zu haben glaubt, sitzt womöglich bereits in der Falle
einer Identifikation mit dem paradox Zu-verstehen-Gegebenen, das
die Möglichkeit des Verstehens zugleich gleichsam widerruft. Wie es
scheint, erfordert exilistische Literatur, wo sie ein überdeterminiertes
existenzielles, politisches und metaphysisches Exil auf befremdliche
Art und Weise literarisch zu verstehen gibt, auch ein neuartiges
Verstehen, das sich im Verstandenen niemals selbst genügt und reali‐
siert, was ihm inkommensurabel bleibt, ohne letzteres ausmachen zu
wollen in identifizierbarer Bestimmtheit.

In der skizzierten Perspektive beschränkt sich die Bedeutung die‐
ser Literatur keineswegs auf Ausnahmeerfahrungen unter sehr spe‐
ziellen historischen und politischen Bedingungen, wie sie vor 1933
vorlagen, als sich Klaus Mann zur Emigration gezwungen sah, oder
wie sie 1944 gegeben waren, als Nazis Imre Kertész verschleppten

45 Genau das widerfährt auch Kertész selbst als Leser anderer, etwa Arthur Koest‐
lers und Jean Amérys, die sich beide kaum in das Bild des Fremden einfügen
lassen, das sich Kertész schließlich als das für ihn passendste aussucht: das des
Galut-Juden... (Letzte Einkehr, 15, 51, 93, 217) – eine Minderheit, mit deren Er‐
fahrungswelt man sich nicht ohne Weiteres wird identifizieren können, um auf
diese Weise eine universale Erfahrung zur Geltung zu bringen, wie es Kertész
versucht (in: Die exilierte Sprache, Frankfurt/M. 2004, 144).

46 Vgl. P. Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, München, Wien 1990, 7;
sowie die Blanchot-Zitate bei S. Kofman, Erstickte Worte, Wien 1988, 11.

Kapitel XIV

442

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und internierten. Vielmehr zeigt sie, wie jede(r) von Geburt an dem
Leben mit und unter Anderen auf die Gefahr hin ausgesetzt ist, als
ursprünglich Weltfremde(r) überhaupt keinen Ort zum leben zu fin‐
den und ›gehen‹ zu müssen, als Emigrant, Exilant oder Flüchtling,
bevor es womöglich zu spät dafür ist. Virtuell sind wir alle poten‐
zielle Flüchtlinge, lehrt denn auch ein wegweisender Aufsatz von
Hannah Arendt, den ich so verstehe, dass er der Literatur, welche je‐
nes Ausgesetzt-sein in existenzieller, politischer und metaphysischer
Hinsicht bezeugt, paradigmatischen Status zuerkennt.47

Für Theorien der Vergemeinschaftung und kollektiver Identität,
aus der hervorgehen soll, als wer sich Vergemeinschaftete verstehen,
muss das eine noch kaum ausreichend bedachte Konsequenz haben;
die Konsequenz nämlich, dass es sich nur um Formen von Verge‐
meinschaftung und Identität von ursprünglich einander Ausgesetzten
handeln kann, die, wie einschlägige historische Erfahrung lehrt,
auch derart ›draußen‹ bleiben, nicht einbezogen, ausgeschlossen,
ignoriert, missachtet und verachtet werden können, dass sich ihnen
ihr Leben als ›unlebbar‹ erweist. Wenn wir das allgemein nicht wol‐
len und nicht einmal sinnvoll wollen können48, dass es dazu kommt,
müssen Gemeinschaften und kollektive Identitäten dann nicht dem
Befund Rechnung tragen, dass wir als ursprünglich Weltfremde zur
Welt der Anderen kommen, ihnen ausgesetzt und sogar auf die
Gefahr hin ausgeliefert, aus dieser Welt ausgestoßen zu werden, aus
ihr herauszufallen oder sich selbst ausschließen zu müssen, wie es
durch Flucht, Exil und schließlich im Suizid geschieht? Lassen sich
aber überhaupt Formen von Gemeinschaft und kollektiver Identität
vorstellen, die diese Gefahr nicht heraufbeschwören würden? Oder
handelt es sich um Begriffe, die unvermeidlich die Kehrseite mehr
oder weniger radikaler Exklusionen, der Abwehr, ja der Verfeindung
und am Ende auch möglicher Vernichtung Anderer implizieren, die
zur jeweiligen Gemeinschaft und zur entsprechenden kollektiven
Identität nicht zählen, nicht zählen dürfen oder sollen?

Von Ferdinand Tönnies und Max Weber bis hin zu Giorgio Agam‐
ben, Roberto Esposito und Zygmunt Baumann wurde Gemeinschaft

47 H. Arendt, Wir Flüchtlinge, in: Zur Zeit. Politische Essays, Berlin 1986, 7–21.
48 Was erst zu prüfen wäre.

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

443

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stets als mehr oder weniger rigoros exklusive gedeutet49; und eine
globale Inklusion, wie sie offenbar auch Klaus Mann und vielen
anderen ›Kosmopoliten‹ seinerzeit vorschwebte, lässt sich nicht
als ›gemeinschaftliche‹ vorstellen. Es gibt keine übergreifende Ge‐
meinschaft aller Gemeinschaften und kann keine geben, wenn jede
Vergemeinschaftung die Kehrseite einer gewissen Exklusion Anderer
aufweist. Insofern kann jede Gemeinschaft nur eine beschränkte
Form von Sozialität sein, an der keinesfalls jede(r) teilhat. Diese Bin‐
senweisheit tangiert aber noch nicht das Problem, wie eine Verge‐
meinschaftung und die mit ihr hervorgehende Formation einer kol‐
lektiven Identität auf nicht-identitäre Art und Weise erfolgen kann
– und muss, wenn vorliegende, gewissermaßen mit Exklusionshypo‐
theken belastete Vorstellungen von Gemeinschaft und Identität als
kritikwürdig und letztlich als inakzeptabel erscheinen.

Exilistischer Literatur lassen sich Hinweise in dieser Richtung
entnehmen, die ich provisorisch auf diesen Nenner bringen möchte:
Gemeinschaft und Identität sind zurückzuweisende Begriffe, inso‐
fern sie zu unaufhebbarer Weltfremdheit, innerer Unzugehörigkeit
und Einsamkeit von denjenigen, die auf der Suche nach einem Ort
zu leben sind, im Grunde kein Verhältnis haben, sie ignorieren oder
unterdrücken im Namen eines identitären ›Wir‹, für dessen unter‐
stellte Einheit am Ende ein Wortführer allein behauptet sprechen
zu dürfen, durch dessen Stimme sich das kollektivierte Sein aller An‐
deren unmittelbar auszusprechen scheint.50 Im Lichte exilistischer
Literatur von denjenigen, die an den praktischen Konsequenzen
identitärer Konzepte kollektiver Einheit zu leiden hatten, erscheinen
diese als eine Form repressiver Gewalt sowohl im Innern identitär
homogenisierter Lebensformen als auch im Verhältnis zu all jenen,
die ihnen nicht zugehören wollen oder sollen.

49 G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003; R. Esposito, Communi‐
tas, Berlin 2007; Z. Bauman, Gemeinschaften, Frankfurt/M. 2009.

50 Vgl. H. R. Vaget, »Wehvolles Erbe«. Richard Wagner in Deutschland. Hitler,
Knappertsbusch, Mann, Frankfurt/M. 2017, 289. Der Autor zitiert Thomas Mann
mit den Worten, die Nationalsozialisten hätten »die unglaubliche Kühnheit, sich
mit Deutschland zu verwechseln! Wo doch vielleicht der Augenblick nicht fern
ist, da dem deutschen Volke das Letzte daran gelegen sein wird, nicht mit ihnen
verwechselt zu werden.«

Kapitel XIV

444

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Neue Herausforderungen

Der Wahrheitsanspruch der exilistischen Literatur beschränkt sich in
dieser Perspektive nicht darauf, Sonderbedingungen zu beschreiben,
denen freiwillige oder unfreiwillige Emigranten, Auswanderer oder
Flüchtlinge unter bestimmten, kontingenten historischen Umstän‐
den und individuellen Voraussetzungen unterworfen waren. Immer
wieder wirft sie vielmehr die Frage auf, ob nicht das im Einzelfall
zweifellos höchst unterschiedlich bedingte Exil ein ursprüngliches
Exiliertsein offenbart, dem sich im Grunde alle Menschen überant‐
wortet finden müssten. Ist nicht »the first condition of humanity [...]
exile«? fragt Anne Dufourmantelle.51 Steht dafür »das jüdische Exil«
nur »beispielhaft«, wie Alain Finkielkraut vorschlägt?52 Erweist es
sich insofern als imaginative Ressource universalen menschlichen
Selbstverständnisses?53 Lehrt es, was es heißt, sich als ursprünglich
Weltfremde(r) einem Leben mit und unter Anderen ausgesetzt zu
finden, das allenfalls als gastliches auch Wege zu einem sich als indi‐
viduell lebbar erweisenden Leben eröffnen wird – und zwar unter
der Bedingung, dass es die unaufhebbare Fremdheit jedes Einzelnen
achtet, ohne uns je zu ›restloser‹ Identifikation mit irgendeiner Ge‐
meinschaft oder kollektiven Identität zu zwingen?

Ohne sich überhaupt auf spezielle religiöse Überlieferungen zu
berufen, behaupten in jüngster Zeit auch politische und kulturkriti‐
sche Diagnostiker wie Bruno Latour54, wir alle müssten uns ange‐
sichts der Globalisierung, einer bedrohlichen demografischen Ent‐
wicklung, immer weiter um sich greifender Prekarisierung, finanz‐
kapitalistisch forcierter Überschuldung und ökologischer Destruk‐
tivität weltweit als Exilierte verstehen, die in keiner Weise mehr
dessen sicher sein können, einen Ort zum Leben zu haben oder
zu finden, der ihnen zugleich verbürgen könnte, wer sie sind, indi‐
viduell und kollektiv. Alle, so behaupten auch Michael Hardt und
Antonio Negri, müssten sich, abgesehen von reichen happy few, als

51 Zit. in: T. Claviez (ed.), The Conditions of Hospitality, Ethics, Politics, and Aes‐
thetics on the Treshold of the Possible, New York 2013, 3.

52 A. Finkielkraut, Die Undankbarkeit, Berlin 2001, 55.
53 B. A. Wurgaft, Thinking in Public. Strauss, Levinas, Arendt, Philadelphia 2016,

96 f., 244.
54 B. Latour, Das terrestrische Manifest, Berlin 2018, 30, 54.

4. Neue Herausforderungen

445

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teile einer weltweiten multitude begreifen, die jederzeit freigesetzt,
›nutzlos‹ und ›überflüssig‹ werden kann, wenn sie es nicht bereits
ist.55 Demnach weiß die täglich zunehmende, bio-politisch verfügba‐
re Menge der Vielen kaum mehr, wie die Fragen, wo man lebt, und
als wer man sich verstehen soll, zusammenhängen.

Dass beide Fragen unabdingbar zusammengehören und auch nur
zusammen zu beantworten sind, behaupten allerdings Sozialphiloso‐
phen wie Charles Taylor unter Verweis auf primordiale Bindungen,
deren man nur in einem ›verorteten‹ Zusammenleben mit Ande‐
ren teilhaftig werde. Und zwar so, dass daraus zugleich »starke
Werte« hervorgehen, denen man sich im Unterschied zu Fremden
gemeinschaftlich verpflichtet fühle. Wo sich dagegen die Verbindung
von Ort, Gemeinschaft und Identität auflöse, wisse man am Ende
überhaupt nicht mehr, wer man ist, und müsse unweigerlich einem
›entorteten‹, halt- und identitätslosen Dasein anheimfallen, dem im
Grunde gar kein Selbst mehr zuzusprechen wäre. Seit Michel de
Montaigne, Maine de Biran, William James und Ferdinando Pessoa
macht sich zwar der Verdacht breit, dem menschlichen Selbst man‐
gele es entschieden an Substanz und es komme niemals über flüch‐
tige, transitorische Erscheinungsweisen hinaus56, auf die keinerlei
Verlass ist, da es sich jederzeit als ganz verändert und verandert
herausstellen könne. Aber kann es nicht aus eigener Kraft Formen
von Verbindlichkeit etablieren, die sich seiner rückhaltlosen Verzeit‐
lichung und weitgehenden Auflösung in einem global beschleunig‐
ten Dasein widersetzen? Ließe sich so nicht auch Jean-Paul Sartres
These verstehen: »tenir sa parole, […] voilà notre vrai révolte«?57

Anders als Taylor, der menschliche Identität als gemeinschaftlich
situierte topografisch begründet, um diese Frage zu beantworten, re‐
kurriert Ricœur wie Hannah Arendt auf praktische Formen der Stif‐
tung von Verbindlichkeit wie das Versprechen, die es erlauben sollen,
sich auf das Selbst Anderer auch in Zukunft zu verlassen.58 Analog

55 M. Hardt, A. Negri, Empire, London 2000.
56 J. Straub, J. Renn (Hg.), Transitorische Identität. Der Prozesscharakter des mo‐

dernen Selbst, Frankfurt/M. 2002.
57 J.-P. Sartre, Situations I, Paris 1947, 224.
58 Ricœur, Zeit und Erzählung III, 375, 377 f.; Ipséité/Altérité/Socialité, in: Archivio

di Filosofia 54, no. 1–3 (1986), 17–33, hier: 27.

Kapitel XIV

446

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat Ricœur auch die Rede von kollektiver Identität aufgefasst59, die
er, nicht zuletzt auf europäischer Ebene, geradezu als ein Verspre‐
chen zu deuten nahelegte.60 Kollektive Identität weist demnach nicht
nur eine retrospektiv-narrative, Vergangenheit erinnernde und sie
als Geschichte zum Vorschein bringende, sondern auch eine ›zukünf‐
tige‹ Dimension auf. Demnach müsste ihre Angelegenheit die origi‐
näre Zeitigung des ›Versprochenen‹ sein, zu dessen Einlösung es nie‐
mals ohne diejenigen kommen kann, die sich kraft ihrer geschichtli‐
chen Identität ›verbindlich‹ zu ihm verhalten. Dabei trägt letztere
nicht allein dem Verlangen Rechnung, sich gegen die Zeit und gegen
die Kontingenz der Umstände zu behaupten, die jederzeit aus allem
anderes und aus Anderen Andere machen können. Vielmehr ist sie
nach Ricœurs Überzeugung ethischen und moralischen Ansprüchen
auf Verantwortung und Gerechtigkeit unterworfen (oder sollte es
sein). Kollektive Identität, heißt das, dient keineswegs allein der
eigenen Selbstbehauptung gegen die Zeit und gegen Andere, von
denen sie sich gegebenenfalls polemogen abgrenzt, um unbedingt
ein kollektives Selbst zu affirmieren; auch um den Preis identitärer
Verschlossenheit, die zur Geschichte, Gegenwart und Zukunft Ande‐
rer allenfalls ein sie zurückweisendes Verhältnis erkennen lässt.

Zweifellos kann kollektive Identität so formiert werden und einer
exklusiven identitären Vergemeinschaftung dienen. Doch Ricœur
entnimmt der vorliegenden sozialphilosophischen und kulturwis‐
senschaftlichen Literatur zu dieser Frage nicht, dass es so sein muss
oder gar so sein sollte.61 Seine Theorie narrativer und praktischer
Identität beschreibt nicht nur, wie sie derart funktioniert, dass Ver‐
gangenheit als Geschichte verständlich und zur Grundlage zukünfti‐
gen Selbstseins werden kann. Darüber hinaus macht sie vielmehr

59 Die fragliche ›Analogie‹ beschränke ich hier ausdrücklich auf diesen Punkt.
Im Aufsatz über das politische Gedächtnis (s.o., Anm. 52), legt Ricœur ja Wert
darauf, zwischen individueller und kollektiver Identität keineswegs nur eine
Analogie zu sehen.

60 Vf., Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipzi‐
ger Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015,
Kap. XV.

61 Allerdings kommt er identitären Überlegungen nahe, wo er eine defensive Aus‐
richtung kollektiver Identität diskutiert und sie sogar mit einer »racine biologi‐
que dans la défense immunitaire de l’organisme« in Verbindung bringt (vgl.
Fragile identité, 262).

4. Neue Herausforderungen

447

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf aufmerksam, wie wir in jedem Versuch, individuelle und
kollektive Identität zu rekonstruieren, selbst mit auf dem Spiel ste‐
hen. Stets mit im Spiel ist mit anderen Worten die Frage, ob wir
so oder anders, um diesen oder jenen Preis ein Selbst behaupten
wollen – etwa um den Preis einer weitgehenden Tilgung der Alteri‐
tätskomponente unserer Identität (vorausgesetzt, das ist überhaupt
möglich).62 Zutiefst überzeugt zeigt sich Ricœur dabei davon, dass
es sich hier nicht um eine arbiträre Problematik handelt, so als sei
es ganz und gar Sache unserer souveränen Dezision, wie wir uns in
dieser Hinsicht verhalten. Denn das Selbst erweist sich als ›immer
schon‹ affiziert vom Anspruch des Anderen63; und zwar sowohl in

62 Der Rede von einer solchen »Komponente« wäre weiter kritisch nachzugehen.
Ist wirklich allein unter Hinweis auf sie einer identitären Reduktion von (kol‐
lektiver) Identität auf eine Idem-Identität zu begegnen? Entkommt man mit
anderen Worten identitärem Denken mitsamt aller politischer Gefahren, die
es heraufbeschwört, allein schon deshalb, weil man sich auf eine von Alterität
ebenso unterwanderte wie herausgeforderte Ipseität stützt, die man aber wie bei
Ricœur weiterhin im Rahmen einer Ontologie der Selbstheit für denkbar hält?
Dagegen richten sich bei Autoren wie François Jullien entschiedene Zweifel. Jul‐
lien sucht seine Leser als Sinologe vielmehr davon zu überzeugen, dass man, um
Alterität radikal zu denken, die ganze (okzidentale) ontologische Überlieferung
revidieren muss. Was sich zwischen durch écarts voneinander getrennten und
zugleich durch sie aufeinander bezogenen, in sich veranderten Existenzen ab‐
spielt, entgehe jeglicher Ontologie, so argumentiert er. Und dieses »Zwischen«
entgehe jeglichem Vergleich von scheinbar feststehenden »Differenzen«. Vgl. F.
Jullien, Il n’y a pas d‘identité culturelle, Paris 2016, 37 ff. So bemüht Jullien aller‐
dings Begriffe (wie »Zwischen« und »Existenz«), die im ›europäischen‹ Diskurs
der letzten Jahre ihrerseits in diese Richtung gewiesen haben. Im Übrigen sieht
sich auch Jullien dazu gezwungen, zu bedenken, wie das, was sich zwischen uns
jeglichem identitären Denken entzieht, neue Vorstellungen von Gemeinschaft
und Gesellschaft nach sich ziehen müsste, die man als Formen einer »Bleibe«
(demeure) akzeptieren bzw. für ›lebbar‹ halten könnte. Vgl. F. Jullien, Altérités.
De l’altérité personelle à l’altérité culturelle [2010], Paris 2021, 72, 101 f. So taucht
auch bei ihm in dieser Perspektive die Frage nach dem vivre ensemble auf, die
Ricœur so sehr beschäftigt hat.

63 P. Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen, Gött‐
ingen 1998. Deutlich wird jenes ›Immer-schon‹-Affiziertsein auch in Ricœurs
Berufung auf Hans Jonas‘ (unter Verweis auf die Elternschaft begründete) »ar‐
chetypische Evidenz« der Verantwortung, die Ricœur einmal so beschreibt:
»Voyez, quand un enfant naît: du seul fait qu'il est là, il oblige. Nous sommes
rendus responsables par le fragile.« P. Ricœur, Responsabilité et fragilité, in:
Autres Temps. Cahiers d'éthique sociale et politique, no. 76–77 (2003), 127–141,
hier: 129; vgl. Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umris‐

Kapitel XIV

448

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individuellen Lebenszusammenhängen als auch in der Dimension
einer anonyme Vorfahren, Zeitgenossen und Nachkommen betref‐
fenden Geschichtlichkeit, in der wir uns »gemeint« erfahren (um
es mit Walter Benjamin zu sagen).64 Das kann freilich auf höchst
unterschiedliche Art und Weise geschehen: nicht nur im Verhältnis
zu Besiegten, Opfern und wie auch immer Untergegangenen, auf die
an dieser Stelle allzu oft pauschal verwiesen wird (als ob nicht auch
Verbrecher zu ihnen zählen könnten65). Es kann sich auch um eine
weitläufige Überlieferung einer befremdlichen diasporischen und,
wie gezeigt, exilistischen Literatur handeln, die uns immer wieder
vor die Frage stellt, wie wir uns geschichtlich zu einer Alterität ver‐
halten können, die sich als unaufhebbar erweist und doch gleichsam
an uns adressiert erscheint. Denn sie hält uns im Schicksal der
Exilierten, dem Verstummen stets nahe, den Spiegel einer Fremdheit
vor, mit der wir uns nicht einfach identifizieren und die wir nicht
ohne Weiteres zurückweisen können; jedenfalls dann nicht, wenn
unser Interesse an Identität sich nicht darauf beschränkt, uns um
nahezu jeden Preis gegen Andere zu behaupten.

Dass dies unabdingbar notwendig sei, ist offenbar die Grundthese
identitären Denkens diverser Provenienz, das sich als Rettung aus
einem Identitätsnotstand anbietet, in dem viele angesichts deutlich
geschwächter Bindungen an einen unangefochtenen Ort, wo sie
leben können, weniger denn je erfahren, wer sie sind. Den entspre‐
chenden realgesellschaftlichen und globalen Hintergrund fortschrei‐
tender Prekarisierung der Lebensverhältnisse muss man nicht ganz
in Abrede stellen, wenn man dieses Denken als eine Ideologie ent‐
larvt, die den Preis kaschiert, um den sie attraktiv erscheinen kann:
den Preis nämlich, die Identität eines jeden auf die Wortführerschaft
weniger zu reduzieren, die sich anmaßen, allein durch ihre eigene
Stimme eine in Wahrheit irreduzible Vielfalt von Stimmen zum Aus‐

se einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg i. Br.,
München 2018, Kap. VII/3 und 4.

64 W. Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: Illuminationen, Frankfurt/M.
21980, 251–261, hier: 253.

65 Vgl. P. Ricœur, Vrai et fausse paix, in: Christianisme social, no. 9−10 (1955),
467−479, hier: 473; Certitudes et incertitudes de la révolution chinoise (1956), in:
Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999, 315−340, hier: 334; Éthique et
morale (1990), in: Lectures 1, 258−270, hier: 263 f.; Zeit und Erzählung. Bd. III,
350; Le respect de la dignité pour tous, in: Réforme, no. 2796 (1998), 1 f.

4. Neue Herausforderungen

449

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck zu bringen, um sich auf diese Weise zu neuen ›Führern‹ in
künftiges Geschick aufzuspielen. Was dabei herauskommt, wissen
wir bereits aus historischer Erfahrung. Wenn wir uns in ihr »ge‐
meint« erkennen, um es noch einmal mit Walter Benjamin zu sagen,
dann u.a. deshalb, weil uns exilistische Literatur eine individuell
gebrochene Welt- und Selbstfremdheit zu verstehen gibt, die uns auf
ihre Weise lehrt, was es heißt, einer unaufhebbaren Unzugehörigkeit
zu geschichtlichem Leben mit und unter Anderen teilhaftig zu sein,
dessen Schrecken sie nur eine gewisse Zeit lang zu widerstehen
vermochte. Die zentrale Frage in der Auseinandersetzung mit ›Iden‐
titären‹ lautet so gesehen, ob man diesen Schrecken überhaupt als
solchen wahrgenommen hat und ob man ihn erneut heraufbeschwö‐
ren will.

Kapitel XIV

450

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XV
Welt ‒ Exil ‒ Faktizität
Eine Übung in hermeneutischer Zirkularität

1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff: Zwischen Tatsachen und Faktizi‐
tät (451) | 2. Zum ›Exilierten‹ werden. Begriffliche Abgrenzungen  (454) | 3. Das Exi‐
liertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung – in jüdischer Perspekti‐
ve  (457) | 4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden. Auf der Suche nach einem
›lebbaren‹ Leben  (462) | 5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural (466)

Exilium vita est. […]
Das Exil ist die Modellsituation unseres Menschseins.1

 
[…] im Grunde ist alles exiliert,

alles vom Aufgebenmüssen bedroht.2
 

1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff:
Zwischen Tatsachen und Faktizität

Gleichsam in einem Handstreich schien Wittgensteins Tractatus mit‐
tels einiger weniger Definitionen ein für alle Mal geklärt zu haben,
wie es um Tatsachen und um deren Tatsächlichkeit bestellt ist,
die die Welt im Ganzen ausmacht: Die Welt besteht aus Dingen;
diese stehen miteinander in Verbindung, so dass Sachverhalte vorlie‐
gen; und wenn von ihnen gesagt werden kann, dass sie ›der Fall
sind‹, dann handelt es sich um Tatsachen. Ironischerweise besteht
zwischen Dingen, Sachverhalten und Tatsachen nun aber kein wie‐
derum ›tatsächlich‹ ein-eindeutiges Isomorphieverhältnis, wie es die
Punkte 1. und 2. des Tractatus zweifellos suggerieren.3 Deshalb kön‐
nen sich zwischen ihnen interpretative Spielräume auftun, in denen
es darum geht, was, inwiefern, für wen etwas als Ding, Sachverhalt

1 H. Domin, Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesun‐
gen 1987/88, München 21992, 91.

2 G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Göttingen 2020, 47.
3 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Abhand‐

lung, Frankfurt/M. 141979, 11.

451

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Tatsache erscheint bzw. ›zählt‹. Und das stellt sich keineswegs
mit unanfechtbarer Evidenz wie von selbst heraus. Was ein Ding,
Sachverhalt oder eine Tatsache ›wirklich‹, ›tatsächlich‹ oder ›in
Wahrheit‹ ist, das mag sich jedem prima facie zunächst als ohne
weiteres Einleuchtendes darstellen. Rasch kann sich aber herausstel‐
len, wie anfechtbar diese Begriffe und die Erfahrungen sind, auf
die sie sich stützen. Und das darin liegende Dissenspotenzial ist
nur sozial zu bewältigen, wenn überhaupt. Mit anderen Worten:
Was wenigstens bis auf Weiteres als faktisch gelten kann, ist eine
Angelegenheit menschlicher Sozialität ‒ allerdings keineswegs nur
einer sogenannten »sozialen Epistemologie«, die sich dieser Fragen
in den letzten Jahren verstärkt angenommen hat. Denn noch vor
allem Erkennen, das sich kritisch mit Anderen auseinandersetzt,
sind wir ›in‹ der Welt und ›zur‹ Welt, wie es Merleau-Ponty im
Anschluss an Heidegger gezeigt hat, der bereits weit davon entfernt
war, ein interpretationsfreies Vorliegen von Dingen, Sachverhalten
und Tatsachen selbst als ein bloß faktisches zu verstehen. Vielmehr
verlangte er ausdrücklich nach einer Hermeneutik der Faktizität
selbst, die überhaupt erst darüber aufzuklären hätte, was Faktisches
als solches ausmacht.

Diese Hermeneutik brachte ›existenziale‹ Strukturen des In-der-
Welt-seins zum Vorschein, die einen bis heute andauernden und
vielleicht niemals abzuschließenden Prozess der Revision nach sich
gezogen haben ‒ angefangen bei der Geburt bzw. Natalität menschli‐
chen Daseins, nach der Hannah Arendt fragte, über die von Levinas
energisch uminterpretierte Zwischenzeit, in die sie gewissermaßen
mündet, bis hin zum Tod, den weder Levinas noch auch Sartre oder
Ricœur weiterhin als »Möglichkeit der Unmöglichkeit« gelten lassen
mochten, wie sie in Sein und Zeit beschrieben worden war. Diese
Revisionen zeitigen bis heute Umdeutungen auch der menschlichen
Generativität in historischer Perspektive, die weit über Sein und
Zeit hinausgehen4 ‒ nicht zuletzt auch dadurch, dass sie zwischen
›faktischem‹ Sichvorfinden in bestimmten existenziellen Situationen
und jener Hermeneutik der Faktizität kein einseitiges Fundierungs‐
verhältnis mehr zulassen (von dem Heidegger selbst bereits in Sein
und Zeit ein Stück weit abgewichen war, wo er ausdrücklich aner‐
kannte, dass die Hermeneutik der Existenzialien unvermeidlich von

4 Vf., In der Zwischenzeit. Spielräume menschlicher Generativität, Zug 2016.

Kapitel XV

452

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existenziellen Erfahrungen ausgehen und imprägniert bleiben muss‐
te). Heute, so meine ich, müssen wir in dieser Hinsicht von einem
methodisch zirkulären Verhältnis ausgehen, das ich so knapp wie
möglich anhand eines Paradigmas erläutern möchte, ausgehend vom
Paradigma des Exils nämlich, das sich wie kaum ein anderes dazu
eignet, dieses Verhältnis vor Augen zu führen.

Es handelt sich gewiss nicht um einen einfach ›bestehenden‹
Sachverhalt oder um eine Tatsache im Sinne Wittgensteins, wenn
die Dichterin Hilde Domin an das Motto erinnert, das über der
Eingangstür des Hauses von Victor Hugo auf Guernsey steht: Exi‐
lium vita est. Aber die vielfach artikulierte Erfahrung des Exiliert‐
seins liefert doch zweifellos einen besonders prägnanten Grund,
sie daraufhin zu befragen, was sie über die Faktizität menschlichen
In-der-Welt-seins selbst lehren könnte, beschränkt sie sich doch ge‐
rade nicht bloß auf Ausnahmesituationen von Vertriebenen, Flücht‐
lingen und Verbannten, sondern suggeriert, in diesen spiegele sich
gewissermaßen, wie es um uns alle bestellt ist. Dies aber ist weder
einfach ›Tatsachen‹ zu entnehmen noch auch direkt aus einer On‐
tologie abzuleiten, die sich gleichsam an allen, höchst verschieden
ausgeprägten existenziellen Lagen vorbei unvermittelten Zugriff auf
Existenzialien zutraut, ohne »Umwege der Deutung« einschlagen zu
müssen, die nach der Überzeugung nicht nur Ricœurs das tägliche
Brot der Hermeneutik sind. (Ob es sich nur um bedauerlicherweise
unnötig lange ›Umwege‹ handelt, kann hier ebenso dahingestellt
bleiben wie die Frage, ob Existenzialien menschlicher Faktizität für
den späteren Heidegger überhaupt noch von Interesse waren, wo
er vom Sein unter Umgehung alles Seienden meinte handeln zu
können.) ‒ Ich gehe im Folgenden mit Bedacht nicht unvermittelt
von einem hermeneutischen Begriff der Faktizität, sondern von
›existenziellen‹ Artikulationen von Exil-Erfahrungen aus, um dann
die Frage aufzuwerfen, was sie möglicherweise über erstere lehren,
sofern sich zwischen entsprechenden Fakten und einer Hermeneu‐
tik, die zu zeigen versucht, was diese als solche ausmacht, die besagte
Zirkularität abzeichnet.

1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff: Zwischen Tatsachen und Faktizität

453

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Zum ›Exilierten‹ werden.
Begriffliche Abgrenzungen

Seit jeher haben sich die Menschen auf der Erdoberfläche bewegt,
ob einzeln, in Gruppen oder auch in Massen und zu Millionen, sei
es freiwillig, sei es gezwungenermaßen, sei es infolge klimatischer
Herausforderungen, sei es infolge der Gewalt Anderer. Was zunächst
der ursprünglich zweifellos nomadischen Lebensweise der ersten
Menschen entsprochen haben mag und sich noch als Migration
einstufen ließ, stellte sich im Verlauf der Geschichte immer mehr
als erzwungen dar, aber so, dass sich Wanderung und Flucht, Emi‐
gration und Exil vielfach nur schwer unterscheiden ließen. Wenn es
letztlich »die Weltgeschichte« ist, »die uns treibt und vertreibt«, sind
dann nicht »im letzten Sinne alle Erdwanderer Auswanderer«? Karl
Löwith, der diese Worte Eduard Sprangers gegen Ende der 1930er
Jahre in seinem Bericht Mein Leben in Deutschland vor und nach
1933 zitiert, nimmt sie als Beleg für das »Versagen der deutschen In‐
telligenz«,5 die sich seinerzeit solcher Konfusionen von Vertreibung
und Wanderschaft, Exil und Emigration schuldig machte und sich
prompt als unfähig erwies, die heraufziehende Gewalt zu begreifen.
Dabei war sich Löwith, der sich von den Nazis zur Emigration nach
Italien, dann nach Japan und in die USA gezwungen sah, selber
nicht ganz im Klaren darüber, ob er Emigrant oder Exilant war,6
obgleich zweifelsohne auf ihn zutraf, was Karl Jaspers wenig später,
mit Blick auf die NS-Zeit, als »Ausgestoßensein im eigenen Land«
und in diesem Sinne als »Verlassenheit« charakterisierte.7 Dabei

5 K. Löwith, Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht [1940],
Frankfurt/M. 1989, 114.

6 Ebd., 89. Wer die u.a. von Egon Schwarz und Matthias Wegner nicht umsonst
unter dem Obertitel Verbannung bilanzierte Literatur zu Rate zieht, wird rasch
feststellen, dass die besagte ›Unklarheit‹ viele Zeitzeugnisse durchzieht. Die Fra‐
ge, in welchem Sinne es sich jeweils um Exil und/oder Emigration, Vertreibung,
Verbannung oder Flucht handelte, zählt offenbar konstitutiv zur existenziellen
Fraglichkeit der deutungsbedürftigen Situationen selbst, in denen sich die Betref‐
fenden jeweils vorfanden. Als begriffliche Ungenauigkeit ist das insofern nicht
abzutun. Vgl. E. Schwarz, M. Wegner (Hg.), Verbannung. Aufzeichnungen deut‐
scher Schriftsteller im Exil, Hamburg 1964.

7 K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Zürich 21946, 80.
Der Begriff der Verlassenheit begegnet auch schon bei Hannah Arendt und Gün‐
ther Stern (später: Anders) in einem gemeinsamen Aufsatz über Rilkes ›Duineser

Kapitel XV

454

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konnte es sich um »Daheimgebliebene«,8 aber auch wie Löwith zur
Emigration Gezwungene und schließlich Zurückgekehrte handeln,
die von dieser Erfahrung für immer geprägt blieben, so dass sie »das
Exil nie mehr los[werden]«9 konnten, sich dann aber nicht selten als
»Emigranten« beschimpfen lassen mussten, die, wie Günter Grass
in seiner Büchner-Preis-Rede 1965 bissig bemerkte, gefälligst »nicht
heimzukehren«, sondern wie weiterhin Verbannte10 in der Fremde
zu bleiben hätten ‒ sie, die man als »Vaterlandsverräter« verleumde‐
te.11 Dabei hatten die ›Verräter‹ im eigenen Land die Macht ergriffen
und Hunderttausende vor die Wahl gestellt, sich ihnen zu fügen oder
das Land und schließlich den von ihnen okkupierten Kontinent
zu verlassen, wenn sie nicht Verhaftung, Folter und jede Art der
Vernichtung riskieren wollten. Genau darauf bezieht sich Aron Gur‐
witsch im Juli 1944 in einem Brief aus Cambridge/USA an seinen
Kollegen Alfred Schütz in Wien: »Die Kräfte, die uns vertrieben, wa‐
ren die Feinde Europas. Als man in Europa nicht mehr als Europäer
leben konnte, genau da mußten wir gehen, um unser bloßes Leben
zu retten. Wir mußten aus Europa gehen, gerade weil wir Europäer
waren. Und eben dies machte uns zu Exilierten, ‒ ein Titel, der in
früheren Zeiten sehr respektiert war.«12

Dem Zitat sind im Hinblick auf die Abgrenzung von Begriffen
wie Wanderung und Emigration wichtige Hinweise zu entnehmen:
(1) Man wird zum Exilierten, ist also anscheinend von sich aus
keiner; (2) und zwar wird man es durch Andere, die bewirken, dass
man nicht ›bleiben‹ kann, weil man an Ort und Stelle nicht mehr
›leben‹ kann; infolgedessen sieht man sich (3) dazu gezwungen,

Elegien‹ (1930), in: H. Arendt, G. Anders, Schreib doch mal hard facts über dich.
Briefe 1939 bis 1975, München 2016, 105‒128, hier: 117. Vgl. zum historischen Kon‐
text E. Traverso, Die Juden und Deutschland. Auschwitz und die »jüdisch-deutsche
Symbiose«, Berlin 1993, speziell zu Löwiths Emigration W. Schwentker, Karl
Löwith und Japan, in: Archiv für Kulturgeschichte 76, Heft 2 (1994), 415‒450.

8 Jaspers, Die Schuldfrage, 80.
9 P. Weiss, Ästhetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005, 1175.

10 Vgl. ebd., 338.
11 Büchner-Preis-Reden 1951‒1971, Stuttgart 1987, 155.
12 A. Gurwitsch, A. Schütz, Briefwechsel 1939‒1959, München 1985, 128 [Brief

Gurwitschs vom 16. 6. 1944]. Zur Frage, wie es aktuell um jenen Respekt bestellt
ist, vgl. den Beitrag von Can Dündar, Dünn ist die Haut im Exil. Berlin muss die
Hauptstadt der Exilierten bleiben in der ZEIT vom 15. 8. 2019 (Nr. 34), 43.

2. Zum ›Exilierten‹ werden

455

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderswohin zu gehen, wo man ›leben‹ kann13 ‒ im Gegensatz zum
europäischen Kontinent, wo es unmöglich geworden zu sein scheint,
als Europäer zu leben. Die Lebbarkeit des eigenen Lebens erscheint
nur noch anderswo verbürgt. (4) Ob es sich indessen wirklich so
verhält, steht dahin, wie aus einer anschließenden Bemerkung Gur‐
witschs hervorgeht: Nicht bloß als stranger, sondern als réfugié an‐
gekommen, findet man sich gegebenenfalls wie »auf einem anderen
Planeten« wieder, zwar in einer Hinsicht »aus 3000 Jahren [europäi‐
scher] Vergangenheit«, aber vor Ort »in einer anderen Hinsicht wie
aus dem Nichts« kommend ‒ und offenbar zur bloßen Anpassung
eigener patterns of behaviour und seines way of life gezwungen.
Dabei dachten wir, so Gurwitsch weiter im Ton einer tiefen Enttäu‐
schung ‒ wobei er »appellier[t] an den Philosophen Schütz« ‒, »daß
der Mensch die Welt zu verantworten habe. So lernten wir es doch
von unserem Meister Husserl, und so lasen wir es doch bei Platon
(λόγον διδόναι).«14

So ist man als Exilierter der offenen Frage, ob man anderswo leben
kann, rückhaltlos ausgesetzt ‒ nachdem bereits mindestens einmal
die Frage der Lebbarkeit an Ort und Stelle, wo man sich vorfand,
ganz und gar negativ beantwortet werden musste. ›Leben‹ aber heißt
hier nicht bloß ›am Leben sein‹ und nur ›überleben‹, sondern die
Welt mitverantworten und davon Rechenschaft ablegen. Ob man das
anderswo, als unfreiwillig ›Deplatzierter‹, im Exil, ebenfalls kann,
steht gerade in Frage.15

13 So führt denn auch Lion Feuchtwanger den Begriff des Exils auf zwei Worte
zurück: auf »das Wort ›Recke‹, das nichts anderes bedeutet als eben Vertriebe‐
ner, Geächteter, und das Wort ›Elend‹, das wiederum den Mann ohne Land,
den aus dem Land Gestoßenen bedeutet«; vgl. L. Feuchtwanger, Größe und
Erbärmlichkeit des Exils, in: Schwarz, Wegner (Hg.), Verbannung, 193‒197, hier:
195.

14 Gurwitsch, Schütz, Briefwechsel 1939‒1959, 129.
15 Und genau diese Frage vermisst man, wo das Wort Exil zu einer Allerweltsvo‐

kabel heruntergekommen ist, die sich bspw. bei Bruno Latour auf die happy
few bzw. das »eine Prozent«, das mit der Welt der Anderen so wenig wie nur
möglich in Berührung kommen will, genauso angewandt findet wie auf den
»modernen Geist«, der dem entgegentritt; B. Latour, Das terrestrische Manifest,
Berlin 2018, 28, 30, 54.

Kapitel XV

456

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder
universale Erfahrung – in jüdischer Perspektive

Vor diesem historischen Hintergrund, aber ohne derartige phäno‐
menologische Zuspitzung, hat der Wiener Historiker Philipp Ther
Europa als einen Kontinent der Flüchtlinge beschrieben, die millio‐
nenfach ins Exil getrieben worden sind.16 Mit statistischen Argumen‐
ten konnte er zeigen, in welchem Ausmaß u.a. Deutschland und
Österreich im 20. Jahrhundert durch Fluchtgeschichten geprägt wa‐
ren, von denen viele im Exil endeten, andere aber in Repatriierung
oder Gefangenschaft, neue Beheimatung oder Zwangsintegration
mündeten. Die existenziellen, sozialen, politischen und kulturellen
Situationen, in denen sich so oder so displaced persons wiederfan‐
den, fielen entsprechend unterschiedlich aus. Was mich hier inter‐
essiert, ist aber der Befund, dass man sie ungeachtet aller Unter‐
schiedlichkeit u.a. als Folge von Exzessen eines identitären, auto‐
chthonen Denkens deuten konnte, das auch die Philosophie infiziert
hat, wo sie das »Volk«, das »Blut«, den »Boden« und die »Erde« zu
maßgebenden Parametern zeitgemäßen Denkens erhoben hat.

Darüber hinaus wurde bestritten, dass es sich bloß um ein vor‐
übergehendes pathogenes Geschehen handelt. Ist dieses Denken
nicht viel tiefer verwurzelt, nämlich dort, wo man den Ursprung des
Europäischen selbst ‒ ungeachtet seiner ›Sekundarität‹17 ‒ vermutet
hat ‒ nämlich im Ausgang von einem Seienden, das, so Levinas in
Totalität und Unendlichkeit, im Besitz seiner selbst ist und folglich
schon »absolut ›auf eigenen Füßen‹ steht«, um seine autochthone
Existenz zu verteidigen, die »kein Exil voraussetzt«?18 Ob Platon mit
seinem ›erotischen‹ Interesse an Unsterblichkeit in einem anderen
Leben nicht schon gekannt hat, was laut Levinas ein ›exiliertes‹ Le‐
ben ausmacht, ein »unstillbares Begehren« nach dem Anderen näm‐
lich, stellt letzterer selbst in Frage. Wichtig ist hier vorerst nur diese
Weichenstellung, die eine radikale Alternative vorzugeben scheint:
autochthone Existenz und ein entsprechendes Denken, das sich von

16 P. Ther, Die Außenseiter. Flucht, Flüchtlinge und Integration im modernen Euro‐
pa, Berlin 2017. Siehe dazu den wegweisenden Aufsatz von Hannah Arendt: Wir
Flüchtlinge, in: Zur Zeit. Politische Essays, Berlin 1986, 7–21, sowie Domin, Das
Gedicht als Augenblick von Freiheit, 33, 106 f.

17 Vgl. R. Brague, Europa. Eine exzentrische Identität, Frankfurt/M. 1993.
18 E. Levinas, Totalität und Unendlichkeit, Freiburg, München 1987, 83.

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung

457

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr vorgeben lässt, was zu denken ist, einerseits versus vorgängiges
Exil andererseits, das scheinbar nichts anderes nach sich ziehen
kann als ein ›exiliertes‹ Denken von Exilierten.

Letzteres wurde bekanntlich wieder und wieder für die Juden in
Anspruch genommen. Für sie habe alles mit dem Exodus und mit
dem darauf folgenden, im Grunde bis heute und bis ans Ende der
Tage anhaltenden Exil begonnen. Nur »die Geschichte des jüdischen
Volkes beginnt schon mit einem Exil und nicht mit der Autochtho‐
nie aller übrigen Völker der Welt«, lesen wir in Löwiths bereits
erwähntem Bericht.19 Alain Finkielkraut, der an Levinas’ Apologie
der »Freiheit gegenüber den seßhaften Formen der Existenz« an‐
knüpft, behauptet, das jüdische Exil sei bis in unsere Gegenwart
hinein »beispielhaft«.20 Und Benjamin A. Wurgaft erklärt, warum.
Die »rootlessness« sei nämlich eine »ideal preparation for ethics«;21

mehr noch: die »exilic experience« sei als »gateway to ethics« und
als deren »precondition« zu verstehen.22 So kann der Judaismus
nicht nur als »imaginative resource«, sondern als »essential modali‐
ty of every human being« erscheinen,23 insofern er lehrt: »the first
condition of humanity is exile«.24

Demnach haben wir es hier keineswegs mit der speziellen Vor‐
geschichte eines bestimmten Volkes oder mit einer politischen Aus‐
nahmesituation zu tun, die erst eintritt, wenn man faktisch an
Ort und Stelle nicht mehr leben und bleiben kann, so dass man
›gehen‹ muss, wie es bei Gurwitsch zunächst den Anschein hat;25

19 Löwith, Mein Leben in Deutschland, 132.
20 A. Finkielkraut, Die Undankbarkeit, Berlin 2001, 55.
21 B. A. Wurgaft, Thinking in Public. Strauss, Levinas, Arendt, Philadelphia 2016, 97.
22 Ebd., 96, 246.
23 Ebd., 244.
24 So Anne Dufourmantelle; zit. bei T. Claviez (ed.), Introduction. ›Taking Place‹ ‒

Conditional/Unconditional Hospitality, in: ders. (ed.), The Conditions of Hospi‐
tality. Ethics, Politics, and Aesthetics on the Threshold of the Possible, New York
2013, 1‒9, hier: 3.

25 Ein erstes Nicht-exiliert-sein setzt auch das gängige Vorverständnis voraus, wie
es in Definitionen wie der folgenden zum Ausdruck kommt: »To be in exile
means to be away from one's home (i.e. village, town, city, state, province, territ‐
ory or even country), while either being explicitly refused permission to return
or being threatened with imprisonment or death upon return. In Roman law,
exsilium denoted both voluntary exile and banishment as a capital punishment
alternative to death. Deportation was forced exile, and entailed the lifelong loss

Kapitel XV

458

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielmehr müssten sich alle Menschen im Grunde von vornherein
als ›exiliert‹ begreifen. Aber sich exiliert vorfinden, darum wissen
und das richtig (ethisch) deuten, sind verschiedene Dinge. Nur im
Judentum kommen sie scheinbar angemessen zusammen. Nur ›jüdi‐
sches Denken‹ scheint gewissermaßen seit jeher im Exil zuhause
und insofern dazu in der Lage zu sein, über das Exiliertsein aller
wahrheitsgemäß Auskunft zu geben.26 Wenn es sich darin allerdings
häuslich einrichtet, droht es das Exil zu konterkarieren, von dem
es handelt ‒ es sei denn, auch das Denken und die Sprache bzw.
die Schrift, in der es sich manifestiert, erweisen sich als »exiliert«
(wie es Imre Kertész tatsächlich mit seinem Buchtitel Die exilierte
Sprache explizit nahe legt27), ohne einen Grund und Boden, einen
Lebensraum, politischen Nomos oder geistigen Raum als ganz und
gar ›eigenen‹ in Besitz und Beschlag zu nehmen, wie man es den Au‐
tochthonen vorgeworfen hat. In diesem Sinne, meine ich, kann man
Levinas’ Behauptung verstehen, »den Ort verlassen zu haben«28 ‒
wohlgemerkt nicht irgendeinen Ort, sondern jegliche Bindung an
einen Ort, an ein Ethos (in der doppelten Bedeutung von ἦθος und

of citizenship and property. Relegation was a milder form of deportation, which
preserved the subject's citizenship and property. The terms diaspora and refugee
describe group exile, both voluntary and forced, and ›government in exile‹ de‐
scribes a government of a country that has relocated and argues its legitimacy
from outside that country. Voluntary exile is often depicted as a form of protest
by the person who claims it, to avoid persecution and prosecution (such as
tax or criminal allegations), an act of shame or repentance, or isolating oneself
to be able to devote time to a particular pursuit. Article 9 of the Universal
Declaration of Human Rights states that ›No one shall be subjected to arbitrary
arrest, detention or exile.‹« en.wikipedia.org/wiki/Exile

26 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Göttingen 2020, 15, wo das Menschsein
ganz vom Judesein her erklärt wird, aus dem ein Exiliertsein hervorgehe, das im
Grunde alle betreffe (36 f., 47, 83).

27 I. Kertész, Die exilierte Sprache, Frankfurt/M. 2004; zum Exil der Schrift vgl.
P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, 200. Wobei die
exilierte Sprache bei Kertész einem »Austreten aus dieser Welt« gerecht werden
soll, von dem man nicht weiß, wohin es führt; »nur eines ist gewiß: immer
weiter fort von jedem möglichen Zuhause, jeder möglichen Zuflucht« ‒ auch im
Begreifen dieser als »Wanderschaft« bezeichneten Bewegung (ebd., 94). Vgl. Vf.,
Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit, Flucht und
Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg 2019, Kap. II.

28 E. Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt/M. 1992,
175.

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung

459

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ἔθος) und an eine Situierung in der Welt;29 und zwar im Leben wie
im Denken. Diese Bemerkung von Levinas ist zweifellos polemisch
gegen eine Philosophie gerichtet, die im Ausgang von Heidegger
»die Welt wiederfinden«, sich wieder auf der Erde einhausen und
sich einem den »Geistern des Ortes« verpflichteten Dasein hingeben
will.30

Wie auch immer man das Recht und die Fruchtbarkeit einer sol‐
chen Polemik beurteilen will:31 So oder so stehen wir vor einem
folgenreichen philosophischen Paradigmen- und Perspektivenwech‐
sel, wenn uns abverlangt wird, nicht von einem bereits lokalisierten
und situierten, an seinen Ort und an seinen Lebensraum gebunde‐
nen Dasein, sondern vom all dies nicht nur entbehrenden, sondern
geradezu verwerfenden Exil ausgehend zu denken, ohne diesen
Begriff im Denken selbst zu konterkarieren. Die Herausforderung
besteht hier darin, dieses ›Exil‹ als maßgeblich unsere Faktizität
ausmachend zu denken, ohne es selbst in Beschlag zu nehmen, sei es
auch nur als Topos eines Denkens, das unaufhörlich seinen Ort und
seine Orientierung zu bestimmen sucht.

So kommt ein anderer als der Heidegger’sche Zugang zu mensch‐
licher Faktizität in den Blick. In Sein und Zeit hatte der Autor selbst
bereits zugegeben, dass deren existenziale Profile nur im Ausgang
von existenziellen Situationen zugänglich werden, durch die ein ge‐
wisser Kontingenzspielraum auch in der Ontologie der Faktizität
selbst zum Vorschein kommt. Dieser abstrakten Überlegung haben

29 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den ›Hu‐
manismus‹, Bern 21954, 106 ff.; J.-L. Nancy, Die Erschaffung der Welt oder Die
Globalisierung, Berlin 2003, 32 ff.

30 Levinas, Schwierige Freiheit, 174 f.
31 Dazu nur soviel: muss man wirklich jegliche besagte Bindung an einen Ort

aufgeben, um den Gefahren autochthonen Denkens entgegenzuwirken? Kommt
es nicht gerade für eine Philosophie der Gastlichkeit, wie sie wohl auch Levinas
im Sinn hatte, darauf an, eine nicht ›identitär‹ limitierte Offenheit für diejenigen
vorstellbar zu machen, die ›ihren‹ Ort oder ›Lebensraum‹ verlassen mussten?
Wie sollte eine solche Offenheit ›vor Ort‹ je möglich sein, wenn sich niemand
räumlich gebunden und verpflichtet fühlt, sei es auch nur für eben diese Offen‐
heit selbst, die doch stets ›eingeräumt‹ werden muss? Hilft es in dieser Hinsicht
weiter, jene »Geister« zu beschwören und historisch zweifellos belastete Begriffe
wie Lebensraum zu meiden ‒ von der Fragwürdigkeit ganz abgesehen, auch in
politischer Hinsicht behaupten zu wollen, jeglichen »Ort verlassen« zu haben,
wie es ein staatlich formiertes Gemeinwesen doch niemals kann.

Kapitel XV

460

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


u.a. schon Sartre, Levinas und Ricœur dadurch Gewicht verliehen,
dass sie auf andere Bedeutungen des Todes, auch des Todes Ande‐
rer, hingewiesen haben, als sie Heidegger voraussetzte.32 Von Erfah‐
rungen des Exils als eines zwangsweise deplatzierten Daseins ausge‐
hend, kommt nun auch letzteres selbst anders zur Geltung (ohne
dass man behaupten müsste, es handle sich um den einzigen und
einzig wahren Zugang zu dem, was menschliche Existenz ausmacht).

Vom Exil ausgehend zu denken, heißt mindestens: sich nicht ›im‐
mer schon‹ bei sich, chez soi, zu wähnen, um dann erst aus sich her‐
auszugehen und gegebenenfalls zu sich zurückzufinden, wie es von
der Odyssee bis hin zu Hegels ›An-und-für-sich‹ und zur Herme‐
neutik der ›Wiederholung‹33 des Gewesenen nahegelegt wurde. Die
Frage, ob wir demgegenüber nun von einem ersten »Außer-sich«
auszugehen haben ‒ wie es in unterschiedlicher Weise besonders
Levinas und Nancy suggerieren34 ‒ und ob es sich dabei um eine
einfache Umkehrung eines eingespielten dialektischen Schemas han‐
delt,35 suspendiere ich zunächst, indem ich im Folgenden rekapi‐
tuliere, wie uns die europäische Geschichte das Exil zu begreifen
nahelegt ‒ auch auf die Gefahr hin, dass auf diese Weise nur vor
Augen zu führen ist, wie in dieser Geschichte verkannt wurde, was
in Wahrheit das menschliche Exiliert-sein ausmacht, so wie es von
jüdischer Seite beschrieben wurde.

32 Als er vom Absturz in die bloße Vorhandenheit einer Leiche schrieb, ohne zu
erkennen zu geben, ob er sich auch ein anderes, etwa trauerndes Verhältnis
zum Tod eines Verschiedenen vorstellen konnte. M. Heidegger, Sein und Zeit,
Tübingen 1984, § 47.

33 Vgl. Vf., Geschichte im Zeichen des Abschieds, München 1996, 277, 287.
34 E. Levinas, Außer sich, München, Wien 1991; J.-L. Nancy, Das Vergessen der

Philosophie, Wien 1987, 62, 81.
35 Nancy betont ja, wir seien dem Außer-sich-sein ausgesetzt. So kommen Spiel‐

räume des Verhaltens zu dem, was ›außen‹ und als befremdliche Exteriorität
(Levinas) zu veranschlagen ist, in den Blick, die die Frage aufwerfen, ob sie auf
deren ›Aufhebung‹ hinauslaufen. Levinas wie auch Nancy bestreiten letzteres
allerdings.

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung

461

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden.
Auf der Suche nach einem ›lebbaren‹ Leben

In Anlehnung an Hegels Geschichte der Freiheit36 könnte man sa‐
gen: erst befanden sich einige im Exil, dann viele und schließlich
alle. Zumindest stellt es sich in politischer Hinsicht so dar. Dem
entsprechend begreift Judith N. Shklar, der wir einen ausgezeich‐
neten Aufsatz über The Bonds of Exile in der Antike verdanken,
als »exile […] any person who has been compelled involuntarily to
leave a country in which he or she has been living as a permanent
resident or citizen«.37 »No one becomes an exile willingly, although
occasionally morally upright persons do force themselves to leave
their homeland and so to exile themselves.«38 Obgleich es sich zu‐
nächst um eine Ausnahme von normalem politischem Leben zu
handeln scheint, in dem die meisten sich nicht dazu gezwungen
sehen, ihr Land zu verlassen bzw. ihre politische Lebensform aufzu‐
geben, der sie sich zugehörig sehen, schreibt Shklar: »no experience
is more fundamental«. Aus dem weiteren Verlauf ihrer Argumenta‐
tion geht jedoch allenfalls indirekt hervor, was damit gemeint ist:
Es handelt sich um die Erfahrung sozialen Todes, eines civil death
(Edward Gibbon)39 infolge eines Scherbengerichts (ostracism), von
Verbannung oder Flucht vor unerträglicher Strafe und Gewalt. Die
Exilierten mögen anderswo ein besseres Leben finden und an die
politische Lebensform, der sie zugehörten, weiterhin gebunden blei‐
ben, doch können sie in der Regel nichts mehr daran ändern, aus ihr
verstoßen worden zu sein. (Wobei es zweitrangig ist, ob es manifest
dazu gekommen ist oder ob die Betreffenden der entsprechenden
Gefahr zuvorkommen.)

Das ist es, was die Ausnahme ›fundamental‹ über die Normalität
aller Lebensformen lehrt: Man gehört ihnen nur unter der Bedin‐
gung zu, im Prinzip jederzeit aus ihnen ausgeschlossen werden zu
können. Erst tatsächlicher Ausschluss enthüllt aber die Normalität.
Tritt er ein, so hat die Aufnahme anderswo unmittelbar lebenserhal‐

36 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke B. 12 (Hg.
E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1987, 134.

37 J. N. Shklar, Political Thought and Political Thinkers, Chicago, London 1998, 56.
38 Ebd.
39 Vgl. ebd., 68.

Kapitel XV

462

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tende Funktion. Ob und wie man unter dieser Bedingung dann aber
noch ein lebbares Leben führen kann, hängt entscheidend davon
ab, ob noch ein von den zerstörten politischen Bindungen an die
frühere Lebensform unabhängiges ›geistiges‹ Leben möglich ist,40

wie es Plutarch, Epikur und Cicero erwogen haben ‒ sei es mit, sei
es ohne jegliche Rückkehrperspektive, sei es als ortsungebundener
Weiser, sei es als Kosmopolitin, die angeblich überall zuhause sein
kann, sei es als Wanderer zwischen verschiedenen Welten, für den
gerade das möglicherweise nicht gilt. Shklar nimmt Cicero allerdings
nicht ab, stoisch über die »enduring wounds of exile« mit »healing
powers of philosophy« hinwegtäuschen zu können.41

Während manche Stoiker sich einzeln als Exilierte begreifen und
nach Möglichkeiten suchen, in der Unzugehörigkeit zum Leben
mit Anderen, in Ruhmlosigkeit und Armut, unabhängig, einsam
und doch autark zu bleiben,42 verschärfen die Christen ihre als
apolis eingestufte Heimatlosigkeit zur existenziellen, ausnahmslosen
Grundbedingung, der zufolge jedes »ego is an exile, a stranger in
this world, which is only a transient vale of tears for men«.43 Waren
zuvor nur einige im Verhältnis zu Anderen und ihren Lebensformen
exiliert, so trifft das nun auf alle Christen, deren ›Reich nicht von
dieser Welt ist‹, im Verhältnis zu allen Lebensformen und insbeson‐
dere zum Staat zu.44 Gerade in dem Maße, wie der Staat als moder‐
ner Macht-Staat zu einer scheinbar alles beherrschenden Gewalt auf‐
rückt, wird der Gedanke radikalisiert, im Verhältnis zum Politischen
seien wir alle gleichsam ›draußen‹, wie es in Wolfgang Borcherts

40 Das Gleiche gilt für ein sog. inneres Exil; vgl. ebd., 68.
41 Ebd., 71. Vgl. M. T. Cicero, Tusculanae disputationes. Gespräche in Tusculum

(lat./dt.), Stuttgart 2008, 289, 469.
42 Vgl. P. Coulmas, Weltbürger, Reinbek 1990. Schon bei Diogenes v. Sinope ist

Weltbürger ein Ausdruck für Unzugehörigkeit und Nichtvereinnahmbarkeit,
weniger für eine überall einzulösende Zugehörigkeit (ebd., 76). Ähnliches gilt
noch für Dante, wenn er nach seiner Verbannung sagt: ich kann die Sonne
überall schauen. So akzeptiert er das Exil. Er schließt sich nicht in eine politeia
ein, sondern weiß sich, wie schon Aristipp, als überall Fremder. Das habe mit
Kosmopolitismus im modernen Sinne des Wortes wenig zu tun, schließt der
Autor, »aber viel mit Unabhängigkeitsgefühl, das der Einsamkeit sehr verwandt
ist« (ebd., 272).

43 J. N. Shklar, Freedom and Independence. A Study of the Political Ideas of
Hegel’s ›Phenomenology of Mind‹, Cambridge, London 1976, 149.

44 Coulmas, Weltbürger, 152 f., 199.

4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden

463

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drama Draußen vor der Tür heißt. »Wir stehen alle draußen. Auch
Gott steht draußen […]. Nur der Tod […] hat zuletzt doch eine Tür
für uns«45 ‒ eine Tür freilich, die, wie die des Schlosses bei Franz
Kafka, den Einzelnen möglicherweise nirgendwohin führt.

Denselben Grundton schlägt Albert Camus mit seinen Romanen
Der Fremde und Der erste Mensch an, bis heute,46 wie rezente Rück‐
besinnungen auf die Erbschaft des sogenannten Existenzialismus
beispielsweise bei Jonathan Judaken und Robert Bernasconi zeigen,
die ihn als »nomadic and exilic« charakterisieren.47 Camus spricht
tatsächlich vom Exil; in der deutschen Übersetzung des Mythos von
Sisyphos ist vom »Verstoßen-sein« die Rede, aus dem es »kein Ent‐
rinnen« gebe, weil der Mensch »der Erinnerungen an eine verlorene
Heimat oder der Hoffnung auf ein gelobtes Land beraubt« sei.48

Sind das aber empirische Tatsachen? Durch wen oder was findet
sich ›der Mensch‹ nicht nur einer Heimat, sondern sogar jeglicher
Erinnerungen an sie beraubt? Und warum soll das Gleiche für die
Hoffnung auf ein gelobtes Land gelten? Im Lichte der monotheis‐
tischen Religionen konnte die Immanenz der Welt als Exil gelten,
gerade weil man diese Hoffnung hegte. Nach Camus aber fehlt der
Gegenbegriff zum Exil, das als im Ganzen ›absurd‹ allerdings nur
eingestuft werden kann, solange man implizit doch an einer Escha‐
tologie festhält, die vom Ende der Welt her alles Vorherige sollte
rechtfertigen und retten können. Versagt sie in dieser Funktion, so
folgt die Diagnose der Absurdität auf dem Fuße.

Wer oder was auch immer den Menschen in dieses metaphysische
Exil verstoßen haben soll, nunmehr scheint zu gelten: ausnahms‐
los alle sind ›draußen‹: Herausgefallen aus einer alles umfassenden
Heilsordnung ebenso wie aus restloser Zugehörigkeit zum Staat, der
sich nicht länger als Vehikel der Vernunft (in) der Geschichte deuten

45 W. Borchert, Draußen vor der Tür und Ausgewählte Erzählungen, Reinbek 1956,
47. Die im Sinne Borcherts Exilierten bleiben ›draußen‹; und es handelt sich um
alle, auch wenn sie es nicht wissen wollen, nicht nur um die Nichtsesshaften, die
eine Zeitschrift mit diesem Titel vertreiben.

46 J. Winter, E. Sivan (eds.), War and Remembrance in the Twentieth Century,
Cambridge 1999, 53.

47 J. Judaken, R. Bernasconi (eds.), Situating Existentialism, New York 2012, 17.
48 A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde, Reinbek

1959, 11; vgl. J. Judaken, Sisyphos‘ Progeny: Existentialism in France, in: ders.,
Bernasconi (eds.), Situating Existentialism, 89‒122, hier: 102.

Kapitel XV

464

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässt. Dessen war sich, lange vor den beiden Weltkriegen und vor der
Vernichtungspolitik der Nazis, in der sie schließlich kulminierten,
Søren Kierkegaard bereits sicher, um nur noch in der Verzweifelung
des Einzelnen Rettung zu suchen. Für das ›existenzielle‹ Exil, das
als ›existenzialistisch‹ geltende Autoren49 auf seinen Spuren heraus‐
arbeiten, gilt nun gerade nicht, was das politische Exil seit jeher
ausgemacht hatte: (1’) Man wird nicht zum Exilierten; man existiert
so oder so exiliert; und (2’) nicht erst durch Andere, die bewirken,
dass man nicht ›bleiben‹ kann, weil man an Ort und Stelle nicht
mehr ›leben‹ kann. (3’) »Bleiben ist nirgends«, wie es schon Rilke
gesagt hatte;50 aber es hat keinen Zweck, anderswo etwas Besseres
als den Tod finden zu wollen. (4’) Die Lebbarkeit des eigenen Le‐
bens erscheint nirgends verbürgt. Auch für das ›existenzielle Exil‹
aber gilt: (5’) Der offenen Frage, ob man vor Ort oder anderswo
leben kann, bleibt jede(r) rückhaltlos ausgesetzt. Dabei speist sich
die Erinnerung an verlorene Heimat (in der man nie zuvor gewesen
sein muss51) und die Imagination einer Welt, in der man ›bleiben‹
dürfte, ohne damit rechnen zu müssen, aus ihr verstoßen zu werden,
aus vielfältigen, mythischen, märchenhaften und ontogenetisch-bio‐
grafischen Quellen. Wie es scheint, wird das Exil im Kontrast zu
›erinnerten‹ und imaginierten Gegenbildern eines nicht-exilierten
Lebens als solches verständlich; und umgekehrt, was es bedeutet, auf
ein solches Leben aus zu sein, wird ausgehend vom Exil, in dem
man sich exiliert vorfindet, deutlich, so dass man sich hermeneu‐
tisch unvermeidlich im Kreise bewegt. In jedem Fall ist das Exil wie
auch das entsprechende Gegenbild nichts, was sich einfach als ›Ge‐
gebenes‹ vorfinden lässt. Und aus Gegebenem lässt sich nicht ohne
Weiteres entnehmen, ob und inwiefern es sich um ein Exil handelt.
Das gilt auch für das Sein selbst, den Inbegriff des Gegebenen.

Als Inbegriff des Gegebenen lehrt uns das Sein nicht von sich
aus, inwiefern ein Für-sich-Seiendes, das sich bewusst zu ihm ins
Verhältnis setzt, sich nicht nur als »irreduzibel anderes«, sondern
auch »als irreduzibel im Exil befindliches« zu verstehen hat, wie

49 Die, mit der Ausnahme Sartres, alle diese Etikettierung zurückgewiesen und
die Heidegger’sche Differenzierung des Existenzialen und des Existenziellen
keineswegs durchgängig mitgemacht haben.

50 M. Blanchot, Der literarische Raum, Zürich 2012, 143.
51 Vgl. E. Bloch, Spuren, Frankfurt/M. 1978, 80 f.

4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden

465

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sartre behauptet.52 Gehört zum Begriff des Exils unabdingbar das
Verstoßen-werden, so lässt sich das ontologische Exil, wie es Sartre
ins Auge fasst, nur mit Blick auf Andere verstehen, die die Existenz
der Betreffenden ›ins Sein gestoßen‹ und zu verantworten haben,
um sie dann sich selbst zu überlassen. Genau davon ist bei Arendt
als Verlassenheit und (indirekt) bei Heidegger als »Überlassenheit«
des Daseins an es selbst die Rede. Deutet man beides relational, so
liegt die Deutung nahe: Als dem Sein Ausgelieferte(r) wird man dies
als Exil begreifen, wenn man von Anderen verlassen und infolgedes‐
sen sich selbst überlassen wurde.53 Erst die tatsächliche Erfahrung
der Verlassenheit enthüllt aber, dass man je nur lebt, existiert und
›da‹ ist als jemand, der ihr überantwortet werden kann ‒ so wie
das faktische Verstoßen- und Ausgeschlossenwerden enthüllt, dass es
als mögliches bzw. als bedrohliches immer schon die Normalität poli‐
tisch formierten Zusammenlebens ausgemacht hat. Heißt das nicht,
dass die Verlassenheit virtuell immer schon herrschte? Kommt es
insofern überhaupt darauf an, ob ihr jemand faktisch überantwortet
wurde? Genügt es nicht, sie vorwegzunehmen?54

5. Literarisch bezeugt:
Exil im Singular und Plural

Genau davon legt eine poetische Literatur des Exils Zeugnis ab,
die ohne vorgängiges oder vorweggenommenes Verstoßen-, Ausge‐
schlossen- und Exiliertwerden nicht denkbar ist, die sich aber kei‐
neswegs auf die Erfahrung des politischen Exils als einer zwangswei‐
sen Deplatzierung reduzieren lässt. Diese Literatur stößt auch von
sich aus in ein am Ende nahezu ›weltloses‹ »Wegsein« vor.55 Dabei
erscheint »die Welt so sehr neutralisiert, daß es ist, als gehöre sie
nicht mehr zum Menschen« oder der sich aus ihr entfernende, ins
poetische Exil begebende Mensch nicht mehr zu ihr.56 Dennoch

52 J.-P. Sartre, Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, 843.
53 Vgl. J. Ortega y Gasset, Der Mensch und die Leute, München 1961, 43; A. Cohen-

Solal, Sartre 1905‒1980, Reinbek 1991, 348 f.
54 Um sie ggf. als Existenzial menschlichen Lebens zu explizieren.
55 H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, Reinbek 81977, 99.
56 Ebd., 197.

Kapitel XV

466

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


soll die gleichsam »ins Fremde hinausrufende Sprache« noch eine
»Sprache des Exils« sein, die sich als solche an Andere wendet und
keineswegs jeglichen kommunikativen Sinn einfach preisgibt.57 So
kann sie zum Ausdruck bringen: wir seien »kaum noch auf der
Erde«; »zwischen den Orten« sei »kein Raum« und die Zeit stehe
still ‒ wie auf einem Unstern (désastre), auf dem keine Welt mehr
möglich ist.58 So bezieht sich diese Literatur aber noch auf eben das,
was sie als Abwesendes und Fehlendes evoziert, so dass es vermisst
werden kann und nicht alles in ein »ewiges Wegsein« und insofern
in ein absolutes Exil mündet, in dem es keinerlei Sinn mehr ergeben
würde, kommunikativ an Fehlendes zu erinnern.59

In diesem Sinne kann nun aber auch die Erde als ein solcher
Unstern beschrieben werden, wo man sich in Weltlosigkeit und Ver‐
lassenheit wiederfindet. Nicht umsonst handelt Blanchot von einer
écriture du désastre, die sich durchaus auf ›desaströse‹ irdische Er‐
fahrung beziehen lässt,60 wenn sie auch letztlich weit über gewisse
historische Gewaltereignisse hinausweist und in Frage stellt, ob auf
der Erde einer (menschlichen) Welt zuzugehören nicht nur unter der
Voraussetzung möglich ist, ›desaströser‹ Verlassenheit überantwortet
zu werden bzw. im Horizont möglicher Verlassenheit immer schon
existieren zu müssen.

Levinas hat Blanchots Begriff des Desasters weder psychologisch
noch soziologisch oder historisch deuten wollen, sondern als eine
»Art Sein, das sich […] von seinem Bezug […] zu jeglicher kosmo‐
logischer Existenz losgelöst zu haben scheint«61 ‒ so als könne es
gewissermaßen die Not der Verlassenheit in eine Art Tugend um‐

57 Ebd., 173 zu Saint-John Perse und Georg Trakl.
58 Ebd., 194, 105. Von phänomenologischer Seite wird allerdings bestritten, dass

man je aus der Welt ganz ›herausfallen‹ könne. Auch das Exil wäre demnach
noch eine Weise des In-der-Welt-seins, nicht aber dieses wiederum als ›exiliert‹
zu begreifen. An der Grenzlinie dieser entgegengesetzten Deutungen bewegt
sich die zitierte Literatur. Für die einen steht fest, dass man »nicht aus der
Welt fallen, höchstens krepieren« kann; für die anderen dagegen handelt es sich
tatsächlich um eine Erfahrung der Weltlosigkeit bzw. darum, dass man »die
Welt verliert«. Vgl. K. Pinthus’ und E. Blochs Beiträge in: Schwarz, Wegner
(Hg.), Verbannung, 141 sowie 180.

59 Ebd., 107, 190.
60 M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, München 2005, 64, 102, 181.
61 E. Levinas, Ethik und Unendliches, Wien 1986, 37.

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

467

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


münzen. Tatsächlich redet Levinas einem »Abschied von der Welt«62

das Wort, um gerade in der Unzugehörigkeit zur Welt die Verant‐
wortung für den Anderen als ihr Fremden zu entdecken ‒ was nur
möglich sei, wenn man in keinem Ort, in keinem Lebensraum oder
in der »astronomischen Ruhe der Welt« je aufgeht und sich mit ihr
beruhigt.63 So scheint Levinas paradoxerweise gerade in ›desaströ‐
ser‹ Weltfremdheit und Verlassenheit, die andere aus der politischen
Erfahrung des Verstoßen-, Ausgeschlossen- und Sich-selbst-überlas‐
senwerdens gedeutet haben, die Identität des jüdischen Exils wieder‐
gewinnen zu wollen, das seit jeher bestand und bestehen bleiben
muss, insofern sich die Menschen in dieser Welt »des wahrhaften
Verbleibs beraubt« wissen. Dagegen bezieht Blanchot eben diese
Formulierung64 auf das Gedicht Exil von Saint-John Perse, das er
als Hinweis darauf deutet, dass der Dichter »immer außerhalb seiner
selbst« und insofern »immer verirrt« sein müsse. Allenfalls im »Um‐
herirren« seines immer neuen Aufbruchs anderswohin habe er noch
seine Heimat, d.h. »im Exil«.65

Hier fällt auf, wie leicht die Begriffe (Heimat und Exil) ihre Plätze
tauschen können und wie leicht die Situation des Exilierten, der
scheinbar jeglicher Heimat entbehrt, an die Lage jenes Wanderers
erinnern kann, der genau zu wissen glaubt, wo die unaufhörliche
›Irre‹ irdischen Lebens endlich ein Ende hat… Zudem entgeht
weder Levinas noch Blanchot der Gefahr der Nivellierung unter‐
schiedlichster Erfahrungen des Exiliertseins, deren radikalste sie als
›desaströse‹ so charakterisieren, als mache sie aus, was man früher
die condition humaine genannt hat. In beiden Fällen, bei Levinas
und Blanchot, wird diese nicht länger von einem ›georteten‹, an
Ort und Stelle ›situierten‹ und kraft eines Ethos ›verräumlichten‹
Dasein her begriffen, sondern von einem »originären Exil«, das uns
als der Welt Fremde ursprünglich ausmacht. Kommen wir nicht
als Welt-Fremde zur Welt und scheiden so, wenn auch verwandelt,
wieder aus ihr? Derrida und Malabou weisen allerdings mit Recht

62 E. Levinas, Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von
Transzendenz, Freiburg i. Br., München 21988, 91 f.

63 E. Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 155.
64 Blanchot, Der literarische Raum, 247.
65 Ebd.; vgl. Traverso, Die Juden und Deutschland, 53, 135, 91, 95, 101.

Kapitel XV

468

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf hin: »There is no possible habitat without the difference of
this exile. […] But it does not follow that all exiles are equivalent.«66

Darin liegt die Schwierigkeit, die mich hier beschäftigt: Lassen
sich verschiedene philosophische Versuche, das Exiliertsein als con‐
ditio humana zu deuten, überhaupt mit einer Literatur zusammen‐
führen, die, sei es im brieflichen Austausch, sei es in der biogra‐
fischen Erinnerung, in der politischen Kritik, prosaisch oder poe‐
tisch von der Erfahrung des Exiliertwerdens Rechenschaft ablegt?
Besagen jene Versuche nicht, dass wir uns so oder so als ›faktisch‹
exiliert begreifen müssen, wohingegen die zitierte Literatur bezeugt,
das sei jeweils nur auf Andere zurückzuführen, die die Exilierten
zwangsweise deplatziert ihr Leben zu fristen zwingen?

Der Gefahr der Nivellierung entgeht allerdings auch die Literatur
nicht, wenn sie sich etwa, wie im Fall Heinrich Manns, an den »Kas‐
par-Hauser-Komplex« anlehnt und in dem berühmten Findelkind
den »Fremdling der Erde, das Waisenkind, l’enfant de l’Europe«,
kurz »das meistgeliebte Symbol« des Exils dieser Zeit zu finden
meint,67 oder wenn sie mit Georges-Arthur Goldschmidt im glei‐
chen Sinne in Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser das Paradigma eines
Lebens sieht, das keinen »Ort« hat, »wo e[s] in der Not Zuflucht
fände«,68 und an keinem Ort wahrgenommen wird, so dass es
ihm nicht gelingt, vom »Bleibenden« eine Idee zu gewinnen. »In
der Kindheit«, zitiert Goldschmidt den Aufklärer Moritz, »ist es
insbesondere nötig, daß alle […] Ideen sich an die Ideen des Ortes
anschließen, weil sie gleichsam in sich noch zu wenig Konsistenz ha‐
ben und sich an sich selber nicht festhalten können.«69 Von Anfang
an keinen Ort zu haben bzw. eingeräumt zu bekommen, bedeutet
das unter diesen Voraussetzungen nicht, dass das eigene Selbst dazu
verdammt wird, »exiled from himself« Gestalt anzunehmen?70

Bei näherem Hinsehen zeigt sich allemal: kein Exil gleicht dem
anderen. Auch ein frühzeitig gleichsam in sich selbst exiliertes Selbst
kann noch sozial und politisch ausgeschlossen werden, um sich end‐

66 C. Malabou, J. Derrida, Counterpaths, Stanford 2004, 47.
67 H. Mann, Kind dieser Zeit [1924], Reinbek 1984, 179.
68 G.-A. Goldschmidt, Der unterbrochene Wald, Frankfurt/M. 1995, 70; ders., Der

Spiegeltag, Frankfurt/M. 1989, 104, 111 f.
69 G.-A. Goldschmidt, Ein Garten in Deutschland, Frankfurt/M. 1991, 73.
70 Wie Terry Eagleton in einem anderen Zusammenhang formuliert: Trouble with

Strangers. A Study of Ethics, Chichester 2009, 227.

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

469

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich gewaltsam einschließlich aller Bedingungen seiner bürgerlichen,
geschichtlichen und kulturellen Existenz deplatziert vorzufinden ‒
im Grenzfall so, dass es für immer verstummt. So geht es aus den
Aufzeichnungen des ungarischen Exilanten Sándor Márai hervor,
der 1945 im von Budapest kommenden Arlberg-Express nach Mit‐
ternacht an der Enns die Demarkationslinie erreichte und nach der
Passkontrolle durch russische Soldaten realisierte: »Wir fuhren in
die sternklare Nacht hinein und einer Welt entgegen, in der uns
niemand erwartete.«71 Seitdem verging kein Tag mehr, an dem er
nicht an Ungarn und Europa dachte. In seinen Tagebüchern lässt er
einen Musiker sagen: »Der Tag vergeht damit, daß man nicht in Eu‐
ropa ist.«72 Und 1949 notiert er: »Diese traurige Einsamkeit ist jetzt
für uns alle, die wir unsere Heimat verlassen haben, bis zum Lebens‐
ende ein gemeinsames Schicksal. Wir lernen höchstens eine Unter‐
haltung zu führen ‒ zu reden nie mehr.«73 So kommt es schließlich
nicht nur zum Zusammenbruch einer Lebensform (wie schon 1914,
als der Erste Weltkrieg ausbrach) und einer Gesellschaft, sondern
einer ganzen »Welt«,74 da es eine Gemeinschaft nahezu sprachlos
Vereinsamter schlechterdings nicht geben kann, die sie allenfalls
noch in geteilter Erinnerung aufrechterhalten könnten. Márai weiß,
dass sein Exil darauf hinauslaufen wird, das Urteil zu vollstrecken,
das da lautet: »Die Welt verlassen, wie weh es auch tut; allein leben,
mit unpersönlichen Verbindungen, in immer tieferer Einsamkeit,
in einer immer dichteren und wirklicheren Verborgenheit, beinahe
unsichtbar.«75 Das liest sich wie eine Reminiszenz an den einsti‐
gen Abschied in Budapest, »als das Häufchen der Verwandten und
Freunde, die zum Adieusagen und Winken gekommen waren, ratlos
und armselig auf dem Bahnsteig stand ‒ keiner von ihnen wußte,
ob es ein Abschied für lange oder für immer sein würde […]. Auf
Márais Bemerkung: ›Diese Stille ist wie vor einer standrechtlichen
Erschießung, wenn der Trommelwirbel erklingt‹, hatte ein Freund
hinzugefügt: ›Nur weiß man nicht, wer der Verurteilte ist.‹ Dieser

71 E. Zeltner, Sándor Márai. Ein Leben in Bildern, München 2005, 153.
72 Ebd., 187 f.
73 Ebd., 164.
74 Ebd., 45.
75 S. Márai, Himmel und Erde. Betrachtungen, München 2002, 275, 304. Allerdings

suchte Márai nach einer eigenen Form der Weltzugewandtheit, ohne die Isolati‐
on des Exils dabei aufzugeben; ebd., 220.

Kapitel XV

470

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielsagende Nachsatz wollte ihm nicht aus dem Sinn gehen. Waren
es die Zurückgebliebenen oder die Abgereisten?«76 ‒ oder am Ende
alle, wenn sich jeder auf seine Weise, früher oder später, mit jenem
»Urteil« konfrontiert sieht? Macht das Schicksal des Exils am Ende
nur die existenzielle Lage eines jeden kenntlich?

Erneut stehen wir hier vor der bereits erwähnten Zirkularität:
Es sind zunächst kontingente, existenzielle Erfahrungen, die zu der
Frage Anlass geben, ob sie nicht auf die Spur ›grundlegender Situa‐
tionen‹ führen, denen jede(r) von Geburt an ausgesetzt ist. Jeder
ist von Anfang an Anderen in dem Sinne ausgesetzt, dass er aus‐
geschlossen, verstoßen, zwangsweise deplatziert werden kann, so
dass schließlich jegliche ›Welt‹, der man sich noch zugehörig wissen
dürfte, zusammenbricht. Dabei handelt es sich aber nicht bloß um
ein ›faktisches‹ Überlassensein des Daseins an dieses selbst, wie es
in Sein und Zeit beschrieben wird, sondern um eine Verlassenheit,
die Anderen zu verdanken ist ‒ psychisch, sozial und politisch. Die‐
se Verlassenheit lässt allerdings sehr verschiedene Interpretationen
zu, von der névrose d’abandon77 über das soziale Im-Stich-gelassen-
werden bis hin zum manifesten politischen Verrat. Wie sich die
Erfahrung, der Verlassenheit ausgesetzt zu werden, konkret manifes‐
tiert, muss auf deren Bedeutung zurückschlagen. Ohne permanente
Infragestellung durch entsprechende Erfahrungen würde sie sich am
Ende auf ein rein formales und leeres Existenzial reduzieren, dem
in keiner Weise zu entnehmen wäre, was es hermeneutisch wirklich
zum Verständnis menschlichen Lebens beiträgt.

Auch die Kategorie des Exils bleibt von der angedeuteten herme‐
neutischen Zirkularität nicht verschont, so dass sie nicht umstands‐
los in ein Existenzial umzumünzen ist, aus dem hervorgehen würde,
wie es um menschliches Leben in seiner ontologischen ›Faktizität‹78

bestellt ist. Nicht nur gleicht kein Exil dem anderen, zumal dann
nicht, wenn es schließlich in eine jeglicher Gemeinschaft entbeh‐
rende und somit nicht mehr vergleichbare Vereinsamung mündet.

76 Zeltner, Sándor Márai, 155.
77 G. Guex, La névrose d'abandon, Paris 1950.
78 Bzw. in seinem »Seinssinn«, den Heidegger »aus Bewegtheiten […] unseres

Lebenszusammenhangs« gewinnen will, die zeigen sollen, »worin […] das Le‐
ben lebt«, d.h. wodurch es eigentlich als ›lebendig‹ auszuzeichnen ist; Phänome‐
nologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die phänomenologische
Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61/II, Frankfurt/M. 1985, 114.

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

471

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jedes Exil kann auch in sich selbst eine derart veränderte Bedeutung
annehmen, dass es schließlich kaum mehr als solches wiederzuer‐
kennen ist, wie Peter Weiss in seinem autobiografischen Roman
Fluchtpunkt zeigt.

1946 hatte er den Krieg überlebt und musste nicht mehr fliehen.
Es gab für den Bürger eines verschonten Landes »kein Fliehen und
kein Exil mehr«. So waren ihm nicht einmal mehr diese Kategorien
zur Deutung seiner neuen Lage noch dienlich. Auf den Krieg folgte
mitnichten eine bruchlose Integration in die sich unverschämt gut
erholende Nachkriegsgesellschaft, sondern allenfalls eine »fruchtba‐
re Unzugehörigkeit« desjenigen, der »nirgends mehr hingehörte«.79

Das war als Exil offenbar nicht mehr zu deuten, nur noch als
»Ausgesetztsein« und »Verlorenheit«, die ironischerweise auch das
Exiliertsein als solches eingebüßt hat, das sich Weiss zuvor mit
Kafka begreiflich zu machen suchte. Nach dem Krieg aber erhielt
»die Welt, in der ich mit Kafka im Zwiegespräch stand, […] den
Todesstoß«. Und es half dagegen nur noch eine Art Flucht nach
vorn, in den Versuch, »sich dieser Welt ganz auszuliefern, und jede
Rückzugsmöglichkeit aufzugeben«.80

So begibt sich der Schriftsteller gleichsam im Exil aus dem Exil in
ein Jenseits-des-Exils im Sinne der Aufgabe jeglicher Deutung seiner
Lage als einer Zuflucht vor dem, was ihn in die Flucht geschlagen
hatte. Sein Denken des Exils wird, mit anderen Worten, auch da‐
rin nicht heimisch. Und so führt es auf die Spur eines exilierten
Denkens, das in der Weise, wie es das Exil vorstellt, nicht von
ihm Besitz ergreift,81 nicht einmal als »Unherirren, ohne Ausweg

79 P. Weiss, Fluchtpunkt, Frankfurt/M. 1965, 161.
80 Ebd., 164.
81 Zweifel aber, ob das wirklich gelingen kann, bleiben. So fragen Malabou und

Derrida, ob nicht der Topos der Odyssee alles wieder einholt, was als irrever‐
sibles (Sich-)Entfernen gedacht wurde, sei es auf dem Weg eines Exodus, sei
es einer Flucht oder eines Exils (vgl. Counterpath, 55, 190 f., 285). »Jede wirkli‐
che Existenz vollzieht eine ›Odyssee‹, schreibt denn auch Mircea Eliade: Im
Mittelpunkt. Bruchstücke eines Tagebuchs, Wien, München, Zürich 1977, 208.
Aber: »there is perhaps no voyage worthy of the name«, die nicht die Gefahr
heraufbeschwört, »of getting lost« (Counterpath, 56). Und das betrifft auch jedes
Woher und Wohin jedes Auszugs, jeder Reise und jeder Flucht ins Exil ‒ nicht
nur jedes Einzelnen, sondern ganzer Generationen, wie sie Wolfgang Borchert
beschrieben hat, wo er von einer verlorenen Generation ohne Heimkehr, ohne
Bleiben, ohne Abschied schreibt (Draußen vor der Tür, 125), sondern auch der

Kapitel XV

472

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bleibe«.82 Der Preis dafür ist allerdings hoch: Am Ende bleibt
dem auch aus dem Exil ausgekehrten und doch zu nichts zurückge‐
kehrten, insofern weiterhin exiliert erscheinenden Subjekt nur ein
leeres »Ausgesetztsein«, eine »Verlorenheit« und »Auslieferung« an
wen oder was auch immer, was hermeneutisch so wenig besagt
wie die berühmten ›formal-anzeigenden‹ Existenzialien, mit deren
Hilfe man bestimmen wollte, was menschliches Dasein ›faktisch‹
ausmacht, ganz gleich in welcher konkreten, auslegungsbedürftigen
Situation es sich vorfindet.83

Noch Nancy folgt bis heute diesem von Heidegger eingeschlage‐
nen Weg und erweckt den Anschein, als könne eine ›direkte Onto‐
logie‹ von dieser Faktizität Rechenschaft ablegen, ohne Gefahr zu
laufen, sich in einem inhaltslosen existenzialen Formalismus zu er‐
schöpfen. So handelt er von unserem Ausgesetztsein, als ob es nicht
entscheidend darauf ankäme, ob es auch darauf hinausläuft, dass
man Anderen (wehrlos?) ausgeliefert ist. Worin dieser Unterschied
aber liegt und was er in sozialer und politischer Hinsicht ausmacht,
ist ebenso wie der Unterschied zwischen dem Sich-selbst-überlassen-
sein und der Verlassenheit von Anderen wenn nicht nur, so doch
vorrangig im Ausgang von literarisch-poetischer Rede zu ermitteln,
die allein sich jegliche Freiheit nehmen kann, ihn herauszuarbeiten.
Auf diese Weise kann sie zwar ihrerseits nicht direkt beweisen, wie
es um die Faktizität menschlichen Lebens unter normalen oder auch
extremen Bedingungen bestellt ist. Immerhin kann sie aber den
besagten Unterschied als solchen zum Vorschein bringen und diese
Faktizität vor einer Dogmatisierung bewahren, die droht, sobald
man sich an allen unterschiedlichen Ausprägungen menschlichen
Lebens vorbei gewissermaßen direkten ontologischen Zugriff auf sie
zutraut.

menschlichen Gattung, von der es bei Edgar Morin und Anne Brigitte Kern
heißt, sie sei »verloren«, verfüge aber über eine terre-patrie. E. Morin, A. B.
Kern, Heimatland Erde. Versuch einer planetarischen Politik, Wien 1999, 189.

82 Weiss, Ästhetik des Widerstands, 865.
83 O. Pöggeler, Heidegger und die hermeneutische Philosophie, Freiburg i. Br., Mün‐

chen 1983, 135.

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

473

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XVI
Zur Tradition der Hermeneutik in der Gegenwart einer
politischen Kultur des Dissenses
Skizze einer polemogenen Problemlage

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik ‒ und das hermeneutisch herausgeforder‐
te Politische  (478) | 2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln? (483) |
3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik der Alterität (491) | 4. Her‐
meneutik im politischen Sog radikalen Dissenses (496) | 5. Schluss (503)

»Philosophie« ist ebendas, wozu eine Kultur imstande ist,
sobald sie sich nicht mehr durch explizite Regeln definiert, […]

um sich mit Fremdlingen auf ein Gespräch einzulassen.1
 

Gerade das, was trennt,
[knüpft] ein seltsam mächtiges Band.2

 
Ungeachtet ihrer gemeinsamen Herkunft und trotz ‒ oder vielmehr
gerade wegen ‒ ihrer unbestreitbaren Verflochtenheit sind die gro‐
ßen monotheistischen Religionen in tiefgreifende Konflikte geraten,
deren polemogenes Potenzial sie bis heute nur mühsam im Schach
zu halten vermögen. Nicht nur Varianten eines uralten Krieges (der
pólemos Heraklits), auch sogenannte Neue Kriege3 drohen im Hin‐
tergrund aller Bemühungen um interreligiöse Hospitalität4, die man
einander anbietet und wirklich gewährt, ohne dass man auf dem
Weg einer nachhaltigen Pazifizierung jener Religionen sehr weit

1 R. Rorty, Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988,
19.

2 N. Loraux, Das Band der Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Positionen zu einer Philoso‐
phie des Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31‒64, hier: 34.

3 Vf., ›Uralter‹ Krieg und Neue Kriege. Fordert die neuere Gewaltgeschichte zur
Revision der menschlichen conditio historica heraus?, in: Allgemeine Zeitschrift für
Philosophie 43, Nr. 2 (2018), 193‒215.

4 Vgl. A. Young, Hospitality and the Other, New York 2008; R. Kearney, K. Se‐
monovitch (eds.), Phenomenologies of the Stranger. Between Hostility and Hos‐
pitality, New York 2011; sowie die entsprechenden Beiträge in B. Liebsch, M.
Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europäischer Gastlichkeit. Geschichte ‒
Kulturelle Praktiken ‒ Kritik, Weilerswist 2016.

475

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekommen wäre, die in der Geschichte ausnahmslos ihre politische
Gefährlichkeit unter Beweis gestellt haben, allen Beteuerungen zum
Trotz, gerade diejenigen, die zu Mitteln der Gewalt greifen, um sich
religiös zu behaupten und gegen Andere durchzusetzen, würden in
Wahrheit ihren Glauben verraten und dürften keinesfalls für sich in
Anspruch nehmen, ihn etwa mit ihrem ›Blut‹ oder mit dem ›Opfer‹
Anderer zu bezeugen.5

Dabei schwankt die öffentliche Debatte um den Zusammenhang
von Gewalt und Religion im Allgemeinen zwischen zwei extrem
entgegen gesetzten Positionen: Während die eine dazu neigt, das
Judentum, das Christentum und den Islam ›selbst‹ von jeglichem
Gewaltverdacht zu entlasten und Quellen ›religiöser Gewalt‹ allein
in fragwürdigen bzw. ihrerseits gewaltsamen Interpretationen dieser
Religionen zu lokalisieren, tendiert die andere dahin, diese Trennung
eines gewaltfreien Kerns dieser Monotheismen von Fragen ihrer
Interpretation und lebenspraktischer ›Realisierung‹ in gelebter Reli‐
giosität für unsachgemäß und irreführend zu halten. Für Vertreter
der ersten Position ist die Rede von ›religiöser Gewalt‹ eigentlich
ein Unsinn, verstehen sie die fragliche Religion in jedem Fall doch
so, dass sie sich letztlich jeglicher Gewalt widersetzt, so dass sie
im Grunde nur missbräuchlich gewaltsam zu deuten, ›anzuwenden‹
und für heterogene Zwecke zu instrumentalisieren ist. Für die Ver‐
treter der entgegengesetzten Position stellt sich dieses Religionsver‐
ständnis selbst als geradezu weltfremd dar. Unterschätzt es nicht
die vielfach zu beobachtenden Kontaminationen von Religion und
Gewalt? Sind diese andererseits aber überhaupt als Kontaminatio‐
nen, Vermischungen, Konfusionen oder wie auch immer genau zu
beurteilende Verknüpfungen von Gewalt und Religion richtig einzu‐
schätzen, wenn man beide Begriffe nicht zunächst deutlich ausein‐
ander hält?

5 P. Ricœur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über
die Religion, Freiburg i. Br., München 2008, 17‒40 [=GH]. Wer in diesem Zu‐
sammenhang lediglich an den ›islamistischen‹ Terror denkt, übersieht, dass
die Erforschung der Beziehung zwischen Gewalt und Religion längst ein viel
weiter zurückreichendes Gedächtnis hat. Sie hat weder die Inquisition noch die
Kreuzzüge, weder das spätantike Märtyrertum noch auch die Apokalypse des
Johannes vergessen; vgl. B. H. F. Taureck, Gewalt im Modus der Feindschaft. Eine
Überlegung zu einer kritisch-genealogischen Geschichte der Feindschaft im antiken
und nachantiken Europa, in: B. Liebsch, D. Mensink (Hg.), Gewalt Verstehen,
Berlin 2003, 287‒314.

Kapitel XVI

476

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dieser hier nicht ausführlich zu beschreibenden, andernorts
differenziert beschriebenen Lage6 ist es verständlich, dass man sich
Hilfe suchend an die Hermeneutik wendet7, diejenige philosophi‐
sche Disziplin, die wie keine andere für ein Verstehen bürgt, das
man in religiöser Gewalt so sehr vermisst. Gewiss: diese Disziplin
scheint es nach verbreiteter Meinung lediglich mit ›Texten‹ zu tun zu
haben, deren potenzielle Gefährlichkeit doch allemal erst aus einem
Lesen, Auslegen und Interpretieren erwachsen kann, das sich am
Ende über das Leben Anderer hinwegsetzt. Aber sollte eine erweiter‐
te Hermeneutik des Lesens, der Interpretation und der Refiguration8

unseres Lebens infolge der ›Anwendung‹ von Verstandenem auf
unser Leben nicht dazu in der Lage sein, deutlich zu machen, wie
dem vorzubeugen wäre? Sollte man sich von ihr nicht versprechen
können, dass sie, um einen Buchtitel von Hans R. Jauß aufzugreifen,
›Wege des Verstehens‹ weist, auf denen ‒ wie es die Etymologie
(methodos) bereits nahelegt ‒ methodisch der Gewalt zu begegnen
wäre, auch und gerade angesichts für ›heilig‹ gehaltener, insofern als
›sakrosankt‹ geltender, ›sakraler‹ und ›kanonisierter‹ Texte?

6 Vgl. R. Girard, Gewalt und Religion. Ursache oder Wirkung?, Berlin 2010; H.
Schelkshorn, Religio triplex. Eine Auseinandersetzung mit Jan Assmann über den
›Ort‹ der Religion in der globalen Moderne, in: J. H. Tück (Hg.), Monotheismus
unter Gewaltverdacht. Zum Gespräch mit Jan Assmann, Freiburg et al. 2015, 148‒
177; M. Staudigl, On Seizing the Source: Toward a Phenomenology of Religious
Violence, in: International Journal for Philosophical Studies 24, nr. 5 (2016);
www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09672559.2016.128478; I. Srubar, Religion
and Violence. Paradoxes of Religious Communication, in: Human Studies 40, nr. 4
(2017), 501‒518.

7 Der vorliegende Text wurde angeregt durch eine Einladung der Evangelischen
Akademie Loccum anlässlich der Konferenz »Heilige Schriften im Deutungs‐
streit. Wie legen Christen und Muslime sie heute aus?«, die am 25.‒27. Septem‐
ber 2017 in Rehburg‒Loccum stattgefunden hat. Mir wurde die Frage angetragen,
ob man sich von der Besinnung auf hermeneutische Regeln einen Deutungs-,
Interpretations- und Auslegungskonflikte gewissermaßen pazifizierenden Beitrag
erwarten kann. Diese Fragestellung erklärt, warum im Folgenden die Frage des
Zusammenhangs von Gewalt und Religion selbst nicht im Vordergrund steht,
der an dieser Stelle nicht systematisch zu entfalten ist. Ich werde von ›religiöser
Gewalt‹ bzw. von ›religiös motivierter‹ Gewalt deshalb nur so sprechen, dass
damit keine Vorentscheidung über den fraglichen ›inneren‹ Zusammenhang von
Gewalt und Religion präjudiziert wird. Das sei ausdrücklich betont. Alles andere
würde gängigen Vorurteilen in dieser Sache Vorschub leisten.

8 Im Sinne der Mimesis III bei P. Ricœur, Zeit und Erzählung. Bd. I. Zeit und
historische Erzählung [1983], München 1988, Kap. I, 3.

Kapitel XVI

477

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Folgenden werde ich zu zeigen versuchen, warum diese Erwar‐
tung, Hermeneutik sei regelgeleitet und in Folge dessen zugleich mit
pazifizierender Wirkung zu praktizieren, enttäuscht werden muss.
Auf die Befolgung von Regeln allein ist keinerlei Verlass, wenn es
darum geht, das Gewaltpotenzial religiöser und anderer Texte zu
entschärfen. Wohl aber geht die ›moderne‹ Hermeneutik eine enge
Verbindung mit einer politischen Kultur der Freiheit ein, die aus‐
drücklich auch radikalen, anti-hermeneutischen Dissens zulässt. Im
Sinne einer solchen Kultur macht diese Hermeneutik ein für alle, die
ein nicht nur ständig im Modus des Verstehens sich vollziehendes,
sondern ›anders-verstehendes‹, insofern unvermeidlich von Ande‐
ren abweichendes Leben leben, attraktives Angebot. Nicht freilich
durch Argumente (allein), sondern im Rahmen der glaubwürdigen
Praxis einer solchen Kultur, als deren Teil sich die Hermeneutik, so
wie ich sie verstehe, begreifen muss, ohne indessen den Anspruch
erheben zu können, sie im Ganzen zu begreifen oder gar über den
gewaltträchtigen Konflikten zu stehen, die radikaler Dissens herauf‐
beschwören kann.

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik ‒
und das hermeneutisch herausgeforderte Politische

Hermeneutik ‒ die vielfach als »Philosophie der Interpretation«
definiert wurde9 ‒ ist keine bloß akademische Angelegenheit, wie
man nach dieser Begriffsbestimmung vermuten könnte. Die Grund‐
einsichten, von denen eine Vielzahl heute vorliegender Hermeneuti‐
ken10 ausgeht, mussten nicht nur hart erkämpft werden; bis heute
sind sie auch immer wieder politischen Bewährungsproben ausge‐
setzt. Zwar gilt im sogenannten Westen inzwischen als weitgehend
unbestritten, dass unser Leben durch und durch derart sprachlich
verfasst ist, dass es sich weitgehend geradezu hermeneutisch, d.h.

9 P. Ricœur, Die Hermeneutik des Zeugnisses, in: GH, 7–40, hier: 30.
10 Zum Plural vgl. I. M. Fehér, Gibt es die Hermeneutik? Zur Selbstreflexion und

Aktualität der Hermeneutik Gadamerscher Prägung, in: Internationale Zeitschrift
für Philosophie 2 (1996), 236‒259.

Kapitel XVI

478

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehend, deutend, interpretierend vollziehen muss11, insofern al‐
les Sprachliche faktisch Spielräume des Verstehens, der Deutung
und der Interpretation eröffnet. Daraus ergibt sich, dass es zugleich
unvermeidlich ist, sich sprachlich in Spielräumen möglichen Anders-
Verstehens zu bewegen. Was auch immer man versteht, wie auch
immer man etwas, sich selbst, Andere und am Ende die eigene Welt
und fremde Welten versteht, all dies wäre demnach möglicherweise
anders möglich. Dabei ist das Verstehen sich selbst als Verstehen
rückhaltlos problematisch. Dass es der Klärung bedarf, inwiefern
wir überhaupt verstehen, wenn wir zu verstehen glauben, ruft die
philosophische Hermeneutik auf den Plan.

Dass sich solche Spielräume hermeneutisch nachweisen lassen,
bedeutet indessen nicht, dass sie als solche stets auch wahrgenom‐
men werden, oder gar, dass man sie unter allen Umständen auch als
solche akzeptiert. Erst nach erbittertem, unversöhnlichem Streit um
für ›heilig‹ und hermeneutisch ›unantastbar‹ gehaltene Texte konnte
sich die Forderung politisch Geltung verschaffen, solche Spielräume
zu akzeptieren und sie Anderen praktisch einzuräumen. Streit ent‐
zündete sich nicht nur an der Frage, was die zulässige, richtige oder
wahre Interpretation dieser Texte sei und wer das feststellen darf,
sondern schon daran, ob ihr ›heiliger‹ Gehalt sich überhaupt nur
interpretativ erschließen lässt, oder ob jeder Versuch, sie zu interpre‐
tieren, bereits bedeute, sie ›anzutasten‹. Wer sich auf einen Streit
um die wie auch immer näher als ›angemessen‹ zu bestimmende
Interpretation einlässt, hat schon akzeptiert, dass es Spielräume des
Anders-Verstehens gibt und dass man nicht umhin kann, als sie
zunächst einmal als solche gelten zu lassen, um sich mit ihnen und
Anderen auseinandersetzen zu können. Jedoch kann bestritten wer‐
den, dass gewisse Texte überhaupt ein hermeneutisches Problem der
Interpretation aufwerfen. Von hermeneutischer Seite wäre auch das
zweifellos als eine Weise der ›Interpretation‹ aufzufassen ‒ als eine
Weise der Interpretation, die sich allerdings als solche selbst ver‐

11 In diesem Sinne ist vom Menschen als einem animal symbolicum (Emil An‐
gehrn) oder hermeneutical animal (Charles Taylor) die Rede (siehe Anm. 15 zu
Kap. V), was bei Martin Heidegger allerdings gerade nicht gemeint war, der sich
in Sein und Zeit betont von jeglicher Biologisierung absetzt, die man in solchen
Begriffsprägungen zumindest vermuten muss. Man sieht, wie strittig schon hier,
auf dieser ontologischen Ebene, der Befund eines hermeneutisch geschehenden
Lebens ist.

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik

479

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennt. Doch genau das kann von anti-hermeneutischen Kontrahen‐
ten wiederum in Abrede gestellt werden. Wie es scheint, ist dieser
Konflikt mit hermeneutischen Mitteln allein nicht zu entscheiden,
denn in ihm steht das Hermeneutische selbst politisch auf dem Spiel.
Zugleich wirft er die Frage auf, wie sich das Politische zu einem radi‐
kalen Konflikt zwischen Hermeneutikern und Anti-Hermeneutikern
verhält, in dem es nicht nur darum geht, wie etwas zu verstehen,
zu deuten oder zu interpretieren ist, sondern darüber hinaus darum,
ob etwas jeglichem Anders-Verstehen, -deuten und -interpretieren
grundsätzlich entzogen zu denken ist oder nicht ‒ und wer darüber
befindet.12

12 Je mehr man leugnet, es überhaupt mit einer hermeneutischen Herausforde‐
rung zu tun zu haben, desto nachdrücklicher drängt sie sich auf. Wer bspw.
den Koran für schlechterdings nicht übersetzbar, also ans Arabische gebunden
denkt, muss sich auf Übertragungen der meaning des Korans in fremde Spra‐
chen verlassen, soll dieser nicht jenseits des Arabischen unbekannt bleiben
(A. Schimmel, Der Islam. Eine Einführung, Stuttgart 1991, 28). Im deutschspra‐
chigen Raum lesen Muslime, die des Arabischen nicht mächtig sind, offenbar
meist die Übertragung des christlichen Religionswissenschaftlers A. T. Khoury,
die gar nicht anders kann, als ›interpretativ‹ zu verfahren, wenn es darauf
ankommt, den »Geist« zu erfassen, »der den Leib der Worte belebt« (ebd.,
44). Die »Inlibration« dieses Geistes kann, wenn hier eine untilgbare, nach
Exegese (tafsīr) und Hermeneutik (ta’wīl) verlangende Differenz besteht, gar
nicht ›restlos‹ im Rezitierbaren aufgehen. Schon gar nicht, wenn darüber hi‐
naus strittig ist, ob nur der Koran oder auch wenigstens »gesunde« Hadithe
als maßgeblich zu betrachten sind, deren Unterscheidung von »ungesunden«
wiederum nicht eindeutig ist ‒ ebensowenig wie die Unterscheidung von klaren
Aussagen (muhkamāt) und allegorischen Worten (mutašābihāt) (ebd., 47; vgl.
S. Balić, Hermeneutik zwischen Säkularisierung und Fundamentalismus, in: H.-
M. Barth, C. Elsas [Hg.], Hermeneutik in Islam und Christentum. Beiträge zum
interreligiösen Dialog, Hamburg 1997,  96‒107, hier: 103, 107). Wie groß oder
(angeblich) minimal die Unterschiede zwischen den beteiligten Rechtsschulen
auch immer sein mögen, auf deren consensus (iğmā’) es in diesem Punkt ent‐
scheidend ankommen soll, auch wenn zwischen dem Einzelnen und Gott trotz
Kadi und Mufti überhaupt »keine Mittler« vorgesehen sind (Schimmel, Der
Islam, 53, 55, 109), bleibt doch die politische Frage offen, ob man jedem eine
selbständige Interpretation der Quellen (iğtihād) einräumt, die schon im 9.
Jahrhundert verweigert worden zu sein scheint und erst in der Moderne wie
bei Ibn Taimiyya wieder zur Geltung kommt (ebd., 114; Balić, Hermeneutik,
99). Verfehlt erscheint die vielfach festzustellende Beschränkung darauf, was
›der Islam‹ oder einige seiner Vertreter für zulässig halten, im Rahmen einer
säkularen politischen Kultur allemal. Denn diese verlangt eine Antwort auf
die Herausforderung der Freiheit der Andersdenkenden. Wer dieses Problem

Kapitel XVI

480

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsere politische Kultur, wie sie sich seit dem 30-jährigen Krieg
entwickelt hat, der Europa durch unversöhnliche konfessionelle
Auseinandersetzungen an den Rand des Abgrunds gebracht hat, geht
so weit, auch solchen Streit ausdrücklich zuzulassen. Sie ist eine
politische Kultur radikalen Dissenses, die uns abverlangt, auch pri‐
ma facie für schlechterdings ›unannehmbar‹ gehaltene Standpunkte
zur Sprache kommen zu lassen. Das läuft nicht auf die Zumutung
hinaus, sich mit ihnen einfach abfinden zu sollen, bedeutet aber,
dass sie – zunächst – ernsthaft angehört werden müssen.13 Diese
politische Kultur ist so gesehen in erster Linie eine Kultur des un‐
bedingten Gehörschenkens, das Andere vor jeder Beurteilung dessen,
was sie vorzubringen haben, gerade als ›Abweichende‹ würdigt ‒ mit
welchen kritischen Konsequenzen auch immer.14 Gewiss wäre es
abwegig, unsere politische Kultur auf eine primäre Aufgeschlossen‐
heit gegenüber allem, was danach verlangt, gehört zu werden, zu
reduzieren ‒ als ob sie sich gar nicht gegen Inakzeptables bzw. nicht
zu Tolerierendes zur Wehr setzen dürfte und als ob sie, speziell in
dieser Hinsicht, nicht auch politische Machtfragen aufwerfen würde.
Doch als eine Kultur des Gehörschenkens ist sie wenigstens teilweise
hermeneutisch rekonstruierbar, insofern auch politisches Verstehen
auf einer vorgängigen Affizierbarkeit durch ›zu Verstehen Gegebe‐
nes‹ fußt, dem hermeneutisch Aufmerksamkeit zuteil werden kann
und soll ‒ nicht zuletzt im Modus des ›Vernehmens‹ oder Hörens.15
Aus der hermeneutischen Rekonstruierbarkeit einer solchen Kultur
folgt nicht, dass sie nicht auch für diejenigen aufgeschlossen sein
könnte, die derartige hermeneutische Prämissen gar nicht teilen.
Gerade in diesem Fall wird sie radikal herausgefordert.

nicht einmal aufwirft und sich ganz darauf beschränkt, was die jeweils ›eigene‹
Religion angeblich eindeutig zulässt, verfehlt das Politische selbst.

13 Für endlose Wiederholungen solcher ›Standpunkte‹ kann das nicht mehr ohne
Weiteres gelten.

14 Keineswegs geht es hier um eine indifferente Permissivität, die etwa um Gren‐
zen des politisch zu Erlaubenden gar nicht besorgt wäre. Man denke nur an die
Leugnung von ›Auschwitz‹.

15 Wie sich die Register des Vernehmens, des Hörens, des Lesens usw. überkreu‐
zen, kann hier außer Betracht bleiben. Auch das ›Hören‹ auf den ›Anspruch‹
eines Textes wurde bekanntlich vielfach als ein ›Vernehmen‹ gedeutet. Auf die
Frage, ob dieses, zumal als ›Befremdetes‹, nicht auch an Grenzen der Herme‐
neutik rührt, kann hier ebenfalls nicht näher eingegangen werden.

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik

481

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie fügt sich aber die ›moderne‹ Hermeneutik in diese Kultur
ein? Zumal in einer Lage, wo man sich wieder auf die vermeintliche
Autorität für ›heilig‹ gehaltener Schriften so zu berufen scheint,
dass überhaupt kein Spielraum der Interpretation mehr erkennbar
wird?16 Liegen darin nicht eminente Gefahren für die Freiheit der
Schriftauslegung und darüber hinaus für das hermeneutisch verfass‐
te Leben in säkularen Gesellschaften, die auf europäischem Boden
von der Einsicht getragen zu sein scheinen, dass menschliches Leben
gar nicht anders kann, als sich in Spielräumen individuellen Anders-
Verstehens zu bewegen, und dass das politisch zu akzeptieren und zu
bejahen ist?

Weit über die Frage hinausgehend, wer legitimiert ist, gewisse
Schriften ›verbindlich‹ auszulegen und wer entsprechende Inter‐
pretationsmacht17 anmaßend oder mit Recht für sich in Anspruch
nimmt, um womöglich abweichende Auslegungen zurückzuweisen
und zu untersagen oder von vornherein zu unterbinden, steht hier
auf dem Spiel, ob man menschliches Leben selbst überhaupt als
ein gewissermaßen hermeneutisch verfasstes, sich in Spielräumen
abweichenden Verstehens bewegendes gelten lässt. So gesehen geht
es hier nicht allein um einen Konflikt verschiedener Interpretatio‐
nen18 und um deren wie auch immer begrenzte Spielräume, sondern
um die Würdigung der Freiheit, überhaupt (individuell, abweichend)
mündlich oder schriftlich zu verstehen Gegebenes deuten und inter‐
pretieren zu können und zu dürfen. Hermeneutisch stellt es sich so
dar, dass wir zu dieser Freiheit geradezu verurteilt sind. Wir können
demnach gar nicht umhin, als hermeneutisch frei zu leben ‒ was uns

16 Genauer: lediglich ein Spielraum der Interpretation wird zugestanden, der al‐
lenfalls eine hypostasierte Wahrheit ›näher bestimmen‹, aber keinesfalls ›verän‐
dern‹ darf. Vgl. W. Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit
Renaissance und Reformation. Gesammelte Schriften II, Göttingen 61960, 112.
Der hier von Dilthey bereits im 16. Jahrhundert diagnostizierte »Fortschritt
der historischen Kritik« bedeutet offenbar nicht, dass der politische Kampf
um Interpretationsspielräume längst als endgültig entschieden gelten dürfte. Im
Verhältnis zum Islam vor allem muss er quasi von vorn wieder beginnen.

17 P. Stoellger (Hg.), Deutungsmacht. Religion und belief systems in Deutungsmacht‐
konflikten, Tübingen 2014; ders., M. Kumlehn (Hg.), Wortmacht/Machtwort.
Deutungsmachtkonflikte in und um Religion. Interpretation Interdisziplinär, Bd.
16, Würzburg 2017.

18 Nach dem einschlägigen Buchtitel von P. Ricœur, Hermeneutik und Strukturalis‐
mus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973.

Kapitel XVI

482

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allerdings nicht die Aufgabe erspart, uns zur entsprechenden Frei‐
heit Anderer ausdrücklich zu verhalten, die so weit gehen, genau das
zu bestreiten. An dieser Stelle muss die Hermeneutik als eine Philo‐
sophie der Spielräume stets und unvermeidlich möglichen Anders-
Verstehens ihre unauflösliche Verknüpfung mit einer Philosophie
politischer Freiheit deutlich zu erkennen geben, die zunächst die
der Anderen ist: d.h. hier: der Anders-Verstehenden, die radika‐
len Dissens heraufbeschwören können, wenn sie so weit gehen,
zu bestreiten, dass menschlichem Leben angesichts gewisser Texte
überhaupt diese Freiheit ›gegeben‹ ist. Vor diesem ›polemogenen‹
politischen Hintergrund möchte ich im Folgenden der Frage nach‐
gehen, ob man sich von der ›modernen‹ Hermeneutik ein Potenzial
der Pazifizierung versprechen kann, sei es im Rekurs auf allgemein
zu beachtende Regeln der Interpretation, sei es auf deren faire und
wohlwollende praktische Anwendung im Konfliktfall, sei es im Re‐
kurs auf eine hermeneutische Theorie Konflikts selbst, der schließ‐
lich auch zwischen hermeneutischen und anti-hermeneutischen Po‐
sitionen derart aufbrechen kann, dass die Theorie ihrerseits ganz
und gar in den Konflikt hineingezogen wird und sich nicht neutral
zu ihm verhalten kann, wenn sie verständlich zu machen sucht,
was in diesem Fall auf dem Spiel steht. Um diese komplexe Frage
angemessen entfalten zu können, ist es unentbehrlich, sich noch
einmal auf inzwischen klassische Auffassungen hermeneutischen Re‐
gelverständnisses zurück zu besinnen und die wichtigsten Positionen
in Erinnerung zu rufen. Sie mögen Kennern der Geschichte der Her‐
meneutik längst geläufig sein; jedoch kommt es mir hier auf deren
politische Ausrichtung an, die keineswegs als allgemein anerkannt
oder gar selbstverständlich gelten kann. Der nachfolgende Exkurs
verfolgt deshalb den Zweck, diese Ausrichtung aus einer kurzen
Rekapitulation jener Positionen heraus verständlich zu machen.

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

Die Philosophische Hermeneutik, so wie sie von Friedrich Schleier‐
macher, Wilhelm Dilthey, Martin Heidegger, Hans Lipps und Hans-
Georg Gadamer bis hin zu Paul Ricœur, Jean Greisch, Jean Grondin,
Günter Figal und anderen entfaltet worden ist, ist eine relativ junge,

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

483

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›moderne‹ Disziplin. Der Begriff Hermeneutik taucht bekanntlich
überhaupt erst in der Neuzeit (1645) als Buchtitel auf.19 Eine herme‐
neutikè téchne treffen wir allerdings schon bei Platon an.20 Doch das
Problem, mit dem sich hermeneutisches Denken befasst, ist noch
viel älter. Mit Friedrich Hölderlin ist es bereits des öfteren darauf zu‐
rückgeführt worden, dass »ein Gespräch wir sind und hören können
voneinander«21 ‒ seit wann auch immer. Jeglichem Gespräch muss
allerdings eine Begegnung vorausgehen, so dass auf der Basis gegen‐
seitiger Wahrnehmung ein Dialog möglich wird, in dem man einan‐
der etwas zu verstehen geben kann ‒ niemals aber so, dass sich die
Frage, ob und wie dies geschieht, von selbst versteht. Eben deshalb
wird das Verstehen sich selbst zum Problem des Verstehens: weil
wir, indem wir etwas zu verstehen geben, niemals dessen gewiss sein
können, ob und wie dies effektiv geschieht und gelingt ‒ und falls
ja, wie das ›wirkliche‹ Verstehen zu verstehen ist. Selbst wenn das
Verstehen gelingt, versteht es sich als Verstehen nicht von selbst. So
gesehen ist es niemals selbst-verständlich22, auch dann nicht, wenn
man sich überraschenderweise ›blindlings‹ zu verstehen meint.

Die Philosophische Hermeneutik fragt nun, wie Verstehen mög‐
lich ist, falls es überhaupt möglich und kein bloßes Missverständnis

19 Der Begriff einer ›allgemeinen‹ Hermeneutik wurde als Buchtitel erstmals vom
Straßburger Philosophen und Theologen Johann C. Dannhauer verwendet,
aber, wie Hasso Jaeger insistiert, in einem der ›modernen‹ Hermeneutik gerade‐
zu entgegengesetzten, neo-aristotelischen Sinn, der überdies weder theologisch
noch auch phänomenologisch zu vereinnahmen sei; vgl. H.-E. Hasso Jaeger,
Studien zur Frühgeschichte der Hermeneutik, in: Archiv für Begriffsgeschichte 18
(1974), 35‒84, bes. 42, 48 f., 51, 57 f. In Wahrheit sei die moderne Hermeneutik
ungeachtet aller »etymologischen Erpressungsversuche« geradezu traditionslos
(ebd., 84); vgl. auch G. W. Most, Rhetorik und Hermeneutik: Zur Konstitution
der Neuzeitlichkeit, in: Antike und Abendland 30 (1984), 62‒79, hier: 65.

20 Zur ἑρμηνευτικὴ τέχνη vgl. Platon, Politikos 260 d; J. Grondin, Einführung in die
philosophische Hermeneutik, Darmstadt 22001, 37 f.

21 F. Hölderlin, Versöhnender, der du nimmer geglaubt [Dritte Fassung], in: Werke,
Tübingen o. J., 412.

22 So ist auch der mehrdeutige Buchtitel Werner Hamachers aufzufassen: Entfern‐
tes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, Frank‐
furt/M. 1998. Das Verstehen ist dem zu verstehen Gegebenen gegenüber im
Verzug und gelangt wohl nie zu völligem Verstehen. Es hinkt gleichsam sich
selbst hinterher und eilt sich voraus, indem es dem vorgreift, wohin es nicht
gelangt. Aber es ist, als niemals sich selbst völlig Verständliches, auch gleichsam
von sich selbst ›entfernt‹.

Kapitel XVI

484

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist. Dabei muss sie wissen, dass jegliches Verstehen, auch das Miss‐
verstehen, eine Begegnung voraussetzt, weshalb Emmanuel Levinas
behauptet, der Andere sei nicht zuerst Gegenstand des Verstehens
und dann erst Gesprächspartner. Genau umgekehrt verhalte es sich
vielmehr.23 Mehr noch: der gegenseitigen und symmetrischen dialo‐
gischen ›Partnerschaft‹ gehe der zunächst einseitige, asymmetrische
Empfang des Anspruchs des Anderen voraus. Vor dem Verstehen
liegt so gesehen die Gastlichkeit24 eines für den Anspruch des An‐
deren aufgeschlossenen Subjekts, das, noch bevor es versteht oder
nicht versteht, dazu aufgerufen ist, sich als responsives und verant‐
wortliches im Verhältnis zum Anderen zu erweisen. Darauf macht
die phänomenologisch fundierte Ethik aufmerksam.25 Im Fall von
Levinas beansprucht sie sogar Vorrang vor jeglicher Hermeneutik.
Jegliches Verstehen findet demnach ›im Zeichen des Anderen‹ statt
und wird angesichts der Anderheit des Anderen immer schon in
Frage gestellt, die ihrerseits ›etwas‹ zu verstehen geben mag, die
sich aber in ihrer radikalen Fremdheit dem Verstehen stets auch
entzieht. Als responsive Subjekte sind wir demzufolge dem Anspruch
des Anderen ausgesetzt und als solche dazu aufgerufen, diesen auf
der Grundlage einer gegebenenfalls dialogischen Beziehung auch
zu verstehen. Aber als primäres Widerfahrnis (páthos) geht der An‐
spruch des Anderen jedem Versuch voraus, zu verstehen, was er ›zu
verstehen gibt‹.

In dieser phänomenologisch-hermeneutischen, von Autoren wie
Emmanuel Levinas, Paul Ricœur und Bernhard Waldenfels jeweils
ganz unterschiedlich explizierten Perspektive markieren die Begrif‐
fe Responsivität, Verantwortung und Verstehen das Zentrum der
Sprachlichkeit menschlichen Lebens selbst. In Richtung auf dieses
Zentrum ist man allerdings im Zuge einer zentripetalen Bewusst‐
werdung erst zuletzt vorgestoßen (wobei der Verdacht besteht, es

23 E. Levinas, Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Anderen, München,
Wien 1995, 17.

24 Explizit wird in Levinas’ erstem Hauptwerk, Totalité et infini. Essai sur l’extério‐
rité [1961], Paris 1990, 334, das Subjekt als »Gastgeber« (hôte) bezeichnet; siehe
dazu die Interpretationen in: Vf. (Hg.), Der Andere in der Geschichte. Sozialphi‐
losophie im Zeichen des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel
Levinas’ ›Totalität und Unendlichkeit‹, Freiburg i. Br., München 22017.

25 Von einer genaueren Beleuchtung des bis heute durchaus strittigen Verhältnisses
von Phänomenologie und Ethik muss ich hier absehen.

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

485

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


markiere einen blinden Fleck des Bewusstseins und lasse sich nicht
transparent machen). Bei Platon und Aristoteles drehen sich herme‐
neutische Probleme, soweit sie überhaupt als solche zur Sprache
kommen, dagegen zunächst weitgehend um Fragen der Referenz auf
eine als vorgegeben gedachte Welt. Das Sprechen war für Aristoteles
ein »Verlautbaren, das in sich eine hermēneía hat, das über die
Welt etwas sagt«, so dass das Gesagte verstanden werden kann26;
und zwar idealiter eindeutig, nicht durch eine irreführende (›rheto‐
rische‹) »Kraft der Rede«27 deformiert und dem Sinn, nicht nur
dem Wortlaut nach.28 Als Idealfall gilt die von Platon noch gar nicht
eigens bedachte Prädikation in der Form der unzweideutigen Aussa‐
ge29, die den lógos der Welt in Worte fasst (HM, 85). Infolge dieser
Vorgabe haben sich die Philosophen lange auf diesen Weltbezug
menschlicher Rede konzentriert, danach erst auf das seit Platon auf‐
grund seiner Äußerlichkeit als verdächtig geltende Medium schriftli‐
cher Sprachlichkeit selbst.

Auf dieses Medium bezieht sich sodann die Frage nach herme‐
neutischen Regeln als Verfahren der »Auslegung«, wie sie Origines’
Lehre vom dreifachen Schriftsinn30 und im 12. Jahrhundert dann die
Scholastik mit ihrer Lehre vom vierfachen Schriftsinn31 konzipiert
hatte. Von Ticonius über Augustinus und Junilius bis hin zu Matthias
Flacius Illyricus wird dabei die Gefahr deutlich, die »Unendlichkeit
des Lesens« in der »hermeneutischen Zwangsjacke« eines »starren
Kodes« erstarren zu lassen (HM, 104).32 Dabei kennt Ticonius erst

26 M. Heidegger, Platon: Sophistes. Gesamtausgabe Bd. 19, Frankfurt/M. 1992, 18.
27 Platon, Kratylos, 408 a.
28 Platon, Ion, 530 c.
29 M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Tübingen 1960, § 33; H.-G. Gadamer, Die

philosophischen Grundlagen des 20. Jahrhunderts, in: ders., Kleine Schriften 1,
Tübingen 1967, 140‒148; J. Greisch, Hermeneutik und Metaphysik. Eine Problem‐
geschichte, München 1993, 69, 71 [=HM].

30 Zum dreifachen, somatischen (historisch-grammatischen), psychischen (mora‐
lischen) und pneumatischen (allegorisch-mystischen) Schriftsinn nach Origenes
vgl. P. Szondi, Einführung in die literarische Hermeneutik. Studienausgabe der
Vorlesungen, Bd. 5, Frankfurt/M. 1975, 20 [=ELH].

31 Sensus litteralis, s. allegoricus, s. tropologicus, s. anagogicus.
32 Vgl. Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und

Reformation, 115 ff.; Most, Rhetorik und Hermeneutik, 69. Nachträglich, heißt es
hier, lassen sich hermeneutische Einsichten immer irgendwie auf die Befolgung
von Regeln beziehen, »vorher aber nie«. Daher beruhe »die technische Rationa‐

Kapitel XVI

486

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sieben Regeln; bei Flacius sind es jedoch schon siebenundzwanzig,
die sich bei näherem Hinsehen auf bloße Ratschläge und allgemeine
Empfehlungen reduzieren.33 Hier begegnet uns Hermeneutik »nur
[als] ein System von Regeln« (ELH, 11) ohne genaue methodische
Handlungsanweisungen, die konkrete Wege der Interpretation wei‐
sen könnten. Dilthey spricht mit Blick auf Flacius von »wüstem Re‐
gelkram«, der lt. Glenn Most im Übrigen »völlig unbestimmt« lässt,
wie er den gewünschten hermeneutischen Erfolg garantieren soll.34

Der dabei noch »unartikulierte« Begriff des Verstehens kommt para‐
doxerweise auch durch das protestantische Prinzip Sola Scriptura
noch nicht zum Vorschein, mit dem Dilthey zufolge im 16. Jahrhun‐
dert überhaupt erst »die eigentliche Wissenschaft der Hermeneutik«
beginnt (HM, 87). Wenn die Heilige Schrift in aller Klarheit offen
vor Augen liegt und keiner Autorität bedarf, da sie geradezu als »ihr
eigener Ausleger«35 gelten darf, bedarf es scheinbar gar keiner be‐
sonderen Reflexion des Verstehens selbst. Macht die Schrift selbst es
nicht gänzlich überflüssig? Gibt sie nicht selbst die Regeln vor, nach
denen sie zu verstehen ist? Demzufolge würden wir (bis heute) nur
›schriftgemäß‹ nach Regeln verstehen und Verstehen wäre lediglich
ein durchgängig geregelter Nachvollzug des schriftlich zu verstehen
Gegebenen.

Wenn aber die Historizität der Schrift gerade durch die kritische
Besinnung auf das, was sie allen angeblichen Fehldeutungen zum
Trotz ›selbst‹ besagen will, bewusst wird, rückt das (historische)
Verstehen nolens volens an die erste Stelle. Statt vom vorgegebenen
Sinn der Schrift aus über scheinbar allein vom ihm her sich ergeben‐

lität der Regelaufstellung auf einer zentralen irrationalen Größe« (kairós oder
Geschmack etc.).

33 M. Flacius Illyricus, Anweisungen, wie man die Heilige Schrift lesen soll, die wir
nach unserem Urteil gesammelt oder ausgedacht haben, in: H.-G. Gadamer, G.
Boehm (Hg.), Seminar: Philosophische Hermeneutik, Frankfurt/M. 1976, 43‒52;
F. Schleiermacher, Über den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F. A. Wolfs
Andeutungen und Asts Lehrbuch, ebd., 131‒165, hier: 149.

34 Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Re‐
formation, 122; vgl. H. Flashar, Die methodisch-hermeneutischen Ansätze von
Friedrich August Wolf und Friedrich Ast ‒ Traditionelle und neue Begründungen,
in: ders., K. Gründer, A. Horstmann (Hg.), Zur Geschichte und Methodologie der
Geisteswissenschaften, Göttingen 1979, 21‒33.

35 Sui ipsius interpres. ELH, 21, 48; vgl. H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode
[1960], Tübingen 41975, 163 [=WM].

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

487

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de Regeln zum Verstehen zu gelangen, sieht es nun so aus, als müsse
man vom Verstehen aus über problematische Regeln zum offenen
Sinn der Schrift vorstoßen.36 Infolge dieser Inversion büßen auch
für ›heilig‹ gehaltene Schriften ihre absolute Maßgeblichkeit ein und
werden scheinbar zum bloßen Anwendungsfall einer allgemeinen
Hermeneutik, die beansprucht, von der Verständlichkeit alles münd‐
lich oder schriftlich Verstehbaren Rechenschaft abzulegen. Nicht die
Schrift als das zu verstehen Gegebene gibt zugleich auch eindeutig
die Regeln vor, nach denen sie (eindeutig) zu verstehen wäre37, son‐
dern umgekehrt: »in der Analyse des Verstehens« soll »der sichere
Ausgangspunkt für die Regelgebung gefunden« werden.38 Genau
damit lässt Dilthey die moderne Hermeneutik einsetzen.

Die Sicherheit dieses Ausgangspunktes überschätzten allerdings
Projekte einer allgemeinen Hermeneutik, wie sie Johann M. Chla‐
denius und Georg F. Meier im 18. Jahrhundert konzipiert hatten
(ELH, 31 f.), in dem Maße, wie sie das Verstehen nur für eine »Kunst
der Auslegung« in Anspruch nehmen, die von einer ungebrochenen
Harmonie von Autor, Schrift und Leser, von Vergangenheit, Gegen‐
wart und Zukunft ausgeht, die allenfalls der Aufklärung bedarf, nicht
aber radikal in Frage steht (HM, 131).39 Dabei glaubt Chladenius,
dass sich jegliche »Rede oder Schrift […] nach der Vernunfft und

36 Selbstverständlich ist die Auseinandersetzung um die Frage, was die Schrift
selbst sagen will, viel älter, als es hier deutlich wird. Aber auch dort, wo man den
sensus litteralis vom sensus spiritualis unterschied und auf letzterem bestand,
war das Verstehen allemal der explicatio des schriftlich dem Verstehen Aufge‐
gebenen (der res, der Sache des Überlieferten) ›selbst‹ verpflichtet und dem
gegenüber keineswegs autonom. Niemals wurde »eigentlich auf das (bloße)
Verständnis von Texten, sondern auf Einverständnis mit ihnen« bzw. mit der
fraglichen ›Sache‹ abgestellt. Erst Schleiermacher habe mit dieser »normativen
Orientierung an der Wahrheitsfrage« gebrochen. Ob es sich demgegenüber
bei Gadamer (nur) um eine gleichsinnige Wiederherstellung dieser Frage han‐
delt, wie es H.-G. Stobbe nahe legt, bleibe dahingestellt. Vgl. dessen Beitrag
Hermeneutik, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe
2, München 1991, 319‒329, hier: 326.

37 Vgl. in diesem Sinne Most, Rhetorik und Hermeneutik, 77, zu Augustinus.
38 W. Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik. Gesammelte Schriften Bd. V, Göt‐

tingen 41964, 320.
39 Für G. Most war es dagegen gerade die Fremdartigkeit des Überlieferten, was

die Suche nach Regelverfahren antrieb, durch die man sich auch der Verbind‐
lichkeit einer bereits brüchig gewordenen Tradition zu versichern suchte (Most,
Rhetorik und Hermeneutik, 75 f.).

Kapitel XVI

488

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den[] Regeln unserer Seele« verständlich machen lasse (ELH, 61).
Mit Gottfried W. Leibniz ist er von der durchgängigen Kompossibili‐
tät aller perspektivischen Ansichten überzeugt, die uns die Welt per‐
zeptiv wie hermeneutisch erschließen. Dunkle Stellen werden sich
aufklären (HM, 115) und Auslegungskonflikte werden sich wie auf‐
hebbare Widersprüche lösen lassen, die nirgends die Vereinbarkeit
unterschiedlicher ›Perspektiven‹ in Frage stellen. Es gibt nur eine
hermeneutische Welt, keinen irreduziblen Konflikt verschiedener
Interpretationen und keinen unaufhebbaren politischen Dissens, der
aus ihnen folgen und die Einheit der Welt in Frage stellen könnte
(HM, 118, 126).

Von diesem ›technischen‹ Verständnis der Hermeneutik rückt be‐
reits Schleiermacher deutlich ab. Zwar insistiert er zunächst darauf,
in praktisch anwendbaren Regeln der Interpretation bestehe gerade‐
zu »das spezifische Wissen der Hermeneutik« als einer »Kunstleh‐
re«. Und er sagt sogar, letztere habe es »nur mit Regeln zu tun«.40

Doch will er diese lediglich als Ratschläge, Leitlinien oder Wegwei‐
ser verstanden wissen und gibt zu, dass sich gerade die Anwendung
der Regeln nicht unter Regeln bringen lässt.41 Und worauf es in
hermeneutischer Subtilität bzw. Sensibilität abgesehen von ›kompa‐
rativem‹ Verstehen eigentlich ankommt, auf Divination nämlich, das
lässt sich überhaupt nicht regelgeleitet vollziehen.42 Das zwingt zu
der Rückfrage, wie denn die Hermeneutik ihrerseits zu verstehen
sein soll, wenn man sich hier nicht einfach auf die Begriffs- und
Ideengeschichte der »Kunst« der Auslegung als einer techné stützen
kann (vgl. HM, 63 f.).

Fällt man nun auf den alten, sokratischen Befund zurück, dass es
»eine Technik der Auslegung im strengen Sinne« nicht gibt (HM,
54), wenn man mit Schleiermacher zugibt, dass sich das Verstehen,
Auslegen und Interpretieren niemals »mechanisieren« lässt43, da es

40 Vgl. G. Scholtz, Ethik und Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der Geis‐
teswissenschaften, Frankfurt/M. 1995, 97.

41 Ebd., 122 ff.; F. Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik. Mit einem Anhang
sprachphilosophischer Texte Schleiermachers, Frankfurt/M. 61995, 81 [=HK].

42 Scholtz, Ethik und Hermeneutik, 116; WM, 178.
43 Bei dieser Wortwahl denkt Schleiermacher vermutlich an eine in der Sache

irreführende naturgesetzliche Auffassung des Regelbegriffs, die allerdings von
einer im 18. Jahrhundert noch nicht klar differenzierten Rede von Verstehen und
Erklären her nahe liegt; vgl. K.-O. Apel, Das Verstehen (eine Problemgeschichte

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

489

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich der bloßen Anwendung von Regeln grundsätzlich entzieht und
darüber hinaus »immer auch« produktiv ist, also unvorhersehbar
Neues hervorbringt und insofern selbst »schöpferisch« sein muss?44

Muss man jegliches ›technisches‹ Verständnis hermeneutischer Pra‐
xis als unangemessen zurückweisen eingedenk des Befundes, dass
man sich von der an sich »unendlichen« Individualität dessen, was
zu verstehen ist, überhaupt keinen Begriff machen kann, wie Schlei‐
ermacher behauptet (HK, 172)?

Hier ist die Hermeneutik definitiv keine Angelegenheit einer tech‐
nisch praktizierbaren Auslegung mehr, sondern ihrerseits eine »un‐
endliche Aufgabe«45, die sogar verlangen kann, dass »wir uns von
uns selber los machen«, auf die Gefahr hin, uns in der Unendlichkeit
des zu Verstehenden ganz und gar zu verlieren (HK, 213), wenn
wir es darauf anlegen, etwa »die Gedanken eines anderen […] voll‐
kommen zu verstehen« ‒ was in Anbetracht der Unendlichkeit der
Aufgabe doch offenbar niemals gelingen kann. Als technischer Pro‐
zess lässt sich der ›divinatorische‹ Versuch, »sich selbst gleichsam in
den anderen [zu] verwandel[n]« (HM, 148), um dessen Individuali‐
tät zu verstehen, schlechterdings gar nicht vorstellen. Das Gleiche
muss laut Dilthey für den Prozess des Verstehens selbst gelten. Denn
wenn es stimmt, dass er »durch keine Formeln logischer Leistungen
repräsentiert werden kann«, scheint es aussichtslos, ihn auf »herme‐
neutische Regelgebung« zurückführen zu wollen, die das Auslegen
und Interpretieren »als ein Machen« nach Regeln auffasst.46 Die
ontologische Wendung der Hermeneutik schließlich, für die u.a.
Martin Heidegger, Hans-Georg Gadamer und Rudolf Bultmann ste‐
hen, unterläuft die bloß ›technische‹ Frage, wie ein verstehendes,
deutendes und interpretierendes Subjekt methodisch mit Texten als
hermeneutischen Objekten verfahren kann, derart, dass diese Me‐

als Begriffsgeschichte), in: Archiv für Begriffsgeschichte 1 (1955), 142‒199, hier:
152 f.; M. Riedel, Verstehen oder Erklären? Zur Theorie und Geschichte der
hermeneutischen Wissenschaften, Stuttgart 1978, 13, 18.

44 Wie auch die »bis zur Verzweifelung schwierige« Philologie. Vgl. H. Steinthal,
Arten und Formen der Interpretation, in: ders., Kleine sprachtheoretische Schrif‐
ten, Hildesheim 1970, 532‒542, hier: 533, 542; zum Vorangegangenen vgl. HK,
81, 54, 93; WM, 280.

45 Scholtz, Ethik und Hermeneutik, 79 f.
46 W. Dilthey, Gesammelte Schriften VII, Göttingen 1958, 191‒220, Abschnitt 6.

Hervorhebung BL.

Kapitel XVI

490

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thodenfrage selbst als verfehlt erscheint. Zwar anerkennt Bultmann,
dass traditionelle hermeneutische Regeln ihr Recht haben, wenn
es darum geht, etwa Platon »aus seiner Zeit« zu verstehen. Aber
dabei könne es niemals um deren bloße Befolgung gehen. Und
die Frage ihrer angemessenen Anwendung verfehle grundsätzlich
die Bedingungen der Möglichkeit des Verstehens selbst, die in der
Ansprechbarkeit für einen hermeneutisch »begegnenden Anspruch«
zu suchen seien.47 Gadamer spricht im gleichen Zusammenhang von
einer »Andersheit«, für die man hermeneutisch »empfänglich« sein
müsse.48 Der wahre Ort der Hermeneutik sei gerade dort, wo sich
nach Maßgabe solcher Empfänglichkeit im Verstehen eine »Schei‐
dung« von Vertrautem und Fremdem ereignet. Und die Aufgabe
der Hermeneutik sei es »überhaupt nicht [!], ein Verfahren des Ver‐
stehens zu entwickeln, sondern die Bedingungen aufzuklären, unter
denen Verstehen geschieht«49, das stets und absolut unvermeidlich
»anders versteht« (WM, 279 f.).

3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik
der Alterität

Damit ist definitiv und programmatisch die Schwelle von einem
›technischen‹ Verständnis hermeneutischer Regeln zu einer Herme‐
neutik der Alterität überschritten, die gleich mehrfach zur Geltung
kommt: im (stets ›anders‹) Verstandenen, im Prozess des Verstehens
selbst und im Subjekt des Verstehens, das seiner selbst, des Prozesses
und des Verstandenen niemals ganz Herr werden kann, insofern
es immer schon einem vorgängigen ontologisch-hermeneutischen
Geschehen überantwortet ist. Ob in Folge dessen überhaupt noch
von einer Überwindung oder von einer (hegelianisch gedachten)

47 R. Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, in: ders., Glauben und Verstehen.
Gesammelte Aufsätze, Bd. 2, Tübingen 1952, 211‒235, hier: 226, 228.

48 WM, 253; vgl.J. Wach, Das Verstehen. Grundzüge einer Geschichte der hermeneu‐
tischen Theorie im 19. Jahrhundert. I. Die grosen Systeme, Hildesheim 1966, 141,
255, 261.

49 Ähnlich heißt es in dem Aufsatz Hermeneutik und Psychiatrie: die »Kunst des
Verstehens« spiele »überall hinein, wo die bloße Anwendung von Regeln nicht
hinreicht«; H.-G. Gadamer, Über die Verborgenheit der Gesundheit. Aufsätze
und Vorträge, Frankfurt/M. 1993, 201–213, hier: 203.

3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik der Alterität

491

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufhebung dieser mehrfachen Alterität die Rede sein kann50, ist
seither in dem Maße umstritten, wie sich die Frage stellt, ob und
inwiefern Alterität als Fremdheit aufzufassen ist.

Jauß weist darauf hin, dass sich die philosophische Hermeneutik
spätestens seit Schleiermacher vor das Problem des »Verstehens von
Fremdheit, sei es die eines ferngerückten Textes, sei es die einer
anderen Person«, gestellt gesehen hat (WV, 22 f.). In Folge dessen
habe die »Hermeneutik in ihrer modernen Gestalt« zu einer »Her‐
meneutik der Alterität« werden müssen.51 Die Frage ist aber, ob sich
das Verstehen von Fremdheit mit dialektisch unaufhebbarer Alteri‐
tät konfrontiert sieht. Tatsächlich schreibt Schleiermacher in seiner
Auseinandersetzung mit Friedrich Ast: »Überall, wo es im Ausdruck
der Gedanken durch die Rede für einen Vernehmenden etwas Frem‐
des gibt, da sei eine Aufgabe, die […] nur mit Hilfe unserer Theorie«
des Verstehens zu lösen sei.52 So stellt die Hermeneutik als »ersten
Begriff« den des Fremden auf, »welches verstanden werden soll«
bzw. welches verstanden zu werden verlangt.53 Dabei ist allerdings
wenigstens ein »Anknüpfungspunkt für das Verstehen« (als zweiter
Begriff) vorauszusetzen, der nur in der Ansprechbarkeit des Verste‐
henden durch das Fremde oder den Fremden zu finden ist. Nur
darin ‒ und nicht etwa in einer immer schon vorauszusetzenden
»ursprünglichen Einheit und Gleichheit alles Geistigen« (Ast), die
auch eine »fremde Welt«54 von vornherein einbegreifen müsste, oder
aufgrund einer geschichtsresistenten »allgemeinen Menschennatur«

50 E. Betti, Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre, in: W. Kunkel, H.
J. Wolff (Hg.), Festschrift für Ernst Rabel, Tübingen 1957, 79‒168, hier: 95 f.;
P. Ricœur, Die Schrift als Problem der Literaturkritik und der philosophischen
Hermeneutik, in: J. Zimmermann (Hg.), Sprache und Welterfahrung, München
1978, 67‒88, hier: 87; A. Horstmann, Das Fremde und das Eigene ‒ ›Assimila‐
tion‹ als hermeneutischer Begriff, in: Archiv für Begriffsgeschichte 30 (1986/7),
7‒43; P. Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern ‒ Vergessen ‒ Verzeihen,
Göttingen 1998.

51 H. R. Jauß, Wege des Verstehens, München 1994, 22 [=WV].
52 HK, 314; Schleiermacher, Über den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F. A.

Wolfs Andeutungen und Asts Lehrbuch, 135.
53 Aktuelle Revisionen dieser Frage findet man in I. Därmann, C. Jamme (Hg.),

Fremderfahrung und Repräsentation, Weilerswist 2002.
54 F. Ast, Grundlinien der Grammatik. Hermeneutik und Kritik, Landshut 1808,

Abschnitte 69 und 71.

Kapitel XVI

492

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Dilthey) ‒ ist jene »Gemeinsamkeit«55 zu sehen, die Schleierma‐
cher als ein Minimum seiner Hermeneutik vorausgesetzt wissen will.
Das oder der Fremde kann nicht »schlechterdings« bzw. absolut
fremd sein, denn dann könnte das Verstehen an überhaupt nichts
anknüpfen. Umgekehrt, »wenn gar nichts fremd wäre zwischen
dem Redenden und dem Vernehmenden«, wäre das Verstehen »mit
dem Lesenden und Hörenden zugleich oder vielleicht divinatorisch
schon vorher immer gegeben und verstände sich also vollkommen
von selbst« (HK, 314).56

Eben das kann es im Fall eines Verstehens, das seinen Namen
verdient, niemals geben. Niemals wird sich das Verstehen als solches
von selbst verstehen und auf dieser Basis den geringsten Erfolg ha‐
ben. Das ›wirkliche‹ Verstehen, das sich als solches gerade nicht
von selbst versteht, also niemals dessen gewiss sein kann, wirklich zu
leisten, was der Begriff verspricht, nimmt an dem Maß, was sich ihm
widersetzt ‒ zwar nicht absolut (was Schleiermachers berechtigten
Einwand auf den Plan rufen würde), wohl aber radikal.57 Dabei
ist es keineswegs darauf festgelegt, diese radikale Widersetzlichkeit
dialektisch zu überwinden; vielmehr muss es bereit sein, den Ande‐
ren oder das Andere »in seiner Andersheit und zugleich als Instanz
anzuerkennen, die gerade im Widerstand des Fernen oder Fremden
das Eigene neu zu verstehen erlaubt« (WV, 23). Im Widerstand,
heißt es bei Jauß, und nicht etwa: durch Überwindung dieses Wider‐
standes.58

55 Zit. n. Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, Abschnitt II; vgl. W. Dilthey,
Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt/M.
1981, 171; Betti, Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre, 94; Apel,
Das Verstehen, 166 zur geistigen »Verwandtschaft« als Ermöglichungsgrund
allen Verstehens mit Blick auf Novalis; sowie Wach, Das Verstehen, 37‒39, 89;
H. Kimmerle, Hermeneutische Theorie oder ontologische Hermeneutik, in: Zeit‐
schrift für Theologie und Kirche 59 (1962), 114‒130, hier: 118 f.

56 Ähnlich: Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaf‐
ten, 278.

57 Zu dieser Differenz vgl. B. Waldenfels, Topographie des Fremden. Studien zur
Phänomenologie des Fremden 1, Frankfurt/M. 1997, 37.

58 Vgl. die Aktualisierung dieses Grundgedankens bei I. Därmann, Der Fremde
im Widerstand gegen das Verstehen oder: Hermeneutik und Ethnologie auf dem
Prüfstand erneuter Kritik, in: Philosophische Rundschau 52 (2005), Heft 1, 21‒49;
zum Verhältnis von Fremdheit und Alterität aus dialektischer Sicht E. Angehrn,

3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik der Alterität

493

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob es sich nun um mündlich oder schriftlich zu verstehen Gege‐
benes handelt, erscheint hier als zweitrangig. In jedem Fall geht
der Anspruch des Anderen, der sich nunmehr als befremdlicher
Anspruch unaufhebbarer Alterität herausstellt, jeglichem Verstehen
voraus. Und dieses kann nicht mehr versprechen, das zu Verstehen‐
de technisch nach Regeln im schließlich Verstandenen aufzuheben.59

Das gilt umso mehr, als sich die fragliche Alterität im Zeichen
der Frühromantik nun gleich in mehrfacher Hinsicht Geltung ver‐
schafft60: Man realisiert, dass jede(r) sich selbst fremd ist61 und dass
das eigene Selbst nur durch gegenseitiges »Zeugen und Empfangen«
seitens der Alterität des Anderen Gestalt annehmen kann, indem
man einander anspricht und antwortet.62 Erwiderung aber bedeutet
verwandelte Rückkehr des »selbstgebildeten Wortes aus fremdem
Munde«.63 So gibt uns das Hören auf die Stimme Anderer gleichsam
befremdet Gesagtes zurück. Die dem eigenen Selbst innewohnende
Alterität und die soziale, in Relation zu Anderen sich abzeichnende
Alterität wird noch überboten durch die geschichtliche Alterität im
Verhältnis zu Dritten, deren Leben vergangen ist und allenfalls Spu‐
ren, Relikte, Dokumente und Texte hinterlassen hat.64

Zunächst ausgehend vom Paradigma der mündlichen Rede65 be‐
zieht sich die Hermeneutik seit Schleiermacher auf alle diese Dimen‐

Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik, Weilers‐
wist 22004, 114 ff.

59 Wie es Gadamer nahe legt; vgl. WV, 17.
60 E. J. Koehn, D. Schmidt, J.-G. Schülein, J. Weiß, P. Wojcik (Hg.), Andersheit um

1800. Figuren – Theorien – Darstellungsformen, München 2011.
61 Auf den Spuren M. de Montaignes; vgl. WV, 25.
62 J. Trabant, Traditionen Humboldts, Frankfurt/M. 1990, 40, 42; Vf., Die menschli‐

che Stimme und die Tradition des Expressivismus. Überlegungen zum Sinn und
Ursprung menschlicher Sprache, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie 63 (2016), Nr. 1, 89‒132.

63 Vgl. W. v. Humboldt, Gesammelte Schriften, Berlin 1903−1936 (Preußische
Akademie der Wissenschaften), Bd. 6, 160, Bd. 5, 380; T. Borsche, Sprachan‐
sichten. Der Begriff der menschlichen Rede in der Sprachphilosophie Wilhelm v.
Humboldts, Stuttgart 1981, 280 f.

64 Gadamer spricht von der »Andersheit der Geschichte« (WM, 329); vgl. H. R.
Jauß, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt/M. 1991,
393; A. Becker, J. Mohr (Hg.), Alterität als Leitkonzept für historisches Interpre‐
tieren, Berlin 2012.

65 HK, 194; E. Betti, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissen‐
schaften, Tübingen 1967, 61 und 104 f. zu Platon, sowie P. Ricœur, Objektivierung

Kapitel XVI

494

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sionen unaufhebbarer Alterität bzw. der Fremdheit und unterwirft
scheinbar alles, was überhaupt nur unser Verstehen herausfordert,
gleichermaßen ihrem kritischen Anspruch. Auch als heilig geltende
Bücher machen da keine Ausnahme. Selbst der wie auch immer
näher zu bestimmende »Ausnahmestatus« eines biblischen Textes
muss sich »erst im Prozeß der Auslegung selber erweisen« (HM,
139). Und diesen Prozess verspricht eine philosophische Hermeneu‐
tik verständlich zu machen, die dem nachgeht, wie wir durch eine
befremdliche Alterität in Anspruch genommen werden, die sich uns
in ihrer Fremdheit zugleich radikal entzieht, so dass die Hermeneu‐
tik hier an ihre eigenen Grenzen gerät. Immer schon kommt sie
gegenüber dem zu spät, was ursprünglich oder an-archisch dazu
herausfordert, zu verstehen. Eben das sucht sie verständlich zu ma‐
chen66 und befreit sich damit von jeglicher Unterwerfung unter eine
Heteronomie des Hörens, des Vernehmens und des Rezitierens67,
ohne die als ›heilig‹ geltende Schriften und das durch sie vermittelte
›Wort‹ angeblich gar nicht zugänglich sind.68

und Entfremdung in der geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches Jahrbuch
84 (1977), 1–12, hier: 9.

66 Wie aber, ist die Frage. Diese zielt letztlich darauf, ob »das Unverständliche als
der Ursprung des Verstehbaren« seinerseits in »das sich erhellende verstehbar
Werdende« eingeht (wie Dilthey meinte) oder ob es sich als radikal fremd
behauptet; vgl. Apel, Das Verstehen, 178; R. Konersmann, Anti-Antihermeneutik,
in: V. Caysa, K.-D. Eichler (Hg.), Philosophiegeschichte und Hermeneutik, Leip‐
zig 1996, 159‒176, zum Verdacht, Hermeneutik überspiele immer schon »die ra‐
dikale Alterität des Anderen« (159). Tatsächlich wurzelt radikale, unaufhebbare
Alterität schon im Widerfahrnis der Herausforderung, zu verstehen. Überdies ist
mit Ricœur auf ihre mehrfache Bedeutung hinzuweisen. Schließlich erweist sich
das Andere paradoxerweise »anders als es selbst«; vgl. P. Ricœur, Anders. Eine
Lektüre von ›Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht‹ von Emmanuel
Levinas, Wien, Berlin 2015; Greisch, HM, 222.

67 Vgl. zur Bedeutung des Rezitierens im Islam, der lt. Harry A. Wolfson von einer
»Inlibration« (siehe oben, Anm. 12) des göttlichen Wortes ausgeht, Schimmel,
Der Islam, 27 f., 66.

68 Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, Abschnitt VIII; P. Ricœur, Gott nen‐
nen [1977], in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phänomenologische Zugänge,
Freiburg i. Br., München 1981, 45‒79, hier: 47 f. Zwischen einer letztlich autoritä‐
ren Hypostasierung des Textes einerseits und einer Überschätzung des Dialogs
verteidigt der Autor hier die Vermittlungsleistung des Textes, der aber nur
ein »Angebot« macht, das »Angebot einer Welt« (56) nämlich ‒ in der man
angesichts tiefgreifendster Differenzen dennoch zusammen leben könnte, wie
ich hinzufügen möchte (vgl. GH, 65 ff.). Die Frage, wer denn diese Welt soll

3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik der Alterität

495

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So verteidigt die Hermeneutik eine Freiheit des Hörens, des Le‐
sens und Schreibens, des Verstehens, des Auslegens und des Inter‐
pretierens und verstrickt sich in Folge dessen wiederum unvermeid‐
lich in einen radikalen politischen Streit mit anti-hermeneutischen
Positionen, die nicht etwa nur eine andere Auffassung des Verstehens
(etc.) vertreten, sondern diese Freiheit in die Schranken weisen.
Dabei kann sie nicht beweisen, dass wir diese Freiheit ›haben‹; sie
kann den Begriff, den sie von ihr hat, allenfalls attraktiv machen
für all jene, an die sie ein komplexes europäisches, methodisches
und ontologisches, technisches und alteritätstheoretisch gewendetes
Verständnis von Verstehen nicht zuletzt in politischer Hinsicht ge‐
wissermaßen adressiert. Die entscheidende Frage, die sie dabei auf‐
wirft, lautet, ob anti-hermeneutische Positionen, die dieser Freiheit
widersprechen und letztlich ein sacrificium intellectus fordern, im
Geringsten Aussichten auf eine vergleichbare Attraktivität haben,
wenn sie öffentlicher Prüfung ausgesetzt werden.

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

Ob als im klassischen Verständnis »allgemeine« oder als »ontolo‐
gische« Hermeneutik, der man einen Universalitätsanspruch zuge‐
schrieben hat69, sie beansprucht tatsächlich, zu zeigen, warum wir
geradezu dazu verurteilt sind, (›anders‹) zu verstehen, wie sich das
auf unsere situativen Wahrnehmungen, aber auch auf den »Zusam‐
menhang unseres Lebens« (Dilthey) und schließlich auf unser In-
der-Welt-sein im Ganzen auswirkt, wobei sich das Verstehen, Ausle‐
gen und Interpretieren auf allen Ebenen der Mündlichkeit und der
Schriftlichkeit bis hin zu den neuen digitalen Medien mit vielfacher
und unaufhebbarer Alterität und Fremdheit konfrontiert sieht: in
uns selbst, in Anderen und im Verhältnis zu ›fremden Welten‹, die
das interkulturelle Verstehen herausfordern.

›bewohnen‹ können, wirft Ricœur mit einem Seitenblick auf Phänomene des
Dissenses bzw. eines discorde civile so weit ich sehe erst in seinem Spätwerk
auf, vermutlich wesentlich angeregt durch die einschlägigen Forschungen von
Nicole Loraux; vgl. P. Ricœur, On interpretation, in: A. Montefiore (ed.), Philo‐
sophy in France Today, Cambridge/Mass. 1983, 175–197, hier: 186; Gedächtnis,
Geschichte, Vergessen, München 2004, 254 f., 457, 484 ff., 501, 514, 692, 769.

69 J. Habermas, Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik, in: K.-O. Apel et al.,
Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt/M. 1973, 120‒159.

Kapitel XVI

496

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Speziell in dieser Hinsicht kann eine methodisch nach Regeln
verfahrende Hermeneutik allerdings keine quasi forensische Funkti‐
on übernehmen und als Richter im Streit um angemessene, richtige
oder wahre Deutungen von Texten auftreten. Denn sie erweist sich
in Anbetracht ihres kontingenten europäischen Ursprungs selbst als
anfechtbar, zumal dann, wenn unter Berufung auf ›die‹ Hermeneu‐
tik suggeriert wird, es sei mit ihren Mitteln möglich, zu zeigen, wie
mit Texten aller Art generell zu verfahren ist, ein entsprechendes
methodisches Verständnis hermeneutischer Arbeit sei weltweit zum
Export anzubieten und überdies zu nachahmender Anwendung zu
empfehlen. So ›gut gemeint‹ das sein mag, so bevormundend wird
eine hermeneutische »Europäisierung fremder Menschheiten«70

bzw. deren Amerikanisierung erfahrungsgemäß allerdings anderswo
empfunden, zumal man sich im sogenannten Westen empfindlich
gegen eine gegenläufige »Orientalisierung« oder »Islamisierung«
(etc.) zur Wehr setzt und damit zu verstehen gibt, dass man sich
eine hermeneutische Universalisierung nur als einseitig vom Westen
ausgehenden Prozess vorstellen mag.71

Auf als unilateral-hegemonial, paternalistisch und neo-kolonialis‐
tisch wahrgenommene Anmaßungen kann eine global sensibilisierte
Hermeneutik allerdings ohne Weiteres verzichten, wenn sie sich
zunächst darauf beschränkt, deutlich zu machen, wie wir zum
›Anders‹-Verstehen geradezu bestimmt sind, wie sich daraus freie
hermeneutische Spielräume ergeben und wie attraktiv diese im Po‐
litischen sind. Hier kann sie herausarbeiten, wie man wenigstens
darin übereinstimmt, nicht übereinzustimmen, warum das der Fall
ist und welche Folgen sich daraus möglicherweise ergeben.72 Auf
Einvernehmlichkeit in der Sache müsste die Hermeneutik insofern
keineswegs festgelegt sein, allenfalls auf die Sicherstellung eines Ein‐
verständnisses in der Nichtübereinstimmung, die als inhaltlicher

70 Nach einem (ursprünglich auf die Phänomenologie, nicht auf die Hermeneutik
gemünzten) Ausdruck Edmund Husserls in: Die Krisis der europäischen Wissen‐
schaften und die transzendentale Phänomenologie, Hamburg 1982, § 6, S. 16.

71 Schon J. W. Goethe spricht im West-östlichen Diwan (Frankfurt/M. 1988, 184 f.)
davon, »wir müss[t]en uns orientalisieren«, denn »der Orient wird nicht zu
uns herüberkommen«. Spätestens die Flucht von Millionen Menschen aus dem
Nahen Osten infolge des Zerfalls des Irak und Syriens müsste jedermann eines
Besseren belehrt haben.

72 Scholtz, Ethik und Hermeneutik, 141; WV, 76.

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

497

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dissens fortbesteht. So kann hermeneutische Arbeit allenfalls dazu
beitragen, zu klären, woher letzterer rührt und welche Gefahren
nicht zu schlichtende Nichtübereinstimmung praktisch heraufbe‐
schwört.

Inbegriff dieser Gefahren ist der »Bürgerkrieg um den absoluten
Text«73, der für den Fall droht, dass man der eigenen Behauptung
einer richtigen oder wahren Auslegung ‒ die auch darin bestehen
kann, dass man behauptet, der fragliche Text bedürfe gar keiner
Auslegung, da er sich selbst auslege ‒ die Möglichkeit weiteren
Zusammenlebens mit Anderen im fortbestehenden Dissens gewalt‐
sam zu opfern bereit ist.

Odo Marquard hat sogar behauptet, Hermeneutik in ihrer spezi‐
fisch modernen, nämlich »literarisierten« Form sei im Grunde nichts
anderes als eine politische Antwort auf die Herausforderung der Ge‐
walt, die droht, wenn eine »singularisierende Hermeneutik« einem
keinen hermeneutischen Spielraum mehr lässt, um statt dessen nur
eine einzige, autoritativ verbindlich gemachte und praktisch einge‐
schärfte Lesart eines Textes gelten zu lassen. Dagegen verspricht
eine »pluralisierende Hermeneutik« nicht etwa die Aufhebung des
Streits74, den eine »singularisierende Hermeneutik« nur unterdrü‐
cken könne, sondern sie soll dazu beitragen, dass man mit tief
greifendem, schließlich wie im Fall religiöser Identitäten die gan‐
ze Lebenspraxis erfassendem hermeneutisch-anti-hermeneutischem
Dissens leben kann. Dazu dient in der Deutung von Marquard vor‐
züglich, dass Schleiermacher »die Bibel als Literatur unter anderer
Literatur« verstanden wissen wollte, um sie zum Gegenstand eines
»unendlichen Gesprächs« zu machen, »das jeden zu Wort kommen
läßt, […] ohne Einigungszwang«.75 »Als Replik« auf den europä‐
ischen Bürgerkrieg des 17. Jahrhunderts »um den absoluten Text
neutralisiert die Hermeneutik« auf diese Weise »absolute Texte zu
interpretablen und absolute Leser zu ästhetischen«.76

Noch in einer derart gewissermaßen ermäßigten, scheinbar rest‐
los entdramatisierten Form von Hermeneutik ist aber ein fragwürdi‐

73 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, 129.
74 Vgl. HK, 438.
75 Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, 131.
76 Zit. n. Jauß, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 374; vgl. auch

WV, 19; O. Marquard, Skepsis und Zustimmung. Philosophische Studien, Stuttgart
1994, 75.

Kapitel XVI

498

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger Machtanspruch zu erkennen. Zwar maßt sie sich keineswegs eine
richterliche Position im Streit um richtige oder wahre Deutungen für
›heilig‹ gehaltener Texte an; zwar lässt sie ‒ scheinbar unüberbiet‐
bar liberal ‒ jeglichen Dissens zunächst einmal gelten und plädiert
dafür, auch dissidente, selbst anti-hermeneutische Standpunkte zur
freien Aussprache kommen zu lassen. Statt auf Regeln der Ausle‐
gung, der Deutung und Interpretation zu bauen, ist ihre oberste
Devise: Reden und Redenlassen, Hören und Hörenlassen, Lesen und
Lesenlassen ‒ vorausgesetzt, zumindest in Marquards Perspektive,
der sich Jauß angeschlossen hat (WV, 19), das mündlich oder schrift‐
lich zu verstehen Gegebene wird zum ›bloß‹ Ästhetischen depoten‐
ziert und man arrangiert sich so oder so ‒ bloß indifferent, duldend
oder tolerant, gezwungenermaßen oder bejahend ‒ mit einer unauf‐
hebbaren Pluralität individueller Lesarten der fraglichen Texte.

Sollte man sich darin nicht in der Tat mindestens einig sein, um
das Wiederaufbrechen einer polemogenen Situation zu vermeiden,
die immer dann zu drohen scheint, wenn ein Kampf um die rich‐
tige oder wahre Deutung von Texten entbrennt, die offenbar den
Sinn menschlichen Lebens im Ganzen betreffen? Bekundet sich
aber nicht auch in dieser scheinbar so überaus liberalen Position
insgeheim ein unvergleichlicher Machtanspruch hermeneutischer
Vernunft, der man zutraut, Texte von derart ›existenzieller‹ Trag‐
weite zu interpretablen ›ästhetischen‹ Objekten zu ›neutralisieren‹?
Muss nicht jeder Versuch solcher Art Gefahr laufen, seinerseits in
polemogene politische Auseinandersetzungen verstrickt zu werden,
in denen sich die Adressaten einer solchen ›Liberalität‹ dagegen
wehren werden, dass man die in ihren Augen ›heiligen‹ Texte ästhe‐
tisiert?77

77 In diesem Sinne hätte wohl auch Schleiermacher das Christentum als eine pole‐
mische Religion aufgefasst; vgl. F. Schleiermacher, Über die Religion, Stuttgart
1969, 195, 197 f. Zur hier weitgehend ausgeblendet bleibenden Frage, was das
Attribut ›ästhetisch‹ in diesem Zusammenhang überhaupt besagt, vgl. G. Vatti‐
mo, Jenseits der Interpretation, Frankfurt/M. 1997, 86 [=JI]. Ich verstehe es hier
nicht im Sinne einer Beschränkung auf ›Geschmacksfragen‹ und entsprechende
Urteile (I. Kant), sondern eher im Sinne Jacques Rancières als Bezeichnung
für die Art und Weise, wie sich der Raum politischen Zusammenlebens für die
Beteiligten darstellt. J. Rancière, Das Unbehagen in der Ästhetik, Wien 2007;
Vf., Perspektivität, Pluralität, geteilte Welt: Ästhetik, Politik und menschliche Sen‐
sibilisierbarkeit in der Philosophie Jacques Rancières, in: Zeitschrift für Ästhetik

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

499

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine derartige politische Depotenzierung zum Ästhetischen, die
dem Wiederaufbrechen eines verheerenden Bürgerkriegs vorbeugen
soll, wie ihn Europa im 17. Jahrhundert erfahren hat, ist ihrerseits
eine durch und durch europäische Antwort auf die Herausforderung
des Krieges. Aus dieser Antwort geht allerdings nicht hervor, die
konfliktträchtigen Auslegungen gewisser Texte seien ›in Wahrheit‹
nichts anderes als partikulare ästhetische Lesarten78; und aus ihr
folgt auch nicht, das könne sich gar nicht anders verhalten und das
müsse überall auf der Welt unbedingt akzeptiert werden. Vielmehr
handelt es sich in politischer Hinsicht um eine Empfehlung, auch
den Wahrheitsanspruch, den man mit ›heiligen‹, ›sakralen‹ und ka‐
nonisierten Texten verknüpft, als Angebot an die Adresse anonymer
Anderer zu verstehen, deren Freiheit man auf diese Weise würdigt,
selbst zu hören, selbst zu lesen und selbst zu sagen, wie sie das ihnen
zu verstehen Gegebene auffassen bzw. verstehen. Ohne die herme‐
neutische Differenz, die in diesem ›wie‹ liegt79, gibt es überhaupt
kein Verstehen. Bevor und falls überhaupt zu entscheiden ist, wie
etwas zu verstehen ist, muss es einen eröffneten, zugelassenen und
bejahten Spielraum des So-oder-anders-verstehens geben. Ohne die‐
sen Spielraum hat weder menschliches Verstehen noch menschliche
Freiheit einen Ansatzpunkt.

und allgemeine Kunstwissenschaft 61, Nr. 1 (2016), 11‒38. Wie brisant die Frage
der Ästhetisierung nach wie vor ist, zeigt der Fall von Nasr Hamed Abu Zaid,
der den Koran einer literaturkritischen Analyse unterzogen hat und deswegen
»in die Schusslinie« gewisser islamischer Kräfte geraten ist, ebenso wie zuletzt
Hamed Abdel-Samad mit seinem Versuch einer radikal ›ernüchterten‹ Deutung
des Falls Mohammed. Vgl. das Gespräch mit Gudrun Krämer über »Islam und
Menschenrechte«, in: C. Burgmer (Hg.), Der Islam in der Diskussion, Mainz
1996, 56‒71, hier: 69, sowie C. Elsas, Religionswissenschaftliche Vermittlung ge‐
meinsamer Arbeit von Christen und Muslimen an Texten aus Bibel und Koran,
in: Barth, Elsas (Hg.), Hermeneutik in Islam und Christentum, 180‒196, hier:
182‒185; H. Abdel-Samad, Der gefährliche Prophet, in: Die Zeit, Nr. 38 (2015),
54 f.

78 Siehe dazu ›nach Nietzsche‹, also im Lichte des bekannten Theorems, auch die
moderne Interpretationstheorie sei ihrerseits ›nur‹ Interpretation, sie könne sich
also nicht darauf berufen, wir seien faktisch dazu verurteilt, zu verstehen, zu
deuten und zu interpretieren: JI, 29 ff.

79 Von der Frage, ›wie tief‹ dieses ›wie‹ zu lokalisieren ist (etwa: auch in einem
jeglichem ausdrücklichen Verstehen vorausliegenden »Auffassen-als« im Sinne
Husserls) sehe ich im Weiteren ab; vgl. E. Husserl, Logische Untersuchungen
II/1, Tübingen 1980, § 23.

Kapitel XVI

500

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die moderne (europäische) Hermeneutik, die nachgewiesen hat,
wie grundlegend das Verstehen für unser Leben ist, insofern es sich
weitgehend geradezu hermeneutisch vollzieht, sei es (mehr oder we‐
niger unzulänglich) verstehend, sei es missverstehend, macht darauf
aufmerksam, dass dieser Spielraum unvermeidlich besteht. Wenn wir
›verstehend‹ leben oder ›existieren‹, sei es als language animals80,
sei es als besorgtes »Dasein«81, dann können wir gar nicht umhin,
als uns in Spielräumen möglichen Anders-verstehens zu bewegen.
Verstehen heißt unvermeidlich, auch-anders-verstehen-können. (Was
keineswegs auf Beliebigkeit hinauslaufen muss.)

Längst bevor es zu einem gewaltträchtigen Deutungsstreit oder
Interpretationskonflikt im Hinblick auf geheiligte oder sakralisierte
Texte kommt, in dem man sich am Ende unversöhnlich gegenüber
steht, weil man ein- oder gegenseitig jedes andere Verstehen und
damit jeglichen hermeneutischen Spielraum zurückweist, stellt sich
die Frage, wie man es mit dem Verstehen als unvermeidlich mög‐
lichem Anders-verstehen hält. Dessen in hermeneutischer Sicht un‐
umgänglich gegebene Spielräume bedürfen der Bejahung und der
praktischen Sicherstellung, sollen sie nicht verkümmern. Wo letztere
unterbleibt oder verhindert wird, kann das Verstehen als mögliches
Anders-verstehen nicht zur Aussprache kommen; es kann sich nicht
artikulieren und Geltung verschaffen, um Gehör zu finden ‒ was
allemal geschehen muss, soll es überhaupt zu einem mehr oder we‐
niger fruchtbaren Deutungsstreit oder Interpretationskonflikt kom‐
men können. Jede Konfliktmöglichkeit dieser Art unterminiert man
‒ das wissen die politischen und religiösen Dogmatiker sehr genau
‒ am wirksamsten nicht etwa dadurch, dass man eine abgelehnte,
für häretisch oder skandalös gehaltene Deutung oder Interpretation
offen unterdrückt, sondern dadurch, dass man es zur Wahrnehmung
von Spielräumen des (Anders-)Verstehens erst gar nicht kommen lässt.

Hier, auf dieser grundlegendsten Ebene sozialer Existenz, ent‐
scheidet sich, ob jemand, der ›hermeneutisch lebt‹, überhaupt mit
seinem Verstehen und Verständnis in Erscheinung treten kann und
darf, indem ihm tatsächlich offen stehende Spielräume des Anders-
Verstehens als solche auch zugelassen und bejaht werden. Dass wir

80 C. Taylor, Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, 113.
81 Betti, Allgemeine Auslegungslehre, 64; Gadamer, WM, 245; vgl. G. Figal, Der

Sinn des Verstehens, Stuttgart 1996, 33.

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

501

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so leben und auf eine solche praktische Bejahung rückhaltlos ange‐
wiesen sind, ist allerdings durch nichts zu beweisen. Es handelt
sich auch hier um einen durch und durch europäischen, mühsam
der Gewaltgeschichte unseres Kontinents abgerungenen Deutungs‐
vorschlag, der interkulturell und interreligiös nur dadurch fruchtbar
gemacht werden kann, dass man um ihn wirbt, statt zu versuchen,
ihn etwa in neo-kolonialer Manier zu exportieren und anderswo
als unbedingt vorbildlichen und wahrheitsgemäßen zu oktroyieren.
Dergleichen ist auch gar nicht nötig. Denn wenn an der hermeneu‐
tischen Deutung menschlichen Lebens ›etwas wahr ist‹, die auf
unvermeidliche, allerdings der nicht zuletzt politischen Bejahung
und Sicherstellung bedürftige Spielräume individuellen Anders-Ver‐
stehens aufmerksam macht, dann werden anderswo alle diejenigen,
denen man diese Spielräume verwehrt, positiv auf diese Deutung
ansprechen und dazu bereit sein, sie wieder anderen zu eröffnen.

In diesem Sinne kann die moderne Hermeneutik immerhin da‐
rauf hoffen, ein attraktives Deutungsangebot zu machen, das darauf
hinausläuft, jedem x-beliebigen Anderen noch vor jeder Prüfung
dessen, was er anders, falsch oder missversteht, zu versichern, ihn
überhaupt als wie auch immer Anders-Verstehenden bedingungslos
zu akzeptieren ‒ auch als jemanden, der in Abrede stellt, gewisse
Texte dürften überhaupt als Objekte einer freien Interpretation in
Betracht kommen. Indem eine zeitgemäße Hermeneutik so in eine
politische Praxis freier Aussprache mündet, die auch denen zugute
kommt, die zunächst gar kein Verständnis für sie zu haben scheinen,
wirbt sie für sich selbst weit mehr, als es jedes vermeintlich zwin‐
gende, überzeugende Argument für eine liberale politische Kultur
des Dissenses vermöchte. In ihrer politischen ›Anwendung‹ baut
diese Hermeneutik im Konflikt (nicht als Richter über ihn) ganz
und gar darauf, dass die offen gehaltenen und bejahten Spielräume
des Anders-Verstehens allen, die sich in ihnen frei bewegen können,
unvergleichlich attraktiv erscheinen werden ‒ und zwar auch dann,
wenn man zu keinerlei Übereinstimmung in der Sache gelangt. Vor
dem angeblich macht- und herrschaftsfreien Diskurs, der es auf
Konsens anlegt, und vor allem verbalen Kampf gegeneinander, in
dem man nur noch über Andere zu triumphieren sucht, liegt allemal
die nur praktisch zu bezeugende Offenheit für den Anderen ange‐
sichts einer befremdlichen Alterität, die kein Verstehen, Deuten und
Interpretieren aufzuheben versprechen kann. Gleichwohl, oder viel‐

Kapitel XVI

502

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr gerade deswegen, sind wir dazu aufgerufen, Andere als Andere
zur Sprache kommen zu lassen, um auf diese Weise zu gewährleisten,
dass eine Auseinandersetzung überhaupt stattfinden kann82, ohne
dass jemand ›mundtot‹ gemacht wird.83

5. Schluss

Levinas hat Recht: das erste und grundlegendste Problem des Sozia‐
len ist nicht das Verstehen, sondern die Begegnung, die Andere als
solche überhaupt erst in Erscheinung treten lässt, was auch immer
sie (anders) verstehen oder zu verstehen geben werden.84 Andere in

82 Auch eine »eigenständig argumentierende Hermeneutik« ist in diesem Sinne
darauf angewiesen, überhaupt auf ›offene Ohren‹ stoßen zu können. Wie das
möglich ist, kann sie zwar auf der Basis einer Phänomenologie des (Zu-) Hö‐
rens rekonstruieren, auch diese sieht sich aber rückhaltlos dem Dissens ausge‐
setzt und kann nicht für sich in Anspruch nehmen, generell und unangefochten
über ihm zu stehen. Vgl. H. Fischer-Barnicol, Anfragen des Islam an Europa, in:
R. Löw (Hg.), Islam und Christentum in Europa, Hildesheim 1994, 23‒56, hier:
42.

83 Genau an dieser Stelle bietet sich von der politischen Angelegenheit her, um die
es mir hier geht, ein Übergang von den genannten alteritätstheoretischen Posi‐
tionen zu Theoretikern des Dissenses wie Rancière an. Es bleibt vorläufig aber
ein Desiderat, diesen Übergang genauer zu beleuchten. Nur soviel: Rancière hat
ebenso wie Alain Badiou eine unmittelbare Politisierung der Rede vom Anderen
mit Blick auf Levinas energisch zurückgewiesen, dabei aber nicht gesehen, dass
letzterer niemals eine ›relative Autonomie‹ des Politischen bestritten hat, auf
das der Begriff des Dissenses bei Rancière zugeschnitten ist. Vgl. A. Badiou,
Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen, Wien 2003; J. Rancière, Das
Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002, 144 f.; E. Levinas,
Verletzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, Zürich,
Berlin 2007. Politisch und dann auch dissenstheoretisch wird der Begriff des An‐
deren erst deutbar, wenn man über den Begriff des Dritten (bzw. der Tertialität)
hinausgehend Bedingungen maßvollen, nicht selbstgerechten, Mitbürger:innen
und fremden Zeitgenossen freie Antwortspielräume einräumenden Verhaltens
mit Blick auf die ›gemeinsamen Angelegenheiten‹ Rechnung trägt. Umgekehrt
wäre allerdings auch zu bedenken, ob die politische Theorie des Dissenses auf
einen ›starken‹ Begriff unaufhebbarer Alterität angewiesen bleibt.

84 Keineswegs folgt daraus, dass die Begegnung mit dem Anderen (im Horizont
einer unübersehbaren Vielzahl von anderen Anderen und medial, textuell, vir‐
tuell… vermittelt) als schlechterdings Unverständliches jeglichem Verstehen vor‐
ausgehen muss. Nur wird in jedem nachträglichen Versuch, zu verstehen, was
sie ›bedeutet‹, ein radikales Moment unaufhebbarer Fremdheit sich behaupten;

5. Schluss

503

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Alterität zu bejahen heißt: zu bezeugen, dass sie existieren, was
auch immer sie (anders als Andere) verstehen, falsch oder nicht ver‐
stehen werden ‒ etwa: sich selbst, uns, unsere Beziehung zu ihnen
usw. ‒ was auch immer sie uns zu verstehen, zu hören, zu lesen
geben werden; auch auf die Gefahr hin, dass uns das Hören, Sehen
und Lesen vergeht. Die erste und wichtigste Maxime dieser Bezeu‐
gung lautet, sich dazu bereit zu finden, sich selbst das Schlimmste,
das Unannehmbarste und Furchtbarste sagen zu lassen85, mündlich
wie schriftlich, praktisch und theoretisch, in allen Registern mensch‐
licher Sprachlichkeit, um auf diese Weise jeden Anderen seiner so‐
zialen Existenz zu versichern.

Das ist eine radikale Probe auf unsere im doppelten Sinne geteilte
Zugehörigkeit zu einer Welt. Nicht zur gegenständlichen Welt im
Sinne von Aristoteles, über die möglichst unzweideutige Aussagen zu
treffen wären, oder zur Welt als dem offenen Verweisungshorizont
aller möglichen Erfahrung, wie ihn die Phänomenologie zur Gel‐
tung gebracht hat, sondern zur politischen Welt, die alle diejenigen
ausmachen, welche gegenüber Anderen in Freiheit in Erscheinung
treten können, um ihrer Rede Hörer:innen und ihren Texten Le‐
ser:innen zu verschaffen.86 Dass wir in diesem weit gefassten Sinne
einer politischen, heute global zu denkenden Welt zugehören, ist

vgl. dazu E. Levinas, Hermeneutik und Jenseits, in: ders., Wenn Gott ins Denken
einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg i. Br., Mün‐
chen 21988, 132‒149; D. Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010.

85 Müsste das am Ende nicht selbst für einen Terror noch gelten, der nur noch
dadurch zu ›kommunizieren‹ scheint, dass er seinen Opfern und all jenen,
denen er grässlichen Schrecken einjagt, den Abbruch jeglicher Kommunikation
mit ihnen ›zu verstehen gibt‹? Kann es insofern eine ›Hermeneutik des Terrors‹
geben? (Abgesehen von Versuchen, seinen Ursachen, Gründen und Motiven auf
die Spur zu kommen?)

86 Das wird glatt übersprungen, wo man auf den Spuren W. v. Humboldts und
M. Heideggers feststellt, das »Dasein der Welt« sei »für den Menschen […]
sprachlich verfasst«; WM, 419. Sowohl die Sprache als auch den Weltbezug kann
man mangels Anrede und Erwiderung sehr wohl einbüßen. Weder die Sprach‐
lichkeit noch die ›Weltlichkeit‹ unserer Existenz ist so gesehen von Anderen
unabhängig. Im Gegenteil: beides wird nur durch sie bezeugt und fortwährend
bewahrheitet. Es ist allerdings ein Desiderat, die oben unterschiedenen Weltbe‐
griffe miteinander zu verknüpfen; vgl. P. Ricœur, Der Text als Modell, in: H.-G.
Gadamer, G. Boehm (Hg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften,
Frankfurt/M. 1978, 83–118, hier: 98; Die Schrift als Problem der Literaturkritik,
79.

Kapitel XVI

504

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keineswegs dadurch verbürgt, dass wir ursprünglich als Weltbürger
›zur Welt gekommen‹ sind, wenn es nach Kant geht. Wer kein
Gehör mehr findet, droht jederzeit wieder aus ihr herauszufallen
und einer Ungastlichkeit überantwortet zu werden, in der die Welt
geradezu unbewohnbar erscheint. Bewohnbar ist die Welt nicht
schon deshalb, weil sie in nicht gänzlich ›unwirtlichen‹ Gegenden
menschlichen Grundbedürfnissen mehr oder weniger weit entgegen
kommt, oder weil wir sie im Sinne Hölderlins ›poetisch‹ erfahren
können.87 Vielmehr erweist sie sich erst dann als bewohnbar, wenn
man durch ein soziales Geschehen von Inanspruchnahme und Erwi‐
derung gastliche Aufnahme in ihr erfährt. Dass man mit Heidegger
die Sprache als »Haus des Seins« bezeichnet hat, in dem es sich
wohnlich einzurichten gelte, vernebelt, wie sehr es dabei darauf
ankommt, wie sich Menschen zueinander gastlich verhalten.

Auch Ricœur sieht davon weitgehend ab, indem er die Hermeneu‐
tik lange Zeit überhaupt erst dort einsetzen lässt, wo der Dialog en‐
det: mit dem Gesagten, schriftlich zu Überliefernden und in diesem
Sinne mit Texten. Doch verwendet er viel Mühe darauf zu zeigen,
wie sich Texte über ihre traditionelle Referenzialität poetisch hin‐
wegsetzen können, um Lesern mittels Fiktionen und Neubeschrei‐
bungen des Wirklichen geradezu zu offenbaren (GH, 67 ff.), wie
die Welt eine andere werden könnte, eben eine wirklich (für alle
Menschen) bewohnbare.

Aber sind an einer solchen Welt tatsächlich und praktisch alle
interessiert? Haben wir nicht vor Augen, wie man sich auf für ›hei‐
lig‹ gehaltene Texte so beruft, dass jeglicher Spielraum eines abwei‐
chenden Verstehens und eines dem entsprechenden anderen Lebens
getilgt zu werden droht? Dagegen richtet weder die Berufung auf
eine universale Vernunft noch auch auf eine interkulturelle Herme‐
neutik oder auf eine Ethik der Begegnung mit dem Anderen etwas
aus, die aller Diskursivität vorausliegen muss. Bedrückt sehen wir,
wie alle Spielräume eines hermeneutisch heterogenen Zusammenle‐
bens ausgerechnet durch vermeintlich tiefstes, religiöses Verständnis
menschlichen Lebens ruiniert zu werden drohen ‒ nicht zuletzt
durch einige, die dem angeblich konsumistischem Leben verfallenen

87 JI, 143. »Dichterisch wohnet der Mensch«, wird Hölderlin hier wie auch des
öfteren bei Heidegger zitiert, ohne dass zum ›Wohnen‹ erforderliche gastlich-
politische Bedingungen in den Blick kommen.

5. Schluss

505

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Westen88 ihre Liebe zum Tod entgegensetzen, zu einem Tod, den
sie Andere, Fremde erleiden lassen. Das ist auch unsere Niederlage:
wir, müssen wir bekennen, haben sie für dieses dem Tod ohnehin
ausgesetzte, sterbliche Leben nicht gewinnen können und sie damit
für eine gemeinsam zu teilende, vielstimmige Welt verloren.

Als derart ›polemogen‹ und politisch gefährlich kann sich jede
Religion erweisen, wenn es stimmt, dass jede »ihren Schwertvers«
hat, wie Wolfgang Palaver feststellt.89 Keine noch so aufgeklärte
Vernunft und keine interkulturell sensibilisierte Hermeneutik wird
allerdings aus eigener Kraft bewirken können, dass man ihn nicht
zum Anlass eines Krieges gegen Andere nimmt, die die fraglichen
Texte anders oder gar nicht verstehen. Dabei handelt es sich nicht
(allein) um ein hermeneutisches Problem des Verstehens, Auslegens
und Interpretierens von Buchstaben, Worten, Sätzen und ihrer Ver‐
kettung zum Ganzen des Sinns eines Textes, den man nur in seinem
kulturellen und historischen Kontext glaubt ›angemessen‹ verstehen
zu können, sondern letztlich um die Welt, der man leibhaftig, sozial
und rechtlich wenigstens zugehören können muss, um über all das
eine Auseinandersetzung führen zu können. Wer dem den Tod vor‐
zieht, verweigert Anderen nicht nur jegliches Verstehen, sondern zu
allererst Aufnahme und Duldung in einer gemeinsam zu teilenden
Welt. Genau diese aber bejaht ein hermeneutisches Weltverhältnis
bereits, bevor es überhaupt dazu ansetzt, Fremde(s) zu verstehen.
Und selbst wenn es an seine Grenzen gerät, wird es sich nicht dazu
hinreißen lassen, Fremden als solchen die Weltzugehörigkeit zu ver‐
weigern. So gesehen setzt Hermeneutik als dem Fremden gegenüber
aufgeschlossene ein und muss sich gerade dann als gastliche bewäh‐
ren, wenn sie mit ihrem hermeneutischen Latein und Griechisch am
Ende ist ‒ als eine der gemeinsam zu teilenden Welt verpflichtete
Hermeneutik im Zeichen politischer Freiheit.

88 Demgegenüber erinnert v.a. Charles Taylor aus katholischer Sicht an eine an‐
geblich in Vergessenheit geratene »Tiefe«. Auch seine Hermeneutik des säkula‐
ren Zeitalters verstrickt sich bei näherem Hinsehen in eine ›polemogene‹ Kritik;
vgl. C. Taylor, Ein säkulares Zeitalter, Berlin 2012; Vf., Westliche ›Gemeinschaft‹
im Zeichen der Gewalt? Richard Rorty, Charles Taylor und die neueste transat‐
lantische Säkularisierungskritik, in: Sociologia Internationalis. Europäische Zeit‐
schrift für Kulturforschung 53, Heft 1 (2015), 61‒82.

89 Siehe dazu das Interview mit W. Palaver unter dem Titel Blut, Schwerter, Barm‐
herzigkeit, in: Die Zeit 42 (2010), 64.

Kapitel XVI

506

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese muss sich jedem Versuch widersetzen, sie Anderen einfach
überzustülpen oder auch nur im Zuge einer weiterhin unilateral
gedachten Expansion vom vermeintlichen Zentrum des Westens aus
zu verbreiten, wie es sich offenbar selbst Richard Rorty noch vorge‐
stellt hat.90 Längst sind andere Modelle einer quasi ökumenischen
›Erweiterung‹ hermeneutischer Vernunft bedacht worden, die nicht
konfrontativ oder expansiv, sondern lateral, durch bezeugte eigene
Glaubwürdigkeit für sich werbend voranschreitet (JI, 86 f.). Immer
vorausgesetzt, was ebenfalls nicht zu beweisen ist und sogar mehr
denn je in Frage steht: dass die aus hermeneutischer Sicht schlicht
unvermeidlichen Spielräume individuellen Anders-Verstehens jedem
als attraktiv erscheinen werden, der beobachten kann, wie sie in
einer Kultur des Dissenses politisch gewährleistet werden, die sich
auch all jenen gegenüber gastlich-aufgeschlossen verhält, die solche
Freiheit für weit weniger wichtig oder gar für entbehrlich halten.

Was hermeneutische Philosophie in dieser Lage beitragen kann,
verdankt sich gewiss nicht dem Rekurs auf irgendwelche Regeln,
die bei der Auslegung von Texten jedweder Art gemäß einer ›all‐
gemeinen‹ Theorie des Verstehens, Deutens und Interpretierens
methodisch zu befolgen wären. So hilfreich und beachtenswert sol‐
che eher als Ratschläge und Leitlinien aufzufassende Regeln im
Einzelnen sein mögen, sie können niemals versprechen, auf streng
methodisch-technischem Weg eindeutig zur Antwort auf die Frage
beizutragen, wie man hermeneutisch differenziert, kontextsensibel,
nicht-anachronistisch, wohlwollend und gerecht mit Texten generell
zu verfahren hat91, um sie so zu interpretieren, dass auch Fremde
dem Ergebnis zustimmen werden und ihr Dissens als ›pazifiziert‹
gelten darf. Wer ›das Wort‹ und dessen Offenbarung oder gar ge‐
wisse Buchstaben bedingungslos jeglichem Verstehen vorgeordnet
wissen will, wird sich vom Anspruch einer derart methodisch vorge‐
henden Hermeneutik niemals argumentativ überzeugen lassen. Und
eine derartige anti-hermeneutische Position mit ihren möglicherwei‐
se gefährlichen politischen Konsequenzen wird in den Augen von
Hermeneutikern jedweder Couleur angesichts der von ihnen auf‐
gewiesenen Spielräume des Anders-Verstehens immer im Verdacht

90 Vgl. R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1991, 316.
91 Vgl. E. D. Hirsch, Three Dimensions of Hermeneutics, in: New Literary History 3

(1971), 245‒261.

5. Schluss

507

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


illiberaler hermeneutischer Gewaltsamkeit stehen. Im Rahmen einer
politischen Kultur des Dissenses kann hermeneutische Philosophie
dazu beitragen, dass deutlich wird, warum dieser Verdacht gegebe‐
nenfalls gerechtfertigt ist. Aber darüber werden letztlich nicht Argu‐
mente entscheiden, von denen manche sich nach wie vor erhoffen,
dass sie Andere unnachsichtig zur richtigen eigenen Einsicht zwin‐
gen werden. Denn nicht einmal die Ausgangsfrage, ob wir uns im
Verhältnis zu jedwedem sprachlichen Geschehen und erst recht je‐
dem beliebigen Text gegenüber in einer hermeneutischen Situation
befinden, die uns zu eigenem, freiem Verstehen, Auslegen und Inter‐
pretieren zwingt, ist beweiskräftig zu beantworten. ›Nach Nietzsche‹
ist hermeneutisch zuzugeben, dass auch dies ›Interpretation ist‹ und
keineswegs schiere Faktizität bzw. unbestreitbare ›Tatsache‹. Eben
deshalb muss sich eine zeitgemäße Hermeneutik bereits aus ihrem
eigenen Selbstverständnis heraus für die radikale Anfechtbarkeit
ihrer Grundlagen und -annahmen öffnen.92

Dessen ungeachtet kann sie aber zeigen, wie sie zum Verständ‐
nis dissensueller Situationen des Verstehens, der Auslegung und
Interpretation, ja sogar verschiedener hermeneutischer und anti-her‐
meneutischer Traditionen beizutragen vermag, die gegenwärtig in
politisch brisanter, polemogener Art und Weise aufeinander treffen,
aber auch miteinander interferieren, sich durchdringen und einan‐
der bereichern. Dabei kann sie Spielräume freien Anders-Verstehens
auch im Politischen herausarbeiten, wo sie mit einer Gegnerschaft
zu rechnen hat, die alles in Frage stellt, worauf sich die moderne
Hermeneutik westlicher Provenienz sicher gegründet glaubte. Allem
voran die Annahme, es müsse jedem, der sich dazu gezwungen
sieht, (anders) zu verstehen, darum gehen, dies in Freiheit zu tun.
Ob es sich wirklich so verhält, wissen wir nicht. Ruft nicht gerade
diese Freiheit vielfach eine abgründige Furcht vor ihr hervor? Eine

92 Die vielfach bekundete radikale »Offenheit für die Meinung des anderen oder
des Textes«, der sich die Hermeneutik Gadamers verpflichtet sieht, muss so
auch für die hermeneutische Theorie selbst gelten. Sie ist nicht nur programma‐
tisch ›undogmatisch‹, sondern wird von anti-hermeneutischen Gegnern als an‐
tidogmatisch wahrgenommen und gerät so in den Sog einer Politisierung, in der
sich zeigen muss, wie es jede(r) mit der Bejahung der »Existenzmöglichkeiten
der Anderen« hält, gerade auch derer, die die eigenen Standpunkte, Meinungen
und Überzeugungen weder praktisch noch theoretisch teilen. Vgl. Fehér, Gibt es
die Hermeneutik?, 253 ff.

Kapitel XVI

508

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hermeneutik, die sich ihrer politischen Implikationen bewusst ist,
wird jedoch dazu beitragen, diese Annahme in einer liberalen politi‐
schen Kultur des Dissenses attraktiv zu machen. Nicht, wie gehabt,
durch unilaterale Europäisierung oder hegemoniale Amerikanisie‐
rung »fremder Menschheiten«, sondern durch eine glaubwürdig
bezeugte Praxis des Hörens auf Andere, wer auch immer sie sein
mögen.93

93 An dieser Stelle enden allerdings nicht die Probleme einer Kultur des Dissenses;
denn wo man sich rückhaltlos zur Freiheit hermeneutischer Deutungsspielräu‐
me bekennt, muss man auch erleben, wie sie in außerordentlich selbstgerechter,
an abweichender Erwiderung anscheinend überhaupt nicht interessierter Art
und Weise missbraucht werden. Zumal nach Jahren, in denen ›populistische‹
Rede immer mehr Anhänger gefunden hat, muss man sich fragen, ob nicht zu
einer solchen Kultur auch eine normative Kritik an selbstgerechter Rede gehören
muss, die zu abweichender Erwiderung Anderer anscheinend gar kein positives
Verhältnis hat. Eine Kultur des Dissenses, die sich auch auf die Anfechtung
ihrer hermeneutischen Grundlagen einlässt, müsste früher oder später zugrun‐
degehen, wenn sie nur darauf hinausliefe, alle alles bei jeder Gelegenheit und in
jedweder Form sagen zu lassen, wie es derzeit möglich scheint, wo die Schwelle
der Veröffentlichung eigener ›Meinungen‹ maximal abgesenkt ist. Infolgedessen
konnte es möglich werden, vom Mobbing über Denunziationen angeblicher
fake news bis hin zu unsinnigsten sogenannten Verschwörungstheorien sogar
die unqualifizierteste ›Meinung‹ zu verbreiten, ohne selbst die geringsten An‐
sprüche (an Wahrhaftigkeit, Sachlichkeit, Kompetenz, ›Interesse am Anderen‹
etc.) erfüllen zu müssen. So konnten sich die sogenannten Sozialen Medien
selbst als »asoziale Medien« in Verruf bringen, ohne dass auf diesem abschüssi‐
gen Gelände ein Ende absehbar wäre.

5. Schluss

509

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel XIII Zwischen aristotelischer und ›radikaler‹ Ethik: Hannah Arendt, Emmanuel Levinas, Paul Ricoeur
	1. Leben vs. Ethik
	2. Renaissance des »politischen Lebewesens « bei Hannah Arendt und der Wille, zusammenzuleben bei Paul Ricoeur
	3. Der Erscheinungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?
	4. Nicht-Indifferenz angesichts des Anderen – Jenseits aller Zugehörigkeit und Mitgliedschaft?
	5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden – Ansatzpunkte Ricoeurs mit Edmund Husserl und Immanuel Kant
	6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung: Der radikal außer-ordentliche Anspruch des Anderen
	7. Ricoeurs Antwort: das antwortende Selbst – in der Verflechtung von Ethik und Politik
	8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

	Kapitel XIV Kollektive Identität und Gemeinschaft: Mit Rücksicht auf anti-identitäre Lehren aus exilistischer Literatur
	1. Vorbemerkung zur Karriere ›identitärer‹ Rede von Identität
	2. Der Diskurs über kollektive Identität in historischer Perspektive
	3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész
	4. Neue Herausforderungen

	Kapitel XV Welt ‒ Exil ‒ Faktizität Eine Übung in hermeneutischer Zirkularität
	1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff: Zwischen Tatsachen und Faktizität
	2. Zum ›Exilierten‹ werden. Begriffliche Abgrenzungen
	3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung – in jüdischer Perspektive
	4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden. Auf der Suche nach einem ›lebbaren‹ Leben
	5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

	Kapitel XVI Zur Tradition der Hermeneutik in der Gegenwart einer politischen Kultur des Dissenses Skizze einer polemogenen Problemlage
	1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik ‒ und das hermeneutisch herausgeforderte Politische
	2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?
	3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik der Alterität
	4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses
	5. Schluss


