Teil C
Spielraume distanzierter Zugehorigkeit

Ethik und Identitat, Exil und Dissens
in hermeneutischer Perspektive

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495892180-381



https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIII

Zwischen aristotelischer und >radikaler: Ethik:
Hannah Arendt, Emmanuel Levinas, Paul Ricceur

1. Leben vs. Ethik (383) | 2. Renaissance des »politischen Lebewesens« bei Hannah
Arendt und der Wille, zusammenzuleben bei Paul Ricceur (386) | 3. Der Erschei-
nungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben? (389) | 4. Nicht-Indiffe-
renz angesichts des Anderen - Jenseits aller Zugehorigkeit und Mitgliedschaft? (393) |
5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden - Ansatzpunkte Ricceurs mit Edmund
Husser] und Immanuel Kant (395) | 6. Emmanuel Levinas® Herausforderung: Der
radikal aufler-ordentliche Anspruch des Anderen (398) | 7. Ricceurs Antwort: das
antwortende Selbst — in der Verflechtung von Ethik und Politik (404) | 8. Anhang zu
Parcours de la reconnaissance (2004) (415)

Wir sind als einzelne nicht kenntlich |[...].
Wir machen das Schwergewicht der Volker aus.!

1. Leben vs. Ethik

Seit langem ist die Geschichte ethischen Denkens und ethischer
Erfahrung gezeichnet vom Verlust jeglicher Gewissheit hinsichtlich
der Frage, ob und wie >Ethik< zum menschlichen Leben gehort.
Dass es von sich aus und unabdingbar ethisch ausgerichtet bzw.
orientiert ist oder sein miisste, ist kaum mehr mit Sicherheit anzu-
nehmen. Im Gegenteil spricht viel dafiir, dass menschliches Leben
einerseits und das, was es in ethischer Hinsicht ausmachen miiss-
te, andererseits vermittlungslos auseinanderfallen kann. Beweist die
Geschichte nicht, dass »alles erlaubt« ist?? Ist insofern grenzenloser

1 P. Weiss, Asthetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005, 1017.

2 Vgl. P. Riceeur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996 [=SaA], 238,
sowie die einschldgige, allerdings auf die fragliche »Unsterblichkeit der Seele«
gemiinzte Formulierung bei Dostojewski, Die Briider Karamasow, Miinchen
182002, 114, 355, 861, sowie den Uberblick iiber aktuelle Diskussionsbeitrige
zu dieser Problematik: V., Freiheit im Widerstand gegen sich selbst - zwischen
Enttabuisierung und Re-Sakralisierung [Rezension von B. Fateh-Moghadam, T.
Gutmann, M. Neumann, T. Weitin, Sdkulare Tabus. Die Begriindung von Unver-
fiigbarkeit, Berlin 2015; T. Martin (Hg.), Alles ist erlaubt. Das Karamasow-Gesetz,
Berlin 2015; H.-M. Schénherr-Mann, Gewalt, Macht, individueller Widerstand.

383

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

menschlicher Freiheit rein gar nichts verboten? Oder kann sie sich
iiber alles nicht Erlaubte bzw. Verbotene allemal hinwegsetzen und
dabei beweisen, dass ihr keine uniiberschreitbare Grenze gesetzt
ist, wo auch immer man sie in ethischer Hinsicht, sei es im Sinne
des Guten, des Gerechten oder des Verpflichtenden, gezogen sehen
oder ziehen mochte? Oder fiithrt sie uns doch auf die Spur gewisser
unverriickbarer ethischer Grenzen des Erlaubten — wenn auch nur
von deren Uberschreitung her??

Mit Riicksicht auf die Geschichte menschlicher Gewalt sind wir
gegenwirtig weit davon entfernt, uns selbstverstdndlich etwa als von
Natur aus zu einem ethisch orientierten Leben bestimmt verstehen
zu konnen - zumindest insofern, als uns geschichtliche Erfahrung
mit allen erdenklichen Uberschreitungen dessen konfrontiert, was
man zuvor fiir schlechterdings verboten, nicht erlaubt, fiir >bdses,
fiir nicht zu rechtfertigen, fiir intolerabel und unertréglich gehalten
hat. Selbst >das Schlimmste« und weit >Schlimmeres< noch als al-
le zuvor bekannten Extreme wurde Anderen zugefiigt — in vielen
Fallen anscheinend, ohne sich im Geringsten um Verbote und Ge-
bote, um Rechtfertigungen oder Entschuldigungen zu scheren. So
gesehen scheint menschlicher Freiheit auch eine radikale Befreiung
von allem mdglich zu sein, was man unter Begriffe wie Ethik oder
Moral gefasst hat, vollig unabhéngig davon, was Andere fiir erlaubt
oder verboten, fiir gut oder zu rechtfertigen, fiir tolerabel oder fiir
zumutbar halten mogen.

Die entsprechende geschichtliche Erfahrung passt zur neuzeitli-
chen Destruktion eines von der Antike geerbten teleologischen
Naturbegriffs, demzufolge menschliches Leben von Anfang an als
ethisch orientiert, d.h. als zur Realisierung des Guten bestimmt, zu
verstehen war. Seit Thomas Hobbes® Zeit spitestens beginnt dieses
Verstandnis menschlichen Lebens im Besonderen, aber auch >bio-
logisch« aufgefassten Lebens im Allgemeinen mehr und mehr zu
zerfallen. Die entsprechende Wissenschaftsgeschichte ist inzwischen

Staatsverstdndnisse im Existentialismus, Baden-Baden 2015], in: Philosophische
Rundschau 64, Heft 3 (2017), 203-219.

3 Vor diese Frage sah sich bereits 1947 auch der als Vordenker der Uberschrei-
tung bekannte (und vielfach auf eine bedenkenlose Affirmation dieses Begriffs
verkiirzte) Georges Bataille gestellt, wie dessen Rezension von David Roussets
Les Jours de notre mort zeigt: G. Bataille, Reflexionen tiber Henker und Opfer, in:
ders., Henker und Opfer, Berlin 2008, 11-20.

384

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Leben vs. Ethik

gut erforscht. Sie zeigt auch, dass teleologisches Denken mehrfach
wiederauflebte und dass es bis heute keineswegs als ganz und gar
rerledigt« gelten kann.* Doch gerade diejenige Wissenschaft, die
irrefithrenderweise seit Jean-Baptiste de Lamarck, Gottfried R. Tre-
viranus, Karl F. Burdach und anderen erst seit etwa 1800 termino-
logisch unter dem Begriff >Biologie« firmiert, hat zu einer wenn
nicht das Lebendige iiberhaupt, so doch womdglich das menschli-
che Leben konstitutiv und teleologisch auszeichnenden ethischen
Dimension gar kein Verhaltnis mehr. Das gilt auch fiir die inzwi-
schen etablierte Soziobiologie (Edward O. Wilson®) und fiir die
biologisch fundierte Anthropologie (Arnold Gehlen®). In deren
Sicht haben sich die Erben der Primaten vor allem aufgrund ihres
Aufeinanderangewiesenseins in einem brutalen, unausweichlichen
Uberlebenskampf, fiir den sie im Grunde héchst mangelhaft ausge-
stattet waren, in erste ethische Probleme der Regelung ihres Zusam-
menlebens verstrickt, nicht deshalb, weil sie von Natur aus auf einen
bestimmten, etwa politischen Sinn guten Zusammenlebens hin aus-
gerichtet sein mussten, wie es vor allem Aristoteles mit seinem zwi-
schen zoé und bios schwankenden Begriff des Lebens nahegelegt
hatte.” Im Fall des Menschen - von dem er sich im Lichte seiner
eigenen Zugehorigkeit zu seinen (ménnlichen) Mitbiirgern (politai)
ein sehr eingeschréanktes, Kinder, Frauen und Fremde nicht eigens
beriicksichtigendes oder sogar ausschlieffendes Bild gemacht hatte -
erschien ihm das Leben nur so verstindlich, dass es als sprachbegab-
tes eines zoon logon echon von Anfang an darauf angelegt sein muss-
te, in Lebensformen (bioi) Gestalt anzunehmen, die der politischen
Regelung und Beherrschung bediirfen. Genau davon handelt dann
auch die aristotelische Politik, indem sie zeigt, wie das Leben eines
zdon politikon in einem bios politikés zu realisieren ist.

4 E.]. Dijksterhuis, Die Mechanisierung des Weltbildes, Berlin, Heidelberg, New
York 1956; R. Low, Philosophie des Lebendigen, Frankfurt/M. 1980; R. Spaemann,
R. Low, Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des teleologischen
Denkens, Miinchen, Ziirich 21985; T. Lenoir, Teleology without regrets. The trans-
formation of physiology in Germany: 1790-1847, in: Studies in History and Philos-
ophy of Science 12 (1981), 293-354; ders., The Strategy of Life, Dordrecht 1982.

5 E. O. Wilson, Sociobiology. The New Synthesis, Cambridge 1975.

6 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Wiesbaden
131986.

7 Vgl. M. G. Weif$ (Hg.), Bios und Zoé. Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer
technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt/M. 2009.

385

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

2. Renaissance des »politischen Lebewesens« bei Hannah
Arendt und der Wille, zusammenzuleben bei Paul
Ricceur

Fiir die moderne Biologie, die sich terminologisch offensichtlich an
die entsprechende Semantik anlehnt, kann ein derartiges teleologi-
sches Verstindnis menschlichen Lebens kein Thema mehr sein.®
Doch fehlt es nicht an Versuchen, ein solches Verstindnis wieder-
zubeleben; und zwar im Zeichen einer geradezu programmatisch
propagierten Rehabilitierung der Praktischen Philosophie, die der
modernen Biologie den Anspruch streitig macht, tiber den Zusam-
menhang von Leben und Ethik, sei es sozio-biologisch, sei es in evo-
lutionstheoretischer Perspektive®, letzte Auskunft zu geben. Schon
einige Jahre vor der im deutschsprachigen Raum erklarten »Reha-
bilitierung der Praktischen Philosophie«!® hat vor allem Hannah
Arendt wieder mit Aristoteles vom Menschen als »politischem Le-
bewesen« gesprochen, ohne dieses aber im modernen Sinne >bio-
logisch« verstehen zu wollen. Zu >bloflem« Leben, das man mit
Hobbes oder Spinoza als unbedingt der physischen Selbsterhaltung
verpflichtet beschreibt und von dem auch die Biologie ausgeht, sei-
en wir Menschen keineswegs unumginglich verurteilt; und noch
weniger konne blofles Uberleben als das wichtigste oder hochste
Gut gelten. Menschliches Leben, das tiberall von der Anwesenheit
des Anderen zeuge, finde - nicht aufgrund einer individuellen bio-
logischen Vorbestimmung, sondern als dem Zusammenleben iiber-
antwortetes — auch umwillen dieses >Zusammenc statt, das so oder
so politisch, in einer Ordnung menschlicher Koexistenz, Gestalt
annehmen miisse. Es miisse im Interesse an der guten Gestaltung
und am Uberleben dieser Ordnung stattfinden, um iiberhaupt als

8 Vgl. A. Huxley, Entfaltung des Lebens, Frankfurt/M., Hamburg 1954; G. Can-
guilhem, Zur Geschichte der Wissenschaften vom Leben seit Darwin, in: ders.,
Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie, Frankfurt/M. 1979, 134-153; E.-M.
Engels, Die Teleologie des Lebendigen, Berlin 1982; R. Riedl, Die Strategie der Ge-
nesis. Naturgeschichte der realen Welt, Miinchen *1984; K. Kochy, Biophilosophie,
Hamburg 2008; W. Lefebvre, Die Entstehung der biologischen Evolutionstheorie,
Frankfurt/M. 2009.

9 Wie etwa bei R. Dawkins, Das egoistische Gen, Reinbek 1996.

10 Vgl. M. Riedel (Hg.), Rehabilitierung der Praktischen Philosophie, 2 Bde., Frei-
burg 1972/1974.

386

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Renaissance des »politischen Lebewesens« bei Hannah Arendt

wirkliches Zusammenleben moglich zu werden. Zusammenleben ist
demnach im Grunde nicht denkbar, wenn es nicht auch im Interesse
an seiner guten praktischen Einrichtung geschieht. Dieses Interesse
verdankt sich aber im Verstindnis Arendts nicht einer biologischen
Bestimmung, sondern keimt stindig neu aus dem an-archischen,
keinem praktischen oder poietischen Tun verfiigbaren Zwischen, das
die Koexistierenden in ihrem Getrenntsein miteinander verbindet.
Wenn Arendt in diesem Zusammenhang von einer politischen,
ethisch auf das Gute ausgerichteten Lebensform spricht!!, die sich
ihrer Uberzeugung nach nur als eine 6ffentliche realisieren lisst,
dann meint sie weder eine Form bloflen Lebens, das unter dem
Druck der Selbsterhaltung und der Okonomie der Vorsorge fiir das
in diesem Sinne Lebensnotwendige stattfindet!?, noch eine blofle
Form des Lebens, die als solche zu erstarren droht®, sondern gerade
das stindige Geschehen des inter-esse, das immerfort in Prozessen
der Selbstformung geschieht und dabei auf politische Verbindlich-
keit und Dauer angelegt scheint. Denn durch das Sprechen und
Handeln miteinander wird Gesagtes und Getanes >verbindlich< ge-
zeitigt, wie es par excellence deutlich wird, wo etwas explizit verspro-
chen oder anders >zugesagt« wird."* Auf diese Weise kann dauerhafte
Verlisslichkeit einer politischen Lebensform gestiftet werden.!®

11 Vgl. H. Arendt, Vita activa oder Vom tditigen Leben, Miinchen, Ziirich 41985, 38,
51

12 Fir Hannah Arendt bleibt der Begrift des Lebensnotwendigen solange bedenk-
lich zweideutig, wie nicht angegeben wird, um was fiir ein Leben es sich han-
delt. Ich sehe hier aber von Arendts Losungsvorschlag ab, der von einer reich-
lich schematischen Gegeniiberstellung von privaten, dem Okonomischen un-
terworfenen Lebensformen einerseits und 6ffentlichen bzw. politischen Lebens-
formen andererseits ausgeht.

13 Bekanntlich haben sich sog. »lebensphilosophisch« orientierte Autoren, allen
voran Georg Simmel, in dieser Hinsicht mit dem Gegensatz von Leben und
Form auseinandergesetzt.

14 Tatsachlich geht die >Verbindlichkeit< sozialen und politischen Zusammenle-
bens jedoch keineswegs nur aus expliziten Sprechakten hervor, die zudem ihrer-
seits auf praktische >Einlésung« angewiesen sind. Man kénnte geradezu von ge-
lebten und dabei praktische eingelosten Versprechen reden. Vgl. VL., Gegebenes
Wort oder Gelebtes Versprechen. Quellen und Brennpunkte der Sozialphilosophie,
Freiburg i. Br., Miinchen 2008.

15 Und das soll geschehen, insistiert Arendt. Fiir sie liegt der Sinn des Zusammen-
lebens gerade darin.

387

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

So gesehen kann es sich bei der Bestimmung des zdon politikén zu
gutem Zusammenleben in einer politischen Ordnung nicht blofy um
eine biologische Vorgegebenheit handeln, in der man eine ethisch-
politische Teleologie vermutet hat. Vielmehr erwéchst diese Bestim-
mung immer von neuem aus dem Medium jenes Zwischen, in dem
wir uns im Verhiltnis zueinander bewegen. Sie kommt aber poli-
tisch nur angemessen zum Tragen, wenn man sie auch durch den
Willen, zusammen zu leben, bekriftigt. Gerade dieser Wille droht
jedoch nicht nur durch inneren Widerstreit, sondern auch durch
Prozesse der Verfeindung bis hin zum Aufruhr (stdsis) und zum
offenen Krieg (pdlemos) zerriittet zu werden, in die sich ein unver-
meidlich konflikthaftes Zusammenleben immer wieder verstrickt.'®
Dariiber hinaus féllt der Sinn des Zusammenlebens nur allzu leicht
in Vergessenheit durch eine Indifferenz, die ihn aus dem Blick ver-
liert. Paul Ricceur spricht in diesem Zusammenhang von einem Stif-
tungsvergessen, das nicht etwa in einer empirischen Vergangenheit
vorgefallen ist und mehr oder weniger weit zuriickliegen wiirde:
In Vergessenheit fillt vielmehr stindig durch das Zusammenleben,
wodurch es als Zusammenleben im Interesse des >Zusammenc {iber-
haupt begriindet wird."” Deshalb bedarf das Zusammenleben immer
wieder der Erinnerung an die Stiftung seines eigentlichen Sinns,
den man nicht nur in der Gewalt, sondern auch in fortwédhrender
Gleichgiiltigkeit aus dem Auge verliert. Davon ist Ricceur {iberzeugt:
Ohne immer neue Erinnerung an den Willen, zusammen zu leben,
wird die politische Ordnung keinen Bestand haben.!® Das Leben

16 Vgl. N. Loraux, Das Band der Teilung, in: ]. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Posi-
tionen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31-64.

17 P. Ricceur, Pouvoir et violence, in: M. Abensour (éd.), Ontologie et politique,
Paris, 141-153, hier: 148.

18 Freilich kann dieser Wille der Stiftung des Zusammenlebens nicht als ein bereits
»gemeinsamer< einfach vorausliegen (sonst wére das Problem, das die Einwil-
ligung erforderlich macht, ja schon gelost). Radikal problematisch kann das
Zusammen eines politischen Lebens nur fiir Wesen werden, die nicht immer
schon zusammen, vorverstindigt oder gleichen Willens und in diesem Sinne
vergemeinschaftet sind. Das Zusammen lésst sich ohne ein urspriingliches Ge-
trenntsein nicht denken. Fraglich aber ist, wie radikal dieses Getrenntsein ange-
sichts Anderer zu verstehen ist und ob es im Zusammenleben tiberwunden oder
aufgehoben werden kann oder sollte, wie es irrefithrende integrationistische
Modelle der Vergemeinschaftung oder der Vergesellschaftung immer wieder
nahelegen. Zu aktuellen Revisionen des Gemeinschaftsbegriffs in diesem Sinne

388

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Erscheinungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?

(bios) der Menschen zwischen Geburt und Tod, in dem sich zeigt,
wer sie sind"”, mag noch so sehr darauf angelegt sein, ein Werk
(ergon) zu zeitigen, das sie in der Erinnerung der Spéteren iiberleben
kann, ihrem auch fiir Arendt zentralen effort de simmortaliser wird
kein Erfolg beschieden sein, wenn die politische Ordnung nicht
tiberlebt, deren Institutionen dieser Anstrengung als Stiitze dienen.
Eine politische Lebensform muss sich also auch deshalb immer von
neuem ihrer volitionalen Grundlagen, d. h., im Verstindnis Ricceurs:
an den Willen (und an die gegenseitige Einwilligung [consentement])
erinnern, gut (d.h. hier: ethisch) und in gerechten Institutionen (d.h.
hier: moralisch) mit Anderen zusammen zu leben - »trotz allem,
wie Ricceur immer wieder betont.?? Allerdings wird keine politische
Ordnung je alle Anderen einschliefien oder einbeziehen kénnen. So
gesehen wird sich dieser Wille stets nur auf Andere beziehen, denen
der Status der Zugehorigkeit oder der Mitgliedschaft im politischen
Gemeinwesen zukommt. Entsprechend miisste auch die Reichweite
der Ethik (als Inbegriff der Grundlagen gemeinsamer Orientierung
am Guten) und der Moral (als Inbegriff einer deontologischen Nor-
mativitdt, wie sie in Urteilen iiber die Gerechtigkeit der Institutionen
zum Ausdruck kommt) limitiert sein. Kann es also Ethik und Moral
nur innerhalb der jeweiligen politischen Ordnung geben?

3. Der Erscheinungsraum:
Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?

Dass es sich zumindest anfanglich genau so verhalten hat, legt Han-
nah Arendt nahe, wo sie beide Begriffe vom antiken Begrift des

vgl. VI, A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile Negativistischer Sozialphilosophie.
Ein Kompendium, Berlin 2011.

19 Nur en passant ist an dieser Stelle darauf zu verweisen, wie nahe Ricceurs
Hermeneutik des Selbst hier Hannah Arendts Auffassung von Identitdt im Sinne
der Frage nach dem Wer? steht; vgl. P. Ricceur, Préface, in: H. Arendt, Condition
de ’homme moderne, Paris 1983, 5-32, hier: 22f. Dabei fillt allerdings auf,
dass wieder (ahnlich wie bei Charles Taylor, dem sich Ricceur verschiedentlich
angeschlossen hat) von einem »politischen Tier« die Rede ist, was Arendts
Intention gerade widerspricht.

20 J.LeGoft, La Pensée sociale, in: J. Poree, G. Vincent (éd.), Paul Ricceur. La pensée
en dialogue, Rennes 2010, 237-250, hier: 249.

389

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

nomos her versteht. Was wir heute in Anlehnung an dieses Wort
Gesetz nennen, »bedeutete zumindest bei den Griechen urspriing-
lich so etwas wie eine Grenze, die in frither Zeit ein sichtbarer
Grenzraum war, eine Art Niemandsland, das jeden, der iiberhaupt
ein Jemand war, umschlof$ und einhegte. [...] Das griechische Gesetz
war wirklich eine >Gesetzesmauer<, und schuf als solche den Raum
einer Polis.«?! Ethik und Moral sind in dieser Sicht genauso wie
der von einem ndmos festgelegte Raum grundsitzlich als >geortet«
und gleichsam eingezaunt zu verstehen. Doch konnte sich die »Or-
ganisationsstruktur« einer Bevolkerung weit bis in eine Diaspora
hinein erstrecken, in der sich menschliche Verhdltnisse nur noch
»aus dem Miteinanderhandeln und -sprechen« ergeben. Wo immer
»um dieses Miteinander willen« gehandelt wird, ist so gesehen der
»wirkliche Raum« gegeben, aus dem das Ethische und das Politische
entstehen, und zwar unabhéngig davon, wo die Betreffenden gerade
lokalisiert sind. »Wo immer Thr seid, werdet Thr eine Polis sein«
- dies Wort, das die Polis den Auswanderern auf den Weg mitzuge-
ben pflegte, ist mehr als das Kennwort der spezifisch griechischen
Kolonisationsformen; in ihm kommt auch zum Ausdruck, daf§ Han-
deln und Sprechen ein rdumliches Zwischen etablieren, das an keinen
heimatlichen Boden gebunden ist und sich iiberall in der bewohnten
Welt neu ansiedeln kann. Dies rdumliche Zwischen ist der Erschei-
nungsraum im weitesten Sinne, der Raum, der dadurch entsteht,
daf$ Menschen voreinander erscheinen, und in dem sie nicht nur
vorhanden sind wie andere belebten oder leblosen Dinge, sondern
ausdriicklich in Erscheinung treten.«??

Dass dieser Raum des origindren Voreinander-in-Erscheinung-
tretens einerseits nicht ohne Weiteres mit dem Bereich der Geltung
des Gesetzes zusammenfidllt und dass er andererseits nicht als al-

21 Arendt, Vita activa, 61.

22 Ebd. 192. Hervorhebung BL. Das Zwischen wird also, wie die von mir hervorge-
hobene Passage zeigt, griindlich missverstanden, wenn man den Raum als einen
objektiv bereits vor dem In-Erscheinung-treten gegebenen betrachten wollte, in
dem man eine Stelle einnehmen wiirde. Vielmehr begreift Arendt den Raum
und das In-Erscheinung-treten als ko-origindr. Dies zu bedenken wird umso
wichtiger, je mehr das Erscheinen des Anderen medial vermittelt stattfindet und
nur noch bedingt an eine raum-zeitlich nicht entfernte Sichtbarkeit gebunden
zu sein scheint. Man denke nur an die neuen Formen der Offentlichkeit, die das
Internet ermdoglicht.

390

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Der Erscheinungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?

le Menschen einschlieflender zu denken ist, bestitigt die Autorin
selbst: Selbst wo er jenseits der »Mauern des Gesetzes« existiert,
»pflegt die Mehrzahl der gerade Lebenden sich aufSerhalb seiner zu
bewegen - wie die Sklaven- und Fremdenbevélkerung der Polis,
wie die »barbarischen« Feinde oder auch die, die in der politischen
Ordnung als unbedeutend oder marginal gelten. So wird bei Arendt
deutlich, dass nicht nur der Bereich des Gesetzes, sondern auch
der Erscheinungsraum selbst keineswegs jedem ohne Weiteres zu-
ganglich sein kann. Das heifst: es ist durch nichts verbiirgt, dass
es jedem jederzeit effektiv freisteht, in Erscheinung zu treten -
zumal nicht in politischer Hinsicht. Arendt ist aber weit entfernt
davon, diese von der antiken Politischen Philosophie nahegelegte
Exklusivitdt des Erscheinungsraums fiir unproblematisch zu halten.
Schliefllich haben ihr gerade die modernen Totalitarismen, die eine
nach innen und auflen exklusive Ordnung zu fabrizieren suchten,
die Unverzichtbarkeit eines gegen jede politische Ordnung geltend
zu machenden »Rechtes, Rechte zu haben« bewiesen. Mit diesem
Recht meinte Arendt zunéchst nicht mehr und nicht weniger als die
effektive Moglichkeit, in Erscheinung zu treten und Andere wenig-
stens mit dem Verlangen konfrontieren zu diirfen, ihrem politischen
Leben zuzugehoren. (Ob diesem Anspruch stattgegeben wird bzw.
ob und unter welchen Bedingungen ihm stattgegeben werden muss
oder sollte, ist eine andere Frage.?*) Dieses Recht, das unabhéngig
von Zugehorigkeit und Mitgliedschaft jedem Anderen zukommen
miisste, wie Arendt meinte, diirfe von keiner politisch georteten und
gleichsam eingezdunten Ethik oder Moral abhidngen, gegen die es
gegebenenfalls geltend zu machen ist.?*

Wenn man ein solches Recht wie Hannah Arendt fiir unverzicht-
bar hilt, muss man dann nicht in Folge dessen eine UnabschliefSbar-

23 Vgl. die Revision dieser Frage mit Blick auf das aktuelle politische Profil Euro-
pas bei B. Liebsch, M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europdischer
Gastlichkeit. Geschichte - Kulturelle Praktiken - Kritik, Weilerswist 2016; S. De-
Grooyer, A. Hunt, L. Maxwell, S. Moyn, Vom Recht, Rechte zu haben, Hamburg
2018.

24 Faktisch liegt freilich eine solche Abhéngigkeit im Fall der bewussten >Einrdu-
mung<, Zubilligung oder der praktisch folgenreichen Gewihrung dieses Rechts
sehr wohl vor. Wo das Recht, Rechte zu haben, offentlich eingerdaumt wird,
kommt das Einrdumen aber zu spit gegeniiber dem Anspruch darauf und ver-
fugt nicht tiber den vorgingigen Anspruch des Anderen.

391

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XlI

keit des Erscheinungsraumes denken, die es dem fremden Anderen
gestatten sollte, einen Anspruch auf dieses Recht nicht nur in ab-
strakter Weise zu >habens, sondern ihn auch effektiv zu reklamieren?
Die griechische Philosophie kennt aber keinen Begriff des Anderen,
zu dem auch und gerade dann noch ein ethisches, moralisches oder
politisches Verhiltnis zu denken wire, wenn die Betreffenden — wie
die displaced persons des 20. Jahrhunderts und die sans papiers, die
clandestini, die Fliichtlinge und Asylbewerber unserer Tage — der
jeweiligen Lebensform nicht zugehoren, in der Andere weitgehend
unproblematisch dessen gewiss sind, in Erscheinung treten zu kon-
nen.?

Fiir Ricceur ergibt sich daraus eine entscheidende Herausforde-
rung seiner Konzeption einer »Kleinen Ethik«.2® Denn einerseits
lehnt sie sich wie angedeutet zwar an die klassischen ethischen
Fragen nach dem Guten im Sinne einer Teleologie des Zusammenle-
bens und nach dem Rechten im Sinne einer Deontologie des norma-
tiven Urteils an; andererseits stellt sie sich aber dem Anspruch einer
radikalisierten Ethik?’, die sich unter dem Eindruck der Totalitaris-
men des 20. Jahrhunderts strikt dem Gedanken widersetzt, jenseits
der (genealogisch, ethnisch, kulturell oder auch politisch definier-
ten) Zugehorigkeit und rechtlich geregelter Mitgliedschaft sei die
Existenz des Anderen womdglich ein ethisch und politisch indiffe-
rentes Datum. Wird der Horizont der griechischen Philosophie nicht
definitiv gesprengt, wenn man ein unhintergehbar nicht-indifferentes
Verhiltnis zum Anderen, selbst zum unzugehoérigen, anonymen und
fremden Anderen, zu denken versucht??8

25 Dass es mit dieser vermeintlichen Gewissheit vielfach nicht weit her ist, zeigt
Jacques Ranciere in seiner Politischen Philosophie mit Nachdruck. Vgl. beson-
ders J. Ranciére, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002.

26 SaA, 7. und 8. Abhandlung; P. Ricceur, Liebe und Gerechtigkeit/Amour et Justice,
Tiibingen 1990.

27 Vgl. SaA, 238; P. Ricceur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, in: J.-C.
Aeschlimann (éd.), Répondre dautrui, Neuchétel 1989, 17-40; P. Ricceur, Entre
éthique et ontologie: la disponibilité, in: M. Saquin (éd.), Gabriel Marcel, Paris
1989, 157-165, 193-200.

28 Vgl. VL., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br., Miinchen 1999,
Kap. ITI, bes. Anm. 45.

392

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Nicht-Indifferenz angesichts des Anderen

4. Nicht-Indifferenz angesichts des Anderen —
Jenseits aller Zugehorigkeit und Mitgliedschaft?

Levinas hat genau das energisch behauptet und diese Position mit
einem unerhorten metaphysischen Vorwurf verkniipft, indem er
das abendldndische Denken einer >Verselbigung« des Anderen be-
zichtigte, die es ginzlich ausschliefe, der radikalen, unauthebbaren
Anderheit des Anderen gerecht zu werden, die jeden angesichts des
Anderen zur Nicht-Indifferenz bestimme.?® Dieser »>Andere< konne
jede(r) andere sein, die bzw. der uns zufillig und gegebenenfalls iiber
grofSe, nur medial zu vermittelnde Distanz hinweg begegne. Levinas
will uns davon iiberzeugen, dass der Andere auch und gerade als
Fremder jegliche radikale Indifferenz ihm gegeniiber ausschlief3t.
Zu beweisen ist das allerdings ebenso wenig wie der von Levinas
immerzu in Anspruch genommene Befund, dass sich der Andere
aufgrund seiner radikalen Alteritdt nicht im >Selben< autheben und
insofern »>verselbigen« lasse. Das ist allenfalls zu bezeugen - durch
Andere, die fiir diese >Unaufhebbarkeit< des Anderen als des Ande-
ren praktisch eintreten.

Ricceur stellt allerdings in Abrede, wovon Levinas unbeirrt®0 aus-
gegangen ist: dass das von den Griechen der Antike gleichsam ge-
erbte Denken des Anderen grundsitzlich verfehlt habe, was ihn als
unaufhebbar Anderen eigentlich ausmache. Wéhrend Levinas aus
diesem Vorwurf den Schluss gezogen hat, man miisse den okziden-
talen ldgos tiberwinden - und zwar gewissermaflen in riickwartiger
Richtung, namlich im Rekurs auf die Bibel -, halt Ricceur Levinas

29 Zur Anfechtbarkeit dieser Behauptung, die hier nicht zur Diskussion steht,
vgl. vor allem die Auseinandersetzung Derridas mit Levinas (J. Derrida, Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 121ff.), sowie die kleine Schrift
von Ricceur, in der er Levinas‘ adverbiale und hyperbolische Rede von einem
Anderssein untersucht, das dem Anderen in anfechtbarer Art und Weise derart
zugeschrieben wird, dass er als verabsolutiert erscheinen kann - um den Preis
einer Verrenkung unserer Sprache aber, den Ricceur nicht ohne Weiteres zu
zahlen bereit ist: P. Ricceur, Anders. Eine Lektiire von >Jenseits des Seins oder
anders als Sein geschieht< von Emmanuel Levinas, Wien, Berlin 2015.

30 Hier habe ich die bereits zu Anfang der 1960er Jahre vorgebrachte Kritik Der-
ridas an Levinas® Kontamination von Selbigkeit und Selbstheit im Auge. Vgl.
die aktuelle Revision dieses Zusammenhangs in: VI. (Hg.), Der Andere in der
Geschichte. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas® >Totalitdt und
Unendlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 22017.

393

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

vor, in dieser Kritik orientiere er sich irrefithrenderweise negativ an
einem Begriff mit der radikalen Anderheit des Anderen nicht zu
vereinbarender und eine totalisierbare Ordnung implizierender Sel-
bigkeit (mémeté), dem sein eigenes Denken des Anderen (zumindest
in diesem Zusammenhang) »nicht einmal begegnet« sei.!

Im Folgenden mochte ich die Frage aufwerfen, was Ricceurs An-
nahme der Herausforderung von Levinas® Kritik fiir ein ethisches
und moralisches Denken bedeuten konnte, dem man, gestiitzt auf
Hannah Arendt, den Vorwurf machen kann, stets nur eine regio-
nalisierte und gleichsam eingefriedete Ethik und Moral fiir Zugeho-
rige und Mitglieder, niemals aber ein ethisches oder moralisches
Verhiltnis zum Anderen in seiner irreduziblen Fremdheit denken zu
koénnen - und zwar auch dann nicht, wenn man durch Universali-
sierung weltweit alle Anderen >einbezogen« sehen méchte.*? Ich gehe
zu diesem Zweck zunéchst kurz auf frithe sozialphilosophische An-
satzpunkte Ricceurs ein, um dann zu zeigen, wie er mit dem Begriff
der Anderheit in Soi-méme comme un autre verfahrt. Dort erfolgt
die Einfithrung jener Grundformel, in der vom Willen die Rede ist,
mit Anderen gut und in gerechten Institutionen zusammenzuleben,
zunidchst scheinbar ganz konventionell nur mit Bezug auf Fragen
nach dem guten Leben und nach dem Gerechten. Das Problem,

31 SaA, 403. Ricceur insistiert hier besonders auf der Unterscheidung verschiede-
ner Formen der Alteritit und wendet sich gegen eine Konfusion metaphysischer
und ethischer Bedeutungen des »Anderen« (vgl. P. Ricceur, De la métaphysique
a la morale, in: Revue de métaphysique et de morale 98, no. 4 [1993], 455-477,
hier: 466, 469). Die Art, in der er Alteritait dem Selbst, nicht dem Selben,
einschreibt, hindert Ricceur im Ubrigen nicht daran, sich von ersterem wie
schon in seinen frithen Schriften einen aristotelischen Begriff (étre agissant) zu
machen; siehe ebd. 473. Es bleibe hier dahingestellt, ob Ricceur auf diese Weise
nur zu eklektischen Losungen gelangen kann. Das wird nur zu beurteilen sein,
wenn man seine im Jahre 1997 unter dem Titel Autrement veroffentlichte, diffe-
renzierte, aber noch kaum beachtete Auseinandersetzung mit Levinas wiirdigt
(s.0., Anm. 29).

32 Man vergleiche in diesem Sinne die Ausfithrungen zur Fremdheit des Anderen
bei A. Maclntyre, After virtue, Notre Dame/Indiana 21984, 126, 250 f. Was etwa
bei Habermas unter dem Begriff der >Einbeziehung« beschrieben und von ande-
ren universalistisch auf Fremde gemiinzt wurde, lasst keine radikale Fremdheit
erkennen, um die es etwa Bernhard Waldenfels geht. Vgl. J. Habermas, Die
Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/M. 21997;
H. Brunkhorst, Solidaritit unter Fremden, Frankfurt/M. 1997; B. Waldenfels,
Topografie des Fremden, Frankfurt/M. 1997.

394

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden

was es demgegeniiber fiir diese Fragen bedeuten kénnte, wenn wir
dem Gedanken einer radikalisierten, in keiner politischen Ordnung
je aufgehenden Anderheit mit Levinas oder Ricceur folgen, wird
abschlieflend aufgeworfen.

5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden —
Ansatzpunkte Ricceurs mit Edmund Husserl und
Immanuel Kant

Unter dem Eindruck der Husserl'schen Lehre transzendentaler In-
tersubjektivitit, die vom »fremden Menschen« als »an sich erstem
Menschen« ausgeht®, stellte sich Ricceur bereits in den 1950er Jah-
ren die Frage, inwiefern uns die Erfahrung iiberhaupt auf die Spur
des Anderen fiithrt. Die Existenz des Anderen kiindigt sich nach
Ricceurs Auffassung zwar als eine fremd bleibende, sich uns letztlich
entziehende in seiner Erscheinung an.* Die Erscheinung bringe
aber insbesondere nicht das Sein des Anderen, so wie es uns ethisch
affiziert, zur Geltung, auch dann nicht, wenn wir ihm in einer Sym-
pathie zugewandt sind, wie sie etwa Max Scheler beschrieben hat.
»Lexistence absolue d’autrui [...] ne peut étre sentie; elle est annoncé
comme étrangere a mon vécu par 'apparition méme d’autrui dans
son comportement, son expression, son langage, son ceuvre; mais
cette apparition d’autrui ne suffit pas a 'annoncer comme un étre
en soi. Son étre doit étre posé pratiquement comme ce qui limite
la prétention de ma sympathie elle-méme a réduire la personne
a sa qualité désirable et comme ce qui fonde son apparition elle-
méme.«* Die Erfahrung, die sich auf den Anderen als Anderen®®
bzw. als andere Person bestenfalls im Modus der Sympathie bezieht,
sei in seinem absoluten Sein fundiert, nicht dieses in jener. Und
dieses Sein (en soi) glaubt Ricceur nur im Sinne Kants postulieren zu
kénnen. Er betont ausdriicklich, dass es der menschlichen Wahrneh-

33 Vgl. E. Husserl, Husserliana Bd. I, Haag 1950, § 55.

34 Vgl. P. Riceeur, Sur la phénoménologie, in: Esprit 21, no. 209 (12) (1953), 821-839
hier: 838£.; repr. in: A Iécole de la phénoménologie, Paris 1986 [=AEP], 141-160.

35 P. Ricceur, Kant et Husserl, in: Kantstudien 46, no. 1 (1954/5), 44-67, hier: 65;
repr. in: AEP, 227-250.

36 M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie [1912], Bern 1974.

395

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xll

mung nicht unmittelbar zugénglich sei, legt aber nahe, dass es sich
in ihr ankiindige. »Ce que la personne annonce, c’est précisément
son existence absolue; constituer la personne, c’est alors repérer
dans quels modes subjectifs s‘opére cette reconnaissance d’altérité,
d’étrangeté, d’existence autre. [..] C’est ici qu'un retour a Kant se
propose; non point pour parfaire une description de lapparaitre
d’autrui, mais pour comprendre le sens de I'existence qui s'annonce
dans cet apparaitre.«*’

Die ethische Bedeutung der Existenz des Anderen kann so ge-
sehen nicht daraus, wie er sich der Erfahrung darstellt, sondern
nur aus einem Postulat im Sinne Kants abgeleitet werden, das der
Pratention jeglicher Erfahrung, den Anderen in seiner Anderheit
zu erschlieflen, Grenzen setze.® Ricceur spricht so von einem in
praktischer Absicht postulierten absoluten Sein des Anderen. Inbegriff
dieses Seins ist die Freiheit und die Wiirde des Menschen, die uns
unbedingte Achtung abverlange.®® Ricceur behauptet also, dass nur
eine mit Kant konzipierte Kritik des Erscheinens bzw. der Moglich-
keiten der Erfahrung, sich auf den Anderen »selbst<, auf sein ethi-
sches Sein >an sich< zu beziehen, eine Phidnomenologie fundieren
kann*, welche die Modalititen der Erfahrung beschreibt. In diesen
Méglichkeiten kiindige sich aber die Existenz des Anderen gleich-
sam nur an — ohne je in ihrer Erscheinung aufzugehen. Eben des-
halb misse sie als fremd gelten.!!

Hat dieser Gedanke nun Folgen fiir die Differenz von Selbst und
Anderem? Die Frage nach einer solchen Differenz taucht als solche

37 Ricceur, Kant et Husserl, 65; vgl. P. Ricceur, Sympathie et respect. Phénoménologie
et éthique de la seconde personne, in: Revue de Métaphysique et de Morale 59, no.
4, oct.-déc. (1954), 380-397; repr. in: AEP, 266-284

38 Ricceur, Kant et Husserl, 57, 67.

39 Vgl. M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik. Gesamtausgabe. Bd. 3,
Frankfurt/M. 1991, 156.

40 »[...] nulle description de la connaissance dautrui ne précede cette détermination
pratique d’dutrui [...]«, heiflt es ausdriicklich (Ricoeur, Kant et Husserl, 65);
Hervorhebung BL.

41 Was sonderbar kontrastiert mit der Position, der zufolge die »existence absolue«
des Anderen letztlich nur einem Postulat sich verdanken soll. Bedeutet das
nicht, in Abrede zu stellen, dass uns die Fremdheit des Anderen je widerfahren
kann? Wo Levinas die Freiheit des Anderen mit dessen Fremdheit verkniipft,
geht er aber genau davon aus. Insofern vertritt er eine auf das pdthos (Wider-
fahrnis) der Fremdheit des Anderen sich stiitzende Sozialphilosophie.

396

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden

fir Kant scheinbar gar nicht auf. Selbst in der dritten Formulierung
des kategorischen Imperativs*> herrscht ein Formalismus vor, der
nur die Personalitit »eines jeden« zur Kenntnis nimmt, die in dieser
Allgemeinheit bereits nivelliert erscheint. Die Frage nach einer radi-
kalen, irreduziblen Anderheit des Anderen kann sich unter diesen
Voraussetzungen erst gar nicht entfalten.

Nach fast vier Jahrzehnten ist Ricceur in Soi-méme comme un
autre ausfithrlich auf Kant wieder zuriickgekommen, sieht sich aller-
dings unter dem Eindruck des vor allem von Levinas radikalisierten
Alteritdtsdenkens®? schlieflich genétigt, die Frage aufzuwerfen, ob
Kant nicht in der Art, wie er den Anderen ebenso wie das Selbst
der Herrschaft des moralischen Gesetzes unterstellt, dem Gedan-
ken einer irreduziblen Anderheit des Anderen widerspricht (SaA,
270). Gerade der Begriff der Menschheit — »eingefiihrt als ein zwi-
schen der Verschiedenheit der Personen vermittelnder Begriff« -
scheint ihm die Ander(s)heit** zu schwichen und nahezu zu elimi-
nieren.> »Die Idee der Menschheit als eines singuldren Begriffs
wird im Anschlufl an die abstrakte Allgemeinheit eingefiihrt, die
das Autonomieprinzip ohne Ansicht der Personen beherrscht.«*6

42 1. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg 71994, 52.

43 Dieser Denkweg ist hier nicht nachzuzeichnen. In Levinas’ spitem Werk Jen-
seits des Seins ist die Differenz des Anderen keinesfalls im Sinne der bloflen
Verschiedenheit existierender Personen zu verstehen. Scheinbar hat sie nicht
nur Differenzen zwischen Seienden und die ontologische Differenz, sondern
auch das Sein selber hinter sich gelassen. Nicht der Durst nach Sein (wie immer
wieder bei Ricceur), sondern die Furcht, im Sein aufzugehen, wird hier zum
bestimmenden (bis weit in die frithen Schriften Levinas’ zuriick weisenden)
Motiv.

44 Terminologisch werden Andersheit und Anderheit selten unterschieden. Ich
ziehe den zweiten Begriff immer dann vor, wenn die Alteritit des Anderen
ausdriicklich von einer komparativen Verschiedenheit abgesetzt werden soll,
wie sie etwa zwischen Sachen festzustellen ist. Die Anderheit entspringt keinem
Vergleich von etwas mit etwas anderem von einer unabhidngigen Warte aus,
sondern widerfahrt origindr nur in der Begegnung mit dem Anderen.

45 SaA, 2721t 320f.

46 In der Autonomie kommt aber eine eigenartige Passivitdt zum Tragen, inso-
fern sie durch das Gesetz affiziert wird, welches das moralische Subjekt sich
scheinbar selbst gibt (SaA, 259, 333). Man sieht aber nicht, wie diese Passivitat
vom Anderen - besonders vom einzigartigen, unersetzlichen... Anderen - her
bestimmt sein konnte. Weist Kant nicht in der Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten jeglichen Gedanken an eine Riicksicht auf den personalen Anderen

397

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

Nun ist die Menschheit (im nicht-extensiven Sinne) andererseits
gerade auch das, was alle einzelnen achtungswiirdig macht. Insofern
steht sie fir eine »mit Ricksicht auf die Pluralitit der Personen
betrachtete Universalitit«. Bleibt aber nicht auch dieser Gedanke
in gewisser Weise »indifferent gegeniiber der Unterscheidung von
Personen« und nur in diesem Sinne »zu einer Einschreibung in das
Feld der Pluralitéit der Personen fahig«? Gewiss klingt im Begriff des
»Zweckes an sich selbst«, der aus jedem gewissermafSen eine Ausnah-
me macht, eine radikale Nicht-Nivellierbarkeit aller Menschen an.4”
Fithrt uns dieser Gedanke aber bis zur - radikalen — Anderheit des
Anderen, die sich jeglicher Kategorisierung und auch jeglichem un-
terscheidendem Vergleichen widersetzt, wie Levinas immer wieder
behauptet hat?48

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung:
Der radikal auRRer-ordentliche Anspruch des Anderen

Von Levinas hat sich Ricceur scheinbar davon iiberzeugen lassen,
dass sich keine unverkiirzte Ethik aufstellen ldsst, die nicht ausweist,
wie wir der Anderheit des Anderen gerecht werden konnen.** Inso-
fern kann er den Begriff des Ethischen nicht mehr auf eine aristoteli-
sche Lehre guten Zusammenlebens reduzieren, die sich urspriinglich
auf den Horizont der jeweils eigenen politischen Lebensform und
dessen genealogische Voraussetzungen beschrankt hatte. Ricceur in-
sistiert aber darauf, dass wir der Anderheit nur vermittels unserer
Antwort auf ihren Anspruch auf die Spur kommen, der durch die

zuriick, insofern sie ihm Triebfeder der Moralitit nur um den Preis scheint
werden zu konnen, dass die unbedingte Achtung fiir das moralische Gesetz
verunreinigt zu werden droht? Gegenstand der moralischen Achtung kann so
gesehen nur das Gesetz, und niemals der Andere als einzigartige Person selber,
sein. Vgl. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, 156-160.

47 Vgl. E. Tugendhat, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt/M. 1993, 83 ff.

48 Vgl. SaA, 269 f. sowie R. Spaemann, Personen. Versuche iiber den Unterschied von
setwas< und >jemands, Stuttgart 1996, 136.

49 Tatsichlich ist von radikaler Ander(s)heit bei Ricceur freilich eher nebenbei die
Rede; SaA, 399.

398

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung

Antwort bezeugt wird.”° Sie ist kein ontisch bzw. ontologisch spezi-
fizierbares Etwas, sondern zeigt sich nur vom Worauf der Antwort
her. So weigert sich Ricceur, die Anderheit des Anderen in eine
absolute Exterioritdt zu entlassen, wie es scheinbar bei Levinas der
Fall ist.>! Auch wenn es, so Ricceur, eine irrelative, durch nichts
zu vereinnahmende Anderheit des Anderen geben sollte und wenn
von ihr dessen ungeachtet bzw. sogar gerade deshalb ein Ruf oder
eine Aufforderung, ja sogar der Befehl, die Verantwortung fiir den
Anderen zu tragen, ausgehen sollte (selbst wenn der Andere als
Gewalttdter auftritt), dann muss doch auf diese Herausforderung
des Anderen eine Art Antwort erfolgen: der Ruf muss gehort, die
Aufforderung wenn nicht angenommen, so doch wenigstens als sol-
che vernommen werden konnen. Andernfalls scherte die Anderheit
des Anderen in eine voéllig a-soziale Exterioritét aus, die es in keiner
Weise mehr gestattete, so etwas wie eine Beziehung zum Anderen
zu denken. Ricceur will keineswegs in Abrede stellen, dass es eine
radikale, uniiberwindliche Asymmetrie im Verhdltnis zum Anderen
geben kann: dann namlich, wenn wir mit jeglicher Antwort, die wir
ihm geben, zu spat kommen.>> Aber wenn die Asymmetrie, die von
der radikalen, irrelativen Anderheit des Anderen her riihrt, durch
nichts »kompensiert« wird, so sein Argument, ldsst sich letztlich
tberhaupt kein Verhiltnis zu ihr mehr denken. Und kénnen wir
nicht, wére hinzuzufiigen, von radikaler Anderheit nur im Sinne ei-
nes Uberschusses iiber den >innerweltlichen<, raum-zeitlich situiert
erscheinenden Anderen hinaus sprechen? Miissen wir insofern nicht

50 Ein Gedanke, den wir bei Philosophen ganz anderer Provenienz, etwa bei Hans
Jonas, dhnlich ausgefithrt finden. Bei Jonas ist aber ausdriicklich von einem
»seinsimmanenten Anspruch« des Anderen die Rede; wobei der Andere, an
dem sich dies par excellence zeigen lasst, fiir Jonas das neugeborene Kind ist,
scheinbar aber nicht unbedingt auch jede(r) >beliebige< Andere. Vgl. H. Jonas,
Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/M. 1992, 234 ff. sowie Spaemann, Perso-
nen, 196, 48, 77, 86, der aber am Ende doch zu sehr auf eine »freie Zuerkennung
von Eigenschaften« abstellt (192), wohingegen sich Levinas jeglicher Verfiigung
iiber den Anderen, wie er sich in einem solchen Gedanken verrit, widersetzt.

51 Bei dem sich bei ndherem Hinsehen jedoch auch zeigt, wie sehr der Anspruch
des Anderen von den Antworten abhéngt, zu denen er herausfordert und durch
die er im Grunde erst bezeugt wird.

52 Insofern sich die Anderheit in eine apriorische, temporale (aber nicht real-zeit-
lich gedachte) Vorgingigkeit zuriickgezogen hat, wie es eine von Levinas immer
wieder bemiihte Formel besagt, kommen wir ihr gegeniiber allerdings immer zu
spat.

399

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

unvermeidlich von einem mundanen Verhéltnis und von einer leib-
haftigen Beziehung zum Anderen ausgehen? Und muss nicht eine
wie auch immer geartete soziale Beziehung, in der radikale Ander-
heit zur Geltung kommt, um ein Element irreduzibler Asymmetrie
in sie einzufiihren, unvermeidlich in eine Form der Gegenseitigkeit
wieder einscheren, wenn die Anderen einander eingedenk ihrer radi-
kalen Anderheit begegnen?

Miissten sich in diesem Falle nicht zwei Asymmetrien und eine
Struktur der Gegenseitigkeit, die die Form der Anerkennung etwa
annehmen kann, wie zwei Seiten ein und derselben Medaille zuein-
ander verhalten? Darauf lauft Ricceurs Antwort auf Levinas formal
tatsdchlich hinaus. So soll ein einseitiger Ansatz vom Selben, von
einem Ich aus, das den Anderen miisste »konstituieren« kénnen,
wie es Husserl vorsah, ebenso vermieden werden wie ein einseitiger
Ansatz vom Anderen her, wie ihn Ricceur bei Levinas zu erkennen
meint (SaA, 223, 398). Nur im Verhaltnis zu einem Selbst kann es
einen Anderen geben. Nur ein Selbst, das sich als in sich vom Ande-
ren, gerade auch von radikaler Anderheit des Anderen betroffen reali-
siert, kann eine »sozial< deutbare Beziehung zu ihm unterhalten. Das
schliefft ein untilgbares Moment der Asymmetrie nicht aus, wohl
aber, dass die Anderheit einer absoluten Exterioritat iberantwortet
wird, auf die keinerlei Antwort mehr Bezug nehmen kénnte und die
nicht mehr zu erwidern wdre. Die Antwort, die wir dem Anderen
geben, ist aber eine Antwort, wenn sie in gewisser Weise Bezug
nimmt auf ihn, d. h. wenn sie in einem allgemeinen (nicht spezifisch
ethisch oder moralisch zu verstehenden) Sinne >Riicksicht nimmt«
auf den Anderen und wenn sie von ihm her eine Erwiderung im
Sinne des ersten Bezugs auf ihn erwarten kann.>® Mit Recht weigert
sich Ricceur zwar, die von Levinas gelegentlich (aber keineswegs
durchgingig) behauptete absolute Exterioritdt des Anderen in einer
ebenso absoluten Einseitigkeit erstarren zu lassen und beharrt auf
einer zwar ebenfalls asymmetrischen, aber doch Antwort gebenden
Riicksicht>, die dem Anderen als Anderen gelten muss. Das heif3t

53 Zu einer entsprechenden Differenzierung des Begriffs der Antwort vgl. B. Wal-
denfels, Antwortregister, Frankfurt/M. 1994, sowie Ricceur, SaA, 230 f.
54 Zu diesem Begriff der Riicksicht vgl. SaA, 231.

400

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung

jedoch nicht, dass sich daraus umstandslos wieder eine gegenseitige
Beziehung zwischen Gleichen ergeben konnte.>

Wenn der Andere mir immer schon zuvorgekommen sein wird,
wo er mich in eine unhintergehbare ethische Beziehung zu ihm ver-
strickt, dann kommt jede Antwort zu spat und bleibt unféhig, diese
Asymmetrie vollig zu »kompensieren«, wie es sich Ricceur vorstellt.
Zugleich unterlduft die Vorgangigkeit dessen, was die Antwort auf
den Plan ruft, die Gleichzeitigkeit zwischen mir und dem Anderen
selbst dort, wo der Andere mir ganz >bekannt« zu sein scheint. Inso-
fern werden wir niemals ganz und gar Vertraute, Freunde, Verwand-
te oder Zeitgenossen sein konnen, die scheinbar in der Gegenseitig-
keit ihrer mehr oder weniger intimen oder formalen Beziehung auf-
gehen konnten. Deutlicher noch weicht Ricceur vom Kurs Levinas
ab, wenn er die Beziehung zum Anderen bzw. die ethische Tragweite
seiner Anderheit von einzelnen Situationen abhingig macht, »wo
der Andere in seiner unersetzbaren Singularitit auftritt«, und wenn
er sie von einem spezifischen Paradigma her versteht: vom Paradig-
ma der Fiirsorge her ndmlich, die prima facie nur >besonderens, uns
nahe stehenden, und nicht etwa anonymen Anderen gelten kann.
In einzelnen Situationen kommt ein diskordanter Faktor gegeniiber
der Menschheit zur Geltung, »die sich darauf beschrinkt, die Uni-
versalitat in der Pluralitdt auf Kosten der Andersheit auszudehnen«
(SaA, 320). Im Zeichen der Fiirsorge kommt dariiber hinaus ein par-
tikulares Moment zur Geltung, denn sie mischt der Beziehung zum
Anderen eine »Wertdimension« bei, »die bewirkt, dass jede Person
[zu der wir in einem »fiirsorgenden« Verhiltnis stehen] in unseren
Gefiihlen und unserer Wertschétzung unersetzlich ist« (SaA, 235).

In diesem Zusammenhang lobt Ricceur eine »wohlwollende
Spontaneitit«, die sich dem Anderen aus freien Stiicken zuwendet.
Nichts dergleichen ist indessen bei Levinas gemeint, wo er, in Jan
Patockas Worten, von einer Gabe der Verantwortung spricht, die
uns jeder Andere — im Prinzip jederzeit — geben kann, wenn er
nur aus seiner Anonymitit und Gesichtslosigkeit heraustritt, zu der
ihn das normale soziale Leben verurteilen mag.”® Ricceur privile-
giert dagegen eine bestimmte, weitgehend private soziale Beziehung

55 Siehe dazu die angehdngte Rezension zu Ricceurs letztem Buch Parcours de la
reconnaissance (2004).

56 Vgl. dazu die jetzt in einer Neuausgabe von Jan Patockas Ketzerischen Essays
zur Philosophie der Geschichte vorliegende Wiener Patocka Memorial Lecture

401

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIlI

zu Nahestehenden, vor allem zu Freunden. Nur in einer solchen
Beziehung, so scheint es, kommt so etwas wie »unersetzliche Singu-
laritdt« Anderer zur Geltung (SaA, 318). Wir erfahren uns unter
diesen Voraussetzungen als Mangelwesen, was unser Bediirfnis nach
Freundschaft weckt, in der man sich gegenseitig, flireinander sor-
gend, zugewandt ist. »Durch eine Riickwirkung der Fiirsorge auf die
Selbstschédtzung nimmt das Selbst sich selbst als einen Anderen un-
ter Anderen wahr. Dies ist die Bedeutung des Aristotelischen »einer
fiir den anderenc« (allélous), das die Freundschaft zu einer gegenseiti-
gen macht« (SaA, 234).

Man erkennt, wie sich auf dieser Folie ein deutlicher Gegensatz
abzeichnen kann: der Giberwiegend privaten Welt enger Beziehun-
gen, in denen die Fiirsorge vorherrscht, entspricht die Achtung der
Anderheit des Anderen in dessen unersetzlicher, nicht nivellierter
Singularitit. Dagegen kann in der offentlichen Welt, wo man ein-
ander kaum noch dem Namen nach kennt, anscheinend nur eine
generelle und nivellierende Achtung zum Zuge kommen, die der
Person eines jeden - aber auch x-beliebigen - zu gelten hat. Wiah-
rend bei Ricceur das Zur-Geltung-Kommen der singuldren Ander-
heit des Anderen von einer engen Beziehung zu ihm (von Angesicht
zu Angesicht) geradezu abhdngig erscheint, entzieht Levinas den
ethischen Sinn der Anderheit, die im Angesicht eines jeden liegen soll,
ausdriicklich jeglicher sozialen Bedingtheit.>’ »Zwischen dem Einen,
der ich bin, und dem Anderen, fir den ich verantwortlich bin,
Kklafft eine Differenz ohne den Hintergrund einer Gemeinschaft«3,

von Derrida; J. Patocka, Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Berlin
2010, 181-211.

57 Nicht weil ich in einem ethnischen, genealogischen oder kulturellen Sinne
verwandt bin mit dem Anderen, stehe ich in einer irreduziblen ethischen (gege-
benenfalls asymmetrischen) Beziehung zu ihm. Sondern umgekehrt soll gelten:
unfahig, mich in eine reservatio moralis zuriickzuziehen, bin ich zur ethischen
»Briiderlichkeit« verurteilt, selbst wenn mich - in jenen Hinsichten - nichts mit
dem Anderen zu >verbinden« scheint. Der Ansatz, zu denken, dass dies gerade
nicht ein Entbundensein von jeglicher ethischen Relation bedeuten kann, selbst
wenn Recht und Gesetz ginzlich aufler Kraft gesetzt zu sein scheinen, ist nach
meinem - allerdings beschrankten - Verstindnis das zentrale Anliegen von
Levinas.

58 E. Levinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg i. Br,
Miinchen 1992, 360 f. Der Andere »ist nicht anders im Sinne einer relativen An-
der[s]heit, wie in einem Vergleich der Arten [...]; die Arten schlieflen sich gegen-

402

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung

einer Zugehorigkeit nach Mafigabe einer mehr oder weniger engen
Beziehung oder einer Mitgliedschaft. Fiir den ndchsten und fiir
den fernsten Anderen bin ich - unbeschadet ganz verschiedener
Beziehungen, in denen ich zu ihm jeweils eventuell stehe — gerade
nicht aufgrund dieser mehr oder weniger engen Beziehungen verant-
wortlich, sondern weil er Anderer ist, der mir auch als Nachster
in seiner Anderheit entzogen bleibt. Die Gabe der Verantwortung
soll auf diese Weise sowohl jede exklusive Grenzziehung zwischen
Vertrauten, Bekannten, Zeitgenossen, Unbekannten und Fremden
als auch deren restlose >Eingemeindung« unterlaufen kénnen.

Aus seiner Exterioritdt heraus tritt der Andere in Erscheinung,
ohne aber in seiner Erscheinung je aufzugehen. Er ist Epiphanie
und Stimme, um mich - gegebenenfalls aus einer medial verscharf-
ten Distanz®® heraus - in die Verantwortung ihm gegeniiber zu
versetzen. Das ist etwas ganz anderes als das Unterworfensein oder
Sichunterwerfen eines autonomen und in seiner Autonomie eigen-
tiimlich rezeptiven, ndmlich das moralische Gesetz empfangenden
Subjekts. Nicht irgendein Subjekt, ich bin es, der verantwortlich ist;
und nicht allen oder irgendeinem gegeniiber bin ich verantwortlich,
sondern diesem da, diesem Anderen in seiner unvergleichlichen Sin-
gularitdt — ganz gleich, ob er mir nahe steht oder nicht. Noch will
Ricceur nicht ganz auf den Versuch verzichten, diese Gedanken »zur
Not in die Linie der Kantischen Ethik« einzureihen; er gibt aber zu,
was sich einem solchen Ansinnen widersetzt: vor allem entzieht sich
der Andere »der Schau der Formen« - er ist kategorial gar nicht
fassbar und reduziert sich zugleich nicht auf ein »intelligibles< Sein

seitig aus, aber sie stehen noch in der Gemeinsambkeit einer Gattung; kraft ihrer
Definition schlieffen sie sich aus, aber fordern sich gegenseitig durch diesen
Ausschluss im Rahmen der Gemeinsamkeit ihrer Gattung. Die Anderheit des
Anderen héngt nicht von irgendeiner Qualitit ab, die ihn von mir unterschiede;
denn eine Unterscheidung dieser Art wiirde zwischen uns gerade jene Gemein-
samkeit der Gattung voraussetzen, die die Anderheit schon vernichtet.« In der
Anderheit des Anderen liegt nicht blof§ dessen relative Verschiedenheit, sondern
dariiber hinaus die ethische Bedeutung seiner Existenz, die dem Vergleich von
Differentem entzogen ist. Vgl. E. Levinas, Die Spur des Anderen. Untersuchungen
zur Phanomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg i. Br., Miinchen 1987, 288.

59 Dass eine solche Distanz oft genug von keiner praktischen Antwort mehr zu
tiberbriicken ist, wird nicht selten zum Vorwand genommen, die Gabe der
Verantwortung selber in Abrede zu stellen.

403

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

an sich.%® Er kommt nur vermittels eines Selbst zur Geltung, das
sich — auch gegen seinen Willen — affizieren lassen muss. Das ist es,
worauf Ricceur zu insistieren nicht miide wird: Die Philosophie der
radikalen Differenz des Anderen gelangt ans Ziel, das »Hervorrufen
einer verantwortlichen Antwort auf den Anruf des Anderen« zu
verstehen, nur dann, wenn dieses Hervorrufen »eine Fahigkeit der
Empfianglichkeit, der Unterscheidung und der Anerkennung voraus-
setzt, die [...] einer anderen Philosophie des Selben angehért als
derjenigen, der die Philosophie des Anderen [speziell in der Person
von Levinas| widerspricht«.6!

7. Ricceurs Antwort: das antwortende Selbst —
in der Verflechtung von Ethik und Politik

In der Tat verlangt die ethische Apologie der radikalen Differenz des
Anderen, eine Affizierbarkeit des Selbst zu denken, von dem allein
sie bezeugt werden kann.®? Insofern aber diese Affizierbarkeit nicht
an verwandtschaftlichen oder freundschaftlichen Beziehungen halt-
macht, entzieht die Riickbesinnung auf die ethische Signifikanz der
radikalen Differenz des Anderen diese Differenz jeglicher vorgingigen
Bedingtheit durch eine ethnische, kulturelle oder politische Gemein-
schaft.%® Ob das aber wirklich gelingen kann, erscheint als hochst
fragwiirdig. Selbst eine >radikale< Anderheit kann nicht der pluralen

60 Siehe SaA, 404 f.

61 Vgl. SaA, 407, sowie P. Ricceur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, 21.
Dem pflichte ich in dieser allgemeinen Form bei, ohne aber Ricceurs Ausfiih-
rung dieses Gedankens in allen Einzelheiten zu folgen. Problematisch erscheint
mir diese Ausfithrung vor allem dort, wo sie den Gedanken der Trennung
vom Anderen entschieden entscharft, um auf eine Dialogik und Gegenseitigkeit
hinauszulaufen, in der das Verhiltnis von Selbst und Anderem wieder »dialek-
tisch und komplementér« erscheinen kann.

62 Die entscheidende, daraus sich ergebende Frage lautet, wie der Gedanke der
Bezeugung der radikalen Differenz im Sinne einer Antwort, zu der sie heraus-
fordert, zusammen gedacht werden kann mit der Forderung von Levinas, die
Differenz nicht bedingungslos der Antwort (die scheinbar auch radikal indiffe-
rent ausfallen kann) zu unterstellen.

63 Unberiihrt davon bleibt aber die Frage nach einer biologischen Zugehdrigkeit;
vgl. Spaemann, Personen, 264. Im Ubrigen nimmt der Begriff der Fiirsorge bei
Riceeur in dieser Hinsicht eine zwiespiltige Stellung ein (s.0.).

404

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Ricceurs Antwort: das antwortende Selbst

Koexistenz mit und unter vielen anderen vollig entzogen, sondern
nur als eine sich diesen Ordnungen entziehende gedacht werden und
bleibt eben deshalb auf diese Ordnungen bezogen.%* Im Bezug auf
den - sei es >néchstens, sei es >fernsten< — Anderen entzieht sich
uns das, was man als radikale Differenz oder Fremdheit bezeichnet
hat. Das aber bedeutet, dass das ethische Denken im Zeichen dieser
Differenz nicht vom politischen Denken abgetrennt werden kann
und dass eine Verflechtung von Ethik und Politik gedacht werden
muss.® Inwieweit ndhert sich nun Ricceur dem Denken einer sol-
chen Verflechtung an?%®

Aufgrund einer bloflen »Konvention«, der Ricceur zundchst aus
rein pragmatischen Griinden folgt, bleibt in Soi-méme comme un
autre der Begriff der Ethik zunichst fiir die Ausrichtung (visée)
auf ein erfiilltes oder gutes Leben und der Begrift der Moral fiir
die Artikulation und kritische Beurteilung dieser Ausrichtung in
Normen vorbehalten. Behauptet wird sodann, »1) dafl die Ethik
gegeniiber der Moral Vorrang geniefit; 2) dafl die ethische Ausrich-
tung notwendig durch das Normenraster hindurch muf3; 3) dafl der
Rekurs der Norm auf die Ausrichtung dann legitim ist, wenn die
Norm in praktische Sackgassen fiihrt« (SaA, 208). Genauer ist es
die ethische Erfahrung, der vor der Moral zunichst insofern ein
Vorrang zugesprochen wird, als in ihr die Wirkungen von Affekten
zur Geltung kommen, die @iberhaupt erst nach einer ethischen oder
moralischen Stellungnahme verlangen.

Die der Moral gegeniiber insofern vorgiangige ethische Erfahrung
stellt sich allerdings als in sich uneinheitlich dar. Die Affekte, die
Ricceur im Blick hat, reichen von der Scham und vom Sinn fiir
Ungerechtigkeit, der noch keinen (bzw. allenfalls einen rudimenta-
ren) Begriff von Gerechtigkeit hat, bis hin zur (mehr oder weniger
selbstgerechten) Emporung, die sich als pra-politischer Zorn arti-
kulieren kann.®” Was sie miteinander verbindet, ist die Féahigkeit

64 Vgl. hierzu besonders Ricceurs Rede vom »eingeschlossenen Dritten« (SaA,
238). Auf diese Problematik wird am Ende zurtickzukommen sein.

65 Vgl.]. Derrida, Adieu, Miinchen, Wien 1999, 145 f.

66 Es geht im Weiteren nicht speziell um Konflikte zwischen Ethik und Politik, wie
sie Ricceur zwischen Legalitit und Legitimitit situiert.

67 Vgl. P. Ricceur, Moral, Fundamentalethik und Bereichsethiken, in: Jahrbuch
1998/1999 des Kulturwissenschaftlichen Instituts im Wissenschaftszentrum Nord-
rhein-Westfalen, Essen 1998/9, 336-349, hier: 339. Dass bereits hier, auf der

405

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

zur Stellungnahme, die Ricoeur mit Aristoteles als prohairesis fasst
und auf die Frage danach bezieht, was jeweils gut oder besser als
anderes ist. Diese Frage soll freilich nicht gegen die Frage nach dem
Gerechten oder dem Verpflichtenden ausgespielt werden. Das Pradi-
kat »obligatorisch« beispielsweise verweist Ricceur auf eine eigene
Ebene, auf die der Normen néamlich, wihrend das Pradikat »gut«
in ein weit »fundamentaleres Gebiet« gehore, ndmlich in das der
lebensweltlichen Praxis. An sie schlief3t eine der deontologisch struk-
turierten Moral nachgeordnete Ethik wieder an, wenn es darum
geht, das als normativ richtig Beurteilte im Leben, das niemals ganz
der Norm entspricht, zu verwirklichen. Diese Ethik fungiert lebens-
praktisch als »angewandte< und beweist sich in praktischer Klugheit
(phrénesis, prudentia) und praktischer Weisheit (sagesse), d. h. »da-
rin, in den komplexen, nicht theoretisierbaren Verstrickungen des
Handelns die richtige Regel, den orthos logos zu erkennen«.8

Diese nur praktisch existierende bzw. lebbare Ethik ist nun aber
mit einer vielfaltigen Topografie der Praxis konfrontiert, in der un-
terschiedliche Praktiken, Beziehungen, Lebensformen und Institu-
tionen mit jeweils eigenen Regeln ins Spiel kommen und in mitein-
ander widerstreitender Weise interferieren.®® Von einer bloflen An-
wendung vorgegebener ethischer oder moralischer Mafistibe kann
dann keine Rede mehr sein. Und die Interferenz betrifft nicht nur
eine doxische Heterogenitét, die im 6ffentlichen Meinungsaustausch
zu bewiltigen wire, wie es sich Ricceur unter Rekurs auf Arendts Be-
griff der Pluralitit vorstellt: »La doxa greque passe dans I'Offentlich-
keit des Lumieres, laquelle porte précisément au jour la différence
des opinions, le différend au sens de Lyotard, sans quoi il n'y aurait
pas de probléme de consentement a vivre ensemble.«”0

In der Interferenz der Praktiken, Beziehungen und Lebensfor-
men ist dariiber hinaus Widerstreit der ihnen immanenten Giiter
und Maf3stibe des Guten angelegt, der sich nicht in unabhéngigen

Ebene der der Moral vorausliegenden Ethik, das Problem eines durch die Wahr-
nehmung erschlossenen Sinns fiir Ungerechtigkeit auftaucht, beweist, dass die
Erfahrung sich offenbar nicht eindeutig an die von Ricceur gezogenen Grenzen
zwischen Ethik und Moral, Fragen des Guten und des Gerechten halt.

68 Ebd., 345.

69 Vgl. VL., Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit — Differenz — Gewalt, Berlin
2001

70 Ricceur, Pouvoir et violence, 152.

406

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Ricceurs Antwort: das antwortende Selbst

Urteilsperspektiven im Sinne der Aufldsung von Widerspriichen
schlichten ldsst. Das fiir den Einen oder den bzw. die Anderen in
bestimmten Hinsichten Gute ldsst sich nicht in einem Super-Guten
auftheben, das den Widerstreit ethisch verschieden ausgerichteter
Praktiken, Beziehungen und Lebensformen zu tilgen verspréiche. Die
daraus resultierenden irreduziblen ethischen Konflikte werden noch
dadurch verschirft, dass wir es nie nur mit Anderen als Rollen- oder
Funktionstragern etwa zu tun haben. Keine Andere ist je nur diejeni-
ge, als die sie im Rahmen einer Praktik, Beziehung oder Lebensform
>gesehen< wird. Und kein Anderer geht je in allen Praktiken, Bezie-
hungen und Lebensformen auf, in die er sich verstrickt findet und
die ihn »>erscheinenc lassen. In jedem Fall bleiben die und der Ande-
re in ihrer Anderheit dem privaten wie dem 6ffentlichen Erscheinen
entzogen - und zugleich gerade durch diesen >Entzug< auf Bedingun-
gen bezogen, unter denen sich >unaufhebbare« Anderheit tiberhaupt
nur abzeichnen kann.”! Nur unter dieser Voraussetzung fiihrt situ-
iertes, stets raumlich und zeitlich lokalisiertes In-Erscheinung-tre-
ten als Erscheinen einer/s Anderen auf die Spur einer nirgends zu
sverortenden<’? Transzendenz, die sich dem theoretischen wie dem
praktischen Zugrift entzieht. In diesem Sinne ist jede(r) andere im

71 Aber ob und wie es dazu kommt, ist eine Frage, die man kaum an geschichtlich
imprégnierten Bedingungen des In-Erscheinung-tretens vorbei erértern kann.
Wir bewegen uns hier keineswegs auf gesichertem ethischen Terrain. Vgl. zum
durchaus denkbaren Verlust jenes >Entzugs< das Kap. VI in diesem Bd.

72 In diesem Sinne ist auch von einem Nicht-Ort (non-lieu) des Anderen die
Rede. Vgl. P. Hayat, Emmanuel Levinas, éthique et société, Paris 1995, 100. Diese
Andeutungen mogen immerhin deutlich machen, wie problematisch Ricceurs
mehrfacher Riickbezug auf Arendts Begriff des offentlichen Erscheinungsraums
ist, wenn er wirklich mit dem Wunsch, mit Anderen (als Anderen) zusammen zu
leben, verkniipft wird. Diesen Raum gibt es nicht einfach; er muss im inter-esse
zwischen Anderen immer von neuem >eingerdumt« werden, d. h. originér »ent-
stehen«, wie Arendt in dem eingangs angefiihrten Zitat sagt. Paradoxerweise
wird aber auf diese Weise eben dem >Raum gegeben¢, was nicht in ihm aufgeht
(und nicht einmal als >Etwas< gewissermaflen dingfest zu machen ist). So weit
ich sehe, hat Ricoeur den Begriff des Erscheinungsraums (espace dapparition)
weder mit Levinas® Auseinandersetzung mit der Phinomenologie noch mit
seiner eigenen, an Kant angelehnten Kritik des Erscheinens (s. 0.) verbunden;
vgl. aber Ricceur, Emmanuel Levinas: penseur du témoignage, 30f,, und in
Pouvoir et violence, 151 zur Sichtbarkeit des »>entre< de l'inter-esse« im Sinne
der Raumlichkeit des Politischen, die Ricceur mit der Offentlichkeit identifiziert.
- Ich sehe hier davon ab, die dezidiert anti-ontologische Stofirichtung von

407

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

emphatischen Sinne Andere(r) und zugleich in der Interferenz der
Praktiken, Beziehungen und Lebensformen Andere(r) unter anderen
Anderen, d. h. Dritte(r).

Wihrend Ricceur nun aber die Dritten vornehmlich in einem
Jenseits des Du ansiedelt, das weit bis in eine zeitgendssische und
geschichtliche Anonymitét ausstrahlt, insistiert Levinas in einer oft
zitierten Passage darauf, in den Augen des Anderen als zweiter
Person schaue uns bereits »der Dritte« an.”®> Levinas wiirde gegen
Ricceur einwenden, dass sich die Gegenwart des Anderen und die
Gegenwart der anderen Anderen, der Dritten, nicht einfach zueinan-
der duflerlich verhalten, wie es Ricceur anzunehmen scheint, wenn
er ein Angesicht (»in dem starken Sinne, den Emmanuel Levinas
uns gelehrt hat«) vor allem denen attestiert, zu denen wir in einem
mehr oder weniger engen, interpersonalen, fiirsorgenden Verhaltnis
stehen - im Gegensatz zum institutionell geregelten Leben unter
Gleichen, das uns »einen Anderen zum Gegeniiber« geben soll, »der
ein Jeder ist«. Wenn im Angesicht des Anderen bereits der Dritte
gegenwirtig ist, sprengt bereits die Beziehung zum Nichsten, als
der seinerseits jede(r) andere auftreten kann, die oft unterstellte
vermeintliche Abgeschlossenheit des blof >Interpersonalen< und die
Regionalisierung blofler Bereichsethiken, die von der Familie bis hin
zum Staat Regeln vorgeben, welche die Klugheit richtig anzuwenden
sucht. Aber droht nicht auch diese Rede vom Dritten die von Arendt,
Levinas und Ricceur in unterschiedlicher Weise so nachdriicklich
unterstrichene irreduzible Pluralitat menschlicher Koexistenz zu ni-
vellieren? Zweifellos ist die soziale Welt und ihr »sinnhafter Aufbau«
(Alfred Schiitz) durch abgestufte Wahrnehmbarkeit und Zuganglich-
keit Anderer, die uns mehr oder weniger nahe stehen und nahe kom-
men, gepragt, wobei vielfach gegenwirtige Andere auf >néchste, auf
einige, hidufig unbestimmt bleibende sog. >Mitmenschen« verweisen,
nicht aber auf alle Anderen.

Man braucht die entsprechenden >horizontalen< Verweisungs-
strukturen nicht als konzentrisch nur umeinander gelagerte zu ver-

Levinas‘ spaten Schriften mit dem offenbar sozial-ontologisch gemeinten Begrift
des inter-esse zu vergleichen.

73 E. Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritat [1961],
Freiburg i. Br., Miinchen 1987, 307 f.

408

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Ricoeurs Antwort: das antwortende Selbst

stehen, wie es Schiitz vorgeschlagen hat.”* Doch drohen in der
Rede vom Dritten die vielféltigen unterschiedlichen Gegebenheits-
weisen indirekter Ko-Prasenz Dritter, die mir im néchsten Augen-
blick schon leibhaftig gegeniibertreten konnen, und anderer, die
mir niemals begegnen werden, nivelliert zu werden, wenn die ent-
sprechenden Befunde der Phidnomenologie der sozialen Welt nicht
bedacht werden, die diesen Unterschieden — wie unzuldnglich auch
immer - Rechnung getragen haben. Wenn in der Gegenwart eines
Anderen auch der Dritte mitgegenwértig ist, so kann das zunéchst
nur heiflen: wir sind nie nur zu zweit”, keineswegs aber, wir seien
implizit mit allen Anderen und nur unter dieser Voraussetzung ganz
>unter uns<. Dass wir nie nur zu zweit sind, heifSt: angesichts des
Anderen ist eine untilgbare Dimension sozialer Tertialitdt erdfinet,
in die ein(e) Andere(r), einige Andere und viele Andere, niemals
aber alle Anderen konkret eintreten konnen. Wenn bereits die Bezie-
hung zu einer/m Anderen in diesem Sinne auf die Spur Dritter weist,
also eine Dimension echter Pluralitat anderer Anderer einfithrt, die
kaum je oder sogar »niemals ein Angesicht sein werden«, dann
kann man allerdings mit Ricceur sagen, eine gewisse Ausrichtung
auf »das im wortlichen Sinne Anonymex« sei »in der umfassendsten

74 Vgl. A. Schiitz, T. Luckmann, Strukturen der Lebenswelt, Bd. 2, Frankfurt/M.
1984, bes. Kap. V1. Was die Strukturen des Mitseins angeht, so ldsst sich Ricceur
vor allem von Schiitz’ Briickenschlag zwischen Edmund Husserl und Max We-
ber leiten. Weber bleibt auch die vorherrschende Bezugsfigur hinsichtlich des
von Ricoeur weitgehend beibehaltenen staatlichen Rahmens der Frage nach der
Gerechtigkeit von Institutionen (vgl. Ricceur, Zeit und Erzdihlung 1. Zeit und
historische Erzdhlung [1983], Miinchen 1988, 298; Les catégories fondamentales
de la sociologie de Max Weber, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 9 [1999],
7-20; repr. in: Lectures 2. La contrée des philosophes [1992], Paris 1999, 155-171;
Hegel and Husserl on Intersubjectivity, in: H. Kohlenburger [ed.], Reason, Action
and Experience, Hamburg 1979, 13-29).

75 Dennoch hat es einen guten Sinn, von einem - sei es in der Intimitdt, sei es
im Angerufensein vom Anderen - >ausgeschlossenen< Dritten zu reden. Wie
Gegenwart und Abwesenheit verhalten sich Ausschluss und Einbezug nicht wie
blofle Gegensdtze zueinander. Wie ein ins Verborgenste sehender Gott konnte
der Dritte gerade dann besonders in seiner Abwesenheit gegenwértig sein, wenn
er ausgeschlossen wurde. Von weiteren Unterscheidungen (etwa hinsichtlich
der Modalititen der Gegenwart und Abwesenheit) muss ich im verfiigbaren
Rahmen absehen; vgl. auch P. Delhom, Der Dritte, Miinchen 2000, 78 ff., sowie
zur »exklusiven< Intimitdt, der Frangois Jullien die Erfahrung radikaler Alteritat
geradezu vorzubehalten scheint: De l'intime. Loin du bruyant Amour, Paris 2013,
271, 241

409

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

Zielsetzung des wahren Lebens enthalten« (SaA, 238). Eine am Gu-
ten orientierte Ethik sieht sich, heif3t das, von Anfang an, d. h. bereits
dort, wo sie der Lebenspraxis am néchsten steht, namlich in der der
Moral vorausliegenden ethischen Erfahrung, mit ihrer Offnung auf
den Horizont namenloser Anderer hin konfrontiert.

Nur verfiigen wir iiber keinen entsprechend umfassenden Begriff
der Ethik. Bei Ricceur zerfillt er wie gezeigt in eine ihrerseits in sich
vielfaltige lebensweltliche Ethik, die der Moral vorgeordnet wird,
und in eine »angewandte« Ethik, die in den verschiedenen Sphiren
der Praxis ganz unterschiedlichen Auspragungen des Guten auf der
Spur ist. Sobald sie allerdings nicht nur mit Angehdérigen, Freunden,
Bekannten, Rollen- oder Funktionstragern konfrontiert ist, sondern
realisiert, es jedesmal mit Anderen zu tun zu haben, schligt ihr
die >Gabe der Verantwortung« die Sicherheit aus der Hand, sich in
jeweils einer einzigen ethischen, moralischen oder politischen Ord-
nung zu bewegen. Nicht nur konfligieren und widerstreiten einander
diese Ordnungen, weil sie im Verhiltnis zueinander nicht eindeutig
abgegrenzt sind. Diese Ordnungen 6ffnen sich auch auf einen aufler-
ordentlichen Anspruch hin, der die regionalen Mafistabe des Guten
und des Richtigen radikal unterlduft.”®

Das ist es, wovon uns Levinas immer wieder zu iiberzeugen ver-
sucht, wohl wissend, wie sehr er damit allem widerspricht, was man
tiblicherweise unter Titeln wie Ethik (im aristotelisch-teleologischen
Sinne) und Moral (im deontologisch-kantianischen Sinne) abhan-
delt. Der Anspruch des — nichsten oder fernsten — Anderen, der
sich in der Anonymitit verlieren kann, bleibt demnach in seiner Au-
Ser-Ordentlichkeit gewissermafSen beheimatet. Levinas »>situiert< den
Anspruch des Anderen in der Unfassbarkeit und Unbegreiflichkeit
dieser AufSer-Ordentlichkeit deshalb, weil er glaubt, ihn nur so dem
tendenziell totalitdren politischen Zugriff entziehen zu konnen, der
noch die Bestimmung zur nicht-indifferenten Verantwortung ange-
sichts des Anderen rigoros seiner souveranen Macht zu unterwerfen

76 Somit liegt hier eine Quelle des Widerstreits zwischen (radikaler) Ethik und
(teleologischer, am Guten orientierter) Ethik sowie zwischen Verantwortung
angesichts des Anderen und Gerechtigkeit(en) angesichts der anderen Anderen.
Mehr noch: wenn auch die Gerechtigkeit in sich plural verfasst ist und sich
nicht, wie es Michael Walzer vorsieht, eindeutig bestimmten »Sphéren« zuord-
nen ldsst, hat der Widerstreit auch hier kein Ende. Ricceur weist ebenfalls darauf
hin; vgl. SaA, 343.

410

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Ricoeurs Antwort: das antwortende Selbst

sucht und sie sogar fiir »>liquidierbar< halt. Keineswegs >zeigt< Le-
vinas indessen allein mit phdnomenologischen Methoden, dass der
Andere uns, speziell im Zugriff von Macht und Gewalt, derart entzo-
gen ist. Er beschwort vielmehr dieses Entzogensein (nicht selten mit
gewaltsam anmutenden rhetorischen Mitteln), um den Anderen sei-
nerseits jeglicher theoretischen und praktischen Verfiigung zu ent-
ziehen. (Aber verfiigt nicht auch Levinas® dezidiert anti-rhetorische
Rhetorik auf diese Weise noch iiber die Anderheit des Anderen?)
Zumindest in diesem Punkt zhnlich hat im Ubrigen Ricceur
Arendts Politische Philosophie verstanden: als einen Versuch, nach
dem totalitdren Mythos, der glauben machen wollte, alles sei mog-
lich bzw. erlaubt, »die Bedingungen einer nicht-totalitiren Welt zu
denken« (SaA, 238).”7 Weniger in den vorgeschlagenen Losungen,
wohl aber in diesem Ziel kann man einen gemeinsamen Flucht-
punkt Ricceurs, Arendts und Levinas’ sehen.”® Letzterer entriickt den
ethischen Anspruch des Anderen dem vernichtenden Zugriff, ja so-
gar dem Denken und der Vorstellung nicht, um ihn zu mystifizieren,
sondern um jeglichen Riickzug in eine Bereichs- oder Binnenethik
zu vereiteln, der glauben machen konnte, jenseits gewisser (ethnisch,
kulturell, moralisch oder politisch gezogener) Grenzen gehe uns das
Leben und Sterben anderer Anderer nichts an. Allerdings beschwort
Levinas im gleichen Zug die Gefahr eines Riickzugs des ethischen
Denkens aus den konkreten, politisch formierten Ordnungen des
Guten und des Gerechten herauf, der dazu fithren konnte, dass die
interferierenden und einander widerstreitenden Formen der Zuge-

77 Wobei man in politischer Perspektive gewiss einrdumen muss, dass dieses Ziel
allein mit >radikal< ethischen Mitteln kaum zu erreichen sein diirfte. So vermisst
man bei Levinas weitgehend die Besinnung auf institutionelle Strukturen des
Politischen. Und wo Arendt und Ricceur letztere bedenken, muss man sich fra-
gen, ob es iiberhaupt politische (demokratische) Institutionen und Verfassungen
geben kann, die gegen ihre Aushéhlung von innen vollkommen verlésslich zu
schiitzen wéren. Nicht nur in Israel, Ungarn und Polen, auch in Deutschland
geben >rechte« Politiken inzwischen Anlass zur Sorge um die Unabhéngigkeit
der hochsten Gerichte. Auch sie bieten keine absolute Garantie gegen rechtsra-
dikalen Missbrauch, der einer totalitiren Perversion des Politischen den Weg
bahnen kann.

78 Levinas vermeidet vor allem einen politischen Lebensbegriff. Damit umgeht er
allerdings die bio-politische, u. a. bei Foucault angesprochene Problematik, die
auch zur Vorgeschichte der modernen Totalitarismen gehort (vgl. VL., Gastlich-
keit und Freiheit. Polemische Konturen europdischer Kultur, Weilerswist 2005,
Teil C).

411

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

hérigkeit und der Mitgliedschaft in mannigfaltigen Ordnungen kon-
kreter Koexistenz aus dem Blick geraten. Kann Levinas® >radikale«
Ethik, die den aristotelischen Horizont der Bedeutung dieses Be-
griffs scheinbar ganz und gar hinter sich gelassen hat, iiberhaupt
verstandlich machen, inwiefern in der unauthebbaren Anderheit des
Anderen eine praktische Herausforderung an die Adresse konkreter
und partikularer Lebensformen liegt und wie diese sich umgekehrt
auf einen ethisch, moralisch und politisch unverfiigbaren Anspruch
des Anderen hin 6ffnen kénnen bzw. sollten?

Was fiir Ricceur im Vordergrund Praktischer Philosophie stehen
muss, namlich die Besinnung auf den Willen, >trotz allems, wie er
immer wieder schreibt, im Rahmen guten Lebens und gerechter In-
stitutionen zusammen zu leben, hat Levinas offenbar nie vorrangig
beschiftigt. (Unter anderem deshalb nicht, weil er dhnlich wie Han-
nah Arendt bezweifelte, dass die tiberlieferten Begriffe des Ethischen,
des Moralischen und des Politischen noch dazu taugen koénnten,
der Herausforderung des Totalitdren angemessen zu begegnen.) Im
Gegensatz zu Levinas erinnert Ricceur an die nicht-biologische Fun-
dierung menschlicher Koexistenz in dem Willen, mit Anderen, fiir
sie, gut und in gerechten Institutionen zusammen zu leben. Wahrend
Levinas sich weigert, den Anderen ethisch nur nach Mafigabe seiner
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Lebensform oder rechtlich gere-
gelter Mitgliedschaft in einem politischen Gemeinwesen zur Sprache
zu bringen, um auf der seiner Uberzeugung nach unhintergehbaren
Nicht-Indifferenz unserer Verantwortung angesichts des irreduzibel
Fremden zu insistieren, besteht Ricceur auf dem Riickbezug dieser
Fremdbheit auf die konkreten ethischen, moralischen und politischen
Verhiltnisse, die allein ihrem Anspruch >Rechnung tragen< konnen,
indem sie diesen Anspruch ihrerseits einrdumen, d. h. ihm Raum
geben, der niemals einfach gegeben ist. Einem solchen Riickbezug
ist beizupflichten, insofern er davor bewahren kann, dass man auf
den Abweg eines ethischen (Levinas hdufig zugeschriebenen) Fun-
damentalismus gerdt. Doch gegen das in immer neuen Formen be-
gegnende Ansinnen, ethische oder moralische Grenzen zu ziehen,
um sich ganz und gar auf ein gutes Zusammenleben mit vertrauten
Zugehorigen oder Mitgliedern (in nur ihnen gegeniiber gerechten
Institutionen) zurtickzuziehen, richtet Ricceurs Appell, sich an das
Zusammenleben-Wollen zu erinnern, nur etwas aus, wenn er sich
nicht blofl auf Zugehorige und Mitglieder, sondern gerade auch

412

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Ricceurs Antwort: das antwortende Selbst

auf Andere in ihrer irreduziblen und aufler-ordentlichen Anderheit
bezieht, der kein Ethos, keine Sittlichkeit a la Hegel und kein Nomos
eines abgegrenzten >Lebensraums<’® je Herr zu werden vermag.

Das zieht die Frage nach sich, ob und wie wir wollen und beja-
hen konnen, wozu wir nach Levinas ohnehin bestimmt sind: mit
Anderen als Anderen - angesichts ihrer unauthebbaren Alteritit -
zusammenzuleben. Und wer ist tiberhaupt >wir<? Kann ein definier-
tes >Wir< in unproblematischer Art und Weise vorausgesetzt wer-
den? Die weltweit beliebte rhetorische Inanspruchnahme des ent-
sprechenden Personalpronomens durch populistische Wortfiihrer
sollte jedem eine Warnung davor sein, es sich mit dieser Frage zu
leicht zu machen.®

Bis heute wissen wir nicht, ob und wie eine radikale (nicht nur
»pragmatische< bzw. klug »angewandte<) Ethik maoglich sein konnte,
die der Verantwortung angesichts dieser Alteritit tatsdchlich gerecht
zu werden vermdchte. Sie gehort, wie Levinas und Ricceur lehren,
einem anderen Wahrheitsregister als dem des Wissens®!, ndmlich
dem der Bezeugung an, die zeigen kdnnen miisste, wie man sich zu
Anderen im Zeichen dieser Ethik verhalten kann.? Wenig spricht
dafiir, eine der unauthebbaren Alteritdt des Anderen verpflichtete
Ethik wire eines Tages in die Lage zu versetzen, dieses >Wie«< etwa
gemaf praktischer Regeln, Normen, Vorschriften oder Tugenden
abzuhandeln. Ist nicht im Sinne dieser Ethik jede(r) Andere eine
ethische Ausnahme - und in Folge dessen auch vom Ethischen, so
wie man es bislang v. a. von Aristoteles her aufgefasst hat - ausge-

79 1In der Tat: wer im Gegensatz zu Levinas, der glaubt, sein ethisches Denken
so weitgehend wie nur moglich von »Blut und Boden« ferngehalten zu haben,
auf einem unabdingbaren Orts- und Raumbezug politischer Lebensformen (bis
hin zum Staat) insistiert, sollte nicht vergessen, dass besonders der Begriff des
»Lebensraums [...] durch den Nazismus derartig in Verruf gekommen ist, daf3
man ihn nicht mehr [bzw. allenfalls unter starken Vorbehalten] zu benutzen
wagt«, wie Jean-Claude Carriére mit Recht feststellte (in: U. Eco, J.-C. Carriere,
S.J. Gould, J. Delumeau, Das Ende der Zeiten, Koln 1999, 179).

80 Vgl. die entsprechenden Hinweise d. Vf. in: Europdische Ungastlichkeit und
>identitire< Vorstellungen. Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausfor-
derungen des Politischen, Hamburg 2019, Kap. VIII-X.

81 Vgl. P. Wehling (Hg.), Kulturelle Deutungen des Nichtwissens im Wandel?, Biele-
feld 2015.

82 Dieses Problem scheint die >radikale< Ethik mit dem »Faktum der Vernunft« bei
Kant gemeinsam zu haben. Vgl. SaA, 288, 273.

413

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

nommen? Wendet sich eine >radikale< Ethik im Sinne von Levinas
nicht gegen jegliche tugendhatfte, sittliche oder normative Form, in
der allgemein anzugeben wire, wie im Verhéltnis zu Anderen und
mit ihnen als Anderen praktisch zu leben ist? Kann sie sich aber
darin erschopfen, jegliche allgemeine Ethik zu unterminieren oder
zu unterbrechen® unter Hinweis auf die unabdingbare Achtung der
Anderheit jedes Anderen, die sich niemals wie >Besonderes< dem
Hegel'schen Allgemeinen unterwerfen lasst?%4

Der Gedanke der Bezeugung der Achtung der Anderheit jedes An-
deren bleibt jedenfalls apolitisch, wenn die >radikale< Ethik nicht mit
einer Perspektive der Institutionalisierung des Erscheinungsraums
verkniipft wird, in dem Beziehungen zu Anderen konkret Gestalt
annehmen. Auch wenn diese in ihrem lokalisierbaren Erscheinen
nicht aufgehen, muss doch die Achtung ihrer Transzendenz in ge-
wisser Weise >eingerdumt« werden (s. 0.) und >an Ort und Stelle«
stattfinden. Nur so kann sie auch eine Politik inspirieren, die Ande-
ren zugleich als Zugehorigen oder Mitgliedern einer bestimmten
Lebensform gerecht zu werden versucht. Eine solche Politik muss
freilich respektieren, dass kein Anderer als Anderer jemals in sei-
ner Zugehorigkeit oder Mitgliedschaft wird aufgehen konnen. Allzu
leicht miinden neo-aristotelische Ansétze andernfalls in nostalgische
Konzeptionen einer >situierten< Politik und einer kommunitiren
Ethik, die den Begrift des Ethischen ganz und gar auf eine exklusive
Ordnung menschlicher Koexistenz zu beschranken neigt, wie sie der
Autor der Nikomachischen Ethik vor Augen hatte, ohne sich aber da-
von Rechenschaft abzulegen.®> Die Alternative dazu kann indessen
nicht sein, die radikale ethische Rede vom Anderen gleichsam an
jeglicher politischen Ordnung vorbei zu entfalten; jedenfalls dann
nicht, wenn wir uns weder mit einer ethisch beschriankten Politik
noch mit einer politikvergessenen Ethik begniigen kénnen.

83 Vgl. A. Pinchevski, By Way of Interruption. Levinas and the Ethics of Com-
munication, Duquesne 2005.

84 Vgl. E. Levinas, Parole et silence et autres conférences inédites au Collége de
France, Paris 2009, 244 f.

85 Vgl. C. Taylor, Philosophy and the Human Sciences, Cambridge 1985, 318 ff.

414

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)
8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

Zusammen mit anderen Begriffen wie Solidaritit und Verantwor-
tung gehort Anerkennung zu den zentralen Konzepten, ohne die
sich eine zeitgemidfle Sozialphilosophie heute nur noch schwer vor-
stellen ldsst, obwohl ihre semantische Geschichte nicht sehr weit
zuriickreicht. Ungeachtet ihres geringen Alters leiden diese Begrifte
aber mehr noch als das klassische Denken im Zeichen des (eben-
falls notorisch vieldeutigen) Guten und des Gerechten unter einer
Bedeutungsvielfalt, die sie in den Augen mancher weitgehend un-
brauchbar macht. Ricceur spricht von einer Popularisierung und
Banalisierung der Rede von Anerkennung im Kontext einer soge-
nannten Politik der Differenz und umkampfter ethnischer Identitét.
Dagegen will er in einer Grauzone von spekulativer Begrifflichkeit
und Empirie einerseits die kulturelle, ethische und politische Viru-
lenz des Begriffs retten, ihn andererseits aber nicht der Polysemie
ausliefern.®¢ Stattdessen provoziert er eine erneute Besinnung da-
rauf, warum iiberhaupt nach Anerkennung verlangt wird, wie sie sich
vollzieht und worauf sie abzielt. Wer glaubt, die gesuchten Antworten
ergiben sich wie von selbst aus dem Begriff, wird eines Besseren
belehrt. Nach der Lektiire von Ricceurs Buch iiber Anerkennung ist
man dessen nicht mehr so sicher, ob nach Anerkennung verlangt
wird, weil es einfach an ihr mangelt, dass Anerkennung durch
offene, als solche klar erkennbare und gegenseitige Anerkennung ge-
schieht und dass sie zugleich das Ziel eben der Prozesse sein muss,
fiir die der Begriff in zweideutiger Weise ebenso steht wie fiir das
Resultat, das sie zeitigen sollen. In seiner Forschung nach Wegen
der Anerkennung kniipft Ricceur an alte eigene Motive wie das vor
Jahrzehnten mehrfach kommentierte existenzphilosophische Projekt
der »Existenzerhellung« (Jaspers®”) eines fehlbaren Selbst an, das
nach Anerkennung begehrt, aber zugleich auch sich verkennt (WdA,
317). Das Selbst erscheint Ricceur als der Ort des (sich) Verkennens
schlechthin, als Instanz eines Irrtums, der nicht weifs, dass er einer
ist... Ob sich eine Anerkennung denken ldsst, die darunter nicht

86 P. Ricceur, Parcours de la reconnaissance. Trois Etudes, Paris 2004; dt.: Wege der
Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein [2004], Frankfurt/M.
2006 [=WdA], 235, 267.

87 M. Dufrenne, P. Ricceur, Karl Jaspers et la philosophie de l'existence, Paris 1947.

415

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

zu leiden hitte, steht dahin. Liegt am Ende auch in der begehrten
Anerkennung (oder im Begehren selbst) ein Verkennen seiner selbst
(WdA, 320)? Verspricht Anerkennung der Selbsterkenntnis aufzu-
helfen? Oder steht sie ihr geradezu im Weg?

Auf der Spur dieser Fragen kniipft Ricceur an die Konzeption
einer wesentlich auf Anerkennungsanspriiche gegriindeten normati-
ven Gesellschaftstheorie an, die sich zutraut, in faktischen Anerken-
nungsverhiltnissen »Pathologien des Sozialen« diagnostizieren zu
kénnen, deren bestimmte Negation in die richtige Richtung kiinfti-
gen Zusammenlebens weisen soll.3 Wie schon ansatzweise bei frii-
herer Gelegenheit schwenkt Ricceur nun scheinbar ganz und gar auf
diese Linie ein. Bei ndherem Hinsehen zeigt sich indessen, dass der
Prozess um die Anerkennung nun ganz von vorn beginnen muss.%’
So wird das politische »Modell« einer kdmpferischen, auf Gegensei-
tigkeit angelegten, im Recht sich niederschlagenden Anerkennung
mit einer geradezu entgegengesetzten Ethik konfrontiert, die von der
Asymmetrie des Anspruchs des Anderen her die »Gabe« menschli-
cher Verantwortung erkldrt. Diese Ethik erkennt im Anderen nicht
zuerst den Gegner, mit dem man einen Kampf um Leben und
Tod aufnehmen muss, sondern das verletzliche Wesen”?, das uns
selbst noch in radikaler Feindschaft zu ethischer Nicht-Indifferenz
bestimmt.

Die Ethik der Verantwortung, auf die sich Ricceur unter Beru-
fung auf Levinas stiitzt, schert nun aber aus ontologischem Den-
ken aus, wie es die neuzeitliche Philosophie voraussetzt, die von
Hobbes und Hegel ausgehend dem Kampf um Anerkennung das
Wort geredet hat. Die Idee des Seins ldsst keine radikale Differenz
des Anderen zu, behauptet Levinas. Haben Ethik und Ontologie
also Giberhaupt keine gemeinsame Sprache? Hat eine solche Ethik
wenigstens eine eigene, von der Last des ontologischen Erbes befrei-

88 A. Honneth (Hg.), Pathologien des Sozialen. Die Aufgaben der Sozialphilosophie,
Frankfurt/M. 1994.

89 Vgl. VL., Anerkennung in ontogenetischer Hinsicht: Gabe oder Kampf? sowie
Verfehlte Anerkennung? (= Kap. VI und VII in In der Zwischenzeit. Spielrdume
menschlicher Generativitit, Zug 2016).

90 Vgl. P. Ricceur, Le vulnérable et le responsable, in: La Croix 111 (1991), 17 et 18
nov.; Autonomie et vulnérabilité, in: La philosophie dans la Cité. Hommage a
Héléne Ackermans, Facultés universitaires Saint Louis, Bruxelles 1997, 121-141;
repr. in: Le Juste 2, Paris 2001, 85-105.

416

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

te Sprache? Ricceurs Buch beschonigt nicht die in diesen Fragen
zwangsldufig eintretende Verunsicherung, wenn man das Modell des
Kampfes um Anerkennung mit der Idee einer radikalen Asymmetrie
der Verantwortung konfrontiert, in der mdoglicherweise ebenfalls
eine Art (bislang verkannter) Anerkennung liegt (WdA, 201, 323f.).
Wie tief diese Verunsicherung reicht, zeigt nicht zuletzt die an die
Grundlagen kritischer Gesellschaftstheorie rithrende Frage, ob die
Verletzlichkeit des Anderen nicht dazu nétigt, die »Idee der Norma-
tivitdt neu zu fassen« (WdA, 257). Keineswegs erhebt der Andere
namlich stets einen geltenden Anspruch darauf, etwa nicht verletzt
zu werden. Wenn menschliche Wiirde v.a. darin liegt, to assert claims
(WdA, 252), worin liegt dann die Wiirde von denjenigen, die nicht
sprechen, verstummt sind oder zum Schweigen gebracht wurden?
Kann man sich hier mit der Annahme pra-normativer Anspriiche
behelfen, die erst zur Geltung zu kommen verlangen? Wire die
Idee der Normativitat dann nicht im Sinne origindrer Normierungen
dessen neu zu formulieren, was nicht immer schon als normativer
Anspruch begegnet?

Die besagte Verunsicherung betriftt so gesehen bereits die Quel-
le der Anerkennung in einem Anspruch, in Erwartungen oder in
einem Verlangen (WdA, 39, 97). Manchmal ist auch schlicht von
einer Bitte die Rede. Das passt schlecht zu einem anthropologischen
Ansatz, der von einem unbedingten Begehren nach Anerkennung
ausgeht (WdA, 98). Die antike Kosmologie, auf die sich Ricceur
zuriickbesinnt, verhinderte lange Zeit das Hervortreten einer in die-
sem Sinne autonomen Selbstheit (WdA, 120). Doch kiindigt sich
im neuzeitlichen européischen Denken, das sich von dieser Kosmo-
logie zu l6sen beginnt, die Gestalt eines durchaus machtbewussten
Subjekts an, das bereit sein wird, sein Leben in die Waagschale zu
werfen, wenn es ihm darauf ankommt, nicht nur eines leeren cogito
gewiss zu sein, sondern sein Selbst anerkannt zu finden. Im Recht
soll es sich anerkannt wissen und darauf biirgerlichen Stolz griinden
konnen (WdA, 138f.). Es will sich dariber hinaus auch in seiner
Geschichte wiedererkennen als »fahiges« Wesen (WdA, 132 ff.). Aber
gerade als solches geniigt es sich nicht; es bedarf Anderer, um iiber-
haupt erst befihigt zu werden und sodann um zu wissen, was oder
wer es in Wahrheit ist. In unserer »ureigensten Identitit, die [...]
uns zu dem macht, was wir sind«, verlangen wir laut Ricceur zusditz-
lich danach, anerkannt zu werden. Anerkennung zu erfahren, hiefle,

417

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

erst »durch andere die vollstindigste GewifSheit seiner Identitat zu
erlangen«, d.h. dessen, wer man ist (WdA, 42, 310). Dabei fungiert
die Odyssee als Paradigma eines Selbst, das sich auf Umwegen
der Anerkennung wiederzufinden sucht (WdA, 34, 101). Trotz der
ausfithrlich diskutierten Polysemie dieses Begriffs beherrscht dieses
Paradigma dann auch den weiteren Fortgang der Uberlegungen,
die eine Reihe heterogener negativer Erfahrungen durchlaufen: die
Erfahrung, nicht zu achten auf..., sich nicht zu kennen, sich nicht zu
erkennen, nicht wiederzuerkennen usw. Suggeriert wird, man miisse
erst einmal jemanden in Anbetracht dieser Erfahrungen wahrneh-
men, um ihn anerkennen zu kénnen. Dabei will Ricceur konsequent
von der Negativitdt verschiedener Erfahrungen (etwa der Missach-
tung, der Ungerechtigkeit usw.) her, die scheinbar immer auf ein
Fehlen von Anerkennung schlieflen lédsst, den Sinn dieses Begriffs
bedenken, und fragt sich, was erreicht wére, wenn es nicht mehr an
Anerkennung mangelte (WdA, 272, 305). Lauft das Begehren nach
Anerkennung nicht auf eine Art Unersittlichkeit, auf ein endlos
ungliickliches Bewusstsein hinaus (WdA, 273)? Stellt es den Kampf
nicht auf Dauer? Rechtfertigt es nicht unaufhérliches Machtstreben
der Geltungssiichtigen, die auch im pazifizierten Rechtsstaat niemals
von der Pleonexie ihres Verlangens loskommen?

Ricceur sieht sich schliefllich dazu gendtigt, die Notwendigkeit
des Kampfes auf allen Ebenen in Frage stellen (WdA, 234, 271).
Fraglich erscheint nicht nur, ob sich Anerkennung in einem das
Verlangen nach ihr letztlich befriedigenden Sinne erkdmpfen ldsst;
die Frage ist auch, ob das Modell des Kampfes nicht ganz andere
Formen der Anerkennung verdringt hat, die iiberhaupt nicht die
Form des Kampfes annehmen konnen. Weder das Recht noch die
Gerechtigkeit versprechen die gesuchte Anerkennung ganz und gar
zu verwirklichen. Gerechtigkeit befriedet nicht endgiiltig; sie birgt
vielmehr Keime zu neuen Konflikten in sich (WdA, 276, 279). Der
menschlichen Pluralitat wird sie in den Formen, die wir kennen,
nicht gerecht (WdA, 227). Wie sich eine Gerechtigkeit angesichts der
Singularitit des Anderen denken lassen soll, wissen wir nicht (WdA,
321). Eine »singularisierende Anerkennung« hat sich weder in soge-
nannter Politik der Differenz (WdA, 269f., 307) noch im Recht
bislang Geltung verschafft. An dieser Stelle zeichnet sich eine tiefe
Ratlosigkeit der von Hobbes und Hegel her ansetzenden Sozialphilo-
sophie ab. In der Beschreibung negativer Erfahrungen, die sie als

418

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

Anerkennungsverweigerungen deutet, mag sie ihre Starke haben; von
der erreichten bzw. iiberhaupt erreichbaren Anerkennung vermittelt
sie nur schwer ein Bild.

Ricceur erkennt die Ausweglosigkeit eines Kampfes um Anerken-
nung »im ungliicklichen Bewuf3tsein« und setzt dagegen eine »wenn
auch symbolische Erfahrung wechselseitiger Anerkennung« in der
»gegenseitigen Gabe« (vgl. WdA, 290 ff.). Gegenseitigkeit denkt er
sich als »nie vollendete Uberwindung der Asymmetrie«, die im Ver-
héltnis zum Anderen angelegt ist, der uns die Verantwortung gibt.
Ricceur sieht keine Notwendigkeit, sich zwischen dem Hegel‘schen
Modell des Kampfes um Anerkennung und radikaler Asymmetrie zu
entscheiden (WdA, 196f.). Allerdings hat es den Anschein, als ver-
spreche er sich von der Gabe, uns vom ungliicklichen Kampf um An-
erkennung zu befreien oder ihn wenigstens zu unterbrechen (wenn
nicht gar abzubrechen). Als Gabe kommt von der Gabe der Verant-
wortung bis hin zum Tausch, wie ihn Marcel Mauss beschrieben
hat, ganz Unterschiedliches in Betracht (WdA, 282). Im Anschluss
an die Pionierarbeiten von Marcel Mauss hat sich auch um diese
Frage langst eine umfangreiche Diskussion entwickelt, nicht zuletzt
angeregt von Jacques Derrida (Falschgeld I), Maurice Godelier (Das
Rtsel der Gabe), Jean Starobinski (Gute Gaben, schlimme Gaben)
Alain Callié (Anthropologie der Gabe) u. a. Ich beschrianke mich
hier indessen auf einen Aspekt, der fiir Ricceur zweifellos die grofite
Herausforderung darstellte: die Asymmetrie des Verhiltnisses zum
Anderen, die auch unter Dritten nicht getilgt wird, als Bestimmung
zu einer gastlichen Anerkennung seines Anspruchs zu denken (vgl.
WdA, 204) und diese mit der Idee gegenseitiger Anerkennung zu
verkniipfen. Beides sieht er zusammentreffen im »Anerkennungs-
modell der Liebe« (WdA, 239), in der bedingungslosen Bejahung
des Anderen. Aber die Spur dieser, zunédchst ganz einseitigen Aner-
kennung (wie sie bereits in der Aufnahme des Neugeborenen unter
die Lebenden nachzuweisen ist) verliert sich, sobald man den fami-
lialen Umkreis verlasst und wieder die Ebene des Rechts und die
der »gesellschaftlichen Wertschétzung« betritt. Im ersten Fall aner-
kennt man den Anderen angeblich bereits, bevor er tiberhaupt er-
kannt werden kann (WdA, 253 ff.). Dagegen muss sich jede(r) einem
gesellschaftlichen Markt der Wertschitzung ausliefern, in dem un-
geachtet seiner rechtlichen Befriedung subtile Gewalt herrscht: Es
triumphiert das Geltungsbediirfnis derer, denen an ihrem eigenen

419

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Bild, Ansehen oder Wert in den Augen Anderer alles liegt. Und wer
sein Anerkanntwerden nicht selbst zu erkdmpfen vermag, dem wird
nichts geschenkt. Uber das, was man im Anschluss an Rousseau
komparative Existenz genannt hat”!, kommen wir hier nicht wesent-
lich hinaus. Grofler konnte der Kontrast zu einer »reinen« Gabe
kaum sein, die Ricceur als Ausweg in Betracht zieht: Nichts wider-
streit einer Logik der Reziprozitit und des Kampfes um Wertschit-
zung offenbar so sehr wie die »GrofSherzigkeit« einer Gabe, die
keinerlei Gegenleistung erwartet (WdA, 275).

Handelt es sich aber um »zwei Lebensformen« (Agape und Ge-
rechtigkeit; WdA, 280)? Ist der Mensch der Agape nicht in der Welt
des Kalkiils, der Wertschitzung und des unaufthérlichen Kampfes
um Anerkennung verloren (WdA, 281)? Und muss er nicht daran
verzweifeln, dass die aus der Agape flielende Giite niemals sichtbar
werden darf (nicht einmal ihm selbst), wenn sie nicht sofort perver-
tiert werden soll, sobald sie sich zu erkennen gibt? Oder kann sie
die Logik der Reziprozitit wenigstens fiir Augenblicke unterbrechen
in der Suspendierung des Kampfes, im Verzicht, zu vergelten bzw.
zuriickzugeben, in der Befreiung von jeglicher Aquivalenzregel usw.
(WdA, 290)? Geht es hier um eine innere Unterwanderung einer
Okonomie der Reziprozitit oder doch nur um eine Aufteilung von
»Ebenen« oder »Sphiren« (WdA, 294, 292), wo die Berechnung
herrscht, im Gegensatz zu anderen, wo kein »Preis« verlangt wird?

Im Gefiihl der Dankbarkeit (das sich nur auf Gaben beziche), er-
kennt Ricceur eine Art Grenzwiachter zwischen den Spharen (WdA,
299). Die Dankbarkeit bezeugt im Empfangen der Gabe eine nicht-
gegenseitige Anerkennung fiir das Gegebene. Allerdings verspricht
sie nicht, den Kampf um Anerkennung zu befrieden. In Aussicht
gestellt wird nur eine voriibergehende »Aussetzung des Streits«, der
zwischen denen, die vor allem nach Anerkennung begehren, nach
wie vor herrscht. »Vielleicht bleibt der Kampf um Anerkennung
unendlich«, doch der Austausch von Gaben soll zeigen, dass »seine
Motivation, die ihn von Machthunger unterscheidet und vor der
Faszination der Gewalt schiitzt, weder Schein noch eitel ist« (WdA,
305f)).

91 Vgl. G. Buck, Riickwege aus der Entfremdung. Studien zur Entwicklung der
deutschen humanistischen Bildungsphilosophie, Paderborn 1984, 100 ff.

420

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

Das ist ein bescheidenes Fazit, das zu einer radikalen Revision
der Frage einlddt, worum es im Kampf um Anerkennung eigentlich
geht, ob er verkennen ldsst und verfehlen muss, worauf er abzielt, und
ob das Modell noch allzu sehr der Vorgeschichte eines wehrhaften,
virilen europdischen Menschen verhaftet bleibt, der im Zeichen der
Selbsterhaltung stets latent gewaltbereitet war und den Einsatz seines
Lebens auch auf Kosten Anderer nicht scheute, wie man es bis
hin zu Alexandre Kojeve gelehrt hat. Dieses Modell steht nun auf
dem genealogischen Priifstand. Es fiigt sich ein in die Geschichte
todlicher Machtkdmpfe und blof$ duflerlich befriedeter Freiheit, wie
sie das Recht garantiert. Aber es ldsst kaum etwas ahnen von der
Asymmetrie einer unbedingten Anerkennung, wie sie dem bejahten
Kind widerfahrt, das nicht erst kimpfen muss, um gastlich Aufnah-
me zu finden, ganz unabhingig davon, was oder wer es werden wird.
(Der Begrift »unbedingter Gastfreundschaft« ist hier weit entfernt
von einer von vornherein exklusiven »emotionalen« Sphare der Lie-
be, die man immer wieder der Familie und sogar einem speziellen
familialen Typus vorbehilt.)

Ob ein »seinsimmanenter Anspruch« auf derartige Aufnahme
besteht, wie Hans Jonas meint?, bleibe dahingestellt. Und vor frag-
wiirdigen Idealisierungen sei gewarnt, die den Verdacht auf sich zie-
hen, jene Asymmetrie »untergrabe von innen her das Vertrauen in
die mit dem Anerkennungsprozef§ verbundene Verséhnungsmacht«
(WdA, 324) oder mache sie gar tiberfliissig. Aber auch dieser Macht
sind wir uns weniger denn je sicher. Der europiische Rechtsstaat
mag sie in gewisser Weise verkorpern, doch bleiben immer mehr
Menschen sich selbst iiberlassen, die ungeachtet ihrer formellen
Anerkennung die bittere Erfahrung machen miissen, nicht im Ge-
ringsten mehr zu >zéhlen«. Wie es um die nicht nur formelle Aner-
kennung derer bestellt ist, die nicht einmal mehr wahrgenommen
werden, und ob nicht die Sorge um die Wahrnehmung Anderer zur
Angelegenheit derer werden miisste, die anscheinend nur auf ihre
eigene Anerkennung aus sind, das diskutiert Ricceur nicht.

Der grofite Gewinn des Buches liegt weniger in einer (gelegent-
lich gewaltsam anmutenden) Integration heterogener Theorietradi-
tionen, sondern viel eher in der unverhofften Offnung des Blicks
fiir ein komplexes Feld moglicher Wege der Anerkennung, das sie

92 S.o0.,Anm.50.

421

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

ganz neu zu bedenken zwingt. Moglicherweise wird sie gefunden,
wo sie nie gesucht wurde, und nie gefunden, wo man sie im Kampf
zu erzwingen sucht. Ironischerweise zeichnet sich gerade in dem
Moment, wo man die hierzulande von Hobbes und Hegel her betrie-
bene Sozialphilosophie nur bestétigt zu finden meint, das Desiderat
einer grundlegenden Revision ab. In Frage stehen das Verhaltnis
von Ethik und Ontologie, Grundbegriffe wie Anspruch und Geltung,
Asymmetrie und Reziprozitit, aber auch das Denken in Sphéren,
Ebenen und Ordnungen, an die sich eine aufer-ordentliche Giite
ebenso wenig hilt wie eine Okonomie, die alles einem Denken in
Preisen, Aquivalenten und Tauschregeln unterwirft. Insofern wiirde
man sich tduschen, wenn man in Wege der Anerkennung nur ein ver-
spatetes Einschwenken auf eine diesseits des Rheins ldngst vertraute
Theorietradition und deren Affirmation erkennen wollte. Das Buch
fordert auch zur Anerkennung abweichender Denkwege heraus, die
sich im Falle Ricceurs vielfach mit denen der deutschen Philosophie
gekreuzt haben.

Davon vermittelt die in Vom Text zur Person abgedruckte intellek-
tuelle Autobiografie einen ersten Eindruck.” Ihr ist zu entnehmen,
wie sich Ricceur frithzeitig von der franzésischen Tradition der
Reflexionsphilosophie emanzipiert, um dem cogito jegliche Unmit-
telbarkeit, Addquatheit und Apodiktizitit zu bestreiten (TP, 4). So
wird die Hinwendung zu einer Hermeneutik des Selbst notwendig,
in die personalistische Einfliisse ebenso eingehen wie die zunéchst
weniger auf Heidegger als vielmehr auf Gabriel Marcel zuriickge-
hende ontologische Grundierung jeder reflexiven Analyse (TP, 8f.).
Deutlich zu erkennen ist aber auch, wie lange es gedauert hat,
bis der fiir Umwege der Interpretation so einschlagig bekannte
Philosoph auch Umwege der Anerkennung des Selbst in Betracht
gezogen hat. Ricceur datiert seine Hinwendung zur Praktischen Phi-
losophie auf Anfang der 1970er Jahre (TP, 48). Zuvor hatte sich im
Kontext der Freud-Studie (1965) die Vorstellung eines »kdmpfenden
und verletzten cogito« (TP, 33) abgezeichnet, was zu einer Annéhe-
rung zwischen Hegel und der Reflexionsphilosophie franzdsischer
Provenienz, aber auch an die Analytische Philosophie fiihrte, die
im Phanomen der Interlokution den Anderen anerkannt sieht (TP,

93 P. Ricceur, Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsdtze (1970-1999), Hamburg
2005 [=TP].

422

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

35, 238). Aber gleichzeitig offenbarten sich klaffende Liicken: Ist
dieser Phinomenologie oder der ordinary language philosophy (die
besonders im Falle John L. Austins ihrerseits einer linguistischen
Phanomenologie auf halbem Wege entgegen kam; vgl. TP, 47) denn
eine zureichende Analyse der Zerbrechlichkeit und Verwundbarkeit
eines auf Aufnahme und Anerkennung angewiesenen Selbst zu ent-
nehmen? Ergibt sich hier nicht das Desiderat einer Philosophie der
Gewalt, die ein in der Welt situiertes, zu gutem und gerechtem
Zusammenleben bestimmtes Selbst verletzen, verwunden und zer-
brechen lassen kann, das sich in der sprachlichen Referenz auf die
Welt dessen zu vergewissern sucht, wie in ihr menschlich zu leben
sei?

In praktischen Perspektiven, die seine spite, sog. »Kleine Ethik«
mit diesen Fragen vorgibt, bringt Ricceur schlieSlich auch das Prob-
lem der Anerkennung zur Sprache (TP, 253 £.), wobei von Anfang an
das Motiv erkennbar ist, weder deren Reziprozitét iiber die Anders-
heit triumphieren zu lassen, noch auch das Selbst einer radikalen
Alteritat einfach zu unterwerfen (SaA, 230). Im Zentrum dieser Ana-
lysen steht die Leitfrage nach dem Wer. Wer bin ich, wer sind wir
als um uns selbst, um Andere und gutes Zusammenleben mit ihnen
in moglichst gerechten Institutionen besorgte Wesen (SaA, 245f.)?
In diesen Fragen liegt weit mehr als nur ein (Riick-) Weg »vom
Text zur Person«®4, die fiir die Antwort auf die Wer-Frage einzuste-
hen hitte. Ironischerweise widerfahrt dem Autor gerade in seinem
forcierten hermeneutischen Vermittlungswillen eine nachdriickliche
Offnung seines Denkens fiir bislang ungestellte Fragen wie der nach
der Verletzlichkeit eines der Gewalt ausgesetzten Selbst. Man fragt
sich indessen, ob man ihr in einem blof3 privativen Verstandnis bei-
kommt. Als Mangel an Anerkennung oder an Liebe ist die Erfahrung
von Gewalt nur hochst unzuldnglich gekennzeichnet. Das diirfte
auch einer Praktischen Philosophie kaum gleichgiiltig sein, die Ethik

94 Nur scheinbar kann es sich um einen Riickweg handeln, bedenkt man, wie
sich Riceeur frithzeitig zum Personalismus eines Emmanuel Mounier distanziert
verhalten hat: Note sur la personne, in: Le Semeur 38, no. 7, mai (1936), 437-444;
Une philosophie personnaliste (sur E. Mounier), in: Esprit 18, no. 174 (12) (1950),
860-887; repr. unter dem Titel Emmanuel Mounier: une philosophie personna-
liste, in: Histoire et vérité [1955], Paris *1967, 153-185; Meurt le personnalisme,
revient la personnne..., in: Esprit [zum 50. Bestehen der Zeitschrift], no. 73 (1)
(1983), 113-119; repr. in: Lectures 2,195-202.

423

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

und Moral, die Frage nach dem Guten und dem Gerechten, von ihr
her herausgefordert sieht (TP, 258).

424

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Kollektive Identitat und Gemeinschaft:
Mit Riicksicht auf anti-identitdre Lehren aus exilistischer
Literatur

1. Vorbemerkung zur Karriere »identitirer< Rede von Identitdt (425) | 2. Der Diskurs
tiber kollektive Identitat in historischer Perspektive (431) | 3. Lehren exilistischer Lite-
ratur: Klaus Mann und Imre Kertész (436) | 4. Neue Herausforderungen (445)

Auf dem Weg [...] in eine Gegenwart hinein, [...]
in der endlich das Versprechen eingeldst wire,
auf dieser Erde im vollen Sinne heimisch zu sein?'

Das Anderssein reicht aus als Todesurteil >

[Ich] fiihle [...] mich denen solidarisch,

die nirgendwo auf Erden mehr stindig swohnen< werden.?

1. Vorbemerkung zur Karriere »identitarer< Rede von
Identitat

In diskursgeschichtlicher Perspektive ist kaum zu bezweifeln, dass
Theorien kollektiver Identitait besonders in den letzten vier Jahr-
zehnten auf Verunsicherungen und weitgehende Erosionen sozia-
ler Milieus und gemeinschaftlichen Zusammenhalts reagierten, die
nicht zuletzt in einer zunehmenden defensiven und aggressiven
Politisierung von Gruppenidentititen resultierten.* Dabei dringte
sich der Eindruck auf, Vertreter dieser Theorien wollten diese zum

1 K. Podak, Vorwort, in: Die Gegenwart der Zukunft, Berlin 2000, 7-14, hier: 13.

2 E. Chargaft, Kritik der Zukunft, Stuttgart 1983, 114.

3 M. Eliade, Im Mittelpunkt. Bruchstiicke eines Tagebuchs, Wien, Miinchen, Ziirich
1977,190; vgl. ebd. 119 zu Hegel und den Romantikern.

4 Siehe dazu das Exposé Gemeinschaft und Erzdahlung — Kollektive Identitditen bei
Paul Ricceur zur im Herbst 2021 an der Universitat Trier veranstalteten Konferenz
zu diesem Thema, zu deren Vorbereitung der vorliegende Text verfasst wurde.

425

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Zweck der Stabilisierung zweifelhaft gewordenen oder gar ganzlich
schwindenden politischen Selbstverstindnisses offerieren. Das hat
man auch von >rechts< mit Nachdruck versucht. Und zwar in einer
Terminologie, die sich bis heute vielfach an kulturwissenschaftliche
Identitdtskonzepte anlehnt und sie biologistisch, vélkisch, xenopho-
bisch, rassistisch — auf jeden Fall aber >fremdenfeindlich« - auslegt,
ohne das immer gleich deutlich erkennbar werden zu lassen.> Wie
das Beispiel des »identitdren< Theoretikers Alain de Benoist zeigt,
kann das so weit gehen, dass man unter liberal anmutenden Parolen
wie vive la différence! eine militant anti-liberale Ideologie verbreitet,
derzufolge jede(r) die Pflicht hat, verschieden zu sein® und zwar
nach Maflgabe der »eigenens, territorial eindeutig abgegrenzten eth-
nischen, volkischen oder nationalen Gemeinschaft, in die jede(r)
Einzelne »eingeschlossen« sein soll. Die unmittelbare praktische
Folge davon ist, dass >Fremde« sich gefalligst anderswo aufzuhalten
haben, >wo sie hingehdren, und dass ihnen keinerlei Anspruch
zugebilligt wird, die ihnen gezogenen Grenzen von sich aus zu iiber-

5 Man vergleiche dazu nur den Verfassungsschutzbericht 2019.

6 Jener Parole folgend, spricht sich de Benoist sowohl gegen Absorbierung von
Einwanderern durch die sie aufnehmende Kultur als auch gegen das amerikani-
sche Schmelztiegel-Modell aus. Die Individuen haben fiir ihn die Pflicht, als
Verschiedene eine Identitit zu wahren, die Kollektiven ethnischer, religioser oder
kultureller Pragung zu verdanken sei. Deshalb »lehnt er die liberale Betonung
des Individualismus, in dem der >fundamentale Wert [...] auf das Individuum
gelegt« wird«, als anthropologische Illusion ab und sieht in ihm eine die Ge-
meinschaften zerstérende Ideologie: »Im einen Fall ist die Menschheit die Sum-
me aller Individuen, in jedem besonderen menschlichen Wesen gleichermafien
reprasentiert: man ist zunédchst »Mensch< und erst in zweiter Linie, wie zufél-
lig, Angehdriger einer bestimmten Kultur oder eines bestimmten Volkes. Im
anderen Fall ist die Menschheit nur die Gesamtheit der Kulturen und Volksge-
meinschaften: das Individuum ist lediglich bestimmt durch seine organische
Zugehorigkeit zu ihr. [...] Der Einzelmensch besteht nach unserer Auffassung
nur in Verbindung mit den Gemeinschaften, in die er eingeschlossen [!] ist
(und beziiglich deren er sich als Einzelwesen abhebt).« De Benoist lehnt zwar
die Vorstellung der Existenz hoherer oder niedrigerer Rassen und Volker ab,
betont aber ihre Getrenntheit und insofern Unvereinbarkeit. Diese Position wird
als »differentialistischer Antirassismus« bezeichnet — im Gegensatz zu einem
»universalistischen« Antirassismus, der angeblich »jegliche Differenz leugnet«
und nur abstrakte Individuen kenne. Dagegen stellt de Benoist eine »differentia-
listische« Deutung von Antirassismus, die auf der »konkreten« Verbindung der
Individuen mit ihren »kollektiven Identitdten« insistiert.

426

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Vorbemerkung zur Karriere >identitdrer< Rede von Identitat

schreiten, sei es als Arbeitsnomaden, sei es als Zuwanderer oder
Fliichtlinge.”

Offensichtlich sind derartige Theorien kollektiver Identitdt kei-
neswegs politisch neutral, wie es die philosophische und kulturwis-
senschaftliche Diskussion dieses Begriffs lange Zeit suggeriert hat.
Und es kann keine Rede davon sein, wir verfiigten {iber sozialphi-
losophische oder kulturwissenschaftliche Theorien dieses politisch
auflerordentlich brisanten Begriffs ganz unabhéngig davon, als wer
sich diejenigen politisch verstehen, die ihn verwenden. Das zeigt
sich ganz deutlich daran, wie der Begriff der Identitdt von Rechtsra-
dikalen im Rahmen einer explizit »identitiren« Ideologie auf eine
Weise okkupiert worden ist, die andere dazu zwingt, Distanz zu
signalisieren; und zwar sowohl politisch wie auch theoretisch - sei
es auch nur durch den Gebrauch von doppelten Anfithrungszeichen.
Infolgedessen hat es den Anschein, als sei der Begrift der Identitit
politisch auf akzeptable Art und Weise nur noch zu verteidigen,
wenn er anti- bzw. nicht-identitdr aufgefasst wird, d.h. besonders so,
dass er nicht mehr ohne Weiteres fiir eine anti-liberale Politik der
Fremdenfeindlichkeit, der Exklusion von Fremden und des Hasses
gegen sie im Namen der Verteidigung einer politischen Identitatsge-
meinschaft zu verwenden ist. Wie Prozesse kollektiver Identitétsbil-
dung und Vergemeinschaftung funktionieren, ist in dieser Perspekti-
ve nicht unabhéngig davon zu beschreiben, wie sie zumal politisch
und ethisch nicht funktionieren sollen, insofern sie unmittelbar oder
indirekt Gewalt gegen Andere heraufbeschwéren.

7 »De Benoist formuliert in modifizierter Sprache nichts anderes als die wohlver-
traute Volkstumsideologie, die seit der politischen Romantik das Kernstiick des
konservativen deutschen Antiliberalismus gewesen ist. [...] De Benoist versteht
es jedoch, sein Programm der ethnischen Aufteilung als >konsequenten Antiras-
sismus< auszugeben. [...] Jede Kultur behilt ihre Eigenart und Wiirde nur so
lange, wie sie sich nicht mit fremden Kulturen vermischt. [...] Der Fremde
bleibt nur >anders< und somit er selbst, wenn er zu Hause bleibt« (R. Herzin-
ger, H. Stein, Endzeitpropheten, Hamburg 1995, 102 ff.). De Benoist steht dem
Prinzip des Regionalismus nahe (der nicht mit Separatismus verwechselt werden
solle) und hélt den ethnisch homogenen Nationalstaat fiir historisch erledigt:
»Deshalb spreche ich mich fiir einen gemifiigten Multikulturalismus aus, der
vom Kommunitarismus inspiriert ist und der zugleich sowohl Assimilation wie
Apartheid zurtickweist.« (Interview mit der Jungen Freiheit vom 17. Juli 1998.)
Dieser Autor hoftt offenbar, auf diese Weise seine Ideologie der Rassentrennung
vom Faschismusverdacht befreien zu konnen. Zit. wurde dies wie auch in Anm. 6
nach: de.wikipedia.org/wiki/Alain_de_Benoist.

427

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

In Auseinandersetzungen zwischen identitiren und nicht- oder
anti-identitiren Auffassungen von Identitit kommt dem Attribut
»identitdr« langst nicht mehr die politisch auf den ersten Blick unver-
fangliche Bedeutung einer gewissen Identititsbezogenheit zu, wie sie
bspw. im Spiel ist, wenn im Franzdsischen von einer crise identitaire,
im Englischen von einer identity crisis und im Deutschen von einer
Identititskrise die Rede ist. Hier deutet das Attribut in allen drei
Sprachen auf zunéchst unverfanglich anmutende Art und Weise nur
an, worauf sich die fragliche Krise bezieht. Es besagt aber noch
nicht, wie die in eine Krise geratene Identitét aufzufassen ist. Gegen-
wartig wird letztere in philosophischen Theorien, die sich wie im
Falle Paul Ricceurs hochst differenziert mit ihm auseinandersetzen,
auch in politischer Hinsicht nicht als Selbigkeit (mémeté; sameness),
sondern als Selbstheit (ipséité; selfhood) aufgefasst, die sich nicht
wie Selbigkeit durch duflerliche Reidentifizierbarkeit von etwas, son-
dern primar durch die einerseits narrativ explizierbare, andererseits
zu bezeugende geschichtliche Dimension von jemandem und von
vielen Anderen auszeichnet.® So betrifft sie primir die Frage, wer
jemand ist bzw. als wer sich Andere verstehen; und diese Frage lasst
sich nicht darauf reduzieren, wie jemand reidentifizierbar ist — etwa
durch einen Identitdtsausweis, dem der Name, die Adresse, dufierli-
che Merkmale wie die Augenfarbe usw. zu entnehmen sind.’ Dass
im 20. Jahrhundert infolge einer »Tyrannei des Nationalen« (Gérard
Noiriel) schliefSlich alle Staaten dazu tibergegangen sind, von jedem
zu verlangen, sich gegebenenfalls durch einen solchen Ausweis zu
legitimieren, hat man als révolution identitaire bezeichnet, die Dieter
Gosewinkel so deutet, dass fortan die durch einen Ausweis verbiirg-
te »Identifizierbarkeit [...] individuelle Identitat [konstituiert]«.1® So
aufgefasst, bedeutet letztere jedoch allein die Wiedererkennbarkeit
des Einzelnen kraft seiner ausgewiesenen Merkmale und gerade
nicht dessen geschichtliche Identitat bzw. Selbstheit. Auf diese be-
zieht sich heute der pejorativ gemeinte Gebrauch des Attributs

8 Allerdings geht es Ricoeur zumindest im Falle personlicher Identitit gerade um
eine Uberkreuzung von Selbigkeit und Selbstheit, keineswegs aber um die The-
se, letztere kdnne ganz ohne Reidentifizierbarkeit von Einzelnen im Unterschied
zu Anderen auskommen.

9 P Riceeur, Individu et identité personelle, in: Sur l'individu, Paris 1987, 54-72.

10 D. Gosewinkel, Schutz und Freiheit? Staatsbiirgerschaft in Europa im 20. und 21.
Jahrhundert, Berlin 2016, 261.

428

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Vorbemerkung zur Karriere >identitdrer< Rede von Identitat

>identitdr<, wenn ein kollektives >Selbst< als Antwort auf die Frage,
als wer sich die Betreffenden verstehen, auf Identitdt als Selbigkeit
(fir die auch eine »volkische Substanz« gesetzt werden kann) redu-
ziert und als solche der Verfiigung gewisser Wortfithrer unterstellt
wird, die kollektive Identitdt vor allem gegen Andere in Stellung
bringen. Das Attribut >identitdr< bezeichnet in diesem Zusammen-
hang eine verfehlte Auffassung und politische Instrumentalisierung
von Identitat, die sich, so wird unterstellt, unverkiirzt und in Wahr-
heit nur als nicht-identitdre begreifen lasse. Demnach gibt es nur
nicht-identitdre Identitdit bzw. sollte es nur derartige Identitit geben,
will man diesen Begriff nicht ganz und gar verwerfen.

Ricceur fasst besonders den Begriff der narrativen Identitdt
zunichst so, dass er politisch indifferent und insofern auf jegli-
che Form kollektiver Identitatsbildung und Vergemeinschaftung an-
wendbar zu sein scheint.!! Bei ndherem Hinsehen zeigt er allerdings,
dass jede »narrative Identitit in stindiger Bildung und Auflosung
begriffen« ist, da man sowohl auf individueller wie auch auf kollek-
tiver Ebene fiir dieselben Vorkommnisse »stets unterschiedliche, ja
gegensitzliche Fabeln ersinnen« kann.”? Das bedeutet keineswegs,
dass infolgedessen schiere Arbitraritit triumphieren miisste - wenn
es denn stimmt, dass sich sowohl die Ipseitit des Einzelnen wie
auch von Gemeinschaften Anspriichen ethischer Verantwortlichkeit
und der Gerechtigkeit zu stellen hat. Letztere bezeichnet Ricceur
in seinem Spéatwerk Geddchtnis, Geschichte, Vergessen (2000) auch
als »Alteritatskomponente« des Gedachtnisses®, die einer angeblich
allein sich selbst geniigenden, geradezu selbstgerechten identitiren
historischen Identitdt offenbar im Wege steht. In diesem Buch wen-
det sich Ricceur in diesem Sinne denn auch explizit gegen eine
gemeinschaftlich-»identitdre Abgeschlossenheit«, der die Erzéhlung

11 P. Ricceur, The human experience of time and narrative, in: Research in Pheno-
menology IX (1979), 17-34; ders., L'Identité narrative, in: Esprit 7/8 (1988), 295-
304; Zeit und Erzdihlung. Bd. III: Die erzdhlte Zeit [1985], Miinchen 1991, 395 ff.

12 Riceeur, Zeit und Erzihlung. Bd. III, 399.

13 Ein Begriff, von dem Ricceur zuvor gesagt hatte, ihm gehe »jede echte Evidenz«
ab (vgl. ebd., 190, sowie P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen [2000],
Miinchen 2004, 590). Muss es sich mit kollektiver Identitat dann nicht auch
so verhalten, wenn man bedenkt, wie weitgehend sie gerade in kollektivem
Gedichtnis fundiert gedacht wurde?

429

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

dienen kann.* Einer politisch nach radikal >rechts< tendierenden
Apologie identitirer Identitdt ist er gewiss unverdachtig,® die sich
zur Geschichte Fremder ignorant oder aggressiv verhalt und ihnen
in keiner Weise meint gerecht werden zu missen. Aber wie ist
demgegeniiber zu denken, was man non-identitarian togetherness,
Gemeinschaft und Identitit genannt hat?'

Die sozialphilosophische Diskussion um diese Frage kniipfte an
wesentliche Anregungen von Georges Bataille, Maurice Blanchot,
Jean-Luc Nancy und anderen zur Dekonstruktion einer paradoxen
»Gemeinschaft ohne Gemeinschaft« an, die sich niemals selbst ge-
niigen konne; schon gar nicht in der Form einer exklusiven Selbst-
gerechtigkeit, die duflerer wie auch innerer Fremdheit iiberhaupt

14 Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, 137. Ich sehe hier weitgehend davon
ab, wie Ricceur den Begriff des kollektiven Gedéchtnisses, wie er in Frankreich
von Maurice Halbwachs bis hin zu Pierre Nora Verwendung gefunden hat, mit
Husserls V. Cartesianischer Meditation und mit Hegels Begriff des objektiven
Geistes sowie mit seiner Vorstellung von einer kritischen Geschichtsschreibung
konfiguriert, die sich auch einer politischen Manipulation des Gedéchtnisses
sollte widersetzen kénnen. Siehe dazu P. Ricceur, Memory - Forgetfulness -
History, in: ZiF-Mitteilungen 2 (1995), 3-12; ders., La Mémoire politique, in:
Divinatio 6 (1998), 27-37; dt. unter dem Titel Das politische Geddchtnis, in: B.
Liebsch (Hg.), Bezeugte Vergangenheit oder Versohnendes Vergessen. Geschichts-
theorie nach Paul Ricceur, Sonderband Nr. 24 der Deutschen Zeitschrift fiir Philo-
sophie, Berlin 2010, 233-244; P. Ricceur, Mémoire, Histoire, Oubli, in: Esprit 323
(2006), 20-29.

15 Vgl. Ricceurs Beschreibung der »tentation identitaire« (im Anschluss an Jacques
LeGofl) als »déraison identitaire«, die letztlich darauf hinauslaufe, die »identi-
té ipse« auf eine »identité idem« zu reduzieren, in: Fragile identité: respect de
lautre et identité culturelle [Vortrag auf dem Congres de la Fédération interna-
tionale ACAT, Sofia, Oktober 1997, und auf dem Congres de la Fédération
Internationale de lAction des Chrétiens pour lAbolition de la Torture, Prag,
Oktober 2000], in: Politique, Economie et Société. Ecrits et conférences 4, Paris
2019, 255-268, hier: 259. Allerdings ist nicht zu iibersehen, dass Ricceur in
seinem eben zitierten Aufsatz tiber das politische Gedachtnis eine identitére
Kongruenz von individuellem und kollektivem Gedachtnis nahelegt. Demnach
decken sich, wie es ausdriicklich heif$t, unsere Erinnerungen »mit denen der
Gruppe, der wir zugehéren«; und zwar auf der Basis von Sprache und Sitten als
»urspriinglich kollektive[n], geteilte[n], gemeinsame[n] Phanomene[n]« (in der
dt. Fassung, 235, 241). Alles hingt nun aber davon ab, wie man die Wirklichkeit
des >gemeinsam Geteilten« versteht. Ein schlichtes Zusammenfallen von indivi-
dueller und kollektiver Identitdt kann hier kaum gemeint sein.

16 C. Hentschel, S. Krasmann (Hg.), »Exposure«. Verletzlichkeit und das Politische
in Zeiten radikaler Ungewissheit, Bielefeld 2020, 62, 70.

430

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Diskurs Uber kollektive Identitat in historischer Perspektive

nichts schulden wiirde.”” Vor diesem Hintergrund werde ich der For-
schung nach einer nicht-identitdren Konzeption kollektiver Identitat
anschlieffend eine andere Wendung geben, indem ich ein exilisti-
sches Denken in Erinnerung rufe, in dem sich die reichhaltigste
Erinnerung an Erfahrungen einer unaufhebbaren, identitdr nicht
zu vereinnahmenden Unzugehorigkeit findet, an der heute keine
Identitdtskonzeption mehr vorbeikommen diirfte.

2. Der Diskurs uber kollektive Identitat in historischer
Perspektive

Seit jeher haben sich Menschen Anderen verbunden gefiihlt und
zugerechnet, vor allem als einem Familienverband oder einem
Stamm, einer Sippe oder Ethnie primir genealogisch Angehérige,
die sich einer kollektiven Abstammungs- und Verwandtschaftsein-
heit versicherten. Noch die aristotelische Politik trennt in ihrer
Bestimmung der politeia, des démos und der politai, die umwillen
des Guten von Natur aus miteinander verbunden zu sein scheinen,
nicht deutlich zwischen Genealogie und Recht, wie es tendenziell
dann im rémischen Reich geschieht, wo selbst ein in keiner Weise
verwandter Nachkomme in eine agnatische Filiation eintreten konn-
te, wenn ihn der pater familias adoptierte und auf diese Weise in die
kultische Gemeinschaft des eigenen Hauses aufnahm.!® Seitdem sind
Genealogie und Recht, Angehorigkeit kraft leiblicher Abstammung
und rechtlich verbiirgte Zugehorigkeit immer wieder auseinanderge-
treten aber auch vielfach neue unterschiedliche Verbindungen ein-
gegangen. Das auch als Geburtsort-, Orts-, oder Territorialprinzip
bezeichnete jus soli einerseits und das als Abstammungsprinzip be-
zeichnete jus sanguinis andererseits machen das auf Anhieb klar.
Beide Prinzipien erweisen sich in ihrer konkreten Umsetzung kei-
neswegs immer derart deutlich voneinander getrennt, wie man es
zunichst erwarten mag.”” Abgesehen davon zeigt sich in der Mo-
derne, besonders eingangs des 20. Jahrhunderts, eine zunehmend

17 J. Derrida, Politik der Freundschaft [1994], Frankfurt/M. 2002, 119, 394.

18 N. D. Fustel de Coulanges, Der antike Staat. Kult, Recht und Institutionen Grie-
chenlands und Roms, Miinchen 1988, 81 ff.

19 Gosewinkel, Schutz und Freiheit?, 58, 170, 175.

431

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

deutlichere und teils aggressive Zuriickweisung jeglicher genealogi-
schen Verbindlichkeit: Nicht nur im italienischen Futurismus und
im franzosischen Existenzialismus finden sich viele Spuren einer Zu-
rliickweisung insbesondere jeglicher verbindlichen Vaterschaft durch
nachfolgende S6hne, die ihr Leben und ihre Zukunft ganz allein
aus sich selbst heraus behaupten wollen.?’ Das moderne Staatsange-
horigkeitsrecht bietet abgesehen davon vielfach Méglichkeiten des
Beitritts und des Austritts aus nationaler Zugehdrigkeit.

Zwischen Genealogie und Recht, Angehdrigkeit und Zugehorig-
keit, Abstammung und anscheinend geradezu vorausssetzungslosem
Selbstsein beginnt sich ein neuer Typus von Fragen Geltung zu
verschaffen: nicht von Fragen wie der, >was bin ich als von diesen
oder jenen Abstammende(r) oder als einem politischen Verband
Zugehorige(r)?<, sondern >wer bin ich?« — fiir mich genommen, im
Verhiltnis zu Anderen, mehr oder weniger Nahestehenden, aber
auch zu Mitbiirgern und anonymen Zeitgenossen. Erst nach der
Wende zum 20. Jahrhundert beginnt in diesem Sinne auch die Frage
nach personlicher und individueller Identitét philosophisch Karriere
zu machen, nachdem Seren Kierkegaard die Frage nach dem >ein-
zelnen« Selbst und Wilhelm Dilthey den »Lebenszusammenhang«
des Einzelnen zur Sprache gebracht hatten. Zwar sind narrative Dar-
stellungen individueller Lebenszusammenhinge weit élter?'; aber
man kann kaum sagen, dass die Wer-Frage zuvor eigens als solche
philosophisch aufgeworfen worden sei und dass sie von der Frage,
was wir (als Lebewesen, als Menschen, als Biirger, als Personen...??)
sind, deutlich getrennt worden wire. Zudem behauptet sich die in-
dividuelle Wer-Frage anfangs kaum gegen ihre kollektive Vereinnah-
mung. Wie auch sollte sich die Frage, wer ich bin, tiberhaupt trennen
lassen von der Frage, wer wir sind??® Lasst sie sich nicht allein in
Kontexten einer Angehdorigkeit oder Zugehdorigkeit beantworten, auf
die sie sich >immer schon« verwiesen findet?

20 P Sloterdijk, Die schrecklichen Kinder der Neuzeit. Uber das anti-genealogische
Experiment der Moderne, Berlin 32014.

21 R. Koselleck, W.-D. Stempel (Hg.), Geschichte — Ereignis und Erzihlung. Poetik
und Hermeneutik V, Miinchen 1973; O. Marquard, K. Stierle (Hg.), Identitdt.
Poetik und Hermeneutik VIII, Miinchen 1979.

22 T. Kobusch, Entdeckung der Person, Freiburg i. Br. 1993.

23 Diese Schwierigkeit wird tiberaus deutlich bei C. Taylor, Quellen des Selbst,
Frankfurt/M. 1996, 93 f.; Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, 15.

432

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Diskurs Uber kollektive Identitat in historischer Perspektive

Genau das schien denn auch der im deutschsprachigen Raum
gewiss einflussreichste Ansatz zu einer Theorie kollektiver Identitat
zu besagen, wie er in Johann G. Herders philosophischen Schriften
vorliegt, die sich mit dem internen Zusammenhang zwischen Spra-
che, Kultur und Geschichte befassen — an die man bis heute in der
Tradition des von Herder iiber Wilhelm v. Humboldt bis hin zu
Isaiah Berlin und Charles Taylor reichenden sog. Expressivismus
ankniipft.?* Dieser suggerierte, bei Anderen, die fiir individuelle und
kollektive Identitdt mafigeblich sind, konne es sich allemal nur um
diejenigen handeln, die uns sprachlich, geschichtlich und kulturell
nahestehen. Kann man nicht nur an sie sprachlich ankniipfen und
sich dabei im Rahmen eines bereits vorgegebenen Feldes von An-
schlussmoglichkeiten auf das Gleiche beziehen? Macht in diesem
Sinne nicht eine kongruente Trias von Sprache, Geschichte und Kul-
tur genau das aus, was man seither >Volk« zu nennen sich angew6hnt
hat, ohne damit noch langer blof} eine unverbundene >Menge Volk«
zu meinen?

Bei Herder hat das Volk noch keine primir exklusive Bedeutung??;
und es steht einem durch jeden Einzelnen wie auch durch ein

24 C. Taylor, Hegel, Frankfurt/M. 1978, 28; 1. Markova, The origin of the social
psychology of language in German expressivism, in: British Journal of Social
Psychology 22 (1983), 315-325; L. Berlin, Herder and the Enlightenment, in: ders.,
The Proper Study of Mankind, London 1995, 359-435.

25 Mit Recht konnte deshalb der Historiker Carl J. Burckhardt, der Mitte der
1920er Jahre bereits eine fatale Zukunft politischer »Fiihrer« antizipierte, da-
rauf hinweisen, dass sich diejenigen, die dazu bereit waren, ihnen zu folgen,
gerade nicht auf »Herders Sendung« berufen diirften. »Genau gegen seinen
Geist ist heute die aufgebrachte Mehrheit des aus dem verlorenen Krieg hervor-
gekommenen deutschen Volkes im Aufbruch«, schreibt er 1922 an Hugo v.
Hofmannsthal im Briefwechsel mit ihm (Frankfurt/M. 1966, 93). Mit der noch
foderalistischen, biirgerlichen und »polyphonen« Welt Goethes und Herders
habe das aus dem Krieg hervorgegangene Volk nichts mehr gemeinsam. Vgl.
dazu die Vorgeschichte identitdrer Mythenbildungen, zu der nicht zuletzt auch
die Gebriider Grimm beitragen haben, bei Kurt Hiibner, Die Wahrheit des My-
thos, Miinchen 1985. Jakob und Wilhelm Grimm lieffen an die »Unnahbarkeit«
eines identitiren »Heiligtums« glauben (ebd., 73), zu dessen nachtréglicher
Erfindung sie nicht wenig beigetragen haben; mit der Folge, dass Spitere in
ihrem »Nationalgefithl« geradezu den »Volksgeist« unmittelbar zu »erschauen«
glaubten, auflerhalb dessen jeder »seine Identitit verliert« (ebd., 352) — nicht
viel anders anscheinend, als jene Koronis, deren Schicksal Pindar beschreibt,
»die sich nach dem Fremden sehnte« und folglich substanzlos werden musste

433

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

ethnisches Kollektiv hindurchgreifenden Universalismus noch nicht
im Wege - wie dann bei Ernst M. Arndt, Heinrich v. Kleist, Jo-
hann G. Fichte und vielen anderen, weit tiber die Grenzen Europas
hinaus wirkenden Wegbereitern eines exklusiven und zunehmend
chauvinistischen Nationalismus.?® In der Folge gewinnt eine tenden-
ziell polemogene Abgrenzung ethnischer, nationalisierter Kollektive
gegeneinander eindeutig die Oberhand; speziell unter evolutionédren
Vorzeichen, die zwischen verschiedenen Volkern nur noch eine
Konkurrenz der jeweiligen Lebensformen auf Kosten der anderen
denkbar erscheinen lieflen.?” Die daraus hervorgegangenen Konflik-
te verstdrkten ihrerseits das polemogene Potenzial, wie besonders
das in den Ersten Weltkrieg miindende Missverhdltnis zwischen
Deutschland und Frankreich zeigte?8, bevor dann Carl Schmitt in
seiner politischen Theorie zu beweisen versuchte, dass es gerade-
zu der Sinn politisch formierter kollektiver Existenz sei, sich in
kriegstrachtigen Gegensitzen gegen verfeindete Andere zu behaup-
ten. Entsprechender juristischer und politikwissenschaftlicher Anlei-
tung bedurften die Nationalsozialisten freilich gar nicht, denen sich
Schmitt bekanntlich zeitweise anzudienen versuchte. Thr dezisionis-
tischer Rassismus geniigte sich vollkommen selbst, wenn der »Fiih-
rer« selbstherrlich bestimmen konnte, wer die Feinde des deutschen
Volkes sind und was letzteres ausmacht, das in seiner Stimme aufzu-
gehen schien, wenn sie verlauten liefS: »Nur eine Grenze kennen

wie »ein Strohhalm im Winde« (ebd., 122). Gerade im Rekurs auf ein angeb-
lich ur-poetisch Mythisches, dem, wie Thomas Mann schreibt, anscheinend
alles Gesellschaftliche fremd zu sein schien, konnte man »mythische Surrogate
fir das wirklich Soziale« auf eine Weise populdr machen, die sich dann der
Nationalsozialismus zunutze machte. Dieser lief§ sich aus Manns Sicht auf die
Devise reduzieren: »Ich will tiberhaupt das Soziale nicht, ich will das Volksmar-
chen« - d.h. eben das »Mirchen, in dem scheinbar das (keinesfalls seit jeher
»gegebenes, vielmehr tiberhaupt erst sich formierende) Volk (bzw. derjenige,
der sich anmaflend dessen Stimme zu eigen machte) selbst sich eine identitére
Urspriinglichkeit verschaftt, die ganz und gar kiinstlich ist und die Heterogenitat
einer Bevilkerung am Ende leugnen muss. Vgl. T. Mann, Schicksal und Aufgabe
[1944], in: Essays. Bd. 2. Politik, Frankfurt/M. 1977, 245-261, hier: 251.

26 Vgl. B. Tibi, Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und panarabischer Natio-
nalismus, Frankfurt/M. 1987.

27 R.Kjellén, Der Staat als Lebensform, Leipzig 1917; VL., Gastlichkeit und Freiheit.
Polemische Konturen europdischer Kultur, Weilerswist 2005.

28 M. Jeismann, Das Vaterland der Feinde: Studien zum nationalen Feindbegriff
und Selbstverstandnis in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992.

434

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Diskurs Uber kollektive Identitat in historischer Perspektive

wir: Wer nicht zu unserem Volke gehort, fiir den rithren wir keinen
Finger [...], von uns hat er nichts zu erwarten«?’; und wer nicht
zu >uns< gehort (wie angeblich die Juden), »das bestimmen wir«3,
und mit dem verfahren wir, wie wir wollen - »wir«, bzw. »ich« als
der »Fithrer, in dessen selbstherrlicher Stimme als vox populi die
tatsachliche Pluralitat der voces populi untergehen muss.!

Nicht zuletzt dieser Reduktion einer in Wirklichkeit irreduzibel
heterogenen Bevolkerung (griech. plethos, ochlos, lat. multitudo, tur-
ba, plebs) auf ein identitires Volk (griech. demos, lat. populos), das es
als ganz und gar homogenes allenfalls in eminent gewalttrachtigen,
auf >Reinigung« von allem Heterogenem hinauslaufenden und inso-
fern im Grunde anti-politischen, identitdren Phantasmen gibt, war
es zu verdanken, dass sich eine rhetorisch formierte »Volksgemein-
schaft« fiir einen Weltkrieg mobilisieren lief3, der schliellich auch
sie selbst vollkommen ruinieren musste. Das objektiv wenigstens
anndhernd zu beziffernde Ergebnis ist bekannt und so weitgehend
wie nur moéglich dokumentiert worden: Millionen Tote, Vernichtete,
Ermordete, Opfer, Verwundete, Verletzte, Zersprengte, Vertriebene,
Exilierte... Aber die inneren Folgen, die sich in einem vielfach trau-
matisierten Uberleben iiberhaupt erst im Verlauf von Jahrzehnten
abzuzeichnen begannen, sind kaum objektiv zu bestimmen und
zu ermesssen. SchliefSlich haben sich viele, die durch mehr oder
weniger rigorose identitdre MafSnahmen in Mitleidenschaft gezogen
worden sind, noch nach 1945 das Leben genommen oder sind auf
andere Weise fiir immer verstummt.

Doch kann man davon ausgehen, dass gerade der hinterlassenen
Literatur Exilierter negativ zu entnehmen ist, was es mit Behauptun-
gen kollektiver Identitdt auf sich hat, die mit scheinbar eindeutigen
und fiir Andere schliellich tédlichen Grenzziehungen einhergehen.
Umgekehrt konnte sich aus dieser Literatur auch ergeben, wie Vor-
stellungen von kollektiver Identitdt tiberhaupt noch zu verteidigen
sind, die solche Gefahren nicht herautbeschworen miissen. Sie wirft
so gesehen die Frage auf, ob eine nicht-identitire Konzeption kol-
lektiver Identitdt nicht allein unter der Voraussetzung denkbar er-

29 Zit. n. B. Hamann, Hitlers Wien. Lehrjahre eines Diktators, Miinchen, Ziirich
52002, 301f.

30 Vgl. wikipedia.org/wiki/N%C3%BCrnberger_Gesetze#cite_note-9.

31 Vgl. V. Klemperer, LTI Notizbuch eines Philologen, Stuttgart 262015, 250.

435

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

scheint, dass sie Lehren beherzigt, die aus exilistischer Literatur zu
ziehen sind. Mehr als jede andere Literatur erweist sich letztere als
kritisch sensibilisiert in Anbetracht bedrohlicher Vereinnahmung
des Einzelnen, des Andersdenkenden, -lebenden und -liebenden
durch Andere, die behaupten, das Volk (oder irgendein anderes Kol-
lektiv) zu sein und es bedirfe einer echten, irreduziblen Pluralitat
von voces populi gar nicht, da ja, angeblich, die einzig zéhlende vox
populi durch den Mund des jeweils Wortfithrenden zum Ausdruck
kommt, der allein das Sagen haben will. Im Folgenden beschrinke
ich mich in Anbetracht einer tiberbordenden Literatur von und tiber
Exilanten’? auf zwei Autoren: auf Klaus Mann und auf Imre Kertész,
um wenigstens ansatzweise deutlich zu machen, worin jene Lehren
liegen.

3. Lehren exilistischer Literatur:
Klaus Mann und Imre Kertész

Klaus Mann, der dlteste Sohn von Katja und Thomas Mann, be-
schreibt in seinem autobiografischen, 1942 zuerst auf englisch er-
schienenen, 1949 abgeschlossenen und schliefilich 1952 stark erwei-
tert in deutschsprachiger Fassung verdffentlichten Lebensbericht
Der Wendepunkt, wie er den »Schmerz der Heimatlosigkeit« bereits
in den Jahren 1930-2 poetisch antizipiert habe. Schon damals sei
er fremd geworden im eigenen »Vaterland, dessen vergiftete Athmo-
sphire meine Stimme erstickte, ihr jede Resonanz und Wirkung
nahm«33 So realisiert der Autor seine Unzugehorigkeit zu einer
Nation, die von der »Sphire européisch-universalen Deutschtums«,
in der er aufgewachsen zu sein glaubte, nichts mehr wissen wollte
oder die sie nie gekannt hatte, so dass er »zum Heimatlosen wer-
den mufte in diesem Lande, wo der universale Gedanke nur noch
als Welteroberungstraum lebendig blieb« (DWL, 356). Nachdem er
1933 Deutschland verlassen hat, suchen ihn gelegentlich Alptraume

32 Die keineswegs alle auf der »Flucht in [ihre] eigentliche Heimat« waren, wie
Hermann Broch schreibt. Manche glaubten, im Exil eine neue Heimat zu fin-
den; andere aber auch daraus noch sich befreien zu konnen. Vgl. H. Broch,
Robert Musil und das Exil, in: Schriften zur Literatur 1, Frankfurt/M. 1975, 96 f.

33 K. Mann, Der Wendepunkt. Ein Lebensbericht [1942/1952], Reinbek 1°2007, 367
[=DWL].

436

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

von einer zwischenzeitlichen Riickkehr heim, die ihm zeigen, wie
es zuhause »kein Entrinnen« geben kann aus der Erfahrung, dass
sich alles gegen ihn gewandt hat und jeder ihn zu erkennen und zu
ergreifen droht.

»Nicht nur die Menschen sind gegen dich, auch die Hauser, das
Pflaster, der feindlich verhtllte Himmel« (DWL, 418). »Wirkliche
Gemeinschaft«, nach der der frith »entwurzelte< Emigrant unauthér-
lich sucht, ldsst sich im eigenen Land nicht mehr finden, allenfalls
noch zwischen Emigranten (DWL, 407). Auch das stellt sich aber
als Illusion heraus. Am Ende ist nur die »Welt [...] deine Heimat.
Eine andere hast du nicht.« Dabei bezweifelt Klaus Mann aber, ob
tiberhaupt noch eine Welt bestehen bleiben wird, »in der Menschen
meiner Art leben und wirken konnen« (DWL, 604f.). Das erst,
d.h. das praktisch bewdhrte Lebenkénnen als Fremder unter Anderen,
wiirde die Welt wirklich als >Welt< erweisen. Dafiir geniigt die vorldu-
fig utopisch bleibende Aussicht auf eine kiinftige »Welt-Zivilisation«
allerdings nicht (DWL, 708). Und es scheint, als sei die Unldsbarkeit
dieses Problems durch den Suizid des Autors im Jahre 1949 besiegelt
worden, der wohl die schwere Hypothek einer existenziellen Selbst-
und Welt-Fremdheit aus seiner Kindheit und Jugend mitgebracht
hat und deshalb besonders sensibel werden musste fiir die politische
Radikalisierung dieser fortan iiberdeterminierten Fremdheit. Klaus
Mann selbst bestreitet ausdriicklich, nach seiner Emigration im Exil
nur »aus politischen Griinden« Emigrant und Exilierter gewesen zu
sein. Vielmehr fiihlte er sich offenbar und war seit jeher »nirgends
zu Hause«. »Er litt iiberall. [...] Es gibt keinen Trost« (DWL, 466).
Dariiber konnte auch eine voriibergehende, letztlich illusorische
Gemeinschaft von Exilierten3* nicht hinwegtauschen: Die metaphy-
sische Heimatlosigkeit bleibt: »Wir wissen nicht, warum wir hier
sind, woher wir kommen und wohin wir gehen. Wir wissen nichts«
(DWL, 461). »Der Heimatlose, Entwurzelte, der immer wartet — auf
das Wunder der Heimkehr?, auf die Katastrophe? —, neigt« zunéchst
»dazu, sein Dasein als ein Provisorium aufzufassen« (DWL, 523).
Aber dieses bleibt iiberschattet vom »grofien Umsonst« (DWL, 507,
550), das nur mit Miihe und ohne besondere innere Uberzeugung

34 Vgl. die lehrreichen Beschreibungen entsprechender Verwicklungen zwischen
Exilierten bei H. Sahl, Memoiren eines Moralisten. Das Exil im Exil, Miinchen
2008.

437

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

in ein selbst gewdhltes »Pathos des Umsonst« als »Entschlufl zum
>Trotzdem«« transformiert wird (DWL, 524).

Keine Antwort findet der Autor schliefilich auf die offenbar fiir
die Lebbarkeit dieses Pathos entscheidende Frage »Wer wird Anteil
nehmen? Wo ist die Gemeinschaft, an die ich mich wenden konn-
te«? Verzweifelt und iiber die Form seiner Verzweifelung griibelnd
(DWL, 593, 561), aus der kein >Sprung« im Sinne Kierkegaards her-
ausfithren wird, erwigt er sogar eine Regression in totale Gemein-
schaft um den Preis der Aufgabe seiner Freiheit und Einsamkeit,
der er doch seine ganze Sensibilitdt verdankt. »Endlich einmal da-
beisein!« »Uberdriissig der Freiheit; iiberdriissig der Einsamkeit.
Sehnsucht nach Gemeinschaft. Der Wunsch, mich einzuordnen, zu
dienen!« »Kein Auflenseiter mehr, keine Ausnahme mehr sein. End-
lich [... sich] einmal mit der Majoritdt solidarisch fithlen« (DWL,
608, 602). So lauten atemlose Notizen bereits wahrend des Krieges®
- und zeigen indirekt an, woran der Autor schliefllich scheitert: an
der Vorstellung eines fiir ihn lebbaren Lebens in der von Anfang
an spiirbaren existenziellen Weltfremdheit3°, die dann politisch ver-
schérft wird und die sich selbst unter Schicksalsgenossen im Exil als
kaum gemeinsam teilbar erwies. Woran Klaus Mann scheiterte, war

35 Nicht nur im Falle Klaus Manns. Man vergleiche nur die Parallelen bei einem
fir die in Frankreich nach 1945 anhebende Kritik an marxistischer bzw. leni-
nistischer und stalinistischer Geschichtspolitik so zentralen Autor wie Arthur
Koestler, mit dem sich vor allem Merleau-Ponty und Paul Ricceur mehrfach
auseinandergesetzt haben. Siehe dazu P. Ricceur, Le yogi, le commissaire, le
prolétaire et le propheéte. A propos de >Humanisme et terreur< de Maurice Mer-
leau-Ponty, in: Christianisme social 57, no. 1-2 (1949), 41-54; repr. in: Autres
Temps. Cahiers déthique sociale et politique, no. 76/7 (2003), 37-50; W. Knébl,
Abkehr von der totalisierenden Geschichtsbetrachtung. Maurice Merleau-Pontys
Denkbewegungen, in: B. Liebsch (Hg.), Geschichtskritik nach >1945. Aktualitdt
und Stimmenvielfalt, Hamburg 2023, 373-389; sowie G. Godde, Arthur Koestler
als Zeitzeuge des 20. Jahrhunderts. Das Dilemma von Ideologiegliubigkeit und
Loyalititsbindung, in: ders., J. Zirfas, E. Brock (Hg.), Leiden und Lebenskunst.
Biographisch-philosophische Studien zu Krisen, Therapien und Wandlungen, Ber-
lin 2023, 265-284.

36 Deren Spuren sich deutlich schon in der fritheren, 1932 veréftentlichten auto-
biografischen Schrift Kind dieser Zeit, Reinbek 1984, finden, etwa wo von der
»Angst-Masse« einer Schicht der kindlichen Seele die Rede ist, die sich »ausge-
setzt in eine Schopfung« erfahrt, »von der wir nichts wissen« (19). »Verloren«
erscheint so von vornherein ein geborgenes In-der-Welt-sein, zu dem der Autor
»in diesem Leben den Zugang nicht mehr finden« wird kénnen, wie er glaubte
(36).

438

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

die ihm offenbar in keiner Weise mehr {iberzeugend erscheinende
Aussicht auf eine Art von Gemeinschaft, die nicht den Preis seiner
zutiefst gespiirten Weltfremdheit, Einsamkeit und Freiheit kosten
miisste — auf eine Art von Gemeinschaft, die nicht seine Stimme
unterdriicken und es ihm erlauben wiirde, sich in seinen eigenen
Worten an sie zu wenden, um als Weltfremder, Finsamer, freier
Mensch Gehor zu finden.

So klingen hier Grundmotive einer Gemeinschaftskritik an, die
von Helmuth Plessner tiber Georges Bataille, Maurice Blanchot und
Jean-Luc Nancy bis heute auch die sozialphdnomenologische und
-ontologische Literatur bestimmen, ohne dass bereits eine >Losung«
absehbar wire. Was durch eine weitldufige Rezeption exilistischer
Literatur inzwischen erreicht wurde, ist jedoch immerhin eine Art
Bestandsaufnahme der Herausforderungen, denen sowohl eine nie-
manden >restlos< vereinnahmende Gemeinschaft als auch eine auf
sie gegebenenfalls zu griindende kollektive Identitét gerecht werden
miisste: Gemeinschaft und kollektive Identitét diirften die urspriing-
liche Weltfremdheit des Kindes, aus der heraus es iiberhaupt erst zur
Sprache findet und in der es um seine eigenen Worte ringt, wie es
Georges-Artur Goldschmidt beschrieben hat*, nicht unterdriicken.
Sie miissten es jeder und jedem erlauben, sich gerade als Weltfremde,
Einsame und insofern nicht zu Integrierende an Andere zu wenden
und so mit ihrer eigenen Stimme zur Sprache kommen zu kénnen.
Sie diirften die daraus resultierende unauthebbare Pluralitit diverser
Stimmen niemals in >der< Stimme eines kollektiven Wort- und An-
tithrers aufgehen lassen und es jedem gewihlten oder anmafienden
Reprisentanten kollektiver Identitdt untersagen, anstelle aller Ande-
ren »das Sagen< zu haben. Sie miissten sich auf diese Weise jeglicher
Aneignung kollektiver Identitdt durch diejenigen widersetzen, die
behaupten, ohne Weiteres in deren Namen sprechen und handeln
zu diirfen. Wenn man sich unter diesen komplexen Voraussetzungen
tiberhaupt noch mit einer Art von Gemeinschaft und kollektiver
Identitat identifizieren kann und mochte, dann, so wird in Dekon-
struktionen beider Begriffe behauptet, konne und diirfe es sich nur
noch um Formen von Des-Identifikation handeln, die sich einer
srestlosen< Integration, Inklusion und Authebung jedes Einzelnen

37 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narzifs, Ziirich 1994.

439

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

widersetzt und diese Widersetzlichkeit selbst zu einem Kernbestand-
teil von Gemeinschaft und kollektiver Identitdt macht.3®

So wurde die Kritik >vereinnahmenders, letztlich unter Totalitaris-
musverdacht stehender Vorstellungen von Gemeinschaft und Iden-
titat bis zu einem Punkt vorangetrieben, wo sie ginzlich paradox
erscheinen, wie es ja auch die inzwischen verbreitete dekonstruktive
Rede von »Gemeinschaft ohne Gemeinschaft« anzeigt. Bei ndherem
Hinsehen zeigt sich allerdings, dass es sich hier um zwei Begriffe
handelt, die gegeneinander ausgespielt werden. Sollten sich nicht
neue Formen von Vergemeinschaftung denken lassen, die nicht die
Gefahr einer identitdren Vereinnahmung in einer >Gemeinschaft«
herautbeschworen, die zur singuldren Weltfremdheit, Einsamkeit
und Freiheit jedes Anderen im Grunde gar kein Verhiltnis hat und
sich insofern den Verdacht zuzieht, nur auf eine Form von Zwangs-
integration hinauslaufen zu konnen, die allenfalls von jenen zu be-
griiffen wiéren, welche es mit ihrer eigenen Fremdheit, Einsamkeit
und Freiheit nicht aushalten? Sollten wir uns nicht neue Formen
von Gemeinschaft vorstellen kénnen, die die Lehren zu beachten
versprechen, die exilistischer Literatur zu entnehmen sind, in der
sich wie bei Klaus Mann vielfach existenzielle Motive einer seit je-
her mitgegebenen, aus geradezu unvordenklichen, vor-biografischen
Zeiten® stammenden Weltfremdheit mit Dimensionen politischer
Entfremdung und mit einer Metaphysik der Einsamkeit auf kaum zu
entwirrende Art und Weise mischen?

Ganz dhnlich verhilt es sich auch bei Imre Kertész, der im Alter
von 15 Jahren nach Auschwitz deportiert wurde und infolgedessen
eine bereits mitgebrachte existenzielle, sodann jiidisch akzentuierte

38 Vgl. die Beitrage von F. Trautmann, Nichtmitmachen. Zur Negativitit der Ge-
meinschaft und v. VI, Ausgesetzte Gemeinschaft — unter radikalem Vorbehalt.
Fragen zur aktuellen Kritik jeglicher Vergemeinschaftung mit Blick auf Helmuth
Plessner und Jean-Luc Nancy, in: B. Liebsch, A. Hetzel, H. R. Sepp (Hg.), Profile
negativistischer Sozialphilosophie. Ein Kompendium, Berlin 2011, 55-76 und 181-
200; J. Ranciere, Moments politiques. Interventionen 1977-2009, Ziirich 2011, 87;
VE., Unterwegs zu einer neuen Art, die Erde zu >bevilkern<? Jacques Ranciére, die
Literatur und die Politik, in: E. M. Vogt, M. Manfé (Hg.), Jacques Ranciére und
die Literatur, Berlin, Wien 2020, 89-109.

39 Vgl. Mann, Kind dieser Zeit, 9,190 .

440

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

Weltfremdheit bestitigt fand*?, um sich fortan nur noch als Uberle-
bender dieser nachtrdglich bewahrheiteten Erfahrung behaupten zu
konnen*; und zwar sowohl gegen diese Erfahrung als auch durch
sie und in einem fremdem Idiom wie dem Deutschen, das nurmehr
eine zeitweilige Herberge sein konnte*? fiir einen, der allenfalls noch
»in der Heimatlosigkeit ein Zuhause« zu finden hoftte - nicht als
»integrierter, >inkludierter< oder umstandslos vergemeinschafteter
Hausgenosse, sondern als radikal »>Anderer<, wie es der Titel des Ro-
mans Ich - ein anderer (1997/9) unter Verweis auf Arthur Rimbaud
und Fernando Pessoa denn auch andeutet.*3

Kertész® Schriften umkreisen immer wieder diese prima facie
aporetische, ausweglose Fragestellung: (wie) ist es vorstellbar und
praktisch moglich, angesichts der eigenen, auch jedem Anderen eig-
nenden (aber keinesfalls als blofle Eigenschaft denkbaren) radikalen
Unzugehorigkeit im Leben mit und unter ihnen eine sprachliche,
kulturelle, soziale, politische und geschichtliche Heimat fiir Heimat-
lose zu finden?** Genau diese Frage richten seine Schriften immer
wieder an deren Leser:innen - und muten ihnen dabei eine beson-
dere, das Geschriebene nicht aneignende Lektiire zu, die weder jene
Fremdheit oder jene Einsamkeit leugnet noch auch sich einfach mit

40 Im verfiigbaren Rahmen sind diese Zusammenhénge hier nur anzudeuten. Nur
en passant kann ich auf den autobiografischen Roman eines Schicksallosen,
Reinbek 1998, verweisen; sieche dazu die Rezension von 1. Rakusa, In diesem
schonen Lager, in: Die Zeit, Nr. 14 (1996), 9.

41 1. Kertész, Kaddisch fiir ein nicht geborenes Kind, Berlin 1992, 39 ., 96, 116, 155.

42 1. Kertész, Letzte Einkehr. Ein Tagebuchroman, Berlin 22016, 28.

43 . Kertész, Ich - ein anderer, Reinbek 1999, 67, 74. Anders als der in diesem Zu-
sammenhang meist nur stichwortartig zitierte Rimbaud (»Ich ist ein anderer«),
ist Pessoa nach wie vor eine Fundgrube literarischer Artikulation unauthebbarer
Alteritdt; vgl. F. Pessoa, Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo
Soares, Frankfurt/M. 2006, 91, 107, 143. Auf den Begriff der Alteritdt miinzt im
Ubrigen Ricceur seine Forderung, dem Anderen durch Erinnerung Gerechtig-
keit widerfahren lassen (Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, 142). Dabei ist, wie
eingangs erwahnt, von einer »Alterititskomponente« die Rede, die das Selbst
vor dem Kurzschluss mit sich selbst soll bewahren konnen (ebd. 590).

44 Vgl. VL, Heimat fiir Heimatlose? Politische Uberlegungen zur Literatur der Verlas-
senheit, in: Europdische Ungastlichkeit und »identitdre« Vorstellungen. Fremdheit,
Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg
2019, Kap. II.

441

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

ihr identifiziert.*> Wie ein auf eine derartige Lektiire angewiesenes
Schreiben gelingen kann - und ob sich iberhaupt ein >Mafi«< fiir
solches Gelingen angeben liefle -, steht dahin. Deutlich aber ist, dass
es so, wie es an die Leser adressiert ist, einen neuartigen Prozess der
Vergemeinschaftung anst6ft, in dem befremdete Leser eine teils au-
tobiografisch, teils politisch-historisch, teils metaphysisch grundierte
radikale Weltfremdheit auf sich wirken lassen miissen, um sie am
eigenen Leib nachzuvollziehen, ohne auf diese Weise das Gelesene
bzw. Geschriebene und dessen Autor wiederum in einer identitdren
Gemeinschaft und Identitit gefangen zu nehmen.

Diese Gefahr mag immer und unvermeidlich im Spiel sein, sobald
man >verstanden« zu haben glaubt und die entsprechenden Warnun-
gen iiberliest, mit der die entsprechende Literatur geradezu gespickt
ist: >Lest — sofern ihr wenigstens zu glauben versucht, was wir iiber-
liefert haben —, aber ihr werdet niemals verstehen und niemals wirk-
lich wissen, worum es sich handelte...<** Auch wer wenigstens das
>verstanden« zu haben glaubt, sitzt womdglich bereits in der Falle
einer Identifikation mit dem paradox Zu-verstehen-Gegebenen, das
die Moglichkeit des Verstehens zugleich gleichsam widerruft. Wie es
scheint, erfordert exilistische Literatur, wo sie ein iiberdeterminiertes
existenzielles, politisches und metaphysisches Exil auf befremdliche
Art und Weise literarisch zu verstehen gibt, auch ein neuartiges
Verstehen, das sich im Verstandenen niemals selbst geniigt und reali-
siert, was ihm inkommensurabel bleibt, ohne letzteres ausmachen zu
wollen in identifizierbarer Bestimmtheit.

In der skizzierten Perspektive beschrinkt sich die Bedeutung die-
ser Literatur keineswegs auf Ausnahmeerfahrungen unter sehr spe-
ziellen historischen und politischen Bedingungen, wie sie vor 1933
vorlagen, als sich Klaus Mann zur Emigration gezwungen sah, oder
wie sie 1944 gegeben waren, als Nazis Imre Kertész verschleppten

45 Genau das widerfahrt auch Kertész selbst als Leser anderer, etwa Arthur Koest-
lers und Jean Amérys, die sich beide kaum in das Bild des Fremden einfiigen
lassen, das sich Kertész schliefilich als das fiir ihn passendste aussucht: das des
Galut-Juden... (Letzte Einkehr, 15, 51, 93, 217) - eine Minderheit, mit deren Er-
fahrungswelt man sich nicht ohne Weiteres wird identifizieren kénnen, um auf
diese Weise eine universale Erfahrung zur Geltung zu bringen, wie es Kertész
versucht (in: Die exilierte Sprache, Frankfurt/M. 2004, 144).

46 Vgl. P. Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, Miinchen, Wien 1990, 7;
sowie die Blanchot-Zitate bei S. Kofman, Erstickte Worte, Wien 1988, 11.

442

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész

und internierten. Vielmehr zeigt sie, wie jede(r) von Geburt an dem
Leben mit und unter Anderen auf die Gefahr hin ausgesetzt ist, als
urspriinglich Weltfremde(r) tiberhaupt keinen Ort zum leben zu fin-
den und >gehen< zu miissen, als Emigrant, Exilant oder Fliichtling,
bevor es womdglich zu spét dafiir ist. Virtuell sind wir alle poten-
zielle Fliichtlinge, lehrt denn auch ein wegweisender Aufsatz von
Hannah Arendt, den ich so verstehe, dass er der Literatur, welche je-
nes Ausgesetzt-sein in existenzieller, politischer und metaphysischer
Hinsicht bezeugt, paradigmatischen Status zuerkennt.*”

Fiir Theorien der Vergemeinschaftung und kollektiver Identitit,
aus der hervorgehen soll, als wer sich Vergemeinschaftete verstehen,
muss das eine noch kaum ausreichend bedachte Konsequenz haben;
die Konsequenz namlich, dass es sich nur um Formen von Verge-
meinschaftung und Identitdt von urspriinglich einander Ausgesetzten
handeln kann, die, wie einschldgige historische Erfahrung lehrt,
auch derart >draufSen< bleiben, nicht einbezogen, ausgeschlossen,
ignoriert, missachtet und verachtet werden kénnen, dass sich ihnen
ihr Leben als >unlebbar« erweist. Wenn wir das allgemein nicht wol-
len und nicht einmal sinnvoll wollen kénnen*3, dass es dazu kommt,
miissen Gemeinschaften und kollektive Identitdten dann nicht dem
Befund Rechnung tragen, dass wir als urspriinglich Weltfremde zur
Welt der Anderen kommen, ihnen ausgesetzt und sogar auf die
Gefahr hin ausgeliefert, aus dieser Welt ausgestofien zu werden, aus
ihr herauszufallen oder sich selbst ausschlieffen zu miissen, wie es
durch Flucht, Exil und schlieSlich im Suizid geschieht? Lassen sich
aber tiberhaupt Formen von Gemeinschaft und kollektiver Identitét
vorstellen, die diese Gefahr nicht heraufbeschworen wiirden? Oder
handelt es sich um Begriffe, die unvermeidlich die Kehrseite mehr
oder weniger radikaler Exklusionen, der Abwehr, ja der Verfeindung
und am Ende auch moglicher Vernichtung Anderer implizieren, die
zur jeweiligen Gemeinschaft und zur entsprechenden kollektiven
Identitat nicht zahlen, nicht zahlen diirfen oder sollen?

Von Ferdinand Ténnies und Max Weber bis hin zu Giorgio Agam-
ben, Roberto Esposito und Zygmunt Baumann wurde Gemeinschaft

47 H. Arendt, Wir Fliichtlinge, in: Zur Zeit. Politische Essays, Berlin 1986, 7-21.
48 Was erst zu priifen wire.

443

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

stets als mehr oder weniger rigoros exklusive gedeutet’’; und eine
globale Inklusion, wie sie offenbar auch Klaus Mann und vielen
anderen >Kosmopoliten< seinerzeit vorschwebte, ldsst sich nicht
als »gemeinschaftliche« vorstellen. Es gibt keine iibergreifende Ge-
meinschaft aller Gemeinschaften und kann keine geben, wenn jede
Vergemeinschaftung die Kehrseite einer gewissen Exklusion Anderer
aufweist. Insofern kann jede Gemeinschaft nur eine beschrinkte
Form von Sozialitit sein, an der keinesfalls jede(r) teilhat. Diese Bin-
senweisheit tangiert aber noch nicht das Problem, wie eine Verge-
meinschaftung und die mit ihr hervorgehende Formation einer kol-
lektiven Identitdt auf nicht-identitdre Art und Weise erfolgen kann
- und muss, wenn vorliegende, gewissermafien mit Exklusionshypo-
theken belastete Vorstellungen von Gemeinschaft und Identitét als
kritikwiirdig und letztlich als inakzeptabel erscheinen.

Exilistischer Literatur lassen sich Hinweise in dieser Richtung
entnehmen, die ich provisorisch auf diesen Nenner bringen mdchte:
Gemeinschaft und Identitdt sind zuriickzuweisende Begriffe, inso-
fern sie zu unaufhebbarer Weltfremdheit, innerer Unzugehdorigkeit
und Einsamkeit von denjenigen, die auf der Suche nach einem Ort
zu leben sind, im Grunde kein Verhiltnis haben, sie ignorieren oder
unterdriicken im Namen eines identitdren >Wir«, fiir dessen unter-
stellte Einheit am Ende ein Wortfithrer allein behauptet sprechen
zu diirfen, durch dessen Stimme sich das kollektivierte Sein aller An-
deren unmittelbar auszusprechen scheint.®® Im Lichte exilistischer
Literatur von denjenigen, die an den praktischen Konsequenzen
identitarer Konzepte kollektiver Einheit zu leiden hatten, erscheinen
diese als eine Form repressiver Gewalt sowohl im Innern identitar
homogenisierter Lebensformen als auch im Verhiltnis zu all jenen,
die ihnen nicht zugehdren wollen oder sollen.

49 G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003; R. Esposito, Communi-
tas, Berlin 2007; Z. Bauman, Gemeinschaften, Frankfurt/M. 2009.

50 Vgl. H. R. Vaget, »Wehvolles Erbe«. Richard Wagner in Deutschland. Hitler,
Knappertsbusch, Mann, Frankfurt/M. 2017, 289. Der Autor zitiert Thomas Mann
mit den Worten, die Nationalsozialisten hitten »die unglaubliche Kithnheit, sich
mit Deutschland zu verwechseln! Wo doch vielleicht der Augenblick nicht fern
ist, da dem deutschen Volke das Letzte daran gelegen sein wird, nicht mit ihnen
verwechselt zu werden.«

444

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Neue Herausforderungen

4. Neue Herausforderungen

Der Wahrheitsanspruch der exilistischen Literatur beschréankt sich in
dieser Perspektive nicht darauf, Sonderbedingungen zu beschreiben,
denen freiwillige oder unfreiwillige Emigranten, Auswanderer oder
Fliichtlinge unter bestimmten, kontingenten historischen Umstan-
den und individuellen Voraussetzungen unterworfen waren. Immer
wieder wirft sie vielmehr die Frage auf, ob nicht das im Einzelfall
zweifellos hochst unterschiedlich bedingte Exil ein urspriingliches
Exiliertsein offenbart, dem sich im Grunde alle Menschen tiberant-
wortet finden miissten. Ist nicht »the first condition of humanity [...]
exile«? fragt Anne Dufourmantelle.” Steht dafiir »das jiidische Exil«
nur »beispielhaft«, wie Alain Finkielkraut vorschlagt?>? Erweist es
sich insofern als imaginative Ressource universalen menschlichen
Selbstverstandnisses?> Lehrt es, was es heifit, sich als urspriinglich
Weltfremde(r) einem Leben mit und unter Anderen ausgesetzt zu
finden, das allenfalls als gastliches auch Wege zu einem sich als indi-
viduell lebbar erweisenden Leben erdffnen wird — und zwar unter
der Bedingung, dass es die unaufhebbare Fremdheit jedes Einzelnen
achtet, ohne uns je zu >restloser< Identifikation mit irgendeiner Ge-
meinschaft oder kollektiven Identitit zu zwingen?

Ohne sich iiberhaupt auf spezielle religiose Uberlieferungen zu
berufen, behaupten in jiingster Zeit auch politische und kulturkriti-
sche Diagnostiker wie Bruno Latour®*, wir alle miissten uns ange-
sichts der Globalisierung, einer bedrohlichen demografischen Ent-
wicklung, immer weiter um sich greifender Prekarisierung, finanz-
kapitalistisch forcierter Uberschuldung und &kologischer Destruk-
tivitat weltweit als Exilierte verstehen, die in keiner Weise mehr
dessen sicher sein konnen, einen Ort zum Leben zu haben oder
zu finden, der ihnen zugleich verbiirgen kénnte, wer sie sind, indi-
viduell und kollektiv. Alle, so behaupten auch Michael Hardt und
Antonio Negri, miissten sich, abgesehen von reichen happy few, als

51 Zit. in: T. Claviez (ed.), The Conditions of Hospitality, Ethics, Politics, and Aes-
thetics on the Treshold of the Possible, New York 2013, 3.

52 A. Finkielkraut, Die Undankbarkeit, Berlin 2001, 55.

53 B. A. Wurgaft, Thinking in Public. Strauss, Levinas, Arendt, Philadelphia 2016,
96 f., 244.

54 B. Latour, Das terrestrische Manifest, Berlin 2018, 30, 54.

445

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

Teile einer weltweiten multitude begreifen, die jederzeit freigesetzt,
»nutzlos« und >iiberfliissig« werden kann, wenn sie es nicht bereits
ist.>> Demnach weifd die taglich zunehmende, bio-politisch verfiigba-
re Menge der Vielen kaum mehr, wie die Fragen, wo man lebt, und
als wer man sich verstehen soll, zusammenhiangen.

Dass beide Fragen unabdingbar zusammengehoren und auch nur
zusammen zu beantworten sind, behaupten allerdings Sozialphiloso-
phen wie Charles Taylor unter Verweis auf primordiale Bindungen,
deren man nur in einem >verorteten< Zusammenleben mit Ande-
ren teilhaftig werde. Und zwar so, dass daraus zugleich »starke
Werte« hervorgehen, denen man sich im Unterschied zu Fremden
gemeinschaftlich verpflichtet fithle. Wo sich dagegen die Verbindung
von Ort, Gemeinschaft und Identitat auflose, wisse man am Ende
tiberhaupt nicht mehr, wer man ist, und miisse unweigerlich einem
»entortetens, halt- und identitatslosen Dasein anheimfallen, dem im
Grunde gar kein Selbst mehr zuzusprechen wire. Seit Michel de
Montaigne, Maine de Biran, William James und Ferdinando Pessoa
macht sich zwar der Verdacht breit, dem menschlichen Selbst man-
gele es entschieden an Substanz und es komme niemals tiber fliich-
tige, transitorische Erscheinungsweisen hinaus®, auf die keinerlei
Verlass ist, da es sich jederzeit als ganz verandert und verandert
herausstellen konne. Aber kann es nicht aus eigener Kraft Formen
von Verbindlichkeit etablieren, die sich seiner riickhaltlosen Verzeit-
lichung und weitgehenden Auflosung in einem global beschleunig-
ten Dasein widersetzen? Liefle sich so nicht auch Jean-Paul Sartres
These verstehen: »tenir sa parole, [...] voila notre vrai révolte«?>’

Anders als Taylor, der menschliche Identitit als gemeinschaftlich
situierte topografisch begriindet, um diese Frage zu beantworten, re-
kurriert Ricoeur wie Hannah Arendt auf praktische Formen der Stif-
tung von Verbindlichkeit wie das Versprechen, die es erlauben sollen,
sich auf das Selbst Anderer auch in Zukunft zu verlassen.>® Analog

55 M. Hardt, A. Negri, Empire, London 2000.

56 J. Straub, J. Renn (Hg.), Transitorische Identitit. Der Prozesscharakter des mo-
dernen Selbst, Frankfurt/M. 2002.

57 ].-P. Sartre, Situations I, Paris 1947, 224.

58 Ricceur, Zeit und Erzdhlung III, 375, 377 £.; Ipséité/Altérité/Socialité, in: Archivio
di Filosofia 54, no. 1-3 (1986), 17-33, hier: 27.

446

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Neue Herausforderungen

hat Ricceur auch die Rede von kollektiver Identitit aufgefasst®®, die
er, nicht zuletzt auf europdischer Ebene, geradezu als ein Verspre-
chen zu deuten nahelegte.®° Kollektive Identitédt weist demnach nicht
nur eine retrospektiv-narrative, Vergangenheit erinnernde und sie
als Geschichte zum Vorschein bringende, sondern auch eine >zukiinf-
tige« Dimension auf. Demnach miisste ihre Angelegenheit die origi-
ndre Zeitigung des >Versprochenenc sein, zu dessen Einlosung es nie-
mals ohne diejenigen kommen kann, die sich kraft ihrer geschichtli-
chen Identitdt >verbindlich« zu ihm verhalten. Dabei trigt letztere
nicht allein dem Verlangen Rechnung, sich gegen die Zeit und gegen
die Kontingenz der Umstédnde zu behaupten, die jederzeit aus allem
anderes und aus Anderen Andere machen konnen. Vielmehr ist sie
nach Ricceurs Uberzeugung ethischen und moralischen Anspriichen
auf Verantwortung und Gerechtigkeit unterworfen (oder sollte es
sein). Kollektive Identitdt, heifSt das, dient keineswegs allein der
eigenen Selbstbehauptung gegen die Zeit und gegen Andere, von
denen sie sich gegebenenfalls polemogen abgrenzt, um unbedingt
ein kollektives Selbst zu affirmieren; auch um den Preis identitarer
Verschlossenheit, die zur Geschichte, Gegenwart und Zukunft Ande-
rer allenfalls ein sie zuriickweisendes Verhaltnis erkennen lasst.
Zweifellos kann kollektive Identitdt so formiert werden und einer
exklusiven identitdren Vergemeinschaftung dienen. Doch Ricceur
entnimmt der vorliegenden sozialphilosophischen und kulturwis-
senschaftlichen Literatur zu dieser Frage nicht, dass es so sein muss
oder gar so sein sollte.%! Seine Theorie narrativer und praktischer
Identitdt beschreibt nicht nur, wie sie derart funktioniert, dass Ver-
gangenbheit als Geschichte verstandlich und zur Grundlage zukiinfti-
gen Selbstseins werden kann. Dariiber hinaus macht sie vielmehr

59 Die fragliche >Analogie« beschrinke ich hier ausdriicklich auf diesen Punkt.
Im Aufsatz tiber das politische Geddchtnis (s.o., Anm. 52), legt Ricceur ja Wert
darauf, zwischen individueller und kollektiver Identitit keineswegs nur eine
Analogie zu sehen.

60 V., Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipzi-
ger Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015,
Kap. XV.

61 Allerdings kommt er identitiren Uberlegungen nahe, wo er eine defensive Aus-
richtung kollektiver Identitit diskutiert und sie sogar mit einer »racine biologi-
que dans la défense immunitaire de I'organisme« in Verbindung bringt (vgl.
Fragile identité, 262).

447

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

darauf aufmerksam, wie wir in jedem Versuch, individuelle und
kollektive Identitat zu rekonstruieren, selbst mit auf dem Spiel ste-
hen. Stets mit im Spiel ist mit anderen Worten die Frage, ob wir
so oder anders, um diesen oder jenen Preis ein Selbst behaupten
wollen - etwa um den Preis einer weitgehenden Tilgung der Alteri-
tatskomponente unserer Identitit (vorausgesetzt, das ist iiberhaupt
moglich).%? Zutiefst tiberzeugt zeigt sich Ricceur dabei davon, dass
es sich hier nicht um eine arbitrare Problematik handelt, so als sei
es ganz und gar Sache unserer souverdnen Dezision, wie wir uns in
dieser Hinsicht verhalten. Denn das Selbst erweist sich als »immer
schon« affiziert vom Anspruch des Anderen®; und zwar sowohl in

62 Der Rede von einer solchen »Komponente« wiére weiter kritisch nachzugehen.
Ist wirklich allein unter Hinweis auf sie einer identitiren Reduktion von (kol-
lektiver) Identitdt auf eine Idem-Identitit zu begegnen? Entkommt man mit
anderen Worten identitirem Denken mitsamt aller politischer Gefahren, die
es heraufbeschwort, allein schon deshalb, weil man sich auf eine von Alteritat
ebenso unterwanderte wie herausgeforderte Ipseitit stiitzt, die man aber wie bei
Ricceur weiterhin im Rahmen einer Ontologie der Selbstheit fiir denkbar halt?
Dagegen richten sich bei Autoren wie Frangois Jullien entschiedene Zweifel. Jul-
lien sucht seine Leser als Sinologe vielmehr davon zu iiberzeugen, dass man, um
Alteritit radikal zu denken, die ganze (okzidentale) ontologische Uberlieferung
revidieren muss. Was sich zwischen durch écarts voneinander getrennten und
zugleich durch sie aufeinander bezogenen, in sich veranderten Existenzen ab-
spielt, entgehe jeglicher Ontologie, so argumentiert er. Und dieses »Zwischen«
entgehe jeglichem Vergleich von scheinbar feststehenden »Differenzen«. Vgl. E.
Jullien, Il n’y a pas d‘identité culturelle, Paris 2016, 37 ff. So bemiiht Jullien aller-
dings Begriffe (wie »Zwischen« und »Existenz«), die im »européaischen« Diskurs
der letzten Jahre ihrerseits in diese Richtung gewiesen haben. Im Ubrigen sieht
sich auch Jullien dazu gezwungen, zu bedenken, wie das, was sich zwischen uns
jeglichem identitdren Denken entzieht, neue Vorstellungen von Gemeinschaft
und Gesellschaft nach sich ziehen miisste, die man als Formen einer »Bleibe«
(demeure) akzeptieren bzw. fiir >lebbar< halten konnte. Vgl. F. Jullien, Altérités.
De laltérité personelle a laltérité culturelle [2010], Paris 2021, 72, 101f. So taucht
auch bei ihm in dieser Perspektive die Frage nach dem vivre ensemble auf, die
Riceeur so sehr beschaftigt hat.

63 P. Ricceur, Das Riitsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — Verzeihen, Gott-
ingen 1998. Deutlich wird jenes >Immer-schon«Affiziertsein auch in Ricceurs
Berufung auf Hans Jonas® (unter Verweis auf die Elternschaft begriindete) »ar-
chetypische Evidenz« der Verantwortung, die Ricceur einmal so beschreibt:
»Voyez, quand un enfant nait: du seul fait qu'il est la, il oblige. Nous sommes
rendus responsables par le fragile.« P. Ricceur, Responsabilité et fragilité, in:
Autres Temps. Cahiers déthique sociale et politique, no. 76-77 (2003), 127-141,
hier: 129; vgl. VL., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umris-

448

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Neue Herausforderungen

individuellen Lebenszusammenhangen als auch in der Dimension
einer anonyme Vorfahren, Zeitgenossen und Nachkommen betref-
fenden Geschichtlichkeit, in der wir uns »gemeint« erfahren (um
es mit Walter Benjamin zu sagen).®* Das kann freilich auf héchst
unterschiedliche Art und Weise geschehen: nicht nur im Verhéltnis
zu Besiegten, Opfern und wie auch immer Untergegangenen, auf die
an dieser Stelle allzu oft pauschal verwiesen wird (als ob nicht auch
Verbrecher zu ihnen zahlen konnten®). Es kann sich auch um eine
weitliufige Uberlieferung einer befremdlichen diasporischen und,
wie gezeigt, exilistischen Literatur handeln, die uns immer wieder
vor die Frage stellt, wie wir uns geschichtlich zu einer Alteritét ver-
halten konnen, die sich als unauthebbar erweist und doch gleichsam
an uns adressiert erscheint. Denn sie halt uns im Schicksal der
Exilierten, dem Verstummen stets nahe, den Spiegel einer Fremdheit
vor, mit der wir uns nicht einfach identifizieren und die wir nicht
ohne Weiteres zuriickweisen konnen; jedenfalls dann nicht, wenn
unser Interesse an Identitdt sich nicht darauf beschrénkt, uns um
nahezu jeden Preis gegen Andere zu behaupten.

Dass dies unabdingbar notwendig sei, ist offenbar die Grundthese
identitdren Denkens diverser Provenienz, das sich als Rettung aus
einem Identitdtsnotstand anbietet, in dem viele angesichts deutlich
geschwichter Bindungen an einen unangefochtenen Ort, wo sie
leben kdnnen, weniger denn je erfahren, wer sie sind. Den entspre-
chenden realgesellschaftlichen und globalen Hintergrund fortschrei-
tender Prekarisierung der Lebensverhéltnisse muss man nicht ganz
in Abrede stellen, wenn man dieses Denken als eine Ideologie ent-
larvt, die den Preis kaschiert, um den sie attraktiv erscheinen kann:
den Preis namlich, die Identitét eines jeden auf die Wortfiithrerschaft
weniger zu reduzieren, die sich anmaflen, allein durch ihre eigene
Stimme eine in Wahrheit irreduzible Vielfalt von Stimmen zum Aus-

se einer historisierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen, Freiburg i. Br.,
Miinchen 2018, Kap. VII/3 und 4.

64 W. Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, in: Illuminationen, Frankfurt/M.
21980, 251-261, hier: 253.

65 Vgl. P. Ricceur, Vrai et fausse paix, in: Christianisme social, no. 9-10 (1955),
467-479, hier: 473; Certitudes et incertitudes de la révolution chinoise (1956), in:
Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999, 315-340, hier: 334; Ethique et
morale (1990), in: Lectures 1, 258-270, hier: 263 f.; Zeit und Erzéihlung. Bd. III,
350; Le respect de la dignité pour tous, in: Réforme, no. 2796 (1998), 11.

449

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIV

druck zu bringen, um sich auf diese Weise zu neuen >Fithrern« in
kiinftiges Geschick aufzuspielen. Was dabei herauskommt, wissen
wir bereits aus historischer Erfahrung. Wenn wir uns in ihr »ge-
meint« erkennen, um es noch einmal mit Walter Benjamin zu sagen,
dann u.a. deshalb, weil uns exilistische Literatur eine individuell
gebrochene Welt- und Selbstfremdheit zu verstehen gibt, die uns auf
ihre Weise lehrt, was es heifit, einer unaufhebbaren Unzugehorigkeit
zu geschichtlichem Leben mit und unter Anderen teilhaftig zu sein,
dessen Schrecken sie nur eine gewisse Zeit lang zu widerstehen
vermochte. Die zentrale Frage in der Auseinandersetzung mit >Iden-
titdren< lautet so gesehen, ob man diesen Schrecken iiberhaupt als
solchen wahrgenommen hat und ob man ihn erneut heraufbeschwo-
ren will.

450

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

Welt - Exil - Faktizitat
Eine Ubung in hermeneutischer Zirkularitat

1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff: Zwischen Tatsachen und Faktizi-
tat (451) | 2. Zum >Exilierten< werden. Begriffliche Abgrenzungen (454) | 3. Das Exi-
liertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung - in jiidischer Perspekti-
ve (457) | 4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden. Auf der Suche nach einem
>lebbaren< Leben (462) | 5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural (466)

Exilium vita est. [...]
Das Exil ist die Modellsituation unseres Menschseins.!

[...] im Grunde ist alles exiliert,
alles vom Aufgebenmiissen bedroht?

1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff:
Zwischen Tatsachen und Faktizitat

Gleichsam in einem Handstreich schien Wittgensteins Tractatus mit-
tels einiger weniger Definitionen ein fiir alle Mal geklart zu haben,
wie es um Tatsachen und um deren Tatsichlichkeit bestellt ist,
die die Welt im Ganzen ausmacht: Die Welt besteht aus Dingen;
diese stehen miteinander in Verbindung, so dass Sachverhalte vorlie-
gen; und wenn von ihnen gesagt werden kann, dass sie >der Fall
sind¢, dann handelt es sich um Tatsachen. Ironischerweise besteht
zwischen Dingen, Sachverhalten und Tatsachen nun aber kein wie-
derum >tatsdchlich« ein-eindeutiges Isomorphieverhiltnis, wie es die
Punkte 1. und 2. des Tractatus zweifellos suggerieren.’ Deshalb kon-
nen sich zwischen ihnen interpretative Spielrdume auftun, in denen
es darum geht, was, inwiefern, fiir wen etwas als Ding, Sachverhalt

1 H. Domin, Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesun-
gen 1987/88, Miinchen 21992, 91.

2 G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Gottingen 2020, 47.

3 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Abhand-
lung, Frankfurt/M. 11979, 11.

451

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

oder Tatsache erscheint bzw. >zdhlt«. Und das stellt sich keineswegs
mit unanfechtbarer Evidenz wie von selbst heraus. Was ein Ding,
Sachverhalt oder eine Tatsache >wirklich¢, »tatsachlich< oder »>in
Wahrheit< ist, das mag sich jedem prima facie zunichst als ohne
weiteres Einleuchtendes darstellen. Rasch kann sich aber herausstel-
len, wie anfechtbar diese Begriffe und die Erfahrungen sind, auf
die sie sich stiitzen. Und das darin liegende Dissenspotenzial ist
nur sozial zu bewiltigen, wenn tberhaupt. Mit anderen Worten:
Was wenigstens bis auf Weiteres als faktisch gelten kann, ist eine
Angelegenheit menschlicher Sozialitat - allerdings keineswegs nur
einer sogenannten »sozialen Epistemologie«, die sich dieser Fragen
in den letzten Jahren verstirkt angenommen hat. Denn noch vor
allem Erkennen, das sich kritisch mit Anderen auseinandersetzt,
sind wir »in< der Welt und >zur< Welt, wie es Merleau-Ponty im
Anschluss an Heidegger gezeigt hat, der bereits weit davon entfernt
war, ein interpretationsfreies Vorliegen von Dingen, Sachverhalten
und Tatsachen selbst als ein blof$ faktisches zu verstehen. Vielmehr
verlangte er ausdriicklich nach einer Hermeneutik der Faktizitat
selbst, die tiberhaupt erst dariiber aufzukldren hitte, was Faktisches
als solches ausmacht.

Diese Hermeneutik brachte »existenziale« Strukturen des In-der-
Welt-seins zum Vorschein, die einen bis heute andauernden und
vielleicht niemals abzuschlieffenden Prozess der Revision nach sich
gezogen haben - angefangen bei der Geburt bzw. Natalitdt menschli-
chen Daseins, nach der Hannah Arendt fragte, tiber die von Levinas
energisch uminterpretierte Zwischenzeit, in die sie gewissermafien
miindet, bis hin zum Tod, den weder Levinas noch auch Sartre oder
Ricceur weiterhin als »Mdglichkeit der Unmdglichkeit« gelten lassen
mochten, wie sie in Sein und Zeit beschrieben worden war. Diese
Revisionen zeitigen bis heute Umdeutungen auch der menschlichen
Generativitdt in historischer Perspektive, die weit tiber Sein und
Zeit hinausgehen? - nicht zuletzt auch dadurch, dass sie zwischen
>faktischem« Sichvorfinden in bestimmten existenziellen Situationen
und jener Hermeneutik der Faktizitét kein einseitiges Fundierungs-
verhaltnis mehr zulassen (von dem Heidegger selbst bereits in Sein
und Zeit ein Stiick weit abgewichen war, wo er ausdriicklich aner-
kannte, dass die Hermeneutik der Existenzialien unvermeidlich von

4 VL., In der Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Generativitit, Zug 2016.

452

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff: Zwischen Tatsachen und Faktizitat

existenziellen Erfahrungen ausgehen und impragniert bleiben muss-
te). Heute, so meine ich, miissen wir in dieser Hinsicht von einem
methodisch zirkuldren Verhdltnis ausgehen, das ich so knapp wie
moglich anhand eines Paradigmas erlautern mochte, ausgehend vom
Paradigma des Exils ndmlich, das sich wie kaum ein anderes dazu
eignet, dieses Verhaltnis vor Augen zu fithren.

Es handelt sich gewiss nicht um einen einfach >bestehenden<
Sachverhalt oder um eine Tatsache im Sinne Wittgensteins, wenn
die Dichterin Hilde Domin an das Motto erinnert, das uiber der
Eingangstiir des Hauses von Victor Hugo auf Guernsey steht: Exi-
lium vita est. Aber die vielfach artikulierte Erfahrung des Exiliert-
seins liefert doch zweifellos einen besonders pragnanten Grund,
sie darauthin zu befragen, was sie Giber die Faktizitdt menschlichen
In-der-Welt-seins selbst lehren konnte, beschrankt sie sich doch ge-
rade nicht bloff auf Ausnahmesituationen von Vertriebenen, Fliicht-
lingen und Verbannten, sondern suggeriert, in diesen spiegele sich
gewissermafien, wie es um uns alle bestellt ist. Dies aber ist weder
einfach >Tatsachen« zu entnehmen noch auch direkt aus einer On-
tologie abzuleiten, die sich gleichsam an allen, hochst verschieden
ausgepragten existenziellen Lagen vorbei unvermittelten Zugriff auf
Existenzialien zutraut, ohne »Umwege der Deutung« einschlagen zu
miissen, die nach der Uberzeugung nicht nur Ricceurs das tigliche
Brot der Hermeneutik sind. (Ob es sich nur um bedauerlicherweise
unnotig lange >Umwege« handelt, kann hier ebenso dahingestellt
bleiben wie die Frage, ob Existenzialien menschlicher Faktizitét fiir
den spiteren Heidegger tiberhaupt noch von Interesse waren, wo
er vom Sein unter Umgehung alles Seienden meinte handeln zu
kénnen.) - Ich gehe im Folgenden mit Bedacht nicht unvermittelt
von einem hermeneutischen Begrift der Faktizitit, sondern von
»existenziellen< Artikulationen von Exil-Erfahrungen aus, um dann
die Frage aufzuwerfen, was sie moglicherweise iiber erstere lehren,
sofern sich zwischen entsprechenden Fakten und einer Hermeneu-
tik, die zu zeigen versucht, was diese als solche ausmacht, die besagte
Zirkularitét abzeichnet.

453

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

2. Zum >Exilierten< werden.
Begriffliche Abgrenzungen

Seit jeher haben sich die Menschen auf der Erdoberfldche bewegt,
ob einzeln, in Gruppen oder auch in Massen und zu Millionen, sei
es freiwillig, sei es gezwungenermafien, sei es infolge klimatischer
Herausforderungen, sei es infolge der Gewalt Anderer. Was zunéchst
der urspriinglich zweifellos nomadischen Lebensweise der ersten
Menschen entsprochen haben mag und sich noch als Migration
einstufen lief3, stellte sich im Verlauf der Geschichte immer mehr
als erzwungen dar, aber so, dass sich Wanderung und Flucht, Emi-
gration und Exil vielfach nur schwer unterscheiden lieflen. Wenn es
letztlich »die Weltgeschichte« ist, »die uns treibt und vertreibt«, sind
dann nicht »im letzten Sinne alle Erdwanderer Auswanderer«? Karl
Lowith, der diese Worte Eduard Sprangers gegen Ende der 1930er
Jahre in seinem Bericht Mein Leben in Deutschland vor und nach
1933 zitiert, nimmt sie als Beleg fiir das »Versagen der deutschen In-
telligenz«,® die sich seinerzeit solcher Konfusionen von Vertreibung
und Wanderschaft, Exil und Emigration schuldig machte und sich
prompt als unfahig erwies, die heraufziehende Gewalt zu begreifen.
Dabei war sich Lowith, der sich von den Nazis zur Emigration nach
Italien, dann nach Japan und in die USA gezwungen sah, selber
nicht ganz im Klaren dariiber, ob er Emigrant oder Exilant war,®
obgleich zweifelsohne auf ihn zutraf, was Karl Jaspers wenig spéter,
mit Blick auf die NS-Zeit, als »Ausgestoflensein im eigenen Land«
und in diesem Sinne als »Verlassenheit« charakterisierte.” Dabei

5 K. Lowith, Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht [1940],
Frankfurt/M. 1989, 114.

6 Ebd., 89. Wer die u.a. von Egon Schwarz und Matthias Wegner nicht umsonst
unter dem Obertitel Verbannung bilanzierte Literatur zu Rate zieht, wird rasch
feststellen, dass die besagte »Unklarheit« viele Zeitzeugnisse durchzieht. Die Fra-
ge, in welchem Sinne es sich jeweils um Exil und/oder Emigration, Vertreibung,
Verbannung oder Flucht handelte, zahlt offenbar konstitutiv zur existenziellen
Fraglichkeit der deutungsbediirftigen Situationen selbst, in denen sich die Betref-
fenden jeweils vorfanden. Als begriffliche Ungenauigkeit ist das insofern nicht
abzutun. Vgl. E. Schwarz, M. Wegner (Hg.), Verbannung. Aufzeichnungen deut-
scher Schriftsteller im Exil, Hamburg 1964.

7 K. Jaspers, Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage, Ziirich 21946, 80.
Der Begriff der Verlassenheit begegnet auch schon bei Hannah Arendt und Giin-
ther Stern (spéter: Anders) in einem gemeinsamen Aufsatz tiber Rilkes >Duineser

454

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zum >Exilierten< werden

konnte es sich um »Daheimgebliebene«,? aber auch wie Lowith zur
Emigration Gezwungene und schliefllich Zuriickgekehrte handeln,
die von dieser Erfahrung fiir immer gepragt blieben, so dass sie »das
Exil nie mehr los[werden]«® konnten, sich dann aber nicht selten als
»Emigranten« beschimpfen lassen mussten, die, wie Giinter Grass
in seiner Biichner-Preis-Rede 1965 bissig bemerkte, gefalligst »nicht
heimzukehren«, sondern wie weiterhin Verbannte! in der Fremde
zu bleiben hatten - sie, die man als »Vaterlandsverrater« verleumde-
te.! Dabei hatten die >Verriter< im eigenen Land die Macht ergriffen
und Hunderttausende vor die Wahl gestellt, sich ihnen zu fiigen oder
das Land und schliefSlich den von ihnen okkupierten Kontinent
zu verlassen, wenn sie nicht Verhaftung, Folter und jede Art der
Vernichtung riskieren wollten. Genau darauf bezieht sich Aron Gur-
witsch im Juli 1944 in einem Brief aus Cambridge/USA an seinen
Kollegen Alfred Schiitz in Wien: »Die Krifte, die uns vertrieben, wa-
ren die Feinde Europas. Als man in Europa nicht mehr als Européer
leben konnte, genau da muflten wir gehen, um unser blofies Leben
zu retten. Wir mufSten aus Europa gehen, gerade weil wir Europder
waren. Und eben dies machte uns zu Exilierten, - ein Titel, der in
fritheren Zeiten sehr respektiert war.«!2

Dem Zitat sind im Hinblick auf die Abgrenzung von Begriffen
wie Wanderung und Emigration wichtige Hinweise zu entnehmen:
(1) Man wird zum Exilierten, ist also anscheinend von sich aus
keiner; (2) und zwar wird man es durch Andere, die bewirken, dass
man nicht >bleiben< kann, weil man an Ort und Stelle nicht mehr
>leben< kann; infolgedessen sieht man sich (3) dazu gezwungen,

Elegien< (1930), in: H. Arendt, G. Anders, Schreib doch mal hard facts iiber dich.
Briefe 1939 bis 1975, Miinchen 2016, 105-128, hier: 117. Vgl. zum historischen Kon-
text E. Traverso, Die Juden und Deutschland. Auschwitz und die »jiidisch-deutsche
Symbiose«, Berlin 1993, speziell zu Lowiths Emigration W. Schwentker, Karl
Lowith und Japan, in: Archiv fiir Kulturgeschichte 76, Heft 2 (1994), 415-450.

8 Jaspers, Die Schuldfrage, 80.

9 P. Weiss, Asthetik des Widerstands, Frankfurt/M. 2005, 1175.

10 Vgl. ebd., 338.

11 Biichner-Preis-Reden 1951-1971, Stuttgart 1987, 155.

12 A. Gurwitsch, A. Schiitz, Briefwechsel 1939-1959, Miinchen 1985, 128 [Brief
Gurwitschs vom 16. 6. 1944]. Zur Frage, wie es aktuell um jenen Respekt bestellt
ist, vgl. den Beitrag von Can Diindar, Diinn ist die Haut im Exil. Berlin muss die
Hauptstadt der Exilierten bleiben in der ZEIT vom 15. 8. 2019 (Nr. 34), 43.

455

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

anderswohin zu gehen, wo man sleben< kann®® - im Gegensatz zum
europiischen Kontinent, wo es unmdoglich geworden zu sein scheint,
als Europder zu leben. Die Lebbarkeit des eigenen Lebens erscheint
nur noch anderswo verbiirgt. (4) Ob es sich indessen wirklich so
verhilt, steht dahin, wie aus einer anschlieffenden Bemerkung Gur-
witschs hervorgeht: Nicht blofi als stranger, sondern als réfugié an-
gekommen, findet man sich gegebenenfalls wie »auf einem anderen
Planeten« wieder, zwar in einer Hinsicht »aus 3000 Jahren [européi-
scher] Vergangenheit«, aber vor Ort »in einer anderen Hinsicht wie
aus dem Nichts« kommend - und offenbar zur bloflen Anpassung
eigener patterns of behaviour und seines way of life gezwungen.
Dabei dachten wir, so Gurwitsch weiter im Ton einer tiefen Enttau-
schung - wobei er »appellier[t] an den Philosophen Schiitz« -, »daf3
der Mensch die Welt zu verantworten habe. So lernten wir es doch
von unserem Meister Husserl, und so lasen wir es doch bei Platon
(AOyov B186vaun).«4

So ist man als Exilierter der offenen Frage, ob man anderswo leben
kann, riickhaltlos ausgesetzt - nachdem bereits mindestens einmal
die Frage der Lebbarkeit an Ort und Stelle, wo man sich vorfand,
ganz und gar negativ beantwortet werden musste. >Lebenc aber heifit
hier nicht blof§ >am Leben sein< und nur >tiberlebens, sondern die
Welt mitverantworten und davon Rechenschaft ablegen. Ob man das
anderswo, als unfreiwillig >Deplatzierter<, im Exil, ebenfalls kann,
steht gerade in Frage.®

13 So fithrt denn auch Lion Feuchtwanger den Begriff des Exils auf zwei Worte
zuriick: auf »das Wort >Reckes, das nichts anderes bedeutet als eben Vertriebe-
ner, Gedchteter, und das Wort >Elend¢, das wiederum den Mann ohne Land,
den aus dem Land Gestofienen bedeutet«; vgl. L. Feuchtwanger, GrofSe und
Erbdrmlichkeit des Exils, in: Schwarz, Wegner (Hg.), Verbannung, 193-197, hier:
195.

14 Gurwitsch, Schiitz, Briefwechsel 1939-1959, 129.

15 Und genau diese Frage vermisst man, wo das Wort Exil zu einer Allerweltsvo-
kabel heruntergekommen ist, die sich bspw. bei Bruno Latour auf die happy
few bzw. das »eine Prozent«, das mit der Welt der Anderen so wenig wie nur
moglich in Berithrung kommen will, genauso angewandt findet wie auf den
»modernen Geist«, der dem entgegentritt; B. Latour, Das terrestrische Manifest,
Berlin 2018, 28, 30, 54.

456

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder
universale Erfahrung —in jlidischer Perspektive

Vor diesem historischen Hintergrund, aber ohne derartige phéno-
menologische Zuspitzung, hat der Wiener Historiker Philipp Ther
Europa als einen Kontinent der Fliichtlinge beschrieben, die millio-
nenfach ins Exil getrieben worden sind.!® Mit statistischen Argumen-
ten konnte er zeigen, in welchem Ausmafl u.a. Deutschland und
Osterreich im 20. Jahrhundert durch Fluchtgeschichten geprigt wa-
ren, von denen viele im Exil endeten, andere aber in Repatriierung
oder Gefangenschaft, neue Beheimatung oder Zwangsintegration
miindeten. Die existenziellen, sozialen, politischen und kulturellen
Situationen, in denen sich so oder so displaced persons wiederfan-
den, fielen entsprechend unterschiedlich aus. Was mich hier inter-
essiert, ist aber der Befund, dass man sie ungeachtet aller Unter-
schiedlichkeit u.a. als Folge von Exzessen eines identitdren, auto-
chthonen Denkens deuten konnte, das auch die Philosophie infiziert
hat, wo sie das »Volk, das »Blut«, den »Boden« und die »Erde« zu
mafgebenden Parametern zeitgeméfien Denkens erhoben hat.
Dariiber hinaus wurde bestritten, dass es sich bloff um ein vor-
ibergehendes pathogenes Geschehen handelt. Ist dieses Denken
nicht viel tiefer verwurzelt, ndmlich dort, wo man den Ursprung des
Europiischen selbst - ungeachtet seiner >Sekundaritat<” - vermutet
hat - ndmlich im Ausgang von einem Seienden, das, so Levinas in
Totalitdt und Unendlichkeit, im Besitz seiner selbst ist und folglich
schon »absolut >auf eigenen Fiiflen< steht«, um seine autochthone
Existenz zu verteidigen, die »kein Exil voraussetzt«?'® Ob Platon mit
seinem »>erotischen< Interesse an Unsterblichkeit in einem anderen
Leben nicht schon gekannt hat, was laut Levinas ein »exiliertes< Le-
ben ausmacht, ein »unstillbares Begehren« nach dem Anderen nam-
lich, stellt letzterer selbst in Frage. Wichtig ist hier vorerst nur diese
Weichenstellung, die eine radikale Alternative vorzugeben scheint:
autochthone Existenz und ein entsprechendes Denken, das sich von

16 P. Ther, Die AufSenseiter. Flucht, Fliichtlinge und Integration im modernen Euro-
pa, Berlin 2017. Siehe dazu den wegweisenden Aufsatz von Hannah Arendt: Wir
Fliichtlinge, in: Zur Zeit. Politische Essays, Berlin 1986, 7-21, sowie Domin, Das
Gedicht als Augenblick von Freiheit, 33,106 f.

17 Vgl. R. Brague, Europa. Eine exzentrische Identitdt, Frankfurt/M. 1993.

18 E. Levinas, Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg, Miinchen 1987, 83.

457

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

ihr vorgeben lésst, was zu denken ist, einerseits versus vorgangiges
Exil andererseits, das scheinbar nichts anderes nach sich ziehen
kann als ein >exiliertes<« Denken von Exilierten.

Letzteres wurde bekanntlich wieder und wieder fiir die Juden in
Anspruch genommen. Fiir sie habe alles mit dem Exodus und mit
dem darauf folgenden, im Grunde bis heute und bis ans Ende der
Tage anhaltenden Exil begonnen. Nur »die Geschichte des jiidischen
Volkes beginnt schon mit einem Exil und nicht mit der Autochtho-
nie aller iibrigen Volker der Welt«, lesen wir in Lowiths bereits
erwidhntem Bericht.”” Alain Finkielkraut, der an Levinas’ Apologie
der »Freiheit gegeniiber den seffhaften Formen der Existenz« an-
kntipft, behauptet, das jidische Exil sei bis in unsere Gegenwart
hinein »beispielhaft«.?’ Und Benjamin A. Wurgaft erklirt, warum.
Die »rootlessness« sei ndmlich eine »ideal preparation for ethics«;?!
mehr noch: die »exilic experience« sei als »gateway to ethics« und
als deren »precondition« zu verstehen.?? So kann der Judaismus
nicht nur als »imaginative resource«, sondern als »essential modali-
ty of every human being« erscheinen,?® insofern er lehrt: »the first
condition of humanity is exile«.?*

Demnach haben wir es hier keineswegs mit der speziellen Vor-
geschichte eines bestimmten Volkes oder mit einer politischen Aus-
nahmesituation zu tun, die erst eintritt, wenn man faktisch an
Ort und Stelle nicht mehr leben und bleiben kann, so dass man
»gehen« muss, wie es bei Gurwitsch zunachst den Anschein hat;?

19 Lowith, Mein Leben in Deutschland, 132.

20 A. Finkielkraut, Die Undankbarkeit, Berlin 2001, 55.

21 B.A.Wurgaft, Thinking in Public. Strauss, Levinas, Arendt, Philadelphia 2016, 97.

22 Ebd., 96, 246.

23 Ebd., 244.

24 So Anne Dufourmantelle; zit. bei T. Claviez (ed.), Introduction. >Taking Place« -
Conditional/Unconditional Hospitality, in: ders. (ed.), The Conditions of Hospi-
tality. Ethics, Politics, and Aesthetics on the Threshold of the Possible, New York
2013, 1-9, hier: 3.

25 Ein erstes Nicht-exiliert-sein setzt auch das géngige Vorverstandnis voraus, wie
es in Definitionen wie der folgenden zum Ausdruck kommt: »To be in exile
means to be away from one's home (i.e. village, town, city, state, province, territ-
ory or even country), while either being explicitly refused permission to return
or being threatened with imprisonment or death upon return. In Roman law,
exsilium denoted both voluntary exile and banishment as a capital punishment
alternative to death. Deportation was forced exile, and entailed the lifelong loss

458

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung

vielmehr miissten sich alle Menschen im Grunde von vornherein
als >exiliert< begreifen. Aber sich exiliert vorfinden, darum wissen
und das richtig (ethisch) deuten, sind verschiedene Dinge. Nur im
Judentum kommen sie scheinbar angemessen zusammen. Nur »jidi-
sches Denkenc< scheint gewissermaflen seit jeher im Exil zuhause
und insofern dazu in der Lage zu sein, tiber das Exiliertsein aller
wahrheitsgemafd Auskunft zu geben.?6 Wenn es sich darin allerdings
hauslich einrichtet, droht es das Exil zu konterkarieren, von dem
es handelt - es sei denn, auch das Denken und die Sprache bzw.
die Schrift, in der es sich manifestiert, erweisen sich als »exiliert«
(wie es Imre Kertész tatsichlich mit seinem Buchtitel Die exilierte
Sprache explizit nahe legt?’), ohne einen Grund und Boden, einen
Lebensraum, politischen Nomos oder geistigen Raum als ganz und
gar »eigenenc in Besitz und Beschlag zu nehmen, wie man es den Au-
tochthonen vorgeworfen hat. In diesem Sinne, meine ich, kann man
Levinas’ Behauptung verstehen, »den Ort verlassen zu haben«?® -
wohlgemerkt nicht irgendeinen Ort, sondern jegliche Bindung an
einen Ort, an ein Ethos (in der doppelten Bedeutung von 760¢ und

of citizenship and property. Relegation was a milder form of deportation, which
preserved the subject's citizenship and property. The terms diaspora and refugee
describe group exile, both voluntary and forced, and >government in exile« de-
scribes a government of a country that has relocated and argues its legitimacy
from outside that country. Voluntary exile is often depicted as a form of protest
by the person who claims it, to avoid persecution and prosecution (such as
tax or criminal allegations), an act of shame or repentance, or isolating oneself
to be able to devote time to a particular pursuit. Article 9 of the Universal
Declaration of Human Rights states that >No one shall be subjected to arbitrary
arrest, detention or exile.<« en.wikipedia.org/wiki/Exile

26 Vgl. G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Géttingen 2020, 15, wo das Menschsein
ganz vom Judesein her erklart wird, aus dem ein Exiliertsein hervorgehe, das im
Grunde alle betreffe (36 1., 47, 83).

27 1. Kertész, Die exilierte Sprache, Frankfurt/M. 2004; zum Exil der Schrift vgl.
P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, 200. Wobei die
exilierte Sprache bei Kertész einem »Austreten aus dieser Welt« gerecht werden
soll, von dem man nicht weif, wohin es fithrt; »nur eines ist gewif3: immer
weiter fort von jedem moglichen Zuhause, jeder moglichen Zuflucht« - auch im
Begreifen dieser als »Wanderschaft« bezeichneten Bewegung (ebd., 94). Vgl. VL.,
Europdische Ungastlichkeit und >identitire< Vorstellungen. Fremdheit, Flucht und
Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg 2019, Kap. IL

28 E. Levinas, Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt/M. 1992,
175.

459

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

£€006) und an eine Situierung in der Welt;>* und zwar im Leben wie
im Denken. Diese Bemerkung von Levinas ist zweifellos polemisch
gegen eine Philosophie gerichtet, die im Ausgang von Heidegger
»die Welt wiederfinden, sich wieder auf der Erde einhausen und
sich einem den »Geistern des Ortes« verpflichteten Dasein hingeben
will.3

Wie auch immer man das Recht und die Fruchtbarkeit einer sol-
chen Polemik beurteilen will:* So oder so stehen wir vor einem
folgenreichen philosophischen Paradigmen- und Perspektivenwech-
sel, wenn uns abverlangt wird, nicht von einem bereits lokalisierten
und situierten, an seinen Ort und an seinen Lebensraum gebunde-
nen Dasein, sondern vom all dies nicht nur entbehrenden, sondern
geradezu verwerfenden Exil ausgehend zu denken, ohne diesen
Begriff im Denken selbst zu konterkarieren. Die Herausforderung
besteht hier darin, dieses >Exil< als mafigeblich unsere Faktizitat
ausmachend zu denken, ohne es selbst in Beschlag zu nehmen, sei es
auch nur als Topos eines Denkens, das unauthoérlich seinen Ort und
seine Orientierung zu bestimmen sucht.

So kommt ein anderer als der Heidegger’sche Zugang zu mensch-
licher Faktizitat in den Blick. In Sein und Zeit hatte der Autor selbst
bereits zugegeben, dass deren existenziale Profile nur im Ausgang
von existenziellen Situationen zuginglich werden, durch die ein ge-
wisser Kontingenzspielraum auch in der Ontologie der Faktizitat
selbst zum Vorschein kommt. Dieser abstrakten Uberlegung haben

29 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den >Hu-
manismus<, Bern 21954, 106 ff.; J.-L. Nancy, Die Erschaffung der Welt oder Die
Globalisierung, Berlin 2003, 32 ff.

30 Levinas, Schwierige Freiheit, 174 f.

31 Dazu nur soviel: muss man wirklich jegliche besagte Bindung an einen Ort
aufgeben, um den Gefahren autochthonen Denkens entgegenzuwirken? Kommt
es nicht gerade fiir eine Philosophie der Gastlichkeit, wie sie wohl auch Levinas
im Sinn hatte, darauf an, eine nicht >identitar« limitierte Offenheit fiir diejenigen
vorstellbar zu machen, die >ihren< Ort oder >Lebensraum« verlassen mussten?
Wie sollte eine solche Offenheit >vor Ort< je méglich sein, wenn sich niemand
raumlich gebunden und verpflichtet fiihlt, sei es auch nur fiir eben diese Offen-
heit selbst, die doch stets >eingerdumt« werden muss? Hilft es in dieser Hinsicht
weiter, jene »Geister« zu beschwéren und historisch zweifellos belastete Begriffe
wie Lebensraum zu meiden - von der Fragwiirdigkeit ganz abgesehen, auch in
politischer Hinsicht behaupten zu wollen, jeglichen »Ort verlassen« zu haben,
wie es ein staatlich formiertes Gemeinwesen doch niemals kann.

460

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung

u.a. schon Sartre, Levinas und Ricceur dadurch Gewicht verliehen,
dass sie auf andere Bedeutungen des Todes, auch des Todes Ande-
rer, hingewiesen haben, als sie Heidegger voraussetzte.>> Von Erfah-
rungen des Exils als eines zwangsweise deplatzierten Daseins ausge-
hend, kommt nun auch letzteres selbst anders zur Geltung (ohne
dass man behaupten miisste, es handle sich um den einzigen und
einzig wahren Zugang zu dem, was menschliche Existenz ausmacht).

Vom Exil ausgehend zu denken, heif$t mindestens: sich nicht >im-
mer schonc« bei sich, chez soi, zu wahnen, um dann erst aus sich her-
auszugehen und gegebenenfalls zu sich zuriickzufinden, wie es von
der Odyssee bis hin zu Hegels »>An-und-fiir-sich< und zur Herme-
neutik der >Wiederholung<** des Gewesenen nahegelegt wurde. Die
Frage, ob wir demgegeniiber nun von einem ersten »Aufler-sich«
auszugehen haben - wie es in unterschiedlicher Weise besonders
Levinas und Nancy suggerieren®® - und ob es sich dabei um eine
einfache Umkehrung eines eingespielten dialektischen Schemas han-
delt,® suspendiere ich zundchst, indem ich im Folgenden rekapi-
tuliere, wie uns die europidische Geschichte das Exil zu begreifen
nahelegt - auch auf die Gefahr hin, dass auf diese Weise nur vor
Augen zu fithren ist, wie in dieser Geschichte verkannt wurde, was
in Wahrheit das menschliche Exiliert-sein ausmacht, so wie es von
judischer Seite beschrieben wurde.

32 Als er vom Absturz in die blole Vorhandenheit einer Leiche schrieb, ohne zu
erkennen zu geben, ob er sich auch ein anderes, etwa trauerndes Verhiltnis
zum Tod eines Verschiedenen vorstellen konnte. M. Heidegger, Sein und Zeit,
Tiibingen 1984, § 47.

33 Vgl. VL, Geschichte im Zeichen des Abschieds, Miinchen 1996, 277, 287.

34 E. Levinas, AufSer sich, Miinchen, Wien 1991; J.-L. Nancy, Das Vergessen der
Philosophie, Wien 1987, 62, 81.

35 Nancy betont ja, wir seien dem Aufler-sich-sein ausgesetzt. So kommen Spiel-
raume des Verhaltens zu dem, was >auflen< und als befremdliche Exterioritat
(Levinas) zu veranschlagen ist, in den Blick, die die Frage aufwerfen, ob sie auf
deren >Aufhebung« hinauslaufen. Levinas wie auch Nancy bestreiten letzteres
allerdings.

461

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden.
Auf der Suche nach einem »lebbaren< Leben

In Anlehnung an Hegels Geschichte der Freiheit’® konnte man sa-
gen: erst befanden sich einige im Exil, dann viele und schlieflich
alle. Zumindest stellt es sich in politischer Hinsicht so dar. Dem
entsprechend begreift Judith N. Shklar, der wir einen ausgezeich-
neten Aufsatz Giber The Bonds of Exile in der Antike verdanken,
als »exile [...] any person who has been compelled involuntarily to
leave a country in which he or she has been living as a permanent
resident or citizen«.*” »No one becomes an exile willingly, although
occasionally morally upright persons do force themselves to leave
their homeland and so to exile themselves.«3® Obgleich es sich zu-
ndchst um eine Ausnahme von normalem politischem Leben zu
handeln scheint, in dem die meisten sich nicht dazu gezwungen
sehen, ihr Land zu verlassen bzw. ihre politische Lebensform aufzu-
geben, der sie sich zugehorig sehen, schreibt Shklar: »no experience
is more fundamental«. Aus dem weiteren Verlauf ihrer Argumenta-
tion geht jedoch allenfalls indirekt hervor, was damit gemeint ist:
Es handelt sich um die Erfahrung sozialen Todes, eines civil death
(Edward Gibbon)* infolge eines Scherbengerichts (ostracism), von
Verbannung oder Flucht vor unertraglicher Strafe und Gewalt. Die
Exilierten mogen anderswo ein besseres Leben finden und an die
politische Lebensform, der sie zugehdrten, weiterhin gebunden blei-
ben, doch kénnen sie in der Regel nichts mehr daran dndern, aus ihr
verstofien worden zu sein. (Wobei es zweitrangig ist, ob es manifest
dazu gekommen ist oder ob die Betreffenden der entsprechenden
Gefahr zuvorkommen.)

Das ist es, was die Ausnahme >fundamental« {iber die Normalitit
aller Lebensformen lehrt: Man gehért ihnen nur unter der Bedin-
gung zu, im Prinzip jederzeit aus ihnen ausgeschlossen werden zu
konnen. Erst tatsachlicher Ausschluss enthiillt aber die Normalitat.
Tritt er ein, so hat die Aufnahme anderswo unmittelbar lebenserhal-

36 G.W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke B. 12 (Hg.
E. Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1987, 134.

37 J.N. ShKlar, Political Thought and Political Thinkers, Chicago, London 1998, 56.

38 Ebd.

39 Vgl.ebd,, 68.

462

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden

tende Funktion. Ob und wie man unter dieser Bedingung dann aber
noch ein lebbares Leben fithren kann, héngt entscheidend davon
ab, ob noch ein von den zerstrten politischen Bindungen an die
frithere Lebensform unabhingiges »>geistiges< Leben moglich ist,*
wie es Plutarch, Epikur und Cicero erwogen haben - sei es mit, sei
es ohne jegliche Riickkehrperspektive, sei es als ortsungebundener
Weiser, sei es als Kosmopolitin, die angeblich iiberall zuhause sein
kann, sei es als Wanderer zwischen verschiedenen Welten, fiir den
gerade das moglicherweise nicht gilt. Shklar nimmt Cicero allerdings
nicht ab, stoisch tiber die »enduring wounds of exile« mit »healing
powers of philosophy« hinwegtauschen zu konnen.*!

Wihrend manche Stoiker sich einzeln als Exilierte begreifen und
nach Moglichkeiten suchen, in der Unzugehorigkeit zum Leben
mit Anderen, in Ruhmlosigkeit und Armut, unabhingig, einsam
und doch autark zu bleiben,*? verschirfen die Christen ihre als
apolis eingestufte Heimatlosigkeit zur existenziellen, ausnahmslosen
Grundbedingung, der zufolge jedes »ego is an exile, a stranger in
this world, which is only a transient vale of tears for men«.*> Waren
zuvor nur einige im Verhiltnis zu Anderen und ihren Lebensformen
exiliert, so triftt das nun auf alle Christen, deren >Reich nicht von
dieser Welt ist<, im Verhaltnis zu allen Lebensformen und insbeson-
dere zum Staat zu.** Gerade in dem Maf3e, wie der Staat als moder-
ner Macht-Staat zu einer scheinbar alles beherrschenden Gewalt auf-
ruickt, wird der Gedanke radikalisiert, im Verhdltnis zum Politischen
seien wir alle gleichsam >drauflen<, wie es in Wolfgang Borcherts

40 Das Gleiche gilt fiir ein sog. inneres Exil; vgl. ebd., 68.

41 Ebd., 71. Vgl. M. T. Cicero, Tusculanae disputationes. Gespriche in Tusculum
(lat./dt.), Stuttgart 2008, 289, 469.

42 Vgl. P. Coulmas, Weltbiirger, Reinbek 1990. Schon bei Diogenes v. Sinope ist
Weltbiirger ein Ausdruck fiir Unzugehorigkeit und Nichtvereinnahmbarkeit,
weniger fiir eine {iberall einzulésende Zugehorigkeit (ebd., 76). Ahnliches gilt
noch fiir Dante, wenn er nach seiner Verbannung sagt: ich kann die Sonne
tiberall schauen. So akzeptiert er das Exil. Er schlief3t sich nicht in eine politeia
ein, sondern weif sich, wie schon Aristipp, als tiberall Fremder. Das habe mit
Kosmopolitismus im modernen Sinne des Wortes wenig zu tun, schliefit der
Autor, »aber viel mit Unabhéngigkeitsgefiihl, das der Einsamkeit sehr verwandt
ist« (ebd., 272).

43 J. N. Shklar, Freedom and Independence. A Study of the Political Ideas of
Hegel’s »Phenomenology of Mind<, Cambridge, London 1976, 149.

44 Coulmas, Weltbiirger, 152 £.,199.

463

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

Drama DraufSen vor der Tiir heif3t. »Wir stehen alle drauflen. Auch
Gott steht drauflen [...]. Nur der Tod [...] hat zuletzt doch eine Tur
fur uns«*® - eine Tiir freilich, die, wie die des Schlosses bei Franz
Kafka, den Einzelnen moglicherweise nirgendwohin fiihrt.

Denselben Grundton schlagt Albert Camus mit seinen Romanen
Der Fremde und Der erste Mensch an, bis heute,*® wie rezente Riick-
besinnungen auf die Erbschaft des sogenannten Existenzialismus
beispielsweise bei Jonathan Judaken und Robert Bernasconi zeigen,
die ihn als »nomadic and exilic« charakterisieren.*” Camus spricht
tatsichlich vom Exil; in der deutschen Ubersetzung des Mythos von
Sisyphos ist vom »Verstoflen-sein« die Rede, aus dem es »kein Ent-
rinnen« gebe, weil der Mensch »der Erinnerungen an eine verlorene
Heimat oder der Hoffnung auf ein gelobtes Land beraubt« sei.*3

Sind das aber empirische Tatsachen? Durch wen oder was findet
sich »der Mensch« nicht nur einer Heimat, sondern sogar jeglicher
Erinnerungen an sie beraubt? Und warum soll das Gleiche fiir die
Hoffnung auf ein gelobtes Land gelten? Im Lichte der monotheis-
tischen Religionen konnte die Immanenz der Welt als Exil gelten,
gerade weil man diese Hoffnung hegte. Nach Camus aber fehlt der
Gegenbegriff zum Exil, das als im Ganzen >absurd« allerdings nur
eingestuft werden kann, solange man implizit doch an einer Escha-
tologie festhilt, die vom Ende der Welt her alles Vorherige sollte
rechtfertigen und retten kénnen. Versagt sie in dieser Funktion, so
folgt die Diagnose der Absurditit auf dem Fufie.

Wer oder was auch immer den Menschen in dieses metaphysische
Exil verstofien haben soll, nunmehr scheint zu gelten: ausnahms-
los alle sind >drauflen<: Herausgefallen aus einer alles umfassenden
Heilsordnung ebenso wie aus restloser Zugehorigkeit zum Staat, der
sich nicht ldnger als Vehikel der Vernunft (in) der Geschichte deuten

45 W. Borchert, DraufSen vor der Tiir und Ausgewdhlte Erzihlungen, Reinbek 1956,
47. Die im Sinne Borcherts Exilierten bleiben >draufien<; und es handelt sich um
alle, auch wenn sie es nicht wissen wollen, nicht nur um die Nichtsesshaften, die
eine Zeitschrift mit diesem Titel vertreiben.

46 J. Winter, E. Sivan (eds.), War and Remembrance in the Twentieth Century,
Cambridge 1999, 53.

47 J.Judaken, R. Bernasconi (eds.), Situating Existentialism, New York 2012, 17.

48 A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde, Reinbek
1959, 11; vgl. J. Judaken, Sisyphos® Progeny: Existentialism in France, in: ders.,
Bernasconi (eds.), Situating Existentialism, 89-122, hier: 102.

464

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden

lasst. Dessen war sich, lange vor den beiden Weltkriegen und vor der
Vernichtungspolitik der Nazis, in der sie schliefilich kulminierten,
Seren Kierkegaard bereits sicher, um nur noch in der Verzweifelung
des Einzelnen Rettung zu suchen. Fiir das >existenzielle< Exil, das
als »existenzialistisch« geltende Autoren*® auf seinen Spuren heraus-
arbeiten, gilt nun gerade nicht, was das politische Exil seit jeher
ausgemacht hatte: (') Man wird nicht zum Exilierten; man existiert
so oder so exiliert; und (2°) nicht erst durch Andere, die bewirken,
dass man nicht >bleiben< kann, weil man an Ort und Stelle nicht
mehr >leben< kann. (3’) »Bleiben ist nirgends«, wie es schon Rilke
gesagt hatte;>0 aber es hat keinen Zweck, anderswo etwas Besseres
als den Tod finden zu wollen. (4°) Die Lebbarkeit des eigenen Le-
bens erscheint nirgends verbiirgt. Auch fiir das >existenzielle Exilc
aber gilt: (5°) Der offenen Frage, ob man vor Ort oder anderswo
leben kann, bleibt jede(r) riickhaltlos ausgesetzt. Dabei speist sich
die Erinnerung an verlorene Heimat (in der man nie zuvor gewesen
sein muss®) und die Imagination einer Welt, in der man >bleibenx
dirfte, ohne damit rechnen zu miissen, aus ihr verstofien zu werden,
aus vielféltigen, mythischen, marchenhaften und ontogenetisch-bio-
grafischen Quellen. Wie es scheint, wird das Exil im Kontrast zu
»erinnerten< und imaginierten Gegenbildern eines nicht-exilierten
Lebens als solches verstindlich; und umgekehrt, was es bedeutet, auf
ein solches Leben aus zu sein, wird ausgehend vom Exil, in dem
man sich exiliert vorfindet, deutlich, so dass man sich hermeneu-
tisch unvermeidlich im Kreise bewegt. In jedem Fall ist das Exil wie
auch das entsprechende Gegenbild nichts, was sich einfach als >Ge-
gebenes«< vorfinden ldsst. Und aus Gegebenem ldsst sich nicht ohne
Weiteres entnehmen, ob und inwiefern es sich um ein Exil handelt.
Das gilt auch fiir das Sein selbst, den Inbegrift des Gegebenen.

Als Inbegriff des Gegebenen lehrt uns das Sein nicht von sich
aus, inwiefern ein Fiir-sich-Seiendes, das sich bewusst zu ihm ins
Verhiltnis setzt, sich nicht nur als »irreduzibel anderes«, sondern
auch »als irreduzibel im Exil befindliches« zu verstehen hat, wie

49 Die, mit der Ausnahme Sartres, alle diese Etikettierung zuriickgewiesen und
die Heidegger’sche Differenzierung des Existenzialen und des Existenziellen
keineswegs durchgingig mitgemacht haben.

50 M. Blanchot, Der literarische Raum, Ziirich 2012, 143.

51 Vgl. E. Bloch, Spuren, Frankfurt/M. 1978, 80 f.

465

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

Sartre behauptet.®> Gehort zum Begriff des Exils unabdingbar das
Verstofien-werden, so ldsst sich das ontologische Exil, wie es Sartre
ins Auge fasst, nur mit Blick auf Andere verstehen, die die Existenz
der Betreffenden »>ins Sein gestoflen< und zu verantworten haben,
um sie dann sich selbst zu iiberlassen. Genau davon ist bei Arendt
als Verlassenheit und (indirekt) bei Heidegger als »Uberlassenheit«
des Daseins an es selbst die Rede. Deutet man beides relational, so
liegt die Deutung nahe: Als dem Sein Ausgelieferte(r) wird man dies
als Exil begreifen, wenn man von Anderen verlassen und infolgedes-
sen sich selbst tiberlassen wurde.>® Erst die tatsdchliche Erfahrung
der Verlassenheit enthiillt aber, dass man je nur lebt, existiert und
»dac ist als jemand, der ihr {iberantwortet werden kann - so wie
das faktische Verstofien- und Ausgeschlossenwerden enthiillt, dass es
als mogliches bzw. als bedrohliches immer schon die Normalitat poli-
tisch formierten Zusammenlebens ausgemacht hat. Heifdt das nicht,
dass die Verlassenheit virtuell immer schon herrschte? Kommt es
insofern iiberhaupt darauf an, ob ihr jemand faktisch iiberantwortet
wurde? Geniigt es nicht, sie vorwegzunehmen?>*

5. Literarisch bezeugt:
Exil im Singular und Plural

Genau davon legt eine poetische Literatur des Exils Zeugnis ab,
die ohne vorgéngiges oder vorweggenommenes Verstoflen-, Ausge-
schlossen- und Exiliertwerden nicht denkbar ist, die sich aber kei-
neswegs auf die Erfahrung des politischen Exils als einer zwangswei-
sen Deplatzierung reduzieren lasst. Diese Literatur st6f8t auch von
sich aus in ein am Ende nahezu >weltloses< »Wegsein« vor.>> Dabei
erscheint »die Welt so sehr neutralisiert, daf es ist, als gehore sie
nicht mehr zum Menschen« oder der sich aus ihr entfernende, ins
poetische Exil begebende Mensch nicht mehr zu ihr.>® Dennoch

52 ].-P. Sartre, Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, 843.

53 Vgl.J. Ortega y Gasset, Der Mensch und die Leute, Miinchen 1961, 43; A. Cohen-
Solal, Sartre 1905-1980, Reinbek 1991, 348 f.

54 Um sie ggf. als Existenzial menschlichen Lebens zu explizieren.

55 H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, Reinbek #1977, 99.

56 Ebd., 197.

466

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

soll die gleichsam »ins Fremde hinausrufende Sprache« noch eine
»Sprache des Exils« sein, die sich als solche an Andere wendet und
keineswegs jeglichen kommunikativen Sinn einfach preisgibt.’” So
kann sie zum Ausdruck bringen: wir seien »kaum noch auf der
Erde«; »zwischen den Orten« sei »kein Raum« und die Zeit stehe
still - wie auf einem Unstern (désastre), auf dem keine Welt mehr
moglich ist.”8 So bezieht sich diese Literatur aber noch auf eben das,
was sie als Abwesendes und Fehlendes evoziert, so dass es vermisst
werden kann und nicht alles in ein »ewiges Wegsein« und insofern
in ein absolutes Exil miindet, in dem es keinerlei Sinn mehr ergeben
wiirde, kommunikativ an Fehlendes zu erinnern.>®

In diesem Sinne kann nun aber auch die Erde als ein solcher
Unstern beschrieben werden, wo man sich in Weltlosigkeit und Ver-
lassenheit wiederfindet. Nicht umsonst handelt Blanchot von einer
écriture du désastre, die sich durchaus auf >desastrose< irdische Er-
fahrung beziehen ldsst,® wenn sie auch letztlich weit tiber gewisse
historische Gewaltereignisse hinausweist und in Frage stellt, ob auf
der Erde einer (menschlichen) Welt zuzugehdren nicht nur unter der
Voraussetzung moglich ist, »desastroser« Verlassenheit tiberantwortet
zu werden bzw. im Horizont méglicher Verlassenheit immer schon
existieren zu mussen.

Levinas hat Blanchots Begriff des Desasters weder psychologisch
noch soziologisch oder historisch deuten wollen, sondern als eine
»Art Sein, das sich [...] von seinem Bezug [...] zu jeglicher kosmo-
logischer Existenz losgelost zu haben scheint«®! - so als kénne es
gewissermaflen die Not der Verlassenheit in eine Art Tugend um-

57 Ebd., 173 zu Saint-John Perse und Georg Trakl.

58 Ebd., 194, 105. Von phanomenologischer Seite wird allerdings bestritten, dass
man je aus der Welt ganz >herausfallen< kénne. Auch das Exil wire demnach
noch eine Weise des In-der-Welt-seins, nicht aber dieses wiederum als >exiliert«
zu begreifen. An der Grenzlinie dieser entgegengesetzten Deutungen bewegt
sich die zitierte Literatur. Fiir die einen steht fest, dass man »nicht aus der
Welt fallen, hochstens krepieren« kann; fiir die anderen dagegen handelt es sich
tatsachlich um eine Erfahrung der Weltlosigkeit bzw. darum, dass man »die
Welt verliert«. Vgl. K. Pinthus’ und E. Blochs Beitrage in: Schwarz, Wegner
(Hg.), Verbannung, 141 sowie 180.

59 Ebd., 107, 190.

60 M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, Miinchen 2005, 64, 102, 181.

61 E.Levinas, Ethik und Unendliches, Wien 1986, 37.

467

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

miinzen. Tatsdchlich redet Levinas einem »Abschied von der Welt«52
das Wort, um gerade in der Unzugehorigkeit zur Welt die Verant-
wortung fiir den Anderen als ihr Fremden zu entdecken - was nur
moglich sei, wenn man in keinem Ort, in keinem Lebensraum oder
in der »astronomischen Ruhe der Welt« je aufgeht und sich mit ihr
beruhigt.®* So scheint Levinas paradoxerweise gerade in >desastro-
ser< Weltfremdheit und Verlassenheit, die andere aus der politischen
Erfahrung des Verstof3en-, Ausgeschlossen- und Sich-selbst-iiberlas-
senwerdens gedeutet haben, die Identitdt des jidischen Exils wieder-
gewinnen zu wollen, das seit jeher bestand und bestehen bleiben
muss, insofern sich die Menschen in dieser Welt »des wahrhaften
Verbleibs beraubt« wissen. Dagegen bezieht Blanchot eben diese
Formulierung® auf das Gedicht Exil von Saint-John Perse, das er
als Hinweis darauf deutet, dass der Dichter »immer aufierhalb seiner
selbst« und insofern »immer verirrt« sein miisse. Allenfalls im »Um-
herirren« seines immer neuen Aufbruchs anderswohin habe er noch
seine Heimat, d.h. »im Exil«.6°

Hier fallt auf, wie leicht die Begriffe (Heimat und Exil) ihre Plitze
tauschen konnen und wie leicht die Situation des Exilierten, der
scheinbar jeglicher Heimat entbehrt, an die Lage jenes Wanderers
erinnern kann, der genau zu wissen glaubt, wo die unaufthérliche
sIrre« irdischen Lebens endlich ein Ende hat... Zudem entgeht
weder Levinas noch Blanchot der Gefahr der Nivellierung unter-
schiedlichster Erfahrungen des Exiliertseins, deren radikalste sie als
»desastrose« so charakterisieren, als mache sie aus, was man frither
die condition humaine genannt hat. In beiden Fallen, bei Levinas
und Blanchot, wird diese nicht linger von einem >geortetens, an
Ort und Stelle >situierten< und kraft eines Ethos >verraumlichtenc
Dasein her begriffen, sondern von einem »originiren Exil«, das uns
als der Welt Fremde urspriinglich ausmacht. Kommen wir nicht
als Welt-Fremde zur Welt und scheiden so, wenn auch verwandelt,
wieder aus ihr? Derrida und Malabou weisen allerdings mit Recht

62 E. Levinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt. Diskurse iiber die Betroffenheit von
Transzendenz, Freiburg i. Br., Miinchen 21988, 91f.

63 E. Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 155.

64 Blanchot, Der literarische Raum, 247.

65 Ebd.; vgl. Traverso, Die Juden und Deutschland, 53, 135, 91, 95, 101.

468

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

darauf hin: »There is no possible habitat without the difference of
this exile. [...] But it does not follow that all exiles are equivalent.«%

Darin liegt die Schwierigkeit, die mich hier beschaftigt: Lassen
sich verschiedene philosophische Versuche, das Exiliertsein als con-
ditio humana zu deuten, iiberhaupt mit einer Literatur zusammen-
tithren, die, sei es im brieflichen Austausch, sei es in der biogra-
fischen Erinnerung, in der politischen Kritik, prosaisch oder poe-
tisch von der Erfahrung des Exiliertwerdens Rechenschaft ablegt?
Besagen jene Versuche nicht, dass wir uns so oder so als >faktisch«
exiliert begreifen miissen, wohingegen die zitierte Literatur bezeugt,
das sei jeweils nur auf Andere zuriickzufithren, die die Exilierten
zwangsweise deplatziert ihr Leben zu fristen zwingen?

Der Gefahr der Nivellierung entgeht allerdings auch die Literatur
nicht, wenn sie sich etwa, wie im Fall Heinrich Manns, an den »Kas-
par-Hauser-Komplex« anlehnt und in dem berithmten Findelkind
den »Fremdling der Erde, das Waisenkind, I'enfant de I'Europe,
kurz »das meistgeliebte Symbol« des Exils dieser Zeit zu finden
meint,%” oder wenn sie mit Georges-Arthur Goldschmidt im glei-
chen Sinne in Karl Philipp Moritz’ Anton Reiser das Paradigma eines
Lebens sieht, das keinen »Ort« hat, »wo e[s] in der Not Zuflucht
fande«,%® und an keinem Ort wahrgenommen wird, so dass es
ihm nicht gelingt, vom »Bleibenden« eine Idee zu gewinnen. »In
der Kindheit«, zitiert Goldschmidt den Aufkldrer Moritz, »ist es
insbesondere nétig, dafl alle [...] Ideen sich an die Ideen des Ortes
anschlieflen, weil sie gleichsam in sich noch zu wenig Konsistenz ha-
ben und sich an sich selber nicht festhalten kénnen.«% Von Anfang
an keinen Ort zu haben bzw. eingerdumt zu bekommen, bedeutet
das unter diesen Voraussetzungen nicht, dass das eigene Selbst dazu
verdammt wird, »exiled from himself« Gestalt anzunehmen?7°

Bei ndherem Hinsehen zeigt sich allemal: kein Exil gleicht dem
anderen. Auch ein frithzeitig gleichsam in sich selbst exiliertes Selbst
kann noch sozial und politisch ausgeschlossen werden, um sich end-

66 C. Malabou, J. Derrida, Counterpaths, Stanford 2004, 47.

67 H. Mann, Kind dieser Zeit [1924], Reinbek 1984, 179.

68 G.-A. Goldschmidt, Der unterbrochene Wald, Frankfurt/M. 1995, 70; ders., Der
Spiegeltag, Frankfurt/M. 1989, 104, 111f.

69 G.-A. Goldschmidt, Ein Garten in Deutschland, Frankfurt/M. 1991, 73.

70 Wie Terry Eagleton in einem anderen Zusammenhang formuliert: Trouble with
Strangers. A Study of Ethics, Chichester 2009, 227.

469

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

lich gewaltsam einschliefilich aller Bedingungen seiner biirgerlichen,
geschichtlichen und kulturellen Existenz deplatziert vorzufinden -
im Grenzfall so, dass es fiir immer verstummt. So geht es aus den
Aufzeichnungen des ungarischen Exilanten Sdndor Madrai hervor,
der 1945 im von Budapest kommenden Arlberg-Express nach Mit-
ternacht an der Enns die Demarkationslinie erreichte und nach der
Passkontrolle durch russische Soldaten realisierte: »Wir fuhren in
die sternklare Nacht hinein und einer Welt entgegen, in der uns
niemand erwartete.«”' Seitdem verging kein Tag mehr, an dem er
nicht an Ungarn und Europa dachte. In seinen Tagebiichern ldsst er
einen Musiker sagen: »Der Tag vergeht damit, daff man nicht in Eu-
ropa ist.«’2 Und 1949 notiert er: »Diese traurige Einsamkeit ist jetzt
fiir uns alle, die wir unsere Heimat verlassen haben, bis zum Lebens-
ende ein gemeinsames Schicksal. Wir lernen héchstens eine Unter-
haltung zu fithren - zu reden nie mehr.«”® So kommt es schliefilich
nicht nur zum Zusammenbruch einer Lebensform (wie schon 1914,
als der Erste Weltkrieg ausbrach) und einer Gesellschaft, sondern
einer ganzen »Welt«,”* da es eine Gemeinschaft nahezu sprachlos
Vereinsamter schlechterdings nicht geben kann, die sie allenfalls
noch in geteilter Erinnerung aufrechterhalten konnten. Marai weif3,
dass sein Exil darauf hinauslaufen wird, das Urteil zu vollstrecken,
das da lautet: »Die Welt verlassen, wie weh es auch tut; allein leben,
mit unpersonlichen Verbindungen, in immer tieferer Einsamkeit,
in einer immer dichteren und wirklicheren Verborgenheit, beinahe
unsichtbar.«”> Das liest sich wie eine Reminiszenz an den einsti-
gen Abschied in Budapest, »als das Hdufchen der Verwandten und
Freunde, die zum Adieusagen und Winken gekommen waren, ratlos
und armselig auf dem Bahnsteig stand - keiner von ihnen wufite,
ob es ein Abschied fiir lange oder fiir immer sein wiirde [...]. Auf
Marais Bemerkung: >Diese Stille ist wie vor einer standrechtlichen
Erschieflung, wenn der Trommelwirbel erklingt<, hatte ein Freund
hinzugefiigt: >Nur weifs man nicht, wer der Verurteilte ist.« Dieser

71 E. Zeltner, Sdndor Mdrai. Ein Leben in Bildern, Miinchen 2005, 153.

72 Ebd., 187f.

73 Ebd., 164.

74 Ebd., 45.

75 S. Marai, Himmel und Erde. Betrachtungen, Miinchen 2002, 275, 304. Allerdings
suchte Mdrai nach einer eigenen Form der Weltzugewandtheit, ohne die Isolati-
on des Exils dabei aufzugeben; ebd., 220.

470

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

vielsagende Nachsatz wollte ihm nicht aus dem Sinn gehen. Waren
es die Zuriickgebliebenen oder die Abgereisten?«”® - oder am Ende
alle, wenn sich jeder auf seine Weise, frither oder spiter, mit jenem
»Urteil« konfrontiert sieht? Macht das Schicksal des Exils am Ende
nur die existenzielle Lage eines jeden kenntlich?

Erneut stehen wir hier vor der bereits erwahnten Zirkularitit:
Es sind zundchst kontingente, existenzielle Erfahrungen, die zu der
Frage Anlass geben, ob sie nicht auf die Spur >grundlegender Situa-
tionen« fithren, denen jede(r) von Geburt an ausgesetzt ist. Jeder
ist von Anfang an Anderen in dem Sinne ausgesetzt, dass er aus-
geschlossen, verstofSen, zwangsweise deplatziert werden kann, so
dass schlieSlich jegliche >Welt<, der man sich noch zugehorig wissen
diirfte, zusammenbricht. Dabei handelt es sich aber nicht bloff um
ein >faktisches< Uberlassensein des Daseins an dieses selbst, wie es
in Sein und Zeit beschrieben wird, sondern um eine Verlassenheit,
die Anderen zu verdanken ist - psychisch, sozial und politisch. Die-
se Verlassenheit ldsst allerdings sehr verschiedene Interpretationen
zu, von der névrose dabandon” tber das soziale Im-Stich-gelassen-
werden bis hin zum manifesten politischen Verrat. Wie sich die
Erfahrung, der Verlassenheit ausgesetzt zu werden, konkret manifes-
tiert, muss auf deren Bedeutung zuriickschlagen. Ohne permanente
Infragestellung durch entsprechende Erfahrungen wiirde sie sich am
Ende auf ein rein formales und leeres Existenzial reduzieren, dem
in keiner Weise zu entnehmen wire, was es hermeneutisch wirklich
zum Verstdndnis menschlichen Lebens beitragt.

Auch die Kategorie des Exils bleibt von der angedeuteten herme-
neutischen Zirkularitdt nicht verschont, so dass sie nicht umstands-
los in ein Existenzial umzumiinzen ist, aus dem hervorgehen wiirde,
wie es um menschliches Leben in seiner ontologischen >Faktizitat<’8
bestellt ist. Nicht nur gleicht kein Exil dem anderen, zumal dann
nicht, wenn es schliellich in eine jeglicher Gemeinschaft entbeh-
rende und somit nicht mehr vergleichbare Vereinsamung miindet.

76 Zeltner, Sdndor Mdrai, 155.

77 G. Guex, La névrose dabandon, Paris 1950.

78 Bzw. in seinem »Seinssinn«, den Heidegger »aus Bewegtheiten [...] unseres
Lebenszusammenhangs« gewinnen will, die zeigen sollen, »worin [...] das Le-
ben lebt«, d.h. wodurch es eigentlich als >lebendig« auszuzeichnen ist; Phdnome-
nologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung in die phdnomenologische
Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61/11I, Frankfurt/M. 1985, 114.

471

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XV

Jedes Exil kann auch in sich selbst eine derart verdnderte Bedeutung
annehmen, dass es schliefSlich kaum mehr als solches wiederzuer-
kennen ist, wie Peter Weiss in seinem autobiografischen Roman
Fluchtpunkt zeigt.

1946 hatte er den Krieg tiberlebt und musste nicht mehr fliehen.
Es gab fiir den Biirger eines verschonten Landes »kein Fliehen und
kein Exil mehr«. So waren ihm nicht einmal mehr diese Kategorien
zur Deutung seiner neuen Lage noch dienlich. Auf den Krieg folgte
mitnichten eine bruchlose Integration in die sich unverschamt gut
erholende Nachkriegsgesellschaft, sondern allenfalls eine »fruchtba-
re Unzugehdrigkeit« desjenigen, der »nirgends mehr hingehorte«.”
Das war als Exil offenbar nicht mehr zu deuten, nur noch als
»Ausgesetztsein« und »Verlorenheit, die ironischerweise auch das
Exiliertsein als solches eingebiifft hat, das sich Weiss zuvor mit
Kafka begreiflich zu machen suchte. Nach dem Krieg aber erhielt
»die Welt, in der ich mit Kafka im Zwiegesprach stand, [...] den
Todesstofi«. Und es half dagegen nur noch eine Art Flucht nach
vorn, in den Versuch, »sich dieser Welt ganz auszuliefern, und jede
Riickzugsmoglichkeit aufzugeben«.80

So begibt sich der Schriftsteller gleichsam im Exil aus dem Exil in
ein Jenseits-des-Exils im Sinne der Aufgabe jeglicher Deutung seiner
Lage als einer Zuflucht vor dem, was ihn in die Flucht geschlagen
hatte. Sein Denken des Exils wird, mit anderen Worten, auch da-
rin nicht heimisch. Und so fithrt es auf die Spur eines exilierten
Denkens, das in der Weise, wie es das Exil vorstellt, nicht von
ihm Besitz ergreift,®! nicht einmal als »Unherirren, ohne Ausweg

79 P. Weiss, Fluchtpunkt, Frankfurt/M. 1965, 161.

80 Ebd., 164.

81 Zweifel aber, ob das wirklich gelingen kann, bleiben. So fragen Malabou und
Derrida, ob nicht der Topos der Odyssee alles wieder einholt, was als irrever-
sibles (Sich-)Entfernen gedacht wurde, sei es auf dem Weg eines Exodus, sei
es einer Flucht oder eines Exils (vgl. Counterpath, 55, 190 f., 285). »Jede wirkli-
che Existenz vollzieht eine >Odyssee<, schreibt denn auch Mircea Eliade: Im
Mittelpunkt. Bruchstiicke eines Tagebuchs, Wien, Miinchen, Ziirich 1977, 208.
Aber: »there is perhaps no voyage worthy of the name«, die nicht die Gefahr
heraufbeschwort, »of getting lost« (Counterpath, 56). Und das betrifft auch jedes
Woher und Wohin jedes Auszugs, jeder Reise und jeder Flucht ins Exil - nicht
nur jedes Einzelnen, sondern ganzer Generationen, wie sie Wolfgang Borchert
beschrieben hat, wo er von einer verlorenen Generation ohne Heimkehr, ohne
Bleiben, ohne Abschied schreibt (Drauflen vor der Tiir, 125), sondern auch der

472

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

und Bleibe«.8? Der Preis dafiir ist allerdings hoch: Am Ende bleibt
dem auch aus dem Exil ausgekehrten und doch zu nichts zuriickge-
kehrten, insofern weiterhin exiliert erscheinenden Subjekt nur ein
leeres »Ausgesetztsein«, eine »Verlorenheit« und »Auslieferung« an
wen oder was auch immer, was hermeneutisch so wenig besagt
wie die berithmten >formal-anzeigenden< Existenzialien, mit deren
Hilfe man bestimmen wollte, was menschliches Dasein >faktischx«
ausmacht, ganz gleich in welcher konkreten, auslegungsbediirftigen
Situation es sich vorfindet.8?

Noch Nancy folgt bis heute diesem von Heidegger eingeschlage-
nen Weg und erweckt den Anschein, als kénne eine >direkte Onto-
logie« von dieser Faktizitit Rechenschaft ablegen, ohne Gefahr zu
laufen, sich in einem inhaltslosen existenzialen Formalismus zu er-
schopfen. So handelt er von unserem Ausgesetztsein, als ob es nicht
entscheidend darauf ankame, ob es auch darauf hinauslauft, dass
man Anderen (wehrlos?) ausgeliefert ist. Worin dieser Unterschied
aber liegt und was er in sozialer und politischer Hinsicht ausmacht,
ist ebenso wie der Unterschied zwischen dem Sich-selbst-iiberlassen-
sein und der Verlassenheit von Anderen wenn nicht nur, so doch
vorrangig im Ausgang von literarisch-poetischer Rede zu ermitteln,
die allein sich jegliche Freiheit nehmen kann, ihn herauszuarbeiten.
Auf diese Weise kann sie zwar ihrerseits nicht direkt beweisen, wie
es um die Faktizitdt menschlichen Lebens unter normalen oder auch
extremen Bedingungen bestellt ist. Immerhin kann sie aber den
besagten Unterschied als solchen zum Vorschein bringen und diese
Faktizitit vor einer Dogmatisierung bewahren, die droht, sobald
man sich an allen unterschiedlichen Ausprigungen menschlichen
Lebens vorbei gewissermafien direkten ontologischen Zugrift auf sie
zutraut.

menschlichen Gattung, von der es bei Edgar Morin und Anne Brigitte Kern
heifdt, sie sei »verloren«, verfiige aber iiber eine terre-patrie. E. Morin, A. B.
Kern, Heimatland Erde. Versuch einer planetarischen Politik, Wien 1999, 189.

82 Weiss, Asthetik des Widerstands, 865.

83 O. Poggeler, Heidegger und die hermeneutische Philosophie, Freiburg i. Br., Miin-
chen 1983, 135.

473

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495892180-381



https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Zur Tradition der Hermeneutik in der Gegenwart einer
politischen Kultur des Dissenses
Skizze einer polemogenen Problemlage

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik - und das hermeneutisch herausgeforder-
te Politische (478) | 2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln? (483) |
3.Von der >technischen< Hermeneutik zur Hermeneutik der Alteritdt (491) | 4. Her-
meneutik im politischen Sog radikalen Dissenses (496) | 5. Schluss (503)

»Philosophie« ist ebendas, wozu eine Kultur imstande ist,
sobald sie sich nicht mehr durch explizite Regeln definiert, [... ]
um sich mit Fremdlingen auf ein Gesprdch einzulassen.!

Gerade das, was trennt,
[kniipft] ein seltsam mdchtiges Band.?

Ungeachtet ihrer gemeinsamen Herkunft und trotz - oder vielmehr
gerade wegen - ihrer unbestreitbaren Verflochtenheit sind die gro-
en monotheistischen Religionen in tiefgreifende Konflikte geraten,
deren polemogenes Potenzial sie bis heute nur mithsam im Schach
zu halten vermdgen. Nicht nur Varianten eines uralten Krieges (der
polemos Heraklits), auch sogenannte Neue Kriege* drohen im Hin-
tergrund aller Bemithungen um interreligiose Hospitalitat?, die man
einander anbietet und wirklich gewdhrt, ohne dass man auf dem
Weg einer nachhaltigen Pazifizierung jener Religionen sehr weit

1 R. Rorty, Solidaritit oder Objektivitit? Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988,
19.

2 N. Loraux, Das Band der Teilung, in: J. Vogl (Hg.), Positionen zu einer Philoso-
phie des Politischen, Frankfurt/M. 1994, 31-64, hier: 34.

3 Vi, »>Uralter< Krieg und Neue Kriege. Fordert die neuere Gewaltgeschichte zur
Revision der menschlichen conditio historica heraus?, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie 43, Nr. 2 (2018), 193-215.

4 Vgl. A. Young, Hospitality and the Other, New York 2008; R. Kearney, K. Se-
monovitch (eds.), Phenomenologies of the Stranger. Between Hostility and Hos-
pitality, New York 2011; sowie die entsprechenden Beitrdge in B. Liebsch, M.
Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europdischer Gastlichkeit. Geschichte -
Kulturelle Praktiken - Kritik, Weilerswist 2016.

475

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

gekommen wire, die in der Geschichte ausnahmslos ihre politische
Gefahrlichkeit unter Beweis gestellt haben, allen Beteuerungen zum
Trotz, gerade diejenigen, die zu Mitteln der Gewalt greifen, um sich
religios zu behaupten und gegen Andere durchzusetzen, wiirden in
Wabhrheit ihren Glauben verraten und diirften keinesfalls fiir sich in
Anspruch nehmen, ihn etwa mit ihrem >Blut< oder mit dem >Opfer<
Anderer zu bezeugen.®

Dabei schwankt die 6ffentliche Debatte um den Zusammenhang
von Gewalt und Religion im Allgemeinen zwischen zwei extrem
entgegen gesetzten Positionen: Wahrend die eine dazu neigt, das
Judentum, das Christentum und den Islam >selbst< von jeglichem
Gewaltverdacht zu entlasten und Quellen >religioser Gewalt< allein
in fragwiirdigen bzw. ihrerseits gewaltsamen Interpretationen dieser
Religionen zu lokalisieren, tendiert die andere dahin, diese Trennung
eines gewaltfreien Kerns dieser Monotheismen von Fragen ihrer
Interpretation und lebenspraktischer >Realisierung« in gelebter Reli-
giositdt fiir unsachgemidfl und irrefithrend zu halten. Fir Vertreter
der ersten Position ist die Rede von »religioser Gewalt< eigentlich
ein Unsinn, verstehen sie die fragliche Religion in jedem Fall doch
so, dass sie sich letztlich jeglicher Gewalt widersetzt, so dass sie
im Grunde nur missbrduchlich gewaltsam zu deuten, >anzuwendenc
und fiir heterogene Zwecke zu instrumentalisieren ist. Fiir die Ver-
treter der entgegengesetzten Position stellt sich dieses Religionsver-
standnis selbst als geradezu weltfremd dar. Unterschitzt es nicht
die vielfach zu beobachtenden Kontaminationen von Religion und
Gewalt? Sind diese andererseits aber tiberhaupt als Kontaminatio-
nen, Vermischungen, Konfusionen oder wie auch immer genau zu
beurteilende Verkniipfungen von Gewalt und Religion richtig einzu-
schétzen, wenn man beide Begriffe nicht zunéchst deutlich ausein-
ander halt?

5 P. Ricceur, An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber
die Religion, Freiburg i. Br., Miinchen 2008, 17-40 [=GH]. Wer in diesem Zu-
sammenhang lediglich an den >islamistischen< Terror denkt, iibersieht, dass
die Erforschung der Beziehung zwischen Gewalt und Religion langst ein viel
weiter zurlickreichendes Gedachtnis hat. Sie hat weder die Inquisition noch die
Kreuzziige, weder das spatantike Martyrertum noch auch die Apokalypse des
Johannes vergessen; vgl. B. H. F. Taureck, Gewalt im Modus der Feindschaft. Eine
Uberlegung zu einer kritisch-genealogischen Geschichte der Feindschaft im antiken
und nachantiken Europa, in: B. Liebsch, D. Mensink (Hg.), Gewalt Verstehen,
Berlin 2003, 287-314.

476

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

In dieser hier nicht ausfiihrlich zu beschreibenden, andernorts
differenziert beschriebenen Lage® ist es verstdndlich, dass man sich
Hilfe suchend an die Hermeneutik wendet’, diejenige philosophi-
sche Disziplin, die wie keine andere fiir ein Verstehen biirgt, das
man in religioser Gewalt so sehr vermisst. Gewiss: diese Disziplin
scheint es nach verbreiteter Meinung lediglich mit >Texten< zu tun zu
haben, deren potenzielle Gefahrlichkeit doch allemal erst aus einem
Lesen, Auslegen und Interpretieren erwachsen kann, das sich am
Ende iiber das Leben Anderer hinwegsetzt. Aber sollte eine erweiter-
te Hermeneutik des Lesens, der Interpretation und der Refiguration®
unseres Lebens infolge der >Anwendung« von Verstandenem auf
unser Leben nicht dazu in der Lage sein, deutlich zu machen, wie
dem vorzubeugen wire? Sollte man sich von ihr nicht versprechen
koénnen, dass sie, um einen Buchtitel von Hans R. Jauf$ aufzugreifen,
>Wege des Verstehens< weist, auf denen - wie es die Etymologie
(methodos) bereits nahelegt - methodisch der Gewalt zu begegnen
wire, auch und gerade angesichts fiir >heilig« gehaltener, insofern als
»sakrosankt« geltender, >sakraler< und >kanonisierter« Texte?

6 Vgl. R. Girard, Gewalt und Religion. Ursache oder Wirkung?, Berlin 2010; H.
Schelkshorn, Religio triplex. Eine Auseinandersetzung mit Jan Assmann iiber den
>Ortc der Religion in der globalen Moderne, in: J. H. Tick (Hg.), Monotheismus
unter Gewaltverdacht. Zum Gesprédch mit Jan Assmann, Freiburg et al. 2015, 148-
177; M. Staudigl, On Seizing the Source: Toward a Phenomenology of Religious
Violence, in: International Journal for Philosophical Studies 24, nr. 5 (2016);
www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09672559.2016.128478; 1. Srubar, Religion
and Violence. Paradoxes of Religious Communication, in: Human Studies 40, nr. 4
(2017), 501-518.

7 Der vorliegende Text wurde angeregt durch eine Einladung der Evangelischen
Akademie Loccum anlisslich der Konferenz »Heilige Schriften im Deutungs-
streit. Wie legen Christen und Muslime sie heute aus?«, die am 25.-27. Septem-
ber 2017 in Rehburg-Loccum stattgefunden hat. Mir wurde die Frage angetragen,
ob man sich von der Besinnung auf hermeneutische Regeln einen Deutungs-,
Interpretations- und Auslegungskonflikte gewissermaflen pazifizierenden Beitrag
erwarten kann. Diese Fragestellung erkldrt, warum im Folgenden die Frage des
Zusammenhangs von Gewalt und Religion selbst nicht im Vordergrund steht,
der an dieser Stelle nicht systematisch zu entfalten ist. Ich werde von >religiéser
Gewalt« bzw. von >religios motivierter« Gewalt deshalb nur so sprechen, dass
damit keine Vorentscheidung iiber den fraglichen >inneren< Zusammenhang von
Gewalt und Religion préjudiziert wird. Das sei ausdriicklich betont. Alles andere
wiirde gangigen Vorurteilen in dieser Sache Vorschub leisten.

8 Im Sinne der Mimesis III bei P. Ricceur, Zeit und Erzdhlung. Bd. I Zeit und
historische Erzihlung [1983], Miinchen 1988, Kap. I, 3.

477

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Im Folgenden werde ich zu zeigen versuchen, warum diese Erwar-
tung, Hermeneutik sei regelgeleitet und in Folge dessen zugleich mit
pazifizierender Wirkung zu praktizieren, enttduscht werden muss.
Auf die Befolgung von Regeln allein ist keinerlei Verlass, wenn es
darum geht, das Gewaltpotenzial religioser und anderer Texte zu
entschirfen. Wohl aber geht die smoderne< Hermeneutik eine enge
Verbindung mit einer politischen Kultur der Freiheit ein, die aus-
dricklich auch radikalen, anti-hermeneutischen Dissens zulasst. Im
Sinne einer solchen Kultur macht diese Hermeneutik ein fiir alle, die
ein nicht nur stindig im Modus des Verstehens sich vollziehendes,
sondern »>anders-verstehendess, insofern unvermeidlich von Ande-
ren abweichendes Leben leben, attraktives Angebot. Nicht freilich
durch Argumente (allein), sondern im Rahmen der glaubwiirdigen
Praxis einer solchen Kultur, als deren Teil sich die Hermeneutik, so
wie ich sie verstehe, begreifen muss, ohne indessen den Anspruch
erheben zu kdnnen, sie im Ganzen zu begreifen oder gar iiber den
gewalttrachtigen Konflikten zu stehen, die radikaler Dissens herauf-
beschworen kann.

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik -
und das hermeneutisch herausgeforderte Politische

Hermeneutik - die vielfach als »Philosophie der Interpretation«
definiert wurde® - ist keine bloff akademische Angelegenheit, wie
man nach dieser Begriffsbestimmung vermuten konnte. Die Grund-
einsichten, von denen eine Vielzahl heute vorliegender Hermeneuti-
ken'® ausgeht, mussten nicht nur hart erkimpft werden; bis heute
sind sie auch immer wieder politischen Bewahrungsproben ausge-
setzt. Zwar gilt im sogenannten Westen inzwischen als weitgehend
unbestritten, dass unser Leben durch und durch derart sprachlich
verfasst ist, dass es sich weitgehend geradezu hermeneutisch, d.h.

9 P Ricceur, Die Hermeneutik des Zeugnisses, in: GH, 7-40, hier: 30.
10 Zum Plural vgl. I. M. Fehér, Gibt es die Hermeneutik? Zur Selbstreflexion und
Aktualitdt der Hermeneutik Gadamerscher Prdgung, in: Internationale Zeitschrift
fiir Philosophie 2 (1996), 236-259.

478

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik

verstehend, deutend, interpretierend vollziehen muss!, insofern al-
les Sprachliche faktisch Spielrdume des Verstehens, der Deutung
und der Interpretation erdffnet. Daraus ergibt sich, dass es zugleich
unvermeidlich ist, sich sprachlich in Spielraumen mdglichen Anders-
Verstehens zu bewegen. Was auch immer man versteht, wie auch
immer man etwas, sich selbst, Andere und am Ende die eigene Welt
und fremde Welten versteht, all dies wire demnach moglicherweise
anders moglich. Dabei ist das Verstehen sich selbst als Verstehen
riickhaltlos problematisch. Dass es der Kliarung bedarf, inwiefern
wir {iberhaupt verstehen, wenn wir zu verstehen glauben, ruft die
philosophische Hermeneutik auf den Plan.

Dass sich solche Spielraume hermeneutisch nachweisen lassen,
bedeutet indessen nicht, dass sie als solche stets auch wahrgenom-
men werden, oder gar, dass man sie unter allen Umstidnden auch als
solche akzeptiert. Erst nach erbittertem, unversdhnlichem Streit um
fiir >heilig« und hermeneutisch >unantastbar< gehaltene Texte konnte
sich die Forderung politisch Geltung verschaffen, solche Spielraume
zu akzeptieren und sie Anderen praktisch einzurdumen. Streit ent-
ziindete sich nicht nur an der Frage, was die zuldssige, richtige oder
wahre Interpretation dieser Texte sei und wer das feststellen darf,
sondern schon daran, ob ihr >heiliger< Gehalt sich tiberhaupt nur
interpretativ erschlieflen ldsst, oder ob jeder Versuch, sie zu interpre-
tieren, bereits bedeute, sie >anzutasten<. Wer sich auf einen Streit
um die wie auch immer niher als >angemessen< zu bestimmende
Interpretation einlasst, hat schon akzeptiert, dass es Spielrdume des
Anders-Verstehens gibt und dass man nicht umhin kann, als sie
zundchst einmal als solche gelten zu lassen, um sich mit ihnen und
Anderen auseinandersetzen zu konnen. Jedoch kann bestritten wer-
den, dass gewisse Texte {iberhaupt ein hermeneutisches Problem der
Interpretation aufwerfen. Von hermeneutischer Seite wire auch das
zweifellos als eine Weise der >Interpretation< aufzufassen - als eine
Weise der Interpretation, die sich allerdings als solche selbst ver-

11 In diesem Sinne ist vom Menschen als einem animal symbolicum (Emil An-
gehrn) oder hermeneutical animal (Charles Taylor) die Rede (siehe Anm. 15 zu
Kap. V), was bei Martin Heidegger allerdings gerade nicht gemeint war, der sich
in Sein und Zeit betont von jeglicher Biologisierung absetzt, die man in solchen
Begriffspragungen zumindest vermuten muss. Man sieht, wie strittig schon hier,
auf dieser ontologischen Ebene, der Befund eines hermeneutisch geschehenden
Lebens ist.

479

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

kennt. Doch genau das kann von anti-hermeneutischen Kontrahen-
ten wiederum in Abrede gestellt werden. Wie es scheint, ist dieser
Konflikt mit hermeneutischen Mitteln allein nicht zu entscheiden,
denn in ihm steht das Hermeneutische selbst politisch auf dem Spiel.
Zugleich wirft er die Frage auf, wie sich das Politische zu einem radi-
kalen Konflikt zwischen Hermeneutikern und Anti-Hermeneutikern
verhilt, in dem es nicht nur darum geht, wie etwas zu verstehen,
zu deuten oder zu interpretieren ist, sondern dartiber hinaus darum,
ob etwas jeglichem Anders-Verstehen, -deuten und -interpretieren
grundsitzlich entzogen zu denken ist oder nicht - und wer dariiber
befindet.?

12 Je mehr man leugnet, es {iberhaupt mit einer hermeneutischen Herausforde-
rung zu tun zu haben, desto nachdriicklicher dringt sie sich auf. Wer bspw.
den Koran fiir schlechterdings nicht iibersetzbar, also ans Arabische gebunden
denkt, muss sich auf Ubertragungen der meaning des Korans in fremde Spra-
chen verlassen, soll dieser nicht jenseits des Arabischen unbekannt bleiben
(A. Schimmel, Der Islam. Eine Einfiihrung, Stuttgart 1991, 28). Im deutschspra-
chigen Raum lesen Muslime, die des Arabischen nicht machtig sind, offenbar
meist die Ubertragung des christlichen Religionswissenschaftlers A. T. Khoury,
die gar nicht anders kann, als »interpretativ< zu verfahren, wenn es darauf
ankommt, den »Geist« zu erfassen, »der den Leib der Worte belebt« (ebd.,
44). Die »Inlibration« dieses Geistes kann, wenn hier eine untilgbare, nach
Exegese (tafsir) und Hermeneutik (ta'wil) verlangende Differenz besteht, gar
nicht >restlos< im Rezitierbaren aufgehen. Schon gar nicht, wenn dariiber hi-
naus strittig ist, ob nur der Koran oder auch wenigstens »gesunde« Hadithe
als mafSgeblich zu betrachten sind, deren Unterscheidung von »ungesunden«
wiederum nicht eindeutig ist - ebensowenig wie die Unterscheidung von klaren
Aussagen (muhkamat) und allegorischen Worten (mutasabihat) (ebd., 47; vgl.
S. Bali¢, Hermeneutik zwischen Sdkularisierung und Fundamentalismus, in: H.-
M. Barth, C. Elsas [Hg.], Hermeneutik in Islam und Christentum. Beitrdge zum
interreligiosen Dialog, Hamburg 1997, 96-107, hier: 103, 107). Wie grof$ oder
(angeblich) minimal die Unterschiede zwischen den beteiligten Rechtsschulen
auch immer sein mogen, auf deren consensus (igma’) es in diesem Punkt ent-
scheidend ankommen soll, auch wenn zwischen dem Einzelnen und Gott trotz
Kadi und Mufti tiberhaupt »keine Mittler« vorgesehen sind (Schimmel, Der
Islam, 53, 55, 109), bleibt doch die politische Frage offen, ob man jedem eine
selbstindige Interpretation der Quellen (igtihad) einrdumt, die schon im 9.
Jahrhundert verweigert worden zu sein scheint und erst in der Moderne wie
bei Ibn Taimiyya wieder zur Geltung kommt (ebd., 114; Bali¢, Hermeneutik,
99). Verfehlt erscheint die vielfach festzustellende Beschrinkung darauf, was
»der Islam« oder einige seiner Vertreter fiir zuldssig halten, im Rahmen einer
sakularen politischen Kultur allemal. Denn diese verlangt eine Antwort auf
die Herausforderung der Freiheit der Andersdenkenden. Wer dieses Problem

480

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik

Unsere politische Kultur, wie sie sich seit dem 30-jahrigen Krieg
entwickelt hat, der Europa durch unverséhnliche konfessionelle
Auseinandersetzungen an den Rand des Abgrunds gebracht hat, geht
so weit, auch solchen Streit ausdriicklich zuzulassen. Sie ist eine
politische Kultur radikalen Dissenses, die uns abverlangt, auch pri-
ma facie fiir schlechterdings >unannehmbar« gehaltene Standpunkte
zur Sprache kommen zu lassen. Das lduft nicht auf die Zumutung
hinaus, sich mit ihnen einfach abfinden zu sollen, bedeutet aber,
dass sie — zunichst - ernsthaft angehort werden miissen.”® Diese
politische Kultur ist so gesehen in erster Linie eine Kultur des un-
bedingten Gehdrschenkens, das Andere vor jeder Beurteilung dessen,
was sie vorzubringen haben, gerade als >Abweichende« wiirdigt - mit
welchen kritischen Konsequenzen auch immer!* Gewiss wire es
abwegig, unsere politische Kultur auf eine priméire Aufgeschlossen-
heit gegeniiber allem, was danach verlangt, gehort zu werden, zu
reduzieren - als ob sie sich gar nicht gegen Inakzeptables bzw. nicht
zu Tolerierendes zur Wehr setzen diirfte und als ob sie, speziell in
dieser Hinsicht, nicht auch politische Machtfragen aufwerfen wiirde.
Doch als eine Kultur des Gehorschenkens ist sie wenigstens teilweise
hermeneutisch rekonstruierbar, insofern auch politisches Verstehen
auf einer vorgingigen Affizierbarkeit durch >zu Verstehen Gegebe-
nes< fuf$t, dem hermeneutisch Aufmerksamkeit zuteil werden kann
und soll - nicht zuletzt im Modus des >Vernehmens< oder Horens."
Aus der hermeneutischen Rekonstruierbarkeit einer solchen Kultur
folgt nicht, dass sie nicht auch fiir diejenigen aufgeschlossen sein
konnte, die derartige hermeneutische Pramissen gar nicht teilen.
Gerade in diesem Fall wird sie radikal herausgefordert.

nicht einmal aufwirft und sich ganz darauf beschrinkt, was die jeweils »eigene<
Religion angeblich eindeutig zuldsst, verfehlt das Politische selbst.

13 Fiir endlose Wiederholungen solcher >Standpunkte« kann das nicht mehr ohne
Weiteres gelten.

14 Keineswegs geht es hier um eine indifferente Permissivitit, die etwa um Gren-
zen des politisch zu Erlaubenden gar nicht besorgt wére. Man denke nur an die
Leugnung von »Auschwitz«.

15 Wie sich die Register des Vernehmens, des Horens, des Lesens usw. iiberkreu-
zen, kann hier aufler Betracht bleiben. Auch das >Horen« auf den »Anspruchc«
eines Textes wurde bekanntlich vielfach als ein >Vernehmen« gedeutet. Auf die
Frage, ob dieses, zumal als >Befremdetess, nicht auch an Grenzen der Herme-
neutik rithrt, kann hier ebenfalls nicht naher eingegangen werden.

481

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Wie fligt sich aber die >moderne« Hermeneutik in diese Kultur
ein? Zumal in einer Lage, wo man sich wieder auf die vermeintliche
Autoritdt fir >heilige gehaltener Schriften so zu berufen scheint,
dass tiberhaupt kein Spielraum der Interpretation mehr erkennbar
wird?!® Liegen darin nicht eminente Gefahren fiir die Freiheit der
Schriftauslegung und dariiber hinaus fiir das hermeneutisch verfass-
te Leben in sdkularen Gesellschaften, die auf europédischem Boden
von der Einsicht getragen zu sein scheinen, dass menschliches Leben
gar nicht anders kann, als sich in Spielraumen individuellen Anders-
Verstehens zu bewegen, und dass das politisch zu akzeptieren und zu
bejahen ist?

Weit {iber die Frage hinausgehend, wer legitimiert ist, gewisse
Schriften >verbindlich« auszulegen und wer entsprechende Inter-
pretationsmacht” anmafiend oder mit Recht fiir sich in Anspruch
nimmt, um womdglich abweichende Auslegungen zuriickzuweisen
und zu untersagen oder von vornherein zu unterbinden, steht hier
auf dem Spiel, ob man menschliches Leben selbst tiberhaupt als
ein gewissermaflen hermeneutisch verfasstes, sich in Spielrdumen
abweichenden Verstehens bewegendes gelten ldsst. So gesehen geht
es hier nicht allein um einen Konflikt verschiedener Interpretatio-
nen'® und um deren wie auch immer begrenzte Spielrdume, sondern
um die Wiirdigung der Freiheit, iberhaupt (individuell, abweichend)
miindlich oder schriftlich zu verstehen Gegebenes deuten und inter-
pretieren zu konnen und zu dirfen. Hermeneutisch stellt es sich so
dar, dass wir zu dieser Freiheit geradezu verurteilt sind. Wir kénnen
demnach gar nicht umhin, als hermeneutisch frei zu leben - was uns

16 Genauer: lediglich ein Spielraum der Interpretation wird zugestanden, der al-
lenfalls eine hypostasierte Wahrheit >naher bestimmenc, aber keinesfalls >verdn-
dern< darf. Vgl. W. Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit
Renaissance und Reformation. Gesammelte Schriften II, Gottingen °1960, 112.
Der hier von Dilthey bereits im 16. Jahrhundert diagnostizierte »Fortschritt
der historischen Kritik« bedeutet offenbar nicht, dass der politische Kampf
um Interpretationsspielraume langst als endgiiltig entschieden gelten diirfte. Im
Verhiltnis zum Islam vor allem muss er quasi von vorn wieder beginnen.

17 P. Stoellger (Hg.), Deutungsmacht. Religion und belief systems in Deutungsmacht-
konflikten, Tibingen 2014; ders., M. Kumlehn (Hg.), Wortmacht/Machtwort.
Deutungsmachtkonflikte in und um Religion. Interpretation Interdisziplindr, Bd.
16, Wiirzburg 2017.

18 Nach dem einschlagigen Buchtitel von P. Ricceur, Hermeneutik und Strukturalis-
mus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973.

482

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

allerdings nicht die Aufgabe erspart, uns zur entsprechenden Frei-
heit Anderer ausdriicklich zu verhalten, die so weit gehen, genau das
zu bestreiten. An dieser Stelle muss die Hermeneutik als eine Philo-
sophie der Spielrdume stets und unvermeidlich méglichen Anders-
Verstehens ihre unauflgsliche Verkniipfung mit einer Philosophie
politischer Freiheit deutlich zu erkennen geben, die zunichst die
der Anderen ist: d.h. hier: der Anders-Verstehenden, die radika-
len Dissens heraufbeschworen konnen, wenn sie so weit gehen,
zu bestreiten, dass menschlichem Leben angesichts gewisser Texte
tiberhaupt diese Freiheit >gegeben« ist. Vor diesem >polemogenenc
politischen Hintergrund mdochte ich im Folgenden der Frage nach-
gehen, ob man sich von der >modernen< Hermeneutik ein Potenzial
der Pazifizierung versprechen kann, sei es im Rekurs auf allgemein
zu beachtende Regeln der Interpretation, sei es auf deren faire und
wohlwollende praktische Anwendung im Konfliktfall, sei es im Re-
kurs auf eine hermeneutische Theorie Konflikts selbst, der schlief3-
lich auch zwischen hermeneutischen und anti-hermeneutischen Po-
sitionen derart aufbrechen kann, dass die Theorie ihrerseits ganz
und gar in den Konflikt hineingezogen wird und sich nicht neutral
zu ihm verhalten kann, wenn sie verstindlich zu machen sucht,
was in diesem Fall auf dem Spiel steht. Um diese komplexe Frage
angemessen entfalten zu konnen, ist es unentbehrlich, sich noch
einmal auf inzwischen klassische Auffassungen hermeneutischen Re-
gelverstindnisses zuriick zu besinnen und die wichtigsten Positionen
in Erinnerung zu rufen. Sie mégen Kennern der Geschichte der Her-
meneutik ldngst gelaufig sein; jedoch kommt es mir hier auf deren
politische Ausrichtung an, die keineswegs als allgemein anerkannt
oder gar selbstverstindlich gelten kann. Der nachfolgende Exkurs
verfolgt deshalb den Zweck, diese Ausrichtung aus einer kurzen
Rekapitulation jener Positionen heraus verstdndlich zu machen.

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

Die Philosophische Hermeneutik, so wie sie von Friedrich Schleier-
macher, Wilhelm Dilthey, Martin Heidegger, Hans Lipps und Hans-
Georg Gadamer bis hin zu Paul Ricceur, Jean Greisch, Jean Grondin,
Giinter Figal und anderen entfaltet worden ist, ist eine relativ junge,

483

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

»moderne« Disziplin. Der Begriff Hermeneutik taucht bekanntlich
Uberhaupt erst in der Neuzeit (1645) als Buchtitel auf.” Eine herme-
neutikeé téchne treffen wir allerdings schon bei Platon an.?’ Doch das
Problem, mit dem sich hermeneutisches Denken befasst, ist noch
viel alter. Mit Friedrich Hoélderlin ist es bereits des 6fteren darauf zu-
riickgefiihrt worden, dass »ein Gespréach wir sind und héren kénnen
voneinander«?' - seit wann auch immer. Jeglichem Gesprach muss
allerdings eine Begegnung vorausgehen, so dass auf der Basis gegen-
seitiger Wahrnehmung ein Dialog méglich wird, in dem man einan-
der etwas zu verstehen geben kann - niemals aber so, dass sich die
Frage, ob und wie dies geschieht, von selbst versteht. Eben deshalb
wird das Verstehen sich selbst zum Problem des Verstehens: weil
wir, indem wir etwas zu verstehen geben, niemals dessen gewiss sein
konnen, ob und wie dies effektiv geschieht und gelingt - und falls
ja, wie das >wirkliche« Verstehen zu verstehen ist. Selbst wenn das
Verstehen gelingt, versteht es sich als Verstehen nicht von selbst. So
gesehen ist es niemals selbst-verstindlich®?, auch dann nicht, wenn
man sich iiberraschenderweise >blindlings« zu verstehen meint.

Die Philosophische Hermeneutik fragt nun, wie Verstehen mog-
lich ist, falls es tiberhaupt moglich und kein blofies Missverstandnis

19 Der Begriff einer »allgemeinen< Hermeneutik wurde als Buchtitel erstmals vom
StrafSburger Philosophen und Theologen Johann C. Dannhauer verwendet,
aber, wie Hasso Jaeger insistiert, in einem der >modernen« Hermeneutik gerade-
zu entgegengesetzten, neo-aristotelischen Sinn, der tiberdies weder theologisch
noch auch phidnomenologisch zu vereinnahmen sei; vgl. H.-E. Hasso Jaeger,
Studien zur Friihgeschichte der Hermeneutik, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 18
(1974), 35-84, bes. 42, 48f., 51, 57 f. In Wahrheit sei die moderne Hermeneutik
ungeachtet aller »etymologischen Erpressungsversuche« geradezu traditionslos
(ebd., 84); vgl. auch G. W. Most, Rhetorik und Hermeneutik: Zur Konstitution
der Neuzeitlichkeit, in: Antike und Abendland 30 (1984), 62-79, hier: 65.

20 Zur éppunvevticy téxvn vgl. Platon, Politikos 260 d; J. Grondin, Einfiihrung in die
philosophische Hermeneutik, Darmstadt 22001, 37f.

21 F Holderlin, Verséhnender, der du nimmer geglaubt [Dritte Fassung], in: Werke,
Tiibingen o. J., 412.

22 So ist auch der mehrdeutige Buchtite] Werner Hamachers aufzufassen: Entfern-
tes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, Frank-
furt/M. 1998. Das Verstehen ist dem zu verstehen Gegebenen gegeniiber im
Verzug und gelangt wohl nie zu volligem Verstehen. Es hinkt gleichsam sich
selbst hinterher und eilt sich voraus, indem es dem vorgreift, wohin es nicht
gelangt. Aber es ist, als niemals sich selbst vollig Verstindliches, auch gleichsam
von sich selbst >entfernt«.

484

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

ist. Dabei muss sie wissen, dass jegliches Verstehen, auch das Miss-
verstehen, eine Begegnung voraussetzt, weshalb Emmanuel Levinas
behauptet, der Andere sei nicht zuerst Gegenstand des Verstehens
und dann erst Gespréachspartner. Genau umgekehrt verhalte es sich
vielmehr.2? Mehr noch: der gegenseitigen und symmetrischen dialo-
gischen >Partnerschaft« gehe der zunichst einseitige, asymmetrische
Empfang des Anspruchs des Anderen voraus. Vor dem Verstehen
liegt so gesehen die Gastlichkeit?* eines fiir den Anspruch des An-
deren aufgeschlossenen Subjekts, das, noch bevor es versteht oder
nicht versteht, dazu aufgerufen ist, sich als responsives und verant-
wortliches im Verhéltnis zum Anderen zu erweisen. Darauf macht
die phanomenologisch fundierte Ethik aufmerksam.?® Im Fall von
Levinas beansprucht sie sogar Vorrang vor jeglicher Hermeneutik.
Jegliches Verstehen findet demnach >im Zeichen des Anderenc statt
und wird angesichts der Anderheit des Anderen immer schon in
Frage gestellt, die ihrerseits >etwas< zu verstehen geben mag, die
sich aber in ihrer radikalen Fremdheit dem Verstehen stets auch
entzieht. Als responsive Subjekte sind wir demzufolge dem Anspruch
des Anderen ausgesetzt und als solche dazu aufgerufen, diesen auf
der Grundlage einer gegebenenfalls dialogischen Beziehung auch
zu verstehen. Aber als primédres Widerfahrnis (pdthos) geht der An-
spruch des Anderen jedem Versuch voraus, zu verstehen, was er >zu
verstehen gibt«.

In dieser phianomenologisch-hermeneutischen, von Autoren wie
Emmanuel Levinas, Paul Ricceur und Bernhard Waldenfels jeweils
ganz unterschiedlich explizierten Perspektive markieren die Begrif-
fe Responsivitdt, Verantwortung und Verstehen das Zentrum der
Sprachlichkeit menschlichen Lebens selbst. In Richtung auf dieses
Zentrum ist man allerdings im Zuge einer zentripetalen Bewusst-
werdung erst zuletzt vorgestoflen (wobei der Verdacht besteht, es

23 E. Levinas, Zwischen uns. Versuche tiber das Denken an den Anderen, Miinchen,
Wien 1995, 17.

24 Explizit wird in Levinas” erstem Hauptwerk, Totalité et infini. Essai sur lextério-
rité [1961], Paris 1990, 334, das Subjekt als »Gastgeber« (hdte) bezeichnet; siehe
dazu die Interpretationen in: V. (Hg.), Der Andere in der Geschichte. Sozialphi-
losophie im Zeichen des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel
Levinas’ >Totalitit und Unendlichkeit«, Freiburg i. Br., Miinchen 22017.

25 Von einer genaueren Beleuchtung des bis heute durchaus strittigen Verhiltnisses
von Phianomenologie und Ethik muss ich hier absehen.

485

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

markiere einen blinden Fleck des Bewusstseins und lasse sich nicht
transparent machen). Bei Platon und Aristoteles drehen sich herme-
neutische Probleme, soweit sie iiberhaupt als solche zur Sprache
kommen, dagegen zunichst weitgehend um Fragen der Referenz auf
eine als vorgegeben gedachte Welt. Das Sprechen war fiir Aristoteles
ein »Verlautbaren, das in sich eine hermeneia hat, das uber die
Welt etwas sagt«, so dass das Gesagte verstanden werden kann?S;
und zwar idealiter eindeutig, nicht durch eine irrefithrende (>rheto-
rische<) »Kraft der Rede«?” deformiert und dem Sinn, nicht nur
dem Wortlaut nach.?® Als Idealfall gilt die von Platon noch gar nicht
eigens bedachte Pradikation in der Form der unzweideutigen Aussa-
ge?, die den I6gos der Welt in Worte fasst (HM, 85). Infolge dieser
Vorgabe haben sich die Philosophen lange auf diesen Weltbezug
menschlicher Rede konzentriert, danach erst auf das seit Platon auf-
grund seiner Auferlichkeit als verdichtig geltende Medium schriftli-
cher Sprachlichkeit selbst.

Auf dieses Medium bezieht sich sodann die Frage nach herme-
neutischen Regeln als Verfahren der »Auslegung«, wie sie Origines’
Lehre vom dreifachen Schriftsinn3® und im 12. Jahrhundert dann die
Scholastik mit ihrer Lehre vom vierfachen Schriftsinn® konzipiert
hatte. Von Ticonius tiber Augustinus und Junilius bis hin zu Matthias
Flacius Illyricus wird dabei die Gefahr deutlich, die »Unendlichkeit
des Lesens« in der »hermeneutischen Zwangsjacke« eines »starren
Kodes« erstarren zu lassen (HM, 104).32 Dabei kennt Ticonius erst

26 M. Heidegger, Platon: Sophistes. Gesamtausgabe Bd. 19, Frankfurt/M. 1992, 18.

27 Platon, Kratylos, 408 a.

28 Platon, Ion, 530 c.

29 M. Heidegger, Sein und Zeit [1927], Tiibingen 1960, § 33; H.-G. Gadamer, Die
philosophischen Grundlagen des 20. Jahrhunderts, in: ders., Kleine Schriften 1,
Tiibingen 1967, 140-148; J. Greisch, Hermeneutik und Metaphysik. Eine Problem-
geschichte, Miinchen 1993, 69, 71 [=HM].

30 Zum dreifachen, somatischen (historisch-grammatischen), psychischen (mora-
lischen) und pneumatischen (allegorisch-mystischen) Schriftsinn nach Origenes
vgl. P. Szondi, Einfiihrung in die literarische Hermeneutik. Studienausgabe der
Vorlesungen, Bd. 5, Frankfurt/M. 1975, 20 [=ELH].

31 Sensus litteralis, s. allegoricus, s. tropologicus, s. anagogicus.

32 Vgl. Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und
Reformation, 115 ff.; Most, Rhetorik und Hermeneutik, 69. Nachtréglich, heif3t es
hier, lassen sich hermeneutische Einsichten immer irgendwie auf die Befolgung
von Regeln beziehen, »vorher aber nie«. Daher beruhe »die technische Rationa-

486

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

sieben Regeln; bei Flacius sind es jedoch schon siebenundzwanzig,
die sich bei ndherem Hinsehen auf blofSe Ratschldge und allgemeine
Empfehlungen reduzieren.®® Hier begegnet uns Hermeneutik »nur
[als] ein System von Regeln« (ELH, 11) ohne genaue methodische
Handlungsanweisungen, die konkrete Wege der Interpretation wei-
sen konnten. Dilthey spricht mit Blick auf Flacius von »wiistem Re-
gelkram, der It. Glenn Most im Ubrigen »vollig unbestimmt« lsst,
wie er den gewiinschten hermeneutischen Erfolg garantieren soll.3*
Der dabei noch »unartikulierte« Begriff des Verstehens kommt para-
doxerweise auch durch das protestantische Prinzip Sola Scriptura
noch nicht zum Vorschein, mit dem Dilthey zufolge im 16. Jahrhun-
dert iiberhaupt erst »die eigentliche Wissenschaft der Hermeneutik«
beginnt (HM, 87). Wenn die Heilige Schrift in aller Klarheit offen
vor Augen liegt und keiner Autoritit bedarf, da sie geradezu als »ihr
eigener Ausleger«® gelten darf, bedarf es scheinbar gar keiner be-
sonderen Reflexion des Verstehens selbst. Macht die Schrift selbst es
nicht ginzlich tiberfliissig? Gibt sie nicht selbst die Regeln vor, nach
denen sie zu verstehen ist? Demzufolge wiirden wir (bis heute) nur
»schriftgeméfi«< nach Regeln verstehen und Verstehen wire lediglich
ein durchgingig geregelter Nachvollzug des schriftlich zu verstehen
Gegebenen.

Wenn aber die Historizitdt der Schrift gerade durch die kritische
Besinnung auf das, was sie allen angeblichen Fehldeutungen zum
Trotz >selbst« besagen will, bewusst wird, riickt das (historische)
Verstehen nolens volens an die erste Stelle. Statt vom vorgegebenen
Sinn der Schrift aus tiber scheinbar allein vom ihm her sich ergeben-

litdt der Regelaufstellung auf einer zentralen irrationalen Gréfle« (kairds oder
Geschmack etc.).

33 M. Flacius Illyricus, Anweisungen, wie man die Heilige Schrift lesen soll, die wir
nach unserem Urteil gesammelt oder ausgedacht haben, in: H.-G. Gadamer, G.
Boehm (Hg.), Seminar: Philosophische Hermeneutik, Frankfurt/M. 1976, 43-52;
F. Schleiermacher, Uber den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F. A. Wolfs
Andeutungen und Asts Lehrbuch, ebd., 131-165, hier: 149.

34 Dilthey, Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Re-
formation, 122; vgl. H. Flashar, Die methodisch-hermeneutischen Ansdtze von
Friedrich August Wolf und Friedrich Ast - Traditionelle und neue Begriindungen,
in: ders., K. Griinder, A. Horstmann (Hg.), Zur Geschichte und Methodologie der
Geisteswissenschaften, Gottingen 1979, 21-33.

35 Sui ipsius interpres. ELH, 21, 48; vgl. H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode
[1960], Tiibingen #1975, 163 [=WM].

487

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

de Regeln zum Verstehen zu gelangen, sieht es nun so aus, als miisse
man vom Verstehen aus iiber problematische Regeln zum offenen
Sinn der Schrift vorstoflen.3¢ Infolge dieser Inversion biiflen auch
fiir >heilig« gehaltene Schriften ihre absolute Maf3geblichkeit ein und
werden scheinbar zum bloflen Anwendungsfall einer allgemeinen
Hermeneutik, die beansprucht, von der Verstandlichkeit alles miind-
lich oder schriftlich Verstehbaren Rechenschaft abzulegen. Nicht die
Schrift als das zu verstehen Gegebene gibt zugleich auch eindeutig
die Regeln vor, nach denen sie (eindeutig) zu verstehen ware¥, son-
dern umgekehrt: »in der Analyse des Verstehens« soll »der sichere
Ausgangspunkt fiir die Regelgebung gefunden« werden.®® Genau
damit ldsst Dilthey die moderne Hermeneutik einsetzen.

Die Sicherheit dieses Ausgangspunktes {iberschitzten allerdings
Projekte einer allgemeinen Hermeneutik, wie sie Johann M. Chla-
denius und Georg F. Meier im 18. Jahrhundert konzipiert hatten
(ELH, 31f.), in dem Maf3e, wie sie das Verstehen nur fiir eine »Kunst
der Auslegung« in Anspruch nehmen, die von einer ungebrochenen
Harmonie von Autor, Schrift und Leser, von Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft ausgeht, die allenfalls der Aufklarung bedarf, nicht
aber radikal in Frage steht (HM, 131).° Dabei glaubt Chladenius,
dass sich jegliche »Rede oder Schrift [...] nach der Vernunfft und

36 Selbstverstindlich ist die Auseinandersetzung um die Frage, was die Schrift
selbst sagen will, viel alter, als es hier deutlich wird. Aber auch dort, wo man den
sensus litteralis vom sensus spiritualis unterschied und auf letzterem bestand,
war das Verstehen allemal der explicatio des schriftlich dem Verstehen Aufge-
gebenen (der res, der Sache des Uberlieferten) »selbst< verpflichtet und dem
gegeniiber keineswegs autonom. Niemals wurde »eigentlich auf das (blofle)
Verstindnis von Texten, sondern auf Einverstindnis mit ihnen« bzw. mit der
fraglichen »>Sache« abgestellt. Erst Schleiermacher habe mit dieser »normativen
Orientierung an der Wahrheitsfrage« gebrochen. Ob es sich demgegeniiber
bei Gadamer (nur) um eine gleichsinnige Wiederherstellung dieser Frage han-
delt, wie es H.-G. Stobbe nahe legt, bleibe dahingestellt. Vgl. dessen Beitrag
Hermeneutik, in: P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe
2, Miinchen 1991, 319-329, hier: 326.

37 Vgl. in diesem Sinne Most, Rhetorik und Hermeneutik, 77, zu Augustinus.

38 W. Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik. Gesammelte Schriften Bd. V; Got-
tingen #1964, 320.

39 Fiir G. Most war es dagegen gerade die Fremdartigkeit des Uberlieferten, was
die Suche nach Regelverfahren antrieb, durch die man sich auch der Verbind-
lichkeit einer bereits briichig gewordenen Tradition zu versichern suchte (Most,
Rhetorik und Hermeneutik, 75 f.).

488

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?

den[] Regeln unserer Seele« verstandlich machen lasse (ELH, 61).
Mit Gottfried W. Leibniz ist er von der durchgingigen Kompossibili-
tat aller perspektivischen Ansichten iiberzeugt, die uns die Welt per-
zeptiv wie hermeneutisch erschliefSen. Dunkle Stellen werden sich
aufklaren (HM, 115) und Auslegungskonflikte werden sich wie auf-
hebbare Widerspriiche 16sen lassen, die nirgends die Vereinbarkeit
unterschiedlicher >Perspektiven< in Frage stellen. Es gibt nur eine
hermeneutische Welt, keinen irreduziblen Konflikt verschiedener
Interpretationen und keinen unaufhebbaren politischen Dissens, der
aus ihnen folgen und die Einheit der Welt in Frage stellen konnte
(HM, 118, 126).

Von diesem >technischen< Verstindnis der Hermeneutik riickt be-
reits Schleiermacher deutlich ab. Zwar insistiert er zunachst darauf,
in praktisch anwendbaren Regeln der Interpretation bestehe gerade-
zu »das spezifische Wissen der Hermeneutik« als einer »Kunstleh-
re«. Und er sagt sogar, letztere habe es »nur mit Regeln zu tun«.
Doch will er diese lediglich als Ratschldge, Leitlinien oder Wegwei-
ser verstanden wissen und gibt zu, dass sich gerade die Anwendung
der Regeln nicht unter Regeln bringen lasst.#! Und worauf es in
hermeneutischer Subtilitit bzw. Sensibilitdt abgesehen von >kompa-
rativem« Verstehen eigentlich ankommt, auf Divination némlich, das
lasst sich tiberhaupt nicht regelgeleitet vollziehen.*? Das zwingt zu
der Riickfrage, wie denn die Hermeneutik ihrerseits zu verstehen
sein soll, wenn man sich hier nicht einfach auf die Begriffs- und
Ideengeschichte der »Kunst« der Auslegung als einer techné stiitzen
kann (vgl. HM, 631.).

Fallt man nun auf den alten, sokratischen Befund zuriick, dass es
»eine Technik der Auslegung im strengen Sinne« nicht gibt (HM,
54), wenn man mit Schleiermacher zugibt, dass sich das Verstehen,
Auslegen und Interpretieren niemals »mechanisieren« lisst*3, da es

40 Vgl. G. Scholtz, Ethik und Hermeneutik. Schleiermachers Grundlegung der Geis-
teswissenschaften, Frankfurt/M. 1995, 97.

41 Ebd., 122ff; E Schleiermacher, Hermeneutik und Kritik. Mit einem Anhang
sprachphilosophischer Texte Schleiermachers, Frankfurt/M. 61995, 81 [=HK].

42 Scholtz, Ethik und Hermeneutik, 116; WM, 178.

43 Bei dieser Wortwahl denkt Schleiermacher vermutlich an eine in der Sache
irrefithrende naturgesetzliche Auffassung des Regelbegriffs, die allerdings von
einer im 18. Jahrhundert noch nicht klar differenzierten Rede von Verstehen und
Erklaren her nahe liegt; vgl. K.-O. Apel, Das Verstehen (eine Problemgeschichte

489

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

sich der blofien Anwendung von Regeln grundsatzlich entzieht und
dariiber hinaus »immer auch« produktiv ist, also unvorhersehbar
Neues hervorbringt und insofern selbst »schopferisch« sein muss?44
Muss man jegliches >technisches«< Verstaindnis hermeneutischer Pra-
xis als unangemessen zuriickweisen eingedenk des Befundes, dass
man sich von der an sich »unendlichen« Individualitat dessen, was
zu verstehen ist, iiberhaupt keinen Begriff machen kann, wie Schlei-
ermacher behauptet (HK, 172)?

Hier ist die Hermeneutik definitiv keine Angelegenheit einer tech-
nisch praktizierbaren Auslegung mehr, sondern ihrerseits eine »un-
endliche Aufgabe«?®, die sogar verlangen kann, dass »wir uns von
uns selber los machen, auf die Gefahr hin, uns in der Unendlichkeit
des zu Verstehenden ganz und gar zu verlieren (HK, 213), wenn
wir es darauf anlegen, etwa »die Gedanken eines anderen [...] voll-
kommen zu verstehen« - was in Anbetracht der Unendlichkeit der
Aufgabe doch offenbar niemals gelingen kann. Als technischer Pro-
zess lasst sich der »divinatorische« Versuch, »sich selbst gleichsam in
den anderen [zu] verwandel[n]« (HM, 148), um dessen Individuali-
tat zu verstehen, schlechterdings gar nicht vorstellen. Das Gleiche
muss laut Dilthey fiir den Prozess des Verstehens selbst gelten. Denn
wenn es stimmt, dass er »durch keine Formeln logischer Leistungen
reprasentiert werden kann, scheint es aussichtslos, ihn auf »herme-
neutische Regelgebung« zuriickfithren zu wollen, die das Auslegen
und Interpretieren »als ein Machen« nach Regeln auffasst.*® Die
ontologische Wendung der Hermeneutik schlieflich, fiir die u.a.
Martin Heidegger, Hans-Georg Gadamer und Rudolf Bultmann ste-
hen, unterlduft die blof3 >technische« Frage, wie ein verstehendes,
deutendes und interpretierendes Subjekt methodisch mit Texten als
hermeneutischen Objekten verfahren kann, derart, dass diese Me-

als Begriffsgeschichte), in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 1 (1955), 142-199, hier:
152f.; M. Riedel, Verstehen oder Erkldren? Zur Theorie und Geschichte der
hermeneutischen Wissenschaften, Stuttgart 1978, 13, 18.

44 Wie auch die »bis zur Verzweifelung schwierige« Philologie. Vgl. H. Steinthal,
Arten und Formen der Interpretation, in: ders., Kleine sprachtheoretische Schrif-
ten, Hildesheim 1970, 532-542, hier: 533, 542; zum Vorangegangenen vgl. HK,
81, 54, 93; WM, 280.

45 Scholtz, Ethik und Hermeneutik, 79 f.

46 W. Dilthey, Gesammelte Schriften VII, Goéttingen 1958, 191-220, Abschnitt 6.
Hervorhebung BL.

490

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Von der »technischen< Hermeneutik zur Hermeneutik der Alteritat

thodenfrage selbst als verfehlt erscheint. Zwar anerkennt Bultmann,
dass traditionelle hermeneutische Regeln ihr Recht haben, wenn
es darum geht, etwa Platon »aus seiner Zeit« zu verstehen. Aber
dabei konne es niemals um deren blofle Befolgung gehen. Und
die Frage ihrer angemessenen Anwendung verfehle grundsitzlich
die Bedingungen der Moglichkeit des Verstehens selbst, die in der
Ansprechbarkeit fiir einen hermeneutisch »begegnenden Anspruch«
zu suchen seien.*” Gadamer spricht im gleichen Zusammenhang von
einer »Andersheit, fiir die man hermeneutisch »empfanglich« sein
miisse.*® Der wahre Ort der Hermeneutik sei gerade dort, wo sich
nach Mafigabe solcher Empféanglichkeit im Verstehen eine »Schei-
dung« von Vertrautem und Fremdem ereignet. Und die Aufgabe
der Hermeneutik sei es »liberhaupt nicht [!], ein Verfahren des Ver-
stehens zu entwickeln, sondern die Bedingungen aufzuklaren, unter
denen Verstehen geschieht«*, das stets und absolut unvermeidlich
»anders versteht« (WM, 279f.).

3. Von der »technischen< Hermeneutik zur Hermeneutik
der Alteritat

Damit ist definitiv und programmatisch die Schwelle von einem
>technischen« Verstindnis hermeneutischer Regeln zu einer Herme-
neutik der Alteritdt iberschritten, die gleich mehrfach zur Geltung
kommt: im (stets >anders<) Verstandenen, im Prozess des Verstehens
selbst und im Subjekt des Verstehens, das seiner selbst, des Prozesses
und des Verstandenen niemals ganz Herr werden kann, insofern
es immer schon einem vorgidngigen ontologisch-hermeneutischen
Geschehen iiberantwortet ist. Ob in Folge dessen iiberhaupt noch
von einer Uberwindung oder von einer (hegelianisch gedachten)

47 R. Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, in: ders., Glauben und Verstehen.
Gesammelte Aufsitze, Bd. 2, Tiibingen 1952, 211-235, hier: 226, 228.

48 WM, 253; vgl.J. Wach, Das Verstehen. Grundziige einer Geschichte der hermeneu-
tischen Theorie im 19. Jahrhundert. I. Die grosen Systeme, Hildesheim 1966, 141,
255, 261.

49 Ahnlich heifit es in dem Aufsatz Hermeneutik und Psychiatrie: die »Kunst des
Verstehens« spiele »iiberall hinein, wo die blofle Anwendung von Regeln nicht
hinreicht«; H.-G. Gadamer, Uber die Verborgenheit der Gesundheit. Aufsitze
und Vortrdge, Frankfurt/M. 1993, 201-213, hier: 203.

491

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Authebung dieser mehrfachen Alteritdt die Rede sein kann®, ist
seither in dem Mafle umstritten, wie sich die Frage stellt, ob und
inwiefern Alteritit als Fremdheit aufzufassen ist.

Jaufl weist darauf hin, dass sich die philosophische Hermeneutik
spatestens seit Schleiermacher vor das Problem des »Verstehens von
Fremdbheit, sei es die eines ferngeriickten Textes, sei es die einer
anderen Person, gestellt gesehen hat (WV, 22f)). In Folge dessen
habe die »Hermeneutik in ihrer modernen Gestalt« zu einer »Her-
meneutik der Alteritdt« werden miissen.” Die Frage ist aber, ob sich
das Verstehen von Fremdheit mit dialektisch unaufhebbarer Alteri-
tdt konfrontiert sieht. Tatsdchlich schreibt Schleiermacher in seiner
Auseinandersetzung mit Friedrich Ast: »Uberall, wo es im Ausdruck
der Gedanken durch die Rede fiir einen Vernehmenden etwas Frem-
des gibt, da sei eine Aufgabe, die [...] nur mit Hilfe unserer Theorie«
des Verstehens zu 16sen sei.”? So stellt die Hermeneutik als »ersten
Begriff« den des Fremden auf, »welches verstanden werden soll«
bzw. welches verstanden zu werden verlangt.>® Dabei ist allerdings
wenigstens ein »Ankniipfungspunkt fiir das Verstehen« (als zweiter
Begrift) vorauszusetzen, der nur in der Ansprechbarkeit des Verste-
henden durch das Fremde oder den Fremden zu finden ist. Nur
darin - und nicht etwa in einer immer schon vorauszusetzenden
»urspringlichen Einheit und Gleichheit alles Geistigen« (Ast), die
auch eine »fremde Welt«>* von vornherein einbegreifen miisste, oder
aufgrund einer geschichtsresistenten »allgemeinen Menschennatur«

50 E. Betti, Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre, in: W. Kunkel, H.
J. Wolft (Hg.), Festschrift fiir Ernst Rabel, Tibingen 1957, 79-168, hier: 95f;
P. Ricceur, Die Schrift als Problem der Literaturkritik und der philosophischen
Hermeneutik, in: J. Zimmermann (Hg.), Sprache und Welterfahrung, Miinchen
1978, 67-88, hier: 87; A. Horstmann, Das Fremde und das Eigene - >Assimila-
tion< als hermeneutischer Begriff, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 30 (1986/7),
7-43; P. Ricoeur, Das Ritsel der Vergangenheit. Erinnern - Vergessen - Verzeihen,
Gottingen 1998.

51 H.R.Jauf’, Wege des Verstehens, Miinchen 1994, 22 [=WV].

52 HK, 314; Schleiermacher, Uber den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F. A.
Wolfs Andeutungen und Asts Lehrbuch, 135.

53 Aktuelle Revisionen dieser Frage findet man in I. Darmann, C. Jamme (Hg.),
Fremderfahrung und Reprdsentation, Weilerswist 2002.

54 F. Ast, Grundlinien der Grammatik. Hermeneutik und Kritik, Landshut 1808,
Abschnitte 69 und 71.

492

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Von der »technischen< Hermeneutik zur Hermeneutik der Alteritat

(Dilthey) - ist jene »Gemeinsamkeit«® zu sehen, die Schleierma-
cher als ein Minimum seiner Hermeneutik vorausgesetzt wissen will.
Das oder der Fremde kann nicht »schlechterdings« bzw. absolut
fremd sein, denn dann kdnnte das Verstehen an iberhaupt nichts
ankniipfen. Umgekehrt, »wenn gar nichts fremd wire zwischen
dem Redenden und dem Vernehmenden«, wire das Verstehen »mit
dem Lesenden und Hérenden zugleich oder vielleicht divinatorisch
schon vorher immer gegeben und verstinde sich also vollkommen
von selbst« (HK, 314).56

Eben das kann es im Fall eines Verstehens, das seinen Namen
verdient, niemals geben. Niemals wird sich das Verstehen als solches
von selbst verstehen und auf dieser Basis den geringsten Erfolg ha-
ben. Das >wirkliche« Verstehen, das sich als solches gerade nicht
von selbst versteht, also niemals dessen gewiss sein kann, wirklich zu
leisten, was der Begriff verspricht, nimmt an dem Maf3, was sich ihm
widersetzt - zwar nicht absolut (was Schleiermachers berechtigten
Einwand auf den Plan rufen wiirde), wohl aber radikal>” Dabei
ist es keineswegs darauf festgelegt, diese radikale Widersetzlichkeit
dialektisch zu iiberwinden; vielmehr muss es bereit sein, den Ande-
ren oder das Andere »in seiner Andersheit und zugleich als Instanz
anzuerkennen, die gerade im Widerstand des Fernen oder Fremden
das Eigene neu zu verstehen erlaubt« (WV, 23). Iim Widerstand,
heifit es bei Jauf3, und nicht etwa: durch Uberwindung dieses Wider-
standes.>

55 Zit. n. Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, Abschnitt IT; vgl. W. Dilthey,
Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Frankfurt/M.
1981, 171; Betti, Zur Grundlegung einer allgemeinen Auslegungslehre, 94; Apel,
Das Verstehen, 166 zur geistigen »Verwandtschaft« als Ermdglichungsgrund
allen Verstehens mit Blick auf Novalis; sowie Wach, Das Verstehen, 37-39, 89;
H. Kimmerle, Hermeneutische Theorie oder ontologische Hermeneutik, in: Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche 59 (1962), 114-130, hier: 118 .

56 Ahnlich: Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaf-
ten, 278.

57 Zu dieser Differenz vgl. B. Waldenfels, Topographie des Fremden. Studien zur
Phénomenologie des Fremden I, Frankfurt/M. 1997, 37.

58 Vgl. die Aktualisierung dieses Grundgedankens bei I. Darmann, Der Fremde
im Widerstand gegen das Verstehen oder: Hermeneutik und Ethnologie auf dem
Priifstand erneuter Kritik, in: Philosophische Rundschau 52 (2005), Heft 1, 21-49;
zum Verhiltnis von Fremdheit und Alteritdt aus dialektischer Sicht E. Angehrn,

493

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Ob es sich nun um miindlich oder schriftlich zu verstehen Gege-
benes handelt, erscheint hier als zweitrangig. In jedem Fall geht
der Anspruch des Anderen, der sich nunmehr als befremdlicher
Anspruch unaufhebbarer Alteritat herausstellt, jeglichem Verstehen
voraus. Und dieses kann nicht mehr versprechen, das zu Verstehen-
de technisch nach Regeln im schliefllich Verstandenen aufzuheben.>
Das gilt umso mehr, als sich die fragliche Alteritit im Zeichen
der Frithromantik nun gleich in mehrfacher Hinsicht Geltung ver-
schafft®®: Man realisiert, dass jede(r) sich selbst fremd ist® und dass
das eigene Selbst nur durch gegenseitiges »Zeugen und Empfangen«
seitens der Alteritdt des Anderen Gestalt annehmen kann, indem
man einander anspricht und antwortet.®? Erwiderung aber bedeutet
verwandelte Riickkehr des »selbstgebildeten Wortes aus fremdem
Munde«.%® So gibt uns das Horen auf die Stimme Anderer gleichsam
befremdet Gesagtes zuriick. Die dem eigenen Selbst innewohnende
Alteritdt und die soziale, in Relation zu Anderen sich abzeichnende
Alteritat wird noch iiberboten durch die geschichtliche Alteritdt im
Verhiltnis zu Dritten, deren Leben vergangen ist und allenfalls Spu-
ren, Relikte, Dokumente und Texte hinterlassen hat.%*

Zunichst ausgehend vom Paradigma der miindlichen Rede® be-
zieht sich die Hermeneutik seit Schleiermacher auf alle diese Dimen-

Interpretation und Dekonstruktion. Untersuchungen zur Hermeneutik, Weilers-
wist 22004, 114 ff.

59 Wie es Gadamer nahe legt; vgl. WV, 17.

60 E.J. Koehn, D. Schmidt, J.-G. Schiilein, J. Weif3, P. Wojcik (Hg.), Andersheit um
1800. Figuren — Theorien — Darstellungsformen, Miinchen 2011.

61 Auf den Spuren M. de Montaignes; vgl. WV, 25.

62 J. Trabant, Traditionen Humboldts, Frankfurt/M. 1990, 40, 42; Vf., Die menschli-
che Stimme und die Tradition des Expressivismus. Uberlegungen zum Sinn und
Ursprung menschlicher Sprache, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 63 (2016), Nr. 1, 89-132.

63 Vgl. W. v. Humboldt, Gesammelte Schriften, Berlin 1903-1936 (Preufische
Akademie der Wissenschaften), Bd. 6, 160, Bd. 5, 380; T. Borsche, Sprachan-
sichten. Der Begriff der menschlichen Rede in der Sprachphilosophie Wilhelm v.
Humboldsts, Stuttgart 1981, 280 f.

64 Gadamer spricht von der »Andersheit der Geschichte« (WM, 329); vgl. H. R.
Jaufd, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt/M. 1991,
393; A. Becker, ]. Mohr (Hg.), Alteritit als Leitkonzept fiir historisches Interpre-
tieren, Berlin 2012.

65 HK, 194; E. Betti, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissen-
schaften, Tibingen 1967, 61 und 104 f. zu Platon, sowie P. Ricceur, Objektivierung

494

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Von der »technischen< Hermeneutik zur Hermeneutik der Alteritat

sionen unaufhebbarer Alteritit bzw. der Fremdheit und unterwirft
scheinbar alles, was tiberhaupt nur unser Verstehen herausfordert,
gleichermafSen ihrem kritischen Anspruch. Auch als heilig geltende
Biicher machen da keine Ausnahme. Selbst der wie auch immer
ndher zu bestimmende »Ausnahmestatus« eines biblischen Textes
muss sich »erst im Prozef3 der Auslegung selber erweisen« (HM,
139). Und diesen Prozess verspricht eine philosophische Hermeneu-
tik verstdndlich zu machen, die dem nachgeht, wie wir durch eine
befremdliche Alteritdt in Anspruch genommen werden, die sich uns
in ihrer Fremdheit zugleich radikal entzieht, so dass die Hermeneu-
tik hier an jhre eigenen Grenzen gerdt. Immer schon kommt sie
gegeniiber dem zu spit, was urspriinglich oder an-archisch dazu
herausfordert, zu verstehen. Eben das sucht sie verstindlich zu ma-
chen®® und befreit sich damit von jeglicher Unterwerfung unter eine
Heteronomie des Horens, des Vernehmens und des Rezitierens®’,
ohne die als >heilig« geltende Schriften und das durch sie vermittelte
>Wort« angeblich gar nicht zugianglich sind.®

und Entfremdung in der geschichtlichen Erfahrung, in: Philosophisches Jahrbuch
84 (1977),1-12, hier: 9.

66 Wie aber, ist die Frage. Diese zielt letztlich darauf, ob »das Unversténdliche als
der Ursprung des Verstehbaren« seinerseits in »das sich erhellende verstehbar
Werdende« eingeht (wie Dilthey meinte) oder ob es sich als radikal fremd
behauptet; vgl. Apel, Das Verstehen, 178; R. Konersmann, Anti-Antihermeneutik,
in: V. Caysa, K.-D. Eichler (Hg.), Philosophiegeschichte und Hermeneutik, Leip-
zig 1996, 159-176, zum Verdacht, Hermeneutik iiberspiele immer schon »die ra-
dikale Alteritat des Anderen« (159). Tatsdchlich wurzelt radikale, unauthebbare
Alteritdt schon im Widerfahrnis der Herausforderung, zu verstehen. Uberdies ist
mit Ricceur auf ihre mehrfache Bedeutung hinzuweisen. Schliellich erweist sich
das Andere paradoxerweise »anders als es selbst«; vgl. P. Ricceur, Anders. Eine
Lektiire von >Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht< von Emmanuel
Levinas, Wien, Berlin 2015; Greisch, HM, 222.

67 Vgl. zur Bedeutung des Rezitierens im Islam, der It. Harry A. Wolfson von einer
»Inlibration« (siehe oben, Anm.12) des gottlichen Wortes ausgeht, Schimmel,
Der Islam, 27 £., 66.

68 Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, Abschnitt VIII; P. Ricceur, Gott nen-
nen [1977], in: B. Casper (Hg.), Gott nennen. Phdnomenologische Zuginge,
Freiburg i. Br., Miinchen 1981, 45-79, hier: 47 f. Zwischen einer letztlich autorita-
ren Hypostasierung des Textes einerseits und einer Uberschitzung des Dialogs
verteidigt der Autor hier die Vermittlungsleistung des Textes, der aber nur
ein »Angebot« macht, das »Angebot einer Welt« (56) namlich - in der man
angesichts tiefgreifendster Differenzen dennoch zusammen leben konnte, wie
ich hinzufiigen méchte (vgl. GH, 65ff.). Die Frage, wer denn diese Welt soll

495

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

So verteidigt die Hermeneutik eine Freiheit des Horens, des Le-
sens und Schreibens, des Verstehens, des Auslegens und des Inter-
pretierens und verstrickt sich in Folge dessen wiederum unvermeid-
lich in einen radikalen politischen Streit mit anti-hermeneutischen
Positionen, die nicht etwa nur eine andere Auffassung des Verstehens
(etc.) vertreten, sondern diese Freiheit in die Schranken weisen.
Dabei kann sie nicht beweisen, dass wir diese Freiheit >haben<; sie
kann den Begriff, den sie von ihr hat, allenfalls attraktiv machen
tiir all jene, an die sie ein komplexes europiisches, methodisches
und ontologisches, technisches und alteritétstheoretisch gewendetes
Verstindnis von Verstehen nicht zuletzt in politischer Hinsicht ge-
wissermaflen adressiert. Die entscheidende Frage, die sie dabei auf-
wirft, lautet, ob anti-hermeneutische Positionen, die dieser Freiheit
widersprechen und letztlich ein sacrificium intellectus fordern, im
Geringsten Aussichten auf eine vergleichbare Attraktivitdt haben,
wenn sie 6ffentlicher Priifung ausgesetzt werden.

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

Ob als im klassischen Verstindnis »allgemeine« oder als »ontolo-
gische« Hermeneutik, der man einen Universalititsanspruch zuge-
schrieben hat®®, sie beansprucht tatsachlich, zu zeigen, warum wir
geradezu dazu verurteilt sind, (>anders<) zu verstehen, wie sich das
auf unsere situativen Wahrnehmungen, aber auch auf den »Zusam-
menhang unseres Lebens« (Dilthey) und schliefSlich auf unser In-
der-Welt-sein im Ganzen auswirkt, wobei sich das Verstehen, Ausle-
gen und Interpretieren auf allen Ebenen der Miindlichkeit und der
Schriftlichkeit bis hin zu den neuen digitalen Medien mit vielfacher
und unaufthebbarer Alteritit und Fremdheit konfrontiert sieht: in
uns selbst, in Anderen und im Verhaltnis zu >fremden Weltens, die
das interkulturelle Verstehen herausfordern.

»bewohnen« konnen, wirft Ricceur mit einem Seitenblick auf Phdnomene des
Dissenses bzw. eines discorde civile so weit ich sehe erst in seinem Spétwerk
auf, vermutlich wesentlich angeregt durch die einschlagigen Forschungen von
Nicole Loraux; vgl. P. Ricceur, On interpretation, in: A. Montefiore (ed.), Philo-
sophy in France Today, Cambridge/Mass. 1983, 175-197, hier: 186; Geddchtnis,
Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, 254 £., 457, 484 ff., 501, 514, 692, 769.

69 J. Habermas, Der Universalitdtsanspruch der Hermeneutik, in: K.-O. Apel et al.,
Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt/M. 1973, 120-159.

496

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

Speziell in dieser Hinsicht kann eine methodisch nach Regeln
verfahrende Hermeneutik allerdings keine quasi forensische Funkti-
on iibernehmen und als Richter im Streit um angemessene, richtige
oder wahre Deutungen von Texten auftreten. Denn sie erweist sich
in Anbetracht ihres kontingenten européischen Ursprungs selbst als
anfechtbar, zumal dann, wenn unter Berufung auf >die« Hermeneu-
tik suggeriert wird, es sei mit ihren Mitteln mdglich, zu zeigen, wie
mit Texten aller Art generell zu verfahren ist, ein entsprechendes
methodisches Verstindnis hermeneutischer Arbeit sei weltweit zum
Export anzubieten und iiberdies zu nachahmender Anwendung zu
empfehlen. So >gut gemeint< das sein mag, so bevormundend wird
eine hermeneutische »Europdisierung fremder Menschheiten«”®
bzw. deren Amerikanisierung erfahrungsgemaf} allerdings anderswo
empfunden, zumal man sich im sogenannten Westen empfindlich
gegen eine gegenldufige »Orientalisierung« oder »Islamisierung«
(etc.) zur Wehr setzt und damit zu verstehen gibt, dass man sich
eine hermeneutische Universalisierung nur als einseitig vom Westen
ausgehenden Prozess vorstellen mag.”!

Auf als unilateral-hegemonial, paternalistisch und neo-kolonialis-
tisch wahrgenommene Anmaflungen kann eine global sensibilisierte
Hermeneutik allerdings ohne Weiteres verzichten, wenn sie sich
zundchst darauf beschrankt, deutlich zu machen, wie wir zum
»Anders«Verstehen geradezu bestimmt sind, wie sich daraus freie
hermeneutische Spielrdume ergeben und wie attraktiv diese im Po-
litischen sind. Hier kann sie herausarbeiten, wie man wenigstens
darin ubereinstimmt, nicht tibereinzustimmen, warum das der Fall
ist und welche Folgen sich daraus moglicherweise ergeben.”? Auf
Einvernehmlichkeit in der Sache miisste die Hermeneutik insofern
keineswegs festgelegt sein, allenfalls auf die Sicherstellung eines Ein-
verstindnisses in der Nichtiibereinstimmung, die als inhaltlicher

70 Nach einem (urspriinglich auf die Phinomenologie, nicht auf die Hermeneutik
gemiinzten) Ausdruck Edmund Husserls in: Die Krisis der europdischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phdnomenologie, Hamburg 1982, § 6, S. 16.

71 Schon J. W. Goethe spricht im West-dstlichen Diwan (Frankfurt/M. 1988, 184 f.)
davon, »wir muss[tlen uns orientalisieren«, denn »der Orient wird nicht zu
uns heriiberkommen«. Spitestens die Flucht von Millionen Menschen aus dem
Nahen Osten infolge des Zerfalls des Irak und Syriens miisste jedermann eines
Besseren belehrt haben.

72 Scholtz, Ethik und Hermeneutik, 141; WV, 76.

497

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Dissens fortbesteht. So kann hermeneutische Arbeit allenfalls dazu
beitragen, zu kldren, woher letzterer rithrt und welche Gefahren
nicht zu schlichtende Nichtiibereinstimmung praktisch heraufbe-
schwort.

Inbegriff dieser Gefahren ist der »Biirgerkrieg um den absoluten
Text«”3, der fiir den Fall droht, dass man der eigenen Behauptung
einer richtigen oder wahren Auslegung - die auch darin bestehen
kann, dass man behauptet, der fragliche Text bediirfe gar keiner
Auslegung, da er sich selbst auslege - die Moglichkeit weiteren
Zusammenlebens mit Anderen im fortbestehenden Dissens gewalt-
sam zu opfern bereit ist.

Odo Marquard hat sogar behauptet, Hermeneutik in ihrer spezi-
fisch modernen, ndmlich »literarisierten« Form sei im Grunde nichts
anderes als eine politische Antwort auf die Herausforderung der Ge-
walt, die droht, wenn eine »singularisierende Hermeneutik« einem
keinen hermeneutischen Spielraum mehr lasst, um statt dessen nur
eine einzige, autoritativ verbindlich gemachte und praktisch einge-
schérfte Lesart eines Textes gelten zu lassen. Dagegen verspricht
eine »pluralisierende Hermeneutik« nicht etwa die Aufhebung des
Streits™, den eine »singularisierende Hermeneutik« nur unterdri-
cken konne, sondern sie soll dazu beitragen, dass man mit tief
greifendem, schliefllich wie im Fall religioser Identititen die gan-
ze Lebenspraxis erfassendem hermeneutisch-anti-hermeneutischem
Dissens leben kann. Dazu dient in der Deutung von Marquard vor-
ziiglich, dass Schleiermacher »die Bibel als Literatur unter anderer
Literatur« verstanden wissen wollte, um sie zum Gegenstand eines
»unendlichen Gesprichs« zu machen, »das jeden zu Wort kommen
146t [...] ohne Einigungszwang«.”> »Als Replik« auf den europa-
ischen Biirgerkrieg des 17. Jahrhunderts »um den absoluten Text
neutralisiert die Hermeneutik« auf diese Weise »absolute Texte zu
interpretablen und absolute Leser zu dsthetischen«.”®

Noch in einer derart gewissermaflen erméfligten, scheinbar rest-
los entdramatisierten Form von Hermeneutik ist aber ein fragwiirdi-

73 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, 129.

74 Vgl. HK, 438.

75 Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, 131.

76 Zit. n. JauB3, Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, 374; vgl. auch
WV, 19; O. Marquard, Skepsis und Zustimmung. Philosophische Studien, Stuttgart
1994, 75.

498

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

ger Machtanspruch zu erkennen. Zwar mafit sie sich keineswegs eine
richterliche Position im Streit um richtige oder wahre Deutungen fiir
>heiligc gehaltener Texte an; zwar ldsst sie - scheinbar uniiberbiet-
bar liberal - jeglichen Dissens zundchst einmal gelten und pléddiert
dafiir, auch dissidente, selbst anti-hermeneutische Standpunkte zur
freien Aussprache kommen zu lassen. Statt auf Regeln der Ausle-
gung, der Deutung und Interpretation zu bauen, ist ihre oberste
Devise: Reden und Redenlassen, Horen und Horenlassen, Lesen und
Lesenlassen - vorausgesetzt, zumindest in Marquards Perspektive,
der sich Jauf3 angeschlossen hat (WV, 19), das miindlich oder schrift-
lich zu verstehen Gegebene wird zum >blofi« Asthetischen depoten-
ziert und man arrangiert sich so oder so - blof} indifferent, duldend
oder tolerant, gezwungenermaflen oder bejahend - mit einer unauf-
hebbaren Pluralitédt individueller Lesarten der fraglichen Texte.

Sollte man sich darin nicht in der Tat mindestens einig sein, um
das Wiederaufbrechen einer polemogenen Situation zu vermeiden,
die immer dann zu drohen scheint, wenn ein Kampf um die rich-
tige oder wahre Deutung von Texten entbrennt, die offenbar den
Sinn menschlichen Lebens im Ganzen betreffen? Bekundet sich
aber nicht auch in dieser scheinbar so iiberaus liberalen Position
insgeheim ein unvergleichlicher Machtanspruch hermeneutischer
Vernunft, der man zutraut, Texte von derart >existenzieller< Trag-
weite zu interpretablen >dsthetischen«< Objekten zu >neutralisieren<?
Muss nicht jeder Versuch solcher Art Gefahr laufen, seinerseits in
polemogene politische Auseinandersetzungen verstrickt zu werden,
in denen sich die Adressaten einer solchen »>Liberalitit« dagegen
wehren werden, dass man die in jhren Augen >heiligen< Texte dsthe-
tisiert?””

77 In diesem Sinne hitte wohl auch Schleiermacher das Christentum als eine pole-
mische Religion aufgefasst; vgl. F. Schleiermacher, Uber die Religion, Stuttgart
1969, 195, 197f. Zur hier weitgehend ausgeblendet bleibenden Frage, was das
Attribut >dsthetisch< in diesem Zusammenhang {iberhaupt besagt, vgl. G. Vatti-
mo, Jenseits der Interpretation, Frankfurt/M. 1997, 86 [=]I]. Ich verstehe es hier
nicht im Sinne einer Beschrankung auf >Geschmacksfragen< und entsprechende
Urteile (I. Kant), sondern eher im Sinne Jacques Ranciéres als Bezeichnung
fir die Art und Weise, wie sich der Raum politischen Zusammenlebens fiir die
Beteiligten darstellt. J. Rancieére, Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007;
VK., Perspektivitdt, Pluralitdt, geteilte Welt: Asthetik, Politik und menschliche Sen-
sibilisierbarkeit in der Philosophie Jacques Ranciéres, in: Zeitschrift fiir Asthetik

499

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Eine derartige politische Depotenzierung zum Asthetischen, die
dem Wiederaufbrechen eines verheerenden Biirgerkriegs vorbeugen
soll, wie ihn Europa im 17. Jahrhundert erfahren hat, ist ihrerseits
eine durch und durch européische Antwort auf die Herausforderung
des Krieges. Aus dieser Antwort geht allerdings nicht hervor, die
konflikttrachtigen Auslegungen gewisser Texte seien >in Wahrheit«
nichts anderes als partikulare dsthetische Lesarten’®; und aus ihr
folgt auch nicht, das kénne sich gar nicht anders verhalten und das
miisse tiberall auf der Welt unbedingt akzeptiert werden. Vielmehr
handelt es sich in politischer Hinsicht um eine Empfehlung, auch
den Wahrheitsanspruch, den man mit »heiligens, >sakralen< und ka-
nonisierten Texten verkniipft, als Angebot an die Adresse anonymer
Anderer zu verstehen, deren Freiheit man auf diese Weise wiirdigt,
selbst zu horen, selbst zu lesen und selbst zu sagen, wie sie das ihnen
zu verstehen Gegebene auffassen bzw. verstehen. Ohne die herme-
neutische Differenz, die in diesem >wie« liegt’®, gibt es iiberhaupt
kein Verstehen. Bevor und falls iiberhaupt zu entscheiden ist, wie
etwas zu verstehen ist, muss es einen erdffneten, zugelassenen und
bejahten Spielraum des So-oder-anders-verstehens geben. Ohne die-
sen Spielraum hat weder menschliches Verstehen noch menschliche
Freiheit einen Ansatzpunkt.

und allgemeine Kunstwissenschaft 61, Nr.1 (2016), 11-38. Wie brisant die Frage
der Asthetisierung nach wie vor ist, zeigt der Fall von Nasr Hamed Abu Zaid,
der den Koran einer literaturkritischen Analyse unterzogen hat und deswegen
»in die Schusslinie« gewisser islamischer Krifte geraten ist, ebenso wie zuletzt
Hamed Abdel-Samad mit seinem Versuch einer radikal >erniichterten< Deutung
des Falls Mohammed. Vgl. das Gesprach mit Gudrun Krimer tiber »Islam und
Menschenrechte«, in: C. Burgmer (Hg.), Der Islam in der Diskussion, Mainz
1996, 56-71, hier: 69, sowie C. Elsas, Religionswissenschaftliche Vermittlung ge-
meinsamer Arbeit von Christen und Muslimen an Texten aus Bibel und Koran,
in: Barth, Elsas (Hg.), Hermeneutik in Islam und Christentum, 180-196, hier:
182-185; H. Abdel-Samad, Der gefihrliche Prophet, in: Die Zeit, Nr. 38 (2015),
54f.

78 Siehe dazu >nach Nietzsches, also im Lichte des bekannten Theorems, auch die
moderne Interpretationstheorie sei ihrerseits >nur« Interpretation, sie kdnne sich
also nicht darauf berufen, wir seien faktisch dazu verurteilt, zu verstehen, zu
deuten und zu interpretieren: J1I, 29 ff.

79 Von der Frage, >wie tief< dieses >wie< zu lokalisieren ist (etwa: auch in einem
jeglichem ausdriicklichen Verstehen vorausliegenden »Auffassen-als« im Sinne
Husserls) sehe ich im Weiteren ab; vgl. E. Husserl, Logische Untersuchungen
I1/1, Tiibingen 1980, § 23.

500

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses

Die moderne (europdische) Hermeneutik, die nachgewiesen hat,
wie grundlegend das Verstehen fiir unser Leben ist, insofern es sich
weitgehend geradezu hermeneutisch vollzieht, sei es (mehr oder we-
niger unzulidnglich) verstehend, sei es missverstehend, macht darauf
aufmerksam, dass dieser Spielraum unvermeidlich besteht. Wenn wir
»verstehend< leben oder >existieren, sei es als language animals®,
sei es als besorgtes »Dasein«®!, dann kdnnen wir gar nicht umbhin,
als uns in Spielrdumen mdglichen Anders-verstehens zu bewegen.
Verstehen heif$t unvermeidlich, auch-anders-verstehen-konnen. (Was
keineswegs auf Beliebigkeit hinauslaufen muss.)

Lingst bevor es zu einem gewalttrichtigen Deutungsstreit oder
Interpretationskonflikt im Hinblick auf geheiligte oder sakralisierte
Texte kommt, in dem man sich am Ende unversohnlich gegeniiber
steht, weil man ein- oder gegenseitig jedes andere Verstehen und
damit jeglichen hermeneutischen Spielraum zuriickweist, stellt sich
die Frage, wie man es mit dem Verstehen als unvermeidlich mog-
lichem Anders-verstehen hilt. Dessen in hermeneutischer Sicht un-
umginglich gegebene Spielrdume bediirfen der Bejahung und der
praktischen Sicherstellung, sollen sie nicht verkiimmern. Wo letztere
unterbleibt oder verhindert wird, kann das Verstehen als magliches
Anders-verstehen nicht zur Aussprache kommen; es kann sich nicht
artikulieren und Geltung verschaffen, um Gehor zu finden - was
allemal geschehen muss, soll es iiberhaupt zu einem mehr oder we-
niger fruchtbaren Deutungsstreit oder Interpretationskonflikt kom-
men konnen. Jede Konfliktméglichkeit dieser Art unterminiert man
- das wissen die politischen und religisen Dogmatiker sehr genau
- am wirksamsten nicht etwa dadurch, dass man eine abgelehnte,
fiir haretisch oder skandalés gehaltene Deutung oder Interpretation
offen unterdriickt, sondern dadurch, dass man es zur Wahrnehmung
von Spielrdumen des (Anders-)Verstehens erst gar nicht kommen ldsst.

Hier, auf dieser grundlegendsten Ebene sozialer Existenz, ent-
scheidet sich, ob jemand, der hermeneutisch lebts, iiberhaupt mit
seinem Verstehen und Verstidndnis in Erscheinung treten kann und
darf, indem ihm tatsdchlich offen stehende Spielrdume des Anders-
Verstehens als solche auch zugelassen und bejaht werden. Dass wir

80 C. Taylor, Philosophical Arguments, Cambridge, London 1995, 113.
81 Betti, Allgemeine Auslegungslehre, 64; Gadamer, WM, 245; vgl. G. Figal, Der
Sinn des Verstehens, Stuttgart 1996, 33.

501

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

so leben und auf eine solche praktische Bejahung riickhaltlos ange-
wiesen sind, ist allerdings durch nichts zu beweisen. Es handelt
sich auch hier um einen durch und durch europdischen, mithsam
der Gewaltgeschichte unseres Kontinents abgerungenen Deutungs-
vorschlag, der interkulturell und interreligios nur dadurch fruchtbar
gemacht werden kann, dass man um ihn wirbt, statt zu versuchen,
ihn etwa in neo-kolonialer Manier zu exportieren und anderswo
als unbedingt vorbildlichen und wahrheitsgeméfien zu oktroyieren.
Dergleichen ist auch gar nicht nétig. Denn wenn an der hermeneu-
tischen Deutung menschlichen Lebens >etwas wahr ist¢, die auf
unvermeidliche, allerdings der nicht zuletzt politischen Bejahung
und Sicherstellung bediirftige Spielrdume individuellen Anders-Ver-
stehens aufmerksam macht, dann werden anderswo alle diejenigen,
denen man diese Spielrdume verwehrt, positiv auf diese Deutung
ansprechen und dazu bereit sein, sie wieder anderen zu erdfinen.

In diesem Sinne kann die moderne Hermeneutik immerhin da-
rauf hoffen, ein attraktives Deutungsangebot zu machen, das darauf
hinauslduft, jedem x-beliebigen Anderen noch vor jeder Priifung
dessen, was er anders, falsch oder missversteht, zu versichern, ihn
itberhaupt als wie auch immer Anders-Verstehenden bedingungslos
zu akzeptieren - auch als jemanden, der in Abrede stellt, gewisse
Texte dirften iiberhaupt als Objekte einer freien Interpretation in
Betracht kommen. Indem eine zeitgemifle Hermeneutik so in eine
politische Praxis freier Aussprache miindet, die auch denen zugute
kommt, die zunichst gar kein Verstdndnis fiir sie zu haben scheinen,
wirbt sie fiir sich selbst weit mehr, als es jedes vermeintlich zwin-
gende, liberzeugende Argument fiir eine liberale politische Kultur
des Dissenses vermdochte. In ihrer politischen >Anwendung« baut
diese Hermeneutik im Konflikt (nicht als Richter iiber ihn) ganz
und gar darauf, dass die offen gehaltenen und bejahten Spielrdume
des Anders-Verstehens allen, die sich in ihnen frei bewegen kénnen,
unvergleichlich attraktiv erscheinen werden - und zwar auch dann,
wenn man zu keinerlei Ubereinstimmung in der Sache gelangt. Vor
dem angeblich macht- und herrschaftsfreien Diskurs, der es auf
Konsens anlegt, und vor allem verbalen Kampf gegeneinander, in
dem man nur noch iiber Andere zu triumphieren sucht, liegt allemal
die nur praktisch zu bezeugende Offenheit fiir den Anderen ange-
sichts einer befremdlichen Alteritét, die kein Verstehen, Deuten und
Interpretieren aufzuheben versprechen kann. Gleichwohl, oder viel-

502

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

mehr gerade deswegen, sind wir dazu aufgerufen, Andere als Andere
zur Sprache kommen zu lassen, um auf diese Weise zu gewéhrleisten,
dass eine Auseinandersetzung tiberhaupt stattfinden kann®?, ohne
dass jemand >mundtot« gemacht wird.33

5. Schluss

Levinas hat Recht: das erste und grundlegendste Problem des Sozia-
len ist nicht das Verstehen, sondern die Begegnung, die Andere als
solche tiberhaupt erst in Erscheinung treten ldsst, was auch immer
sie (anders) verstehen oder zu verstehen geben werden.8* Andere in

82

83

84

Auch eine »eigenstdndig argumentierende Hermeneutik« ist in diesem Sinne
darauf angewiesen, tiberhaupt auf >offene Ohren< stoffen zu konnen. Wie das
moglich ist, kann sie zwar auf der Basis einer Phanomenologie des (Zu-) Hé-
rens rekonstruieren, auch diese sieht sich aber riickhaltlos dem Dissens ausge-
setzt und kann nicht fiir sich in Anspruch nehmen, generell und unangefochten
tiber ihm zu stehen. Vgl. H. Fischer-Barnicol, Anfragen des Islam an Europa, in:
R. Low (Hg.), Islam und Christentum in Europa, Hildesheim 1994, 23-56, hier:
42.

Genau an dieser Stelle bietet sich von der politischen Angelegenheit her, um die
es mir hier geht, ein Ubergang von den genannten alterititstheoretischen Posi-
tionen zu Theoretikern des Dissenses wie Ranciere an. Es bleibt vorldufig aber
ein Desiderat, diesen Ubergang genauer zu beleuchten. Nur soviel: Ranciére hat
ebenso wie Alain Badiou eine unmittelbare Politisierung der Rede vom Anderen
mit Blick auf Levinas energisch zurtickgewiesen, dabei aber nicht gesehen, dass
letzterer niemals eine >relative Autonomie« des Politischen bestritten hat, auf
das der Begriff des Dissenses bei Ranciere zugeschnitten ist. Vgl. A. Badiou,
Ethik. Versuch iiber das Bewusstsein des Bosen, Wien 2003; J. Ranciere, Das
Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002, 144 f.; E. Levinas,
Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische, Zirich,
Berlin 2007. Politisch und dann auch dissenstheoretisch wird der Begriff des An-
deren erst deutbar, wenn man tiber den Begriff des Dritten (bzw. der Tertialitit)
hinausgehend Bedingungen maf3vollen, nicht selbstgerechten, Mitbiirger:innen
und fremden Zeitgenossen freie Antwortspielriume einrdumenden Verhaltens
mit Blick auf die >gemeinsamen Angelegenheiten< Rechnung tragt. Umgekehrt
wire allerdings auch zu bedenken, ob die politische Theorie des Dissenses auf
einen >starken< Begrift unauthebbarer Alteritit angewiesen bleibt.

Keineswegs folgt daraus, dass die Begegnung mit dem Anderen (im Horizont
einer uniibersehbaren Vielzahl von anderen Anderen und medial, textuell, vir-
tuell... vermittelt) als schlechterdings Unverstdndliches jeglichem Verstehen vor-
ausgehen muss. Nur wird in jedem nachtréglichen Versuch, zu verstehen, was
sie >bedeutets, ein radikales Moment unauthebbarer Fremdheit sich behaupten;

503

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

ihrer Alteritédt zu bejahen heifdt: zu bezeugen, dass sie existieren, was
auch immer sie (anders als Andere) verstehen, falsch oder nicht ver-
stehen werden - etwa: sich selbst, uns, unsere Beziehung zu ihnen
usw. - was auch immer sie uns zu verstehen, zu hoéren, zu lesen
geben werden; auch auf die Gefahr hin, dass uns das Horen, Sehen
und Lesen vergeht. Die erste und wichtigste Maxime dieser Bezeu-
gung lautet, sich dazu bereit zu finden, sich selbst das Schlimmste,
das Unannehmbarste und Furchtbarste sagen zu lassen®®, miindlich
wie schriftlich, praktisch und theoretisch, in allen Registern mensch-
licher Sprachlichkeit, um auf diese Weise jeden Anderen seiner so-
zialen Existenz zu versichern.

Das ist eine radikale Probe auf unsere im doppelten Sinne geteilte
Zugehorigkeit zu einer Welt. Nicht zur gegenstdndlichen Welt im
Sinne von Aristoteles, tiber die méglichst unzweideutige Aussagen zu
treffen wiéren, oder zur Welt als dem offenen Verweisungshorizont
aller moglichen Erfahrung, wie ihn die Phdnomenologie zur Gel-
tung gebracht hat, sondern zur politischen Welt, die alle diejenigen
ausmachen, welche gegeniiber Anderen in Freiheit in Erscheinung
treten konnen, um ihrer Rede Horer:innen und ihren Texten Le-
ser:innen zu verschaffen.8® Dass wir in diesem weit gefassten Sinne
einer politischen, heute global zu denkenden Welt zugehoren, ist

vgl. dazu E. Levinas, Hermeneutik und Jenseits, in: ders., Wenn Gott ins Denken
einfdllt. Diskurse iiber die Betroffenheit von Transzendenz, Freiburg i. Br., Miin-
chen 21988, 132-149; D. Mersch, Posthermeneutik, Berlin 2010.

85 Miisste das am Ende nicht selbst fiir einen Terror noch gelten, der nur noch
dadurch zu >kommunizieren< scheint, dass er seinen Opfern und all jenen,
denen er grisslichen Schrecken einjagt, den Abbruch jeglicher Kommunikation
mit ihnen »>zu verstehen gibt<? Kann es insofern eine >Hermeneutik des Terrors<
geben? (Abgesehen von Versuchen, seinen Ursachen, Griinden und Motiven auf
die Spur zu kommen?)

86 Das wird glatt iibersprungen, wo man auf den Spuren W. v. Humboldts und
M. Heideggers feststellt, das »Dasein der Welt« sei »fiir den Menschen [...]
sprachlich verfasst«; WM, 419. Sowohl die Sprache als auch den Weltbezug kann
man mangels Anrede und Erwiderung sehr wohl einbiiflen. Weder die Sprach-
lichkeit noch die >Weltlichkeit« unserer Existenz ist so gesehen von Anderen
unabhingig. Im Gegenteil: beides wird nur durch sie bezeugt und fortwahrend
bewahrheitet. Es ist allerdings ein Desiderat, die oben unterschiedenen Weltbe-
griffe miteinander zu verkniipfen; vgl. P. Ricceur, Der Text als Modell, in: H.-G.
Gadamer, G. Boehm (Hg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften,
Frankfurt/M. 1978, 83-118, hier: 98; Die Schrift als Problem der Literaturkritik,
79.

504

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

keineswegs dadurch verbiirgt, dass wir urspriinglich als Weltbiirger
»zur Welt gekommen« sind, wenn es nach Kant geht. Wer kein
Gehor mehr findet, droht jederzeit wieder aus ihr herauszufallen
und einer Ungastlichkeit iiberantwortet zu werden, in der die Welt
geradezu unbewohnbar erscheint. Bewohnbar ist die Welt nicht
schon deshalb, weil sie in nicht ganzlich >unwirtlichen< Gegenden
menschlichen Grundbediirfnissen mehr oder weniger weit entgegen
kommt, oder weil wir sie im Sinne Holderlins >poetisch< erfahren
konnen.%” Vielmehr erweist sie sich erst dann als bewohnbar, wenn
man durch ein soziales Geschehen von Inanspruchnahme und Erwi-
derung gastliche Aufnahme in ihr erfahrt. Dass man mit Heidegger
die Sprache als »Haus des Seins« bezeichnet hat, in dem es sich
wohnlich einzurichten gelte, vernebelt, wie sehr es dabei darauf
ankommt, wie sich Menschen zueinander gastlich verhalten.

Auch Riceeur sieht davon weitgehend ab, indem er die Hermeneu-
tik lange Zeit tiberhaupt erst dort einsetzen lasst, wo der Dialog en-
det: mit dem Gesagten, schriftlich zu Uberliefernden und in diesem
Sinne mit Texten. Doch verwendet er viel Mithe darauf zu zeigen,
wie sich Texte iiber ihre traditionelle Referenzialitit poetisch hin-
wegsetzen konnen, um Lesern mittels Fiktionen und Neubeschrei-
bungen des Wirklichen geradezu zu offenbaren (GH, 671L.), wie
die Welt eine andere werden konnte, eben eine wirklich (fiir alle
Menschen) bewohnbare.

Aber sind an einer solchen Welt tatsichlich und praktisch alle
interessiert? Haben wir nicht vor Augen, wie man sich auf fiir >hei-
lig« gehaltene Texte so beruft, dass jeglicher Spielraum eines abwei-
chenden Verstehens und eines dem entsprechenden anderen Lebens
getilgt zu werden droht? Dagegen richtet weder die Berufung auf
eine universale Vernunft noch auch auf eine interkulturelle Herme-
neutik oder auf eine Ethik der Begegnung mit dem Anderen etwas
aus, die aller Diskursivitit vorausliegen muss. Bedriickt sehen wir,
wie alle Spielrdume eines hermeneutisch heterogenen Zusammenle-
bens ausgerechnet durch vermeintlich tiefstes, religioses Verstdndnis
menschlichen Lebens ruiniert zu werden drohen - nicht zuletzt
durch einige, die dem angeblich konsumistischem Leben verfallenen

87 JI, 143. »Dichterisch wohnet der Mensch«, wird Holderlin hier wie auch des
Ofteren bei Heidegger zitiert, ohne dass zum >Wohnenc« erforderliche gastlich-
politische Bedingungen in den Blick kommen.

505

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

Westen3® ihre Liebe zum Tod entgegensetzen, zu einem Tod, den
sie Andere, Fremde erleiden lassen. Das ist auch unsere Niederlage:
wir, missen wir bekennen, haben sie fiir dieses dem Tod ohnehin
ausgesetzte, sterbliche Leben nicht gewinnen kénnen und sie damit
fiir eine gemeinsam zu teilende, vielstimmige Welt verloren.

Als derart >polemogen«< und politisch gefdhrlich kann sich jede
Religion erweisen, wenn es stimmt, dass jede »ihren Schwertvers«
hat, wie Wolfgang Palaver feststellt.® Keine noch so aufgeklirte
Vernunft und keine interkulturell sensibilisierte Hermeneutik wird
allerdings aus eigener Kraft bewirken konnen, dass man ihn nicht
zum Anlass eines Krieges gegen Andere nimmt, die die fraglichen
Texte anders oder gar nicht verstehen. Dabei handelt es sich nicht
(allein) um ein hermeneutisches Problem des Verstehens, Auslegens
und Interpretierens von Buchstaben, Worten, Sitzen und ihrer Ver-
kettung zum Ganzen des Sinns eines Textes, den man nur in seinem
kulturellen und historischen Kontext glaubt >angemessen« verstehen
zu konnen, sondern letztlich um die Welt, der man leibhaftig, sozial
und rechtlich wenigstens zugehoren kénnen muss, um iber all das
eine Auseinandersetzung fithren zu kénnen. Wer dem den Tod vor-
zieht, verweigert Anderen nicht nur jegliches Verstehen, sondern zu
allererst Aufnahme und Duldung in einer gemeinsam zu teilenden
Welt. Genau diese aber bejaht ein hermeneutisches Weltverhaltnis
bereits, bevor es tiberhaupt dazu ansetzt, Fremde(s) zu verstehen.
Und selbst wenn es an seine Grenzen gerit, wird es sich nicht dazu
hinreiflen lassen, Fremden als solchen die Weltzugehorigkeit zu ver-
weigern. So gesehen setzt Hermeneutik als dem Fremden gegeniiber
aufgeschlossene ein und muss sich gerade dann als gastliche bewih-
ren, wenn sie mit ihrem hermeneutischen Latein und Griechisch am
Ende ist - als eine der gemeinsam zu teilenden Welt verpflichtete
Hermeneutik im Zeichen politischer Freiheit.

88 Demgegeniiber erinnert v.a. Charles Taylor aus katholischer Sicht an eine an-
geblich in Vergessenheit geratene »Tiefe«. Auch seine Hermeneutik des sakula-
ren Zeitalters verstrickt sich bei ndherem Hinsehen in eine >polemogene« Kritik;
vgl. C. Taylor, Ein sikulares Zeitalter, Berlin 2012; VT., Westliche >Gemeinschaft<
im Zeichen der Gewalt? Richard Rorty, Charles Taylor und die neueste transat-
lantische Sikularisierungskritik, in: Sociologia Internationalis. Europdische Zeit-
schrift fiir Kulturforschung 53, Heft 1 (2015), 61-82.

89 Siehe dazu das Interview mit W. Palaver unter dem Titel Blut, Schwerter, Barm-
herzigkeit, in: Die Zeit 42 (2010), 64.

506

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

Diese muss sich jedem Versuch widersetzen, sie Anderen einfach
tiberzustiilpen oder auch nur im Zuge einer weiterhin unilateral
gedachten Expansion vom vermeintlichen Zentrum des Westens aus
zu verbreiten, wie es sich offenbar selbst Richard Rorty noch vorge-
stellt hat.”® Langst sind andere Modelle einer quasi 6kumenischen
>Erweiterung« hermeneutischer Vernunft bedacht worden, die nicht
konfrontativ oder expansiv, sondern lateral, durch bezeugte eigene
Glaubwiirdigkeit fiir sich werbend voranschreitet (JI, 86 f.). Immer
vorausgesetzt, was ebenfalls nicht zu beweisen ist und sogar mehr
denn je in Frage steht: dass die aus hermeneutischer Sicht schlicht
unvermeidlichen Spielrdume individuellen Anders-Verstehens jedem
als attraktiv erscheinen werden, der beobachten kann, wie sie in
einer Kultur des Dissenses politisch gewéhrleistet werden, die sich
auch all jenen gegeniiber gastlich-aufgeschlossen verhalt, die solche
Freiheit fiir weit weniger wichtig oder gar fiir entbehrlich halten.

Was hermeneutische Philosophie in dieser Lage beitragen kann,
verdankt sich gewiss nicht dem Rekurs auf irgendwelche Regeln,
die bei der Auslegung von Texten jedweder Art gemifd einer »all-
gemeinen<« Theorie des Verstehens, Deutens und Interpretierens
methodisch zu befolgen wiren. So hilfreich und beachtenswert sol-
che eher als Ratschlige und Leitlinien aufzufassende Regeln im
Einzelnen sein mogen, sie konnen niemals versprechen, auf streng
methodisch-technischem Weg eindeutig zur Antwort auf die Frage
beizutragen, wie man hermeneutisch differenziert, kontextsensibel,
nicht-anachronistisch, wohlwollend und gerecht mit Texten generell
zu verfahren hat’, um sie so zu interpretieren, dass auch Fremde
dem Ergebnis zustimmen werden und ihr Dissens als >pazifiziert«
gelten darf. Wer >das Wort< und dessen Offenbarung oder gar ge-
wisse Buchstaben bedingungslos jeglichem Verstehen vorgeordnet
wissen will, wird sich vom Anspruch einer derart methodisch vorge-
henden Hermeneutik niemals argumentativ tiberzeugen lassen. Und
eine derartige anti-hermeneutische Position mit ihren méglicherwei-
se gefdhrlichen politischen Konsequenzen wird in den Augen von
Hermeneutikern jedweder Couleur angesichts der von ihnen auf-
gewiesenen Spielrdume des Anders-Verstehens immer im Verdacht

90 Vgl. R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt/M. 1991, 316.
91 Vgl. E. D. Hirsch, Three Dimensions of Hermeneutics, in: New Literary History 3
(1971), 245-261.

507

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XVI

illiberaler hermeneutischer Gewaltsamkeit stehen. Im Rahmen einer
politischen Kultur des Dissenses kann hermeneutische Philosophie
dazu beitragen, dass deutlich wird, warum dieser Verdacht gegebe-
nenfalls gerechtfertigt ist. Aber dariiber werden letztlich nicht Argu-
mente entscheiden, von denen manche sich nach wie vor erhoffen,
dass sie Andere unnachsichtig zur richtigen eigenen Einsicht zwin-
gen werden. Denn nicht einmal die Ausgangsfrage, ob wir uns im
Verhiltnis zu jedwedem sprachlichen Geschehen und erst recht je-
dem beliebigen Text gegeniiber in einer hermeneutischen Situation
befinden, die uns zu eigenem, freiem Verstehen, Auslegen und Inter-
pretieren zwingt, ist beweiskriftig zu beantworten. >Nach Nietzsche«
ist hermeneutisch zuzugeben, dass auch dies >Interpretation ist< und
keineswegs schiere Faktizitit bzw. unbestreitbare >Tatsache<. Eben
deshalb muss sich eine zeitgemdfle Hermeneutik bereits aus ihrem
eigenen Selbstverstindnis heraus fiir die radikale Anfechtbarkeit
ihrer Grundlagen und -annahmen 6ffnen.”

Dessen ungeachtet kann sie aber zeigen, wie sie zum Verstdnd-
nis dissensueller Situationen des Verstehens, der Auslegung und
Interpretation, ja sogar verschiedener hermeneutischer und anti-her-
meneutischer Traditionen beizutragen vermag, die gegenwirtig in
politisch brisanter, polemogener Art und Weise aufeinander treffen,
aber auch miteinander interferieren, sich durchdringen und einan-
der bereichern. Dabei kann sie Spielraume freien Anders-Verstehens
auch im Politischen herausarbeiten, wo sie mit einer Gegnerschaft
zu rechnen hat, die alles in Frage stellt, worauf sich die moderne
Hermeneutik westlicher Provenienz sicher gegriindet glaubte. Allem
voran die Annahme, es miisse jedem, der sich dazu gezwungen
sieht, (anders) zu verstehen, darum gehen, dies in Freiheit zu tun.
Ob es sich wirklich so verhalt, wissen wir nicht. Ruft nicht gerade
diese Freiheit vielfach eine abgriindige Furcht vor ihr hervor? Eine

92 Die vielfach bekundete radikale »Offenheit fiir die Meinung des anderen oder
des Textes«, der sich die Hermeneutik Gadamers verpflichtet sieht, muss so
auch fiir die hermeneutische Theorie selbst gelten. Sie ist nicht nur programma-
tisch >undogmatisch¢, sondern wird von anti-hermeneutischen Gegnern als an-
tidogmatisch wahrgenommen und gerét so in den Sog einer Politisierung, in der
sich zeigen muss, wie es jede(r) mit der Bejahung der »Existenzmdglichkeiten
der Anderen« hilt, gerade auch derer, die die eigenen Standpunkte, Meinungen
und Uberzeugungen weder praktisch noch theoretisch teilen. Vgl. Fehér, Gibt es
die Hermeneutik?, 253 ff.

508

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

Hermeneutik, die sich ihrer politischen Implikationen bewusst ist,
wird jedoch dazu beitragen, diese Annahme in einer liberalen politi-
schen Kultur des Dissenses attraktiv zu machen. Nicht, wie gehabt,
durch unilaterale Europdisierung oder hegemoniale Amerikanisie-
rung »fremder Menschheiten«, sondern durch eine glaubwiirdig
bezeugte Praxis des Horens auf Andere, wer auch immer sie sein
mogen.”

93 An dieser Stelle enden allerdings nicht die Probleme einer Kultur des Dissenses;
denn wo man sich riickhaltlos zur Freiheit hermeneutischer Deutungsspielrau-
me bekennt, muss man auch erleben, wie sie in aulerordentlich selbstgerechter,
an abweichender Erwiderung anscheinend tiberhaupt nicht interessierter Art
und Weise missbraucht werden. Zumal nach Jahren, in denen >populistische<
Rede immer mehr Anhénger gefunden hat, muss man sich fragen, ob nicht zu
einer solchen Kultur auch eine normative Kritik an selbstgerechter Rede geh6ren
muss, die zu abweichender Erwiderung Anderer anscheinend gar kein positives
Verhiltnis hat. Eine Kultur des Dissenses, die sich auch auf die Anfechtung
ihrer hermeneutischen Grundlagen einldsst, miisste frither oder spater zugrun-
degehen, wenn sie nur darauf hinausliefe, alle alles bei jeder Gelegenheit und in
jedweder Form sagen zu lassen, wie es derzeit moglich scheint, wo die Schwelle
der Veréffentlichung eigener >Meinungen< maximal abgesenkt ist. Infolgedessen
konnte es moglich werden, vom Mobbing tiber Denunziationen angeblicher
fake news bis hin zu unsinnigsten sogenannten Verschwérungstheorien sogar
die unqualifizierteste >Meinung« zu verbreiten, ohne selbst die geringsten An-
spriiche (an Wahrhaftigkeit, Sachlichkeit, Kompetenz, >Interesse am Anderenc
etc.) erfiillen zu miissen. So konnten sich die sogenannten Sozialen Medien
selbst als »asoziale Medien« in Verruf bringen, ohne dass auf diesem abschiissi-
gen Geldnde ein Ende absehbar wire.

509

https://dol.org/10.5771/6783495892180-361 - am 25.01.2026, 00:35:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495892180-381



https://doi.org/10.5771/9783495992180-381
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel XIII Zwischen aristotelischer und ›radikaler‹ Ethik: Hannah Arendt, Emmanuel Levinas, Paul Ricoeur
	1. Leben vs. Ethik
	2. Renaissance des »politischen Lebewesens « bei Hannah Arendt und der Wille, zusammenzuleben bei Paul Ricoeur
	3. Der Erscheinungsraum: Begrenztes oder entgrenztes Zusammenleben?
	4. Nicht-Indifferenz angesichts des Anderen – Jenseits aller Zugehörigkeit und Mitgliedschaft?
	5. Die Existenz des Anderen als eines Fremden – Ansatzpunkte Ricoeurs mit Edmund Husserl und Immanuel Kant
	6. Emmanuel Levinas‘ Herausforderung: Der radikal außer-ordentliche Anspruch des Anderen
	7. Ricoeurs Antwort: das antwortende Selbst – in der Verflechtung von Ethik und Politik
	8. Anhang zu Parcours de la reconnaissance (2004)

	Kapitel XIV Kollektive Identität und Gemeinschaft: Mit Rücksicht auf anti-identitäre Lehren aus exilistischer Literatur
	1. Vorbemerkung zur Karriere ›identitärer‹ Rede von Identität
	2. Der Diskurs über kollektive Identität in historischer Perspektive
	3. Lehren exilistischer Literatur: Klaus Mann und Imre Kertész
	4. Neue Herausforderungen

	Kapitel XV Welt ‒ Exil ‒ Faktizität Eine Übung in hermeneutischer Zirkularität
	1. Ausgang vom problematischen Weltbegriff: Zwischen Tatsachen und Faktizität
	2. Zum ›Exilierten‹ werden. Begriffliche Abgrenzungen
	3. Das Exiliertsein als spezifisch historische oder universale Erfahrung – in jüdischer Perspektive
	4. Exiliert sein oder ausgeschlossen werden. Auf der Suche nach einem ›lebbaren‹ Leben
	5. Literarisch bezeugt: Exil im Singular und Plural

	Kapitel XVI Zur Tradition der Hermeneutik in der Gegenwart einer politischen Kultur des Dissenses Skizze einer polemogenen Problemlage
	1. Politisch herausgeforderte Hermeneutik ‒ und das hermeneutisch herausgeforderte Politische
	2. Allgemeine Hermeneutik im Vertrauen auf Regeln?
	3. Von der ›technischen‹ Hermeneutik zur Hermeneutik der Alterität
	4. Hermeneutik im politischen Sog radikalen Dissenses
	5. Schluss


