
Miszellen 663

weist richtig darauf hin, dass die afrikanische Diaspo-
ra viele Entwicklungen der heutigen Völkerkunde im
Zeichen der Globalisierung vorweggenommen hat, und
schlägt eine “Rehistorisierung” der Anthropologie vor,
die existierende Rivalitäten und den Kampf um Wis-
senspolitik neu reflektiert.

Vielleicht hätte man sich von den “Afro-Atlantic
Dialogues” ein wenig mehr Nachdenken über Paul
Gilroys Black Atlantic gewünscht. Man findet Begriffe,
die sich, z. B. “Afro-Atlantic”, vom “Black Atlantic”
zu distanzieren scheinen, ohne es zum Ausdruck zu
bringen. Auch aktuelle afroamerikanische Forschungen

Kultur und Religion in der Begegnung mit dem
Fremden (Hrsg. von Joachim G. Piepke). – Kulturen
und Religionen stehen im Fluss des Veränderlichen
wie alles in der Geschichte. Kulturen und Religionen
kommen miteinander in Kontakt; die Begegnung von
Menschen voneinander fremder Kulturen und Religio-
nen führt zu Vermischungen, zu Neuschöpfungen, aber
auch zu Konflikten. Das stellt Kultur- und Religionswis-
senschaften vor große Herausforderungen. Begegnung
und Vermischung von Kulturen und Religionen als einen
allgemeinen historischen Prozess begreifen zu lernen,
war Ziel eines internationalen Symposiums, das vom 16.
bis 20. Oktober 2006 von Anthropos Institut und Phil.-
Theol. Hochschule SVD St. Augustin veranstaltet wurde.

Der vorliegende Band fasst die Beiträge des Sym-
posiums zusammen: “Einführung in die Thematik”
(Anton Quack), “Kulturwandel – Elemente, Prozesse,
Strukturen” (Wolfgang Marschall), “Synkretismus –
Begegnung der Religionen” (Ulrich Berner), “Abgren-
zung oder Öffnung? Kriegergeist oder Schreibergeist?

Erwiderung auf die Rezension Droebers. – Der
Hauptkritikpunkt Droebers in ihrer Rezension meines
Buches “Die Wahrnehmung von Wohlstand und Armut.
Geistesgeschichtliche Entwicklung und indigene Kogni-
tion am Beispiel einer erweiterten Verwandtschaftsgrup-
pe in Teheran” (Anthropos 101.2006: 653 f.) ist, dass
die erste Hälfte des Buches redundant und wenig ori-
ginell sowie das gesamte Buch insgesamt nicht zusam-
menhängend sei. Sie schreibt, dass der “wissende Leser”
das meiste leicht überspringen kann – weil er es sowieso
schon weiß – und dass der kognitionsethnologische Teil
“übergenau” sei. Dem möchte ich entschieden wider-
sprechen.

Vielleicht hätte sie die entsprechenden Stellen, die
sie für eine “tour de force” hält, besser lesen sollen.

in Lateinamerika oder religiöse Fragen, die vielerorts die
Afroamerika-Studien beherrschen, vermisst man. Doch
ändert dies wenig daran, dass der Sammelband den
aktuellen (nordamerikanischen) Diskussions- und For-
schungsstand abbildet. Schon deshalb ist seine Lektüre
ein Gewinn. Dass die Literatur aller Beiträge in ei-
nem gemeinsamen Verzeichnis zusammengeführt wur-
de, macht dieses zu einer Fundgrube neuerer und älterer
Afroamerika-Publikationen. Die Existenz eines Indexes,
der für Sammelbände dieser Art durchaus keine Regel
ist, stellt eine große Hilfe beim Nachverfolgen von
Querverweisen dar. Lioba Rossbach de Olmos

Zwei Modelle des biblischen Israel” (Bernhard Lang),
“Afrikas traditionelle Religionen und der Islam” (Klaus
Hock), “Andine traditionelle Kulturen und das Chris-
tentum” (Sabine Dedenbach-Salazar Sáenz) und “Adat
und die katholische Mission auf Flores, Indonesien”
(Susanne Schröter)

Es zeigt sich, dass sprachliche Kompetenz, soziale,
wirtschafliche und politische Faktoren jede Begegnung
mit dem Fremden und jede Kommunikation mit andern
Kulturen, Religionen und Regionen nicht nur unmittel-
bar prägen, sie verändern auch die sozialen Verhältnisse
und die herrschenden Werte. Es wird deutlich, dass die
vielfältigen Begegnungen mit dem Fremden langwierige
Wege sein können. Wege, die aus einem gewissen Vor-
verständnis aus der eigenen Kultur hin zum Verständ-
nis der Andern führen und manchmal zum gegenseiti-
gen Einverständnis. – ([Veröffentlichungen des Missi-
onspriesterseminars St. Augustin, 56] Nettetal: Steyler
Verlag, 2007. 207 pp. ISBN 978-3-8050-0544-9. Preis:
€ 25.00)

Denn der Schwerpunkt des Buchs liegt gerade nicht
auf einer Diskussion der aktuellen Zusammenhänge zwi-
schen Philosophie, Religion, Politik und Wirtschaft zu
dem Thema Wohlstand und Armut unter Einbeziehung
aktueller entwicklungstheoretischer Ansätze, wie sie et-
wa von NGOs vertreten werden – was Droeber gerne
hätte – , sondern auf einer Darstellung exemplarischer
geistesgeschichtlicher Konzepte zu Wohlstand und Ar-
mut, die sich in der aktuellen Kognition einer erwei-
terten Verwandtschaftsgruppe in Teheran wiederfinden,
in unserer westlichen Konzeption aber an Bedeutung
verloren haben. Zu dieser Erkenntnis führt freilich nur
ein genaues Lesen des gesamten Buches, auch und ins-
besondere des ersten Kapitels (“Theorien und Modelle
zur universalen Konzeption von Wohlstand und Ar-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-663 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-663


664 Miszellen

mut”), des dritten Kapitels (“Das Fallbeispiel einer
erweiterten Verwandtschaftsgruppe in Teheran”) sowie
natürlich des alles zusammenführenden vierten Kapi-
tels (“Zusammenführung und Interpretation der Ergeb-
nisse”).

Denn nur in ihrer Gesamtheit belegt die Studie em-
pirisch zweifelsfrei, dass in der aktuellen Wahrnehmung
von Wohlstand und Armut in Iran neben den Vorstellun-
gen des altiranischen Zoroastrismus, des Islams und der
islamischen Mystik auch eine signifikante Übereinstim-
mung mit den vorgestellten antiken Ethiken von Platon,
Aristoteles und Epikur vorhanden ist. So beruht bei
dem Fallbeispiel die erste und wichtigste Kategorie zu
Wohlstand ausschließlich auf Konzepten, die nicht der
Sinnenwelt entstammen. Dies entspricht der Erkenntnis
Platons bezüglich der Wertigkeit des zu Erkennenden,
wie er sie in seinem Liniengleichnis darstellt. Die zweite
Kategorie von Wohlstand kann mit der Ethik des Ari-
stoteles in Einklang gebracht werden. Denn Aristoteles
sagt, dass das Glück des Menschen vollendeter wird,
wenn der Mensch nicht nur gemäß der vollkomme-
nen Tugend tätig ist, sondern auch mit äußeren Gütern
hinlänglich versehen ist, wobei das Materielle keines-
falls im Vordergrund steht. In der dritten Kategorie von
Wohlstand können beide Ethiken wiedergefunden wer-
den, die besagen, dass die Grundlage eines dem Men-
schen bestmöglichen Lebens dasjenige in Gemeinschaft
sein muss. Die vierte Kategorie von Wohlstand hat den
Charakter der Ethik Epikurs, dessen Hedonismus auf
einem Leben den Begierden gemäß beruht, denen der
Mensch entweder nachkommen oder die er aber meiden
muss; wobei Letzteres einfacher und deshalb zu be-
vorzugen ist. Die fünfte Kategorie entspricht einerseits
dem Streben nach einer ausgeglichenen Seele, so wie
auch Platon und Aristoteles von einer Seelenharmonie
sprechen. Andererseits ist hier aber auch von dem Geben
von Hilfe und Aufopferung die Rede, was sich weniger
in den antiken Ethiken als in altiranischen Quellen des
Zoroastrismus wiederfinden lässt. Die sechste Kategorie
von Wohlstand entspricht schließlich der Position, wie
sie auch von der modernen Wirtschaftsethik vertreten
wird. Deren Entstehung und zentrale Inhalte werden in
einem eigenen Kapitel besprochen. Die siebte und letzte
Kategorie widerlegt zuletzt noch eine Grundforderung
des westlichen Verständnisses, wie es auch implizit von
den Vereinten Nationen vertreten wird, nämlich den
Wunsch nach einem möglichst langen Leben – ganz in
dem Sinne, dass eben nicht eine immerwährende Nut-
zenmaximierung als Ziel eines gelungenen, glücklichen
Lebens herangezogen werden kann. Ähnliches konnte zu

den Konzepten für Armut nachgewiesen werden, ohne
hierauf an dieser Stelle eingehen zu wollen.

Auf diese Weise sind alle in dem Buch beschriebenen
Theorien zur Erklärung der aktuellen Wahrnehmung von
Wohlstand und Armut in Iran herangezogen worden.
Deshalb – und weil eben nicht von der dezidierten
Kenntnis des Lesers etwa zu den philosophischen Theo-
rien oder der Geschichte Irans ausgegangen werden
kann – ist es unbedingt erforderlich, diese Punkt für
Punkt auf die Ergebnisse der empirischen Studie hin
elaboriert auszuführen. Dass dies mitnichten die einzige
mögliche Interpretation ist, wurde ausdrücklich konze-
diert. Dennoch stellt sie einen trefflichen Ansatz dar,
weil ebenfalls nachgewiesen wurde, dass eine enge Ver-
bindung zwischen der griechischen Antike und dem
alten Persien nachgewiesen werden kann, weshalb – so
wird in einem weiteren (nach Droeber ebenfalls re-
dundanten) Kapitel argumentiert – Iran und Europa
gewissermaßen über einen gemeinsamen moralphilo-
sophischen Ursprung verfügen. Heute haben im Wes-
ten allerdings eindeutig solche Konzepte wie Freiheit,
Demokratie, das Recht auf Arbeit sowie (materieller)
Wohlstand die Oberhand gewonnen, was wohl kaum
angezweifelt werden dürfte. Bei dem Fallbeispiel in
Iran spielen sie dagegen, wie nachgeweisen wurde, eine
untergeordnete Rolle, weshalb – bei der Annahme eines
gemeinsamen moralphilosophischen Ursprungs – eine
Verlagerung der Prioritäten im Westen stattgefunden ha-
ben muss. Dies wurde schließlich – ebenfalls nur exem-
plarisch – mit der praktischen Umwandlung der antiken
Ethik in die christliche Religion und der Entwicklung
dieser zu einer (scheinbar) universalen Wirtschaftsethik
zu erklären versucht.

Alles in allem soll mit den vorliegenden zwei in-
einander greifenden Studien, eine zur geistesgeschicht-
lichen Entwicklung und eine andere als empirische,
kognitionsethnologische Untersuchung mit äußerst präzi-
sen lexikalischen Belegen in der persischen Sprache,
nachgewiesen werden, dass die Wahrnehmung von
Wohlstand und Armut in Iran auf einer wesentlich brei-
teren Basis beruht, als es den Annahmen der moder-
nen Wirtschaftsethik entspricht. Hieraus wurden zwei
Schlussfolgerungen gezogen: Zum einen kann der ge-
meinsame geistesgeschichtliche Ursprung für ein besse-
res interkulturelles Verständnis zwischen Iran und dem
Westen herangezogen werden und zum anderen kann
die iranische Sichtweise die aktuelle Wertediskussion
zwischen den Kulturen und Religionen bereichern.

Manfred Stammel

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-663 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-663

