
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sibylle Schmidt, Sybille Krämer, Ramon Voges (Hg.)
Politik der Zeugenschaft

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sibylle Schmidt, Sybille Krämer, Ramon Voges (Hg.)

Politik der Zeugenschaft
Zur Kritik einer Wissenspraxis

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir danken dem Sonderforschungsbereich 447 »Kulturen des Performativen« für 
die finanzielle Unterstützung dieser Edition. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
https://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2011 im transcript Verlag, Bielefeld
© Sibylle Schmidt, Sybille Krämer, Ramon Voges (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus
Lektorat & Satz: Sibylle Schmidt, Ramon Voges
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-1552-4
PDF-ISBN 978-3-8394-1552-8
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Einleitung

Sibylle Schmidt und Ramon Voges | 7

SEKTION I – WISSEN

Das Zeugnis anderer – Sozialer Akt und Erkenntnisquelle

Oliver R. Scholz | 23

Wissensquelle oder ethisch-politische Figur? Zur Synthese 

zweier Forschungsdiskurse über Zeugenschaft

Sibylle Schmidt | 47

Ex propria industria. 

Zu einer Archäologie der Zeugenvergessenheit

Emmanuel Alloa | 67

Der Zeugenfall. Über das ethische Profil notwendiger 

indirekter Kenntnisnahme am Beispiel Kants

Johannes-Georg Schülein | 91

Vertrauenschenken. Über Ambivalenzen der Zeugenschaft

Sybille Krämer | 117

Das Jahrhundert des Zeugen? Fernsehen und Zeugenschaft

Geert Gooskens | 141

SEKTION II – GESCHICHTE

Augenzeugenschaft und Evidenz. Die Bildberichte Franz 

und Abraham Hogenbergs als visuelle Historiographie

Ramon Voges | 159

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astronom, Märtyrer und Esel. 

Zeugen des Unsichtbaren um 1600

Jasmin Mersmann | 183

Die Aufklärung im Dienst der Wunder

Michèle Bokobza Kahan | 205

Zeugen der Zeitgeschichte.

Revolutionsmemoiren im Frankreich der Restaurationszeit

Anna Karla | 225

Bewegte Objekte. 

Zur Musealisierung des Zeitzeugen

Steffi de Jong | 243

Die Autorität und Authentizität der Zeugnisse von 

Überlebenden der Shoah 

Andree Michaelis | 265

SEKTION III – POLITIK

Der Zeuge wird politisch. Zeugenverhöre in 

»Bauernprozessen« vor dem Reichskammergericht

Matthias Bähr | 287

»Nothing but the truth«. 

Bezeugen in der südafrikanischen Wahrheitskommission

Anne Fleckstein | 311

Kronzeuginnen der Anklage? Zur Rolle muslimischer 

Sprecherinnen in aktuellen Islam-Debatten

Yasemin Shooman | 331

Autorinnen und Autoren | 353

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

SIBYLLE SCHMIDT UND RAMON VOGES

I. AM ANFANG WAR DER ZEUGE

Seine Stirn ist in tiefe Falten gelegt. Die Augen sind weit geöffnet. Nach 
vorne gebeugt, ganz dicht an sein Gegenüber herangerückt, die linke Hand 
in die Seite gestützt, beobachtet er genau, wie sein Zeigefinger in die 
Wunde eindringt. Das Gesicht des anderen wirkt ruhig, während er die 
Hand des Ungläubigen zu seiner entblößten Brust führt. Zwei weitere Män-
ner bestaunen den Vorgang. Auch sie beugen sich vor, so dass die Köpfe 
der vier beinahe aneinander stoßen. Der Verwundete ist in helles Licht ge-
taucht. Der Zeuge und seine beiden Gewährsmänner sind hingegen weit 
weniger gut zu erkennen, sie stehen im Schatten und verdecken sich gegen-
seitig.

In seinem Bild vom ungläubigen Thomas stellt Caravaggio eine Ur-
szene des Bezeugens dar. Als Referenz dient ihm hier eine Episode aus 
dem Johannesevangelium, in der wesentliche Aspekte des Phänomens pa-
radigmatisch eingeschrieben sind. Als nämlich die anderen Apostel von 
Jesu Auferstehung berichten, setzt Thomas in ihre Worte kein Vertrauen. 
»Er entgegnete ihnen: Wenn ich nicht die Male der Nägel an seinen Hän-
den sehe und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nägel und 
meine Hand nicht in seine Seite lege, glaube ich nicht.«1 Thomas steht hier 
exemplarisch für eine Auffassung, derzufolge echtes Wissen nur Wissen 

1 Joh. 20, 25. Zitiert nach der Einheitsübersetzung.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

aus eigener Hand sein kann. Erst die augenscheinliche Evidenz der Wund-
male am Körper des Gekreuzigten überzeugt ihn von Jesu Auferstehung 
und lässt ihn glauben. Nur die eigene Wahrnehmung führt für ihn zur siche-
ren Erkenntnis. Durch die erneute Begegnung mit Jesus wird deshalb Tho-
mas seinerseits zum Zeugen der Wiederauferstehung. Der Zweifel ist der 
Sicherheit gewichen, der Unglaube dem Wissen.

Abbildung 1: Der ungläubige Thomas von Caravaggio, 1601/1602

Quelle: Alfred Moir (Hg.): Caravaggio. London: Thames and Hudson 1989, S. 88.

Der Evangelist Johannes legt von diesem Akt der Erkenntnis wiederum ein 
Zeugnis ab, indem er davon berichtet. Er schildert, wie aus Thomas’ Zwei-
fel am Wirken Gottes Gewissheit wird. Gleichzeitig beglaubigt er mit die-
ser Episode seine eigene Erzählung. Johannes delegiert die Überzeugungs-
kraft der sinnlichen Erfahrung auf seinen Bericht von diesem Vorgang. In-
dem er Thomas den Status und die Autorität eines Augenzeugen zuspricht, 
überträgt sich der Wahrheitsgehalt der Zeugenschaft auf seine Wiedergabe 
des Geschehens. Wie um den autoritativen Status seines Zeugnisses noch 
zu erhöhen, lässt er Jesus am Schluss der Begebenheit zu Thomas sagen: 
»Weil du mich gesehen hast, glaubst du. Selig sind, die nicht sehen und 
doch glauben.«2

2 Joh. 20, 29.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 9

Denn Johannes zufolge verkörpert Jesus als Sohn Gottes dessen Wahr-
heit. Er sei das fleischgewordene Wort des Herrn, durch das die Welt ur-
sprünglich entstanden sei. Aus diesem Grund zeuge Jesus schon allein 
durch seine Taten vom Wirken des Allmächtigen. Mit seinem Körper, an 
dem die Wunden der Kreuzigung noch zu sehen sind, bestätige der Heiland 
seinen Tod und seine Auferstehung. Der Körper Jesu wird gleichsam zur 
Spur des Geschehens und somit zum offensichtlichen Beweis von der 
Wahrheit seiner Lehren. Für Johannes zeugt Jesus durch sich selbst von 
seinem göttlichen Wesen. Diese Einsicht führt zu seiner Anerkennung als 
Sohn Gottes. Da er aber am Kreuz den Tod eines Sklaven gestorben sei, um 
anschließend wieder aufzuerstehen, gibt sich sein religiöses Zeugnis auch 
als Politikum zu erkennen, denn die weltlichen Herrscher scheinen keine 
tatsächliche Macht über ihn zu haben. Das Reich Jesu sei nicht von dieser 
Welt, betont Johannes; der Glaube an seine Offenbarung mache vielmehr 
frei, auch von weltlicher Herrschaft und Unterdrückung.

Der italienische Maler Caravaggio setzt um 1600 die Episode aus dem 
Johannesevangelium bildlich um. Auf der Grundlage der biblischen Er-
zählung zeigt der Künstler, wie Thomas den auferstandenen Jesus mit eige-
nen Augen sieht und dadurch von seinem göttlichen Wesen überzeugt wird. 
Caravaggio stellt damit den Augenschein wieder her, d.h. er erzeugt Sicht-
barkeit von einem vergangenen Geschehen, das selbst nicht mehr sichtbar 
ist und obendrein Sichtbarkeit zum Thema hat. Auf diese Weise eskamo-
tiert Caravaggio die genutzten Strategien der Authentizitäts- und Evidenz-
erzeugung. Da Thomas die eigene Wahrnehmung von Jesu Wunden über-
zeugt, der Betrachter nun aber selbst den Akt der Wahrnehmung sehen 
kann, wird durch das Bild ein System von Augenzeugenschaft installiert, 
das die zu bezeugende Wahrheit als vollkommen unzweifelhaft erscheinen 
lassen soll. Im Umkehrschluss verweist damit das Bild zugleich auf die 
Könnerschaft und Reflexivität des Künstlers, offenbart er doch auch die 
Grenzen seiner Repräsentation: Anders als bei Thomas verfliegt jegliche 
Suggestivkraft des realistischen Bildes, sollte man versuchen, den darge-
stellten Jesus tatsächlich zu berühren. Im Vergleich zur Wahrheit, die es 
vermitteln soll, ist ein Zeugnis immer defizitär.

Nichtsdestoweniger sind wir ständig auf das Wissen anderer angewie-
sen, ganz gleich ob bei alltäglichen Verrichtungen, weltpolitischen Ereig-
nissen oder religiösen Überzeugungen. Weil wir selbst nicht alles in Erfah-
rung bringen können, was wir wissen müssen, um uns in der Welt zurecht-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

zufinden und handlungsfähig zu bleiben, bedürfen wir des Zeugen. Er in-
formiert, unterrichtet, bekräftigt oder widerlegt nicht nur, sondern bildet
mit dem Wissen, das er durch sein Zeugnis ermöglicht, zugleich auch eine 
Grundlage von Gemeinschaft. Die Zeugenschaft als Form der indirekten 
Kenntnisnahme und Wissensvermittlung bleibt dabei stets eingebunden in 
ein Geflecht aus Vertrauen und Skepsis, Wahrnehmung und Darstellung, 
einfacher Information und sozialer Wirkmächtigkeit.

II. POLITIK DER ZEUGENSCHAFT

Der Titel des Sammelbandes verknüpft daher bewusst zwei scheinbar ein-
ander ausschließende Begriffe: Zeugenschaft und Politik. Der Zeuge wird 
gemeinhin eher als eine apolitische Figur aufgefasst: Ein Zeuge, so unsere 
intuitive Auffassung, soll möglichst unparteiisch von einem Ereignis be-
richten, und dabei nicht selbst in das von ihm geschilderte Geflecht von 
Handlungen, von Opfern und Tätern, von Schuld und Unschuld verstrickt 
sein; Meinungen, eigennützige oder politische Überlegungen sollen die 
Evidenz des Zeugnisses nicht trüben. Der Zeuge ist der, der schlicht sagt, 
was war und was wahr ist, und der dabei nicht nach den Folgen seiner Aus-
sage fragt. Aus dieser Authentizität, dieser Abwesenheit jeglichen subjekti-
ven Interesses, erwächst seine spezifische Autorität. Es ist bezeichnend, 
dass in der Literatur der Antike und des Christentums ausgerechnet solche 
Personen die Rolle von Zeugen erfüllen, die auch topisch am weitesten 
vom Zentrum der Macht und der sozialen Welt der Menschen entfernt sind: 
Sei es der »Hirte« in Sophokles’ Tragödie »König Ödipus«, der fernab von 
den Geschehnissen der Polis lebt, und der mit seinem Zeugnis über die 
Herkunft des Tyrannen Ödipus die Aufklärung des Falls und den Fall des 
Ödipus selbst herbeiführt; oder die »Hirten« im Neuen Testament, die, 
machtlos, mittellos und außerhalb der städtischen Zivilisation leben und die 
ersten Augenzeugen der Geburt Christi sind. In diesen literarischen Bei-
spielen zeigt sich das typische Verständnis des Zeugen als einer Grenzfi-
gur: Am Rande des politischen und ökonomischen Zentrums verortet, ver-
körpert er Unparteilichkeit und Unbestechlichkeit. Indem sie den »Tatsa-
chensprecher« als eine Grenzfigur des Politischen betrachtete, wies Hannah 
Arendt ihm in ihrem Essay »Wahrheit und Politik« eine ganz spezifische 
Rolle für den politischen Meinungsdiskurs zu: Denn erst, so Arendt, indem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 11

Tatsachen und Ereignisse von jemandem bezeugt und kommuniziert wer-
den, werden sie zu einem intersubjektiven Gegenstand des Wissens. Doch 
zugleich ist die Bedingung seiner Vertrauenswürdigkeit eben eine gewisse 
Distanz zum politischen Meinungsdiskurs: »Wer nichts will als die Wahr-
heit sagen, steht außerhalb des politischen Kampfes, und er verwirkt diese 
Position und die eigene Glaubwürdigkeit, sobald er versucht, diesen Stand-
punkt zu benutzen, um in die Politik selbst einzugreifen.«3 Die politische 
Bedeutung des Zeugen ist paradoxerweise eben daran geknüpft, dass er 
selbst apolitisch ist.

Dennoch impliziert schon die Charakterisierung des Zeugen als Grenz-
gänger zwischen der authentischen Wahrheit und dem politischen Diskurs, 
dass er Züge von beiden Sphären in sich trägt. Der Zeuge, der schlicht und 
einfach die Wahrheit sagt, ist nur die eine Seite einer im Kern ambivalenten 
Figur: Der Zeuge ist Medium, aber auch Person; er ist Träger von mög-
lichst objektivem Wissen, aber auch ethisch-politischer Akteur; und das 
Zeugnis ist authentische Spur eines Ereignisses, aber auch soziales und dis-
kursives Produkt. Doch wie lässt sich dieses Spannungsverhältnis von Po-
litik und Wissen denken? Drei Aspekte sind hier festzuhalten. Sie betreffen 
erstens die Bedingungen von Zeugenschaft, zweitens die Funktion des 
Zeugnisses, drittens das Bezeugen selbst als diskursive Strategie.

1. Epistemische und soziale Autorität

Die Autorität des Zeugen ist zunächst eine epistemische Autorität: Ein 
Zeuge bezeugt, weil er eine bestimmte Wahrnehmung gemacht hat – weil 
er etwas weiß. Dieser grundlegende Zusammenhang von  Zeugenschaft und 
Wissen zeigt sich noch in dem englischen Wort für Zeuge, »witness«, das 
von »to wit« (wissen) abgeleitet ist: Zeuge ist in erster Linie derjenige, der 
ein Wissen von etwas hat. Diese epistemische Kompetenz ist ein notwendi-
ges Kriterium, und doch kein hinreichendes, wenn es darum geht, einen 
Zeugen zu qualifizieren. Denn das Zeugnisgeben impliziert stets auch die 
Akkreditierung seitens einer Hörerschaft, eine soziale Autorisierung durch 
die anderen Mitglieder einer Gemeinschaft – ein Aspekt, der für den deut-
schen Ausdruck »Zeuge« sogar prägend ist, stammt das Wort doch vermut-

3 Arendt, Hannah: »Wahrheit und Politik«, in: Dies.: Wahrheit und Lüge in der 

Politik: Zwei Essays. München [u.a.]: Piper 1972, S. 86.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

lich von »ziehen« ab: Zeugen sind die, die von einer Hörerschaft vor Ge-
richt gezogen werden4.

Die abendländische Rechtsgeschichte ist voller Beispiele für den Aus-
schluss bestimmter Personengruppen von dem Recht, Zeugnis abzulegen: 
Frauen, Kinder, Nicht-Christen, Behinderte und Geisteskranke, infame 
Menschen, Personen, die mit den Parteien verwandt sind oder ein politi-
sches oder finanzielles Interesse haben, wurden bzw. werden häufig vom 
Zeugenstand ausgeschlossen. Das »Ethos« des Zeugen, sein sozialer Stand 
und seine moralische Reputation waren besonders in älteren Rechtsordnun-
gen häufig entscheidend dafür, welches Gewicht ein Richter seiner Aussage 
verlieh – und es bot oft eine geeignete Angriffsfläche, wollte man die Aus-
sage des Zeugen entkräften. Einem Zeugnis Glauben schenken impliziert, 
an die Integrität seiner Person zu glauben. Nicht zuletzt hat das Schicksal 
vieler Überlebenden des Holocaust diese enge Verknüpfung von Zeugnis 
und Ethos, von »Glauben dass« und »Glauben an« deutlich gemacht: Die 
Traumatisierung und Depersonalisierung der Menschen in den Lagern 
führte zu einer Prekarisierung der von ihnen vorgebrachten Zeugnisse; um-
gekehrt bedeutete später die Anerkennung ihrer Zeugenschaft auch perfor-
mativ die Anerkennung ihrer selbst als Personen. Wer auch immer als 
Zeuge spricht, der verfügt, wie Jacques Rancière es ausdrückt, über eine 
doppelte Autorität: eine epistemische und eine soziale. Zeugenschaft und 
Politik stehen in Zusammenhang, weil der Zeuge sich nicht nur durch ein 
Wissen qualifiziert, sondern »Zeuge-sein« selbst eine soziale Rolle reali-
siert, die von ethisch-politischen Bedingungen und Anerkennungsmecha-
nismen geprägt ist. 

2. Das Zeugnis zwischen Information und politischer Funktion

Der Akt des Bezeugens findet nicht nur in einem sozialen und politischen 
Feld statt; es scheint zudem offensichtlich, dass das Zeugnis auch eine so-
ziale und mitunter politische Bedeutung entfalten kann. Der Zeuge macht, 
allgemein gesprochen, eine individuelle Erfahrung verfügbar für andere: 
Informationen und Nachrichten über Tatsachen, die jenseits unseres eige-
nen Wahrnehmungshorizonts liegen, Auskünfte im Alltag, wissenschaftli-

4 Vgl. »Zeuge«, in: Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache,

bearb. von Elmar Seebold, Berlin/New York: De Gruyter 2002, S.1009f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 13

che Berichte, die innerhalb einer Forschungsgemeinschaft ausgetauscht 
werden, sind in einem sehr allgemeinen Sinn Zeugnisse anderer, die die 
soziale Konstitution unserer Erkenntnispraxis in vielen Bereichen aufzei-
gen. Zeugen spielen auch  eine wichtige Rolle bei der Etablierung von 
Schuld und Unschuld, Recht und Unrecht, und können so zu politisch auf-
geladenen Figuren avancieren. Besonders deutlich wird dies aus älteren 
Rechtsordnungen – so trugen zum Beispiel die Zeugen im mosaischen 
Recht zugleich Verantwortung für die rechtmäßige Ahndung einer be-
stimmten Straftat wie auch für die religiöse Identität der Gemeinschaft, die 
untrennbar daran geknüpft war. Als Zeugen treten in der Literatur nicht 
selten Träger und Tradierer ethischer und politischer Werte auf, die sie ex-
emplarisch verkörpern und an die sie jene mahnen, die sie vergessen haben: 
so etwa Livius’ Figur der Lucretia, die mit ihrem Märtyrertod bei den Zu-
rückgelassenen die Rückbesinnung auf die sittliche Tradition und die repu-
blikanischen Tugenden evoziert und damit den Aufstand gegen die Tyran-
nei des Tarquinius Superbus auslöst. Die Grenzfigur wird zur Gründungsfi-
gur. Doch das bezeugte Wissen kann auch ein Wissen um die politische 
Unterlegenheit sein: Eine antike Tradition sah vor, bei vernichtenden 
Kämpfen einige Zeugen leben zu lassen, die dem feindlichen Lager von 
deren Niederlage berichten sollen. Es scheint, als ob gerade in der apoliti-
schen Natur des Zeugen als eines neutralen Boten der Schlüssel für die 
Frage liegt, warum der Zeuge zum Instrument politischer Interessen und 
Ziele werden kann.

3. Zeugenschaft als rhetorische Strategie

Drittens schließlich kann das Bezeugen selbst als ein ambivalenter Akt auf-
gefasst werden: als Geste der Wissensvermittlung und als politische Äuße-
rung. Aristoteles hat in seiner Rhetorik das Zeugnis als »kunstloses Über-
zeugungssmittel«5 kategorisiert. Es kann, richtig vom Redner angebracht, 

5 Aristoteles, Rhetorik, I, Kap. 2, 2: »Von den Mitteln zur Überzeugung gehören 

die einen nicht zum Bereich der Theorie (inartifizielle Überzeugungsmittel), die 

anderen sind in der Theorie selbst begründet (artifizielle Überzeugungsmittel). 

Nicht zur Theorie Gehörendes nenne ich das, was nicht durch uns zustande 

gebracht worden ist, sondern was vorhanden war: wie Zeugnisse, Folterungen, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

der überzeugenden Darstellung, der evidentia dienen, ist aber »kunstlos, 
weil es nicht durch seine sprachliche Ausgefeiltheit und Kunstfertigkeit 
überzeugt. Damit verkörpert das Zeugnis genau das, was nach Hans Blu-
menberg ein zutiefst rhetorischer Schachzug ist: »Die Attitüde des retour 

au réel« sei »gegen die Rhetorik gerichtet« und zugleich »selbst Rhetorik, 
indem es auf einer elementaren Metapher des Ans-Licht-Kommens beruht 
und sie zum Gleichnis für eine absolute Realität erweitert, deren Evidenz-
verheißung nicht eingelöst werden«6 könne. Die Darstellung im Modus der 
Zeugenschaft ist genau deshalb eine besonders kluge rhetorische Strategie, 
weil sie im Pathos der Authentizität ihre eigene kunstvolle Natur als strate-
gische Darstellung verbirgt. Doch das Zeugnis selbst ist ein diskursives 
Produkt – mit Regeln und Kriterien, die auch historisch auffallend stabil 
sind und meist aus dem juridischen Kontext entlehnt sind (Ethos, Kohärenz 
der Aussage, Stabilität, Genauigkeit, usw.). Und so stellt sich beim diskur-
siven Phänomen Zeugenschaft stets die Frage: Was soll hier durch die rhe-

torische Figur des Zeugen plausibilisiert werden, und welche Meinung wird 
hier unter dem Deckmantel der Evidenz erzeugt?

Dieses Spannungsfeld von Wissen und Glauben, von Wahrheit und Politik, 
von Faktizität und ethischen und politischen Werten, das der Begriff der 
Zeugenschaft gleichsam aufspannt, erkunden die vorliegenden Beiträge.7

Die Aufsätze nehmen dabei unterschiedliche fachliche Perspektiven ein, 
nähern sich historisch oder systematisch dem Thema. Im Zentrum des Ban-
des steht das Anliegen, die Figur des Zeugen als eine soziale Institution des 

Wissens zu untersuchen und dabei eben nicht nur den Informations- und 

Urkunden und dergleichen sonst.« Zit. nach der Übersetzung von Franz G. 

Sieveke, München: Fink 1995, S.12f.

6 Blumenberg, Hans: Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhe-

torik (1971), in: Ästhetische und metaphorologische Schriften, ausgewählt und 

mit einem Nachwort versehen von Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2001, S.430.

7 Die Beiträge sind zum Großteil aus einer internationalen Graduiertenkonferenz 

»Die Figur des Zeugen. Interdisziplinäre Perspektiven auf eine soziale Insti-

tution des Wissens« hervorgegangen, die von Sibylle Schmidt und Barbara 

Janisch vom 10. bis 11. Juli 2009 am Institut für Philosophie der Freien 

Universität Berlin veranstaltet wurde.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 15

Wissenscharakter des Zeugnisgebens, sondern auch dessen ethische, politi-
sche und kulturelle Dimensionen in den Blick zu nehmen. Während Episte-
me und Ethik der Zeugenschaft bisher in eher getrennten Diskurssträngen 
behandelt werden, versucht dieser Sammelband erstmals, erkenntnis-
theoretische Ansätze zur Bedeutung von Zeugnissen anderer für unser Wis-
sen mit medienkritischen, historischen und kulturwissenschaftlichen Bei-
trägen zur Figur des Zeugen und seiner politischen Rolle zusammenzufüh-
ren. Die spezifische Ambivalenz der Figur des Zeugen ist dabei nicht auf-
zulösen, sondern sie ist konstitutiv. Wäre Zeugenschaft nur die möglichst 
objektive Vermittlung von Wahrheit, so könnte kein Mensch diesem An-
spruch genügen; technische Geräte wären allemal die besseren »Zeugen« –
und das Konzept der Zeugenschaft damit im Grunde hinfällig.Wäre ande-
rerseits der Zeuge nur politischer Akteur ohne Wahrheitsbezug, dann be-
stünde kein Unterschied zwischen einem Zeugen und einem Nichtzeugen  –
und auch in diesem Fall wäre das Konzept ad absurdum geführt. Das Zeug-
nis steht in einem Spannungsfeld von »bloßer« Wissensvermittlung und 
persönlicher Verantwortung und Machtfragen, und beide Seiten sind kon-
stitutiv für das Bezeugen. Diese Ambivalenz einer für unsere Kultur und 
Leben grundlegenden Wissenspraxis wollen die hier versammelten Bei-
träge aufzeigen und kritisch reflektieren.

III. DIE BEITRÄGE

Sektion I – Wissen

Oliver R. Scholz beleuchtet die Praxis der Zeugenschaft als sozialen Akt 
und Erkenntnisquelle. Das Beispiel der Gerichtszeugenschaft begreift er als 
einen speziellen Fall einer Praxis, die sich in alltäglichen Situationen in-
formellen und natürlichen Zeugnisgebens und -annehmens zeigt. Diese 
Sprechakte – von der Wegauskunft bis hin zum Expertenurteil – sind als 
eine Familie von Zeichenhandlungen zu begreifen, die sozial geprägt und in 
Sprachspiele und kulturelle Lebensformen eingebettet sind. Zugleich, so 
zeigt Scholz, stellen Zeugnisse eine wichtige Erkenntnisquelle dar, gleich-
rangig mit den »klassischen« Erkenntnisquellen Wahrnehmung, Introspek-
tion, Schließen und Erinnerung. Wahrnehmung, Erinnerung und das Lernen 
durch Zeugnisse anderer sind sogar untrennbar miteinander verwoben.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

Sibylle Schmidt setzt bei der Beobachtung an, dass sich die aktuelleren 
philosophischen Theorien zum Phänomen Zeugenschaft in zwei For-
schungsdiskurse spalten: einerseits einer epistemologischen Perspektive, 
die nach dem Status von Wissen durch Worte anderer fragt, und anderer-
seits postmodernen Theorien zum spezifischen Dilemma der Überlebens-
zeugenschaft. Sie zeigt, dass beide Diskurse das Zeugnis als ein Problem 
mangelnder Evidenz thematisieren, und inwiefern gerade in der Differenz 
von Zeuge und Zuhörer die ethische Grundstruktur des Zeugnisgebens und 
damit das theoretische Potential des Begriffs der Zeugenschaft greifbar 
wird.

Emmanuel Alloa rekonstruiert die Gründe für die „Zeugenvergessenheit“ in 
der westlichen Epistemologie und knüpft die Desavouierung des Wissens 
aus zweiter Hand an den traditionellen Vorrang der Erkenntnis „aus eigener 
Kraft“ (ex propria industria). Das Motiv wird an Beispielen aus Philoso-
phie, Literatur, Historiographie und Medizin von der Antike bis in die Neu-
zeit verfolgt. Das Individuum als Garant wahren Wissens erweist sich dabei 
als ein spätes Phänomen; Alloa zeigt, dass der Vorrang der Selbsterkenntnis 
in vormodernen Epochen meistens gerade nicht reflexiv (als Erkenntnis 
über sich), sondern medial (als Erkenntnis durch sich) fundiert wurde. Der 
neue Fokus auf die Operationsformen von Wissen führt, so Alloas Schluss-
folgerung, zu einer Revision der starren Dichotomie zwischen Selbst- und 
Fremderkenntnis.

Johannes-Georg Schülein zeigt exemplarisch an Kants Überlegungen zum 
Zeugnis anderer, wie sich im »Zeugenfall« epistemologische und ethische 
Fragen verschränken. Er fasst das Problem der Zeugenschaft als Situation 
notwendiger indirekter Kenntnisnahme, die unter anderem eine ethische 
Evaluation des Zeugen als Person erfordert: Die Glaubwürdigkeit des Zeu-
gen steht auf dem Prüfstand. Schüleins Ausführungen erschließen Kant da-
bei als einen produktiven Referenzautor für gegenwärtige Debatten um 
epistemische Verantwortung. Wie darüber hinaus gezeigt wird, reflektiert 
Kant nicht nur abstrakt die ethische Implikation von Zeugenschaft als Wis-
senspraxis, sondern verortet das Glauben an das Zeugnis anderer außerdem 
in einem sozialen und kulturellen Bedingungsgefüge. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 17

Sybille Krämer entfaltet ausgehend vom paradigmatischen Fall des Ge-
richtszeugen eine »Grammatik des Bezeugens«, die die wesentlich ambi-
valente Struktur von Zeugenschaft offenlegt: Der Zeuge ist zum einen als 
möglichst depersonalisiertes Medium der Aufzeichnung eines Ereignisses 
gefragt, zum anderen aber als Person, deren Authentizität und Glaubwür-
digkeit den Wahrheitsanspruch der Aussage verbürgen muss. Dabei macht 
sie deutlich, dass der Seite der Zuhörerschaft im Prozess der Wissensüber-
tragung durch Zeugen eine verantwortungsvolle Rolle zukommt. Denn dem 
epistemischen Dilemma, dass das Zeugnis stets fallibel sein kann, begegnen 
wir einerseits mit der ethischen Geste des Vertrauens in die Person und an-
dererseits der kritischen Erschließung des Zeugnisses als Spur. In beiden 
Fällen ist die aktive Rolle der Rezipienten nicht nur Vorbedingung, sondern 
auch produktives Element der Wissensvermittlung.

Geert Gooskens geht der Frage der Zeugenschaft im Zeitalter der visuellen 
Berichterstattung nach und diskutiert eine These des Medienwissenschaft-
lers John Ellis, wonach das Fernsehen uns zu Augenzeugen entfernter Erei-
gnisse macht. Dabei weist Gooskens einen wesentlichen Aspekt von Zeu-
genschaft nach, der in der gegenwärtigen erkenntnistheoretischen Debatte 
meist übersehen wird: Zeugen sind nicht nur Träger von Information, die 
ebenso durch Fernsehbilder vermittelt werden könnte, sie sind selbst Spu-
ren der Ereignisse, insofern sie das Erlebte am eigenen Körper erfahren ha-
ben. Unser besonderes Interesse am Zeugen, so die Schlussfolgerung, ent-
spricht nicht nur einem Bedürfnis nach Information, sondern auch dem 
nach Kontakt mit der Vergangenheit.

Sektion II – Geschichte 

Ramon Voges untersucht am Beispiel der visuellen Nachrichtendrucke von 
Franz und Abraham Hogenberg, auf welche Weise der Topos der Augen-
zeugenschaft genutzt wurde, um den Eindruck einer authentischen Dar-
stellung hervorzurufen. Indem verschiedene Techniken der Evidenzerzeu-
gung näher in den Blick genommen werden, ist es ihm möglich, das Ver-
hältnis zwischen dem jeweils dargestellten Ereignis und seiner bildlichen
Erzählung präziser als in der bisherigen Forschung zu bestimmen. Die Au-
genzeugenschaft dient den Hogenbergschen Bildberichten nicht nur als In-
formationsquelle, sondern auch als rhetorische Strategie der Beglaubigung, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

Affektsteuerung und Wissensvermittlung. Grundsätzlich orientieren sich 
dabei die Ereignisblätter an den im Humanismus aktualisierten Konventio-
nen antiker Historiographie.

Jasmin Mersmann zeigt im Anschluss auf, wie um 1600 bildliche Darstel-
lungen genutzt wurden, um das Unsichtbare sichtbar zu machen. Die Sug-
gestivkraft von Bildern erlaubt es, Augenzeugenschaft zu kollektivieren: 
Sowohl anhand der Debatte um die Existenz der von Galilei entdeckten Ju-
pitermonde als auch der nachtridentinischen Diskussionen über die Malerei 
als adäquates Medium zur Darstellung von religiösen Wahrheiten lässt sich 
zeigen, wie durch die Kombination von einzelnen Bildelementen eine 
scheinbare Evidenz hergestellt wird. Gerade Bilder bieten sich als Mittel 
der Überzeugung an, wo Worte nicht ausreichen.

Michèle Bokobza Kahan wendet sich den jansenistischen Konvulsionären 
im Frankreich des 18. Jahrhunderts zu und legt dar, wie Zeugenberichte 
von wundersamen Heilungen funktionalisiert wurden, das Sinnliche und 
Irrationale in einen religionspolitischen Diskurs einzuschreiben. Im Zeital-
ter der Aufklärung setzten Vertreter des Pariser Jansenismus die rechtliche 
Valenz von Zeugenaussagen gezielt als diskursive Strategie ein, um ihrer 
religiösen Bewegung zu einer größeren Anerkennung zu verhelfen. Die 
ostentative Inszenierung der Zeugnisse sollte eine Öffentlichkeit erzeugen 
und damit dem Jansenismus im politischen Tagesgeschehen mehr Wirk-
kraft verleihen.

Anna Karla arbeitet heraus, warum die Berichte von Zeugen bei der Trans-
formation der Französischen Revolution in ein Thema der Zeitgeschichte 
eine zentrale Rolle einnahmen. Anhand eines umfangreichen französischen 
Editionsprojekts der 1820er Jahre verdeutlicht sie, inwiefern Revolutions-
memoiren die Aufgabe zukam, die zeitliche Distanz zwischen den Ge-
schehnissen der jüngsten Vergangenheit und der postrevolutionären Ge-
genwart zu überbrücken und somit die krisenhaften Erfahrungen zu verar-
beiten. Der Geschichtszeuge entpuppt sich dabei als Exponent einer Ge-
schichtskultur, dem sowohl eine moralische als auch politische Verant-
wortung zugesprochen wird. Der Beitrag zeigt auf, dass die moderne Un-
terscheidung zwischen einem distanzierten und objektiv berichtenden Au-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 19

genzeugen vergangener Epochen und dem persönlich betroffenen Zeitzeu-
gen als Figur des 20. Jahrhunderts mehr als fragwürdig erscheint.

Steffi de Jong widmet sich der Musealisierung von Zeitzeugen. Am Bei-
spiel verschiedener europäischer Museen wie dem Musée de l’Europe oder 
dem Imperial War Museum verfolgt sie einen Wandel im Umgang mit dem 
Phänomen der Zeugenschaft als Zugang zur Vergangenheit. War der Zeit-
zeuge im Museum zunächst eine zentrale Figur der Geschichtsvermittlung 
im Sinne einer Quelle von historischem Wissen, gerät er im Zuge seiner 
medialen Repräsentation selbst immer mehr zu einem vermeintlich authen-
tischen Schauobjekt.

Andree Michaelis geht der Frage nach dem Verhältnis von Autorität und 
Authentizität der Zeugnisse von Überlebenden der Shoah nach. Am Bei-
spiel der Rezeption von Zeugnissen Überlebender in juristischen, historio-
graphischen, psychologischen und philosophischen Diskursen weist er ein 
Grunddilemma der Überlebenszeugenschaft auf: Gerade in ihrer Verwer-
tung als Beweismittel, historischer Quelle und psychologischem Indiz 
traumatischer Erfahrung wird der eigentlich singuläre Wert und die beson-
dere Autorität des Zeugnisses verfehlt.

Sektion III – Politik

Matthias Bähr weist am Beispiel eines historischen Falls vor dem Reichs-
kammergericht nach, wie die Figur des Gerichtszeugen zu einem Medium 
politischer Selbstbehauptung funktionalisiert wurde: Zeugen traten in den 
sogenannten »Bauernprozessen« häufig »in eigener Sache« auf und ließen 
damit zwar die geforderte Objektivität des Gerichtszeugen vermissen. Al-
lerdings, so zeigt Bähr, hatten sie stattdessen eine eminent politische 
Funktion, indem sie als Sprachrohr ihrer Gemeinde auftraten. Der Zeuge 
erscheint so weniger als Vermittler von Wissen, sondern vielmehr als ein 
Mittler zwischen heterogenen Rechtsverständnissen, indem im Medium der 
Zeugenschaft die Spannung zwischen dem bäuerlichen Verständnis eines 
»Alten Rechts« und dem gelehrten »ius commune« kaschiert wurde.

Anne Fleckstein schildert mit ihrem Beitrag über die »Truth and Reconci-
liation Commission« in Südafrika ein ganz anderes Beispiel für die politi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 |  SIBYLLE SCHMIDT, RAMON VOGES

sche Funktion von Zeugenschaft: Nach dem Ende des Apartheidsregimes 
wurde durch Nelson Mandela eine Politik der Versöhnung eingeleitet, zu 
deren Zweck auch eine Wahrheitskommission eingesetzt wurde, die sich 
der Aufarbeitung von Menschenrechtsverletzungen widmete. Sie bildete 
den institutionellen Rahmen für Zeugenaussagen von Opfern wie auch Tä-
tern, die unter der Bedingung der Amnestie Taten offenlegen sollten. Öf-
fentliche und nicht-öffentliche Verfahren ließen Bezeugen als eine Technik 
hervortreten, die zu einer politischen Strategie für historische Aufarbeitung 
und Versöhnung wurde, indem durch sie Opfer und Täter als Protagonisten 
der Demokratisierung nationaler Geschichtsschreibung anerkannt wurden.

Für Yasemin Shooman ist die Geste des Bezeugens selbst eine politische 
Strategie, mittels derer sich Sprecher legitimieren und eine spezifische 
Rolle in Debatten beanspruchen. Sie wendet sich in ihrem Beitrag muslimi-
schen Sprecherinnen in aktuellen Islam-Debatten zu und analysiert deren 
Rolle als »Kronzeuginnen der Anklage« gegen einen mit »westlichen« 
Werten vermeintlich inkompatiblen Islam. Autorisiert durch die von ihnen 
beanspruchte Authentizität der Erfahrungen, legen diese stellvertretend für 
ein imaginäres Kollektiv Zeugnis ab und bestätigen so ein schon bestehen-
des, hegemoniales Bild des Islam. Das Pathos der authentischen Zeugen-
schaft verwandelt sich so in ein politisches Argument, durch das sich nicht 
zuletzt die Sprecherinnen selbst als integrierter Teil der Mehrheitsgesell-
schaft inszenieren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sektion I – Wissen

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Zeugnis anderer –

Sozialer Akt und Erkenntnisquelle

OLIVER R. SCHOLZ 

I. EINLEITUNG
1

Zeugnis und Zeugenschaft sind Phänomene mit vielen Seiten und Dimen-
sionen. Aus diesem Grund sind Zeitzeugen, Gerichtszeugen, Blutzeugen, 
Opferzeugen und Überlebenszeugen Gegenstand vielfältiger Diskurse und 
Disziplinen – von der Jurisprudenz, Rhetorik und Theologie über die Ge-
schichtswissenschaft, Psychologie und Soziologie bis hin zur Linguistik 
und den Literaturwissenschaften.2

Ich möchte das Zeugnis von zwei Seiten beleuchten: (a) als sozialen 
Akt und (b) als potentielle Erkenntnisquelle. Um der Übersichtlichkeit wil-
len fasse ich meine Hauptthesen in nummerierten Sätzen zusammen.

1 Diese Arbeit ist im Rahmen des DFG-Projektes »Eine Fallstudie in angewandter 

Erkenntnistheorie« (Scho 401/4-2) entstanden. Ich danke der Deutschen For-

schungsgemeinschaft für ihre Unterstützung.

2 Zu den ethischen und politischen Dimensionen vgl. Schmidt, Sibylle: Zeugen-

schaft. Ethische und politische Dimensionen, Frankfurt am Main: Peter Lang  

2009.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | OLIVER R. SCHOLZ

2. DAS ZEUGNIS ALS SOZIALER AKT

Zeugnis und Zeugenschaft sind für unsere Lebenswelt wesentliche soziale 
und kulturelle Praxen. Ohne sie sähen weite Bereiche unseres Lebens völlig 
anders aus. Halten wir also fest:

(Z 1) Zeugnis und Zeugenschaft sind soziale Praxen. 

Dies gilt in doppelter Hinsicht: Sie implizieren zum einen die Beteiligung 
mehrerer Personen3 (Sprecher, Adressaten, evtl. auch ein Auditorium); und 
sie ermöglichen zum anderen die Bildung großer epistemischer Gemein-
schaften, einschließlich arbeitsteilig organisierter internationaler und gene-
rationenübergreifender »scientific communities«.

(Z 2) Zeugnis und Zeugenschaft sind kulturelle Praxen.

Dies ebenfalls in zweierlei Hinsicht: Sie beruhen wesentlich auf kulturellen 
Institutionen wie dem Gebrauch von Sprachen und anderen konventionalen 
Zeichensystemen; und sie ermöglichen komplexe kulturelle Prozesse wie 
Lehren und Lernen, Tradition und Geschichtsschreibung.

Wenn in der Philosophie von Zeugnissen die Rede ist, dann sind nicht 
primär formelle Zeugenaussagen vor Gericht gemeint. Gleichwohl stellen 
formelle Zeugnisse in diesem Sinne einen aufschlussreichen Sonderfall 
dar.4 Deshalb lohnt es sich, kurz bei ihnen zu verweilen.5

3 Dies ist der minimale Sinn von »sozial«; in der Regel spielen darüber hinaus 

anspruchsvollere soziale Beziehungen eine Rolle, etwa Anerkennungsverhält-

nisse und soziale Interaktionen.

4 Das bedeutet natürlich nicht, dass formelle Zeugnisse zum Modell für alle Arten 

von Zeugnissen erhoben werden sollten.

5 Zu formellen Zeugenaussagen im deutschen Strafrecht vgl. mit weiteren Hin-

weisen Panhuysen, Ursula: Die Untersuchung des Zeugen auf seine Glaub-

würdigkeit. Ein Beitrag zur Stellung des Zeugen und Sachverständigen im 

Strafprozeß, Berlin: de Gruyter 1964, und Nack, Armin: »Der Zeugenbeweis aus 

aussagepsychologischer und juristischer Sicht«, in: Strafverteidiger Forum 

2001, S. 1-8. Die Ausführungen in Coady, C.A.J.: Testimony. A Philosophical 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 25

Ein Zeugnis im formellen rechtlichen Sinne ist die mündliche oder
schriftliche Aussage eines Zeugen über selbstwahrgenommene, rechtser-
hebliche Tatsachen zum Zwecke des rechtlichen Beweises. Die Aussage 
des Zeugen soll bei der Aufklärung des in Frage stehenden Sachverhalts 
dienen; sie soll so zu den Tatsachenfeststellungen des Urteils beitragen und 
auf diese Weise das Urteil des Richters mittragen. In dieser Beschreibung 
der Stellung des Zeugen wird sowohl seine epistemische Bedeutung für die 
Wahrheitsfindung als auch seine moralische Verantwortung (vor allem ge-
genüber dem Beschuldigten) deutlich. Indem der Zeuge formal als solcher 
eingesetzt wird, wird ihm ein besonderer Status zuerkannt in der Erwar-
tung, dass er über die Autorität, Kompetenz und Aufrichtigkeit verfügt, 
Aussagen zu machen, die für die Entscheidung einer offenen oder strittigen 
Frage von Belang sind. 

Die sich historisch entwickelnden und sich national ausdifferenzieren-
den Rechtssysteme weisen Unterschiede in vielen Punkten auf, die für die 
Bewertung von Zeugenaussagen und für die rechtliche Wirksamkeit des 
Zeugenbeweises von Belang sein können: (a) die Bestimmungen über 
Zeugnispflichten und Zeugnisverweigerungsrechte; (b) die Kriterien für die 
Fähigkeit, als Zeuge fungieren zu können (Zeugnisfähigkeit); (c) die An-
forderungen an die Zahl der Zeugen (z.B. die Zweizeugenregel); (d) die 
Kriterien für die Glaubwürdigkeit der Zeugen. Auch die Formalien des 
Verfahrens (Einführung in den Prozess; Ergänzung durch Eid; Eidesformel; 
Vernehmung; Kreuzverhör; Protokollierung) weisen in den historischen 
Rechtssystemen z.T. beträchtliche Unterschiede auf. Erst recht spät werden 
Zeugen von Sachverständigen unterschieden. 

An dieser knappen Skizze sind schon zahlreiche Besonderheiten von 
formellen Zeugnisakten abzulesen. Insbesondere wird deutlich, an welchen 
Stellen etwas schief gehen kann. Zählen wir die wichtigsten Fehlerquellen 
auf:

(a) Der Zeuge soll über etwas berichten, das er selbst wahrgenommen hat. 
Nun arbeitet unsere sinnliche Wahrnehmung sehr selektiv; und unsere 
Sinne unterliegen häufig Täuschungen.

Study, Oxford: Clarendon Press 1992, S. 27-38, sind an angelsächsischen 

Rechtssystemen orientiert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | OLIVER R. SCHOLZ

(b) Das Wahrgenommene muss kognitiv verarbeitet werden; es wird unter 
Begriffe gebracht, klassifiziert und in das schon bestehende System 
von Überzeugungen integriert. Auch dabei kann es zu Irrtümern und 
Widersprüchen kommen.

(c) Zwischen Wahrnehmung und Bericht ist Zeit vergangen. Der Zeuge 
muss sich korrekt und so vollständig, wie es für die Feststellung des 
Sachverhalts erforderlich ist, an sie erinnern. (Dazu gehört auch das 
Wiedererkennen von Personen.) Bekanntlich ist jedoch unsere Erinne-
rung fragmentarisch und in vielfältiger Weise irrtumsanfällig. 

(d) Die wahrgenommenen Tatsachen müssen angemessen artikuliert wer-
den. Der Zeuge wird zu Person und Sache vernommen und muss dazu 
zusammenhängend berichten. Dabei muss er sich das Wahrgenom-
mene in Erinnerung rufen und sozusagen »versprachlichen«. Eine 
mangelhafte Ausdrucksfähigkeit kann zu unklaren und verzerrenden 
Aussagen führen. 

(e) Zu den genannten unbewussten Schwächen und Fehlern der Wahrneh-
mungs-, Erinnerungs- und Ausdrucksfähigkeit kommt die Möglichkeit 
bewusster und beabsichtigter Fälschungen hinzu: Zeugen können lü-
gen – und sie tun dies auch. Wie real die Möglichkeit der Zeugenlüge 
ist, verdeutlicht die Meineidskriminalität.6

(f) Über die Zeugenvernehmung wird ein schriftliches Protokoll erstellt, 
das sehr selektiv ist und in aller Regel durch die Beiträge des jeweili-
gen Vernehmungsbeamten dominiert wird.7

Weitere Fehlerquellen, etwa unbewusste oder bewusste Voreingenommen-
heiten des Zeugen sowie unbewusste oder bewusste Beeinflussungen durch 
die Vernehmungsbeamten (Polizist, Richter, Staatsanwalt, u.a.) kommen 
hinzu. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts hat die Aussagepsychologie um-
fangreiche und vielfältige empirische Untersuchungen zur Verlässlichkeit 

6 Vgl. U. Panhuysen: Die Untersuchung des Zeugen auf seine Glaubwürdigkeit, 

S. 11f. 

7 Dazu kritisch Schünemann, Bernd: »Zeugenbeweis auf dünnem Eis – von 

seinen tatsächlichen Schwächen, seinen rechtlichen Gebrechen und seiner not-

wendigen Reform«, in: Albin Eser et al. (Hg.): Strafverfahrensrecht in Theorie 

und Praxis (Festschrift für Lutz Meyer-Gossner zum 65. Geburtstag), München: 

Beck 2001, S. 385-407, hier S. 390f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 27

von Zeugenaussagen durchgeführt, deren Ergebnisse alles andere als ermu-
tigend sind.8 Selbst redliche und am Ausgang des Prozesses uninteressierte 
Zeugen erweisen sich in vielen Fällen als nicht verlässlich; nicht die Lüge, 
sondern der unbewusste Irrtum scheint die größte Fehlerquelle bei Zeugen-
aussagen zu sein.9 Die Resultate der psychologischen Aussageforschung 
haben unter Juristen (wie auch unter Historikern) heftige Diskussionen aus-
gelöst. Es gibt Stimmen, die vor diesem Hintergrund grundlegende Refor-
men des Strafprozessrechts fordern, beispielsweise eine deutliche Stärkung 
der Verteidigerrolle.10 Dennoch hält die Mehrzahl der Juristen Zeugenaus-
sagen weiterhin für unentbehrlich; der Grund ist einfach: »Trotz aller Hin-
weise auf die Mängel des Zeugenbeweises bedarf es keiner Frage, dass der 
Richter auf die Aussagen der Zeugen zur Feststellung der Tatsachen ange-
wiesen ist. Sie sind nicht durch andere Beweismittel zu ersetzen [...].«11

Häufiger und der Sache nach grundlegender als die formellen Zeugen-
aussagen vor Gericht sind die zahllosen informellen oder natürlichen Zeug-

nisse, die wir tagtäglich geben und empfangen; dazu gehören banale Zeit-
und Wegauskünfte ebenso wie elaborierte Expertenurteile, vor allem aber 
die allgegenwärtigen medialen Berichte in Massenmedien wie Presse, 
Rundfunk, Fernsehen und Internet.12 Die formalisierte Institution des Ge-
richtszeugnisses würde es nicht geben ohne eine vorgängige Praxis des in-
formellen Zeugnisgebens und -empfangens. Wenn wir nicht häufig dem 
vertrauen könnten, was uns andere Menschen außerhalb des Gerichtssaals 
sagen, hätte es wenig Sinn, Institutionen des formellen Bezeugens einzu-
führen und aufrechtzuerhalten. Halten wir als These fest:

8 Dazu u.a. Greuel, Luise et al. (Hg.) : Psychologie der Zeugenaussage. Ergeb-

nisse der rechtspsychologischen Forschung, Weinheim: Psychologie Verlags-

Union 1997; A. Nack: Der Zeugenbeweis aus aussagepsychologischer und juri-

stischer Sicht, und  B. Schünemann: Zeugenbeweis auf dünnem Eis, S. 385ff. In 

C.A.J. Coady: Testimony, Kapitel 15 findet sich eine kritische Erörterung zu der 

Frage, wie reliabel die Ergebnisse der psychologischen Aussagenforschung sind.  

9 Vgl. A. Nack: Der Zeugenbeweis aus aussagepsychologischer und juristischer 

Sicht, S. 6.

10 So z.B. B. Schünemann: Zeugenbeweis auf dünnem Eis, S. 406.

11 U. Panhuysen: Die Untersuchung des Zeugen auf seine Glaubwürdigkeit, S. 10.

12 Mößner, Nicola: Wissen aus dem Zeugnis anderer. Der Sonderfall medialer Be-

richterstattung, Paderborn: Mentis 2010, S. 187-359.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | OLIVER R. SCHOLZ

(Z 3) Natürlichen (informellen) Zeugnissen kommt zeitliche und sachli-
che Priorität vor den formellen Zeugnissen zu. 

Weniger klar ist allerdings, wie der Begriff des informellen Zeugnisses ge-
nauer einzugrenzen ist; und so sind auch tatsächlich unterschiedlich weite 
Explikationen des Begriffs im Umlauf.13 Ich kann in diesem Zusammen-
hang nur auf einige Schwierigkeiten hinweisen.

Es liegt nahe, das Zeugnis als Sprechhandlung, genauer als illokutionä-
ren Akt besonderer Art, zu behandeln.14 Schon John L. Austin, der Begrün-
der der modernen Sprechakttheorie, erwähnt in seinen Vorlesungen das Be-
zeugen (»testify«) unter derjenigen Teilklasse der expositiven Sprech-
handlungen, die zugleich einen kommissiven Aspekt haben, da man mit 
ihnen eine Verpflichtung eingehe.15 John R. Searle und seine Anhänger 
klassifizieren Zeugnisse als assertorische Sprechakte.16 Der illokutionäre 
Witz dieser Sprechhandlungen ist es, den Sprecher auf die Wahrheit der mit 
der Äußerung ausgedrückten Proposition p festzulegen. Zu den Vorberei-
tungsregeln zählen: Der Sprecher hat gute Gründe zu glauben, dass p; der 
Hörer besitzt noch kein Wissen über den fraglichen Sachverhalt oder zu-
mindest gilt: es ist nicht offensichtlich, dass der Hörer weiß, dass p. 

Meines Erachtens ist es angemessener, in Bezug auf die Zeugnisse von 
einer Familie von Sprechhandlungen zu sprechen: 

(Z 4) Zeugnisakte bilden eine Familie von Sprechhandlungen.

In der Umgangssprache verwenden wir ja auch mehrere Verben, um über 
Zeugnisse zu sprechen. So können wir auf die Frage »Woher weißt Du, 

13 Eine ausführliche Diskussion prominenter Definitionsvorschläge inklusive eines 

eigenen Vorschlags bietet N. Mößner, Wissen aus dem Zeugnis anderer, S. 25-

84.

14 Vgl. besonders C.A.J. Coady: Testimony, S. 25f., dem sich viele teils zustim-

mend, teils modifizierend angeschlossen haben.

15 Austin, John L.: How to Do Things with Words, Oxford: Oxford UP 1962, hier 

S. 162; vgl. C.A.J. Coady: Testimony, S. 25.

16 Searle, John R.: Speech Acts, Cambridge: Cambridge UP 1969, S. 12f.; Searle, 

John R./Vanderveken, Daniel: Foundations of Illocutionary Logic, Cambridge: 

Cambridge UP 1985, S. 182ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 29

dass p? « antworten: »S hat es mir erzählt«, »S hat es mir berichtet«, »S hat 
mich benachrichtigt«, »S hat es mir mitgeteilt«, »S hat es mir anvertraut« 
etc. Obwohl die damit bezeichneten Sprechhandlungen sicher miteinander 
verwandt sind, gibt es im einzelnen durchaus Unterschiede. Richtig er-
scheint mir an den Vorschlägen von Austin und Searle, dass Zeugnishand-
lungen typischerweise sowohl eine assertorische als auch eine kommissive 
Seite besitzen.17 Ein transmissiver Aspekt kommt hinzu: die Information, 
dass p, wird einem Hörer übermittelt; sie wird an ihn weitergegeben.18 Fas-
sen wir dies zusammen:

(Z 5) Zeugnisakte weisen assertorische Aspekte auf.
(Z 6) Zeugnisakte weisen kommissive Aspekte auf.
(Z 7) Zeugnisakte weisen transmissive Aspekte auf.

Natürlich muss die relevante Klasse von Sprechakten genauer eingegrenzt 
werden. Dabei ergibt sich eine grundsätzliche Schwierigkeit. Einerseits wä-
re es sicher ein zu weites Verständnis, wenn man jeden Sprechakt als 
Zeugnis einstufen würde. Andererseits wäre es aber auch zu eng, weil auch 
nicht-sprachliche Zeichenhandlungen (die kommunikative Verwendung 
von hinweisenden Piktogrammen und dergleichen) und hybride Zeichen-
handlungen (z.B. Schrift-Bild- bzw. Text-Bild-Kombinationen) als Zeug-
nisse dienen können. (Z 4) sollte deshalb verallgemeinert werden:

(Z 4+) Zeugnisakte bilden eine Familie von Zeichenhandlungen.

Sinnvoll dürfte es sein, sich an einem typischen und vollblütigen Fall als 
Paradigma zu orientieren und dann Ausweitungen dieses Kernbegriffs zu 
betrachten. Als paradigmatisch kann eine kommunikative Handlung der 
folgenden Art gelten: Ein Zeugnisgeber S vollzieht in mündlicher oder 

17 Einen expositiven Aspekt vermag ich dagegen nicht bei allen informellen Zeug-

nissen zu erkennen.

18 Eckard Rolf unterscheidet in seiner detaillierten sprechakttheoretischen Analyse 

sprachlicher Informationshandlungen eine eigene Klasse von Transmissiven; 

dazu gehören u.a. Sprechakte des Mitteilens, Benachrichtigens, Bekanntgebens 

und Aussagens (vgl. Rolf, Eckard: Sprachliche Informationshandlungen, Göp-

pingen: Kümmerle 1983, S. 164-175).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | OLIVER R. SCHOLZ

schriftlicher Form eine assertorische Sprechhandlung U, mit der er einen 
Gedankeninhalt p als wahr präsentiert, und die (aus der Sicht des Zeugnis-
gebers) dazu dienen soll oder (aus der Sicht der Empfänger) dazu geeignet 
erscheint, kraft ihres semantischen Gehalts den Adressaten, den Zeugnis-
empfänger H, der U wahrnimmt und versteht, über einen in Frage stehen-
den Sachverhalt p zu informieren. 

Die Praxis des Zeugnisgebens unterliegt einer ganzen Reihe von Nor-
men. Zeugnisse treten von Seiten des Zeugnisgebers mit den Geltungsan-
sprüchen der Aufrichtigkeit und der Wahrheit auf. Jede Zeugnisäußerung 
verändert die normative Lage zwischen S, H und anderen Mitgliedern der 
Sprachgemeinschaft: S übernimmt ausdrücklich die Verantwortung für die 
Aufrichtigkeit seiner Äußerung und für die Wahrheit von p. H und andere 
Zuhörer erwerben die Berechtigung, sich auf Kosten von S auf die Wahr-
heit von p zu verlassen und bei entsprechenden Nachfragen (»woher weißt 
du das?«) auf S als verantwortlichen Informanten zu verweisen. Indem S 
durch seine assertorische Äußerung, dass p, die Proposition p als wahr prä-
sentiert, vererbt er gleichsam die Berechtigung p zu behaupten (und damit 
als wahr zu präsentieren) an H.19

Im einfachsten Fall wird das Zeugnis in einer direkten Face-to-Face-
Kommunikation (mit einem Sprecher und einem Hörer) gegeben und emp-
fangen. In komplexeren Fällen kann eine mehr oder weniger lange Kette 
von Äußerungen bzw. Dokumenten zwischen dem ursprünglichen Zeugnis-
geber und dem Zeugnisempfänger liegen; und es kann eine Menge Zeit ver-
streichen zwischen dem Auftreten eines Zeugnisses und seiner Annahme 
und Auswertung. Außerdem geschieht das Bezeugen oft vor einem größe-
ren Auditorium.

Eine Vereinfachung der sprechakttheoretischen Behandlung des Zeug-
nisses besteht darin, dass nur einzelne isolierte Äußerungen betrachtet wer-
den. In dieser Hinsicht ist Ludwig Wittgensteins Begriff des Sprachspiels 
für unsere Zwecke geeigneter. Er macht deutlich, dass einzelne Zeugnisakte 
in größere sozial geregelte Handlungs- und Interaktionszusammenhänge 
eingebettet sind:

19 Vgl. Brandom, Robert B.: Making It Explicit, Cambridge, Mass.: Harvard UP

1994, S. 174f., S. 530-534 u.ö.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 31

(Z8) Zeugnishandlungen sind in weitläufigere Sprachspiele und in kul-
turelle Lebensformen eingebettet.

3. DAS ZEUGNIS ANDERER ALS ERKENNTNISQUELLE

Unbestreitbar ist, dass es die oben beschriebenen Sprechhandlungen und 
den darauf beruhenden sozialen Vorgang der Weitergabe und Aufnahme 
von Informationen gibt. Über den epistemischen Status des Zeugnisses an-
derer besteht jedoch keine Einigkeit. So hat sich die traditionelle westliche 
Erkenntnistheorie denn auch mit einer gerechten Würdigung des Zeugnis-
ses anderer schwer getan. Auf der einen Seite war unübersehbar, dass end-
liche Wesen in zahllosen Angelegenheiten darauf angewiesen sind, von an-
deren zu lernen, indem sie glauben, was diese ihnen berichten. Auf der an-
deren Seite wurden in den platonischen, aristotelischen und cartesianischen 
Denktraditionen Bedingungen für Wissen postuliert (Erkenntnis von etwas 
Allgemeinem, Notwendigem, Unveränderlichem; absolute Gewissheit), die 
es nicht erlaubten, das durch andere Erfahrene zum Wissen zu rechnen. Die 
Hauptströmungen der neuzeitlichen Erkenntnistheorie, für die ein ausge-
prägter Individualismus und eine weitgehende Ablehnung des Autoritätsar-
guments kennzeichnend sind, waren der Anerkennung des Zeugnisses an-
derer zunächst nicht günstig. Dies galt für Rationalisten wie René Descartes 
ebenso wie für Empiristen wie John Locke. 

Bevor ich meine eigenen Thesen formuliere, möchte ich einen Über-
blick über den erkenntnistheoretischen Diskussionsstand geben. In den tra-
ditionellen und gegenwärtigen Debatten lassen sich die folgenden Positio-
nen zum epistemischen Status des Zeugnisses anderer unterscheiden: 

(a) Zeugnis-Skeptizismus: Eine erste Auffassung spricht dem, was wir 
durch das Zeugnis anderer erfahren, grundsätzlich jeden positiven epistemi-
schen Status ab; danach können wir auf diesem Wege nur Meinungen ge-
winnen, die aber nie den Rang von zureichend gerechtfertigten Überzeu-
gungen oder von Wissen erreichen können. Diese Haltung wird selten offen 
vertreten; aber aus vielen traditionellen Erkenntnistheorien ergibt sie sich 
als Folge. Gegen diese Position spricht natürlich, dass sie zu einem weitrei-
chenden Skeptizismus führen würde, demzufolge wir sehr viel weniger 
wüssten, als wir normalerweise beanspruchen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | OLIVER R. SCHOLZ

(b) Globaler Reduktionismus bezüglich des Zeugnisses anderer: Die 
sogenannten Reduktionisten oder Inferentialisten sind nur unter der Bedin-
gung bereit, das Zeugnis anderer als Erkenntnisquelle anzuerkennen, dass 
es sich auf (mutmaßlich) basalere individuelle Quellen wie Wahrnehmung, 
Erinnerung, deduktives und induktives Schließen zurückführen lässt. Nach 
Ansicht der Reduktionisten gibt es keine für das Zeugnis anderer spezifi-
schen epistemischen Prinzipien; insbesondere besteht ihnen zufolge keine 
spezielle präsumtive Berechtigung, dem Zeugnis anderer solange zu ver-
trauen, bis annullierende Gründe vorliegen. Der Übergang von »S hat be-
hauptet, dass p« zu »p« erfolge vielmehr mithilfe der gewöhnlichen deduk-
tiven und induktiven Schlussprinzipien, die auf empirisch gestützte Prämis-
sen angewandt werden müssen. (Wenn die Reduktion erfolgreich sein soll, 
müssen – nota bene – alle erforderlichen Prämissen zeugnisfrei gerechtfer-
tigt sein.) So beteuerte David Hume zwar die Unverzichtbarkeit des Zeug-
nisses anderer für das menschliche Leben; doch drängten ihn seine empiri-
stischen Grundannahmen zu einer induktivistischen Spielart des Reduktio-
nismus: 

»[...] our assurance in any argument of this kind is derived from no other principle 

than our observation of the veracity of human testimony, and of the usual con-

formity of facts to the reports of witnesses. […] The reason why we place any credit 

in witnesses and historians, is not derived from any connexion, which we perceive a 

priori, between testimony and reality, but because we are accustomed to find a con-

formity between them.«20

(c) Anti-Reduktionismus bezüglich des Zeugnisses anderer: Der globale 
Reduktionismus wird inzwischen von den meisten Erkenntnistheoretikern 
abgelehnt. Bereits seit dem 18. Jahrhundert hatten sich die Stimmen ge-
mehrt, welche den hohen epistemischen und sozialen Wert des Zeugnisses 
anderer betonen. Als erster entschiedener Anti-Reduktionist gilt Humes 
Zeitgenosse Thomas Reid. Er rechnete das Zeugnis anderer unter die »so-
cial operations of the mind«.21 Der weise und wohltätige Schöpfer, der 

20 Hume, David: An Inquiry Concerning Human Understanding, Oxford: Claren-

don Press 1975, S. 111 und 113. 

21 Reid, Thomas: Philosophical Works, herausgegeben von Sir William Hamilton, 

ND Hildesheim: Olms 1967, S. 194.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 33

wollte, »that we should be social creatures, and that we should receive the 
greatest and most important part of our knowledge by the information of 
others«,22 hat uns zu diesem Zwecke zwei aufeinander abgestimmte Prin-
zipien eingepflanzt: das »principle of veracity« und das »principle of cre-
dulity«. Letzteres ist eine Disposition »to confide in the veracity of others 
and to believe what they tell us«.23 Bei Kindern ist diese fast unbegrenzt, 
aber auch im späteren Leben behält sie eine beträchtliche Stärke. Ohne eine 
solche Disposition wäre kein Lehren und Lernen, ja nicht einmal eine ge-
meinsame Sprache möglich.24

An Überlegungen von Thomas Reid, John L. Austin und Donald David-
son anknüpfend hat Anthony Coady in großem Detail die Ansicht begrün-
det, dass das Zeugnis anderer eine genuine Erkenntnisquelle ist, die einer 
Rückführung auf vermeintlich basalere Quellen weder fähig noch bedürftig 
ist.25 Die wichtigsten Argumente lauten: Das ins Auge gefasste Projekt ei-
ner Reduktion auf eine zeugnisfreie Grundlage ist undurchführbar, näher 
besehen sogar inkohärent. Die im Zuge des frühen Faktenlernens und des 
Spracherwerbs gebildeten Überzeugungen werden erworben, bevor es eine 
zeugnisfreie Basis für einen induktiven Schluss auf die Verlässlichkeit der 
Eltern bzw. Lehrer geben könnte. Ohne ein erhebliches Maß an Vertrauen 
auf das Zeugnis anderer wären zahlreiche epistemische und sprachliche 
Praktiken nicht möglich.26

(d) Lokaler Reduktionismus bezüglich des Zeugnisses anderer: Gegen 
den Anti-Reduktionismus wird oft eingewandt, dass er der Leichtgläubig-
keit und damit der epistemischen Unverantwortlichkeit und Irrationalität 
Vorschub leistet. Kann es vernünftig sein, einfach zu glauben, was einem 
eine Person mitteilt – insbesondere dann, wenn man nur ihr Wort hat und 
nicht das geringste über sie weiß?  Schließlich könnte der Zeugnisgeber 

22 Ebd., S. 196.

23 Ebd.

24 Ebd., S. 196f.

25 Vgl. C.A.J. Coady: Testimony, besonders Kapitel 4, 8 und 9.

26 Vgl. u.a. C.A.J. Coady: Testimony, Kapitel 9 und Scholz, Oliver R.: »Das Zeug-

nis anderer – Prolegomena zu einer sozialen Erkenntnistheorie & Bibliographie: 

VI. Das Zeugnis anderer und das Projekt einer sozialen Erkenntnistheorie«, in: 

Thomas Grundmann (Hg.), Erkenntnistheorie. Positionen zwischen Tradition 

und Gegenwart, Paderborn: Mentis 2001, S. 354-375 und S. 391-394.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | OLIVER R. SCHOLZ

sich irren, sich missverständlich ausdrücken oder lügen. (Man erinnere sich 
an die obengenannten Fehlerquellen.)

Aus solchen Überlegungen heraus hat Elizabeth Fricker eine Position 
entwickelt, die sie als lokalen Reduktionismus kennzeichnet: Danach sei es 
im Einzelfall durchaus möglich, dass ein Zeugnisempfänger H unabhängige 
Belege besitzt oder erwerben kann, die ihn berechtigen, S bezüglich U für 
glaubwürdig zu halten. Während ein Kind, wie Fricker einräumt, ihren El-
tern und Lehrern zunächst blind vertrauen muss, um seine Muttersprache 
und elementares Weltwissen zu erwerben, ist ein reifer Zeugnisempfänger 
ihr zufolge niemals berechtigt, einem Zeugnisgeber unkritisch zu glauben; 
er handelt vielmehr nur dann verantwortlich, wenn er den Sprecher perma-
nent hinsichtlich seiner Glaubwürdigkeit, d.h. seiner Aufrichtigkeit und 
Kompetenz, überwacht und kritisch beurteilt.27

Es ist jedoch umstritten, ob Frickers lokaler Reduktionismus eine sta-
bile Zwischenposition zwischen globalem Reduktionismus und globalem 
Anti-Reduktionismus darstellt. So ist bereits fraglich, ob sich eine nicht-
arbiträre Grenze zwischen der Entwicklungsphase und dem späteren Sta-
dium der Reife ziehen lässt.28 Darüber hinaus scheint in den meisten Fällen 
eine (zeugnisfreie) Überprüfung der Glaubwürdigkeit der Zeugnisgeber 
schlicht und einfach nicht möglich zu sein.

Neue Entwicklungen: a. Dualismus. Jennifer Lackey hat der bisherigen 
Debatte die Diagnose gestellt, dass sich die Vertreter reduktionistischer und 
anti-reduktionistischer Positionen bei der Frage nach der Rechtfertigung 
jeweils einseitig entweder auf den Beitrag des Zeugnisgebers oder auf den 
des Zeugnisempfängers konzentriert hätten. Eine angemessene Erkennt-
nistheorie des Zeugnisses anderer müsse jedoch der »dualen Natur« dieser 
Quelle Rechnung tragen. Damit es zu gerechtfertigten Überzeugungen und 

27 Vgl. Fricker, Elizabeth: »Against Gullibility«, in: Bimal Matilal Krish-

na/Arindam Chakrabarti (Hg.), Knowing from Words. Western and Indian Phi-

losophical Analysis of Understanding and Testimony, Dordrecht: Kluwer 1994, 

S. 125-161, sowie dies.: »Critical Notice: Telling and Trusting: Reductionism 

and Anti-Reductionism in the Epistemology of Testimony«, in: Mind 104 

(1995), S. 392-411.

28 Zu diesem Kritikpunkt vgl. Insole, Christopher J.: »Seeing Off the Local Threat 

to Irreducible Knowledge by Testimony«, in: Philosophical Quarterly 50 (2000), 

S. 44-56.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 35

Wissen aus dem Zeugnis anderer kommen kann, müssen beide Seiten we-
sentliche Beiträge leisten. Zum Beitrag des Zeugnisgebers gehört, dass sein 
Zeugnis verlässlich und damit wahrheitszuträglich ist; zum Beitrag des 
Zeugnisempfängers gehört, dass er über geeignete positive Gründe verfügt, 
um das Zeugnis zu akzeptieren. Während die Anforderung an den Sprecher 
die objektive Verlässlichkeit sicherstellt, gewährleistet die Anforderung an 
den Hörer die Rationalität bzw. epistemische Verantwortlichkeit. Diese 
»Dualismus« genannte Position wird von Lackey als dritter Weg jenseits 
von Reduktionismus und Anti-Reduktionismus vorgeschlagen.29

b. »Assurance View«. Gegen die Neigung, Zeugnisakte ausschließlich 
oder primär als empirische Belege oder Anhaltspunkte (»evidence«) – und 
damit gleichsam als natürliche Zeichen – zu betrachten, ist geltend gemacht 
worden, dass die entsprechende Äußerung in erster Linie eine Versicherung 
ist, durch die der Sprecher die Verantwortung für die Wahrheit des Gesag-
ten übernimmt. Diese normative Festlegung gibt dem Zeugnisempfänger 
einen nicht-evidentiellen Grund, der Person (und mittelbar dem, was sie 
berichtet) zu glauben. Richard Moran nennt diese Auffassung im Anschluss 
an Angus Ross »Assurance View« und setzt sie von den vorherrschenden 
evidentiellen Theorien der Zeugnispraxis ab.30

c. Kohärenztheorien der Rechtfertigung. Die kritische Diskussion re-
duktionistischer Positionen hat sich bislang überwiegend an fundamenta-
listischen Theorien der Rechtfertigung orientiert. Kohärenztheorien haben 
demgegenüber den Vorteil, auf das gesamte Hintergrundwissen rekurrieren 
zu können, das uns bei der Beurteilung der Glaubwürdigkeit von Zeugnis-
berichten zur Verfügung steht. Der Kohärentist stimmt mit dem Reduktio-
nisten darin überein, dass das Wissen aus dem Zeugnis anderer nur inferen-
tiell gerechtfertigt werden kann. Wie jede andere Erkenntnisquelle müssen 
Zeugnisse hinsichtlich ihrer Glaubwürdigkeit bewertet werden; und nur, 
wenn unsere Bewertungen korrekt sind, können wir aus dieser Quelle Wis-

29 Vgl. Lackey, Jennifer: »Introduction«, in: Jennifer Lackey/Ernest Sosa (Hg.), 

The Epistemology of Testimony, Oxford: Oxford UP 2006, S. 1-24, und dies.: 

Learning from Words Testimony as a Source of Knowledge, Oxford: Oxford UP 

2008,  S. 48-53.

30 Vgl. Moran, Richard: »Getting told and being believed«, in: Lackey/Sosa, The 

Epistemology of Testimony (2006), S. 272-306, und Ross, Angus: »Why do We 

Believe what We are Told?«, in: Ratio 28 (1986), S. 69-88.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | OLIVER R. SCHOLZ

sen erlangen. Während der Reduktionist jedoch bloß die zeugnisfreien Hin-
tergrundüberzeugungen zur Rechtfertigung heranziehen darf, wenn er sich 
nicht eines Zirkels schuldig machen will, kann ein Kohärentist alle re-
levanten Hintergrundüberzeugungen einbeziehen – auch die zahlreichen 
einschlägigen Überzeugungen über die Welt, die allgemeinen Bedingungen 
der Zeugnispraxis und die jeweiligen besonderen Umstände, die ihrerseits 
zum großen Teil auf Berichte anderer Personen zurückgehen.

Nach dieser Übersicht möchte ich nun den Begriff der Erkenntnisquelle 
klären und im Anschluss einige Thesen zum epistemischen Status des 
Zeugnisses anderer entwickeln und verteidigen. Das Zeugnis anderer ist 
eine Erkenntnisquelle, genauer gesagt: eine potentielle Quelle von Recht-
fertigung und Wissen.31 Aber: Was ist eigentlich eine Erkenntnisquelle und 
wie findet man heraus, welche und wie viele es davon gibt? Bei anderer 
Gelegenheit32 habe ich ein intuitives Verfahren beschrieben: Sammle ak-
zeptable Antworten auf die Fragen »Woher weißt Du das?« bzw. »Warum 
glaubst Du das?« verstanden als »Auf welcher rechtfertigungsrelevanten 
Grundlage glaubst Du das?«. Versuche die Antworten in möglichst homo-
gene Gruppen zu ordnen. Jede solche Gruppe deutet auf eine (generische) 
Erkenntnisquelle hin. Auf diese Weise ergibt sich der folgende Explikati-
onsvorschlag:

(EQ) Epistemische Quellen im generischen Sinne sind die positiven Be-
dingungen, die man in adäquaten Typen von Antworten auf die 
Frage »Auf welcher rechtfertigungsrelevanten Grundlage glaubst 
Du das?« anführen kann.

31 Über die Metapher der Quelle liest man heutzutage leicht hinweg, da sie inzwi-

schen idiomatisiert ist. Sie ist aber noch nicht ganz tot und, wenn man sie zu 

ernstnimmt, keineswegs harmlos. Dazu ausführlich Scholz, Oliver R.: »Quellen 

der Erkenntnis – Metapher, Begriff und Sache«, in: Thomas Rathmann/Nikolaus 

Wegmann: »Quelle« – Zwischen Ursprung und Konstrukt. Ein Leitbegriff in der 

Diskussion (Beiheft zur Zeitschrift für Deutsche Philologie), Berlin: Erich 

Schmidt Verlag 2004, S. 40-65, und ders.: Quellen der Erkenntnis – Überlegun-

gen zu Natur, Anzahl und Wechselwirkung, unveröffentlichtes Manuskript.

32 Siehe Scholz, Oliver R.: »Das Zeugnis der Sinne und das Zeugnis anderer«, in: 

Richard Schantz (Hg.), Wahrnehmung und Wirklichkeit, Frankfurt am Main 

u.a.: Ontos 2009, S. 183-209, und ders.: Quellen der Erkenntnis (unv.).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 37

Betrachten wir, um dies weiter zu klären, relevante Frage-Antwort-Paare:

(Q) Woher weißt Du das? Warum glaubst Du das? // bzw. in der 3. 
Person: Woher weiß er/sie das? Warum glaubt er/sie das?

(R 1) ... weil ich es gesehen habe// ... weil er/sie es gesehen hat. (Wahr-
nehmung)

(R 2) ... weil es mir bewusst ist// ... weil es ihm/ihr bewusst ist. 
(Selbstwissen)

(R 3) ... weil ich mich daran erinnere// ... weil er/sie sich daran erinnert. 
(Erinnerung)

(R 4) ... weil es aus ... folgt. (Deduktives Schließen)
(R 5) ... weil es gewöhnlich so geschieht. (Induktives Schließen)
(R 6) ... weil ich es unmittelbar einsehe// ... weil er/sie es unmittelbar 

einsieht. (Rationale Einsicht; Verstand)

Wenn man diese Antworttypen zulässt, gibt es keinen Grund mehr, das 
Zeugnis anderer als Quelle auszuschließen.

(R 7) ... weil S es mir mitgeteilt hat// ... weil S es ihm/ihr mitgeteilt hat. 
(Zeugnis anderer)

Aus meiner Explikation von »epistemische Quelle« ergibt sich übrigens, 
dass auch Kohärenz eine prima facie-Erkenntnisquelle ist. Denn auch die 
Antwort

(R 8) ... weil es so gut zu dem passt, was ich sonst glaube// ... weil es so 
gut zu dem passt, was er/sie sonst glaubt. (Kohärenz)

ist manchmal eine adäquate Antwort auf unsere Fragen »Woher weißt Du 
das?« bzw. »Warum glaubst Du das?«. Ich akzeptiere diese Konsequenz, 
auch wenn sie die Menge der Erkenntnisquellen noch einmal heterogener 
macht. Zusammenfassend halte ich fest:

(EQ+) Epistemische Quellen im generischen Sinne sind die teils indivi-

duellen, teils sozialen, teils strukturellen positiven Bedingungen, 
die man in adäquaten Typen von Antworten auf die Frage »Auf 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | OLIVER R. SCHOLZ

welcher rechtfertigungsrelevanten Grundlage glaubst Du das?«
anführen kann. 

Diese Explikation könnte sicher weiter elaboriert und präzisiert werden; 
aber zur Orientierung in den folgenden Untersuchungen mag sie genügen.

Vor diesem Hintergrund möchte ich nun das Zeugnis anderer in größe-
rem Detail als Erkenntnisquelle betrachten. Zur Geschichte der Behandlung 
des Zeugnisses anderer habe ich bei anderen Gelegenheiten Hinweise ge-
geben.33 An dieser Stelle möchte ich eine Reihe von systematischen Thesen 
erläutern und verteidigen: 

(Z 9) Das Zeugnis anderer ist eine dem Menschen eigentümliche

pistemische Quelle.
(Z 10) Menschen bilden aufgrund des Zeugnisses anderer Personen

berzeugungen, die, wenn weitere Bedingungen erfüllt sind, Wissen

darstellen können.

Den Zeugnis-Skeptizismus lehne ich als unplausibel ab.

(Z 11) Das Zeugnis anderer ist eine epistemisch wesentliche Quelle.

Das, was wir summarisch »unser Wissen« nennen, wäre völlig anders, 
wenn uns diese Quelle nicht zur Verfügung stünde. Wir sind auf das Zeug-
nis anderer angewiesen, »weil wir«, mit den Worten Immanuel Kants, 

33 Vgl. Scholz, Oliver R.: »Autonomie angesichts epistemischer Abhängigkeit –

Kant über das Zeugnis anderer«, in: Akten des IX. Internationalen Kant-Kon-

gresses, Berlin: de Gruyter 2001, Bd. 2, S. 829-839; ders.: »Zeuge, Zeugnis I.«, 

in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer/Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches Wör-

terbuch der Philosophie, Bd. 12, Basel: Schwabe 2004, Sp. 1317-1324; ders.: 

»Zeugnis A.-B.«, in: Gerd Ueding (Hg.), Historisches Wörterbuch der Rhetorik, 

Bd 9, Tübingen: Niemeyer 2009, Sp. 1511-1521; ders.: »Von Rom, den Antipo-

den und den Wundern – Das Zeugnis anderer in Logiken der Neuzeit«, in: Car-

los Spoerhase/Dirk Werle/ Markus Wild (Hg.), Unsicheres Wissen. Skeptizis-

mus und Wahrscheinlichkeit 1550-1850, Berlin & New York: de Gruyter 2009, 

S. 245-267.

e

 
Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 39

»nicht alles selbst erfahren können«.34 Nicht allein im »gemeinen Leben«, 
auch in den Wissenschaften sind wir auf das Zeugnis anderer angewiesen: 
»z. E. die Geographie, die Physic, die Historie, und andere Wissenschaften 
setzen allemahl die Erfahrungen anderer voraus.«35 Wie sehr wir von dieser 
Quelle abhängen, macht man sich am einfachsten durch die Gegenprobe 
klar. Man überlege sich, wie wir ohne sie dastünden: »[...] wir würden kei-
ne größere Erkenntnisse haben, als höchstens des Orts, wo wir leben, und 
der Zeit, in der wir leben«.36 Für alle Wissensinhalte, die außerhalb der 
räumlichen oder zeitlichen Reichweite der eigenen Wahrnehmung und Er-
innerung liegen, ist jeder von uns unausweichlich auf Berichte und Mittei-
lungen anderer Personen angewiesen. Dies gilt für alle Lebensbereiche –
von banalen Alltagssituationen bis zur avanciertesten wissenschaftlichen 
Forschung.37 Gleichwohl spielte das Zeugnis anderer innerhalb der Haupt-
strömungen der traditionellen Sprachphilosophie und Erkenntnistheorie ei-
ne untergeordnete Rolle. Erst im Zuge der gegenwärtigen Bemühungen um 
eine soziale Erkenntnistheorie findet es seine verdiente Beachtung.

Der hohe Wert dieser Erkenntnisquelle darf nicht darüber hinwegtäu-
schen, dass sie fallibel ist. Auf die Fehlerquellen für formelle Zeugnisse 
wurde oben bereits hingewiesen; von den wichtigsten (Irrtum und Lüge) 
sind auch die informellen Zeugnisse betroffen.

(Z 12) Das Zeugnis anderer ist eine fehlbare epistemische Quelle.

34 Kant, Immanuel: Logik-Vorlesung: Unveröffentlichte Nachschriften II, bearbei-

tet von Tillman Pinder, Hamburg: Meiner 1999, S. 601.

35 Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften, hg. v. der Königlich Preußischen Aka-

demie der Wissenschaften zu Berlin und Nachfolger, Berlin: de Gruyter 1900ff. 

(zitiert als AA), AA XXIV.1, S. 245. Zu Kants differenzierter Theorie des Zeu-

gnisses vgl. O.R. Scholz: »Autonomie angesichts epistemischer Abhängigkeit –

Kant über das Zeugnis anderer«.

36 Kant, AA XXIV.1, S. 245f.

37 Dies betonen auch Hardwig, John: »Epistemic Dependence«, in: The Journal of 

Philosophy 82 (1985), S. 335-349, und ders.: »The Role of Trust in Know-

ledge«, in: The Journal of Philosophy 88 (1991), S. 693-708, sowie C.A.J. Coa-

dy: Testimony, S. 8ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | OLIVER R. SCHOLZ

Freilich teilt das Zeugnis anderer dieses Schicksal mit den übrigen Er-
kenntnisquellen. Schon Leonard Euler, der neben der eigenen Erfahrung 
und den Vernunftschlüssen »den Bericht eines andern« als gleichberech-
tigte dritte Erkenntnisquelle anerkannte, bemerkte: Da jede der drei »Quel-
len unserer Erkenntnisse« irrtumsanfällig sei, könne dies »also kein Vor-
wurf« sein, »den man der dritten Quelle mehr, als den beyden übrigen ma-
chen dürfte.«38

Es folgen Thesen zum Verhältnis zwischen dem Zeugnis anderer und 
der Wahrnehmung:

(Z 13) Das Zeugnis anderer hängt insofern operational von Wahrneh-
mung ab, als der Zeugnisempfänger über ein perzeptuelles System 
(typischerweise: akustische und visuelle Wahrnehmung) verfügen
muß.

(Z 14) Das Zeugnis anderer ist phylogenetisch und ontogenetisch später 
als die Wahrnehmung.

Tiere und Androiden hatten die Fähigkeit zur Wahrnehmung, bevor sie die 
Fähigkeiten entwickelt haben, Zeugnisse zu geben und zu empfangen. Kin-
der können bereits kurz nach der Geburt (ja zum Teil schon vor der Geburt) 
etwas wahrnehmen; Zeugnisse geben und empfangen können sie erst, wenn 
sie eine Sprache (oder zumindest ein konventionales Zeichensystem) er-
worben haben, in der (bzw. dem) das Zeugnis ausgedrückt werden kann.

Andererseits gilt aber auch:

(Z 15) Ein großer Teil der menschlichen Wahrnehmungen ist zeugnisbe-

laden.

Rufen wir uns ein Kennzeichen der Wahrnehmung ins Gedächtnis: Wahr-
nehmung ist eine basale Quelle von Repräsentationen, von Überzeugungen, 
von Rechtfertigung und von Wissen. Sie kann Wissen liefern, ohne von 
dem Wirken einer anderen Quelle des Wissens oder der Rechtfertigung ab-
zuhängen. Diese Beobachtung müssen wir jetzt ergänzen: Zwar trifft es zu, 

38 Euler, Leonard: Briefe an eine deutsche Prinzessin über verschiedene Gegen-

stände aus der Physik und Philosophie, Zweyter Theil, Leipzig 1769: Johann 

Friedrich Junius, S. 134.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 41

dass Wahrnehmung ohne Begriffe, ohne Erinnerung und ohne das Zeugnis 
anderer möglich ist. Schließlich verfügen auch viele Tiere über komplexe 
perzeptuelle Systeme. Aber für die menschliche Wahrnehmung ist es kenn-
zeichnend, dass sie begrifflich strukturiert und von Erinnerungen und dem 
Zeugnis anderer imprägniert ist. Wie wir im folgenden noch deutlicher se-
hen werden, beleben und bereichern sich die Erkenntnisquellen in der 
menschlichen Kognition wechselseitig.

(Z 16) Durch das Zeugnis anderer kann Wissen nicht nur weitergegeben, 
sondern auch ermöglicht werden.

Damit meine ich folgendes: Ein Zeugnisempfänger H kann Wissen, dass p, 
erwerben, auch wenn der Zeugnisgeber S, der ihm mitgeteilt hat, dass p, 
selbst nicht im strengen Sinne Wissen, dass p, besaß. Ein solches Szenario 
ist auf verschiedene Weisen möglich; etwa so, (i) dass S die Überzeu-
gungsbedingung nicht erfüllt, oder auch so, (ii) dass S die Rechtfertigungs-
bedingung nicht erfüllt. 

(i) S mag nicht in dem für Wissen erforderlichen Maße von p überzeugt 
sein. Jennifer Lackey bringt das Beispiel einer kreationistischen Lehrerin, 
die ihren Schülern Unterricht in darwinistischer Evolutionstheorie erteilt.39

Sie selbst glaubt an den Kreationismus; nichtsdestoweniger kann sie eine 
verlässliche Zeugnisgeberin bezüglich der biologischen Evolution sein. Die 
Überzeugungsbedingung ist nicht erfüllt; die Lehrerin weiß a fortiori nicht, 
dass die darwinistische Evolutionstheorie wahr ist. Gleichwohl können ihre 
Schüler in ihrem Unterricht Wissen über die darwinistische Evolutionstheo-
rie erwerben.

(ii) S verfügt zwar über gewisse Gründe, welche die Überzeugung, dass 
p, rechtfertigen, aber diese Gründe sind zu schwach, um die Schwelle für 
Wissen zu erreichen. H mag über sehr gute Gründe für die Überzeugung, 
dass p, verfügen; aber er hat nie an diese Proposition gedacht; erst die Äu-
ßerung von S, dass p, ermöglicht beides, die Proposition, dass p, und die 
rechtfertigenden Gründe in geeigneter Weise zu einer wahren und gerecht-
fertigten Überzeugung, dass p, zusammenzubringen.

39 Lackey, Jennifer: »Testimonial Knowledge and Transmission«, in: The Philo-

sophical Quarterly 49 (1999), S. 471-490, hier S. 477f.,  und dies.: Learning 

from Words, S. 48-53.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | OLIVER R. SCHOLZ

Ich komme zu meiner letzten These:

(Z 17) Das Zeugnis anderer ist eine epistemische Quelle, die sich nicht

auf die individuellen Quellen (Wahrnehmung, Selbstbewusstsein, 
Erinnerung, Verstand etc.) reduzieren läßt.

Die Argumentationen, die zeigen, dass der globale Reduktionismus bezüg-
lich der Erkenntnisquelle des Zeugnisses anderer in seinen verschiedenen 
Spielarten unhaltbar ist, weil er nicht nur praktisch undurchführbar, sondern 
sogar inkohärent ist, habe ich bei anderer Gelegenheit rekonstruiert und 
verteidigt.40 Im Rahmen des vorliegenden Beitrages konzentriere ich mich 
auf die Argumente, die mit dem Vergleich zwischen dem Zeugnis anderer 
und den anderen Quellen zu tun haben.

(1) Argumente aus der Analogie unserer epistemischen Quellen

Ein Strang von Argumenten schlachtet die tiefgehenden Analogien aus, die 
zwischen der Erkenntnis aus dem Zeugnis anderer und den traditionell ak-
zeptierteren epistemischen Quellen bestehen. Auf solche Analogien hatte 
schon Thomas Reid hingewiesen. Wie bereits gesehen, kann die vermeint-
liche epistemische Inferiorität des Zeugnisses anderer nicht der unleugbaren 
Tatsache geschuldet sein kann, daß diese Quelle fallibel ist. Denn schließ-
lich ist jede der epistemischen Quellen (sogar der Verstand) fehlbar und 
korrigierbar. In dieser Hinsicht sitzt die Testimonialerkenntnis also im sel-
ben Boot wie die anderen Quellen.

Sehen wir uns also nach aussichtsreicheren Versionen des Inferioritäts-
verdachts um. Betrachten wir als nächstes diesen Vorschlag: Wenn es zu 
einem Konflikt zwischen dem Zeugnis anderer und der Wahrnehmung 
komme, müsse stets der Wahrnehmung der Vorzug gegeben werden.

40 Vgl. besonders Scholz, Oliver R.: »›... die Erfahrungen anderer... adoptiren...‹ –

Zum erkenntnistheoretischen Status des Zeugnisses anderer«, in: Michael Ham-

pe/Maria-Sybilla Lotter (Hg.), Die Erfahrungen, die wir machen, widersprechen 

den Erfahrungen, die wir haben. Die Vielfalt wissenschaftlicher Erfahrung, Ber-

lin: Duncker & Humblot 2000, S. 41-63, und ders.: Das Zeugnis anderer – Pro-

legomena zu einer sozialen Erkenntnistheorie & Bibliographie: VI. Das Zeugnis 

anderer und das Projekt einer sozialen Erkenntnistheorie.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 43

Darauf ist folgendes zu erwidern: Freilich ist es richtig, dass uns eine 
Wahrnehmung in vielen Fällen dazu bringen wird, das eine oder andere 
Zeugnis zurückzuweisen. Diese wichtige Einsicht muß jedoch um Be-
trachtungen ergänzt werden, die das Bild ausbalancieren: In manchen Fäl-
len werden wir dem, was andere Beobachter uns sagen, (mit Recht) mehr 
Gewicht beimessen, als dem, was wir selbst zu sehen glaubten – besonders 
dann, wenn die anderen Beobachter in einer besseren Position waren, um 
die fraglichen Vorgänge zu beobachten; mit anderen Worten: nicht selten 
akzeptieren wir bereitwillig die Korrektur unserer (Fehl-)Wahrnehmungen 
durch die Berichte anderer.

Zwischen dem Rückgriff auf Zeugnisse anderer und dem Rückgriff auf 
Erinnerungen bestehen noch engere Parallelen.41 Wenn wir aufgrund einer 
Erinnerung eine Überzeugung bilden, gelangen wir im Regelfall nicht auf 
dem Wege eines Schlusses aus Annahmen über die gegenwärtige oder
durchschnittliche Verlässlichkeit dieser epistemischen Quelle zu dieser 
Überzeugung. Sicherlich gibt es auch hier Ausnahmen; aber sie können 
nicht die Regel sein. Wenn ich den Eindruck habe, mich auf ein Geschehnis 
zu besinnen, aber außerdem glaube, dass mein Gedächtnis nicht verlässlich 
ist, dann mag ich zwar über die Wahrscheinlichkeit nachdenken, dass mein 
Gedächtnis mir einen Streich gespielt hat. Komme ich zu der Einschätzung, 
dass dies im gegenwärtigen Falle eher unwahrscheinlich ist, werde ich 
schließen, dass die Erinnerung nicht getrogen und somit das Ereignis 
tatsächlich stattgefunden hat. Hier war ein Schluss vonnöten, um einen 
Zweifel zu zerstreuen. Aber im Normalfall taucht gar kein solcher Zweifel 
auf. Im Regelfall ist meine Erinnerung an ein Ereignis einfach die 
Reaktivierung der Überzeugung, dass das Ereignis stattgefunden hat.42

Etwas Ähnliches gilt offenbar in dem Fall, in dem ich aufgrund des 
Zeugnisses anderer zu einer Überzeugung oder zu einem Wissen gelange. 
Im Regelfall kommt dies nicht durch einen Schlussvorgang zustande – zu-
mindest nicht durch einen Schluss aus empirisch untermauerten Annahmen 
über die Glaubwürdigkeit des Sprechers. Natürlich kann es in besonderen 

41 Ausführliche Vergleiche zwischen dem Zeugnis anderer und der Erinnerung 

stellen Burge, Tyler: »Content Preservation«, in: The Philosophical Review 102

(1993), S. 457-488, und Dummett, Michael: »Testimony and Memory«, in: Ma-

tilal/Chakrabarti, Knowing from Words (1994), S. 251-272, an.

42 Vgl. M. Dummett: Testimony and Memory, S. 260.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | OLIVER R. SCHOLZ

Fällen so ablaufen. Wenn ich aus Erfahrung weiß, dass auf einen bestimm-
ten Informanten – in bezug auf ein gegebenes Thema – wenig Verlass ist, 
könnte ich im Falle einer entsprechenden Auskunft aufwendige Wahr-
scheinlichkeitserwägungen darüber anstellen, ob er sich vielleicht irrt, ob er 
unaufrichtig ist oder sich einfach einen Spaß erlaubt, und am Ende zu einer 
Einschätzung gelangen. Aber solche Raisonnements stellen die seltene 
Ausnahme dar.

(2) Argumente aus der wechselseitigen Abhängigkeit unserer epistemischen 

Quellen

Abschließend möchte ich hervorheben, dass jede These einer generellen 
epistemischen Inferiorität der Testimonialerkenntnis aus fundamentalen 
Gründen zum Scheitern verurteilt ist. Wie bereitwillig eingeräumt wurde, 
können wir zwar nicht in den Genuß der Zeugnisse anderer Personen kom-
men, wenn wir sie nicht erst einmal wahrgenommen und verstanden haben 
(vgl. oben Z 13). Nichtsdestoweniger impliziert diese Art von Abhängigkeit 
keine generelle epistemische Inferiorität des Zeugnisses anderer, und zwar 
schon deshalb, weil sie die Möglichkeit offen lässt, dass sich die Verhält-
nisse – jedenfalls bei der vollentwickelten menschlichen Kognition – als 
Beziehungen der wechselseitigen Abhängigkeit entpuppen. 

Der Reduktionist setzt voraus, dass das Zeugnis anderer von der indivi-
duellen Wahrnehmung, der Erinnerung und dem Schließen in hinreichender 
Weise zu trennen ist, so dass es einer unabhängigen Beurteilung fähig wird. 
Diese unterstellte Trennbarkeit entpuppt sich im Falle der menschlichen 
Erkenntnis als Illusion. Es gibt tatsächlich einen hohen Grad von individu-
eller und sozialer wechselseitiger Durchdringung und Bereicherung der Er-
kenntnisquellen.

Die folgenden Überlegungen stellen die Annahme der Separierbarkeit 
in Frage und verdeutlichen im Gegenzug die tiefgehende wechselseitige 
Abhängigkeit der epistemischen Quellen beim Menschen. Ein beträchtli-
cher Teil unseres Wahrnehmens, Wiedererkennens und Klassifizierens ist 
dadurch geprägt, daß wir soziale sprachverwendende Geschöpfe sind und 
uns die Beobachtungen, Erinnerungen und Theorien unserer Mitmenschen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS ZEUGNIS ANDERER | 45

zunutze machen.43 Diese Überlegungen liefern den Hintergrund für ein Ar-
gument, das die Abhängigkeit der Wahrnehmung von dem, was wir von 
anderen gehört haben, oder besser gesagt: die wechselseitige Verknüpfung 
beider Quellen akzentuieren:

(ARG) Der größte Teil der menschlichen Wahrnehmung ist Wahrneh-
mung-als, genauer: Wahrnehmung von etwas (x) als etwas (F). Anders ge-
sagt: Die meisten menschlichen Wahrnehmungen schließen die Anwen-
dung von Begriffen ein. Der Besitz eines Begriffs geht mit dem Besitz ei-
nes Stereotyps, d.h. einer rudimentären Alltagstheorie über die Dinge ein-
her, die unter den Begriff fallen.44 In aller Regel war das Zeugnis anderer 
wesentlich am Erwerb dieser Theorie und damit am Erwerb des entspre-
chenden Begriffs beteiligt. Was landläufig als »Wahrnehmungsmeinungen« 
bezeichnet wird, sind also in den meisten Fällen gemeinsame Kooperatio-
nen der Sinnlichkeit, der Erinnerung und des Zeugnisses anderer.

Zum Abschluss können wir eine allgemeine Lehre aus meinen Be-
trachtungen ziehen. Sie betrifft das Spezifische der menschlichen Kogni-
tion. Der Effekt davon – neben den Fähigkeiten zum Wahrnehmen, Erin-
nern und Schließen –, von anderen Personen lernen zu können, ist nicht ein-
fach additiver Art. Was wir dem Zeugnis anderer entnehmen, vermehrt un-
seren Schatz gerechtfertigter Meinungen nicht nur in quantitativer Hinsicht, 
es beeinflußt, bereichert und differenziert auch die anderen Quellen. Dies 
wird besonders deutlich, wenn man ein Tier, das über keine Sprachfähigkeit 
verfügt, mit einem menschlichen Kind und erst recht mit einem Erwachse-
nen vergleicht. Der deutliche qualitative Sprung zwischen den kognitiven 
und epistemischen Fähigkeiten von Tieren, die ja auch über Sinne, Erinne-
rung und sogar über einfache Formen des Schließens verfügen, und uns 
Menschen erklärt sich wesentlich daraus, dass uns die sozialen Institutionen 
der Sprache und des Zeugnisgebens und -annehmens zu Gebote stehen. 
Darauf beruht die Möglichkeit von Kultur, Tradition und Geschichte.

43 Dies betonen u.a. C.A.J. Coady: Testimony, S. 168-176, und Strawson, Peter F.: 

»Knowing from words«, in: Matilal/Chakrabarti, Knowing from words (1994), 

S. 25-27.

44 Vgl. Putnam, Hilary: »The Meaning of ›Meaning‹«, in: ders.: Mind, Language 

and Reality (Philosophical Papers, Volume 2), Cambridge: Cambridge UP 1975, 

S. 215-271, hier S. 247.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissensquelle oder                           

ethisch-politische Figur?

Zur Synthese zweier Forschungsdiskurse                     

über Zeugenschaft 

SIBYLLE SCHMIDT

Wann immer unsere eigene Wahrnehmung auf ihre Grenzen stößt oder et-
was aus anderen Gründen unserer direkten Erkenntnis entzogen ist, sind wir 
auf Auskünfte und Zeugnisse anderer angewiesen. Der Zeuge ist eine 
Schlüsselfigur unserer Kultur und Wissenspraxis – Recht, Geschichte, Re-
ligion, aber auch die Orientierung im Alltag und wissenschaftliche Koope-
ration wären ohne diese »natürliche Institution« (Renaud Dulong) nicht 
denkbar. In der gegenwärtigen wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit 
dem Phänomen der Zeugenschaft zeichnet sich allerdings eine eigentümli-
che Dichotomie zwischen epistemologischen und ethisch-politischen Zu-
gängen ab. Auf der einen Seite wird das Zeugnis in seiner Funktion als 
Wissensquelle und Beweismittel thematisiert – so in der Rechtswissen-
schaft1, in der Aussagepsychologie2 und in der philosophischen Erkenntnis-

1 Vgl. dazu Barton, Stephan (Hg.): Verfahrensgerechtigkeit und Zeugenbeweis: 

Fairness für Opfer und Beschuldigte, Baden-Baden: Nomos 2002; ders. (Hg.): 

Redlich aber falsch. Die Fragwürdigkeit des Zeugenbeweises, Baden-Baden: 

Nomos 1995; Wrightsman, Lawrence S./Willis, Cyntia E./Kassin, Saul M. 

(Hg.): On the witness stand. Controversies in the courtroom, Newbury Park, 

Calif. (u.a.): Sage 1983. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | SIBYLLE SCHMIDT

theorie3. Der Augenzeuge ist hier vor allem relevant als ein objektiver und 
verlässlicher Übermittler von Information – zugleich steht er unter Ver-
dacht, diesem Anspruch der Objektivität und Zuverlässigkeit nie vollstän-
dig genügen zu können. Nachdem das Zeugnis schon in älteren Rechtsord-
nungen als unsicheres Beweismittel galt4, hat das Misstrauen gegenüber 
Zeugenaussagen heute zudem »in der forensischen Psychologie als experi-
mentelle Disziplin wissenschaftliche Form angenommen«5, wie Paul Ri-
coeur bemerkt. Denn in Experimenten stellen sich auch Zeugenaussagen, 
die nach bestem Wissen und Gewissen gegeben wurden, im Vergleich zu 
einer parallelen Kameraaufzeichnung als überaus ungenau heraus. »Fehler, 
Irrtümer und Täuschungen sind nicht die Ausnahmen beim Zeugenbeweis, 
sondern eher die Regel, sind strukturell angelegt«, so stellt der Rechtswis-
senschaftler Stephan Barton6 fest, und Bernd Schünemann hat angesichts 
dieser Ergebnisse gar eine radikale Neubewertung des Zeugenbeweises ge-
fordert: »Empirische psychologische Untersuchungen […] haben einen so 

2 Vgl. dazu z.B. Arntzen, Friedrich: Psychologie der Zeugenaussage: System der 

Glaubwürdigkeitsmerkmale, München: Beck 1993; Wells, Gary L. /Olsen, E.A.: 

»Eyewitness Testimony«, in: Annual Review of Psychology 54 (2003), S. 277-

295.

3 Vgl. die Überblicksdarstellungen in Scholz, Oliver R.: Art. »Zeuge, Zeugnis I«, 

in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12, Ba-

sel: Schwabe 2004, S. 1317-1330, sowie ders.: »Das Zeugnis anderer. Prolego-

mena zu einer sozialen Erkenntnistheorie«, in: Thomas Grundmann (Hg.), Er-

kenntnistheorie. Positionen zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn: 

Mentis 2003, S. 354-375; Coady, C. Anthony J.: »Testimony«, in: Edward Craig 

(Hg.), Routledge Ecyclopedia of Philosophy, Bd. 9, London: Routledge 1998, S. 

309-314; Fricker, Elisabeth: »Testimony. Knowing through Being Told«, in: I. 

Niiniluoto/M. Sintonen/J. Wolensi (Hg.), Handbook of Epistemology. Dor-

drecht: Kluwer 2004, S. 109-130.

4 Bereits im Alten Testament findet sich die Regel, dass erst zwei oder drei Zeu-

genaussagen zusammen einen vollgültigen Beweis erbringen, vgl. Deut. 19,15.

5 Ricoeur, Paul: Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, Paderborn: Fink 2004, hier 

S. 248.

6 Barton, Stephan: »Fragwürdigkeiten des Zeugenbeweises – Aussagenpsycholo-

gische Erkenntnisse und verfahrensrechtliche Konsequenzen«, in: Ders. (Hg.), 

Redlich aber falsch, S. 23-65.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 49

hohen Grad an Unverlässigkeit der Aussage selbst des redlichen Zeugen 
zutage gefördert, dass die Rezeption dieser Erkenntnis durch die Praxis der 
Strafrechtspflege im Grunde genommen ein Erdbeben auslösen müsste«.7

Der Zeuge, so lässt sich mit dem Literaturwissenschaftler Thomas Weitin 
konstatieren, gilt in der juristischen Praxis als ein notorisch »unzuverlässi-
ger Erzähler«.8

Im Gegenzug zu dieser kritischen Sichtweise auf den Zeugen hat Re-
naud Dulong in seiner Studie »Le temoin oculaire«9 dafür plädiert, die Sub-
jektivität des Zeugnisses nicht als Defizit zu betrachten, sondern seine sin-
guläre soziale und politische Bedeutung anzuerkennen. Der Augenzeuge 
kann nicht auf einen »Aufzeichnungsapparat« reduziert werden; er ist als 
Erzähler immer auch in seiner Eigenschaft als verantwortungsvolles Sub-
jekt gefordert, da seine Wahrnehmungen und die Aussage nie ganz von sei-
nem subjektiven Urteil zu trennen sind10. Der Soziologe Dulong macht da-
mit auf den eigentümlichen sozialen Wert von Zeugenschaft aufmerksam: 
Die Singularität des Zeugnisses besteht gerade nicht in seiner Funktion als 
Beweis, sondern in seiner ethischen und politischen Dimension. Mit der 
Analyse dieser Aspekte befasst sich ein zweiter Strang von Forschungsthe-
orien; sie weisen darauf hin, dass der Wert des Zeugnisses im Kontext von 
Geschichte, Erinnerung und Politik nicht allein in der Vermittlung eines 
Faktenwissens besteht. So hat die Oral History-Forschung dem Zeugen im 
Kontext der Zeitgeschichte eine neue Bedeutung zuerkannt, indem sie Zeit-
zeugnisse nicht nur als historische Quellen betrachtet, sondern auch als 
Ausdruck subjektiver Erfahrung und Erinnerung.11 Insbesondere im Zuge 
der Aufarbeitung des Holocaust oder anderer Fälle von politischer Verfol-

7 Schünemann, Bernd: »Zeugenbeweis auf dünnem Eis – Von seinen tatsächli-

chen Schwächen, seinen rechtlichen Gebrechen und seiner notwendigen Re-

form«, in: Albin Eser u.a. (Hg.), Strafverfahrensrecht in Theorie und Praxis, 

München: Beck 2001, S. 385- 407, hier S. 389.

8 Weitin, Thomas: Zeugenschaft. Das Recht der Literatur, München: Fink 2009, 

S. 257ff.

9 Dulong, Renaud: Le témoin oculaire. Conditions sociales de l’attestation perso-

nelle, Paris: Èditions de l'École des Hautes Études en Sciences Sociales 1998.

10 R. Dulong: Le témoin oculaire, S. 42.

11 Exemplarisch: Niethammer, Lutz: Lebenserfahrung und kollektives Gedächtnis: 

Die Praxis der »Oral History«, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | SIBYLLE SCHMIDT

gung und Genozid hat der Begriff der (Überlebens-)Zeugenschaft eine neu-
artige Problematisierung erfahren. Sigrid Weigel betont, dass der Wert des 
Überlebenszeugnisses nicht in der Indizienlogik von Recht, Geschichte und 
politischem Diskurs aufgeht.12 Der Philosoph Avishai Margalit weist der 
Figur des Überlebenszeugen eine zentrale Rolle in einer »Ethik der Erinne-
rung«13 zu: Im Gegensatz zum Typus des Gerichtszeugen, der idealerweise 
aus der Perspektive eines unbeteiligten Dritten spricht, zieht Margalits 
»moralischer Zeuge« seine Autorität aus der Tatsache, das Böse am eige-
nen Leib erfahren zu haben. Die Idee des moralischen Zeugen ist dabei in 
gewisser Hinsicht Erbe des vormodernen religiösen Konzepts des Märty-
rertums: So, wie der Märtyrer durch seinen Tod die Hoffnung auf eine mes-
sianische Zeit verkörpert, verkörpert der moralische Zeuge durch sein

berleben die Hoffnung auf eine Gemeinschaft, die die Opfer solcher ex-
tremer Gewalt anerkennt und sich ihrer erinnert. Zugleich stellt der Typus 
des Überlebenszeugen jedoch, wie Aleida Assmann betont, eine neue Er-
scheinung dar, weil er 

»nicht eine positive Botschaft bezeugt, wie die Macht eines überlebenden Gottes, für 

die es sich zu sterben lohnt. […] Seine Botschaft entspricht […] einer negativen Of-

fenbarung, die nicht das Zeug zur Sinnstiftung und damit auch nicht zu einer fundie-

renden Geschichte hat, auf die sich Gemeinschaften gründen lassen. So gesehen 

konstituiert das Zeugnis keine für ein Kollektiv ›brauchbare‹ Erinnerung.«14

Diese eigentümliche Ambivalenz zwischen der mitteilenden, apophanti-
schen Funktion des Zeugnisses und seinem ethisch-politischen Wert spie-
gelt sich auch in der philosophischen Forschung wieder. Während die vor-
nehmlich analytisch geprägte »Testimony«-Debatte eher das informelle, 
»natürliche« Zeugnis thematisiert, also alltägliche Formen des Auskunftge-

12 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage: Die Geste des 

Bezeugens in der Differenz von Identity Politics, juristischem und historiogra-

phischem Diskurs«, in: Gary Smith/Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugen-

schaft, (Jahrbuch des Einstein Forums 1999), Berlin: Akademie 2000, S. 111-

135. 

13 Margalit, Avishai: The Ethics of Memory, Cambridge Mass.: Harvard UP 2002.

14 Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und 

Gedächtnispolitik, München: Beck 2006, hier S. 88f.

 
Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 51

bens und der Mitteilung von Information15, nehmen postmoderne Autoren 
wie Jean-Francois Lyotard, Giorgio Agamben und Jacques Derrida explizit 
den Extremfall des Überlebenszeugen zum Ausgangspunkt ihrer Überle-
gungen16. Beide Diskurse gebrauchen den Begriff des Zeugnisses (bzw. 
»testimony«, »témoignage«), und doch könnten die Assoziationen und Fra-
gen, die sie mit diesem Begriff verknüpfen, nicht unterschiedlicher sein. 
Was hat das Phänomen alltäglicher Auskunft zu tun mit der Situation des 
Überlebenszeugen und dem Wert seines Zeugnisses? Ist der »Sinn« von 
Zeugenschaft hier nicht ein radikal anderer? Handelt es sich nicht einfach 
um eine irreführende Equivokation, so unterschiedlichen Phänomenen die 
Bezeichnung »Zeugenschaft« zu geben?17

Im Folgenden soll es auf einen Versuch ankommen: Wie lassen sich 
beide Perspektiven verbinden oder in Beziehung setzen? Die Grundintui-
tion dieses Versuchs ist, dass die spezifische Brisanz der Figur des Zeugen 
gerade in der Verknüpfung von Episteme und Ethik liegt. Das Phänomen 
Zeugenschaft, so die Hypothese, zeigt paradigmatisch die fundamentale 
Sozialität und die ethische Bedingtheit unserer Wissenspraxis. Zeugen-
schaft ist eine soziale Praxis: Zum Zeugen wird man stets von einer Hörer-
schaft ernannt, und wer in einer Gesellschaft als Zeuge auftritt, hängt auch 
von historisch und sozial kontingenten Faktoren ab. Eine Kulturgeschichte 
der Zeugenschaft, die die konkreten Regeln und die Rhetoriken des Zeug-
nisablegens im historischen Kontext untersucht, wäre für ein umfassendes 
Verständnis dieser Institution aufschlussreich. Hier jedoch soll zunächst 
anhand einiger Beispiele der philosophischen Auseinandersetzung mit dem 

15 Vgl. die Übersicht in O.R. Scholz: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer 

sozialen Erkenntnistheorie«, S. 356, sowie Scholz’ Beitrag in diesem Band.

16 Lyotard, Jean-François: Der Widerstreit, München: Fink 1987 (frz. 1983); Der-

rida, Jacques: Bleibe. Maurice Blanchot, Wien: Passagen Verlag 2003 (frz. 

1998); ders.: Poéthique et politique du témoignage. Paris: L’Herne 2005; Agam-

ben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 2003 (ital. 1998).

17 Um die irritierende Nähe zum Fall des Gerichts- und Zeitzeugen zu meiden, 

schlägt Martin Kusch beispielsweise vor, in der Erkenntnistheorie nicht länger 

von »testimony«, sondern allgemeiner z.B. von „epistemic interdependence“ zu 

sprechen, vgl. Kusch, Martin: Knowledge by agreement. The programme of 

communitarian epistemology, Oxford: Clarendon Press 2002, hier S. 14-20.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | SIBYLLE SCHMIDT

Phänomen nach einer Grundstruktur des Bezeugens gefragt werden. Worin 
gründet das philosophische Problem der Zeugenschaft? Und wie könnte 
man umgekehrt das spezifische theoretische Potential des Zeugnisses fas-
sen?

I. JENSEITS DER EVIDENZ: 
DAS ZEUGNIS ALS EPISTEMOLOGISCHES PROBLEM

Das Zeugnis anderer ist in der Geschichte der Philosophie vor allem als ein 
Problemfall innerhalb der Frage nach dem Wesen von Wissen behandelt 
worden. Traditionell gilt philosophisch nur das als Wissen, was durch ei-
gene Schlussfolgerung oder eigene Wahrnehmung erschlossen wurde, so-
wie die Erinnerung an eigene Einsichten oder Wahrnehmungen. Paradig-
matisch für diese Abwertung des Wissens durch die Worte anderer ist eine 
Passage in Platons Theaitetos, in der den Augenzeugen einer Sache Wissen 
(episteme) zugesprochen wird, den Richtern aber, die nur durch ihr Zeugnis 
Kenntnis davon erhalten, allenfalls wahre Meinung (doxa): 

»Wenn also die Richter richtig von dem, was man nur durch Autopsie, und sonst 

nicht, wissen kann, überredet sind und dann die Sache nur nach dem, was sie gehört 

haben, beurteilen, so urteilen sie, da sie die richtige Vorstellung über die Sache er-

halten haben, auch ohne Wissen richtig.«18

Philosophisch gerechtfertigtes Wissen bedeutet eigene Einsicht, und die 
kann durch Worte nur angeregt, aber nicht wie eine Auskunft durch Worte 
übermittelt werden. 

Doch wenn Platon auch, wie im Dialog Theaitetos deutlich wird, Er-
kenntnis als ein autonomes Verstehen darstellt, so weist er doch der Figur 
des Sokrates eine für den Erkenntnisprozeß konstitutive Rolle zu: Er lenkt 
die Gedanken des Schülers und gibt ihm Anweisungen. Er gibt ihm zu ver-
stehen – wenn der Verstehensakt selbst auch autonom sein muss. Sokrates 

18 Platon: Theaitetos, 201b, zit. nach der Übersetzung von Otto Apelt, Hamburg 

1998; vgl. Burnyeat, »Socrates and the Jury: Paradoxes in Plato’s Distinction 

between Knowledge and True Belief«, in: Proceedings of the Aristotelian So-

ciety, supp. Vol. 54 (1980), S. 173-191.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 53

ist in ethischer Hinsicht ein Zeuge – nicht für eine bestimmte Information, 
sondern für eine bestimmte Lebensform.19 Als Medium dieser Art von ethi-
scher Mitteilung scheint dem Zeugnis allerdings eine eigenwertige Rolle 
zuzukommen, die auch im Prozeß philosophischen Lernens relevant ist. 

Umso deutlicher wird diese Bedeutung von Zeugenschaft bei einem 
christlichen Denker wie Augustinus, der die alltägliche und vor allem exis-
tentielle Notwendigkeit des Glaubens in die Worte anderer betont:

»Wenn man verlangt, es dürfe nur das geglaubt werden, was gewußt wird, frage ich, 

wie Kinder ihren Eltern gehorchen, wie sie ihre Liebe erwidern sollen, wenn sie 

nicht glaubten, daß es ihre Eltern sind. Denn hier gibt es kein Wissen aufgrund von 

Überzeugung, sondern geglaubt wird hier in bezug auf den Vater dem übermittelten 

Zeugnis der Mutter, in bezug auf die Mutter aber wird meistens nicht der Mutter 

selbst geglaubt, sondern den Hebammen, Ammen und Dienstboten. [...] Noch vieles 

könnte angeführt werden, wodurch offenbar würde, daß überhaupt nichts in der 

menschlichen Gesellschaft unverletzt bliebe, wenn wir uns auf den Standpunkt stell-

ten, es sei nur das zu glauben, was durch sich selbst zu begreifen ist.«20

Einige der wichtigsten und fundamentalsten Fragen des Lebens – der nach 
der eigenen Herkunft genauso wie existentielle Fragen nach Gott, der 
Glückseligkeit und des Seelenheils – liegen, so Augustinus, außerhalb des 
beschränkten menschlichen Erkenntnispotentials. So sind wir unausweich-
lich darauf angewiesen, den Worten und Zeugnissen anderer zu glauben –
zwar vermitteln sie kein Wissen in der engeren Bedeutung des Wortes, 
dennoch haben sie fundamentalen Wert für die Orientierung in unserem 
Denken und Handeln. Sie vermitteln Sinn.

Die Zeugnisdebatte in der Neuzeit weist demgegenüber eine signifi-
kante Verengung der Thematik auf. Die ethische Relevanz des Zeugnisses 
anderer ist hier kaum relevant, im Gegenteil: Das ideale Erkenntnissubjekt 
ist eine eher einsame Figur, die sich im Erkenntnis- und Lernprozeß letzt-
lich allein auf sich selbst zu verlassen hat, wie John Locke in einer be-

19 Vgl. Hadot, Pierre: Qu’est-ce que la philosophie antique?, Paris: Gallimard 

2000; ders.: Philosophie comme manière de vivre: entretiens avec Jeannie Car-

lier et Arnold I. Davidson, Paris: Michel 2001.

20 Augustinus, Aurelius: De utilitate credendi, Kap. 12, 26, zit. nach der Überset-

zung von Carl Johann Perl, Paderborn: Ferdinand Schöningh 1966, S. 65.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | SIBYLLE SCHMIDT

rühmten Passage aus seinem »Versuch über den menschlichen Verstand«
betont:

»In dem Maße, wie wir selber die Wahrheit und die Vernunft betrachten und erfas-

sen, besitzen wir auch reale und wahre Erkenntnis. Daß in unserem Hirn die Mei-

nungen anderer auf und ab wogen, macht uns keinen Deut klüger mögen sie auch 

zufällig wahr sein. [...] In der Wissenschaft besitzt jeder soviel, wie er wirklich er-

kennt und erfaßt. Was er nur glaubt und auf Treu und Glauben animmt, sind bloße 

Fetzen, die, so wertvoll sie auch im ganzen Stück sein mögen, doch für den, der sie 

sammelt, keinen nennenswerten Vermögenszuwachs bedeuten.«21

Eine Auffassung von Erkenntnis, die Evidenz als einziges Fundament von 
Gewissheit begreift, denkt Wissen letztlich nach dem Modell der Autopsie: 
Nur was durch die eigenen Augen oder durch die eigene Einsicht verbürgt 
ist, kann den Status des Wissens beanspruchen. Kenntnisse durch bloßes 
Hörensagen liefern dieser Vorstellung nach nicht denselben Grad an Ge-
wissheit, denn, so weiter Locke, wir »können [...] ebenso gut hoffen, mit 
den Augen anderer zu sehen, wie wir erwarten können, mit ihrem Verstan-
de zu erkennen.«22 Locke betrachtet zwar das Zeugnis einerseits als ein 
wichtiges Medium von Information, sieht es andererseits aber skeptisch, 
weil es für sich genommen keine Evidenz schaffen kann. Sein prekärer
pistemischer Wert kann daher allenfalls in Begriffen der Wahrscheinlich-

keit beschrieben werden.23

21 Locke, John: Versuch über den menschlichen Verstand, 1. Buch, III, 24. Zit. 

nach der Übersetzung von Carl Winckler (Leipzig 1913), Hamburg: Meiner 

2006, hier S. 103.

22 Ebd.

23 Deren Kriterien sind offenbar juristisch geprägt: »Bei dem Zeugnis anderer sind 

zu berücksichtigen: I. die Anzahl, 2. die Redlichkeit, 3. die Befähigung der Zeu-

gen, 4. die Meinung des Verfassers, wo es sich um ein Zeugnis aus einem ange-

führten Buche handelt, 5. die innere Übereinstimmung der Teile und die einzel-

nen Umstände der Darstellung, 6. entgegengesetzte Zeugnisse« (ebd., 4. Buch, 

XV, 4, S. 345). Locke beruft sich zudem auf eine Regel im englischen Rechts-

verfahren, als er schreibt, »dass jedes Zeugnis um so weniger Beweiskraft be-

sitzt, je weiter es von der ursprünglichen Wahrheit entfernt ist. (...) Je öfter eine 

Überlieferung von Hand zu Hand gegangen ist, um so geringer ist die Beweis-

 
e

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 55

Auch David Hume gibt zwar zu, »dass es keine so allgemeine, so nütz-
liche und selbst zu unserem Leben so notwendige Art der Vernunfttätigkeit 
gibt, wie die, welche von dem menschlichen Zeugnis und den Berichten 
von Augenzeugen und Zuschauern ausgeht.«24 Doch deshalb rückhaltlos 
jedem Zeugnis zu glauben, wäre buchstäblich blindes Vertrauen, denn: 
»Ein besonnener Mann bemisst [...] seinen Glauben nach der Evidenz«25. 
Hume schlägt für einen rationalen Umgang mit Zeugnissen vor, die Aussa-
gen stets vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen, Beobachtungen und 
Schlußfolgerungen abzuwägen und auf diese Weise, quasi statistisch, die 
graduelle Beweiskraft (»evidence«) des Zeugnisses zu ermitteln. In seinem 
reduktionistischen Projekt ist Hume bemüht, den Akt des Bezeugens und 
des Annehmens von Wissen durch Zeugenschaft rational (durch Stützung 
auf die »klassischen« Erkenntnisquellen) abzusichern und das Risiko, das 
letztlich jedem Vertrauensakt inhärent ist, weitestgehend zu verringern. 
Wissen basiert auf Evidenz, nicht Vertrauen, denn Vertrauen ist letztlich 
unbegründbar, ist blind – und wie könnte Wissen blind sein?26

Doch welche Rolle kommt dem Zeugnis als Wissensmedium im Zeit-
alter der Aufklärung überhaupt zu? Welche Art von Wissen vermittelt es? 
Augustinus als christlichem Denker ging es in »De utilitate credendi« zwar 
auch um das Zeugnis als Medium historischen Wissens, letztlich aber zielte 
dies auf eine Apologie des Glaubens ab und darauf, das Zeugnis als Me-
dium subjektiver Glaubensgewißheit und ethisch relevanter Einsichten zu 
würdigen. Der Mensch bedarf in Augustinus’ Konzeption der Orientierung 
an den Zeugnissen anderer, weil sein eigenes Erkenntnisvermögen be-
schränkt ist – er kann mithilfe seines Verstandes nicht alle Fragen beant-

kraft, die man davon empfängt.« (Ebd., 4. Buch, XVI, 10, S. 356f). Auf den 

starken Einfluß der kontinentalen Rechtstheorie auf Lockes Theorie des Wahr-

scheinlichen verweist auch Shapiro, Barbara J.: Probability and certainty in se-

venteenth-century England: a study of the relationships between natural science, 

religion, history, law, and literature, Princeton UP, 1983.

24 Hume, David: Untersuchung über den menschlichen Verstand, Hamburg: Mei-

ner 1984, hier S. 130.

25 Ebd.

26 John Hardwig reflektiert diese Auffassung der philosophischen Tradition kri-

tisch in »The Role of Trust in Knowledge«, in: The Journal of Philosophy Vol. 

88, Nr. 12 (1991), S. 693-708.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | SIBYLLE SCHMIDT

worten, die ihm durch das Leben gestellt werden. Auch in der Neuzeit gilt: 
Das Zeugnis anderer ist nützlich, wo wir selbst an die Grenzen unserer Er-
kenntnismöglichkeit stoßen. Aber in der Epoche der Aufklärung ist die 
Frage nach der existentiellen und sinnhaften Orientierung in der Welt dem 
Individuum überantwortet. Das Zeugnis ist nur noch relevant in anderen, 

gleichsam prosaischeren Situationen der Ungewissheit: Es wird als Infor-
mationsmedium für Tatsachenwahrheiten aufgefasst, beispielsweise in Be-
zug auf historische und geographische Fakten, die sich außerhalb unserer 
Wahrnehmungsreichweite abgespielt haben. Nicht existentielle Wahrheiten, 
sondern empirische Ereignisse jenseits des eigenen Wahrnehmungshori-
zonts, historische Begebenheiten, Anekdoten aus fernen Ländern, neue Be-
obachtungen von Naturphänomenen zählen zu den zitierten Beispielen für 
Testimonialwissen. Das Zeugnis erscheint als Medium von Wissen von und 
um Tatsachen – was natürlich nicht ausschließt, dass es gerade aufgrund 
seiner scheinbaren Faktizität und Objektivität für religiöse und politische 
Diskurse funktionalisiert wird. So fragt zum Beispiel Johann Martin Chla-
denius in einer Debatte um den Wert des Zeugnisses:

»Was kann wohl gewisser seyn, als daß z.B. Luther die reine Lehre wieder herge-

stellt, und eine deutsche Uebersetzung der heiligen Schrift geliefert habe? Daß Carl 

der Grosse ein weitläufiges Reich beherrscht, u.s.w? Wißen wir nicht, die wir zum 

Theil keinen Schritt über die Gränzen von Deutschland gethan haben, aufs gewis-

seste; daß ein grosses Sinesisches Kayserthum sey, welches gegen Morgen liege? 

Anderer Stücke der Geographie zu geschweigen. Diese Gewissheit, sie mag nun 

herkommen, woher sie will, ist doch wirklich, und dieses muß eines ieden Gewissen 

bezeugen.«27

Chladenius listet hier historische und geographische Fakten als Beispiele 
von Wissen durch das Zeugnis anderer auf – und reiht ihnen en passant das 
vorgeblich ebenso sichere Faktum ein, dass Luther »die reine Lehre wieder 
hergestellt« habe – ein rhetorisch geschickter Kniff, der jedoch gerade des-
halb funktioniert, weil das Zeugnis hier, gewissermaßen säkularisiert, eben 

27 Chladenius, Johann Martin: Vernünftige Gedanken vom Wahrscheinlichen und 

desselben gefährlichen Missbrauche, hg. von Urban Gottlob Thorschmid, Stral-

sund (u.a.): Weitbrecht 1748, §6. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 57

als Wissensmedium von realen und objektiv greifbaren Tatsachen begriffen 
wird. 

Dabei ist das Zeugnis auch und gerade in der Aufklärung stets mit dem 
Thema der Wunder bzw. dem Wunderbaren verknüpft. Das Zeugnis bleibt 
Wissensträger des Wunderbaren, des Unwahrscheinlichen an der Grenze 
zum Irrationalen. Dies muss nicht nur das Wunder im religiösen Sinne sein: 
Locke weist darauf hin, dass unsere Begriffe der Wahrscheinlichkeit relativ 
sind. Für Mitglieder fremder Kulturen muss mitunter wunderlich erschei-
nen, was für uns alltäglich ist. Als Beispiel hierfür zitiert er die Anekdote 
des Königs von Siam, der einem holländischen Gesandten nicht glauben 
will, dass 

»das Wasser in seiner Heimat bei kaltem Wetter zuweilen so fest werde, dass die 

Menschen darauf umhergehen könnten, ja, dass es einen Elefanten tragen würde, 

wenn einer vorhanden wäre. Darauf erwiderte der König: ›Bis jetzt habe ich die selt-

samen Dinge geglaubt, die sie mir erzählt haben, weil ich Sie für einen besonnenen 

und ehrlichen Mann hielt, jetzt aber bin ich gewiß, daß Sie lügen‹«.
28

Zeugenwissen, so scheint Locke hier nahezulegen, soll zwar aufgrund sei-
ner Wahrscheinlichkeit rational erwogen werden – doch zugleich scheint er 
hier darauf hinzuweisen, dass was wir jeweils für wahrscheinlich halten, 
von unserer jeweiligen natürlichen und kulturellen Umgebung und Ge-
wohnheit abhängt. 

Diesen Erfahrungshintergrund erklärt Hume dennoch zum einzigen 
vernünftigen Maßstab dafür, einem Zeugnis zu glauben. Per definitionem 
werden so alle Wunderberichte disqualifiziert: »Kein Zeugnis reicht aus, 
ein Wunder festzustellen, es müsste denn das Zeugnis von solcher Art sein, 
dass seine Falschheit wunderbarer wäre, als die Tatsache, die es fest-
zustellen trachtet.«29 Humes Reduktionismus ist damit im doppelten Sinne 
zu verstehen: Einerseits fordert er die Reduktion von Wissen durch das 
Zeugnis anderer auf die klassische Erkenntnisquellen Wahrnehmung, Erin-
nerung und Schlussfolgerung. Andererseits reduziert er das Zeugnis, das im 
christlichen Kontext orientierende und sinnkonstituierende Funktion hat, 
auf ein schlichtes Informationsmedium über Tatsachen.

28 J. Locke: Versuch über den menschlichen Verstand, 4. Buch, XV, 5, S. 346f.

29 D. Hume: Untersuchung über den menschlichen Verstand, S. 135.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | SIBYLLE SCHMIDT

II. WISSEN UND VERTRAUEN:
 DIE »TESTIMONY«- DEBATTE 

Vor allem in der analytisch geprägten Erkenntnistheorie ist das Problem der 
Zeugenschaft als Wissensquelle in den letzten Jahren neu aufgegriffen und 
reflektiert worden. Autoren wie C.A.J. Coady und Bimal Krishna Matilal 
kritisieren den Individualismus der neuzeitlichen europäischen Erkenntnis-
theorie und betonen die konstitutive Funktion von Zeugnissen für unsere 
Wissenspraxis: »[...] the evidence of testimony constitutes a fundamental 
category of evidence which is not reducible to, or wholly justifiable in 
terms of, such other basic categories as observation or deductive infe-
rence.«30  Die Debatte bleibt dabei in der Spur der neuzeitlichen Zeugende-
batte, insofern die Autoren das Zeugnis primär als Medium von Tatsa-
chenwissen betrachten.31 Die neue Perspektive auf das Phänomen besteht 
darin, Testimonialwissen dennoch nicht als zweitrangig gegenüber den 
klassischen Wissensformen zu betrachten, sondern die Verflochtenheit von 
eigener Wahrnehmung, Erinnerung, Deduktion und den Worten anderer 
aufzuweisen, denn, wie etwa Peter Strawson betont, »all our basic sources 
of information are closely interwoven«.32 Und dieses Netz aus selbstermit-

30 Coady, C. Anthony J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon 

Press 1992, S. 96.

31 So eröffnet etwa Arindam Chakrabarti das Problemfeld folgendermaßen: »We 

often find out facts about distant times and places from the words of unexami-

ned authorities. (…)Thus parents, books, teachers, newspapers, the radio, histo-

rians, eye-witnesses, laboratory-technicians and specialists tell us that p, and as 

a result, on many occasions – though not on all – we come to know that p.« In: 

Bimal Krishna Matilal/Arindam Chakrabarti (Hg.), Knowing from words. Wes-

tern and Indian philosophical analysis of understanding and testimony, 

Dordrecht: Kluwer 1994, S. 99; C.A.J. Coady nennt als Beispiele für zeugenba-

siertes Wissen »numerous everyday facts of geography and history«, »the po-

pulation of the USA, the day-to-day temperature of the environment, the non-

existence of a largest prime number, the military practices of ancient peoples 

[…]«, in: ders.: Art. »Testimony«, S.310.

32 »The knowledge (or belief) system of each member of the community is a high-

ly complex fabric in which the strands of perception, memory and testimony are 

inextricably intervowen in such a way that none could be reduced to the others 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 59

telten und übernommenen Wissensbeständen bildet gleichsam die Grundla-
ge und das Spielfeld unserer kognitiven Akte.

Nicht nur im Bereich des Allgemeinwissens, auch in der Wissenschaft 
kommt dem Zeugnis anderer eine zentrale epistemische Rolle für die Er-
zeugung und Bestätigung von Erkenntnissen zu.33 Geschichte, Sozialwis-
senschaften, Psychologie arbeiten wesentlich mit Zeugnissen als Informati-
onsquellen. Forscher, die im Team an der Lösung einer Aufgabe arbeiten, 
hantieren mit Wissen, das sie mitunter nicht selbst ermittelt haben, sondern 
als Resultat von ihren Kollegen übernehmen. Nicht autonomes Erkennen, 
sondern Heteronomie und Kollektivität beschreiben nicht selten die tatsäch-
liche Wissenschaftspraxis. Vertrauen, so die Schlußfolgerung, sollte nicht 
länger in Opposition zu Wissen betrachtet werden, sondern als ein wichti-
ges, ja konstitutives Moment unserer Erkenntnis: »Modern knowers cannot 
be independent and self-reliant, not even in their own fields of spe-
cialization. In most disciplines, those who do not trust cannot know.«34 Da-
mit verbinden sich epistemologische mit eminent sozialen und moralischen 
Fragen, denn, so argumentiert John Hardwig, wenn vieles von dem, was 
wir wissen, letztlich auch auf der Glaubwürdigkeit und damit moralischen 
Integrität von »Zeugen« im weitesten Sinn beruht, dann hängt  Wissen 
(auch) von Moral ab. Erkenntnistheoretische Überlegungen müssten folg-
lich ethische Aspekte miteinbeziehen.35

Die Grundidee eines Projekts der »Sozialen Epistemologie« besteht je-
doch nicht nur darin, epistemische Akteure zugleich als soziale Wesen zu 
reflektieren, sondern das Zeugnis neben unserer eigenen Wahrnehmung 
und Denkleistung als Basis und zugleich potenzierendes Element unserer 

without unravelling the whole.« Strawson, Peter F.: »Knowing from words«, in: 

B. M. Matilal/A. Chakrabarti: Knowing from words, S. 23-27, hier S. 26.

33 C.A.J. Coady: Testimony, S. 8ff.

34 Hardwig, John: The Role of Trust in Knowledge, S. 693.

35 Ebd., S. 708. In welchem Sinn hier »Ethik« zu verstehen ist, bleibt jedoch zu 

klären. Steven Shapin hat gezeigt, inwiefern die Anerkennung der moralischen 

Exzellenz einer Person letztlich über soziale und nicht zuletzt finanzielle Indi-

katoren kodiert ist, vgl. Shapin, Steven: A social history of truth. Civility and 

science in seventeenth-century England, Chicago: Chicago UP 1994; vgl. dazu 

auch Peter Lipton: »The epistemology of testimony«, in: Studies in History and 

Philosophy of Science, Vol. 29, Nr. 1 (1998), S. 1-31.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | SIBYLLE SCHMIDT

Wissenspraxis anzuerkennen. Oliver Scholz hat dies auf den Punkt ge-
bracht: »Der Effekt davon – neben den Fähigkeiten zum Wahrnehmen, Er-
innern und Schließen –, von anderen lernen zu können, ist nicht einfach ein 
additiver. Was wir dem Zeugnis anderer entnehmen, vermehrt unseren 
Schatz gerechtfertigter Meinungen nicht nur in quantitativer Hinsicht, es 
beeinflußt und bereichert auch die anderen Quellen.«36 Das legt jedoch na-
he, das Zeugnis nicht nur als schlichtes Informationsmedium zu betrachten, 
sondern auch seine performative Orientierungsfunktion für unser Denken 
zu reflektieren. Und es bedeutet, den Begriff von Gewissheit neu zu denken 
– jenseits des in der Neuzeit geprägten Paradigmas der Evidenz.

III. DAS DILEMMA DER ÜBERLEBENSZEUGEN

»Das Zeugnis entsteht aus einem Geheimnis«, schreibt Jacques Derrida, 
»wenn das Zeugnis [...] zum Beweis, zur Information, zur Gewissheit oder 
zum Archiv geriete, würde es seine Funktion als Zeugnis verlieren.«37 Der 
prekäre epistemische Status des Zeugnisses ist also auch ein Thema im 
postmodernen Diskurs. Doch anders als in der gegenwärtigen Testimony-
Debatte versuchen die postmodernen Autoren nicht, das Zeugnis als eine 
Wissensquelle neben anderen zu rehabilitieren. Vielmehr spitzen Autoren 
wie Lyotard, Derrida und Agamben das Zeugenproblem aporetisch zu, um 
die Beschränktheit des rein epistemischen Zugangs aufzuzeigen. Am Ex-
trembeispiel des Überlebenszeugen wird die Besonderheit des Zeugnisses 
gegenüber anderen Formen des Beweises wie dem Dokument besonders 
deutlich. Der Psychiater und Leiter des Fortunoff Video Archive Dori Laub 
hat das Dilemma der Überlebenszeugen des Holocaust so ausgedrückt, dass 
sie für ein »Ereignis ohne Zeugen« zeugen. Laub spielt darauf an, dass die 
Vernichtung in den Konzentrationslagern der Nationalsozialisten nicht nur 
darauf abzielte, massenweise Menschenleben auszulöschen, sondern auch, 
die Spuren dieser Auslöschung und die Erinnerung an die Opfer zu tilgen:

36 O.R. Scholz: Das Zeugnis anderer und das Projekt einer sozialen Epistemologie, 

S. 373, sowie Scholz’ Beitrag in diesem Band.

37 J. Derrida: Bleibe, S. 28.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 61

»What precisely made a Holocaust out of the event is the unique way in which, dur-

ing its historical occurrence, the event produced no witnesses. Not only in effect did 

the Nazis try to exterminate the physical witness of their crime; but the inherently 

incomprehensible and deceptive psychological structure of the event precluded its 

own witnessing, even by its very victims.«38

In diesem Sinne war es unmöglich, vom Lager Zeugnis abzulegen, denn 
wer die Erfahrung gemacht hatte, blieb, selbst wenn er körperlich dem La-
ger entkommen war, in seinem Erleben und mit seiner Erinnerung isoliert. 
Genau diese Unmöglichkeit, Zeugnis abzulegen, ermöglichte die Geheim-
haltung und damit das Funktionieren der Lager, und die späteren Leugner 
des Holocaust nutzten genau diese Struktur für ihre Argumentation aus. 
Lyotard hat sich mit diesen Strategien, wie sie etwa der Holocaustleugner 
Robert Faurisson sich zu eigen machte, eingehend befasst und sie zum 
Ausgangspunkt seiner Philosophie des »Widerstreits« gemacht:

»Man gibt Ihnen zu verstehen, daß sprachbegabte menschliche Wesen in eine Situa-

tion verstrickt wurden, die so beschaffen war, daß Ihnen jetzt niemand mehr davon 

berichten kann. Die meisten kamen damals ums Leben, die Überlebenden sprechen 

selten darüber. Wenn sie sprechen, so bezieht sich ihr Augenzeugenbericht nur auf 

einen winzigen Bruchteil dieser Situation. – Wie läßt sich also in Erfahrung bringen, 

daß diese Umstände wirklich geherrscht haben?«39

Lyotard zufolge geht es weniger darum, dass die Existenz der Lager sich 
nicht beweisen ließe40, sondern darum, dass die Frage nach der Beweisbar-

38 Laub, Dori: »Truth and Testimony. The Process and the Struggle«, in: Cathy 

Caruth (Hg.): Trauma. Explorations in memory. Baltimore, London: John Hop-

kins UP 1995, S. 61-75, hier S. 65.

39 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 17.

40 Jean-Claude Pressac, anfänglich Anhänger von Robert Faurissons These, es 

gebe abgesehen von den Zeugnissen keine Indizien für die Existenz der Gas-

kammern in Auschwitz, suchte nach anderen Beweisen für die Inbetriebnahme 

der Gaskammern. Sein Buch »Les crématoires d’Auschwitz. La machinerie du 

meurtre de masse« (Paris: CNRS 1993) war die erste Studie, die ausschließlich 

aufgrund technischer Indizien und ohne die Unterstützung von Zeugenaussagen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | SIBYLLE SCHMIDT

keit selbst eine logische Falle ist. Denn es ist die ihr zugrundeliegende Lo-
gik der Indizien, die auf perfide Weise die eigentlichen Zeugen des Ereig-
nisses selbst diskreditiert und gleichsam zum Schweigen bringt: »Der ein-
zig annehmbare Beweis für ihre tödliche Wirkung besteht darin, daß man 
tot ist. Als Toter aber kann man nicht mehr bezeugen, daß man in einer 
Gaskammer umgekommen ist.«41

Giorgio Agamben hat in anderer Weise argumentiert, dass das Zeugnis 
vom Holocaust in seiner juristischen Verwertung als Beweis nicht aufgeht –
ja, dass diese Inkommensurabilität die Ohnmacht des Rechtsdenkens selbst 
offenbart. Er schreibt in »Was von Auschwitz bleibt«:

»So notwendig diese [die Nürnberger und der Eichmann-Prozess, S.S.] Prozesse 

waren und obwohl sie offensichtlich nicht ausreichten [...], trugen sie doch zur 

Verbreitung der Vorstellung bei, das Problem sei bereits bewältigt: Die Urteile wa-

ren rechtskräftig geworden, die Schuldbeweise definitiv erbracht.« 

Aber: »Das Recht hatte das Problem nicht erschöpft; dieses Problem war so enorm, 

daß es das Recht selbst in Frage stellte und mit sich in den Abgrund riß.«42

Die Erfahrung, die die Menschen in den Lagern erlitten haben, zeichnet sie 
zwar als den einzig möglichen Zeugen des Ereignisses aus – zugleich er-
schwert sie ihnen das Zeugnisablegen, weil sie extreme Gewalt und die 
Zerstörung ihrer persönlichen Integrität bedeutete. In diesem Sinn lässt sich 
Agambens aporetische Formel verstehen: »Subjekt des Zeugnisses ist der, 
der Zeugnis ablegt von einer Entsubjektivierung.«43 Der Überlebende findet 
sich in einem Dilemma wieder, weil er sich im Sprechen einerseits als in-
tegres Subjekt behauptet, andererseits von seiner eigenen Entwürdigung 
und Depersonalisierung berichten muss. Agamben spitzt diese Spannung zu 
einem unüberbrückbaren Gegensatz zu: »Der Wissende macht die Erfah-
rung einer schmerzlichen Unmöglichkeit zu sagen und der Sprechende die 
Erfahrung einer ebenso bitteren Unmöglichkeit zu wissen.«44

den Beweis erbrachte, dass die Gaskammern tatsächlich eingesetzt worden wa-

ren. 

41 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 18.

42 G. Agamben: Was von Auschwitz bleibt, S. 17.

43 G. Agamben: Was von Auschwitz bleibt, S. 105. 

44 Ebd., S. 108.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 63

Wenn Agamben dem Überlebenszeugen die Autorität und die Verant-
wortung für sein Zeugnis abspricht, so ist dies gerade nicht als Diskriminie-
rung der Zeugen zu verstehen. Autorität und Verantwortung sind für Agam-
ben genuin juristische Begriffe, die angesichts der Problematik von syste-
matischem Massenmord und Entwürdigung schlicht fehl am Platz sind. 
Denn sie entstammen einer Logik der Evidenz, die von der Struktur des 
Lagers unterlaufen und pervertiert wird.

Der Sinn des Zeugnisses von Überlebenden besteht, darauf haben zahl-
reiche Autoren hingewiesen, nicht in seiner Beweisfunktion. Die Erinne-
rungen des Überlebenszeugen lassen sich nicht vollständig in propositio-
nales Wissen übersetzen und verwerten. Speziell das Überlebenszeugnis ist 
nicht Medium der Repräsentation, es markiert vielmehr, so Sigrid Weigel, 
eine »beispiellose Trennung und Differenz zu denen, an die sich ihre Erin-
nerungen, ihr Schweigen, ihre Gesten und ihre Worte adressieren« und ei-
ner »unüberbrückbaren Distanz zwischen den Überlebenden und den ande-
ren.«45 Zwar sind Zeugnisse bezeichnender Weise in Situationen der Wahr-
heitskrise gefragt – der Zeuge macht seine Erfahrung und Erinnerung ande-
ren verfügbar, denen das bezeugte Ereignis nicht mehr direkt zugänglich 
ist, und in dieser Hinsicht ist das Zeugnis natürlich eine Art Repräsentation. 
Zugleich aber markiert das Zeugnis, im Gegensatz zu anderen Indizien, ei-
ne uneinholbare Abwesenheit. Diese Abwesenheit und Differenz wahr-
nehmbar zu machen, ist nach Derrida ein wesentliches Merkmal des Zeug-
nisses: »Der Adressat des Zeugen, er, der Zeuge für den Zeugen, sieht 
nicht, was der Zeuge aussagt, gesehen zu haben; er hat es nicht gesehen und 
er wird es niemals sehen. […] Diese Ab-wesenheit ist auch wesentlich.«46

Eben weil das Zeugnis keine Gewissheit im Sinne einer Evidenz erzeugen 
kann, impliziert es einen Glaubensakt seitens der Zuhörer. Dieser Glaube 
ist konstitutiv für das Zeugnis und damit für die Mitteilung der Erfahrung. 
Glauben ist dabei keineswegs als eine defizitäre Form von Wissen zu ver-
stehen. Glauben, »croire«, ist vielmehr immer schon involviert, sobald wir 
mit anderen in Kontakt treten: 

45 S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage, S. 117.

46 »Le destinataire du témoignage, lui, le témoin du témoin ne voit pas ce que le 

premier témoin dit avoir vu; il ne l'a pas vu et ne le verra jamais. […] Cette ab-

sence est aussi essentielle.« J. Derrida: Poéthique et politique du témoignage, S. 

32. (Übersetzung S.S.).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | SIBYLLE SCHMIDT

»›Was ist Glauben?‹, was tun wir, wenn wir glauben (das heißt die ganze Zeit, so-

bald wir in Beziehung mit dem anderen treten), das ist eine der Fragen, die sich un-

ausweichlich stellen, wenn man versucht, das Zeugnis zu denken.«47

So betrachtet birgt das Zeugnis auch ein theoretisches Potential: Jenseits 
des Paradigmas der Evidenz zeigt es die soziale und ethische Konstitution 
von Gewissheit auf.

IV. SYNTHESE: ETHOS UND EPISTEME

Wie kann diese Singularität des Zeugnisses, seine Inkommensurabilität zu 
einer Logik der Evidenz, positiv begriffen werden? Der Diskurs zum Zeug-
nis von Überlebenden weist, häufig in aporetischen Formeln, auf eine Pro-
blematik hin, die mit Emmanuel Levinas’ Konzept des Zeugnisses weiter-
führend expliziert werden kann. Levinas hat mit dem Begriff des Zeugnis-
ses eine Form der Bezugnahme skizziert, die auf eine Alterität verweist, 
diese jedoch nicht repräsentiert. Das Zeugnis erscheint bei Levinas als 
Chiffre für eine Beziehung, eine Kommunikation mit dem Anderen, die die 
Alterität bewahrt und die in gewisser Weise offen bleibt. Es steht gerade für 
einen fundamentalen Vertrauens- oder Glaubensakt vor jedem Wissen. 
Deshalb mag Levinas’ Konzeption hier aufschlussreich sein, um beide 
skizzierten Perspektiven auf das Problem zusammenzuführen und eine Syn-
these zu wagen.

In dem Aufsatz »Vérité du dévoilement et vérité du temoignage«48

schreibt Levinas: Wenn man Zeugenschaft nur auffasse als einen Bericht 
von »Seiendem«, dann sei einleuchtend, warum die Philosophie sich bisher 
kaum damit befasst hat. Denn das Zeugnis, das etwas Seiendes, etwa einen 
Tatsachenbestand, darstellt, ist Wissen aus zweiter Hand und damit immer 

47 »›Qu’est-ce qu’est croire?‹, que faison-nous quand nous croyons (c’est-à-dire 

tout le temps, et dès que nous entrons en rapport avec l'autre), voilà l’une des 

questions dont on ne peut se détourner quand on essaie de penser le témoigna-

ge.« Ebd., S. 34. (Übersetzung S.S.). 

48 Levinas, Emmanuel: »Vérité du dévoilement et vérité du témoignage«, in: En-

rico Castelli (Hg.), Le témoignage. Actes du colloque; Rome 5-11 janvier 1972, 

Paris: Aubier 1972, S. 101-110.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 65

defizitär: »Es bringt nur indirekte Wahrheiten über das Seiende oder über 
die Beziehungen die der Mensch mit Seiendem unterhält. Wahrheiten, die 
offensichtlich zweitrangig sind, aus zweiter Hand, unkontrollierbar, ver-
fälscht durch ihre eigene Übertragung: die ›Subjektivität, die sich selbst 
zum Verschwinden bringt‹, indem sie nurmehr die Informationen kursieren 
lässt, ist der Unaufrichtigkeit und der Lüge fähig.«49

Die traditionelle philosophische Kritik am Zeugnis als Wissensquelle ist 
im Grunde, so Levinas, eine Fortführung von Platons Mimesis-Kritik. Die-
selbe Kritik, die Platon an den Dichtern und Bildhauern übt, die ein empiri-
sches Ding nachahmen, kann auch am Zeugen angewandt werden, der ein 
empirisches Geschehen darstellt: Der Nachahmung kommt weniger Wahr-
heit zu als dem wirklichen Ding. Hinzu tritt das Problem, dass Zeugen nicht 
nur unwissentlich verfälschen, sondern auch lügen können. Ein Zeugnis 
kann zwar auch etwas Abstraktes zum Ausdruck bringen, so wie ein 
Kunstwerk nicht nur eine bloße Imitation eines empirischen Gegenstands 
ist, sondern von einer Idee zeugen kann: »[...] sicher, das Zeugnis kann als 
die Schematisierung des abstrakten Begriffs vom Sein in der konkreten 
Wirklichkeit des Subjekts verstanden werden.«50 Doch auch hier noch kriti-
siert Levinas, dass das Zeugnis eine Repräsentation bleibt, die eine be-
stimmte Wahrheit aufdecken soll. Der Akt der Entschleierung, »dévoile-
ment«, ist ja ein Akt der »Präsentation« – und damit, so könnte man hinzu-
fügen, eine Figur der evidentia. 

Er setzt der »Wahrheit der Entschleierung« eine »Wahrheit des Bezeu-
gens« entgegen. Was hat es damit auf sich? Levinas selbst gebraucht den 
Begriff des Zeugnisses in Bezug auf eine transzendente Wahrheit, auf die 
Idee des Unendlichen, die nicht repräsentiert werden kann. Ihn interessiert 
das Zeugnis, insofern es keine Repräsentation ist, weil es von etwas zeugt, 
das unter keinen Umständen sichtbar, präsentierbar ist, und das sich dem 
direkten Zugriff verweigert – das prinzipiell nicht verifizierbare Zeugnis. 

49 Ebd., S. 103: »[…] il n’apporte que des vérités indirectes sur l’être ou sur les 

rapports que l’homme entretient avec l’être. Vérités, évidemment, inférieures, de 

seconde main, incontrôlables, faussées de par leur transmission même: la ›sub-

jectivité qui s’efface‹ en faisant circuler les informations, est capable de mau-

vaise foi et de mensonges.«

50  Ebd.: »[...] le témoignage peut, certes, être entendu comme la schématisation du 

concept abstrait de l’être dans le concret du sujet.« 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | SIBYLLE SCHMIDT

Wie bestimmt sich Levinas hier von dem Verständnis des Zeugnisses als 
Auskunft über Tatsachenwahrheiten abgrenzt, zeigt sich darin, dass er das 
Zeugnis überhaupt nicht als eine Aussage versteht, sondern als reine ethi-
sche Geste gegenüber einem Anderen. Levinas nennt es »Sagen«, das sei-
nes Inhalts völlig entleert ist und allein durch seinen Vollzug bedeutet. Le-
vinas wechselt damit aus dem Register der Erkenntnis (des Wissens, der 
Information) hinein in das Register des Ethischen. Von allen Merkmalen 
eines »herkömmlichen« Begriffs der Zeugenschaft bleibt hier nichts als die 
pure Form der Selbstdesignation, jene Geste der Verantwortung, mit der der 
Sprecher für die Wahrheit seines Zeugnisses bürgt. 

Levinas hat das Zeugnis so fundamental wie möglich gedacht und es 
schließlich auf das Wesentliche reduziert: Versprechen einerseits und Ver-
trauen andererseits. Denn was bedeutet es, dass das Zeugnis nicht auf einen 
autonomen Wissensakt zurückgeführt werden kann, und dass seine Ge-
wissheit nicht in Evidenz, sondern einem letztlich unbegründbaren Ver-
trauen gründet? Das »Gerüst« des Zeugnisgebens und -annehmens, seine 
basale Struktur, so zeigt Levinas’ radikale Abstraktion von jedem Inhalt des 
Sagens, ist letztlich die Dualität von Geben und Annehmen. In dieser un-
auflösbaren Dualität von Versprechen und Vertrauen schenken, also in je-
nem »Zwischen« von Zeuge und Rezipient des Zeugnisses, offenbart sich, 
so ließe sich mit Levinas sagen, eine irreduzible ethische Grundstruktur.

Ist dies der Schlüssel zum Verständnis für die Besonderheit und auch 
Ambivalenz des Zeugnisses als Erkenntnisquelle? Levinas weist damit 
möglicherweise auf einen Punkt hin, um den es auch der sozialen Episte-
mologie gehen muss, will sie Zeugenschaft tatsächlich als eine grundle-
gende Erkenntnispraxis denken: Die Fundierung der Erkenntnis durch das 
Ethische.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ex propria industria

Zu einer Archäologie der Zeugenvergessenheit 

EMMANUEL ALLOA

I. AUS EIGENER KRAFT

In Stammbücher seiner Gastgeber oder seiner Studenten trug Kant mit 
Vorliebe die folgende Sentenz ein: Quod petis in te est. Ne te quaesiveris 

extra – Was du suchst, liegt in dir, suche es nicht außerhalb davon. Im Un-
terschied zu den lateinischen Dichtern, auf die sie zurückgeht,1 verweist die 
Sentenz bei Kant weniger auf einen bestimmten Erkenntnisgegenstand denn 
auf ein Erkenntnisvermögen: Das Subjekt ist, bevor es zum Gegenstand 
von Einsicht wird, Mittel dazu. Gegenüber dem delphischen gnothi seauton 

(»Erkenne dich selbst«) ist das Selbst nicht primär Ziel, sondern in erster 
Linie Medium von Erkenntnis. Nicht jedes Selbstdenken ist ein Sich-
Selbst-Denken, doch umgekehrt setzt jedes tatsächliche Sich-Selbst-Den-
ken das Selbst-Denken voraus. Anders formuliert: vom Erkennen des Selbst

findet eine Verschiebung statt hin zum Selbsterkennen. Wahres Wissen, so 
die Vorstellung, ist selbst gewonnenes Wissen; wahres Wissen ist Wissen 
aus eigener Kraft. 

1 Es handelt sich genau genommen um die Textmontage eines Versfragments von 

Horaz (»Quod petis, hic est«) mit einem Fragment aus den Satiren des Persius 

(»nec te quaesiveris extra«), die Kant erstmals 1777 und insgesamt neunmal in 

Stammbücher einträgt. Vgl. Vaihinger, Hans: »Erklärung der vier Beilagen«, in: 

Kant-Studien 9 (1904), 342-343.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | EMMANUEL ALLOA

Die Betonung des Vermögens hat wiederum emanzipatorisches Poten-
tial: die Unmündigkeit kann, weil selbst verschuldet, durch die Ausübung 
der eigenen Fähigkeiten wieder überwunden werden. Das Primat der Auto-
nomie – und der damit verbundenen Begriffe wie Selbstbeherrschung, 
Selbstbestimmung oder Selbstgesetzgebung – wird erst verständlich, wenn 
sich das Selbst nicht als Gegenstand, sondern als Vermögen herausstellt.    

Dieses Vermögen, das dem Subjekt eigens zukommt und sich niemand 
anderem verdankt, schillert dennoch merkwürdig zwischen Individualität 
und Allgemeinheit. Selbstdenken, so die erste Maxime des allgemeinen 
Menschenverstands, »heißt den obersten Probierstein der Wahrheit in sich 
selbst (d.i. in seiner eigenen Vernunft) suchen«.2 Das sapere aude benennt 
wiederum den Mut, »sich [s]eines eigenen Verstandes zu bedienen«, ohne 
»Leitung eines anderen«.3 Doch ist eine eigene Vernunft, ist ein eigener 

Verstand nicht ein Oxymoron? Dieses Oszillieren zwischen Eigen- und All-
gemeinheit lässt sich wieder beobachten, wenn Kant über das Selbstdenken 
schreibt, es hieße so viel wie »an der Stelle jedes andern zu denken«.4 Die 
fremdbestimmte Unmündigkeit, bei der lediglich die Worte und Gedanken 
anderer übernommen werden, soll ersetzt werden durch eine Vernunft, der 
nichts Fremdes mehr beigemischt ist, die aber gleichwohl wieder fähig ist, 
im Namen aller zu sprechen.

Die Kritik der heteronomen Repräsentation als Kritik an der fremden 
Autorität paart sich hier mit einer allgemeinen Repräsentativität des eige-
nen, vernunftkonformen Denkens. Autonomie und Repräsentativität lassen 
sich folglich nicht apriorisch entgegensetzen, allein der Blick auf den Voll-
zug vermag Selbst- von Fremdbestimmung zu scheiden: Was mit eigenen 
Mitteln gewonnen wurde, lässt sich verallgemeinern; was dagegen über-
nommen wurde, trägt stets den Makel des unüberprüfbaren Ursprungs. Jede 
Übernahme birgt zudem immer auch die Gefahr des Übergriffs: Wer sich 
auf das einlässt, was er selbst nicht überprüfen kann, überlässt immer schon 
einen Teil seiner Selbstständigkeit einer fremden Instanz.

2 Kant, Immanuel: »Was heißt sich im Denken orientieren ?« [1786], in: ders., 

Was ist Aufklärung. Ausgewählte kleine Schriften, mit einem Einführungstext 

von Ernst Cassirer, hg. v. Horst Brandt, Hamburg: Meiner 1999, S. 60.

3 Ebd., S. 20.

4 Kant, Immanuel: Handschriftlicher Nachlass, Refl. 2564. Akademie-Ausgabe 

(=AA), Berlin: Reimer 1900ff., Bd. XVI, S. 419, Z. 1.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 69

Neben Kant definiert auch Diderot die wahre Erkenntnis als solche, die 
aus dem eigenen Vermögen gewonnen ist. Der freie – und damit unweiger-
lich eklektische – Geist wird bestimmt als jemand, der »für sich selbst 
denkt […] und nichts zulässt, was nicht dem Zeugnis seiner Erfahrung und 
seines Wissens entspringt«.5 Dem penser de soi-même, dem im 17. 
Jahrhundert der Eklektizismus von Thomasius Pate steht, werden zwei 
mögliche Quellen der Erkenntnis zur Seite gestellt: a) die Sinneserfahrung 
und b) das Wissen (gemeint ist das Schlussfolgern aus eigenem Verstan-
desvermögen). In diesen Passagen lässt sich das Nachwirken einer episte-
mologischen Grundsatzentscheidung beobachten: Wenn jede Erkenntnis in 
der Lage sein muss, sich selbst zu rechtfertigen und jedes Wissen eines sein 
muss, für das sich Gründe angeben lassen können, so sind genau genom-
men zwei Erkenntnisquellen zulässig: unmittelbare Wahrnehmung oder 
aber schlussfolgerndes Denken. Wahre Erkenntnis ist damit stets Erkennt-
nis aus erster Hand; alles Wissen aus zweiter Hand muss als authentisches 
Wissen ausscheiden. 

Diese innerhalb der Epistemologie dominante Auffassung, die hier in 
der Aufklärung ihre explizite Formulierung erfährt, begründet die in der 
philosophischen Zeugenschafts-Debatte vielfach diagnostizierte Vernach-
lässigung des Zeugnisses (neglect of testimony). Was ausschließlich durch 
andere überliefert, selbst aber nicht aufgestellt werden kann, bleibt stets im 
Rahmen der Über-, niemals der Ermittlung. Auf den Status von Erkenntnis 
kann Wissen aus fremder Quelle keinen Anspruch erheben, bestenfalls auf 
den von Meinung. 

Der Unterschied zwischen wahrer episteme und bloßer doxa wird in 
Platons Theaitet am Beispiel von Gerichtszeugen vorgeführt. Um bei einem 
Diebstahl Tatsachen aufstellen zu können, seien die Richter darauf ange-
wiesen, auf das Zeugnis anderer zu rekurrieren. Doch dass sie durch ihr 
Urteil rechtskräftige Tatsachen schaffen, ist eine Sache; wahre Erkenntnis 
eine andere.6 Für Jonathan Barnes, der diese Passagen kommentiert, stellt
ein solch fremdbezeugtes Wissen zweifellos quantitativ den häufigsten Fall 
dar, dennoch müsse philosophische Erkenntnis anders geartet sein: »No 
doubt we all do pick up beliefs in that secondhand fashion, and I fear that 

5 Diderot, René: »Eclecticisme«, in: Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des 

sciences, des arts et des métiers, Paris: Le Breton u.a. 1755, Bd. V, S. 270.

6 Theaitetos, 210b.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | EMMANUEL ALLOA

we often suppose that such scavenging yields knowledge. But that is only a 
sign of our colossal credulity: the method […] is a rotten way of acquiring 
beliefs, and is no way at all of acquiring beliefs«.7

Deutlich wird, dass das Hauptargument der zeitgenössischen social 

epistemology damit einiges an Schwungkraft verliert. Folgt man Coadys 
Klassiker Testimony, so ist die Vernachlässigung der Zeugenschaft begrün-
det in einem ›individualistic bias‹ der neuzeitlichen Tradition8; eine Erklä-
rung, die von weiten Teilen der social epistemology weithin geteilt wird.9

Dennoch: Die Denktradition von ihrem Solipsismus mit dem Hinweis be-
freien zu wollen, dass wir die meisten unserer Einsichten gar nicht uns 
selbst verdanken, sondern andern (von unserem Geburtsdatum über geo-
graphische Kenntnisse bis hin zu weltgeschichtlichen Ereignissen) führt 
noch nicht notwendig – und darin ist den Widersachern der social episte-

mology recht zu geben – zu einem erweiterten Erkenntnisbegriff. Das 
Zeugnis anderer, so das Argument, ist kein Mittel zur Wissensgenerierung, 
sondern bestenfalls zur Wissensübertragung. 

Eine solche Auffassung vertritt etwa Michael Dummett, wenn er er-
klärt, Zeugenschaft solle nicht länger als eine Wissensquelle und schon gar 
nicht als Wissensgrund aufgefasst werden, da ihre Leistung einzig und al-
leine eine Übertragungsleistung ist: »Testimony should not be regarded as a 
source, and still less as a ground, of knowledge: it is the transmission of one 

7 Barnes, Jonathan: »Socrates and the Jury: Paradoxes in Plato’s distinction be-

tween Knowledge and True Belief II«, Aristotelian Society Supplementary Vol-

ume 54 (1980), S. 193-206, hier S. 200.

8 Coady, C.A.J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon Press 

1992, Kap. 1.

9 Welbourne, Michael: The Community of Knowledge, Atlantic Highlands: Hu-

manities Press 1993; Lipton, Peter: »The Epistemology of Testimony«, in: Brit-

ish Journal for the History and Philosophy of Science 29 (1998), S. 1-31. Jones, 

Karen: »Second hand moral knowledge«, in: Journal of Philosophy 96/2 (1999), 

S. 55-78; Kusch, Martin: Knowledge by Agreement. The Programme of Com-

munitarian Epistemology, Oxford: Clarendon Press 2002; Goldman, Alvin: 

»Social Epistemology«, in: A Companion to Epistemology, hg. v. Jonathan 

Dancy, Ernest Sosa und Matthias Steup, Oxford: Blackwell, 2. überarb. Aus-

gabe 2009, S. 82-93.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 71

individual to another of knowledge acquired by whatever means«.10 Noch 
expliziter formuliert es Robert Audi: »Testimony is not (except inciden-
tally) a generative source of knowledge, it does not produce new know-
ledge independently of building on knowledge someone already has«.11

Zeugen, so ließe sich die dargestellte Position zusammenfassen, können 
bestenfalls Wissen bezeugen, niemals aber Wissen erzeugen. Diese Posi-
tion ist laut Sybille Krämer in der Philosophie als solche repräsentativ, in-
sofern davon ausgegangen wird, dass in Zeugenaussagen »Wissen lediglich 
übertragen und eben nicht erschaffen wird«.12

Genau dieser generative Mehrwert aber ist es – so die These, die zu prü-
fen wäre – die dem Selbsterkennen bzw. Erkenntnis aus eigener Kraft zu-
kommt. Die innerhalb der testimony debate der abendländischen Erkennt-
nistheorie attestierte Zeugenvergessenheit würde dann weniger in einem 
Primat des Individuellen begründet sein als vielmehr in einem Primat der 
Selbsttätigkeit. Leitend ist dabei Descartes’ Motto, dass wahre Erkenntnis 
notwendig Erkenntnis ex propria industria (»aus eigener Anstrengung«) zu 
sein hat. Die Wurzeln jenes Primats der Erkenntnis aus eigenen Mitteln rei-
chen gleichwohl viel weiter zurück und lassen sich bereits in dem griechi-
schen Imperativ der Autopsie ablesen.

II. AUTOS OIDA – MIT EIGENEN AUGEN

Wahre Einsicht ist unvermittelte Einsicht. Die Verbindung zwischen der 
direkten Wahrnehmung und dem geistigen Sehen durchzieht das gesamte 
griechische Denken und ist bereits für die vorklassische Zeit belegt.13 In 

10 Dummett, Michael: »Testimony and Memory«, in: Bimal K. Matilal/Arindam 

Chakrabarti (Hg.), Knowing from words. Western and Indian Philosophical 

Analysis of Understanding and Testimony, Dordrecht: Kluwer 1994, S. 251-

272, hier S. 264.

11 Audi, Robert: »The place of testimony in the fabric of knowledge and justifica-

tion«, in: American Philosophical Quarterly 34 (1994): S. 405-422, hier S. 418.

12 Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Mediali-

tät, Frankfurt/M: Suhrkamp 2008, S. 226.

13 Snell, Bruno: Die Ausdrücke für den Begriff des Wissens in der vorplatonischen 

Philosophie, Berlin: Weidmann 1924; Von Fritz, Kurt: »Noeô, Noein and Their 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | EMMANUEL ALLOA

dem topischen Anruf der Musen bei Homer kommt der Spalt zum Aus-
druck zwischen dem uneingeschränkten Wissen der göttlichen Wesen und 
der endlichen Bedingtheit des Dichters, der dem, was er berichtet, nicht 
selbst beiwohnte und auf fremde Auskunft angewiesen ist: 

»Sagt mir jetzt, Musen, die ihr die olympischen Häuser habt /

Denn ihr seid Göttinnen und seid zugegen [pareste] bei allem und wisst alles [iste te 

panta], /

Wir aber hören nur die Kunde [kleos] und wissen nichts [oude ti ismen]«.14

Diese Stelle ist in mehrerlei Hinsicht aufschlussreich. Das Wissen der Mu-
sen ist ein Gesehen-Haben (iste als Perfekt von eido/oida, ›einsehen‹) und 
dieses Gesehen-Haben setzt die Präsenz voraus (parousia). Der sterbliche 
Dichter schöpft sein Wissen aus fremder und daher ungesicherter Quelle, er 
vertraut dem kleos. Etymologisch verweist das Wort auf das Gehörthaben 
(ig. *kleu): das Gerücht hat keinen Ursprung, es gleicht einem Rauschen im 
Wald. In seiner Nähe zum Geräusch fehlt dem Gerede der eindeutige Spre-
cher oder Autor, ihm mangelt es darüber hinaus an einer eindeutigen Loka-
lisierung, welche durch die Gegenwart der visuellen parousia verschafft 
wird. Dieser Gegensatz zwischen einer holistischen, weil präsentischen Er-
kenntnis der Götter und einer vermittelten, ungesicherten Annahme der 
Menschen wird später etwa bei Xenophanes wiederholt, wenn es heißt, der 
Gott bliebe »stets am selben Ort, ohne sich zu bewegen«; dennoch – oder 
gerade deshalb – »sieht er ganz, erkennt er ganz, hört er ganz«.15 Aus eige-
ner Kraft vermag der Mensch nicht an das gesamte Wissen zu gelangen –
dieser finitistische Akzent schlägt auch in dem Topos des blinden Rhapso-
den durch –, doch durch die Berufung auf die göttliche Quelle erfährt das 
menschliche Wort dennoch seine Legitimierung. Fremdes Zeugnis ist in 

Derivatives in Pre-Socratic Philosophy (Excluding Anaxagoras)«, in: Classical 

Philology, Vol. 40 (1945), S. 223-42; Fränkel, Herman (1962): Dichtung und 

Philosophie des frühen Griechentums, München; Snell, Bruno: »Wie die Grie-

chen lernten was geistige Tätigkeit ist« [1973], in: ders.: Der Weg zum Denken 

und zur Wahrheit. Studien zur frühgriechischen Sprache, Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht 1978, S. 26-32.

14 Ilias II, 484-486 (Übersetzung W. Schadewaldt).

15 DK (=Diels/Kranz) 26, jeweils Fr. B 26 und B 23.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 73

archaischer Zeit daher für den Menschen durchaus zulässig und sogar not-
wendig, solange die Autorität des Zeugen unbestritten bleibt und sich die 
Kette der Überlieferung eindeutig zurückverfolgen lässt. Rückgebunden 
sein muss das wahre Wort gleichsam an eine reale Gegenwart, an einen 
Zeugen, der »selbst zugegen« ist bzw. war (autos pa ).16 Dass bei dieser 
Betonung mündlicher Tradierung dennoch der Vorrang des Auges unange-
tastet bleibt, veranschaulicht die Genealogie-Episode in der Ilias. Nach der 
langen Auflistung der Stammbäume, die zuweilen auch als verkappte Alle-
gorie des ununterbrochenen Überlieferungsgeschicks des Epos gelesen 
wurde, sagt Äneas zu Achilles:

»Wissen wir doch das Geschlecht voneinander, wissen die Eltern

Da wir weitberühmte Geschichten hörten von den sterblichen Menschen.

Von Angesicht aber hast du noch nicht die meinen gesehen noch ich die deinen.«17

Trotz der Unumgänglichkeit des Hörensagens: Das Privileg des Selberse-
hens bleibt ungebrochen. Heraklit bekräftigt es lediglich durch das Motto: 
»Augen sind schärfere Zeugen als die Ohren«.18 Dennoch – man kann es 
nicht hinreichend betonen – auf dem Spiel steht weniger ein Wettstreit der 
Sinne als eine Differenz der direkten und der vermittelten Vermögen. Wer 
Gehörtes wiedergibt, spricht unweigerlich schon mit geliehener Stimme; 
Gesehenes kann, wenn es nicht selbst wiederum zu Gehörtem werden soll, 
nicht von anderen übernommen werden und muss daher selber gesehen 
worden sein. Mit Rémi Brague gesprochen beruht der Vorrang des Seh-
sinns »nicht auf einer unbegründeten Präferenz eines bestimmten Sinns 
[…]. Dass das Sehen unbezweifelbar in der griechischen Welt bevorzugt 
wird, liegt daran, dass es den Auflagen des Ideals direkten Wissens besser 
genügt«.19 Erst dieses Ideal der Direktheit rechtfertigt die Dominanz  jenes 
autos oida, jenes »Selbersehens«, das bei Homer zur Sprache kommt20 und 
in späterer Zeit zur feststehenden Formel wird.

16 Odyssee VIII, 491.

17 Ilias XX, 203-5. (Übersetzung W. Schadewaldt).

18 DK 22 Fr. B 101.

19 Brague, Rémi: Introduction au monde grec. Etudes d’histoire de la philosophie, 

Paris: Flammarion 2008, S. 88. (Übersetzung E.A.).

20 Vgl. Odyssee XIII, 273; Ilias XVII, 687.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | EMMANUEL ALLOA

Was bei Homer lediglich eine Wendung ist, erhält, wie Hermann Frän-
kel als erster nachwies, mit Xenophanes von Kolophon in der zweiten 
Hälfte des 6. Jahrhunderts eine begriffliche Valenz.21 Wenn jedes Wissen, 
lange vor Descartes, in »klarer Einsicht« (to saphes iden) besteht, dann 
kann nur das als Einsicht gelten, was ich selbst gesehen habe (autos oida).22

Sämtliche Formen religiöser oder okkulter Offenbarung werden abgelehnt, 
Wahrsagetechniken (Formen von ›Mantik‹) ausgeschlossen.23 Das hat, wie 
Robert Flacelière aufzeigte, Konsequenzen für den Präsenz-Begriff. Bis-
lang konnte die divinatorische Mantik noch als Mittel gelten, um die feh-
lende Präsenz zu überbrücken: die man , die sich buchstäblich von der 
manía (dem Wahn) ableitet, stellt eine Form von Präsenz wieder her, die 
dem Suchenden fehlt. Der Wahrsager bzw. die Wahrsagerin ist vom Gott 
besessen, der ihn oder sie regelrecht »einwohnt«; dadurch wird ein unmit-
telbarer Zugang zur Offenbarung möglich.24 Durch die Absage an jede 
Mantik hat Xenophanes, so Fränkel, »die Kluft zwischen hüben und drüben 
unüberbrückbar gemacht«.25

Das erkenntniskritische Fragment 34 gehört zu den in der Antike am 
häufigsten zitierten Texten; Platon wie Aristoteles nehmen darauf bezug, 
während Sextus Empiricus Xenophanes sogar zu einem Ahnvater des 
Skeptizismus kürt. Ob Xenophanes tatsächlich als Skeptiker gelten kann, ist 
umstritten.26 Eindeutig ist hingegen, dass mit Xenophanes eine Aufwertung 
der eigenen Anschauung gegenüber fremder Autoritäten eingeleitet wird, 
die folgenreich blieb. Das Schicksal des formelhaften autos oida lässt sich 

21 Fränkel, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, 4. 

überarb. Aufl., München: Beck 1993, S. 381.

22 DK 21 Fr. B 34.

23 So die Zeugnisse bei Aetius und Cicero. Vgl. Lesher, James H. : »Xenophanes’ 

Scepticism«, in: Phronesis 23 (1978), S. 1-21, hier S. 7.

24 Flacelière, Robert: Devins et oracles grecs, Paris: Presses universitaires de 

France 1961, S. 33.

25 Fränkel, Hermann: »Xenophanesstudien«, in: Hermes 60 (1925), S. 174-192, 

hier S. 192.

26 Ernst Heitsch hat gute Gründe für eine antiskeptizistische Lesart vorgebracht 

(Heitsch, Ernst: »Das Wissen des Xenophanes« in: Rheinisches Museum für 

Philologie 109 (1966), S. 193-235.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 75

in der Ausdifferenzierung verschiedener Wissenspraktiken nachverfolgen, 
allen voran in der Historiographie und in der Medizin.

III. HISTORIOGRAPHIE: DER HISTOR ALS 

AUGENZEUGE

Xenophanes war bekannt für seine Homer-Kritik als Kritik an tradierter Er-
zählung, der er die eigene Anschauung entgegenhielt. Jahrhunderte später 
heißt es in Porphyrios’ Homer-Kommentar: »Mit eigenen Augen zu 
schauen [idein ophtalmoisin] ist das Gegenteil davon, mit seiner Phantasie 
etwas zu sehen, etwa wenn wir glauben, im Traume Dinge zu sehen, oder 
aber wenn wir uns die Geschichten vorstellen, die uns andere erzählen«.27

Wiewohl für das Sinngeschehen einigermaßen redundant, unterstreicht der 
Dativus instrumentalis ophtalmoisin (›mit eigenen Augen‹) hier nur noch 
einmal die Eigentätigkeit. Während der Ausdruck zunächst vornehmlich 
außergewöhnlichen Ereignissen vorbehalten war, attestiert Porphyrios’ 
spätes Zeugnis, welchen semantischen Wandel das in 
klassischer Zeit erfahren hatte: Was bis anhin Geschehnissen galt, bei de-
nen man – ganz sprichwörtlich – seinen Augen nicht traut, wird nun im 
Laufe des fünften vorchristlichen Jahrhunderts zur Maxime gewöhnlichen 
Faktenwissens.28 Der Historiker ist dann buchstäblich derjenige, der mit 
eigenen Augen gesehen hat, leitet sich doch das Wort von historein »se-
hen« ab. Oder, wie sich Hegel ausdrückt, die frühen Historiker beschreiben 
nur das, was »gegenwärtig und lebendig in ihrer Umgebung ist«29.

27 Porphyrios: Questionum Homericarum ad Iliadem pertinentium reliquias, 75,28-

76,1, hg. Hermann Schrader, Leipzig: Teubner 1880.

28 Nenci, Guido: »Il motivo dell’autopsia nella storiografia greca«, in: Studi Clas-

sici e Orientali 3 (1953), S. 14-46; Schepens, Guido: L’autopsie dans la méthode 

des historiens grecs du Ve siècle av. JC,  Brüssel: Académie Royale des Scien-

ces 1980; Hartog, François: »Le témoin et l'historien«, Gradhiva 27 (2000), S. 1-

14.

29 Hegel, G.W.F.: Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte, in: Werke, hg. v. 

Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt/M: Suhrkamp 1971, Bd. 

12, S. 4.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | EMMANUEL ALLOA

Herodot, den Cicero posthum zum Vater der Geschichtswissenschaft 
schlechthin kürte, legt in seinen Historien fest, wie er das historein verstan-
den wissen will: Während für Heraklit ausgerechnet die pythagoreische 
Philosophie den Inbegriff des historeins verkörpert,30 entspricht Herodots 
Verständnis davon einer doppelten Auflage: Erkundung vor Ort und Eigen-

anschauung. So berichtet Herodot etwa – und diese Unterscheidung zeugt
von einer neugewonnenen methodischen Sensibilität – dass er bei seiner 
Nilfahrt selbst bis Elephantine gekommen und »selbst gesehen« hat (au-

top ), alles darüber hinaus aber durch mündliche Nachfrage vor Ort 
( ) ermittelte. Hinzu kommt dann die Kunde über die ältere 
ägyptische Geschichte, die er davon deutlich absetzt, indem er festhält: 
»Bis hierher habe ich berichtet, was ich mit meinen Augen gesehen, mit 
meinem Urteil abgewogen, mit meinen Erkundungen festgestellt habe, von 
nun an aber werde ich ägyptische Geschichte erzählen, so wie ich sie gehört 
habe.«31

Ähnlich formuliert das Ideal der Autopsie auch Thukydides. Der Histo-
riker müsse unterscheiden zwischen »sehr alten Geschichten« (pany pa-

laia), für die man nicht umhin kommt, sich auf das Hörensagen (akoai 

log ) zu verlassen, für neuere Ereignisse aber verfügen die Zeitgenossen 
über eigenen Augenschein (opsis) und können darüber »selbst etwas in Er-
fahrung bringen« (autoi xyniste).32  Dadurch soll der Tendenz Einhalt gebo-
ten werden, dass »die Menschen alle Nachrichten von Früherem, auch was 
im eigenen Land geschah, gleich ungeprüft voneinander« annehmen.33

In dieser Deutlichkeit wird der Imperativ der eigenen Anschauung zum 
letzten Mal von Polybios zur Sprache gebracht.34 Der Historiker geißelt die 
Schreibtisch-Historiker und macht Augenzeugenschaft zum Ausgangspunkt 

30 DK 22 Fr. B 129.

31 Herodot, 2, 99, 1. (dt. Geschichte und Geschichten, übers. v. Walter Marg, Zü-

rich-München : Artemis 1973, S. 170).

32 Thukydides: Der peloponnesische Krieg 1, 73, 2. (dt. Geschichte des 

Peloponnesischen Krieges, hg. u. übers. v. Georg Peter Landmann, 2 Bde., 

München 1973, Bd. 1, S. 66).

33 Thukydides: Der peloponnesische Krieg 1, 20, 1. (dt. ebd., S. 34).

34 Laffranque, Marie : »L’oeil et l’oreille. Polybe et les problèmes de l’information 

en Histoire à l’époque hellénistique«, in: Revue philosophique 93 (1968), S. 

263-272.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 77

jeder wahren Geschichtsschreibung. Allerdings kommt zum Motiv der 
Autopsie noch ein weiterer Aspekt hinzu: Der Seeschlacht als Zeuge bei-
zuwohnen bedeutet freilich noch nicht, die militärischen Taktiken und Ma-
növer zu begreifen und der bloß schauende Zeuge ist in diesen Fällen ob-
wohl »anwesend so gut wie abwesend«.35 Zu der autopsia muss daher die 
autopatheia (die Eigenerfahrung) hinzukommen. In Bezug auf die von ihm 
berichteten Kriegsereignisse vor 220 v. Chr. schreibt Polybios, dass er »bei 
dem meisten davon nicht nur Augenzeuge [autopt ], sondern teils Mithan-
delnder war [sunergos], teils auch die Leitung hatte«.36 In dieser 
bemerkenswerten Passage kommt die Aporie zum Ausdruck zwischen der 
Augenzeugenschaft als unbeteiligtem, aber blindem Sehen und der Augen-
zeugenschaft als involviertem, aber daher tendenziell immer schon parteii-
schem Begreifen. Die von Polybios eingeforderte empeiria (Erfahrung) 
spiegelt, schon etymologisch, diese Aporie wieder: Das per- in der empei-

ria verweist auf die Dimension der Durchquerung, doch wer die Ereignisse, 
die er beschreibt, selbst durchgemacht hat, kann nur noch schwerlich den 
Standpunkt der Objektivität beanspruchen. Gerade die von Polybios für 
sich reklamierte Universalhistorie und das damit verbundene Sehen tota 

simul stoßen an dieser Aporie an ihre konstitutiven Grenzen, verlangen sie 
doch im Grunde jenen »olympischen Standpunkt«, den etwa Lukian von 
Samosata in seiner Historiographie theoretisiert hatte: Laut Lukian habe 
sich der Blick des Historikers an dem des Göttervaters Zeus zu orientieren, 
»der zugleich auf das Land der rossetummelnden Thraker und zugleich auf 
das Reich der Myser herabschaut«.37

Die methodologischen Reflexionen der römischen Historiker deuten 
darauf hin, warum das Bestehen auf eigene Erfahrung bald nur noch ein 
leerer Topos ist. Für Verius Flaccus etwa, ein Gelehrter aus der Kaiserzeit 
des Augustus, kann Geschichtsschreibung grundsätzlich nicht von Ereignis-
sen handeln, bei dem der Erzähler selbst aktiv beteiligt war (quibus rebus 

35 Polybios: Historien XII, 28a10 (dt. Polybios: Geschichte, übers. v. 

Hans Drexler, 2 Bde., Zürich: Artemis 1961/3, Bd. II, S. 829).

36 Polybios: Historien III, 4,13 (dt. Bd. I, S. 192).

37 Lukian von Samosata: Quomodo historia conscribenda sit, 49 (Wie man Ge-

schichte schreiben soll, übers. v. Helene Homeyer, München: Fink 1965, S. 153, 

leicht veränderte Übersetzung).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | EMMANUEL ALLOA

gerendis interfuerit is qui narret).38 In Bezug auf die griechischen Histori-
ker sei aber, so Flaccus, durchaus plausibel, dass deren historia-Begriff im 
»Wissen gegenwärtiger Dinge« (rerum cognitio praesentium) bestanden 
habe.39 Zu den Grenzen der Synchronie äußert sich allerdings auch schon 
Polybios: Augenzeugenschaft sei – räumlich wie zeitlich – beschränkt:

»Denn da sich die Ereignisse gleichzeitig an vielen Stellen zutragen und ein und der-

selbe Mensch nicht zugleich an mehreren Orten anwesend sein kann, ist es nicht 

einmal möglich ist, alle Teile der Welt und die Eigentümlichkeiten eines Landes aus 

eigener Anschauung kennenzulernen.«40

Daran schließt sich eine Reflexion über zuverlässige Informanten, Zeugen-
befragungen und Quellenkritik an. Geschichtsschreibung öffnet sich, in ih-
rem Anspruch auf Allgemeingültigkeit, dem ungesicherten Wissen aus 
zweiter Hand.

IV. MEDIZIN: ZUM BEGRIFF DER AUTOPSIE

In einer Zeit, in der von Philosophen und Naturforschern der Vorwurf er-
hoben wird, die Historiographie beschränke sich auf das Feststellen des 
Dass (gr. hoti), verfehle aber das Warum (gr. dioti), oder anders gesagt: Sie 
reihe zwar beobachtete Fakten auf, verfehle aber die Gründe, stellt Polybios 
zur Verteidigung seiner Disziplin einen bemerkenswerten Vergleich auf: 
Als Historiker die Eigenanschauung aufzugeben, sei in etwa so, wie wenn 
der Mediziner auf die Eigenerfahrung verzichtete. Wo die Historiker zwi-
schen Erfahrung (empeiria) und Zeugnissen (hypomnemata) unterscheiden, 
unterscheiden die Mediziner in Erkundung (peira) und in Begründung (lo-

gos).41 Schreibtischhistoriker sind, so Polybios’ Argument, ebenso unglaub-
würdig wie Ärzte, die sämtliche logoi kennen, aber noch nie selbst zu 

38 Verrius Flaccus, De significatu verborum IV, überliefert bei Aulus Gellius, Noc-

taes atticae V 18,1.

39 Verrius Flaccus, De significatu verborum IV, überliefert bei Aulus Gellius, Noc-

taes atticae V 18,2.

40 Polybios: Historien XII, 4c5 (dt. Bd. II, S. 786).

41 Polybios: Historien XII, 25d2 (dt. Bd. II, S. 812).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 79

›Chirurgen‹ wurden, d.h. niemals einen Körper mit eigener Hand berührten 
(von gr. *cheir-ourgos, buchstäblich der »Hand-Werker«).

Neben der Geschichtsschreibung ist die Medizin in der Tat eine Diszi-
plin, die der Wissensgenerierung aus eigener Hand stets eine besondere 
Rolle zuwies. In der antiken Medizin umfasst der Begriff der autopsia weit 
mehr als Autopsien: Es geht um eigene empirische Erfahrung, wie etwa 
auch die Stellen in Aristoteles’ biologischen Schriften belegen.42 Obgleich 
Polybios diese ärztliche Eigenerfahrung gegen das Wissen aus zweiter 
Hand ausspielen mag, ist diese Opposition in der antiken Heilslehre kaum 
ausgeprägt. Laut Galen gehört zum Arztwissen das richtige Zusammenspiel 
von autopsia, historia und metabasis, wobei historia nichts anderes ist als 
die Sammlung empirischer Erfahrungen anderer und metabasis der Ver-
gleich verschiedener Erfahrungen aus autopsia und historia. Eigenerfah-
rung und übertragenes Wissen greifen mithin fortwährend ineinander.43

In der Spätantike und im Mittelalter schließt das Christentum die Dis-
sektionen aus, sodass das hippokratische und galenische Wissen zur maß-
geblichen Autorität wird. Es ist dieser autoritative Charakter, der jede Ei-
generkundung überflüssig werden lässt. Laut Ludwik Fleck glaubte man 
»Galen nicht deshalb, weil man keine Beobachtungen machte, sondern man 
machte deshalb keine Beobachtungen in der heutigen Bedeutung des Wor-
tes, weil es dafür keine Erfordernis gab«.44

Erst in der Frühen Neuzeit werden Autopsia und Textwissen endgültig 
unvereinbar. Erste Angriffe auf die Kathederanatomie gibt es, schon vor 
Andreas Vesalius, bei Medizinern wie etwa Niccolò Massa, der in seinem 
1536 in Venedig publizierten Liber introductorius Anatomiae diejenigen 
anprangert, die »über Dinge zu schreiben versucht haben, die sie noch nie 
mit ihren Augen gesehen noch mit ihren Händen berührt haben [neque 

oculis viderint neque manibus tetigerint]. Mit den Wolken alter verdorbener 

42 Aristoteles: Historia animalium IX, 29 (618a18), IX, 37 (620b23); IX, 41 

(628b8).

43 Galen: Subfiguratio empirica, in: Deichgräber, Karl: Die griechische Empi-

rikerschule. Sammlung der Fragmente und Darstellung der Lehre, Berlin: 

Weidmann 1930 (Nachdruck 1965), S. 44ff.

44 Fleck, Ludwik: »Über die wissenschaftliche Beobachtung und die 

Wahrnehmung im allgemeinen« [1935], in: ders., Erfahrung und Tatsache. 

Gesammelte Aufsätze, Frankfurt/M: Suhrkamp 1983, S. 59-83, hier S. 76.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | EMMANUEL ALLOA

Handschriften verdunkeln sie das hellste Sonnenlicht, sorglos gegenüber 
den gedruckten Büchern«.45 Dennoch setzt sich das Exklusivrecht der Au-
topsia erst langsam durch. In der Historia anatomica von André Du Lau-
rens (1599) heißt es noch, es gebe zwei gleichberechtigte Wege zur Wahr-
heit der Anatomie: die autopsia und die doctrina. Während sich erstere auf 
Dissektionen menschlicher Körper und Vivisektionen von Tieren stützt, 
rekurriert die doctrina auf anerkannte Theoreme von etablierten Autoritäten 
und prüft sie am Einzelfall. Doch schon ein halbes Jahrhundert später wird 
in William Harvey’s  De motu cordis (1627) eindeutig die Überlegenheit 
der Augenzeugenschaft über die theoretische Lehre affirmiert.46 Das Auf-
kommen anatomischer Theater bestätigt den neuen Willen zur Selbstan-
schauung. In der ersten »freien« (d.h. von jeder päpstlichen oder weltlichen 
Autorität freien) Universität Padua finden Autopsien in dem eigens ge-
bauten teatro anatomico statt. Paradox ist dabei, dass sich das Ideal einer 
bacon’schen Eigenschau, obwohl gegen die Schrifttradition gerichtet, einer 
ausgeprägten Textmetaphorik bedient. So beschreibt etwa Caspar Bauhin in 
seinem 1592 in Basel verlegten Theatrum anatomicum die Dissektionen als 
ein Mittel, das »Buch der Natur« (liber naturae) endlich lesbar werden zu 
lassen.47 Blumenberg schreibt dazu:

»Es hat deshalb seine eigene Ironie, dass sich die Sprache der frühen Naturwissen-

schaft metaphorisch wieder auf das Buch bezieht […] Die Frage, wie denn in diesem 

›Buch der Natur‹ gelesen werden könne, in welcher Sprache es gelesen werden 

könne, in welcher Sprache es geschrieben sei und wie man ihre Grammatik heraus-

zufinden hätte, schiebt sich erst über die metaphorische Grundschicht der Bücher-

konkurrenz, in der primär Buch neben Buch, sekundär Buch gegen Buch steht.«48

Wie Blumenberg andernorts gezeigt hat, gesellt sich zu der Metapher des 
»Buchs der Natur« im 18. Jahrhundert, auf den Spuren von Giambattista 

45 Massa, Niccolò: Liber introductorius Anatomiae, sive dissectionis corporis 

humani, Venedig 1536, S. A4.

46 Baroncini, Gabriele: »Harvey e l'esperienza autoptica«, in: ders.: Forme di 

esperienza e Rivoluzione Scientifica, Florenz: Olschki 1992, S. 145-173. 

47 Bauhin, Caspar: Theatrum anatomicum infinitis locis auctum, Basel 1592. 

48 Blumbenberg, Hans: »Himmlische und irdische Bücher«, in: Akzente 26, Heft 6 

(1979), S. 619-631, hier S. 621.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 81

Vico, auch die Metapher des »Buchs der Geschichte«, das der Historiker 
des Geistes zu schreiben hat.49 Diese Buchmetaphorik schließt, das wird 
deutlich, keineswegs die Autopsia aus: Selbstsehen bedeutet hier – ob auf 
Natur oder auf den Weltlauf bezogen – nichts anderes als Selbstlesen. Diese 
Feststellung hat allerdings Konsequenzen für die Frage, was Erkenntnis aus 
eigener Kraft bedeutet. Denn wenngleich das Entscheidende an der Autop-
sie in medizinhistorischer wie historiographischer Bedeutung darin liegt, 
dass man die Tatsachen selbst erkennt, so gewinnt man sie doch nicht aus 

eigenen Mitteln. Die Wahrheit der Tatsachen ist dem Schauenden äußer-
lich, bestenfalls vermag er sich einen unvermittelten Zugang dazu zu ver-
schaffen. Ein Kategorienwechsel setzt erst ein, wenn das Erkannte nicht nur 
selbst nachvollzogen, sondern selbst hervorgebracht wird. Solche Wahr-
heiten, die nicht in irgendeinem Buch der Natur oder der Geschichte erst zu 
dechiffrieren wären, sondern aus der Immanenz des Subjekts selbst gewon-
nen sind, können nur Vernunftwahrheiten sein. Was ursprünglich nur für 
Vernunftwahrheiten galt, wird nach und nach erweitert: Wahr ist, was auf 
eigenem Boden steht und sich aus Eigentätigkeit speist.

V. EX PROPRIA INDUSTRIA. NEUZEITLICHE 

BESTIMMUNGEN

Obwohl er nachweislich Leichenschauen besuchte und Vivisektionen 
durchführte, die auch im philosophischen Werk Spuren – etwa mit dem be-
rühmten Ochsensauge – hinterließen, leitet René Descartes eine neue 
Richtung für die Erkenntnis aus eigener Kraft ein. Seine Absicht, eine Me-
dizin zu suchen, die in »unwiderlegbaren Beweisen begründet wäre« (une 

médecine qui soit fondée en démonstrations infaillibles)50 führt zu einer 
Verlagerung vom sinnlichen zum geistigen Sehen, ist doch die innere Ein-
sicht – das Wissen um meine geistigen Tätigkeiten – der einzige Grund, 
den auch kein malin génie zu bedrohen vermag. Im Discours de la méthode 

49 Blumenberg, Hans: Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt/M: Suhrkamp 1981, S. 

91.

50 Descartes, René: Brief an Mersenne von Januar 1630, in : Œuvres, hg. v. 

Charles Adam u. Paul Tannery (=AT), 12 Bd.e, Neuausgabe Paris 1965-74, Bd.

I, 106.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | EMMANUEL ALLOA

kündigt Descartes denn auch sein Ziel an: »meine eigenen Gedanken zu 
reformieren und auf einem Boden zu bauen, der ganz mir gehört«.51 Nun 
besteht die cartesische tabula rasa, wie Christoph Menke zu bedenken gab, 
keineswegs im Postulat eines unveränderlichen Ichs. Zwar definiert Des-
cartes Wissenschaft als ein Finden aus eigener Kraft (invenire propria in-

dustria), das zur »Autarkie« führt.52 Doch die Autarkie ist nicht vorausge-
setzt, sondern Ergebnis, so wie der Gedanke als Gewissheitsgrund nur unter 
der Voraussetzung gründend wird, dass er Ergebnis einer Selbsttätigkeit ist.

Descartes, von dem Kant sagte, er sei ein »Muster im selbst denken«,53

entwirft damit gleichsam eine pragmatische Theorie des Denkens, sind 
doch Gedanken (den Regulae entsprechend) regelrecht »Handlungen unse-
res Verstandes« (actiones intellectus nostri).54 Mit Christoph Menke 
gesprochen: »Ich mache mich selbst zu dem Boden, auf dem ich bauen 
kann, indem ich mich zum Akteur und meine Gedanken zu meinen Hand-
lungen mache: zu einem Vollzug, der in jedem seiner Schritte von mir ge-
tan, also von mir kontrolliert wird«.55 Solange ich mein Wissen von außen 
empfange, kann die Gefahr der Täuschung nie völlig ausgeschlossen wer-
den, einen sicheren Boden erreicht erst das Denken, das durch und durch 
»aus eigener Kraft« (ex propria industria) hervorgebracht ist.56

51 Ders.: Discours de la méthode, II, 3. AT VI, 15 (dt. Von der Methode, übers. v. 

Ludger Gäbe, in: Philosophische Schriften in einem Band, Hamburg: Meiner 

1996, S. 25).

52 Ders.: Brief an Hogelande, 8. Februar 1640. AT III, S. 722.

53 Überliefert in Herders Mitschrift eines frühen Logik-Kollegs. AA XXIV, 4, Z. 

26f. Vgl. zum weiteren Kontext des Begriffs »Selbstdenken« bei Kant den 

Beitrag von Kreimendahl, Lothar: »Kants vorkritisches Programm der 

Aufklärung«, in: Kant und die Zukunft der europäischen Aufklärung, hg. v. 

Heiner Klemme, Berlin: De Gruyter 2009, S. 124-142, hier S. 133.

54 Descartes, René: Regulae ad directionem ingenii, III, 4 (dt. Regeln zur 

Ausrichtung der Erkenntniskraft, übers. v. Heinrich Springmeyer, 

Lüder Gäbe und Hans Günter Zekl, in: Philosophische Schriften in einem Band, 

Hamburg: Meiner 1996, S. 17.

55 Menke, Christoph: Kraft. Ein Grundbegriff ästhetischer Anthropologie, 

Frankfurt/M: Suhrkamp 2008, S. 15.

56 Descartes, René: Regulae ad directionem ingenii, X,1 (dt. S. 63).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 83

Eine bemerkenswerte Umdeutung erfährt damit die scholastische For-
mel der propria industria bzw. der propria virtute. Was vornehmlich im 
christologischen Kontext diskutiert worden war – inwiefern Christus die 
Passion freiwillig auf sich genommen und die Auferstehung aus eigener 
Kraft vollbracht hat57 – wird nun subjekttheoretisch zum Konstitutivum und 
begründet die weiteren Bestimmungen des emanzipierten neuzeitlichen 
Ichs: Selbstbestimmung, Selbstständigkeit, Selbstbeherrschung, Selbstge-
setzgebung. Gegenüber Petrarca, für den die Freiheit im »Bei-sich-selbst-
sein« (secum esse) besteht, gelangt das neuzeitliche Ich erst durch Eigentä-
tigkeit zu sich selbst. Der Mensch muss, so die von Pico della Mirandola 
begründete Denktradition, zum Bildner seiner selbst werden (sui 

ipsius…plastes et fictor). »Die zeitliche Ordnung zwischen dem Menschen 
der ›Natur‹ und dem der ›Kunst‹, zwischen dem ›primus homo‹ und dem 
›secundus homo‹ erfährt also«, so heißt es dazu bei Cassirer, »sobald wir 
zur Ordnung des Wertes fortschreiten, ihre Umkehr: Das der Zeit nach 
zweite wird zum ersten des Wertes«.58

Angesichts solcher selbstbildnerischer Subjekte (Pico), spontaner Sub-
stanzen (Spinoza) und aus eigenem Grund (de notre propre fonds) handeln-
der Monaden (Leibniz) ist die Marginalisierung des Zeugenwissens nur lo-
gisch. Im eigenen Namen sprechen zu können, wird zum Kampfruf einer 
militant gewordenen Subjektphilosophie. So weist etwa Jacobi das »Wissen 
aus zweiter Hand« von sich, das auf Beweise angewiesen ist, wohingegen 
das eigene, unmittelbare Wissen keiner Zeugen bedarf.59 Kierkegaard kriti-
siert wiederum die Anonymität und »Bauchrednerei« seiner Zeit, die be-
schrieben wird als »eine Welt, die sich gänzlich abgewöhnt hat, ein ›Ich‹ zu 
hören«.60 Kierkegaard äußert dennoch die Hoffnung, »dass die Zeit kom-

57 Vgl. etwa »Ergo videtur quod Christus propria virtute resurrexit« (Thomas von 

Aquin: Summa theologiae, IIIa, 53,4 sc.).

58 Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance 

[1927], ECW 14, Hamburg: Meiner 2002, S. 113.

59 Vgl. Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu 

Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus, Frankfurt/M: Suhrkamp 2004, S. 

38.

60 Kierkegaard, Sören: Papirer, 2. Aufl. hg. von Niels Thulstrup, Kopenhagen: 

Gyldendal 1968 – 1978, Bd. VIII B 88, S. 183 (dt. Tagebücher, hg. von Hayo 

Gerdes. Düsseldorf und Köln: Diederichs 1962 – 1970, Bd. II, S. 121).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | EMMANUEL ALLOA

men wird, da ein Ich in der Welt aufsteht, das ohne weiteres Ich sagt, und in
der ersten Person redet«.61 Dass damit alles andere als ein biographisches 
Ich gemeint ist, belegen die Aussagen zu seiner literarischen Strategie der 
Vielstimmigkeit. »Ich achte es deshalb als mein Verdienst, dass ich durch 
Anbringung gedichteter Persönlichkeiten, die ›Ich‹ sagen, mitten in der 
Wirklichkeit des Lebens (meiner Pseudonyme) dazu beigetragen habe, die 
Zeitgenossen womöglich daran zu gewöhnen, wieder ein ›Ich‹, ein persön-
liches ›Ich‹ reden zu hören (und nicht jenes phantastische reine Ich und 
seine Bauchrednerei)«.62 An einer solchen Existenzialästhetik der 
Entschlossenheit partizipiere, so Günther Anders, schließlich noch Heideg-
ger, mit seiner Kritik des anonymen ›Man‹: »Die anderen, die Doxa, das 
Vorurteil, die Sitten sind nichts als der Lehm, der am Fuße des Selbst klebt 
und das Selbstsein hindert. Aus diesem Lehm des ›Man‹ muss sich das Da-
sein herausziehen, wie sich Münchhausen selbst am Zopf herauszog«.63

VI. DER PHILOSOPH ALS AUTODIDAKT

Eine besondere Form nimmt die propria industria im Topos des autodidak-
tischen Selbstlernens an. So besteht etwa Leibniz darauf, er sei »fast ganz 
Autodidakt« gewesen: er habe seinen Kopf nicht etwa »mit leeren Sätzen 
an[gefüllt], die mehr auf eine gelehrte Autorität, als auf wirkliche Gründe 
hin angenommen sind«, sondern nicht eher geruht, bis er »in die Fasern und 
Wurzeln einer jeden Lehre eingedrungen und zu den Prinzipien selbst ge-
langt war, von denen aus ich dann aus eigener Kraft all das, womit ich es zu 
tun hatte, aufzufinden vermochte«.64

Der Autodidakt, dessen Name möglicherweise von Leibniz selbst zum 
ersten Mal eingedeutscht wurde, reicht als Figur freilich viel weiter zurück. 
Einen frühen – und aufschlussreichen – Beleg liefert in Homers Odyssee

der Sängerwettstreit zwischen Demodokos und Phemios. Phemios brüstet 

61 Ders.: Papirer VIII B 88, S. 183 (dt. Bd. II, S. 121).

62 Ders.: Papirer VIII B 88, S. 183 (dt. Bd. II, S. 120f).

63 Anders, Günther: Über Heidegger, München: Beck 2001, S. 92.

64 Leibniz, G.W.F.: »Anfangsgründe einer allgemeinen Charakteristik«, in: ders.: 

Philosophische Schriften, hg. v. Herbert Hering, Frankfurt/M: Suhrkamp 1992, 

Bd. 4, 39-58, hier S. 45.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 85

sich im Zweiundzwanzigsten Gesang, seine Lieder nicht wie der Rivale 
Demodokos von anderen übernommen zu haben, sondern sie sich als auto-

didaktos selber beigebracht, sprich: sie selbst gedichtet zu haben.65 Den-
noch – und das mag für einen modernen Blick überraschend sein – fügt 
Phemios gleich hinzu, dass er seine Begabung zwar in sich selbst gefunden 
habe, sie aber dennoch eine Gabe, nämlich der Musen, bleibe. Dass das 
Dichten kein Nachdichten ist, schließt die göttliche Fremdeingabe gleich-
wohl nicht aus, ist doch das Wissen des Sängers buchstäblich eingepflanzt 
bzw. eingepfropft ( ).66

Ähnlich wird der Ausdruck in einem religionsphilosophischen Kontext 
in der Spätantike noch verwendet, etwa bei Philon von Alexandrien, für den 
autodidaktos lediglich meint, dass es sich um ein Wissen handelt, das nicht 
von anderen übernommen wurde. In der Schrift Über die Flucht und über 

das Finden werden vier Typen von Forschern unterschieden. Vom vierten 
Typ, dem »selbst lernende[n] und selbst belehrte[n] Weise[n]« (
kai autodidaktos) heißt es, er werde »nicht durch Überlegungen, Übungen 
und Mühen erzogen, sondern findet gleich bei seiner Geburt eine Weisheit 
bereit, die vom Himmel droben herniederträufelt, von deren ungemischtem 
Trank schlürfend er bewirtet wird und in einem Zustand des Rausches ver-
harrt, der die mit rechter Vernunft gepaarte nüchterne Trunkenheit ist«.67

Philons Bemerkungen legen nahe, warum es zwischen dem autodidaktos 

und dem paulinischen theodidaktos, dem von Gott eingewiesenen Weisen 
aus dem Ersten Thessaloniker-Brief, keinen Widerspruch gibt.68

65 Odyssee XXII, 347.

66 Vgl. zu diesem scheinbaren Widerspruch im antiken Kontext: Assael, 

Jacqueline: »Phémios autodidaktos«, in: Revue de philologie LXXV/1 (2001), 

S. 7-21.

67 Philon von Alexandrien: De fuga et inventione,  hg. v. Paul Wendland, Philonis 

Alexandrini opera quae supersunt, vol. 3. Berlin: Reimer, 1898 (repr. De 

Gruyter, 1962), S. 166 (dt. Über die Flucht und das Finden, übers. M. Adler, in: 

Philo von Alexandria. Die Werke in deutscher Übersetzung, Berlin: De Gruyter 

1963, Werke VI, S. 92f.).

68 1 Thess 4,9. Vgl. Roetzel, Calvin J.: »Theodidaktoi and Handwork in Philo and 

1 Thessalonians«, in: L’apôtre Paul. Personnalité, style et conception du 

ministère, hg. v. A. Vanhoye, Leuven: Leuven University Press 1986, S. 324-

331.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | EMMANUEL ALLOA

Malherbe hat argumentiert, dass das offenbarungstheologisch gewen-
dete autodidaktos/theodidaktos gleichwohl auch zu Paulus’ Zeiten noch 
durchaus polemisch zu verstehen ist, nämlich als Umdeutung und Aneig-
nung einer anderen, dominanten Lesart des erkenntnistheoretischen Para-
digmas. In den ersten christlichen Jahrhunderten sei autodidaktos vor-
nehmlich mit der epikureischen Lehre der Eigenanschauung verbunden.69

Sie verbindet sich mit Epikurs Behauptung, er habe niemals einen Lehrer 
gehabt und sei ganz sein eigener Schüler. Diese unter anderem bei Cicero 
und Diogenes Laertios bezeugte Behauptung wurde oftmals, nicht zuletzt 
bei Hegel, in Zweifel gezogen. Nichtsdestowenniger blieb Epikurs pro-
grammatische Autodidaktik bis in die Moderne hinein vorbildhaft, denkt 
man etwa an die Würdigung bei Marx, der in seiner frühen Dissertation 
Demokrits und Epikurs Naturlehren vergleicht: »Während aber Demokrit 

von ägyptischen Priestern, persischen Chaldäern und indischen Gymno-

sophisten zu lernen sucht, rühmt Epikur von sich, er habe keinen Lehrer 

gehabt, er sei Autodidakt. Einige, sagt er nach Seneca, ringen nach Wahr-
heit ohne jegliche Beihilfe. Unter diesen habe er sich selbst den Weg ge-
bahnt. Und sie, die Autodidakten, lobt er am meisten. Die anderen seien 
Köpfe zweiten Ranges.«70 Vor diesem Hintergrund muss die paulinische 
Subsumption des autodidaktos unter das theodidaktos als Zeichen weiterer 
Entfremdung gelten. 

Ernst Bloch verfolgt, auf Marxens Spuren, ähnliche Gestalten autodi-
daktischer Philosophen, die er als Figuren gelungener intellektueller Eman-
zipation beschreibt. In seinem Avicenna und die aristotelische Linke71 ist 
Bloch bemüht, die arabische Kultur als eines der »Quellgebiete unserer 
Aufklärung« zu rehabilitieren und bezieht sich insbesondere, wie auch in 
Vorlesungen, auf die Romanfigur des Philosophus autodidactus, die sich in 
Ibn Tufails Erzählung Hayy ibn Yaqzan findet, und die laut Bloch den 
»Grundglauben [sic] der Aufklärung [bestärkt]: dass der Mensch außer sei-

69 Malherbe, Abraham J.: Paul and the Thessalonians. The philosophical tradition 

of pastoral care, Philadelphia: Fortress 1987, S. 104f.

70 Marx, Karl (1841): Differenz der demokritischen und epikureischen 

Naturphilosophie, MEGA (=Marx-Engels-Gesamt-Ausgabe) I 1/1, Berlin: Dietz 

1975, S. 28. [Hervorhebungen im Original]

71 Bloch, Ernst: Avicenna und die aristotelische Linke, Berlin: Rütten & Loening 

1952.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 87

ner Vernunft einen Glauben nicht brauche«.72 Ibn Tufail (1110-1185) insze-
niert in dieser philosophischen Robinsonade einen gewissen Hayy ibn Yaq-
zan, der auf einer einsamen Insel im Indischen Ozean von Tieren großge-
zogen wird und von selbst zu den Grundsätzen von Natur und Vernunft 
gelangt.73 Ob als ausgesetzter Kaspar Hauser auf die Insel gelangt oder auf-
grund einer generatio spontanea zum Leben erweckt, der Autodidakt ge-
langt aus eigener Anschauung und eigenem Verstandesgebrauch nach und 
nach zum Einblick in die Weltprinzipien. Wie mehrfach unterstrichen 
wurde, muss Ibn Tufails Inselroman als philosophische Antwort auf Avi-
cennas Gedankenexperiment vom fliegenden Menschen verstanden werden: 
Auch wenn uns niemand von außen auf unsere eigene Existenz aufmerksam 
macht, haben wir Zugang zur Reflexivität.74

Die Geschichte von Hayy ibn Yaqzan erfreute sich nicht nur in der ara-
bischen Welt, sondern auch im Westen großer Beliebtheit. Die lateinische 
Übertragung des Werks im Jahre 1661 (Philosophus autodidactus) gilt nach 
Otto Luschnat als frühester Beleg für die lateinische Nachbildung vom 
griechischen autodidaktos.75 Leibniz bezieht sich darauf, wenn er Augusti-
nus’ Motto kommentiert, wonach nicht fremde Menschen uns tatsächlich zu 
überzeugen vermögen, sondern nur die Wahrheit, die unserem Denken in-
newohnt.76

Die englische Übersetzung durch Pococke war von dem Naturforscher 
Robert Boyle in Auftrag gegeben worden. Obwohl er seit dem einflussrei-
chen Buch von Steven Shapin und Simon Shaffer als Verkörperung einer 
kollektiven Wissenschaftspraxis gilt, die den epistemologischen Individua-
lismus von Hobbes ablöst:77 Dass auch bei Boyle Grundzüge einer 

72 Ebd., S. 26.

73 Ibn Tufail: Der Philosoph als Autodidakt, Hayy ibn Yaqzan. Übers. u. hg. v. 

Patric O. Schaerer, Hamburg: Meiner 2004.

74 Goodman, Len A philosophical tale, 

New York: GTB 1972, S. 195.

75 Luschnat, Otto: Autodidaktos. Eine Begriffsgeschichte, in: Theologia viatorum 

8, Berlin-New York : De Gruyter 1962, S. 157-172. 

76 Leibniz, G.W.F.: Philosophische Schriften, AA(=Akademie-Ausgabe) Bd. VI, 4 

(1677-1690): Teil B, Berlin: De Gruyter 1999, S. 1681.

77 Shapin, Steven/Shaffer, Simon: Leviathan and the Air-Pump. Hobes, Boyle and 

the Experimental life, Princeton: Princeton UP 1985.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | EMMANUEL ALLOA

solipsistischen Epistemologie erhalten bleiben, legt das Fragment des Insel-
romans nahe, den der englische Forscher (von Ibn Tufail offensichtlich in-
spiriert) unter dem Titel The aspiring naturalist verfasst. Auch dort tritt ein 
autodidaktischer Philosoph auf (Authades, der ›Selbstwillige‹) und be-
schreibt dem europäischen Besucher Philaretes, zu welchen philosophi-
schen Erkenntnissen die Inselbewohner von selbst gelangt sind.78

Kurzum: Der Autodidakt wird in der aufklärerischen Neuzeit zu einer 
Figur dessen, was Jacques Rancière als »intellektuelle Emanzipation« be-
zeichnet hat.79 Der oder die aus eigener Kraft Denkende befreit sich von der 
Übermacht fremder Autoritäten und ihrer überhand nehmenden Gewalt. 
Wo die Übernahme von Wissen aus zweiter Hand stets das Risiko einer 
fremden mancipatio birgt (von manus ›Hand‹ und capere ›ergreifen‹), hält 
das Denken ex propria industria die Verheißung geistiger ›E-manzipation‹ 
bereit, ja bis hin zum Versprechen, das Jean Améry bis an seine letzte Ra-
dikalität durchdacht hat, an sich selbst Hand anlegen zu können.80

VII. DIE SPINNE UND DIE BIENE. EINE BILANZ

Die vorangegangenen archäologischen Bohrungen in so verschiedenen 
Wissensbereichen wie Geschichtstheorie, Medizin, Subjekttheorie und 
Ethik bestätigen die Vorherrschaft vom Topos der propria industria, des 
Erkennens aus eigenem Antrieb. Eine solche Vorherrschaft vermag zu be-
gründen, warum innerhalb der Geschichte des Wissens über Erkenntnis aus 
zweiter Hand oft der Schleier des Verdachts lag. Die Zeugenvergessenheit, 
soviel wird deutlich, vermag nicht nur aus dem neuzeitlichen Subjektivis-
mus heraus erklärt werden; das Motiv der eigentätigen Anschauung speist 
sich aus mehrfachen Quellen.

78 Toomer, Gerald J.: Eastern wisedome and learning. The study of Arabic in 

Seventeenth-Century England, Oxford: Clarendon Press 1996, S. 222.

79 Rancière, Jacques: Le maître ignorant. Cinq leçons sur l’émancipation 

intellectuelle, Paris: Fayard 1987 (dt. Der unwissende Lehrmeister. Fünf 

Lektionen über die intellektuelle Emanzipation, übers. v. Richard Steurer, 2. rev. 

Aufl. Wien: Passagen 2009).

80 Améry, Jean: Hand an sich legen. Diskurs über den Freitod, Stuttgart: Klett 

1976.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EX PROPRIA INDUSTRIA | 89

Diese knappen Archäologien der propria industria – das Privileg des 
Sehsinns über das Hörensagen in seinen Wurzeln in der archaischen Epik 
und Philosophie (II.), die Geburt der Geschichtsschreibung aus dem Geiste 
der Augenzeugenschaft (III.), der Topos der Autopsie in der Herausbildung 
des medizinischen Diskurses (IV.), das Motto der propria industria bei 
Descartes und in der frühneuzeitlichen Philosophie (V.) sowie das emanzi-
patorische Versprechen der Autodidaktik (VI.) – beleuchten somit erstens, 
warum das Zeugenwissen oft der Marginalisierung oder gar der Verurtei-
lung anheim fiel, zweitens rücken sie auch die Diagnose der Zeugenverges-
senheit in ein etwas anderes Licht. 

Ein weitgehender Konsens der zeitgenössischen testimony debate be-
sagt, dass Wissen aus zweiter Hand deshalb abgelehnt wurde, weil es sich 
um übernommenes und daher nicht um erzeugtes Wissen handelt. Zeugen-
wissen bleibt solange ein erkentnnistheoretisches Phantom, wie die Episte-
mologie dominiert bleibt von einem »individualistic bias« (P. Lipton) und 
einem prinzipiell solipsistisch gedachten Erkenntnismodell, das auf der 
Vorstellung eines zugrundelegten, vorgängigen Ichs errichtet ist (C.A.J. 
Coady). Erklärte Absicht intersubjektiver Epistemologien ist es dann, zu 
zeigen, wie es neben einer autarken Selbsterkenntnis auch Wissenserzeu-
gung durch andere geben kann. 

Eine solche Opposition, aus der die philosophische Zeugendebatte 
heute nach wie vor ihre Legitimation schöpft, ist nicht nur äußert holz-
schnittartig und reduziert die Geschichte westlichen Wissens auf die Per-
spektive neuzeitlicher Subjektphilosophien, sie verhärtet auch eine Demar-
kationslinie, die zu unterwandern sie gerade angetreten war: Während auf 
der einen Seite der Nachweis erbracht wird, dass der Zeuge Wissen nicht 
nur übermittelt, sondern selbst erzeugt, wird dabei im Gegenzug die Er-
kenntnis aus eigener Kraft wieder aus einem statischen Ich heraus erklärt. 
Anders formuliert: Die subjektphilosophische Brille verengt die propria 

industria auf das proprium und lässt die industria aus den Augen. 
Über die Komplementaritäts-These hinaus (wonach wir nicht nur aus 

uns selbst heraus erkennen, sondern viele unsere Einsichten Anderen ver-
danken) lenkt die Perspektive des Zeugen auf die eigentümliche Generati-
vität von Wissen schlechthin zurück. Allzuoft wird eben jene Generativität 
unterschlagen, wenn bei der Selbsttätigkeit der propria industria das Selbst 
den Anfangs- oder Endpunkt bildet. Wo das Wissen-durch-sich mit dem 
Wissen-um-sich verwechselt wird, bleibt das Selbst dem philosophischen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | EMMANUEL ALLOA

Ideal der Selbstbezüglichkeit verpflichtet und verdrängt – in der Figur des 
Reflexiven – das Faktitive. Auf die Diagnose der Zeugenvergessenheit zu-
rückgewendet, hieße dies, dass die Zeugenvergessenheit mithin weniger in 

einem Primat des Individuellen verankert wäre als vielmehr in einem Pri-

mat der Selbsttätigkeit. Eine solche Akzentverschiebung legt nahe, die Op-
position von vermitteltem und unvermitteltem Wissen zu revidieren zugun-
sten einer Diversität von Medien von Erkenntnis.

Auf die Differenz autopoietischer und heteropoietischer Medien von 
Erkenntnis hatte Francis Bacon in einer berühmten Allegorie aufmerksam 
gemacht: Das Emblem des Rationalisten ist für ihn die Spinne, die ihr Netz 
aus ihrer eigenen Substanz heraus webt, wohingegen der Naturforscher ei-
ner Biene gleicht, deren Honig von fremden Blüten abhängt, die aber doch 
immer verarbeitet werden. Jenseits einer allzu kruden Opposition von Wis-
sen-durch-sich und dem Wissen-durch-andere, zwischen einem generativen 
Erzeugen und einem bloß reproduktiven Übernehmen – auch so ließe sich 
vielleicht Bacons Allegorie deuten – gibt die Zeugenproblematik die Frage 
auf nach dem spezifischen Durch, nach der operativen Medialität von Er-
kenntnisprozessen überhaupt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Zeugenfall

Über das ethische Profil notwendiger indirekter 

Kenntnisnahme am Beispiel Kants

JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

[W]enn Pontoppidan schreibet, daß es auf 

gewißen Meeren einen überaus großen 

Fisch gebe, der wie ein Stück Land aussie-

het, und den er Crac nennet, so muß er, 

weilen ein solches Thier noch nie gesehen 

worden, solches beweisen. bezeuget aber 

jemand etwas, was mit der Erfahrung, und 

Vernunft augenscheinlich, und wohl über-

einstimmet, so glaubet man ihm ohne be-

weis.

KANT NACH DER LOGIK BLOMBERG, § 212

»Wir können« – so liest man in Immanuel Kants Logik – »mit derselben 
Gewißheit eine empirische Wahrheit auf das Zeugniß Anderer annehmen, 
als wenn wir durch Facta der eigenen Erfahrung dazu gelangt wären.«1 Als 

1 Kant, Immanuel: Logik (Jäsche), AA IX, S. 72. Zu textkritischen Anmerkungen 

vgl. Fußnote 8 in diesem Aufsatz. Mit Ausnahme der Kritik der reinen Vernunft 

werden Kants Schriften nach der Akademieausgabe (= Kants gesammelte 

Schriften, Berlin: Reimer / De Gruyter 1900ff.) mit der Sigle ›AA‹ sowie Band 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

Argument folgt unmittelbar: »Bei der erstern Art des empirischen Wissens 
ist etwas Trügliches, aber auch bei der letztern.”2 Weil also meine eigenen 
Erfahrungen genauso der Möglichkeit der Täuschung ausgesetzt sind wie 
das, was man mir sagt, drängt sich für Kant ein prinzipieller Unterschied
nicht auf. Sicher, die Quelle der Täuschung ist der jeweiligen Art empiri-
schen Wissens eigentümlich; für den Zeugenfall hält er fest: »Das histori-
sche oder mittelbare empirische Wissen beruht auf der Zuverlässigkeit der 
Zeugnisse. Zu den Erfordernissen eines unverwerflichen Zeugen gehört: 
Authenticität (Tüchtigkeit) und Integrität.«3 Wenn ein Zeugnis zuverlässig 
ist, kann ich es glauben. Zuverlässig ist es dann, wenn ich der Person, die es 
ablegt, trauen kann. Und einer Person trauen kann ich schließlich dann, 
wenn diese erstens über die physische und mentale Kompetenz verfügt, et-
was überhaupt authentisch bezeugen zu können, und wenn sie zweitens in-
teger ist, das heißt, wenn sie einem bestimmten ethischen Maßstab gerecht 
wird. Unter eben diesen Bedingungen kann ich Kant zufolge das, was ich 
einem Zeugen zuerst nur glaube, letztlich sogar wissen. Kants knappe Aus-
führungen folgen damit einer Bewegung, in der die Möglichkeit von Wis-
sen im Zeugenfall außer von der allgemeinen Tüchtigkeit des Zeugen ins-
besondere auch von der ethischen Disposition des Zeugen als Person ab-
hängig gemacht wird. Es ist diese Abhängigkeit eines erkenntnisorientier-
ten Prozesses von einer im weitesten Sinn ethischen Basis, der im Folgen-
den das erweiterte Interesse gilt. 

Dass gerade Kant, der im Horizont gegenwärtiger Debatten um eine so-
ziale Epistemologie gern als paradigmatischer Vertreter einer individualis-
tischen, subjektzentrierten Erkenntnistheorie verbucht und damit zugleich 
ad acta gelegt wird, das Zeugnis nicht etwa ausblendet oder gar vergisst, ist 
inzwischen mehrfach nachgewiesen und diskutiert worden.4 Das Ziel der 

und Seitenzahl zitiert. Die Kritik der reinen Vernunft wird mit der Sigle ›KrV‹ 

nach der Originalpaginierung der Auflagen von 1781 (A) und 1787 (B) zitiert.

2 Ebd.

3 Ebd.

4 Vgl. insbesondere die Aufsätze von. Scholz, Oliver R: »Autonomie angesichts 

epistemischer Abhängigkeit – Kant über das Zeugnis anderer«, in: Volker Ger-

hardt/Rolf-Peter Horstmann/Ralph Schumacher (Hg.), Kant und die Berliner 

Aufklärung. Akten des IX. Internationalen Kant-Kongresses, Bd. 2, Berlin: De 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 93

folgenden Überlegungen ist daher weniger die erschließende Untersuchung 
des Zeugenfalls bei Kant überhaupt als vielmehr die Schärfung einer sys-
tematischen Frage in exemplarischer Rücksicht auf seine Konzeption. Wäh-
rend sich die Studien zu Kants Konzeption des Zeugenfalls allem voran auf 
die epistemologischen Probleme konzentrieren, geht es in diesem Aufsatz 
um eine Verschränkung des Epistemischen und des Ethischen: Welche Rol-
le spielen ethische Aspekte für den Zeugenfall dann, wenn er zunächst als 
ein epistemologisches Problem begriffen wird? In der Beantwortung dieser 
Frage versuchen die hier angestellten Überlegungen die Hypothese zu er-
härten, dass das epistemologische Problem der Zeugenschaft ursprünglich
mit einem ethischen verschwistert ist – dergestalt, dass die erkenntnistheo-
retische Frage, inwiefern Wissen im Zeugenfall möglich ist, nicht ohne Re-
kurs auf ein ethisches Profil beantwortet werden kann, das den Zeugenfall 
von Grund auf auszeichnet.5

Diese Hypothese lässt sich zunächst unabhängig von der Kantischen 
Konzeption erläutern, wenn Zeugenschaft vorläufig als Situation notwendi-

ger indirekter Kenntnisnahme verstanden wird. Noch vor der Frage, ob 
Wissen im Zeugenfall möglich ist, bedeutet Zeugenschaft in diesem Sinn 
eine Situation elementarer Kenntnisnahme, in der Informationen übermittelt 
und einem Rezipienten zugänglich gemacht werden. Diese Kenntnisnahme 
untersteht in einem doppelten Sinn der Notwendigkeit. Erstens erfolgt sie 
indirekt und zwar notwendigerweise indirekt. Wenn es eine Möglichkeit 
gibt, direkt – und das heißt: unmittelbar und selber – an die gleichen Infor-
mationen zu kommen, löst sich die Situation der Zeugenschaft letztlich in 
eine des Hinweises auf, man solle sich hier oder dort diese oder jene Infor-

Gruyter 2001, S. 829-839, sowie Gelfert, Axel: »Kant on testimony«, in: British 

Journal for the History of Philosophy 14 (2006), S. 627-652.

5 Unabhängig von der Kantischen Konzeption hat Sybille Krämer den Zusam-

menhang zwischen der Glaubwürdigkeit des Zeugnisses und der Glaubwürdig-

keit der bezeugenden Person als eine ethische Dimension dargestellt, die sich 

grundsätzlich in allen Formen von Zeugenschaft finden lasse. Vgl. Krämer, Sy-

bille: Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität, Frankfurt 

a.M.: Suhrkamp 2008, S. 232f. Vgl. außerdem zu den ethischen und politischen 

Implikationen der Zeugenschaft allgemein die systematische Studie von 

Schmidt, Sibylle: Zeugenschaft. Ethische und politische Dimensionen, Frankfurt 

a.M.: Lang 2009, insb. S. 24-29 u. 30-47.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

mation selbst beschaffen. Der Zeugenfall beschreibt damit eine irreduzible 
epistemische Situation, in der es – sei’s aus prinzipiellen oder auch nur aus 
pragmatischen Gründen – ausschließlich den indirekten Zugang zu be-
stimmten Informationen gibt. Zweitens zeigt sich die Notwendigkeit in der 
Angewiesenheit sozial lebender Menschen auf indirekte Kenntnisnahmen. 
Es ist evident, dass der in Gesellschaft lebende Mensch sich in seinen Le-
bensvollzügen ständig auf indirekt zur Kenntnis genommene Informationen 
einlassen muss, deren Wahrheit er selbst nicht verbürgen kann. Exakt in 
dieser doppelten Notwendigkeit kommt das ethische Profil der Zeugen-
schaft zum Vorschein. Einerseits erfordert die notwendige Indirektheit der 
Kenntnisnahme eine ethische Evaluation des Zeugen als Person: Ist er 
glaubwürdig, kann ich ihm trauen? Andererseits zwingt die Angewiesenheit

auf Zeugnisse dazu, gegenüber indirekten Kenntnisnahmen nicht immer 
indifferent zu bleiben, sondern sich Informationen bisweilen anzueignen 
und mit ihnen so umzugehen, als verfügte man über zuverlässiges Wissen. 
Gleichwohl wird dabei etwas als wahr behandelt, dessen Wahrheit vom Re-
zipienten nicht epistemisch verbürgt werden kann, sondern insbesondere 
aufgrund seiner ethischen Einschätzung des Zeugen gilt. Das heißt, die An-
nahme einer Information von Zeugen als wahr geschieht aufgrund von Ver-

trauen und damit aufgrund einer ethischen Haltung gegenüber einer ande-
ren Person. Während also Glaubwürdigkeit auf der Seite des Zeugen und 
Vertrauen auf der Seite des Rezipienten dem Zeugenfall bereits ein ethi-
sches Profil bescheinigen, soll die Hypothese noch einen Schritt weiter ge-
führt werden. Wenn indirekt akquiriertes Wissen aufgrund einer ethischen 
Haltung gilt und daher nicht in rein epistemischer Hinsicht absolut verbürgt 
ist, scheint die Argumentation soweit einer grundsätzlichen Skepsis oder 
sogar einem erkenntnistheoretischen »Zeugnisnihilismus«6 zuzuarbeiten, 
dem zufolge aus Zeugnissen schlechterdings keinerlei Wissen bezogen 
werden kann. Dass ein Zeugnis falsch sein mag, disqualifiziert den Zeugen-
fall jedoch noch nicht als legitimes Medium der Kenntnisnahme. Vielmehr 
ergibt sich aus dem Umstand, dass Zeugnisse falsch sein können, eine Ver-

antwortung insbesondere auf Seiten des Rezipienten. So ist erstens in je-

6 Scholz, Oliver R.: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer sozialen Er-

kenntnistheorie«, in: Thomas Grundmann (Hg.), Erkenntnistheorie. Positionen 

zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn: Mentis 2003, S. 354-375, hier S. 

359.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 95

dem Fall einer Zeugnisgabe der Rezipient dafür verantwortlich, neu zu ent-
scheiden, ob sie vertrauenswürdig ist oder nicht. Wenn er dem Zeugnis 
dann vertraut und sich damit auf einen epistemisch nicht gesicherten Infor-
mationsbestand festlegt, ist er zweitens für die Konsequenzen seines Für-
wahrhaltens verantwortlich, weil das, was er für wahr hält, auch falsch sein 
könnte. In dem Maße wie der Zeugenfall eine ethisch fundierte Wissens-
quelle ist, erfordert er eine genau so ethische, nämliche verantwortliche 
Wissenspraxis: die selbstkritische Aufmerksamkeit darauf, dass das, was 
man für wahr hält, auch anders sein könnte. Diese Form von Verantwor-
tung bildet gemäß der hier vorgelegten Hypothese neben der Glaubwürdig-
keit und dem Vertrauen eine dritte ethische Dimension des Zeugenfalls. 
Was kann nun Kant zu diesen Überlegungen beitragen?

Kants Auseinandersetzung mit Zeugenschaft ist nicht etwa deshalb be-
reits originell, weil er einen basalen ethischen Maßstab einführt, indem er 
die Glaubwürdigkeit des Zeugnisses auf die Glaubwürdigkeit der bezeu-
genden Person zurückführt, denn er wiederholt soweit nur eine traditionelle 
Legitimationsfigur7, die sich außerdem auch schon aus dem gesunden Men-
schenverstand gewinnen ließe. Genauso wenig darf übersehen werden, dass 
Kants Interesse allem voran ein erkenntnistheoretisches ist, und er den 
Zeugenfall sogar systematisch von den für ihn wichtigen ethischen Fragen 
absondert. Das heißt, wenn im Folgenden nach den ethischen Implikationen 
der Zeugenschaft gefragt wird, geht es nicht um das, was in Kants prakti-
scher Philosophie unter diesem Namen firmiert. Gerade aber weil Kant den 
Zeugenfall entschieden in erkenntnistheoretischer und nicht in ethischer 
Hinsicht behandelt, bieten seine Ausführungen eine Gelegenheit, an der 
sich die hier vorgelegte Hypothese exemplarisch bewähren kann. Es geht 
im Folgenden darum, anhand der Leitbegriffe der Glaubwürdigkeit, des 
Vertrauens und schließlich der Verantwortung im Falle Kants zu präzisie-
ren, dass und wie in einer exemplarischen erkenntnistheoretischen Konzep-
tion der Zeugenschaft dennoch eine ursprüngliche ethische Dimension zur 

7 So übernimmt Kant diese Kriterien aus G.F. Meiers Auszug aus der Ver-

nunftlehre, die er seinen Logik-Vorlesungen zugrunde gelegt hatte (vgl. 

Abschnitt II). Vgl. weiterführend für einen Überblick über die Thematisierung 

des Zeugnisses in der Philosophiegeschichte Scholz, Oliver R.: »Zeuge, Zeug-

nis«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer/Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12, Basel: Schwabe 2004, S. 1316-1324.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

Geltung kommt. Dazu skizziert Abschnitt I zuerst die Grundfigur der Zeu-
genschaft bei Kant. Abschnitt II wendet sich sodann Kants Ausführungen 
zum Problem der Glaubwürdigkeit und dem damit zusammenhängenden 
ethischen Anspruch an die Person des Zeugen zu. Abschnitt III untersucht 
schließlich unter den beiden Gesichtspunkten des Vertrauens und der Ver-
antwortung, inwiefern der Rezipient eines Zeugnisses immer schon ethisch 
involviert ist.

I. INDIREKTE ERFAHRUNG: ZUR GRUNDFIGUR DER 

ZEUGENSCHAFT BEI KANT

Dass Zeugenschaft für Kant ein epistemologisches Problem ist, deutet sich 
bereits aus der Distanz an, da er es insbesondere in seinen Logik-
vorlesungen behandelt, die er über vierzig Jahre frei entlang von Georg 
Friedrich Meiers Auszug aus der Vernunftlehre von 1752 gehalten hat.8 Im 
Zentrum seines Interesses steht dabei das Problem des Glaubens; indem er 
den Zeugenfall genauer dem historischen Glauben zuordnet, ist außerdem 
eine systematische Differenz zu dem markiert, was für Kant in den Bereich 
des Ethischen fällt: der Vernunftglaube etwa an Gott oder die Unsterb-

8 Die Quellenlage im Fall der Logikvorlesungen Kants ist vielschichtig, vor allem 

weil er seine Logik nie selbst und geschlossen publiziert hat. Daher ist man ers-

tens auf Kants Exemplar von Meiers Auszug aus der Vernunftlehre angewiesen, 

das er fortlaufend mit handschriftlichen Anmerkungen versehen hat, die in Bd. 

16 der Akademieausgabe zugänglich sind. Darüber hinaus liegen heute neun 

weitere Vorlesungsmitschriften von Kants Hörern vor, die z.T. in Bd. 24 der 

Akademieausgabe und z.T. in einer von Tillmann Pinder besorgten Edition als 

Bd. 8 u. 9 der Kant-Forschungen enthalten sind. Drittens gibt es die von Kant 

autorisierte und von Gottlob Benjamin Jäsche im Auftrag verfasste Logik, die in 

Bd. 9 der Akademieausgabe veröffentlicht ist. Insbesondere die Zuverlässigkeit 

der Logik Jäsche ist in der Forschung umstritten und wird deshalb hier nur am 

Rande berücksichtigt (vgl. Terry Boswell: »On the textual authenticity of Kant‘s 

Logic«, in: History and Philosophy of Logic 9 (1988), S. 193-203). Die folgen-

den Untersuchungen entwickeln Kants Position zu Zeugenschaft ausgehend von 

seinen eigenhändigen fragmentarischen Reflexionen zu Meiers Logik-Lehrbuch 

und Passagen aus den Mitschriften.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 97

lichkeit der Seele. Kant schildert diesen Unterschied zwischen historischem 
Glauben und Vernunftglaube an einer Stelle der Logik Blomberg auf noch 
vorläufige Weise, er kommt dabei aber bereits zu der zentralen 
Bestimmung dessen, was einen Zeugen für ihn ausmacht:

»Was können wir also auf Glauben [gemeint ist hier und i. F. das historische Glau-

ben, JGS] annehmen? auf  g lauben kann man nicht annehmen dogmatische Er-

kenntniße, die der andere aussagt, sondern blos Erfahrung. allgemeine Vernunft-

Erkenntniße kann man darum nicht auf Glauben annehmen, weil man sich bey den-

selben sehr leicht irren kann. Aussagen von Dogmatibus sind also keine zeugniße, 

sondern Aussagen von Empirischen Erkenntnißen, von Erfahrungen sind Zeug-

niße . Ein Zeuge ist also eigentlich derjenige, der eine Erfahrung aussaget. Derje-

nige aber, welcher allgemeine Vernunft Urtheile vor wahr aussagt, der ist kein Zeu-

ge, und der Beste Historische Glaube geht also auch nicht auf dogmata (als in so 

fern sie göttliche dogmata sind), sonderen blos auf Erfahrungen.«9

Zeuge ist demnach, wer eine Erfahrung mitteilt und zwar nur eine 
Erfahrung. Dogmen, die das Erfahrbare überschreiten, wenn sie etwa aus 
einem reinen Vernunftschluss bestehen, können in der Konsequenz nie 
rechtmäßiger Gegenstand eines Zeugnisses sein. Dass Kant den histori-
schen Glauben im Zeugenfall entschieden von Erfahrung abhängig macht, 
zeichnet die Grundfigur und den ersten spezifischen Einsatz seiner Überle-
gungen aus. Inwiefern aber die dabei gegebene Charakterisierung zugleich 
nur vorläufig ist, zeigt sich in Kants Angabe des Grundes: Bei solchen 
Sachverhalten könne man sich ›sehr leicht irren‹. Aus der erweiterten 
Perspektive der Kantischen Überlegungen zum Problem des Vernunft-
glaubens geht es letztlich aber um eine Unangemessenheit des Zeugnisses, 
weil die reine praktische Vernunft, die grundsätzlich jedem Menschen 
zukommt, dazu in der Lage ist, Ideen der Vernunft eigens zu rechtfertigen. 
Damit entfaltet der Vernunftglaube seine Virulenz gerade im Bereich des 
Praktischen und der Kantischen Ethik, während aus genau dieser Sphäre 
der Zeugenfall ausgeschlossen wird. Fragt man also nach den ethischen 
Implikationen der Zeugenschaft bei Kant, muss diese Grenzziehung zuerst 
berücksichtig werden. Es stellen sich in diesem Kontext vor allem die 
Fragen, was Kant unter Glauben und Wissen näher versteht, sowie was sich 

9 Kant: Logik Blomberg, AA XXIV, S. 244.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

genauer mit der Grenzziehung zwischen historischem Glauben und 
Vernunftglauben verbindet.

Allgemein firmiert Glauben bei Kant neben Meinen und Wissen als ein 
bestimmter Modus, in dem etwas für wahr gehalten werden kann. Während 
er Wissen als apodiktisches und Meinen als problematisches Fürwahrhalten 
auszeichnet, fasst er Glauben als assertorisches Fürwahrhalten, das subjek-
tiv zureichend, obwohl es nicht objektiv, das heißt in vollem Umfang ver-
bürgt ist.10 Wenn ich also etwas glaube, dann halte ich es subjektiv für hin-
reichend bestätigt und damit für wahr, ohne dass ich aber zugleich auch 
dessen Allgemeingültigkeit behaupten könnte. Wenn ich dagegen etwas 
weiß, dann halte ich es sowohl für subjektiv als auch für objektiv hinrei-
chend belegt und somit apodiktisch für wahr. Nun war Kants epoche-
machende Einsicht in der Kritik der reinen Vernunft, dass apodiktisches 
Wissen nur in der Sphäre sinnlicher Erfahrung möglich sei und jedes 
gleichwohl natürlich motivierte Bestreben der Vernunft, über das Sinnliche 
hinaus zu gehen, seinerseits niemals zu Wissen führen könne. Kant musste 
deshalb in Bezug auf dasjenige, was sich im Sinnlichen nicht antreffen 
lässt, seinem berühmten Diktum gemäß »das Wissen aufheben, um zum 
Glauben Platz zu bekommen.«11 Während nach der Kritik der reinen 
Vernunft jeder apodiktische Wissensanspruch über Ideen wie Gott, die Un-
sterblichkeit der Seele und den Anfang der Welt von vornherein dogma-
tisch und der Sache nach unzulässig ist, werden solche Ideen von Kant 
nicht schlechtweg verworfen, sondern er räumt ihnen als Gegenständen le-
gitimen Glaubens ein, dass sie ohne einen konstitutiven Erkenntnisgewinn 
zu leisten immer noch zu »einem vortrefflichen und unentbehrlichen regu-
lativen Gebrauch, nämlich den Verstand zu einem gewissen Ziele zu rich-
ten«12 nötig sind. In einer seiner nachgelassenen handschriftlichen Reflexi-
onen zu Meiers Auszug schreibt Kant diesbezüglich:

»(Vernunft-)Glaube (als ein nicht Erkentnisqvell) ist eine Hypothesis, so fern sie in 

practischer Absicht für nothwendig gehalten wird. Es giebt also einen pragmatischen 

10 Kant legt diese Definition in den Logiktexten sowie in der Kritik der reinen 

Vernunft vor. Vgl. etwa Kant: Logik (Jäsche), insb. S. 66-70 sowie KrV B 531-

538.

11 Kant: KrV B 19.

12 Kant: KrV B 672.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 99

und moralischen Ver Glauben. Der letztere ist der reine Vernunftglaube – trägt 

nichts zum Erkenntniß bey.«13

Die moralische Rolle solcher Ideen wird in der Kritik der praktischen Ver-
nunft deutlich, wo Kant sie als Postulate praktischer Vernunft fasst und ih-
ren Stellenwert neu begründet. Etwa an Gott zu glauben – auch wenn man 
nie wissen kann, ob er tatsächlich existiert –, erweist sich nach Kant letzt-
lich im sittlich-praktischen Lebensvollzug als entscheidend, weil dieser 
Glaube der Annahme eines höchsten Gutes und damit der Sittlichkeit über-
haupt zugute kommt. Der komplexe Zusammenhang zwischen der 
theoretischen und praktischen Philosophie Kants muss hier nicht weiter 
vertieft werden, um allein die folgende, für den Zeugenfall entscheidende 
Konklusion zu ziehen: Wenn bei Kant der Glaube an die Erfahrung 
übersteigende Ideen seine eigene Legitimierung in der praktischen Ver-
nünftigkeit des Menschen erfährt, dann kann er nicht aufgrund eines bloßen 
Zeugenberichts für wahr angenommen werden. An Gott glaubt das 
Kantische Subjekt nicht, weil es ihm jemand glaubhaft bezeugt hat, sondern 
weil es von seiner Vernunft selbst, insofern sie praktisch ist, zu diesem 
Glauben angehalten wird. Indem der Vernunftglaube sich auf Ideen richtet, 
die das Erfahrbare überschreiten, kann er im Horizont der Kantischen 
Erkenntnistheorie niemals ein Wissen werden und bleibt deshalb im 
eigentlichen Sinn Glaube. Dagegen markiert der systematische Stellenwert 
der Erfahrung gemäß der eingangs zitierten These Kants, aufgrund eines 
Zeugnisses könne man genau so gut eine empirische Wahrheit annehmen 
und damit ebenso wissen wie aufgrund von eigener Erfahrung, den prinzi-
piellen Unterschied zwischen Vernunftglauben und historischen Glauben. 
Während jener nie ein Wissen werden kann, weil er den Bereich des Empi-
rischen immer schon überschritten hat, kann sich dieser genau deshalb vom 
assertorischen Fürwahrhalten des Glaubens zum apodiktischen des Wissens 
steigern, weil er sich immer noch auf Erfahrung gründet. Im Zeugenfall hat 
zwar keine unmittelbare, aber immerhin und immer noch eine mittelbare, 
indirekte Erfahrung statt. Und genau weil im Zeugenfall Erfahrung statt 
hat, ist auch Wissen möglich.

In einem prägnanten Kommentar der Definition, in der Meier drei Er-
kenntnisquellen angibt, macht Kant deutlich, dass der historische Glaube 

13 Kant: Handschriftlicher Nachlaß: Logik, AA XVI, Refl. 2791, S. 512.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

für ihn mit indirekter Erfahrung sogar zusammenfällt. In Paragraph 202 
seiner Schrift unterscheidet Meier zwischen den möglichen Quellen: 
»eigene Erfahrung, die Erfahrung anderer Leute, und andere Gründe, die 
keine Erfahrungen sind.«14 In Bezug auf diese Stelle hält Kant kritisch fest: 
»Nur 2 Erkentnisquellen: Vernunft und Erfahrung; denn Glauben ist 
mittelbare Erfahrung durch anderer bezeugte Erfahrung.«15 Damit ist »[d]er 
Historische Glaube […] kein besonderes Erkentnisprincip, sondern gehort 
zur Erfahrung.«16 Wenn demnach Glauben im Zeugenfall ineins indirekte 
Erfahrung bedeutet, dann wird Kants zugespitzte These verständlich: »Das 
Glauben auf ein Zeugniß ist von dem Vorwahrhalten durch eigene 
Erfahrung gar nicht dem Grade nach unterschieden, auch nicht der Art 
nach.«17 ›Der Art nach‹ sind unmittelbare und mittelbare Erfahrung das-
selbe, insofern sie jeweils Dimensionen empirischer Erkenntnis und damit 
von derselben Erkenntnisart sind.18 Darüber hinaus unterscheiden sie sich 
auch ›dem Grade nach‹ nicht, weil jeweils in Form der Ausbildung 
apodiktischer Überzeugungen derselbe Grad im Fürwahrhalten erreicht 
werden kann. Soweit stehen also der Zeugenfall und die unmittelbare 
Erfahrung erkenntistheoretisch auf derselben Stufe. Während man sogar –
wie Kant nach der Logik Pölitz hinzufügt – »oft dem Zeugnis anderer mehr 
glauben [kann] als seiner eigenen Erfahrung«19, bleibt nach der Logik 
Dohna-Wundlacken dennoch das Problem, »zu bestimmen, was mich 
berechtige, mittelbare Erfahrung ebenso als unmittelbare zu achten –
worauf Autoriät beruhe.«20 Woraus speist sich also die epistemische 
Autorität im Zeugenfall?

Wenn unmittelbare und mittelbare Erfahrung sich weder dem Grad 
noch der Art nach unterscheiden, dann darf insbesondere die Mittelbarkeit 
der Erfahrung im Zeugenfall keinen prinzipiellen Unterschied bedeuten. Zu 

14 Georg Friedrich Meier: Auszug aus der Vernunftlehre, Halle 1752, §202 – zit. n. 

Kant: AA XVI, S. 494.

15 Kant: AA XVI, Refl. 2769, S. 502.

16 Kant: AA XVI, Refl. 2789, S. 512.

17 Kant: AA XVI, Refl. 2765, S. 501.

18 Gelfert rekonstruiert diesen Zusammenhang treffend als Kants »Symmetriethe-

se«. Vgl. Gelfert: »Kant on testimony«, S. 633.

19 Kant: Logik Pölitz, AA XXIV, S. 560.

20 Kant: Logik Dohna-Wundlacken, AA XXIV, S. 750.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 101

fragen ist also nach den Bedingungen, unter denen diese Mittelbarkeit un-
problematisch ist. Es liegt auf der Hand, dass sie unproblematisch genau 
dann wäre, wenn ausgeschlossen werden könnte, dass die Vermittlung die 
bezeugte Erfahrung entstellt. Und es ist die Frage nach den Bedingungen 
einer unverstellten Vermittlung, die letztlich auf einen ethischen Anspruch 
an den Zeugen führt.

II. DAS PROBLEM DER GLAUBWÜRDIGKEIT UND 

DER ETHISCHE ANSPRUCH AN DEN ZEUGEN

Glaubwürdig ist ein Zeugnis dann, wenn die unverstellte Vermittlung einer 
Erfahrung gesichert ist. Nun sind die Bedingungen für diese unverstellte 
Vermittlung nicht nur ethische. Kants knappste Formulierung dieser Bedin-
gungen überliefert die Logik Dohna-Wundlacken: »Er [der Zeuge, JGS] ist 
unverwerflich, wenn er die Wahrheit wissen kann und sagen will. Also Ca-
pazität und Integrität sind die beiden Requisita.«21 Zuerst ist hierbei zu fra-
gen, wie Kant Kapazität und Integrität genauer begreift. Dabei wird sich 
ergeben, dass diese ›Requisita‹ Idealbedingungen sind, denen ein Zeuge 
grundsätzlich gerecht werden muss. Der ethische Anspruch an den Zeugen, 
ehrlich und integer zu sein, bleibt indes solange abstrakt, wie die realen Be-
dingungen, unter denen Ehrlichkeit tatsächlich statt hat, nicht berücksichtigt 
werden. Verfolgt man diese Perspektive bei Kant, wird ersichtlich, dass er 
im Zusammenhang mit Ehrlichkeit außerdem kultur-, epochen- und sogar 
schichtspezifische Annahmen in seine Konzeption des Zeugenfalls einbe-
zieht und damit gerade auf Realbedingungen abstellt.22 Zwei Lesarten bie-
ten sich im Kontext dieser Annahmen an. Einerseits gewinnt das ethische 
Profil von Zeugenschaft an Kontur, denn glaubwürdig ist ein Zeugnis Kant 
zufolge insbesondere dann, wenn die bezeugende Person bei einer Falsch-
aussage befürchten muss, im spezifischen sozialen und kulturellen Kontext 
des 18. Jahrhunderts ihre Ehre zu verspielen. Andererseits spricht diese 
Rückbindung von Ehrlichkeit an eine kontextspezifische Vorstellung von 
Ehre für eine Überschreitung der ethischen Voraussetzung der Glaubwür-
digkeit. Das ethische Profil der Zeugenschaft scheint sich in dieser Perspek-

21 Ebd.

22 Vgl. hierzu auch Gelfert: »Kant on testimony«, S. 647f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

tive letztlich auf allerlei Vorannahmen zu öffnen, in denen Glaubwürdigkeit 
weniger als ein im engeren Sinn ethischer denn als ein sozial und kulturell 
präfigurierter Standard erscheint.

Im Allgemeinen übernimmt Kant die grundlegenden Kriterien für die 
Glaubwürdigkeit eines Zeugnisses von Meier, der in Paragraph 207 seines 
Auszugs die Autorität des Zeugnisses auf die Tüchtigkeit und die Integrität 
der bezeugenden Person zurückführt:

»Das Ansehen eines Zeugen (autoritas testis) besteht in demjenigen Grad seiner 

Ehre, vermittelst dessen er in seiner Erkenntniss für nachahmungswürdig gehalten 

wird. Wir können keinem Zeugen glauben, der in keinem Ansehen bei uns steht. 

Und dieses Ansehen besteht 1) in der Tüchtigkeit des Zeugen (dexteritas testis), 

wenn er zureichende Kräfte besitzt, nicht nur eine richtige Erfahrung zu bekommen, 

sondern dieselbe auch auf eine richtige Art zu bezeichnen: 2) in der Aufrichtigkeit 

des Zeugen (sinceritas testis), oder in der Neigung seines Willens, seine Erfahrun-

gen so zu bezeichnen, wie er sie für wahr hält. Keins von beiden kann, ohne den an-

dern, einem Zeugen das gehörige Ansehen verschaffen.«23

Kant schließt an Meiers Defintionen an, indem er zusammenfasst, was die 
Autorität und damit die Glaubwürdigkeit des Zeugen ausmacht: Autoritas 

testis ist »die Glaubwürdigkeit des Zeugnißes, in so weit sie aus der morali-
schen (und physischen) Beschaffenheit des Zeugen kan erkant werden.«24

Über diese kurze Zusammenfassung hinaus folgt Kant den Meier’schen 
Kriterien weitgehend.25 Bevor er sich diesen direkt widmet, weist er noch 
allgemein darauf hin, dass es »nicht so leicht [sei] in allen Fällen Erfahrung 
anzustellen.«26 Die zentrale Bedeutung der Reinheit in der Vermittlung 
wird an der Bemerkung deutlich, man müsse etwa darauf achten, dass man 
»nicht sein Urtheil mit der Erfahrung vermische.«27 Näher rekapituliert er 
das, was Meier unter Tüchtigkeit versteht, nach der Wiener Logik vor allem 
in Termini der Geschicklichkeit: Ein Zeuge verfügt über die Kapazität, eine 

23 G.F. Meier: Auszug aus der Vernunftlehre, §207 – zit. n. Kant: AA XVI, S. 504. 

Hervorhebungen im Original.

24 Kant: AA XVI, Refl. 2774, S. 504.

25 Vgl. hierzu auch Gelfert: »Kant on testimony«,  S. 631.

26 Kant: Wiener Logik, AA XXIV, S. 898.

27 Kant: AA XVI, Refl. 2776, S. 505.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 103

Erfahrung unverstellt zu vermitteln, wenn er überhaupt »genugsame Ge-
schicklichkeit hat, Erfahrung anzustellen«, sowie wenn »er in den Umstän-
den gewesen ist, worin er hat Erfahrungen anstellen können«, und schließ-
lich wenn er »die Geschicklichkeit hat, seine Erfahrungen zu declariren, 
daß man seinen Sinn wohl verstehen kann.«28 Alle diese Aspekte beschrei-
ben Idealbedingungen, die kaum einer weitergehenden Erläuterung bedür-
fen. Es ist evident, dass bei der Erfüllung dieser Bedingungen einer unver-
stellten Vermittlung nichts im Wege steht. Interessant ist die Frage, ob Kant 
diese Bedingungen grundsätzlich als erfüllbar ansieht. In einer suggestiven 
Passage der Logik Blomberg wendet er sich skeptischen Einwänden gegen 
die Erfüllung dieser Glaubwürdigkeitsbedingungen zu: Wenn man den Sin-
nen prinzipiell nicht trauen könnte, wenn das menschliche Gedächtnis 
mangelhaft wäre und wenn die Sprache, in der Erfahrungen bezeugt werden 
müssen, schon an sich selbst fehlerhaft wäre, dann wäre in der Tat kein 
Zeugnis glaubwürdig. Dagegen kann man Kant zufolge prinzipiell voraus-
setzen, »wie es auch wircklich wahr ist daß 1:) wir allemahl die Fähigkeit 
haben Erfahrungen anzustellen, und denn 2:) unser Gedächtniß auch treu 
genug ist […] und denn 3:) wir auch in unserer Sprache alle angestellte Er-
fahrungen anderen Bekanndt zu machen vermögendt sind[.]«29 Setzt man 
also voraus, dass soweit nichts grundsätzlich gegen die Möglichkeit einer 
unverstellten Vermittlung von Erfahrung spricht, dann »wird doch zur 
Glaubwürdigkeit dieser, oder jener, die Erfahrungen angestellet haben, 
noch erfordert werden, daß sie ehrlich sind, und eine Neigung zur Wahrheit 
haben.«30 Exakt hiermit vollzieht Kant den Schritt zur ethischen Idealbe-
dingung, die er weiter oben an der ›moralischen Beschaffenheit‹ der bezeu-
genden Person festgemacht hatte. Auch die Neigung zur Wahrheit oder die 
Ehrlichkeit bedürfen als Idealbedingungen nicht der näheren Erläuterung. 
Wenn der Zeuge über die Kompetenz verfügt, eine Erfahrung zu machen, 
zu einem späteren Zeitpunkt zu erinnern sowie adäquat darzustellen, und 
diese Erfahrung dabei auch nicht willentlich verfälscht, dann ist die Ver-
mittlung unverstellt und der Zeuge glaubwürdig.31 Mit diesen Idealbedin-

28 Kant: Wiener Logik, S. 898.

29 Kant: Logik Blomberg, AA XXIV, S. 245.

30 Ebd.

31 In dem Maße wie bei Kant die Vermittlung einer Erfahrung die Grundfigur der 

Zeugenschaft ausmacht, verfügt letztlich der Augenzeuge über eine größere Au-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

gungen ist freilich die Frage nach der faktischen Glaubwürdigkeit in kon-
kreten Situationen der Zeugnisgabe noch nicht entschieden. Für diese rea-
len Bedingungen sind Kants Befunde darüber aufschlussreich, wie Ehrlich-
keit in der Lebenswelt des ausgehenden 18. Jahrhunderts zu verstehen ist.

Verfolgt man Kants Ausführungen in der Logik Blomberg weiter, dann 
liest man, die Neigung zur Wahrheit entspringe »oftmals mehr aus der Ehr-
liebe, als aus der Ehrlichkeit. […] [W]eil auch die Lüge etwas schädliches 
ist, und die Aussage der Wahrheit der sicherste Weg ist, der Verachtung zu 
entgehen.«32 Kant geht es hier nicht darum, die Lüge grundsätzlich als 
schädlich, sondern als schädlich für die Ehre des Lügners darzustellen, da 
der Lügner sich bei seiner Entlarvung der Gefahr der Verachtung aussetzt. 
Diese Bestimmung weist darauf voraus, dass Integrität und Ehrlichkeit für 
Kant nicht nur ethische Charaktereigenschaften von Individuen sind, son-
dern letztlich auch auf jenes kultur-, epochen- und außerdem schichtspezifi-
sche Ethos hinauslaufen, das Kant in drei Anläufen thematisiert. Erstens 
hält er in der Warschauer Logik fest, dass der Ehrlichkeit eine kulturspezi-
fische Signatur zukommt:

»Bey der Aufrichtigkeit ist zu untersuchen: Ob die Zeugen ein Intereße gehabt ha-

ben, von der Wahrheit abzugehen – Das ist aber so vielfältig, daß man es kaum 

beurtheilen kann. Das, was wir hier nicht für ein Intereße halten würden, ist bey an-

deren Völckern eins.«33

Die Glaubwürdigkeit eines Zeugen hängt demnach nicht nur an einem ab-
soluten Charakter der Person als solcher, sondern auch an deren mannigfa-
chen Motivationen, die ihren Ursprung in einer bestimmten Kultur haben 
und die für den Außenstehenden kaum einschätzbar seien. Was also in Kö-
nigsberg als unaufrichtig gilt, muss nicht auch in Paris als unaufrichtig gel-
ten. Zweitens weist Kant der Ehrlichkeit eine epochenspezifische Ausprä-
gung zu, nach der sie ein Ethos der Neuzeit sei, an dem sich etwa die Rö-

torität als der Zeuge vom Hörensagen. Vgl. hierzu Kant: Logik Blomberg, S. 

247.

32 Ebd., S. 245.

33 Kant: Warschauer Logik, in: Kant, Logik-Vorlesung. Unveröffentlichte Nach-

schriften I. Hg. u. bearb. v. T. Pinder, (= Kant-Forschungen Bd. 9), Hamburg: 

Meiner 1998, S. 603.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 105

mer und Griechen noch nicht im selben Maße orientiert hätten. Seine Er-
wähnung griechischer und römischer Autoren steigert sich dabei teilweise –
wie etwa in der Warschauer Logik – bis ins Polemische:

»[F]ast alle alte Schriftsteller sind nicht sehr püncktlich in Erzählung der Wahrheit 

gewesen – Sie waren faul genug, die Wahrheit nicht zu untersuchen; und namen je-

des flügenden Gerucht für Wahrheit an ZE Herodot. Und was noch ärger war so 

wollten sie die Wahrheit nicht sagen: Liuius zE [sic! gemeint ist Livius, JGS] dieser 

sonst so vortrefliche Geschichtsschreiben erzählet vieles, wovon er gewis wußte, 

daß es falsch war. Er läßt zE die Generalen Reden halten, die sie ganz gewis nicht 

werden gehalten haben.«34

An diese Polemik schließt Kant mit der These an, dass erst seit dem 17. 
Jahrhundert die Ehrlichkeit im Allgemeinen zugenommen habe, weil die 
experimentelle Physik als exakte Wissenschaft sowie die stärkere Verbrei-
tung von Medien durch Buchdruck und Postwesen zu ihr angehalten hätten. 
In diesem Sinn argumentiert er in einer ausführlichen Passage aus der Wie-
ner Logik:

»Wir in unsern Zeiten sind schon mehr gezwungen, die Wahrheit zu reden, durch 

Umstände, vornähmlich die experimental physic, und daß man durch Beobachtun-

gen und Versuche die Erscheinungen genau zu bestimmen sucht, um mit mehrerer 

Gewißheit die Gesetze der Natur zu durchschauen. Im Anfange des vorigen saeculi 

erst fieng man an einzusehen, daß es nöthig sey, die Wahrheit ganz zu sagen, und 

ein Jeder mußte denn in seinen Nachrichten ganz genau seyn, und wenn einer nur 

ein bischen von der Wahrheit in seinen Schriften abwich: so wurde er blamirt und 

verunehrt. […] Diese Genauigkeit im Berichte der Erfahrung ging hernach von der 

Naturwissenschaft in die Historie über. Denn man sah ein, es ist nothwendig, nicht 

im geringsten Punkte die Wahrheit zu verletzen. Jetzt haben wir Erleichterungen die 

Wahrheit zu erfahren. Die Druckerpreßen zeigen gleich, wo er in seiner Schrift ge-

fehlt hat, ferner die Gazetten, es laßen sich jetzt nicht mehr wie in Rom Histörchen 

erzählen. Denn da ehedem nach 3 Jahren einer aus einem Lande in das andere kam: 

so ist jetzt durch die Einrichtung der Posten in wenig Tagen die Nachricht aus einem 

Ort in dem anderen.«35

34 Kant: Warschauer Logik, S. 602.

35 Kant: Wiener Logik, S. 899.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

Sicher sind Kants Einschätzungen zweifelhaft, insbesondere was die opti-
mistische Korrelation zwischen einer wachsenden Zugänglichkeit von In-
formationen und einem damit einhergehenden Zuwachs an Ehrlichkeit an-
geht – gerade dann, wenn man diese Argumentation vom Zeitalter des In-
ternets her betrachtet, in dem bekanntlich die Frage der Glaubwürdigkeit 
von Informationen in höchstem Grade virulent bleibt. Aufschlussreich ist 
aber, dass Ehrlichkeit nach diesen Ausführungen als ein von den wissen-
schaftlichen, medialen und kommunikativen Standards des 18. Jahrhunderts 
abhängiges Ethos erscheint und damit von Kant nicht mehr nur als Idealbe-
dingung dargestellt wird, sondern bereits als zweifach kontextgebunden. 
Drittens schließlich führt Kant in einer schichtspezifischen Perspektive die 
Figur des ›gemeinen Mannes‹ an. Wenn Kant schreibt, »[d]ie gemeinen 
Leute machen sich nicht viel daraus, etwas anders zu erzählen, und die 
Grenzen der Wahrheit zu überschreiten«36, dann spricht er dem ›gemeinen 
Mann‹ das Ethos der Ehrlichkeit rundweg ab. Die Wiener Logik überliefert 
die drastischste Version dieses Befunds:

»Der gemeine Mann ist zu roh dazu, einen großen Werth in die Wahrheit zu setzen. 

Ein Mund voll Lügen, wenn einem was daran gelegen ist, glaubt er, verschlage nicht 

viel. Uebel erzählen sie immer mit einer Vergrösserung, so daß Alles übertrieben ist, 

und in das Gräßliche fällt. Kurz, sie suchen Bewunderung zu erwecken. Hier muß 

man sie durch die Drohung mit dem Eide aufmerksam machen.«37

Trotz des verächtlichen Tons, den Kant hier anschlägt, lässt sich seine Dis-
kreditierung des ›gemeinen Mannes‹ nicht auf einen bloßen Standesdünkel 
zurückführen. Vor dem Hintergrund seiner Annahme, dass Ehrlichkeit an 
der Ehrliebe hänge, die sich ihrerseits wiederum angesichts der medialen 
und kommunikativen Standards des 18. Jahrhunderts besonders zu bewäh-
ren habe, muss das Ethos des ›gemeinen Mannes‹, der gewiss kein Zei-
tungsleser war und überhaupt zu dieser Zeit an vergleichbaren Standards 
nicht unmittelbar partizipiert hat, beinahe notwendigerweise auf einem 
vormodernen Niveau zurückbleiben. Während ihn Kant denn auch aus-

36 Kant: Logik Hechsel, in: Kant, Logik-Vorlesung, S. 382.

37 Kant: Wiener Logik, S. 898.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 107

drücklich in die Nähe der Griechen und Römer rückt38, traut er »gelehrte[n] 
Leute[n] und Leute[n] von Stande« eine größere Ehrlichkeit zu, denn diese 
sehen »mehr auf die Ehre […] als der gemeine Mann, der sich wenig Ein-
fluß von ihr in sein Interesse versprechen kann[.]«39 Dass wissenschaftliche 
und soziale Eliten mehr Wert auf ihre Ehre legten, hängt nach Kant offen-
bar damit zusammen, dass sie an den medialen und kommunikativen Inno-
vationen der Neuzeit partizipieren und mit jeder Falschaussage das Risiko 
eingehen, entlarvt und diskreditiert zu werden. Wiederum geht es also nicht 
um eine charakterliche Superiorität im Falle solcher Eliten, sondern darum, 
dass sie sich nur ehrlicher verhalten, weil sie nach Kant besonders stark von 
ihrer Reputation abhängig sind.40 Während sich Kants Zweifel soweit auf 
die ethische Disposition des ›gemeinen Mannes‹ im engeren Sinne richten, 
führt er seine Überlegungen in der Wiener Logik einen Schritt weiter. Zu 
den Zweifeln an der Aufrichtigkeit des ›gemeinen Mannes‹ tritt dort au-
ßerdem auch eine Skepsis gegenüber dessen Tüchtigkeit zur Zeugnisgabe 
überhaupt. Kant hält zuerst allgemein fest: »Der gemeine Mann ist kein ge-
höriger Zeuge. Denn er kann nicht recht Erfahrungen anstellen. Denn wenn 
ihn die Furcht überfällt: sieht er eines vor das andere, und übersieht Man-
ches.«41 In Bezug auf die Anforderung an die mentale Kompetenz des Zeu-
gen geht Kant im Fall des gemeinen Mannes noch stärker ins Detail und 
schreibt: »Vornähmlich kann der gemeine Mann es nicht in allen innern 
Umständen. Z.B. er ist oft schläfrig, furchtsam, zerstreut, u.s.w.«42 Das 
heißt, der ›gemeine Mann‹ als eine träge, minderbemittelte Lebensform teilt 
nicht nur das Ethos der Aufrichtigkeit nicht, sondern er ist nicht einmal da-
zu in der Lage, auf zuverlässige Weise Erfahrungen überhaupt anstellen zu 
können. In diesem Sinn fällt die Warschauer Logik das unmissverständliche 
Urteil:

38 So leitet Kant etwa von seiner Kennzeichnung des ›gemeinen Mannes‹ zu der 

der Griechen und Römer über, indem er festhält, was für den ›gemeinen Mann‹ 

gelte »gilt auch von den alten Zeiten«. Vgl. Kant: Wiener Logik, S. 898.

39 Kant: Warschauer Logik, S. 602.

40 Vgl. zur Rolle der Reputation außerdem Kant: Logik Busolt, AA XXIV, S. 652.

41 Kant: Wiener Logik, S. 898.

42 Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

»Der gemeine Mann ist kein gehöriger Zeuge er giebt nicht Acht, und ist zu nachlä-

ßig alles genau zu beobachten – und wäre er es auch vermögend: so ist er nicht in 

allen Umständen dazu geschickt und denn ists auch nicht so was leichtes, alles deut-

lich zu erzählen – Was die Aufrichtigkeit des Zeugen betrift: so ist beym gemeinen 

Mann sich gar nicht darauf zu verlaßen.«43

Es bleibt nach Kants Ausführungen unklar, ob der ›gemeine Mann‹ auf-
grund seines Lebenswandels und damit seiner ethischen Disposition auch 
die Kompetenz zur Zeugnisgabe verliert, oder ob ihm diese Inkompetenz 
sui generis zukommt. In jedem Fall aber, auch wenn man die Drastik der 
Warschauer Logik nicht zu Kants letztem Wort stilisiert, bleibt er neben 
dem Idealtyp des Lügners der grundsätzlich zweifelhafteste Zeuge.44

Selbst wenn man Kants bis hier dargestellte Position im Einzelnen nicht 
teilt, machen seine Ausführungen dennoch auf einen allgemeinen Zusam-
menhang zwischen idealer und tatsächlicher Glaubwürdigkeit aufmerksam: 
Indem die Glaubwürdigkeit von einem ethischen Anspruch im Sinne einer 
Idealbedingung abhängig gemacht wird, ergibt sich zugleich die Frage nach 
den realen Bedingungen von Glaubwürdigkeit, und der Zeugenfall scheint 
sich geradezu systematisch auf allerlei zusätzliche Annahmen über das 
Ethische zu öffnen. Damit ist die Frage der Glaubwürdigkeit anfällig für 
kontextspezifische Voranahmen, die sich im abstrakten Ideal der Ehrlich-
keit als solchem nicht finden. Glaubwürdig ist, wer ehrlich ist – wer aber 
tatsächlich in einem bestimmten sozialen und kulturellen Kontext als ehr-
lich gilt, ist damit noch nicht ausgemacht. Dass sogar Kant solche Annah-
men einbezieht, der – wie sogleich darzustellen bleibt – eigentlich eine 
grundlegende Rolle des Vertrauens zwischen allen Menschen stark machen 
will, nimmt sich somit als ein symptomatischer Beleg für die Öffnung des 
Zeugenfalls auf allgemeine, kontextabhängige Einschätzungen über die
thische Disposition anderer aus. Es bleibt die Frage, ob dem Zeugenfall 

43 Kant: Warschauer Logik, S. 602. Hervorhebung im Original.

44 Vgl. weiterführend zur schichtabhängigen Glaubwürdigkeit die einflussreiche 

Studie zur Figur des ›Gentleman‹ von Shapin, Steven: A Social History of 

Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century England,  Chicago: Chicago 

UP 1994, insb. S. 8-15 u. 42-52, sowie die Überlegungen zur epistemischen 

Rolle von Vorurteilen bei Fricker, Miranda: Epistemic Injustice. Power and the 

Ethics of Knowing, Oxford: Oxford UP 2007, insb. S. 17-29.

 
e

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 109

deshalb letztlich nicht nur eine ethisches, sondern auch ein eigenständiges 
soziales und kulturelles Profil zukommt.

III. DAS VERTRAUEN UND DIE VERANTWORTUNG

 DES REZIPIENTEN

Während man Vertrauen im Zeugenfall zunächst allgemein als die Haltung 
eines Rezipienten gegenüber einer glaubwürdigen Mitteilung verstehen 
kann, verbindet Kant damit eine umfassenderes Problem. Bis hierher wurde 
eine in diesem Zusammenhang maßgebliche Unterscheidung ausgespart: 
»Der Glaube wird erwogen entweder 1. als ein Glaube an Sachen, oder 2. 
als ein Glaube an Personen. Im ersten Fall glaube ich etwas, im anderen 
glaube ich jemandem«45. Während ›etwas Glauben‹ sich auf den allgemei-
nen Akt bezieht, irgendetwas unmittelbar und ohne Beteiligung anderer für 
wahr zu halten, gehört der Zeugenfall evidenterweise der Seite des ›jeman-
den Glaubens‹ an. Diese Unterscheidung führt nun eine eigene ethische 
Dimension mit sich, denn Kant differenziert weiter zwischen historisch und 
moralisch jemandem Glauben. Die moralische Dimension des Glaubens 
zeichnet er genauer als »Zutrauen zu der Rechtschaffenheit des Menschen 
in Ansehung des Künftigen« aus und gibt als Beispiel: »Wenn […] jemand 
was verspricht; dann [äussern wir] einen moralischen [Glauben].«46 In Ge-
stalt dieses moralischen Glaubens gegenüber einer anderen Person wendet 
sich Kant demnach dem Vertrauen zu, in dem er eine entscheidende Bedin-
gung menschlichen Zusammenlebens überhaupt ausmacht: »Der moralische 
Glaube« – und das heißt: Vertrauen – »ist das nothwendige Band der Ge-
sellschafft.«47 Im handschriftlichen Nachlass spitzt er die Rolle des Ver-
trauens als moralischen Glauben sogar noch zu: »Ohne diesen ist keine Ge-
sellschaft möglich«48  und überhaupt sei »Fides […] eigentlich Treue im 
pacto oder (subiectiv Zutrauen) zu einander, daß einer dem Andern sein 
Versprechen halten werde[.]«49 In dem Maße, wie ohne Vertrauen mensch-

45 Kant: Logik Philippi, AA XXIV, S. 448.

46 Ebd, S. 449.

47 Ebd.

48 Kant: AA XVI, Refl. 2754, S. 499.

49 Kant: AA XVI, Refl. 2792, S. 513.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

liches Zusammenleben gar nicht möglich wäre, geht es Kant um ein allge-
meines Ethos im Umgang mit anderen Menschen, das in seiner Allgemein-
heit auch den Zeugenfall betrifft. Will Kant also letztlich im Gegensatz zu 
seinen komplexeren Ausführungen im vorangegangenen Abschnitt sagen, 
dass im Sinne dieser scheinbar uneingeschränkten Rolle des Vertrauens 
dem Zeugnis anderer grundsätzlich immer zu vertrauen sei?

Diese Vermutung scheint sich zunächst anhand der Kantischen Überle-
gungen zum Unglauben zu bestätigen, in denen er sich radikalskeptischen 
Positionen zuwendet. Zwei zentrale Aspekte stehen dabei im Mittelpunkt. 
Nach der allgemeinen Definition gilt: »Ungläubig ist der, welcher nichts als 
aus theoretisch hinreichenden Gründen für wahr hält.«50 Damit ist zu alle-
rerst der für Kants praktische Philosophie entscheidende Vernunftglaube 
betroffen. Wer etwa die Unsterblichkeit der Seele als Hypothese praktischer 
Vernunft aus »moralisch (Zur practischen Befolgung der Pflicht) hinrei-
chenden Gründen nicht einräumen will, blos darum, weil er theoretisch da-
von nicht gewiß werden kan. Zeigt Mangel an moralischem Interesse.«51

Das heißt, während man an die Unsterblichkeit der Seele nicht glauben 
muss, drückt sich gerade dann, wenn ein Mensch dennoch daran glaubt, 
dessen ethische Einstellung aus. Und aufgrund dieser ethischen Einstellung 
lässt sich der Glaube bereits rechtfertigen. Der zweite Aspekt, wie ihn ins-
besondere die Logik Blomberg darstellt, zielt nun unmittelbar auf das Ver-
trauen zu anderen Menschen und damit auch zum Zeugen:

»Der Glaube kann im moralischen Verstand genommen werden, wenn man einen 

Mangel alles Zutrauens zu der moralischen Beschaffenheit eines Zeugen hat. Derje-

nige, der einen solchen moralischen Unglauben hat, halt alle Menschen für Lügner, 

er trauet keinem Menschen, er glaubet keinen Versprechungen, sonderen zweifelet 

immer an der Aufrichtigkeit anderer Leute. Ein moralischer Unglaube ist dem mora-

lischen Fundament aller menschlichen Gesellschaft entgegen. ohne Treu und Glau-

ben kann, wie schon oben angezeigt worden, kein Staat bestehen. Er ist aber ge-

meinhin bey denjenigen anzutreffen, die selbst eine moralische Pravitaet besitzen, 

so, daß man ihnen nicht viel Glauben beymeßen kann.«52

50 Kant: AA XVI, Refl. 2784, S. 509.

51 Kant: AA XVI, Refl. 2783, S. 509.

52 Kant: Logik Blomberg, S. 249.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 111

Was hier in Frage steht, ist der eingangs erwähnte radikale Zeugnisnihilis-
mus. Wer prinzipiell niemandem glaubt, weil die Wahrheit der Mitteilung 
im Zeugenfall nicht epistemisch vollkommen verbürgt ist, macht sich somit 
eines moralischen Vergehens schuldig. Auch der Zeugnisnihilist ›zeigt 
Mangel an moralischem Interesse‹, denn er leugnet die ethische Grundlage 
von Gesellschaft. Damit ist angedeutet, dass Kant den Zeugnisnihilismus 
nicht theoretisch oder epistemologisch widerlegt, sondern letztlich aufgrund 
eines praktischen, ethischen Interesses des Menschen an Sozialität. Nur wer 
kein Interesse daran hat, dass Gesellschaft funktioniert, kann deren Grund-
lage leugnen. Gegen die nihilistische Position formuliert Kant die Maxime, 
man »müsse niemals das Böse von andern glauben, sondern, wenn man 
darnach handeln soll, muß man es wissen. Das Gute, wenn man nur einen 
logischen Grund hat es zu meinen, muß man glauben.«53 Die Logik Blom-
berg rekurriert dazu noch auf die »Regel der Billigkeit«, nach der »jeder-
man vor Ehrlich, und aufrichtig so Lang gehalten [wird], biß das Ge-
gentheil, daß er nemlich von der Wahrheit etc. abgehe, erwiesen worden 
ist.«54 Vor diesem Hintergrund scheint nun insbesondere Kants Relativie-
rung seiner bisher leitenden Einsicht, dass der historische Glaube stets auf 
eine ethische Einschätzung der bezeugenden Person zurückzuführen sei, für 
eine unumschränkte Affirmation des Vertrauens zu sprechen. Denn »man 
glaubet zu weilen einem jeden, er sey, wer er wolle, blos weil er etwas sagt, 
ohne auf seine Persohn, oder seinen caractère oder Stande zu attendiren.«55

Kant tritt mit dieser Bemerkung jedoch nicht in direkten Widerspruch zu 
seiner bisher dargestellten Position, sondern es geht ihm – wie das folgende 
Zitat deutlich macht – offenbar um solche alltäglichen Fälle, in der etwa 
jemand einem anderen die Uhrzeit sagt und der Akt des Glaubens ein un-
mittelbarer ist. So hält er fest, dass »[d]er historische Glaube […] auch […] 
bey Menschen [stattfindet], die nicht die geringste Redlichkeit haben. Der 
moralische aber nur bey Rechtschaffenen. Kommt aber zu einem der was 
erzählt die Rechtschaffenheit hinzu, so ist unser historische Glaube um so 
viel grösser.«56 Der Zeuge, dem man Rechtschaffenheit und Integrität un-
terstellt, bleibt also nach wie vor glaubwürdiger. Im Horizont des Vertrau-

53 Kant: AA XVI, Refl. 2755, S. 499.

54 Kant: Logik Blomberg, S. 246.

55 Ebd., S. 242.

56 Kant: Logik Philippi, S. 449.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

ens geht es Kant somit nicht in erster Linie um eine »Pflicht zu Glauben«57

als unbedingtes positives Prinzip, sondern vielmehr um die negative Maxi-
me, anderen Menschen und ihren Zeugnissen nicht grundsätzlich zu miss-

trauen. In diesem Sinn scheint seine allein stehende Notiz aus dem Nach-
lass gemeint zu sein, »[d]er historische Glaube ist vernünftig, wenn er cri-
tisch ist«58 – wenn er also zumindest nicht blind vertraut. Anstelle einer 
Pflicht zu Glauben ergibt sich aus dem Auftrag, anderen nicht von vornher-
ein zu misstrauen und trotzdem kritisch zu bleiben, ein spezifisches Di-
lemma, in das sich der Rezipient in der Praxis gezogen sieht.59 Zu diesem 
Dilemma kommt es dann, wenn das Vertrauen in eine andere Person mit 
der kritischen Vernunft des Rezipienten kollidiert.

Erst mit der Einführung der Vernunft als drittes Glaubwürdigkeitskrite-
rium neben der Tüchtigkeit und der Integrität der bezeugenden Person tritt 
dieses Dilemma auf. So sind Zeugnisse für Kant schlechterdings dann nicht 
vertrauens- und glaubwürdig, wenn sie der allgemeinen Vernünftigkeit wi-
dersprechen. An seinem Beispiel der Wünschelrute lässt sich ablesen, wie 
sich mit der Einführung der Vernunft das Dilemma konkret zeigt. In der 
Logik Blomberg hält er fest, dass Berichte über Wünschelruten »keine Un-
tersuchung [verdienen], man kann sie sogleich verwerfen, sie verdienen 
keine Widerlegung, denn sie sind an, und vor sich falsch.«60 Eben weil 
nicht einsichtig ist, wieso und inwiefern der Einsatz einer Wünschelrute 
dazu in der Lage sein sollte, wahre Erkenntnis hervorzubringen, kann jeder 
Bericht über ihr angebliches Vermögen aus dem Gesichtspunkt der Ver-
nunft bereits verworfen werden. Zugleich räumt er aber in der Logik Philip-
pi ein, »wenn wir von der Wünschelruthe oder Gespenstern durch Personen 
von glaubwürdigem Character benachrichtiget werden; so fangen wir an es 

57 Gelfert führt Kants Ausführungen an einer Stelle auf eine Pflicht zu Glauben 

(»obligation to trust«) eng, was offenbar eine Zuspitzung ist, die er im Verlauf 

seines Essays relativiert. Vgl. Gelfert: »Kant on testimony«, S. 633f.

58 Kant: AA XVI, Refl. 2763, S. 501.

59 Im Zusammenhang mit dem Dilemma des Vertrauens hat Sibylle Schmidt in 

komplementärer Weise auf eine »prekäre Lage« auch des Zeugen hingewiesen, 

die sich von Kant her nicht unmittelbar ergibt, systematisch aber zentral ist. Vgl. 

Schmidt: Zeugenschaft, insb. S. 29.

60 Kant: Logik Blomberg, S. 247.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 113

zu glauben.«61 Das heißt, in diesem Fall können das Vertrauen in eine ande-
re Person und die kritische Vernunft des Rezipienten in einen Widerstreit 
treten. Kant löst dieses Dilemma, indem er den Zeugen unter Beweispflicht 
stellt, denn wenn er etwas bezeuge, »was sehr unwahrscheinlich ist, und 
den Ordentlichen Begebenheiten in der Natur wiederspricht, so kann er 
noch nicht verlangen, daß man ihm gleich auf seine Aussage glauben soll, 
sondern wenn er dieses haben will, so muß er den beweiß führen.«62 Damit 
man also etwa die Sichtung eines unvorstellbar großen Kraken glauben 
kann, reicht nicht der bloße Bericht einer Autorität wie Pontoppidan – auch 
er muss dies belegen. Kant gibt also der kritischen Vernunft den Vorzug 
gegenüber dem Vertrauen, nicht aber in dem Sinn, dass die Vernunft alles 
selbst entscheiden könnte, sondern dass sie im Zweifelsfall Beweise ver-
langen kann. Solange der Zweifel nicht ausgeräumt ist, sei es »[d]as Beste 
[…] die Erkenntniß weder zu verwerfen noch als wahr anzunehmen, son-
dern seinen Beyfall so Lange aufzuschieben bis man mehr Gründe vor, oder 
wieder sie hat.«63 Die entscheidende Frage ist nun aber, was in Fällen ge-
schieht, in denen man nicht warten kann. Es ist dies der Punkt, an dem sich 
schließlich die Frage der Verantwortung in zweifacher Hinsicht stellt.

Aus dem Bisherigen hat sich ergeben, dass der Rezipient insofern in ei-
ner Verantwortung steht, als er jedes Zeugnis kritisch evaluieren und sich 
nicht schlechterdings dem Vertrauen hingeben darf. In diesem Sinn bleibt 
Verantwortung allerdings noch unspezifisch. Kant weist darüber hinaus 
noch auf eine Verantwortung für Glaubensakte als solche hin. Bevor er sich 
der Zeugenschaft direkt zuwendet, notiert er in den Abschnitten zu den 
Modi des Meinens, Glaubens und Wissens allgemein: »Wenn man durch-
aus, und zwar aus moralischen Gründen, ein Urtheil fällen muß und nicht in 
suspenso bleiben darf: so ist dieses Urtheil nothwendig.«64 Zwar spricht der 
Kontext dieses Zitats dafür, dass Kant vor allem den Vernunftglauben im 
Blick hat. Diese Überlegung ist aber dennoch für den historischen Glauben 
im Zeugenfall relevant, da auch im Vollzug des alltäglichen Lebens der Re-
zipient nicht andauernd in der Schwebe bleiben kann. Auch wenn einem 
Rezipienten etwas bezeugt wird, steht er tendenziell vor der Notwendigkeit 

61 Kant: Logik Philippi, S. 448.

62 Kant: Logik Blomberg, S. 248.

63 Ebd.

64 Kant: AA XVI, Refl. 2446, S. 371.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | JOHANNES-GEORG SCHÜLEIN

zu entscheiden, ob er glaubt oder nicht. Und mit dem bloßen Akt eines 
notwendigen Glaubens verbindet sich nach Kant bereits die Übernahme 
eines Zwanges und einer Verantwortung. Entscheidend ist dabei der Unter-
schied zwischen Glauben und bloßem Meinen: »Beym glauben nimmt man 
etwas an, man ist entschieden. Beym Meinen in suspenso. Man ist noch 
frey. Bey jenem im Zwange.«65 Solange ein Rezipient nur etwas meint, 
bleibt er gerade in der Schwebe, denn Meinen als problematisches Für-
wahrhalten führt weder eine objektive noch eine subjektive Gewissheit mit 
sich. Es erfolgt im Modus des Vielleicht und wäre im Zeugenfall gerade 
eine indifferente, unentschiedene Haltung gegenüber der Mitteilung ande-
rer. Glauben dagegen impliziert, weil es bereits in subjektiver Hinsicht eine 
Festlegung bedeutet, einen ›Zwang‹ oder wie Kant auch schreibt: »[B]eym 
Glauben aber bin ich dem subiecte nach schon Gebunden.«66 Aus dieser 
Festlegung auf die Wahrheit einer mitgeteilten Sache ergibt sich nun für 
Kant direkt eine Verantwortung: »Meine Meinung darf ich nicht verantwor-
ten (außer wenn einer die richtigkeit meiner Gründe streitet), denn ich habe 
es [bloß, JGS] angenommen. Was ich aber glaube, muß ich verantwor-
ten.«67 Was kann es nun heißen, für Glaubensakte verantwortlich zu sein? 
Wenn Verantwortung an Festlegung hängt, dann kann es offenbar nur dann 
zu Verantwortung kommen, wenn die Wahrheit dessen fragwürdig bleibt, 
auf das der Rezipient sich festlegt. Weil aber zugleich eine praktische Not-
wendigkeit besteht, Informationen aus den Worten Anderer zu beziehen, 
muss es zu Glaubensakten kommen, die letztlich nicht in epistemischer 
Hinsicht verbürgt werden können. Indem Zeugnisse genauso unverzichtbar 
sind, wie sie unter Umständen falsch sein können, dürfen sie nicht als legi-
time Quelle von Wissen ausgeschlossen werden; sie erfordern aber einen 
selbstkritischen, verantwortlichen Umgang in Gestalt eines permanenten 
Bewusstseins, dass es immer auch anders sein könnte, als man aufgrund 
einer Mitteilung glaubt. Exakt mit dieser Idee von Verantwortung lässt sich 
dem Zeugnisnihilisten entgegentreten, denn was er ignoriert, ist gerade die 
praktische Notwendigkeit indirekter Kenntnisnahme.

Blickt man nun abschließend auf die ethischen Implikationen bei Kant 
zurück, die sich anhand der Leitbegriffe der Glaubwürdigkeit, des Vertrau-

65 Kant: AA XVI, Refl. 2463, S. 381.

66 Kant: AA XVI, Refl. 2449, S. 372f.

67 Kant: AA XVI, Refl. 2462, S. 381.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGENFALL | 115

ens und der Verantwortung erschlossen haben, dann erweist sich seine lan-
ge unterschätzte Konzeption der Zeugenschaft nicht nur als eine fruchtbare 
Quelle für gegenwärtige epistemologische Diskussionen. Genauso hält sie 
im Grenzbereich des Ethischen und des Epistemologischen wesentliche An-
regungen bereit, die etwa im Horizont heutiger Positionen einer Virtue Epi-

stemology zu diskutieren bleiben.68 Dabei wäre insbesondere der Aspekt 
der Verantwortung weiter zu präzisieren – nicht nur, weil auf ihn das Ar-
gument gegen die skeptische Disqualifizierung des Zeugenfalls hinausläuft, 
sondern weil sich außerdem anhand des Problems der Zeugenschaft Fragen 
nach epistemischer Verantwortung überhaupt aufwerfen lassen.69

68 Insbesondere die Arbeiten von Lorraine Code versprechen Anschlussmöglich-

keiten bereit zu halten, da sie früh und einflussreich das Konzept einer epistemic 

responsibility in umfassender Weise entwickelt und außerdem von einem bloßen 

virtue reliabilism, der allem voran auf die Zuverlässigkeit von Zeugnissen ab-

stellt, abgehoben hat. Vgl. hierzu Code, Lorraine: »Towards a Responsibilist 

Epistemology«, in: Philosophy and Phenomenological Research 45 (1984), S. 

29-50.

69 In diesem Zusammenhang wäre insb. Robert Brandoms These zu verfolgen, für 

Kant seien über den Zeugenfall hinaus Urteile überhaupt, d.h. »judgements […] 

the minimal units of responsibility« – vgl. Brandom, Robert: Reason in Philo-

sophy. Animating Ideas, Cambridge/Mass.: Harvard UP 2009, S. 34.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vertrauen schenken 

Über Ambivalenzen der Zeugenschaft

SYBILLE KRÄMER 

Das Gewöhnliche und das Außerordentliche gehen beim Phänomen der 
Zeugenschaft Hand in Hand. Da ist einmal die ›schwache Version‹ des 
Zeugnisgebens in Gestalt eines Wissens, das uns durch andere als Informa-
tion übermittelt wird und ohne das unser Alltag undenkbar wäre. Ob es um 
Ort und Zeit unserer Geburt – oder auch derjenigen von Alexander dem 
Großen geht, ob es um die Nachrichten im Fernsehen, um die Fahrplanaus-
kunft oder den Straßenatlas zu tun ist: Beständig sind wir angewiesen dar-
auf, durch Wort, Schrift oder Bild uns informieren zu lassen, ohne dass wir 
den Wahrheitsgehalt der Informationen überprüfen können – oder auch nur 
wollen. Und was für unsere alltägliche Lebensform charakteristisch ist, gilt 
auch für den wissenschaftlichen Alltag: Ein Gutteil unserer wissenschaftli-
chen Überzeugungen fußt auf Beobachtungen, Theorien und Reflexionen, 
die nicht unsere eigenen sind. Ein Wissen durch das, was andere uns sagen 
oder zeigen, ist ein ›Allerweltsphänomen‹. Das allerdings ist nur die eine 
Seite.

Denn das Phänomen der Zeugenschaft begegnet zugleich in der ›starken 
Version‹ und ist dabei nicht selten verbunden mit Schuld und Sühne, mit 
Leben, Leiden und Tod. Das gilt schon für den Gerichtszeugen, der nicht 
nur ein ›Beweismittel‹ bei der Wahrheitssuche ist, sondern beiträgt zur Er-
mittlung von Recht und Unrecht, Schuld und Bestrafung: Im hebräischen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | SYBILLE KRÄMER

Recht warfen die Zeugen den ersten Stein.1 Die Struktur der Verantwor-
tung, die hier im Akt des Bezeugens angelegt ist, gilt auch für den Überle-
benszeugen. Denn mit seinem Überleben zeugt er nicht nur von einer Kata-
strophe, sondern auch für jene, die dabei ihr Leben ließen. Die rechtliche 
Situation der Anklage nimmt – etwa bei den Überlebenden des Holocaust –
Züge einer existenziellen Klage an.2

›Martys‹ ( ßt auf griechisch ›Zeuge‹; ›Mar -
ßt das ›abgelegte Zeugnis‹; ›martyrein‹ ( ßt ›bezeu-

gen‹. Und so wundert es nicht, dass der Übergang vom Wortzeugen zum 
Blutzeugen gerade in monotheistischen Religionen begegnet, für welche 
die Unzulänglichkeit von Wort und Bild für das Göttliche sowie dessen 
konstitutive Unzugänglichkeit grundlegend sind. Und schließlich gibt es 
noch ein mit dem Live-Charakter televisueller Massenmedien verbundenes 
Phänomen, das aus uns ›Augenzeugen‹ zu machen scheint jedweder Art 
von Gewalt und katastrophalen Ereignissen: »Wir können nicht sagen, dass 
wir nicht gewusst hätten«3 wird zum Motto einer allgegenwärtigen Teleprä-
senz, die uns zum virtuellen Augenzeugen live eingespielter Ereignisse 
macht – an welchem Platz dieser Welt auch immer.4

Zwischen der Prosaik unserer Kenntnisse durch die Worte und Schriften 
anderer, und der Dramatik einer mit Recht, Religion und Gewalt
verbundenen Zeugenschaft, spannt sich ein weites Feld auf. Ist es da nicht

1 Schwemer, Anna Maria: Prophet, Zeuge und Märtyrer. Zur Entstehung des Mär-

tyrerbegriffs im frühesten Christentum, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 

96 (1999), S. 320-350, hier S. 323.

2 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage: Die Geste des 

Bezeugens in der Differenz von Identity Politics, juristischem und historiogra-

phischem Diskurs«, in: Gary Smith/Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugen-

schaft, (Jahrbuch des Einstein Forums 1999), Berlin: Akademie 2000, S. 111-

135, hier S. 131.

3 Ellis, John: Seeing Things: Television in the Age of Uncertainty, London: I. B. 

Tauris 2000, zit. nach Peters, John Durham: »Witnessing«, in: Media, Culture & 

Society 23(6) (2001), S. 707-723, hier S. 708.

4 Vgl. die Beiträge in: Paul Frosh/Amit Pinchevski (Hg.), Media Witnessing: Tes-

timony in the Age of Mass Communication, New York: Palgrave Macmillan 

2008.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 119

vernünftig, eine terminologische Demarkationslinie zu ziehen zwischen 
dem Zeugnisgeben als einem Wissensproblem und als einem Verant-

wortungsproblem? So dass also – philosophisch gesehen – es einerseits um 
epistemische Fragen der Evidenz und der Rechtfertigung von Wissen im 
Rahmen der theoretischen Philosophie geht, andererseits aber um ethische 
Fragen von Schuld, Glauben, (Über-)Leben, Gewalt und Tod im Rahmen 
der praktischen Philosophie.

Nehmen wir an, eine solche Abgrenzung zwischen Episteme und Ethik
bzw. zwischen Wissenspraxis und Politik der Zeugenschaft mache Sinn; 
und bleiben wir zugleich beim Assoziationsraum eines ›Feldes‹, das durch 
eine Linie geteilt wird: Was am Zeugenproblem entspricht dann dieser Li-
nie? Linien sind Grenzziehungen, aber zugleich auch Übergangszonen zwi-
schen dem Abgegrenzten. Linien trennen zwischen binären Ordnungen –
und machen diese zugleich in ihrer Komplementarität einsehbar: Das kate-
gorische ›Entweder-oder‹, welches durch die Linie geschieden wird, ver-
körpert sich in der Linie selbst als ein ›Sowohl-als-auch‹.

In diesem Sinne gehen die folgenden Überlegungen davon aus, dass der 
juridischen Situation des Bezeugens eine modellbildende, paradigmatische 
Funktion auch für eine philosophische Reflexion der Zeugenschaft zu-
kommt. Im Feld mannigfaltiger Phänomene des Bezeugens bringt der Ge-
richtszeuge das ›Sowohl-als-auch‹ einer epistemisch und ethisch bedeutsa-
men Dimension zur Geltung. Die Gerichtsszene avanciert zu einem Mittle-
ren zwischen einerseits den erkenntnistheoretischen und andererseits den 
ethisch-religiösen Stilisierungen oder gar Radikalisierungen des Bezeugens. 
Könnte sich damit der Blick auf jede dieser Seiten ändern, so dass in der 
Epistemologie der Zeugenschaft die ethische Dimension deutlicher hervor-
tritt und in der Ethik der Zeugenschaft sich die Unabdingbarkeit des Wahr-
heitsbezuges enthüllt?

I. DER GERICHTSZEUGE ALS MODELL: 
ZUR ›GRAMMATIK DER ZEUGENSCHAFT‹

Ausgangspunkt der Gerichtsszene ist die mit einem Rechtsstreit verbundene 
Situation von Ungewissheit. Der Zeuge hat über eine eigene Wahrnehmung 
zu berichten im Angesicht einer Jury bzw. eines Richters, welche mit Hilfe 
dieser Aussagen die Wahrheit zu ermitteln und ein Urteil zu fällen haben –

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | SYBILLE KRÄMER

und dies über einen Sachverhalt, der durch einen Zeitenbruch irreversibel 
entrückt ist. Anhand der Rechtsinstitution des Bezeugens ist nun etwas her-
auskristallisierbar, das wir als eine ›Grammatik der Zeugenschaft‹  kenn-5

zeichnen wollen. Es geht uns dabei nicht um eine Phänomenologie bzw. 
Realanalyse des Gerichtszeugen, vielmehr um die Akzentuierung gewisser 
– und zwar idealisierender – Annahmen über grundlegende Merkmale von 
Zeugenschaft, die im Zentrum des juridischen Zeugnisses stehen. Auf sie-
ben Eigenschaften kommt es uns dabei an: (i) Evidenz, (ii) Wahrnehmung, 
(iii) Neutralität, (iv) Sprechakt, (v) Zuhörerschaft, (vi) Autorisierung, (vii) 
Glaubwürdigkeit. 

(i) Evidenz: Der Zeuge ist ein Beweismittel in einer mit einem Rechts-
streit verbundenen ungewissen Situation. Im juridischen Sinne fungiert er 
als ein Instrument zur Ermittlung von Tatsachenwissen. Seine epistemische 
Funktion ist also die Bedingung dafür, dass Recht gesprochen, dass ein Ur-
teil gefällt werden kann. Die Wahrheitsermittlung arbeitet der Recht-
sprechung zu.

(ii) Wahrnehmung. Bei einem vergangenen Ereignis ist der Zeuge in 
körperlicher Kopräsenz dabei gewesen und zeugt von eben dieser Wahr-
nehmung,6 von einer singulären Erfahrung also. Kern der Zeugenfigur ist 
der ›Augenzeuge‹; allerdings ist auch das Zeugnis vom Hörensagen als 
rechtliches Beweismittel zugelassen.7 Der Zeuge fungiert als das ›Auf-
zeichnungsorgan‹ eines Ereignisses – und zwar unter Verzicht auf per-
sönliche Meinungen, Schlussfolgerungen, Bewertungen und Beurteilungen 
dessen, was er rezipiert hat. Das unterscheidet ihn vom Sachverständigen.

(iii) Neutralität. Die Enthaltung von eigener Beurteilung verweist auf 
ein Neutralitätsgebot, das nicht nur in kognitiver, sondern auch in prakti-

5 Vgl. dazu: Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung: Kleine Metaphysik 

der Medialität, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2008, hier S. 228ff; Assmann, 

Aleida: »Vier Grundtypen von Zeugenschaft«, in: Michael Elm/Gottfried Kößler 

(Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, Tradierung und Ermitt-

lung, Frankfurt/New York: Campus 2007, hier S. 36; Assmann hat vier für den 

Gerichtszeugen typische Attribute unterschieden: Unparteilichkeit, sinnliche 

Wahrnehmung, Zuverlässigkeit, Glaubwürdigkeit.

6 Meyer-Goßner, Lutz: Strafprozessordnung, (Beck’sche Kurz-Kommentare, Bd. 

6), München: Beck 2004, hier S. 152.

7 Fachlexikon Recht, Münster: Alpmann Schmidt (u.a.) 2004, S. 1583.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 121

scher Hinsicht gilt: Kognitiv soll der Zeuge wie ein externer Beobachter 
auftreten, praktisch soll er am bezeugten Geschehen unbeteiligt und ohne 
eigene Interessen sein; erst recht soll(te) er nicht selbst das Opfer sein.

(iv) Sprechakt. Eine singuläre Erfahrung ist in Gestalt eines Sprechaktes 
zu diskursivieren.8 Die Transformation einer persönlichen Wahrnehmung in 
eine öffentlich nachvollziehbare Sprechhandlung bildet den Nukleus des 
Bezeugens.

(v) Auditorium. Das Zeugnisgeben setzt eine Instanz (Richter, Jury etc.) 
voraus, vor der und für die etwas bezeugt wird. Das Bezeugen ist dabei 
kein Monolog, sondern beruht auf der Interaktion zwischen Zuhörern und 
Zeuge, bei der die Erwartungen und Fragen des Auditoriums immer auch 
Einfluss nehmen auf Gehalt und Gestalt der Zeugenaussage.9 Die Zeugen-
aussage ist nicht nur ein Sprechakt; sie ist zugleich ein Hörakt: ein Zeuge 
wird angehört bzw. verhört.

(vi) Autorisierung. Das juridische Zeugnisgeben ist eine Institution: 
Denn dadurch, dass eine Aussage im Zeugenstand geäußert wird, gilt sie als 
eine wahrheitsdefinite Aussage. Zeuge kann nur sein, wer vom Gericht als 
Zeuge autorisiert bzw. akkreditiert wurde. Erst die Anerkennung des Zeu-
gen macht aus seiner Aussage ein Erkenntnismittel (für das Auditorium). 

 (vii) Glaubwürdigkeit. Nur derjenige kann Zeuge sein, dem geglaubt 
wird. Einerseits sind Zeugenaussagen zumeist empirisch unüberprüfbar; 
andererseits eröffnet die Versprachlichung einer Wahrnehmung die Mög-
lichkeit des Falschzeugnisses. Daher ist die Vertrauenswürdigkeit, Wahr-
haftigkeit und Glaubwürdigkeit des Zeugen conditio sine qua non der 

berzeugungskraft seiner Aussage. Die Wahrheit der bezeugten Sätze grün-
det in der Wahrhaftigkeit der Person. Die Glaubwürdigkeit eines Zeugen 
festzustellen, ist daher Aufgabe und wichtiges Anliegen des Gerichts.

Dieses vereinfachte und ›geglättete‹ juridische Modell von Zeugenschaft 
thematisiert sieben Aspekte, mit denen wir den Begriff des Gerichtszeugen 
konturieren wollen. Es wäre eine reizvolle Aufgabe, rechtsgeschichtlich die 

8 J.D. Peters: Witnessing, S. 709ff.

9 Schünemann, Bernd: »Zeugenbeweis auf dünnem Eis – Von seinen tatsächli-

chen Schwächen, seinen rechtlichen Gebrechen und seiner notwendigen Re-

form«, in: Albin Eser u.a. (Hg.), Strafverfahrensrecht in Theorie und Praxis, 

München: Beck 2001, S. 385- 407, hier S. 389.

Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | SYBILLE KRÄMER

Genese jedes dieser Strukturelemente des Bezeugens herauszuarbeiten.10

Doch für uns ist hier allein wichtig, dass diese Aspekte so etwas wie eine 
›Grammatik‹ bzw. ›Syntax der Zeugenschaft‹ liefern. Wir gebrauchen den 
Begriff der ›Grammatik‹ mit Bedacht,11 um damit eine Analogie zur 
sprachlichen Grammatik und Pragmatik nahe zu bringen. Denn es bedarf 
keiner allzu lebhaften Phantasie um sich vorzustellen, dass diese Syntax 
sich zur Pragmatik des Bezeugens – und zwar nicht nur in konkreten Ge-
richtsverfahren, sondern in allen möglichen Vorkommnissen von Zeugen-
schaft – so verhält wie eine Schulgrammatik zum alltäglichen Sprechen: 
Wir verständigen uns in lebensweltlicher Kommunikation gewöhnlich nicht

in grammatisch vollständigen oder auch nur korrekten Sätzen. Die Pragma-
tik des Bezeugens wird also abweichen von deren syntaktischen Vorgaben. 
Nun ist die Abweichung der Phänomene vom ›reinen Begriff‹, das Abdrif-
ten des Realen vom idealen Regelwerk normal. Doch wir wollen diese Ab-
weichungen so interpretieren, dass sie uns Hinweise geben können auf 
Ambivalenzen, die ›tieferliegende Dilemmata‹ aufweisen, die mit dem 
Phänomen der Zeugenschaft verbunden sind. 

II. ZUR PRAGMATIK DER ZEUGENSCHAFT: 
DIE FALLIBILITÄT DES ZEUGNISSES

Das Herzstück solcher Abweichungen ist schnell identifiziert: Es ist die 
Fehlbarkeit des Bezeugens – eine Fehlbarkeit übrigens, die nicht schon 
aufgeht in der Irrtumsanfälligkeit jeder unserer Erkenntnisse. Ausgedrückt 
mit der Emphase Giorgio Agambens: Im Potenzial der Zeugenschaft ist ein 
Unvermögen und eine Impotenz des Bezeugens angelegt.12 Oder mit den 

10 Dazu einige Aspekte bei: Fischer, Martin Gerhard: »Zeugen«, in: A. Erler (Hg.), 

Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, erschienen in 5 Bänden von 

1964-1998, Berlin: Schmidt 1998, Bd. 5, S. 1684-1697.

11 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 228ff.

12 Agamben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, ü-

bers. v. Stefan Monhardt, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2003 (ital.: 1998), hier 

S. 126f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 123

nüchternen Worten Jürgen Kaubes: Die Hälfte aller Augenzeugen irrt 
sich.13

So muss auch der Rechtswissenschaftler Bernd Schünemann prosaisch 
feststellen: »Unbeteiligte Zeugen leiden an schlechter Beobachtung, 
schlechter Informationsverarbeitung, schlechter Informationsspeicherung 
und schlechter Informationsreproduktion, während interessierte Zeugen 
leicht in die Versuchung zur Manipulation der Informationsreproduktion 
geraten«, so dass er den Zeugenbeweis »als das problematischste aller Be-
weismittel« qualifiziert.14 Die Fallibilität des Zeugens15 führt nicht zur Dis-
kreditierung des Zeugenbeweises im Allgemeinen; dies hat – so Schüne-
mann – wiederum damit zu tun, dass Zeugenaussagen so unbestimmt sind, 
dass sie im Zuge des Gerichtsverfahrens weitreichend geformt werden kön-
nen.16

Sozialpsychologische Studien heben überdies hervor, dass Fehler beim 
Identifizieren von Personen und Gesichtern in der Zeugenvernehmung an 
der Tagesordnung sind.17 Verschiedene Personen, die Augenzeuge eines 
Geschehens sind, entwickeln fast ebenso viele Geschichten des Herganges. 
Chamäleonartig wechseln die wahrgenommenen Daten, und unser Ge-
dächtnis ist allzu gerne bereit, die Lücken seiner Erinnerung imaginär auf-
zufüllen und die faktischen Unschärfen zugunsten einer fiktiven Schärfe zu 
kompensieren: Wir folgen lieber der Logik einer kohärenten narrativen 
Struktur, als die Fragmentarität, Unvollständigkeit und Ungenauigkeit un-
serer Beobachtungen einzugestehen.

13 Kaube, Jürgen: »Die Hälfte aller Augenzeugen irrt sich«, in: Frankfurter Allge-

meine Zeitung, 29.12.2006.

14 B. Schünemann: Zeugenbeweis auf dünnem Eis, S. 388

15 Dazu auch: Barton, Stephan: »Fragwürdigkeiten des Zeugenbeweises – Aussa-

genpsychologische Erkenntnisse und verfahrensrechtliche Konsequenzen«, in: 

ders. (Hg.), Redlich aber falsch. Die Fragwürdigkeit des Zeugenbeweises, Ba-

den Baden: Nomos 1995, S. 23-65.

16 Ebd. S. 391.

17 Ross, David F./ Read, J. Don / Toglia, Michael P.: Adult Eyewitness Testimony: 

Current Trends and Developments, Cambridge: Cambridge UP 1994; Greuel, 

Luise: Glaubhaftigkeit der Zeugenaussage. Die Praxis der forensisch-

psychologischen Begutachtung, Weinheim: Beltz 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | SYBILLE KRÄMER

Hinweise auf die Fallibilität des Zeugnisgebens finden sich also zuhauf. 
Worauf es uns nun ankommt, ist, dass sich dieses Dilemma schon in der 
›Grammatik der Zeugenschaft‹ aufspüren lässt: Der Zeuge spielt im Prozess 
der Wahrheitsfindung eine einzigartige Rolle, indem er eine Evidenz zu 
erzeugen hat, die – infolge des Zeitenbruchs – genau genommen nicht 
(mehr) zu haben ist. Zugleich ist die Zeugenaussage höchst prekär, insofern 
persönliche Wahrnehmungen irrtumsanfällig und sprachliche Aussagen 
immer auch falsch sein können. Daher wundert es nicht, dass einerseits die 
juridische Zeugenvernehmung – etwa durch Schwur und Eid – hochgradig 
›moralisiert‹ und performativ institutionalisiert wird. Und dass andererseits 
nicht wenige Philosophen zu der Überzeugung gelangten, dass dem Zeu-
genwissen die Wissensqualität abzusprechen sei – wir kommen darauf zu-
rück.

Nun findet sich die Überbrückung der Kluft zwischen Evidenzkraft und 
Bezweifelbarkeit in der ›Grammatik der Zeugenschaft‹ selbst angelegt: Nur 
der kann etwas bezeugen, dem auch geglaubt wird. Allein der Zeuge über-
zeugt, dem vertraut werden kann.18 Was nun bedeutet ›Vertrauen‹? Niklas 
Luhmann19 hat das Vertrauen als eine riskante Vorleistung charakterisiert, 
die in unsicheren Situationen mit ungewissen Handlungsoptionen die Kom-
plexität dieser Situation zu bewältigen hilft. Wir müssen nicht vertrauen, 
wo wir uns einer Sache sicher sind und uns auskennen. Dabei richtet sich 
das Vertrauen auf einzelne Menschen (und kann dann auch auf Institutio-
nen übergreifen), von denen wir annehmen, dass sie in dem, was sie tun, 
sich richtig und aufrichtig verhalten. Diese Erwartung an den anderen, ›das 
Richtige zu tun‹, signalisiert, dass diejenigen, denen wir vertrauen, densel-
ben Horizont von Maximen, Maßstäben und Werten mit uns teilen. Ange-
sichts des geteilten Wertehorizonts ist es nicht erstaunlich, dass es gerade 
die ›Gentlemen‹ waren, die in den Anfängen experimentierender Wissen-
schaften in der Neuzeit die Korrektheit naturwissenschaftlicher Experi-
mente zu bezeugen hatten.20 Doch das ändert nichts daran, dass jedes ande-

18 Die ethische Dimension des Bezeugens wird ausführlich untersucht in: Schmidt, 

Sibylle: Zeugenschaft. Ethische und politische Dimensionen, Frankfurt a.M.: 

Peter Lang 2009.

19 Luhmann, Niklas: Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komple-

xität, Stuttgart: Ferdinand Enke 1968. 

20 Shapin, Steven: A Social History of Truth, Chicago: Chicago UP 1994.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 125

ren Personen geschenkte Vertrauen ein Wagnis bleibt und wer vertraut, et-
was riskiert und sich verletzlich macht: Vertrauen ist prinzipiell enttäusch-
bar.21

Auf zweierlei kommt es uns jetzt an: Einerseits ist klar, dass ›Vertrauen 
in eine Person‹ eine ethische und durch und durch soziale Kategorie ist. 
Wenn dem Zeugen vertraut wird, so wird nicht einfach dem Wahrheitsge-
halt seiner Aussage vertraut, vielmehr der Wahrhaftigkeit seiner Person. 
Damit ist allerdings das Dilemma der Entscheidung zwischen Evidenzkraft 
und Fallibilität der Zeugenaussage, mit der Vertrauenswürdigkeit der zeu-
genden Person nicht einfach gelöst, sondern – lediglich – verlagert: Es ist 
die Kohärenz und Zuverlässigkeit der Person, die nun zur Quelle der Evi-
denzkraft der Zeugenaussage wird.22 Die Wahrheit eines Satzes gründet in 
der Wahrhaftigkeit der Person. Die Fallibilität in der epistemischen Rolle 
der Zeugenaussage wird kompensiert durch die ethische Rolle, die das –
immer auch enttäuschbare – dargebrachte Vertrauen spielt.

Wir sehen also: Schon im Rahmen der elementaren juridischen Gram-
matik des Bezeugens sind Episteme und Ethik, Erkennen und Anerkennen 
aufeinander angewiesen. Wenn es jedoch so ist, dass Integrität und Au-
thentizität der Person des Zeugen zum Fundament der Wahrheitsfähigkeit 
seiner Aussage werden, dann stoßen wir auf einen weiteren dilemmatischen 
Sachverhalt. Wir wollen uns diesem annähern, indem wir der Zeugenfigur 
noch einmal in einer anderen – einer medientheoretischen –  Terminologie 
Kontur verleihen. 

21 Das betonen auch Osterloh, Margit/ Weibel, Antoinette: Investition Vertrauen. 

Prozesse der Vertrauensentwicklung in Organisationen, Wiesbaden: Gabler 

2006; Möllering, G. M.: »Hinein ins Vertrauen?«, in: Zeitschrift für Führung 

und Organisation 71(2) (2002), S. 81-89.  

22 Daher die besondere Rolle der Glaubwürdigkeitserwägungen vor Gericht für die 

Anerkennung der Wahrheit der Zeugenaussage, vgl. Nack, Armin: »Der Zeu-

genbeweis aus aussagepsychologischer und juristischer Sicht«, in: Strafverteidi-

ger 1 (2001), S. 1-9, hier S. 2.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | SYBILLE KRÄMER

III. DER ZEUGE ALS BOTE UND SPUR

Wo es um das Bezeugen eines vorübergegangenen Ereignisses geht, stellt 
sich die Frage, ob – und wenn ja, wie – Wissen oder Wahrnehmungen über-
tragen werden können. Übertragung ist angewiesen auf Medien. Wir haben 
an anderer Stelle23 den Boten bzw. das Botenmodell als einen medien-
theoretischen Ansatz entfaltet, um verschiedenartige Formen des Übertra-
gens und Übermittelns zu beschreiben und zu begreifen. Auf John Durham 
Peters geht nun der Gedanke zurück, den Zeugen selbst als eine Art von 
Boten zu begreifen.24 Aleida Assmann hat den ›historischen Zeugen‹ mit 
der Botenfigur in Verbindung gebracht.25 Der Zeuge, der vor einem Audito-
rium ein vergangenes Ereignis bezeugt, ist der Mittler und Überträger von 
etwas, das denjenigen, vor denen bezeugt wird, irreversibel entzogen ist.

Loten wir den Zusammenhang von Botenmodell und Zeugenfigur etwas 
genauer aus.26 An unserem Botenmodell sind vor allem drei Aspekte der 
Botenfigur von Interesse: 

(i) Der Bote bringt etwas zur Erscheinung, indem er sich selbst dabei 
zurücknimmt: ›Fremdvergegenwärtigung durch Selbstneutralisierung‹27 ha-
ben wir dies genannt. Als eine dritte Instanz zwischen unterschiedlichen 
›Parteien‹ bzw. Seiten stehend, hat der Bote eine Neutralität und Indifferenz 
zu bewahren, nicht nur gegenüber den ›Parteien‹ selbst, sondern auch ge-
genüber dem Inhalt seiner Botschaft: Er ist für deren Gehalt nicht verant-
wortlich; der Bote spricht nicht mit ›eigener‹, vielmehr mit ›fremder‹ 
Stimme.

(ii) Der Bote überbrückt einen zeitlichen oder räumlichen Abstand, in-
dem er Teil eines Materialitätskontinuums ist, und zwar gerade auch im 
physischen Bestand seiner Körperlichkeit, insofern die Botschaft seinem 
Körpergedächtnis inskribiert ist. Daher ist die personale Instanz des Boten 
auch so leicht durch nichtpersonale, also symbolische und/oder technische 
Mittel der Aufzeichnung und Übertragung ersetzbar.

23 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung.

24 Vgl. J. D. Peters: Witnessing.

25 A. Assmann: Vier Grundtypen von Zeugenschaft, S. 39ff.

26 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 223-260.

27 Ebd. S. 118.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 127

(iii) Das ›unfreiwillige Botentum der Spur‹ bildet die Rückseite des Bo-
tenmodells und ist diesem inhärent. Spuren werden bedeutsam, wenn ein 
Medium weniger kommunikationstheoretisch, sondern epistemologisch von 
Belang ist, wenn es also um das Erkennen und damit verbundene Wissens-
praktiken geht. Das Botenmodell kann im Horizont des Denkens der Spur 
epistemologisch gelesen werden: Das Interpretieren von Spuren bildet eine 
grundlegende Erkenntnisquelle – im Alltag ebenso wie in den Wissen-
schaften.

Eine Familienähnlichkeit wird damit augenfällig zwischen der Boten-
und der Zeugenfigur. Wir können die ›Botennatur‹ des Zeugen zwar nicht 
weiter detaillieren, doch zumindest überlegen, ob von hier aus ein neues 
Licht auf das Bezeugen und seine Ambivalenzen fallen kann. Erinnern wir 
uns: Die Kluft zwischen der Evidenzkraft und der Fallibilität des Bezeu-
gens wird kompensiert durch eine Verbindung von epistemischen und ethi-
schen Aspekten: Indem die Glaubwürdigkeit des Zeugen zur Bedingung 
seiner Wahrheitskraft avanciert, ist die Last der epistemischen Ungewiss-
heit einer Zeugenaussage umgewandelt in das persönliche Risiko, welches 
in dem einem Zeugen entgegengebrachten Vertrauen liegt. Falschaussagen 
wären dann nicht einfach eine Täuschung, vielmehr eine Ent-täuschung. 

Diese Umwandlung des Risikos nimmt nun in der Perspektive des Bo-
ten- und Spurmodells neuartige Züge an. Denn das Bote-Sein des Zeugen 
kann – und muss vielleicht – nach Art des unfreiwilligen Botentums der 

Spur gedacht werden. Markierungen sind als Spuren eines Geschehens in-
terpretierbar, insofern sie mit diesem kausal verknüpft sind. Wenn der Zeu-
ge sich zu verhalten hat und auch so behandelt wird, als ob er die Spur und 
›Inskription‹ eines vergangenen Geschehens sei, dann kann die episte-
mische Ungewissheit der Zeugenaussage genau dadurch kompensiert wer-
den, dass infolge der Tatsache, dass der Zeuge persönlich dabei gewesen 
ist, er wie ein Effekt dieses kausalen Geschehens angesehen wird und fun-
giert. Spuren können zwar falsch gelesen und fehlgedeutet werden, doch sie 
können nicht lügen; denn ihr Ort ist nicht in der Welt der Gründe, sondern 
in der Welt der Kausalzusammenhänge. Die Behandlung des Zeugen als 
Teil dieses Kausalnexus versucht der durch die Lüge und Irrtumsanfällig-
keit eröffneten epistemischen Ungewissheit zu begegnen. Und zwar tut sie 
das nicht durch den ethischen Zug der personalen Aufwertung (dem Zeugen 
als Person glauben und vertrauen), sondern der personalen Abwertung (der 
Zeuge als übrig gebliebenes Element eines Kausalgeschehens). Dies darf 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | SYBILLE KRÄMER

nicht missverstanden werden: Es geht an dieser Stelle unserer Überlegun-
gen keineswegs darum, eine ›Verdinglichung‹ des Zeugens zu beklagen, 
sondern darum, aufmerksam zu machen auf das, was mit der ›Verantwor-
tung‹ geschieht, sobald die Jury den Zeugen ›wie eine Spur zu lesen hat‹. 
Wenn der Zeuge tatsächlich wie eine (besondere Form) von Spur behandelt 
wird28 – und es gibt eine Fülle von Symptomen, die eben dies nahe legen –
dann geht nolens volens die Verantwortung für die Fallibilität der Zeugen-
schaft auf die ›Spurenleser‹ selbst über, d.h. auf das Auditorium, die Jury, 
den urteilenden Richter. Den Zeugen als Spur eines Geschehens anzusehen, 
ist dann kein bloßer Akt der Dehumanisierung einer Person, sondern ein 
Akt der Sozialisierung eines epistemischen Verfahrens: Nicht der Zeuge, 
der etwas sagt, ist hier verantwortlich für seine Rede, sondern es ist das 
Auditorium, welche den Zeugen als mögliche Spur zu lesen und zu beur-
teilen hat. Auch der Umstand, dass die Glaub- und Vertrauenswürdigkeit 
eines Zeugen von diesem selbst – selbstverständlich – nicht explizit ausge-

sagt, sondern nur implizit ›gezeigt‹ werden kann, ordnet sich dann ein in 
den Spurcharakter der Zeugenaussage, indem diese eben nicht etwas sagt, 
vielmehr zeigt.

Wir können die der Zeugenfigur eigene Ambivalenz auch durch die 
Doppelrolle ausdrücken, die der Zeuge spielt. Einerseits hat der Zeuge als 
untrügliches Aufzeichnungsinstrument zu fungieren; zum anderen hat er 
sich als vertrauens- und glaubwürdiger Mensch zu erweisen, der eine inte-
gre und kohärente Persönlichkeit verkörpert: Depersonalisierung und Per-
sonalisierung verschränken sich in der Figur des Zeugen. Denn dieser hat 
sich zugleich wie ein materialer Gegenstand und wie eine authentische Per-
son zu verhalten. In diesem Spannungsverhältnis von Dingnatur und Per-
sonnatur des Zeugen wurzelt das, was wir das ›Dilemma der Zeugenschaft‹ 
nennen wollen. Der Umgang mit diesem Dilemma liegt eben in der Soziali-
sierung des Zeugnisgebens: einerseits, indem die Anerkennung der Person 
des Zeugen zur Bedingung der Möglichkeit wird, dass seinem Wort eine 
Erkenntnisfunktion zugesprochen werden kann; andererseits, indem die In-

28 Zum Zusammenhang von Spur und Zeugnis auch Schmidt, Sibylle: »Spuren der 

Authentizität. Körperliche Dimensionen der Zeugenschaft«, in: Sandie At-

tia/Nathalie Le Bouëdec/Ingrid Streble/Alice Volkwein (Hg.), Sur les traces de 

la trace. Der Spur auf den Spuren, Beihefte zur Germanisch-Romanischen Mo-

natsschrift, Heidelberg: Winter (i.E.).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 129

terpretation der Zeugenaussage durch die Jury dem Deuten eines Kausalge-
schehens angenähert wird, für dessen richtige Beurteilung die Jury die Ver-
antwortung trägt.

Wir wollen uns der Behandlung dieses Dilemmas, das in der Doppel-
rolle des Zeugen als Ding und Person besteht, nun in jenen Bereichen zu-
wenden, die mit dem juridischen Modell der Zeugenschaft gerade nicht zur 
Deckung kommen. Es geht um das ›natürliche Zeugnis‹ einerseits, das in 
dem alltäglichen Wissen durch die Worte anderer besteht, und um das 
›dramatische Zeugnis‹ der Märtyrer und Überlebenszeugen andererseits.

IV. ›NATÜRLICHES ZEUGNIS‹ ALS GEGENSTAND 

SOZIALER EPISTEMOLOGIE

Die prosaische Form der Zeugenschaft, wenn nicht gar ihre ›Schwund-
stufe‹, bildet unsere alltägliche Erkenntnisquelle: Es ist das Wissen durch 
die Worte anderer. Große Portionen unserer lebensweltlichen Meinungen, 
aber auch unserer wissenschaftlichen Überzeugungen verdanken wir dem 
Informiertwerden durch andere Personen und Institutionen. Für den metho-
dologischen Individualismus, der vom autarken Erkenntnissubjekt ausgeht, 
welches etwas als etwas müsse erkennen können und zwar kraft eigenen 
Wahrnehmens und Schlussfolgerns (oder der Erinnerung an diese), bildet 
die Erklärung der Übertragung von Wissen durch Zeugen eine Verlegen-
heit. Deren Bewältigung besteht dann darin, das Zeugnisgeben auf basalere 
Wissensquellen von epistemisch gesichertem Rang zurückzuführen. Oliver 
R. Scholz unterteilt die individualistisch orientierten erkenntnistheoreti-
schen Reduktionisten, die dem Prinzip des »Know it yourself«29 folgen, in 
ein pessimistisches und ein optimistisches Lager: Während die Pessimisten 
die Zurückführbarkeit des bezeugten ›Wissens‹ auf andere Erkenntnisquel-
len leugnen und diesem den Status, ein Wissen zu sein, rundweg abspre-
chen, sehen die Optimisten – zu denen etwa David Hume gehört – diese 
Reduktion als möglich an. Doch die Idee solcher Zurückführung der Testi-

29 Scholz, Oliver: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer sozialen Erkennt-

nistheorie«, in:  Thomas Grundmann (Hg.), Erkenntnistheorie. Positionen zwi-

schen Tradition und Gegenwart, Paderborn: Mentis 2003, S. 354-375, hier S. 

358.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | SYBILLE KRÄMER

monialerkenntnis auf andere – vom Individuum ›eigenhändig‹ überprüfbare 
– Erkenntnisquellen ist unhaltbar, ist impraktikabel, wenn nicht gar ab-
surd.30 Für die Unmöglichkeit einer Zurückführung des Wissens durch 
Zeugnisgeben auf ›originäre‹ und nicht nur ›bezeugende‹ Erkenntnisquellen 
sprechen gute Gründe, die wir hier nur streifen können. Da ist das holistisch 
ausgerichtete Argument, dass all unser Wissen ein Netz bzw. ein Gewebe 
von Überzeugungen bildet, in welchem die meisten ›Knoten‹ Kenntnisse 
verkörpern, die gewonnen sind durch Wissensübertragung. Diese Knoten 
aus unserem Wissensnetz wegzudenken heißt, dieses Netz als ganzes auf-
zugeben bzw. aufzulösen. Grundlegender noch ist der Umstand, dass auch 
eine vorgeblich basale Tätigkeit wie das Wahrnehmen an Begriffe gebun-
den bleibt, die wir im Zusammenhang unserer Sprache erworben haben; der 
Spracherwerb jedoch – das teilt er mit aller Sozialisation – ist undenkbar 
ohne Vertrauen in die Worte anderer.31 Machen wir es kurz: Ein Wissen 
durch die Worte anderer ist unumgänglich, und es ist zugleich nicht auf ei-
genhändig geprüftes Wissen zurückführbar.

So wundert es nicht, dass in den letzten zwei Jahrzehnten das Zeugnis-
wissen als eine eigenständige Wissensquelle rehabilitiert und der methodo-
logische Individualismus im gleichen Zuge kritisiert und revidiert wurde.32

30 Vgl. S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage, S. 116; Scholz: 

Das Zeugnis anderer, S. 360.

31 Coady, C. Anthony J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon 

Press 1992, hier S. 152ff; Scholz: Das Zeugnis anderer, S. 369.

32 C.A.J. Coady: Testimony; Fricker, Elizabeth: »The Epistemology of Testi-

mony«, in: Proceedings of the Aristotelian Society 61 (1987), S. 57-93; dies.: 

»Against Gullibility«, in: Bimal Krishna Matilal/Arindam Chakrabarti (Hg.), 

Knowing from Words: Western and Indian philosophical analysis of under-

standing and testimony, Dordrecht: Springer 1994, S. 125-161; Kennedy, Rick: 

A History of Reasonableness: Testimony and Authority in the Art of Thinking, 

Rochester: Rochester Univ. Press 2004; Schmitt, Frederick F. (Hg.): Socializing 

Epistemology, Lanham: Rowman & Littlefield 1994; O.R. Scholz: Das Zeugnis 

anderer; ders.: »Zeuge, Zeugnis I«, in: Joachim Ritter/ Karlfried Gründer u.a. 

(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe 2004, Bd. 12, 

S. 1317-1324; Schmitt, Frederick / Scholz, Oliver R.: »Introduction. The His-

tory of Social Epistemology«, in: Episteme. A journal of Social Epistemology 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 131

Das Zeugenwissen kann also zum Testfall werden für eine soziale Epis-
temologie, das heißt für eine Erkenntnistheorie, die »der sozialen und holis-
tischen Natur unserer epistemischen Unternehmungen Gerechtigkeit wider-
fahren läßt.«33

Fragen wir uns also, wie im Horizont der hier entfalteten Idee, dass 
schon beim Gerichtszeugen Episteme und Ethik der Zeugenschaft eine 
dichte Verbindung eingehen, auch das alltägliche Wissen durch die Worte 
anderer Kontur gewinnt. Wenn die Wahrheit einer von anderen übermittel-
ten Aussage von uns nicht überprüfbar ist, diese epistemische Unentscheid-
barkeit jedoch durch eine personale ethische Entscheidung substituiert wird 
in Gestalt des Vertrauens, das wir in die uns unterrichtende Person bzw. 
Institution setzen, dann liegt hierin schon ein entscheidender Hinweis, was 
diese ›Sozialität des Erkennens beim Zeugnisgeben‹ bedeutet. Elisabeth 
Fricker möchte jeder Leichtgläubigkeit den Boden entziehen, indem sie 
dem Hörer die Pflicht zuweist, die aussagende Person beständig auf Hin-
weise über ihre Vertrauenswürdigkeit zu überprüfen.34 Und tatsächlich ist 
jedes Gericht darum bemüht, sich ein Bild zu machen von der Glaubwür-
digkeit – oder Unglaubwürdigkeit – von Zeugen. Gleichwohl: Wenn die 
Begriffsbestimmung von ›Vertrauen‹, die wir zugrunde gelegt haben, sinn-
voll ist, wenn also das Risiko, jemandem Glauben und Vertrauen zu schen-

ken, bestehen bleibt, weil anders es sich gar nicht um Glauben und Ver-
trauen handeln würde, dann geht es fehl, die Gabe des Vertrauens zu ratio-
nalisieren und zurückzuführen auf kognitive Inferenzprozesse seitens des 
Hörers bzw. der Jury. Oliver R. Scholz hat auf die »globale Hintergrund-
disposition des Vertrauens«35 nachhaltig verwiesen, in die wir – wie nicht 
zuletzt Wittgenstein immer wieder betonte – von Kindesbeinen an hinein-
wachsen und die auch für uns als Erwachsene jenen bleibenden Mutterbo-
den bildet, welcher eine sich daraus bildende kritische Einstellung gegen-
über Aussagen und Personen überhaupt erst möglich macht. Doch diese –
wie Scholz es nennt – »Wahrheitspräsumtion« ist keine epistemische, viel-
mehr eine ethische Einstellung. Es ist keine Wahrheits-, sondern eine 

7(1) (2010), S. 1-6.; Welbourne, Michael: The Community of Knowledge, Ab-

erdeen: Aberdeen Univ. Press 1986.

33 O.R. Scholz: Das Zeugnis anderer, S. 373.

34 Vgl. E. Fricker: The Epistemology of Testimony.

35 O.R. Scholz: Das Zeugnis anderer, S. 272.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | SYBILLE KRÄMER

Wahrhaftigkeitspräsumtion. Es ist die Einstellung, anderen Vertrauen zu 
schenken. Und diese Einstellung trägt Züge einer ›Gabe‹. Die Möglichkeit
zur Rationalisierung dieses ›Urvertrauens‹ liegt dann weniger in epistemi-
schen Pflichten rationaler Hörer, sondern in der gesellschaftlichen Institu-

tionalisierung und Sanktionierung der Zeugenrolle. Dies ist der entschei-
dende Punkt einer Abweichung des ›natürlichen‹ vom ›formellen‹ Zeugnis-
geben. Vor Gericht ist der einzelne Zeuge gefragt und selten nur ganze In-
stitutionen. Bei den Formen der Wissensübertragung allerdings ist es um-
gekehrt: Je mehr das Zeugnisgeben sich den alltäglichen Formen der In-
formationsübermittlung annähert, umso stärker fällt die Institutionalisie-
rung bzw. Akkreditierung, die Verrechtlichung, Verstaatlichung der ent-
sprechenden Vermittlungsinstanzen ins Auge. Denken wir nur an den Bil-
dungsauftrag von Kindergärten, Schulen und Universitäten, aber auch an 
die sozial erworbene Autorität in der akademischen und außerakademi-
schen Wissensvermittlung durch Verlage, Zeitschriften, Nachrichtensender, 
etc. Diese Autorität von Institutionen der Informationsübermittlung wird in 
sozialen Praktiken erworben, befestigt, aber auch verloren.36 Die ethische 
Gabe des Vertrauensschenkens als ein intersubjektives Phänomen, welche 
den epistemisch-ethischen Nukleus des Bezeugens bildet, wird hier ratio-
nalisiert in Form von rechtlichen und politischen Bedingungen, welche die 
Entstehung und den Gebrauch von Institutionen der Wissensvermittlung 
einbetten und regeln. Dies allerdings ändert nichts an dem immer noch all-
täglichen, individuellen Vorgang, bei dem wir uns durch andere ein Wissen 
›geben‹ lassen, dessen Wahrheit wir genau deshalb als ›gegeben‹ voraus-
setzen, weil wir den anderen für eine vertrauenswürdige und auskunftsfä-
hige Person bzw. Institution halten. Anders als es die Differenz von Wissen 
und Glauben nahe zu legen scheint, bilden der Glauben an und das Ver-

trauen in den anderen ein Fundament unserer Wissenspraktiken. Dies ist 
der Kern der sozialen Epistemologie, für die das Wissen durch die Worte 
anderer paradigmatisch wird.

36 Und es ist klar, dass die globale Digitalisierung hier ganz neue Problemfelder 

öffnet an Chancen wie Risiken, denen wir uns hier allerdings nicht zuwenden 

können.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 133

V. DRAMATISCHES ZEUGNISGEBEN: 
MÄRTYRER UND ÜBERLEBENSZEUGE

Der Zusammenhang von Episteme und Ethik beim Bezeugen nimmt eine 
andere Verlaufsform an, sobald wir uns den mit Leiden, Erleiden und Tod 
verbundenen Phänomenen der ›dramatischen Zeugenschaft‹ zuwenden. Wir 
wollen uns im ersten Schritt dem Märtyrer als Leidenszeugen, im zweiten 
Schritt dem Überlebenszeugen zuwenden.

V.1 Märtyrer

Nicht zufällig geht der religiöse Begriff des Märtyrers zurück auf das alt-
griechische Wortfeld für Zeugnis und Zeuge: ›martys‹ (Zeuge) ›martyrein‹ 
(bezeugen), ›martyrion‹ (abgelegtes Zeugnis). Im Märtyrer im Sinne des 
religiösen Verständnisses transformiert sich der Wortzeuge in einen Blut-
zeugen: Er zeugt nicht mehr durch das, was er sagt, sondern durch das, was 
er erleidet. Wir wenden uns dem Phänomen der Blutzeugenschaft zu, weil 
hierin Dilemmata des Zeugnisgebens sich verdichten und radikal zuspitzen.

Wir können ausgehen von einer aufschlussreichen Unterscheidung 
Kierkegaards, der zwei Arten von Wahrheiten unterscheidet: Als Wissen 
versprachlichte Wahrheiten sind lehr- und lernbar und können übertragen 
werden; sie bilden ein ›Kollektivgut‹. Doch es gibt Wahrheiten, die nicht 
ausgesagt, vielmehr nur gezeigt werden können und kein transferierbares 
Produkt darstellen, sondern den Weg einer individuellen Erfahrung markie-
ren, den erleben und durchleben muss, wer diese Wahrheit für sich er-
schließen will. Diese Wahrheit bleibt nicht Eigenschaft einer Aussage, son-
dern ist das Attribut einer individuellen Lebensführung. Kierkegaard eröff-
net den Unterschied zwischen ›eine Wahrheit wissen‹ und ›eine Wahrheit 
sein‹ als Unterschied zwischen einer diskursivierbaren und einer existen-
zialen Wahrheit. Religiöse Wahrheiten sind von der existenzialen Art. Die-
se Glaubenswahrheit ist sprachlich unmöglich zu vermitteln. Diese Unmög-
lichkeit der direkten Mitteilung kulminiert zwar in der Situation des Märty-
rers, der durch sein körperliches Leiden und den eigenen Tod zeugt, ist aber 
als Phänomen in jedweder Glaubenszeugenschaft angelegt. Es ist daher nur 
konsequent, dass Kierkegaard die Züge des märtyrerhaften Leidens zu ei-
nem Grundzug allen christlichen Lebens verallgemeinert.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | SYBILLE KRÄMER

Die von Kierkegaard eröffnete Dichotomie zwischen Wortzeugenschaft 
und Blutzeugenschaft ist allerdings nicht die einzige Möglichkeit, sich mit 
dem Märtyrer als Zeugenfigur auseinanderzusetzen. Näher an unserer 
›Grammatik der Zeugenschaft‹ ist Markus Barth37, der anhand des Neuen 
Testaments die religiöse, epistemische und juridische Perspektive von Zeu-
genschaft miteinander verknüpft, indem er drei Versionen von Zeugen-
schaft unterscheidet: Leidenszeuge, Bekenntniszeuge und Augenzeuge bil-
den unterschiedliche Zeugnisarten, die einzig in Gestalt der zwölf Apostel 
eine Vereinigung fanden. Die Apostel sind als Jünger von Jesus dessen Au-
genzeugen. Sie bezeugten auch den auferstandenen Christus, der die Berüh-
rung durch ihre Hände erforderte und damit die Körperlichkeit und Kausa-
lität ihres Dabeigewesenseins evoziert. Apostel sind darüber hinaus auch 
bekennende Zeugen, die nicht nur von einer äußeren Wahrnehmung, son-
dern von einem inneren Zustand, von ihrem Glauben, dass Jesus Gottes 
Sohn sei, Zeugnis geben; sie zeugen also von etwas, das ins Spiel zu brin-
gen beim Gerichtszeugen gerade ausgeschlossen werden soll. Die Apostel 
verbinden noch Augen- und Bekenntniszeugenschaft, epistemisches und 
religiöses Bezeugen. Schließlich gibt es den Leidenszeugen, der durch sein 
körperliches, sichtbares Martyrium und seinen Tod von der unsichtbaren 
Innerlichkeit eines Glaubens zeugt: Er zeugt nicht durch Worte, sondern 
durch Taten. Während der Tod der Apostel eine Folge ihrer Zeugenschaft 
ist – sie sterben, weil sie sich zu Christus bekennen – dreht sich im späteren 
christologischen Begriff des Märtyrers dieser Zusammenhang um: Der 
Märtyrer avanciert genau deshalb zu einem Religionszeugen, weil und inso-
fern er getötet wird. Die Tötung ist nicht Folge, sondern Voraussetzung je-
ner Art von Blutzeugenschaft, die der Märtyrer verkörpert. Denn für alle, 
die nach den Aposteln kommen, ist die Authentizität der eigenen Überzeu-
gung nicht mehr durch eine Art ›epistemischer Augenzeugenschaft‹ legiti-
miert. So fällt die wahrheitsverbürgende Evidenz nicht mehr der körperlich 
fundierten Augenzeugenschaft, sondern der körperlich situierten Leidens-
fähigkeit zu. In den Termini der Botentheorie: Der Märtyrer wird zum zeu-
genden Künder der Religion, indem die Figur des ›sterbenden Boten‹ zum 
Blutzeugen einer Botschaft wird.

37 Barth, Markus: Der Augenzeuge – eine Untersuchung über die Wahrnehmung 

des Menschensohnes durch die Apostel, Zürich: Evangelischer Verlag 1946.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 135

V.2 Überlebenszeuge

Der Märtyrer zeugt, indem er stirbt; wer eine Katastrophe überstanden hat, 
bezeugt dadurch, dass er überlebt.38 Auch in der Überlebenszeugenschaft 
werden wir mit dramatischen Formen des Bezeugens konfrontiert, die zu-
gleich ein Licht werfen können auf Ambivalenzen in der Figur des Bezeu-
gens. Zur ›Grammatik der Zeugenschaft‹ gehört die Position eines – jeden-
falls im Prinzip – neutralen Beobachters, der als möglichst Unbeteiligter 
Zeugnis ablegt vom Geschehen. Ein Überlebenszeuge zeugt gerade, weil 
und insofern er zugleich Betroffener ist. Und doch kommen die Zeugen-
und Opferrolle beim Überlebenszeugen nicht vollständig zur Deckung: Der 
Überlebende zeugt zwar von der Leerstelle, die der Tod der anderen hin-
terlassen hat und markiert so eine ›absolute Grenze‹ der Zeugenschaft. 
Denn der erlittene Tod ist nicht mehr bezeugbar. Und doch geht es um eine 
noch subtilere Dimension, wenn Dori Laub den Holocaust als »event 
without witness«39 deutet. Das Konzentrationslager hat eben dasjenige an 
der Person zerstört, was – im Rahmen einer ›Grammatik der Zeugenschaft‹ 
– als die ethische Bedingung des Zeugnisgebens charakterisiert wurde: über 
eine kohärente, personale Identität zu verfügen, die einen Menschen als 
vertrauens- und glaubwürdig auszeichnet.

Was diese Zerstörung bedeutet, hat Giorgio Agamben anhand der Figur 
des ›Muselmannes‹ ausgelotet und reflektiert. Der ›lebendige Leichnam‹ 
des Muselmannes ist der – in der Lagersprache – aufgegebene Kamerad, 
dem jeder Wille und Überlebenswille, jede Möglichkeit, zwischen gut und 
böse zu unterscheiden, abhanden gekommen ist, der sich also selbst 
aufgegeben hat. Der Muselmann ist – als Person – noch vor seinem phy-
sischen Tod gestorben; er verkörpert das Paradox einer jeden Holocaust-
Zeugenschaft: Zur Nichtperson mutiert, kann der Muselmann gemäß der 
Grammatik der Zeugenschaft kein Zeuge mehr sein und ist doch – so 

38 Im Anschluss an Margalit, Avishai: The Ethics of Memory, Cambridge Mass.: 

Harvard University Press 2002, S. 147-182, spricht Assmann hier vom ›morali-

schen Zeugen‹, vgl. dies.: Vier Grundtypen von Zeugenschaft, S. 41ff.

39 Laub, Dori: »An Event Without a Witness: Truth, Testimony and Survival«, in: 

Testimony: Shoshana Felman/Dori Laub (Hg.), Crises of Witnessing in Litera-

ture, Psychoanalysis, and History, New York/ London: Routledge 1992, S. 75-

92, hier S. 80.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | SYBILLE KRÄMER

Agamben – zugleich der wirkliche, der einzige, der absolute Zeuge für den 
Holocaust.40 Die Unmöglichkeit zu bezeugen ist das Aschemal der Über-
lebenden des Holocaust.41 Und doch ist die Aporie, Zeugnis von der 
Unmöglichkeit der Zeugenschaft abzulegen, noch nicht die ganze Wahrheit.

Die vielfältigen Formen der Zeugenschaft vom Holocaust sind heute ein 
Faktum, denken wir nur an das ›Yale Oral Testimony‹ Projekt. Die Doku-
mentation der mündlichen Befragung der Überlebenden der KZ wird in sei-
ner Bedeutung umso eindringlicher, je näher auch die letzten überlebenden 
Augenzeugen an die Schwelle ihres natürlichen Todes herantreten. Aller-
dings leben diese Projekte davon, dass das Erzählen der Überlebenden in 
seinem Zeugnischarakter gerade nicht aufgeht. Vielmehr vollzieht sich in 
eben diesem Erzählen ein Akt der Wiederherstellung der Identität und Inte-
grität der Opfer, insofern dieses nicht dem »Sprechakt der Beweisführung«
gehorcht42, vielmehr sich in vielen Hinsichten dem psychoanalytischen Ge-
spräch einer Traumabearbeitung annähert. Traumata – daran erinnert Geof-
frey Hartman43 – sperren sich als emotional und intellektuell nicht verarbei-
tete Erlebnisse einer Integration in die persönliche Erfahrung. Das Zur-
Sprache-Kommen des Erlittenen erweist sich dann als ein Weg, die vergan-
genen Erfahrungen in die eigene Biographie zu integrieren und den damit 
verbundenen Schmerz auch existenziell annehmen zu können. Möglich ist 
diese ›Rehumanisierung durch Zeugenschaft‹ nur, wenn es mit den Zuhö-
rern bzw. den Interviewern zu einer Art affektiver Gemeinschaft kommt, 
deren Besonderheit es ist, dass jene Vertrauenswürdigkeit, die der Zeuge 
selbst zu verkörpern hat, jetzt auf den Interviewer übergeht. Damit wird der 
Interviewer selbst zu einem »sekundären Zeugen«44, der für den Zeugen 
zeugt und bürgt.45

40 G. Agamben: Was von Auschwitz bleibt, S. 131.

41 Vgl. S. Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 250.

42 S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage, hier S. 119.

43 Hartman, Geoffrey H.: »›Die Wunde lesen‹. Holocaust-Zeugenschaft, Kunst und 

Trauma«, in: G. Smith/R. Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, S. 83-110. 

44 Baer, Ulrich (Hg.): ›Niemand zeugt für den Zeugen‹: Erinnerungskultur und 

historische Verantwortung nach der Shoah, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, 

hier S. 101ff.

45 Vgl. S. Schmidt: Zeugenschaft, S. 30ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 137

Wir sehen, wie in dramatischen Situationen von Zeugenschaft die Struktu-
ren des Zeugnisgebens eine Zuspitzung erfahren. Religiöse Glaubenszeu-
gen und erst recht die Märtyrer sind weit entfernt von jener neutralen und 
externen Beobachterposition, wie sie im Modell des Gerichtszeugen gefor-
dert ist. Und doch bleibt auch die individuelle Wahrnehmung eines juridi-
schen Augenzeugen ein psychischer, ein ›innerer‹ Akt, insofern der Zeuge 
vor der Schwierigkeit steht, wie persönliche Erfahrung in ein öffentlich 
nachvollziehbares Zeugnis zu transformieren sei. Wenn dem Phänomen des 
Märtyrers zugrunde liegt, dass es nicht auf sein Sagen, sondern auf sein 
Zeigen, dass es nicht auf sein Sprechen, sondern sein Handeln ankomme; 
und wenn überdies das Martyrium seinen Körper in einen traktierbaren 
›Gegenstand‹ verwandelt, dessen Dingwerdung sich mit seinem Tod tat-
sächlich vollendet; dann begegnet innerhalb der in der Religion vollzoge-
nen ethischen Aufwertung der Person des Märtyrers, der zeugt, indem er 
sich zum traktierbaren Ding dehumanisieren lässt, eben jenes Wechselver-
hältnis von Depersonalisierung und Personalisierung wieder, das in der 
Grammatik der Zeugenschaft angelegt ist. Der Zeuge erfährt eine ethische 
Nobilitierung als vertrauenswürdige Person genau dadurch, dass er wie die 
untrügliche Spur eines Geschehens erscheint und sich in den Teil eines 
Kausalverhältnisses verwandelt.

Noch deutlicher wird der Zusammenhang von Spur und Person in der 
Figur des Zeugen beim Überlebenszeugen. Auch dieser ›verletzt‹ das Neu-
tralitätsgebot: Deutlicher als beim Überlebenszeugen können die Opfer-
und Zeugenrolle nicht zusammenfallen. Und zugleich wird klar, dass der 
Überlebenszeuge als Spur des Gewaltgeschehens umso mehr faktisches 
Zeugnis geben kann vom Erlebten, also ein historiographisches Zeugnis 
ablegen kann, wie er im Zuge eines beträchtlichen historischen Abstandes 
zum Erlebten nicht (mehr) nur als gedemütigtes Opfer der Konzentrations-
lager, vielmehr als respektabler und respektierter Zeitgenosse spricht, der –
so gut es eben ging – seinen Weg in das Leben zurück gefunden hat. Über-
dies zeigt sich in der Person desjenigen, der das Gespräch mit dem Überle-
benszeugen sucht und führt, in noch radikalerer Weise als vor Gericht, dass 
das Auditorium auch Mitverantwortung für das Zeugnis trägt. Während in 
der Gerichtsjury dies als eine epistemische Verantwortung gekennzeichnet 
werden kann, die der Maxime des richtigen Lesens von Spuren verpflichtet 
ist, ist dies beim Überlebenszeugen die Bürgschaft, welche der Gesprächs-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | SYBILLE KRÄMER

partner übernimmt für die Anerkennung der Autorität jener Person, die die 
›Spur des Leidens‹ verkörpert.

VI. WAS AUS ALL DEM FOLGT

(1) Die mannigfachen Weisen des Zeugnisgebens können als Verlaufsfor-
men eines Phänomens rekonstruiert werden, das von zwei Ambivalen-
zen geprägt ist: Derjenigen zwischen (i) Evidenzkraft und Fallibilität 
des Zeugnisses und zwischen (ii) dem Spur- und Personcharakter des 
Zeugen.
Obwohl als Beweismittel in ungewissen, oft mit einem Rechtsstreit, 
manchmal auch mit Leben und Tod verbundenen Situationen einge-
setzt, ist die in der Augenzeugenschaft wurzelnde Zeugnisfunktion in 
besonderer Weise irrtums- bzw. täuschungsanfällig. Diesem Problem 
wird auf zweierlei Art begegnet: Einmal gilt der Zeuge analog einer 
kausalen Spur eines vergangenen Ereignisses, dessen unpersönliche 
Registrierung und Weitergabe von ihm erwartet wird. Der Zeuge fun-
giert wie ein sächliches Aufzeichnungsinstrument. Zum anderen hat der 
Zeuge sich als vertrauens- und glaubwürdige Person zu erweisen, deren 
Authentizität selbstreferentielle Bürgschaft übernimmt für die Richtig-
keit der übermittelten Wahrnehmung. Depersonalisierung und Persona-
lisierung verschränken sich also in der Zeugenschaft. Dadurch geht ein 
Gutteil der Verantwortung für die ›Beweiskraft‹ des Zeugen über auf 
das Auditorium bzw. die Jury. Denn wie der Zeuge als Spur angemes-
sen interpretiert werden kann und ob er tatsächlich eine integere Per-
sönlichkeit verkörpert, kann sich immer nur zeigen in dem, was und wie 
etwas gesagt, und in dem, wie sich verhalten wird. Dieses ›sich Zeigen‹ 
richtig zu deuten und daraus Schlüsse zu ziehen, fällt der Jury zu. Hier 
stoßen wir auf einen wichtigen Mechanismus in der ›Sozialisierung des 
Erkennens‹.

(2) Einem Chiasmus gleich verschränken sich Episteme und Ethik der Zeu-
genschaft. Gerade die schwache Version des Zeugnisgebens, die in dem 
alltäglichen Vertrauen auf die Worte anderer liegt, düpiert alle Ideen ei-
nes epistemischen Individualismus, die von einem Alleingängertum im 
Erkenntnishandeln ausgehen. Doch insofern wir die Unterrichtung 
durch andere bewusst als ein fernes Echo des juridischen Zeugnisge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERTRAUEN SCHENKEN | 139

bens begreifen, sozusagen als dessen schwächstmögliche Form, erbt das 
Testimonialwissen auch ein der Syntax des Gerichtszeugnisses einge-
schriebenes Merkmal, welches darin besteht, dass für die Wahrheit ei-
ner Aussage das Vertrauen in die aussagende Person die Bürgschaft

 übernimmt. Da das Schenken von Vertrauen ein notwendig riskanter 

Prozess ist – anderenfalls wäre es kein Vertrauen –, ist das Ethos des 
Vertrauens in und des Glaubens an Personen oder Institutionen die Be-
dingung der Möglichkeit, dass Wissen überhaupt übertragen werden 
kann. Erkenntnis ist gebaut auf Vertrauen. Die Ungewissheit bezüglich 
des Wahrheitsgehaltes von Aussagen nimmt die Gestalt einer Unsicher-
heit bezüglich der Wahrhaftigkeit des Aussagenden an und wird dann 
kompensiert durch eine ethische Handlung, die in der Gabe des Ver-
trauens liegt. Dieses ›Vertrauenschenken‹ ist übrigens nicht deckungs-
gleich damit, jemanden anzuerkennen. Wir gelangen in der Reflexion 
der Zeugenschaft daher an einen Punkt, welcher die Einsicht, dass Er-
kennen im Anerkennen fundiert ist, gerade überschreitet. So wichtig es 
ist, die Zeugenschaft als positiven Testfall für eine Soziale Epistemolo-
gie zu behandeln, so notwendig ist es, diese Art epistemologischer So-
zialität in einer ethischen Einstellung zum anderen zu verorten.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Jahrhundert des Zeugen? 

Über Fernsehen und Zeugenschaft 

GEERT GOOSKENS 

»Das Fernsehen besiegelte das Schicksal des 20. Jahrhunderts, ein Jahrhun-
dert der Zeugenschaft zu sein.«1 Diese These des britischen Medienwissen-
schaftlers John Ellis erscheint auf den ersten Blick einleuchtend. Über den 
Fernsehbildschirm nehmen wir Ereignisse wahr, die außerhalb unseres na-
türlichen Wahrnehmungsbereichs liegen, also Dinge, die wir von unserem 
Wohnzimmer aus mit bloßem Auge nicht hätten sehen können. Wir haben
gesehen, wie Flugzeuge in die Zwillingstürme des Empire State Building 
einschlugen, wie Statuen von Saddam Hussein niederstürzten und in Asien 
Häuser von Tsunami-Wellen fortgespült wurden. Das Fernsehen ermöglicht 
uns Dinge zu sehen, die nicht »da« sind, die also nicht in unserer unmittel-
baren sinnlichen Umgebung gegenwärtig sind. Aber macht die Tatsache, 
dass wir auf dem Fernsehbildschirm zeitlich und räumlich entfernte Erei-
gnisse wahrnehmen, uns wirklich zu Zeugen dieser Ereignisse? Welche 
Kriterien muss jemand erfüllen, um gerechtfertigterweise als Zeuge be-
zeichnet zu werden? Und erfüllt der Fernsehzuschauer möglicherweise 
diese Kriterien?

Eine Antwort auf diese Fragen wird in den folgenden drei Abschnitten 
dieses Aufsatzes entwickelt. Im ersten Abschnitt sollen zunächst Argu-

1 Ellis, John: Seeing Things. Television in the Age of Uncertainty, London: Tau-

ris 2002, hier S. 33: »Television sealed the twentieth century’s fate as the cen-

tury of witness.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | GEERT GOOSKENS

mente für die These dargelegt werden, dass Fernsehzuschauer tatsächlich 
Zeugen genannt werden können. Zu diesem Zweck soll ein erster ›Common 
sense‹-Einwand widerlegt werden. Doch ungeachtet der Hinfälligkeit die-
ses ersten Einwandes bleibt, wie im zweiten Abschnitt gezeigt werden soll, 
die Bezeichnung von Fernsehzuschauern als Zeugen durchaus problema-
tisch. Ich werde ausführen, dass Fernsehzuschauer nur eine von zwei Be-
dingungen erfüllen, die notwendig sind, um als Zeugen bezeichnet werden 
zu können. Im letzten Abschnitt schließlich wird ersichtlich, dass dieser 
Ausgang der Argumentation mehr ist als nur ein negatives Ergebnis. Er 
enthüllt vielmehr einen Aspekt des Bezeugens, der in traditionellen Theo-
rien über Zeugenschaft häufig übersehen wird.

I. DER FERNSEHZUSCHAUER ALS ZEUGE

Im Folgenden soll zunächst gezeigt werden, inwiefern es überhaupt plausi-
bel ist, vom Fernsehzuschauer als Zeugen zu sprechen, und unter welchen 
Bedingungen diese Auffassung philosophisch begründet werden kann. Da-
zu soll ein erster »Common sense«-Einwand gegen diese Meinung wi-
derlegt werden.

Der »Common-sense«-Einwand lautet wie folgt: Es ist offensichtlich, 
dass jemand nur dann als Zeuge eines Ereignisses e gelten kann, wenn er 
das Ereignis e gesehen hat. Eine Person kann beispielsweise nur dann als
Zeuge eines Waldbrandes in Australien bezeichnet werden, wenn sie tat-
sächlich vor Ort ist und das Feuer durch ihre eigenen Sinne wahrnimmt. 
Ein Fernsehzuschauer allerdings nimmt eben nicht das Ereignis e wahr, 
sondern etwas davon Unterschiedenes, nämlich ein Bild des Ereignisses e. 
Und immerhin gibt es beträchtliche Unterschiede zwischen einem realen 
Waldbrand und einem Waldbrand, der am Fernsehbildschirm wahrgenom-
men wird. Während die wirklichen Flammen etwa zwei Meter hoch sind, 
messen die »Flammen« auf dem Bildschirm nur wenige Zentimeter. Auch 
würde ich es niemals wagen, in die Flammen eines wirklichen Feuers zu 
greifen, doch die »Flammen« auf dem Bildschirm kann ich ohne Schwie-
rigkeiten anfassen. Folglich kann der Fernsehzuschauer nicht als Zeuge 
bezeichnet werden, denn er hat nicht wirklich das Ereignis e erfahren, son-
dern etwas davon Unterschiedenes, nämlich nur ein Bild davon. Damit wä-
re John Ellis These widerlegt: Das Zwanzigste Jahrhundert ist – zumindest 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 143

in Bezug auf das Massenmedium Fernsehen – kein Jahrhundert der Zeu-
genschaft, denn es gibt keine hinreichende Begründung dafür, Fernsehzu-
schauer als Zeugen zu bezeichnen. Was der Zuschauer sieht, ist nicht das 
Ereignis selbst, sondern eine bloße Darstellung davon.

Dieser Einwand scheint auf den ersten Blick evident, er impliziert 
allerdings ein ganz spezifisches Bildverständnis. Dieses Bildverständnis 
geht grundsätzlich von der Annahme aus, dass das Bild ein Gegenstand in 
der Welt ist, sei es auch ein sehr spezieller Gegenstand. Das Bild ist ein 
Gegenstand (Gegenstand 1), das vermittels Ähnlichkeit einen anderen 
Gegenstand (Gegenstand 2) repräsentiert. Der Gegenstand »Gemälde einer 
Sonnenblume« kann uns einen anderen Gegenstand zeigen (nämlich die 
wirkliche Sonnenblume), weil die Linien und die Farben auf der Leinwand 
der Form und den Farben der wirklichen Sonnenblume ähneln. Trotz dieser 
Ähnlichkeiten zwischen der Darstellung und dem Dargestellten ist jedem 
klar, dass das Bild uns nicht den »realen Gegenstand« verfügbar macht, 
sondern nur seine Repräsentation. Das Bild einer Sonnenblume ist nicht 
selbst eine Sonnenblume. Wenn jemand mich fragt: »Sind hier irgend-
welche Sonnenblumen im Raum?«, und da wäre nur ein Gemälde von einer 
Sonnenblume, würde man mich kaum einen Lügner nennen, wenn ich mit 
»Nein« antworten würde. Das Bild ist nicht der Gegenstand selbst, sondern 
sein Substitut; ein Zeichen, das in seiner Abwesenheit auf ihn verweist. 
Eine Fotografie meiner Freundin ist nicht meine Freundin, aber sie dient als 
Substitut für meine Freundin, das es mir ermöglicht, sie zu sehen, wenn sie 
nicht da ist. Das Meeresposter in meinem Zimmer ist nicht selbst das Meer, 
sondern etwas anderes, das auf das reale Meer verweist, weil es ihm in 
irgendeiner Weise ähnelt. Wenn ich Bilder anschaue, erfahre ich nicht 
Sonnenblumen, Freundinnen, oder das Meer, sondern ihre Stellvertreter: 
›Gemälde einer Sonnenblume‹, ›Fotografie der Freundin‹, ›Meeresposter‹.2

2 In der Semiotik wird das Bild als ein Zeichen verstanden, welches auf ein abwe-

sendes Objekt verweist, mit dem es durch die Beziehung der Ähnlichkeit ver-

bunden ist. Dieser besondere Typ von Zeichen heißt ›Ikon‹: »I call a sign which 

stands for something merely because it resembles it, an icon. Icons are so com-

pletely substituted from their objects as hardly to be distinguished from them.«

Peirce, Charles: »On the Algebra of Logic«, in: Writings of Charles S. Peirce. A 

Chronological Edition. Band 5: 1884 – 1886, Bloomington: Indiana UP 1993. 

S.162-190.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | GEERT GOOSKENS

Diese Stellvertreter-Theorie des Bildes steht hinter jenem Einwand, der 
oben angeführt wurde. Was der Fernsehzuschauer wahrnimmt, so die 
These, ist nicht ›der terroristische Angriff auf die Zwillingstürme des 
World Trade Centers‹, sondern ein anderes Ding, nämlich sein Substitut 
›Bild des terroristischen Angriffs auf die Zwillingstürme des World Trade 
Centers‹.3 Das heißt, der Fernsehzuschauer kann die offensichtlichste
Bedingung nicht erfüllen, die notwendig ist, um berechtigterweise als 
Zeuge bezeichnet werden zu können: Er verfügt über keine Erfahrung des 
Ereignisses selbst. Vorausgesetzt man akzeptiert die Stellvertreter-Theorie 
des Bildes, dann ist der Fernsehzuschauer per definitionem kein Zeuge, 
weil er keine wirklichen Ereignisse, sondern nur Substitute, Zeichen, oder 
Darstellungen sieht, die sich auf wirkliche Ereignisse beziehen.

Um dennoch die Idee vom Fernsehzuschauer als Zeugen zu verteidigen, 
wird dieser Einwand nun im folgenden Teil des Abschnitts pariert. Zu 
diesem Zweck soll die zugrundeliegende Annahme des Einwandes, nämlich 
die Stellvertretertheorie des Bildes, angefochten werden. Es soll dann eine 
alternative Beschreibung des Bildes vorgeschlagen werden, die sich mit 
unseren alltäglichen Erfahrungen im Umgang mit Bildern vereinbaren lässt, 
und die deshalb ›phänomenologisch‹4 genannt werden kann. Aus phäno-
menologischer Sicht lässt sich nämlich argumentieren, dass der Fernseh-
zuschauer und eine Person, die vor Ort ist und das Ereignis unmittelbar 

3 Die Stellvertreter- oder Zeichentheorie des Bildes ist die vorherrschende in den 

meisten analytischen Herangehensweisen zur Bildlichkeit. Vgl. Scholz, Oliver: 

Bild, Darstellung, Zeichen: philosophische Theorien bildlicher Darstellung. 

Frankfurt a.M.: Klostermann 2004.

4 Es ist die Aufgabe des Phänomenologen, Phänomene zu beschreiben, wie wir 

sie immer schon im Alltag erfahren. In diesem Sinn ist Phänomenologie keine 

kritische oder präskriptive, sondern eine deskriptive Disziplin. Dennoch bein-

haltet sie ein »negatives Moment«, das man für ein kritisches Moment halten 

kann, insofern sie alle theoretischen und begrifflichen Strukturen beseitigen 

will, die den Blick auf die Welt der Erfahrung verstellen. Das theoretische Kon-

strukt, das hier aufgelöst werden soll, ist die Unterscheidung zwischen einem 

Bild und dem, was es darstellt. Es ist eine Unterscheidung, die in unserer Erfah-

rung von einem Bild nicht die geringste Rolle spielt, sondern nur dann ins Spiel 

kommt, sobald wir über Bilder theoretisch nachdenken. Der Phänomenologe je-

doch will nicht über Erfahrung theoretisieren, sondern sie beschreiben.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 145

wahrnimmt, genau dasselbe wahrnehmen, nämlich das Ereignis e. Mit 
anderen Worten, sie sehen nicht zwei verschiedene Gegenstände – ›den 
wirklichen Gegenstand‹ im Gegensatz zu seiner ›Darstellung‹ – , wie ein 
Vertreter der Substitutionstheorie argumentieren würde. Der Phänomen-
ologe kann die Unterscheidung zwischen dem Gegenstand auf der einen 
Seite und seinem bildlichen Stellvertreter auf der anderen Seite vermeiden, 
weil er das Bild nicht in erster Linie für einen Gegenstand in der Welt hält. 
Damit vermeidet er eine Unterscheidung, die zwangsläufig dazu führt, dass 
der Fernsehzuschauer nicht als Zeuge gelten kann. Statt das Bild als einen 
Gegenstand in der Welt zu beschreiben, versteht es der Phänomenologe 
vielmehr als eine Modalität der Gegebenheit. Dieser Fachausdruck soll zu-
nächst erläutert werden. Daraufhin wird ausgeführt, wie dieser Begriff 
eingesetzt werden kann, um eine mögliche Alternative zur Substitutions-
theorie des (Fernseh-)Bildes zu formulieren. Schließlich wird gezeigt, in-
wiefern uns diese Alternative erlaubt, den Fernsehzuschauer dennoch als 
Zeugen zu begreifen.

Die Modalitäten der Gegebenheit umfassen all die verschiedenen gei-
stigen Akte, in denen uns Gegenstände erscheinen, also die Art und Weise, 
in der wir uns auf Objekte beziehen können.5 Ein und dasselbe Objekt, 
mein Fußball zum Beispiel, kann mir in verschiedenen geistigen Modalitä-
ten gegeben sein, etwa in der Wahrnehmung (›Ich sehe meinen Fußball vor 
mir liegen‹), in der Erinnerung (›Ich erinnere mich gestern Fußball gespielt 
zu haben‹) und in der Einbildung (›Ein Einhorn spielt mit meinem Fuß-
ball‹). In all diesen geistigen Akten bezieht sich mein Bewusstsein auf ein 
und dasselbe Ding (›mein Fußball‹). Oder, um es in Fachausdrücken der 
Phänomenologie zu sagen: Ich intendiere dasselbe Objekt. Dennoch ist 
dieses Objekt mir in unterschiedlicher Art und Weise gegeben: In der 
Wahrnehmung ist es mir als leibhaftig da gegeben, in der Erinnerung als 
etwas, das leibhaftig da war, und in der Einbildung wiederum verfügt es 
über gar keine leibhaftige Gegenwart. Ein und derselbe Gegenstand kann in 

5 Vgl. Sokolowski, Robert: Introduction to Phenomenology, New York: Cam-

brige UP 2000, und Bernet, Rudolf: La vie du sujet. Recherches sur l’inter-

prétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris : Presses Universitaires de 

France 1994, S. 66: »Selon Sokolowski, la phénoménologie doit se donner pour 

tâche la recherche de la condition de possibilité de l’être-donnée, dans toute la 

diversité de ses formes.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | GEERT GOOSKENS

den verschiedenen Arten geistiger Akte gegeben sein, und jeder dieser ver-
schiedenen geistigen Akte hat einen Effekt darauf, wie der Gegenstand mir 
jeweils erscheint.

Auch das Bild wird so phänomenologisch als eine Modalität der Gege-
benheit aufgefasst. Das impliziert umgekehrt, dass es eben kein Gegenstand 
ist. Anders gesagt, es ist nicht so etwas wie eine Sonnenblume, eine Freun-
din, oder das Meer; es ist nicht primär ein Objekt, auf das wir uns beziehen 
können. Vielmehr ist es eine besondere Art und Weise der Bezugnahme auf 
Objekte, das heißt eine spezifische Intention. Es gehört nicht der Kategorie 
der Sonnenblumen, Freundinnen und Meere an, sondern derjenigen der 
Wahrnehmung, Erinnerung und Einbildung.6 Wie Jean-Paul Sartre es aus-
drückt: »Das Bild ist ein bestimmter Typ von Bewusstsein. Das Bild ist ein 
Akt und kein Ding. Das Bild ist Bewusstsein von etwas.«7 Die Besonder-
heit von Bildintentionen gegenüber anderen mentalen Akten ist, dass ich 
ein bestimmtes Objekt durch ein anderes Objekt intendiere. Im Falle des 
Gemäldes der Sonnenblume ist dieses vermittelnde Objekt eine Leinwand 
mit braunen und gelben Flecken.8 Wenn ich dieses Bild anschaue, erfahre 
ich jedoch nicht ein Substitut einer Sonnenblume, sondern die Sonnen-
blume selbst, auch wenn sie mir auf andere Weise gegeben ist als durch 
meine Wahrnehmung. In der Wahrnehmung ist die Sonnenblume als leib-

6 Christian Ferencz-Flatz bemerkt in einem Artikel über Bild-Bewußtsein bei 

Husserl: »In erster Linie unterscheidet sich Husserls Begriff des Bildbewusst-

seins vom traditionellen Bildverständnis dadurch, dass das Bild nicht mehr als 

ein reales Verhältnis (etwa zwischen Vorbild und Abbild), sondern als eine in-

tentionale Beziehung aufgefasst wird, in der ein Gegenstand mittels eines ande-

ren, einzig gegebenen, gemeint wird.« Ferencz-Flatz, Christian: »Gibt es per-

zeptive Phantasie? Als-ob-Bewusstsein, Widerstreit und Neutralität in Husserls 

Aufzeichnungen zur Bildbetrachtung«, in: Husserl Studies 25 (2009), S. 235-

253, hier S. 236. 

7 Sartre, Jean-Paul: L’Imagination, Paris: Felix Alcan 1936, S. 162: »L’image est 

un certain type de conscience. L’image est un acte et non une chose. L’image est 

conscience de quelque chose.«

8 Husserl nennt diesen materialen Träger, durch welchen wir das Objekt selbst 

intendieren, ein Bildding. Husserl, Edmund: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-

rung: zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen, Den Haag:

Martinus Nijhof 1980, S. 482.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 147

haftig gegenwärtig, als greifbar gegeben, während sie mir in der Bildinten-
tion mittels eines Artefakts gezeigt wird, also nur eine ›künstliche Gegen-
wart‹ besitzt.9 Aber wenn jemand auf dieses Gemälde zeigen würde und 
mich fragte: »Was sehen Sie?«, würde ich wahrscheinlich sagen: »Eine 
Sonnenblume«, und nicht: »Das Gemälde einer Sonnenblume«.

Wenn wir unseren alltäglichen Umgang mit Bildern in den Blick neh-
men und die Art und Weise, in der wir gewöhnlich über sie sprechen, so er-
weist sich der Gegensatz zwischen dem ›realen Gegenstand‹ einerseits und 
seiner ›Darstellung‹ andererseits als Folge eines spezifischen Bildverständ-
nisses. Das Bild kann aber nicht nur als ein Objekt (›Bildding‹) verstanden 
werden, das sich von einem anderen Objekt unterscheidet, sondern auch als 
eine mögliche Weise, in der wir uns auf Objekte zu beziehen. Im alltägli-
chen intentionalen Leben fungiert das Bild oft als eine der Modalitäten von 
Gegebenheit, in welcher die Dinge selbst uns erscheinen. Selbst wenn diese 
Dinge uns in anderer Weise als durch die Wahrnehmung gegeben sind, 
muss das Bild kein Zeichen sein, das auf einen abwesenden Gegenstand 
außerhalb des Bildes referiert; es zeigt uns vielmehr den ›realen Gegen-
stand‹.10

Wenn man Fernsehzuschauer als Zeugen bezeichnet, dann unterstellt 
man, dass Fernsehzuschauer und direkt wahrnehmende Personen beide in 
der Lage sind, ein Ereignis e zu erfahren, sei es auch in verschiedenen Mo-
dalitäten der Gegebenheit. Jemand, der »9/11« im Fernsehen sieht, kann 
nur dann als Zeuge gelten, wenn diese Person genau das selbe besondere 
Ereignis erfährt wie jemand, der sich tatsächlich zu dieser Zeit in Manhat-
tan befindet. Diese Erfahrung der Identität durch eine Mannigfaltigkeit 
verschiedener mentaler Akte hindurch ist ein sehr gewöhnliches Phänomen 
im alltäglichen Leben. Wenn ich beispielsweise einen Ball wahrnehme, der 
im Garten liegt, kann ich mich erinnern, mit ihm gestern gespielt zu haben, 
oder mir vorstellen, wie ich morgen damit spielen werde. Diese verschie-

9 Vgl. Lambert Wiesings Phänomenologie des Bildes in Wiesing, Lambert: Arti-

fizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des Bildes, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

2005.

10 Wiesing betont in gleicher Weise die Auffassung, dass das Bild kein Ding ist, 

das auf ein anderes Ding referiert, wenn er schreibt: »Der Gedanke ist eindeutig: 

wer ein Bild herstellt, schafft nicht ein Zeichen.« L. Wiesing: Artifizielle Prä-

senz, S. 31.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | GEERT GOOSKENS

denen Akte »handeln« allerdings alle von diesem einen besonderen Objekt: 
meinem Fußball. Und wenn ich eine Fotografie meines Fußballs betrachte, 
kann ich ihn als dieses bestimmte individuelle Objekt wiedererkennen. 
Auch wenn ich den Ball auf dem Foto weder kicken noch werfen kann, 
halte ich ihn dennoch für diesen Fußball – meinen Fußball. Dasselbe gilt 
für den Waldbrand in Australien, wie er uns durch das Fernsehbild vermit-
telt wird: Es gibt eine Relation der Identität zwischen dem Ereignis, das 
jemand, der tatsächlich vor Ort ist, wahrnimmt, und dem Ereignis, das am 
Fernsehbildschirm wahrgenommen wird. Dieses Verhältnis der Identität 
entspricht unserer Erfahrung und unserer gewöhnlichen sprachlichen Aus-
drucksweise. Dies zeigt ein einfaches Beispiel, das analog zum vorange-
gangenen Beispiel mit den Sonnenblumen funktioniert: Wenn jemand mich 
fragt, »Hast Du den Waldbrand letzte Nacht gesehen?«, – und ich habe den 
Waldbrand in den Nachrichten gesehen – , antworte ich schlicht und ein-
fach »Ja, das habe ich«. Ich werde wohl kaum sagen: »Nein, ich habe kei-
nen Waldbrand gesehen, nur bewegte Bilder davon im Fernsehen«. Der 
Waldbrand, wie er mir durch die Bilder des Fernsehens zugänglich gemacht 
worden ist, ist kein anderer Gegenstand, der sich von dem realen Wald-
brand unterscheidet, sondern eine spezifische Art und Weise der Erschei-
nung eben desselben Gegenstands. Das Bild ermöglicht es mir, mich auf 
genau das selbe Ereignis zu beziehen wie eine Person, die tatsächlich vor 
Ort war und es direkt wahrgenommen hat.

Diese Argumente also können angeführt werden, um die These zu bele-
gen, dass Fernsehzuschauer Zeugen sind: Um als Zeuge eines Ereignisses e

bezeichnet zu werden, muss jemand das Ereignis e erfahren haben. Diese 
notwendige Bedingung wird vom Fernsehzuschauer nicht erfüllt, wenn wir 
davon ausgehen, dass ein Bild ein Gegenstand in der Welt ist. Wenn ein 
Bild als ein Gegenstand in der Welt betrachtet wird, dann müsste man kon-
sequenterweise sagen, die Person vor Ort und die Person vor dem Fernse-
her sehen verschiedene Dinge. Die eine Person sieht einen Gegenstand 
namens Ereignis e, wohingegen letztere einen anderen Gegenstand namens 
Bild von Ereignis e sieht. Der Fernsehzuschauer ist in diesem Sinn kein 
Zeuge, denn er hat nicht das Ereignis e selbst erfahren, sondern nur ein 
Substitut davon. Legt man jedoch eine alternative Theorie des Bildes 
zugrunde, dann kann der Fernsehzuschauer durchaus diese notwendige 
Bedingung erfüllen. In einem phänomenologischen Bezugssystem können 
Fernsehzuschauer und direkt wahrnehmende Personen genau dieselbe Sa-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 149

che sehen, auch wenn sie ihnen auf verschiedene Art und Weise zugänglich 
ist. Daraus lässt sich schlussfolgern, dass der Fernsehzuschauer tatsächlich 
ein Zeuge sein kann, da er, wenn er fernsieht, die Ereignisse selbst wahr-
nimmt. Er sieht die Welt selbst – mit all ihren Waldbränden, Terroran-
schlägen und Tsunamis – an seinem Fernsehbildschirm.

II. ZEUGENSCHAFT UND AFFEKTION

Dennoch bleiben Zweifel, ob der Fernsehzuschauer als Zeuge bezeichnet 
werden kann. Selbst wenn wir annehmen, dass das Fernsehen uns die Erei-
gnisse selbst und nicht Substitute von ihnen präsentiert, so könnte man 
dennoch folgenden Einwand erheben: Auch wenn der Fernseher das Ereig-

nis e selbst stattfinden sieht, so ist er doch nicht vor Ort, nicht am selben 
Ort wie das Ereignis e. Und ist nicht dieses »Vor Ort-Sein« absolut ent-
scheidend für Zeugenschaft? In diesem Abschnitt wird nicht nur argumen-
tiert, dass, sondern auch warum dieses »Vor Ort-Sein« so wichtig für den 
Begriff der Zeugenschaft ist. Es soll im folgenden gezeigt werden, dass 
»Vor Ort-Sein« nicht etwa deshalb ausschlaggebend ist, weil es uns erlaubt 
das Ereignis selbst zu sehen – denn Fernsehen erlaubt uns, wie oben gezeigt 
wurde, die Ereignisse selbst zu sehen, ohne dass wir vor Ort sein müssen –
sondern aufgrund einer zusätzlichen notwendigen Bedingung von Zeugen-
schaft; aufgrund eines zweiten Kriteriums, das nur dann erfüllt ist, wenn 
Personen tatsächlich vor Ort sind: am Brennpunkt des Geschehens. Dieser 
Abschnitt führt dieses zweite Kriterium ein und versucht plausibel zu ma-
chen, dass es ein notwendiges Kriterium dafür ist, um jemanden mit gutem 
Grund einen Zeugen nennen zu können. Im Anschluss wird dargelegt, dass 
Fernsehzuschauer unmöglich dieses Kriterium erfüllen können und sie da-
her keine Zeugen sind – und gewöhnlich auch nicht als Zeugen bezeichnet 
werden.

Damit jemand als Zeuge gelten kann, müssen zwei Bedingungen erfüllt 
sein. Das erste Kriterium wurde im ersten Abschnitt behandelt: Die Person 
muss ein Ereignis e erfahren haben. Dennoch ist die Erfüllung dieser not-
wendigen Bedingung noch nicht hinreichend für Zeugenschaft. Dies führt 
mich zu meiner zentralen These – bislang noch eine Hypothese: Jemand 
muss zwei notwendige Bedingungen erfüllen, um sich als Zeuge zu qualifi-
zieren; es genügt nicht, dass diese Person das Ereignis gesehen hat; sie soll-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | GEERT GOOSKENS

te auch von diesem affiziert worden sein. Im Folgenden wird diese zweite 
Bedingung näher erläutert. Zunächst soll jedoch geklärt werden, was mit 
Affektion gemeint ist. Was bedeutet es, von einem Ereignis ›affiziert‹ zu 
sein? Und in welcher Weise ist eine Person, die tatsächlich am Ort des Ge-
schehens ist, affiziert von einem Ereignis, der Fernsehzuschauer jedoch 
nicht?

Um dies zu erklären, muss noch einmal auf den Unterschied zwischen 
normaler Wahrnehmung und Bildwahrnehmung zurückgekommen werden. 
Es kann nicht oft genug betont werden, dass dieser Unterschied nicht etwa 
darin besteht, dass es sich um verschiedene Gegenstände handelt, die mir 
beide Modalitäten zeigen – der reale Gegenstand im Gegensatz zu seinem 
Substitut, sondern darin, dass genau dieselbe Sache mir in verschiedenen 

Modalitäten gegeben ist. Was ist der Unterschied? Im Fall sinnlicher 
Wahrnehmung passieren zwei Dinge: Ich nehme nicht nur visuell die Dinge 
um mich herum wahr, sondern ich trete auch in ein Verhältnis kausaler 
Affektion mit ihnen. Wenn ich beispielsweise einen Waldbrand in Austra-
lien wahrnehme, sehe ich nicht nur Feuer, sondern ich bin auch davon affi-
ziert. Ich empfinde die Hitze des Feuers auf meiner Haut, ich habe viel-
leicht Angst,11 der Geruch von verbranntem Holz steigt mir in die Nase. 
Wenn ich tatsächlich ein Ereignis wahrnehme, so bin ich in keiner abge-
sonderten Position, vielmehr bin ich gleichsam in demselben kausalen 
Netzwerk verstrickt wie das Ereignis; es kann auf mich kausal einwirken. 
Ich bin zu einem gewissen Grad stets verwickelt in das Ereignis, das ich 
wahrnehme. Und genau das macht den Unterschied zum bloßen Sehen ei-
nes Ereignisses im Fernsehen aus. Nach Lambert Wiesing reduzieren Bil-
der die Phänomene, die sie darstellen, auf ihre reine Sichtbarkeit.12 Auf-

11 Das Konzept der ›kausalen Affektion‹ wird hier in einem weiten Sinn gebraucht. 

Die Gegenwart des Feuers verursacht nicht nur die Empfindung von Hitze, son-

dern kann auch besondere mentale Zustände evozieren, wie etwa Angst oder 

auch Glücksgefühle.

12 Wiesing, Lambert: Das Mich der Wahrnehmung. Eine Autopsie, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2009, S. 213: »Ausschließlich Bilder sind in der Lage, etwas sehen 

zu lassen, ohne von mir dafür den Preis einer persönlichen Anwesenheit in der 

wahrgenommenen Welt zu verlangen. Beim Bild ist dies sogar die Regel: Ich 

kann etwas sehen, ohne deshalb durch meinen Wahrnehmungszustand mit dem 

Wahrgenommen kausal verstrickt zu werden.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 151

grund dessen können sie mich nicht in derselben Weise affizieren, wie es 
die direkte sinnliche Wahrnehmung bewirken würde. Denken wir nur an 
den Waldbrand, jedoch so, wie er uns durch das Fernsehen gezeigt wird. 
Ich nehme immer noch genau den selben Waldbrand wahr, aber ich emp-
finde nicht die Hitze des Feuers auf meiner Haut, ich habe keine Angst, und 
ich rieche nicht das brennende Holz. Wenn ich fernsehe, wende ich mich 
dem Ereignis zu, um es wahrzunehmen, doch das Ereignis hat sich mir 
gleichsam nicht ›zugewandt‹, um mich zu affizieren.13

Damit ist geklärt, was es bedeutet, von einem Ereignis affiziert zu sein, 
und es kann gezeigt werden, in welcher Weise dies für die Zeugenschaft 
von einem Ereignis entscheidend ist. Wir zögern, einen Fernsehzuschauer 
als Zeugen zu bezeichnen, weil er zwar ein Ereignis e gesehen hat, jedoch 
nicht kausal affiziert wurde. Dieser Mangel an Affektion ist der Tatsache 
geschuldet, dass Fernsehen die Phänomene der Wahrnehmung auf ihre rei-
ne Sichtbarkeit reduziert und sie gleichsam ihrer affektiven Kraft ent-
kleidet. Doch wie bedeutsam Affektion für Zeugenschaft ist, kann mithilfe 
eines Beispiels verdeutlicht werden. Angenommen wir treffen jemanden, 
der uns einen detaillierten Bericht davon gibt, was am 11. September 2001 
in New York geschah. Die Person erzählt äußerst lebhaft von dem Ereignis, 
und wir sind interessiert an ihrem Bericht. An einem gewissen Punkt der 
Unterhaltung ist es unvermeidbar zu fragen: »Waren Sie dort?« Wenn die 
Person antwortet: »Nein, aber ich habe mir das komplette Filmmaterial 
angeschaut, das an diesem Tag aufgenommen wurde, und ich habe jede 
Dokumentation gesehen, die darüber gedreht wurde«, sind wir wahrschein-
lich enttäuscht. Aber warum? Diese Person versorgt uns mit so vielen In-
formationen über das Ereignis! Was hätten wir uns Besseres erhoffen kön-
nen? Wir sind wahrscheinlich enttäuscht, weil wir etwas mehr erhofft hat-
ten als nur Informationen über »9/11«. Wir hatten gehofft, es mit einer Per-
son zu tun zu haben, die wirklich Teil des Ereignisses war. Mit anderen 
Worten, wir hatten uns Kontakt zu einem Körper erhofft, der in dieses Er-

13 In seinem Aufsatz »Witnessing« stellt John Durham Peters diese affektive Kraft 

eines Ereignisses heraus: »To witness always involves risk, potentially, to have

your life changed. […] You can be marked for life by being the witness of an 

event […] That simply seeing can mark your bodily fate is a suggestive way of 

getting beyond the idea of mere spectatorship.« Peters, John D.: »Witnessing«, 

in: Media, Culture, Society 23 (2001), S. 707-723, hier S. 714.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | GEERT GOOSKENS

eignis verstrickt gewesen ist: der von ihm affiziert und geprägt wurde; der 
das Adrenalin in seinen Adern spürte, als das Flugzeug in die Türme 
schlug; der schwitzte, als er vor dem Feuer flüchtete, und sich krümmte 
unter dem Lärm der zusammenstürzenden Bauten. Deshalb wird der Fern-
sehzuschauer gewöhnlich nicht als Zeuge bezeichnet und kann auch be-
rechtigterweise nicht als solcher bezeichnet werden, denn er erfüllt nur eine 
der zwei notwendigen Bedingungen von Zeugenschaft. Obwohl er das Er-

eignis e wahrnimmt, ist er nicht auf dieselbe Weise affiziert wie die Person, 
die vor Ort war. Es gab kein kausales Verhältnis zwischen ihm und dem 
Ereignis; der Fernsehzuschauer wird nicht in vergleichbarer Weise ge-
zeichnet von dem, was er sieht.

Ich fasse die bisherigen Argumente zusammen: Die Idee, dass der Fernseh-
zuschauer ein Zeuge von Ereignissen ist, scheint auf den ersten Blick plau-
sibel und einer genaueren Betrachtung wert zu sein. Doch man kann dem 
entgegnen, dass der Fernsehzuschauer kein Zeuge ist, weil er nicht die Er-
eignisse selbst wahrnimmt, sondern nur ihre Darstellung, ihre Zeichen oder 
Substitutionen. Aus phänomenologischer Sicht nimmt allerdings der Fern-
sehzuschauer durchaus das Ereignis selbst wahr, und keine bloße Kopie 
davon. In diesem Abschnitt wurde dagegen argumentiert, dass dennoch 
eine hinreichende Begründung dafür fehlt, den Fernsehzuschauer als Zeu-
gen zu qualifizieren, und sei es aus anderen Gründen als jenen, die durch 
den ›Common sense‹- Einwand bereits angeführt wurden. Dieser Einwand 
postulierte nur eine Bedingung, der sowohl notwendig als auch hinreichend 
für Zeugenschaft ist: ein Ereignis e gesehen zu haben. In diesem Abschnitt 
aber habe ich einen Einwand eingeführt, der auf einer zweiten notwendigen 
Bedingung von Zeugenschaft basiert. Um als Zeuge bezeichnet zu werden, 
so habe ich dargelegt, muss man Teil des Ereignisses gewesen und, zumin-
dest zu einem gewissen Grad, von ihm affiziert worden sein. Diese Bedin-
gung kann nur jemand erfüllen, der tatsächlich am Ort des Geschehens war. 
Ein Fernsehzuschauer handelt nur in dem Sinn, dass er ein bestimmtes Er-
eignis ›live‹ mitverfolgt, wie ein Zeuge. In unserem Alltag aber würden wir 
ihn nicht als Zeugen bezeichnen, da das Fernsehen die Phänomene ihrer 
affektiven Kraft beraubt und verhindert, dass die Ereignisse kausal auf ihn 
einwirken.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 153

III. VON INFORMATION ZU KONTAKT

Der Fernsehzuschauer ist, so gesehen, kein Zeuge, aber dies ist kein rein 
negatives Ergebnis. Im Gegenteil, im Laufe der Untersuchung hat sich eine 
spezifische Eigenschaft des Bezeugens und der Zeugenschaft zu erkennen 
gegeben, etwas, das in unserem konkreten Umgang mit Zeugen sehr ver-
breitet ist, jedoch in Theorien über Zeugenschaft überraschenderweise oft 
fehlt: ›Etwas zu sehen‹ reicht anscheinend nicht dafür aus, um davon Zeug-
nis ablegen zu können; die Erfüllung einer zweiten Bedingung – affiziert zu 
werden – ist notwendig. Aufbauend auf dieser Beobachtung soll nun im 
letzten Teil eine allgemeinere Theorie der Zeugenschaft und des Bezeugens 
entwickelt werden. Zwei Auffassungen von Zeugenschaft werden kontra-
stiert: zunächst die klassische erkenntnistheoretische Auffassung, welche 
vor allem den Wahrnehmungs- und Informationsgehalt von Zeugenschaft 
ins Zentrum rückt,14 und zweitens eine alternative Auffassung der Zeugen-
schaft, die dagegen die Bedeutung und den Wert von Affektion und Kon-
takt in den Vordergrund stellt.

Das Problem der Zeugenschaft wird in der gegenwärtigen philosophi-
schen Debatte vorwiegend als ein Problem von Information behandelt. Wir 
verlangen von einem Zeugen, dass er ehrlich ist, korrekt und umfassend in 
seinem Bericht. Wir verlangen von ihm einen Bericht darüber, wie sich ein 
Ereignis wirklich zugetragen hat, das heißt, wir verlangen möglichst viele 
korrekte Informationen von ihm. Innerhalb dieses Paradigmas jedoch kann 
der Fernsehzuschauer durchaus als ein guter Zeuge fungieren, denn er kann 
uns einen wahren Augenzeugenbericht von einem Ereignis bieten. Und wir 
können noch weiter gehen: Die ›Zeugenschaft‹ eines Fernsehzuschauers ist 
möglicherweise sogar korrekter und umfassender, denn er ist nicht in das 
Ereignis verwickelt gewesen, sondern sieht aus einer gewissen Distanz zu. 
Man könnte argumentieren, dass seine Einschätzung des Ereignisses viel 

14 So steht im Zentrum der gegenwärtigen Philosophie der Zeugenschaft vor allem 

die Frage im Mittelpunkt, ob und wie Zeugenschaft Wissen bzw. wahre Über-

zeugung vermitteln kann, vgl. Lackey, Jennifer/Sosa, Ernest (Hg.): The Episte-

mology of Testimony, Oxford: Oxford University Press 2006. Auch im alltägli-

chen Sprachgebrauch scheint Zeugenschaft als ein rein sprachlicher Akt ver-

standen zu werden, dessen hauptsächlicher Zweck die Vermittlung von Infor-

mationen ist.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | GEERT GOOSKENS

verlässlicher ist als die von jemandem, der vor einem Feuer, vor einstür-
zenden Gebäuden oder einer riesigen Welle davonlaufen musste und sich 
deshalb nicht die Zeit nehmen konnte, die Situation umfassend einzuschät-
zen.

Diese Darstellung des Bezeugens und der Zeugenschaft ist sicher nicht 
falsch, aber sie ist blind gegenüber einem entscheidenden Gesichtspunkt 
von Zeugenschaft – einem Gesichtspunkt, der mit der zweiten notwendigen 
Bedingung verknüpft ist, die oben skizziert wurde. Eine erweiterte Theorie 
von Zeugenschaft betrachtet den Zeugen nicht nur als einen Behälter von 
Information, die auf Wahrnehmung basiert. Sie gründet stattdessen auf der 
folgenden Annahme: Durch den Zeugen suchen wir nicht nur Information 

über ein Ereignis, sondern vielmehr Kontakt mit diesem Ereignis. In gewis-
ser Weise bevorzugen wir einen ungenauen, fragmentarischen Bericht von 
›9/11‹ von jemandem, der wirklich vor Ort war, im Vergleich zu einem 
Bericht, der zwar genau und umfassend ist, aber von jemandem stammt, der 
dasselbe Ereignis nur im Fernsehen mitverfolgte. Die Person vor Ort ist 
nämlich Teil des Ereignisses geworden – sie ist von ihm affiziert und ge-
prägt worden und als solche gleichsam Spur dieses Ereignisses; es ist, als 
könnten wir durch den Zeugen die Vergangenheit berühren; als würde der 
Zeuge die Vergangenheit noch mit sich und auf seinem Körper tragen. Er 
stellt persönlich und durch seine körperliche Präsenz eine mögliche Ver-
bindung zum vergangenen Ereignis dar. Vielleicht ist es deshalb auch so 
problematisch, dass die Generation der Überlebenden des Holocaust nach 
und nach ausstirbt. Natürlich haben wir bereits eine Menge Informationen 
über dieses Geschehen, doch wenn die Generation der Überlebenden stirbt, 
verlieren wir seine menschliche Spur. Mit anderen Worten, wir verlieren 
jene Körper, die Hunger, Kälte und Angst erlebt haben; jene Körper, die 
wirklich von diesem Ereignis affiziert, berührt und gezeichnet wurden (und 
das buchstäblich, wie an den Tätowierungen einiger KZ-Insassen deutlich 
wird).15 Ein Zeuge ist stets mehr als eine Informationsquelle. Wenn er sich 

15 Peters formuliert das Paradox der Holocaustzeugenschaft sehr deutlich, indem er 

explizit auf die leibliche Subjektivität der Holocaustüberlebenden verweist: 

»From the ashes and hell have emerged witnesses whose task, paradoxically, is 

to proclaim experiences that cannot be shared and to immortalize events that are 

uniquely tied to the mortal bodies of those who went through them.« J.D. Peters: 

»Witnessing«, S. 713.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS JAHRHUNDERT DES ZEUGEN? | 155

darauf reduzieren ließe, dann wäre auch ein Fernsehzuschauer ein Zeuge, 
aber wir bezeichnen ihn aus guten Gründen nicht so. Zeugen sind lebendige 

Spuren der Dinge, die sie erfahren haben. So benutzen sie nicht nur Zei-
chen, indem sie Sprache benutzen, um zu erzählen, sondern sie sind selbst 

Zeichen: Spuren dessen, was geschah, der bleibende Teil von etwas, das 
unwiederbringlich vergangen ist. Der Informationsgehalt ihrer Erzählungen 
interessiert uns nur, wenn diese Erzählungen zugleich von einer Aura der 
Ereignisse umgeben ist, die sie geprägt und affiziert haben, also von der 
Aura der Geschichte selbst. In den Zeugnissen suchen wir nicht nur Infor-
mationen über die Geschichte, sondern wir suchen die Geschichte selbst 
und eine Möglichkeit, mit ihr in Kontakt zu treten.

Aus dem Englischen von Sibylle Schmidt und Ramon Voges

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sektion II – Geschichte

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augenzeugenschaft und Evidenz

Die Bildberichte Franz und Abraham Hogenbergs 

als visuelle Historiographie

RAMON VOGES

So unbemüht sind die meisten in der Er-

forschung der Wahrheit und bleiben lieber 

bei den herkömmlichen Meinungen.

THUKYDIDES, PPA I, 20.

Im Frühjahr 1571 wurde auf der Frankfurter Buchmesse eine Sammlung 
von neunzehn Druckgraphiken angeboten,1 die den etwas umständlichen, 
für das 16. Jahrhundert aber nicht ungewöhnlichen Titel trug:

»Kurtzer bericht / deß jenigen was sich ihm Niderlandt in Religions sachen / Vnd 

sunst von Anno. M.D.LXVI. biß auff diß Gegenwertigen siebentzigsten Jars zuge-

tragen hat / mitt sampt dem Krich zwisshen Duca d. Alba vnd dem Printzen Zu Vra-

nien / Und was drauß erstanden ist / alhie gar ordendtlich mit Figuren / vnd auch 

schrifftlich / nach der blussen warheit / einem jeden zuverstan geben / Beschrieben 

1 Vgl. Die Messkataloge Georg Willers. Bd. I: Herbstmesse 1564 bis Herbstmesse 

1573, in: Bernhard Fabian, Die Messkataloge des sechzehnten Jahrhunderts, 

Reprographie d. Ausgabe von 1563-1573, Hildesheim: Olms 1972, hier S. 366.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | RAMON VOGES

auß glaubwirdigen schrifften / vnd auß dem Mundt dern / so es selbst schier alles 

gesehen.«2

Ihrem Titel zufolge wurden die Kupferstiche als wahrheitsgemäße Darstel-
lungen zum Verkauf angeboten. Sie sollten den Betrachter auf verständli-
che Art und Weise über die jüngsten politischen, militärischen und konfes-
sionellen Konflikte informieren, zu denen es zwischen 1566 und 1570 in 
den Niederlanden gekommen war. Dafür stützten sie sich sowohl auf 
schriftliche Berichte als auch die Aussagen von Augenzeugen.

Die Berufung auf Augenzeugen stellte für die Nachrichtenmedien der 
Frühen Neuzeit nichts Besonderes dar3. Außergewöhnlich jedoch war die 
Sammlung aus zwei anderen Gründen: zum einen, weil dieser »Kurze Be-
richt« von einem Protestanten im katholischen Köln hergestellt worden ist. 
Ihr Verleger, der Kupferstecher und Kartograph Franz Hogenberg, kam ur-
sprünglich aus den Niederlanden und befand sich erst seit kurzem in der 
Rheinmetropole. Als Anhänger der Reformation geriet er nicht nur immer 
wieder in Konflikt mit dem Kölner Rat, der die Ausübung des protestanti-
schen Glaubens verboten hatte.4 Seine Berichte veröffentlichte er auch just 
zu den beiden Großkonflikten, die in die Geschichtsschreibung als französi-
sche Religionskriege bzw. als Aufstand der Niederlande und Achtzigjähri-
ger Krieg eingegangen sind. Zum anderen unterschied sich Hogenbergs 

2 Hogenberg, Frans: Broadsheets. Vol. 1: Plates, hg. v. Ursula Mielke/Ger Luijten 

(= The New Hollstein Dutch & Flemish Etchings, Engravings and Woodcuts 

1450-1700, Band 21), Ouderkeerk aan den Ijssel: Sound & Vision 2009, hier 

Blatt 56, S. 57.

3 Vgl. z.B. Giesecke, Michael: Der Buchdruck in der frühen Neuzeit. Eine histori-

sche Fallstudie über die Durchsetzung neuer Informations- und Kommunikati-

onstechnologien, 1. Aufl, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2006, S. 586-590.

4 Vgl. zur Person Franz Hogenbergs die knappe Übersicht von Mielke, Ursula 

und Luijten, Ger: »Frans Hogenberg's Broadsheets of Political Events«, in: Ur-

sula Mielke/Ger Luijten (Hg.), Frans Hogenberg. Broadsheets. Vol. 2: Text (= 

The New Hollstein Dutch & Flemish Etchings, Engravings and Woodcuts 1450-

1700, Band 21), Ouderkeerk aan den Ijssel: Sound & Vision 2009, S. vii-ix. 

Ausführlicher, aber etwas älter: Hellwig, Fritz: »Einführung«, in: Ders. (Hg.), 

Franz Hogenberg – Abraham Hogenberg. Geschichtsblätter, Nördlingen: Verlag 

Dr. Alfons Uhl 1983, S. 7-31.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 161

Sammlung vom übrigen Angebot der Frankfurter Buchmesse, weil sie ihr 
Publikum in erster Linie durch »Figuren«, das heißt durch Bilder über die 
geschilderten Vorgänge unterrichtete. Einzelne Flugblätter, die über heraus-
ragende Ereignisse der jüngsten Vergangenheit informierten, hatte es zwar 
zuvor schon gegeben. Die Berichterstattung anhand eigenständiger Reihen 
von nur spärlich kommentierten Druckgraphiken war indes ein Novum. 
Hogenberg selbst hatte erst ein halbes Jahr zuvor eine vergleichbare Serie 
von Ereignisblättern zur französischen Zeitgeschichte veröffentlicht. Als 
Vorbild müssen ihm hierfür die sogenannten Quarante Tableaux gedient 
haben, die im Genfer Exil von den beiden französischen Künstlern Jacques 
Tortorel und Jean Perrissin angefertigt worden waren.5

In der Forschung ist des öfteren die Ansicht vertreten worden, bei den 
Hogenbergschen Darstellungen handele es sich um weitestgehend objektive 
und neutrale Abbildungen der Geschehnisse.6 Als Argument diente hierbei 
insbesondere Hogenbergs exponierte Stellung im Sozialgefüge der katholi-
schen Stadt. Seine gefährdete Position als protestantischer Publizist habe es 
ihm schlicht nicht erlaubt, parteiische, d.h. antikatholische Standpunkte öf-
fentlich zu vertreten, wollte er nicht Gefahr laufen, die Obrigkeit weiter ge-
gen sich aufzubringen. Darüber hinaus wäre es den Kölner Druckern und 
Verlegern zunächst um materielle Gewinne gegangen und erst nachgeord-
net um individuelle Überzeugungen und Glaubensgrundsätze7. Die Ansicht, 
Franz Hogenbergs Ereignisblätter spiegeln die tatsächlichen Vorgänge mit 
einer größtmöglichen Genauigkeit und Authentizität wider, dürfte aller-
dings auch und nicht zuletzt der Suggestivkraft ihrer visuellen Repräsenta-
tion geschuldet sein.

5 Vgl. Benedict, Philip: Graphic History. The Wars, Massacres and Troubles of 

Tortorel and Perrissin (= Travaux d'humanisme et renaissance, Band 431), Genf: 

Droz 2007, zur Verbindung beider Serien besonders S. 26-27.

6 Vgl. z.B. Horst, Daniel R.: De Opstand in zwart-wit. Propagandaprenten uit de 

Nederlandse Opstand (1566-1584), Zutphen: Walburg Pers 2003, S. 18-20.

7 Vgl. hierzu Arndt, Johannes: »Der spanisch-niederländische Krieg in der 

deutschsprachigen Publizistik 1566-1648«, in: Horst Lademacher/Simon 

Groenveld (Hg.), Krieg und Kultur. Die Rezeption von Krieg und Frieden in der 

Niederländischen Republik und im Deutschen Reich 1568-1648, Münster: 

Waxmann 1998, S. 401-418, hier S. 406-407.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | RAMON VOGES

Um das Verhältnis von Ereignis und bildlicher Erzählung näher
bestimmen zu können, möchte ich klären, welche Rolle die Augenzeugen-
schaft dabei spielte, die Darstellung der Vergangenheit als wahrheitsgetreu 
auszugeben. Wenn ich im folgenden also nach den Eigenschaften und Ge-
staltungsmitteln der Ereignisblätter frage, soll es mir vor allem darum ge-
hen, wie eine glaubwürdige, anschlussfähige und anscheinend authentische 
Wiedergabe der Geschehnisse erreicht werden sollte. Außerdem werde ich 
herausarbeiten, was für ein Wissen hierdurch geschaffen und dem Publi-
kum vermittelt wurde. Schließlich soll auf diesem Weg ein präziseres Ver-
ständnis gewonnen werden, wie die Hogenbergschen Ereignisblätter histo-
rische Wirklichkeit konstruieren.

Dafür werde ich mich zunächst den Bedingungen ihrer Herstellung zu-
wenden und auf das Netzwerk von Augenzeugen eingehen, in das Köln seit 
Mitte des 16. Jahrhunderts eingebunden war. Daraufhin soll ein Bildbericht 
Franz Hogenbergs genauer in den Blick genommen werden, der vom Mas-
saker in der niederländischen Stadt Naarden (1572) berichtet. Hier wird es 
mir insbesondere um bildrhetorische Techniken der Evidenzerzeugung ge-
hen. Im nächsten Abschnitt steht dann der Entsatz von Leiden (1574) im 
Vordergrund. Dabei werde ich vor allem auf die visuelle Repräsentation als 
Erkenntnismittel eingehen. Abschließend soll auf der Grundlage der bishe-
rigen Ergebnisse versucht werden, die Konstitutionslogik der Hogenberg-
schen Ereignisblätter zu skizzieren.

I. DRUCKER, KAUFLEUTE UND AUGENZEUGEN: 
KÖLN UM 1600

Die Rheinmetropole zählte zu den bedeutendsten Städten im Nordwesten 
des Heiligen Römischen Reiches.8 Dieses Ansehen genoss Köln aus einer 
Vielzahl von Gründen: Die freie Reichsstadt hatte sich zwar im Laufe 
langwieriger Auseinandersetzungen von ihrem ehemaligen Stadtherrn, dem 
Kölner Erzbischof und Kurfürsten, losgesagt. Als Sitz des Erzbischofs und 
seit 1584 auch des ersten ständigen Nuntius des Papstes im Reich bildete 

8 Vgl. u.a. Arndt, Johannes: Das Heilige Römische Reich und die Niederlande 

1566 bis 1648. Politisch-konfessionelle Verflechtung und Publizistik im Acht-

zigjährigen Krieg, Köln: Böhlau 1998, S. 198.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 163

sie aber weiterhin den traditionellen Bezugspunkt für das religiöse Leben in 
der Region.9 Da sich innerhalb der Kölner Stadtmauern zudem eine Univer-
sität befand, fiel der Rheinmetropole die Rolle eines intellektuellen Zent-
rums zu.10 Köln bildete daher den Mittelpunkt des niederrheinischen Hu-
manismus.11 Wegen ihrer günstigen geographischen Lage in direkter Nach-
barschaft zu Frankreich und den Niederlanden war sie außerdem ein Um-
schlagplatz des überregionalen Fernhandels. Entlang der Handelswege 
wurden freilich nicht nur Waren und Güter transportiert, sondern auch In-
formationen ausgetauscht.12 All dies ließ Köln zum niederrheinischen 
Druck- und Verlagsort schlechthin werden.13

Es ist anzunehmen, dass diese Standortvorteile den niederländischen 
Kupferstecher und Kartographen Franz Hogenberg veranlassten, sich Ende 
der 1560er Jahre in Köln anzusiedeln. Nach einigen Anlaufschwierigkeiten 
schuf er dort in Zusammenarbeit mit dem katholischen Geistlichen Georg 

9 Vgl. hierzu Bosbach, Franz: »Köln. Erzstift und Freie Reichsstadt«, in: Anton 

Schindling/Walter Ziegler (Hg.), Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Re-

formation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 1500-1650. Bd. 3: 

Der Nordwesten, Münster: Aschendorff 1991, S. 58-84.

10 Vgl. Chaix, Gérald: De la cité chrétienne à la métropole catholique. Vie réli-

gieuse et conscience civique à Cologne au XVIe siècle, Straßburg: 1994, S. 403-

404.

11 Vgl. hier stellvertretend die Studie von Heuser, Peter Arnold: Jean Matal. 

Humanistischer Jurist und europäischer Friedensdenker (um 1517-1597), Köln, 

Weimar und Wien: Böhlau 2003.

12 Vgl. vor allem Behringer, Wolfgang: »Köln als Kommunikationszentrum um 

1600. Die Anfänge des Kölner Post- und Zeitungswesens im Rahmen der früh-

neuzeitlichen Medienrevolution«, in: Georg Mölich/Gerd Schwerhoff (Hg.), 

Köln als Kommunikationszentrum. Studien zur frühneuzeitlichen Stadtge-

schichte, Köln: DuMont 2000, S. 183-210. Dazu ebenso J. Arndt: »Der spa-

nisch-niederländische Krieg«, hier S. 402.

13 Vgl. Enderle, Wilfried: »Die Buchdrucker der Reichsstadt Köln und die katholi-

sche Publizistik zwischen 1555 und 1648«, in: Georg Mölich/Gerd Schwerhoff 

(Hg.), Köln als Kommunikationszentrum (2000), S. 167-182, hier S. 167-168.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | RAMON VOGES

Braun den Civitates Orbis Terrarum, den ersten Städteatlas überhaupt.14 Ab 
1570 publizierte er außerdem zahlreiche Bildberichte, die Auskunft über 
aktuelle Ereignisse und Vorgänge geben sollten. Nach seinem Tod im Jahr 
1590 übernahm sein jüngster Sohn Abraham Geschäft und Werkstatt. Zwi-
schen 1580 und 1611 hatten Vater und Sohn über 300 Nachrichtendrucke 
zu politischen, militärischen und konfessionellen Konflikten veröffentlicht. 
Aufgrund ihres protestantischen Glaubens geriet zwar die Familie Hogen-
berg immer wieder in Konflikt mit der Kölner Obrigkeit. Die publizisti-
schen Tätigkeiten der Hogenbergs waren jedoch allem Anschein nach nur 
indirekt betroffen; lediglich ein einziger Bildbericht wurde vom städtischen 
Magistrat zensiert, und dieser betraf eine Auseinandersetzung zwischen der 
Stadt und dem Kurfürsten15.

Wie Franz Hogenberg verließen in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhun-
derts viele Menschen wegen politischer, konfessioneller oder wirtschaftli-
cher Schwierigkeiten ihre Heimat. Ein Teil von ihnen ließ sich auch in 
Köln nieder.16 Innerhalb kurzer Zeit bildeten die zugewanderten Exulanten 
in der Rheinmetropole ein eigenes Milieu, das auch der Publizistik zugute 
kam. Da die neuen Einwohner Kölns die aktuellen Entwicklungen mit In-
teresse verfolgten und vielfach den Kontakt zu ihrer alten Heimat aufrecht 
erhielten, bildeten sich bald überregionale Netzwerke heraus. Nicht nur 
protestantische Prediger reisten entlang dieser vornehmlich calvinistischen 
Routen, auch Neuigkeiten wurden über sie verbreitet. Köln wurde infolge-
dessen zu einem Knotenpunkt des sich etablierenden Netzwerks von Au-

14 Vgl. die Neuausgabe Braun, Georg/Hogenberg, Franz: Städte der Welt – Civita-

tes Orbis Terrarum, Faksimile-ND der Kölner Ausgabe von 1578-1617, Hong 

Kong et al.: Taschen 2008.

15 Vgl. insgesamt F. Hellwig: »Einführung«, hier S. 14 zum zensierten Bildbericht.

16 Vgl. grundlegend hierzu Schilling, Heinz: Niederländische Exulanten im 16. 

Jahrhundert. Ihre Stellung im Sozialgefüge und im religiösen Leben deutscher 

und englischer Städte, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 1972. Zuletzt: Ders.: 

»Die frühneuzeitliche Konfessionsmigration«, in: Klaus J. Bade (Hg.), Migra-

tion in der europäischen Geschichte seit dem späten Mittelalter. Vorträge auf 

dem Deutschen Historikertag in Halle a. d. Saale, 11. September 2002, Osna-

brück: 2002, S. 67-89. Für Köln als Anziehungspunkt für Künstler vgl. Veld-

man, Ilja M.: »Keulen als toevluchtsoord voor Nederlandse kunstenaars (1567-

1612)«, in: Oud Holland 107, Heft 1 (1993), S. 34-58.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 165

genzeugen, das die Schweiz, Frankreich, England, die Niederlande und das 
Reich miteinander verband.17

Es überrascht daher nicht, dass der Kölner Nachrichtenmarkt während 
der sechziger und siebziger Jahre von den Auseinandersetzungen in Frank-
reich und den Niederlanden bestimmt wurde. Die konkreten Folgen dieser 
beiden europäischen Großkonflikte waren teilweise bis in das Kölner Um-
land zu spüren.18 Anschließend beherrschte der Kölner Krieg (1583-1588) 
die Publizistik.19 Berichte über die jüngsten Vorkommnisse befriedigten 
folglich nicht allein die Neugierde des Publikums. Unter Umständen konn-
ten sie auch für die Sicherheit von Besitz und Leben relevant sein. Für die 
Drucker und Verleger hingegen stellte dieses Informationsbedürfnis ein lu-
kratives Geschäft dar. Sie verkauften deswegen nicht nur religiöse Erbau-
ungsschriften oder Fachliteratur für die Universität, sondern bedienten auch 
das Interesse der Kaufleute, politischen Entscheidungsträger und zugewan-
derten Flüchtlinge an Neuigkeiten.20

Kölns zentrale Stellung in den überregionalen Handels- und Informati-
onsnetzwerken führte daher sowohl zu einer gesteigerten Nachfrage nach 
als auch einem erhöhten Angebot von aktuellen Nachrichten. Schriftlich 
verfasste Relationen, Neue Zeytungen und Avvisi wurden direkt aus der 
Werkstatt oder Schreibstube heraus verkauft, von reisenden Krämern feil-
geboten oder als Briefbeilagen verschickt21. Das galt offenbar auch für die 
Hogenbergschen Ereignisblätter.22 Von den konkurrierenden Nachrichten-
medien setzten sie sich allerdings insofern ab, als sie vor allem durch Bilder 

17 Vgl. J. Arndt: »Der spanisch-niederländische Krieg«, hier S. 402.

18 Vgl. J. Arndt: Das Reich und die Niederlande 1566 bis 1648, S. 6.

19 Vgl. hierzu Schnurr, Eva-Maria: Religionskonflikt und Öffentlichkeit. Eine Me-

diengeschichte des Kölner Kriegs (1582 bis 1590) (= Rheinisches Archiv, Band 

154), Köln, Weimar, Wien: Böhlau 2009.

20 Vgl. J. Arndt: Das Reich und die Niederlande 1566 bis 1648, S. 6, 192 und 213-

217.

21 Vgl. z.B. P. Benedict: Graphic History, S. 3-4.

22 Über den Verkauf der Blätter macht der Kölner Ratsherr Hermann Weinsberg 

vereinzelt Angaben. Vgl. bspw. Weinsberg, Hermann: Gedenkboich. Liber De-

crepitudinis, in: Manfred Groten, Die autobiographischen Aufzeichnungen 

Hermann Weinsbergs – Digitale Gesamtausgabe, URL: h ttp://www.weins

berg.uni-bonn.de/Home.htm (1.11.2008). F. 256’-257.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | RAMON VOGES

informierten. Sie schlossen so eine Marktlücke. Da die Druckgraphiken au-
ßerdem über sprachliche Grenzen hinweg verständlich waren, konnten sie 
ein potentiell größeres Publikum erreichen.

Entscheidender für ihren Erfolg dürfte aber gewesen sein, dass die 
Bildberichte überzeugend ein Grundproblem der neuen Druckmedien an-
gingen: Politische Kommunikation war auch im 16. Jahrhundert in der Re-
gel noch Kommunikation unter Anwesenden23. Das heißt, die Teilnehmer 
eines Mitteilungsvorgangs interagierten miteinander innerhalb eines ge-
meinsamen Handlungs- und Wahrnehmungszusammenhangs. Das Ver-
trauen in den Inhalt einer Nachricht war im hohen Maße vom Vertrauen in 
ihren Überbringer abhängig. Der Bote hatte stets für die Glaubwürdigkeit 
seiner Botschaft zu bürgen, sollte es sich nicht um ein bloßes Gerücht han-
deln, für das abwesende Dritte verantwortlich gemacht werden konnten24. 
Die Einführung des Buchdrucks und das verstärkte Aufkommen schriftli-
cher Berichte ließen jedoch den Entstehungs- und den Rezeptionskontext 
einer Mitteilung auseinandertreten. Als Folge hiervon mussten die Kom-
munikationsteilnehmer nicht mehr zur selben Zeit und am selben Ort inter-
agieren; sie konnten stattdessen Nachrichten in Unkenntnis voneinander mit 
Hilfe technisch hergestellter Medien austauschen. Damit aber dennoch die 
so vermittelten Informationen ihrem Wahrheitsgehalt nach vom Gerücht zu 
unterscheiden waren, waren die gedruckten Nachrichtenmedien ihrerseits 
darauf angewiesen, beim Publikum Vertrauen zu gewinnen25.

Wie zahlreiche andere Relationen und Neue Zeytungen beriefen sich 
daher auch die Ereignisblätter Franz Hogenbergs auf die glaubwürdigen 
Berichte von Augenzeugen, um die Authentizität ihrer Informationsquellen 
zu unterstreichen. Da nämlich Augenzeugen per definitionem bei dem Vor-
gang, über den sie Auskunft geben, zugegen gewesen sind, haben sie 
Kenntnis über ihn auf der Grundlage unmittelbarer Wahrnehmung erhalten. 
Ihre Anwesenheit bei dem zu bezeugenden Ereignis stellt folglich eine 

23 Vgl. bspw. Schlögl, Rudolf: »Politik beobachten. Öffentlichkeit und Medien in 

der Frühen Neuzeit«, in: Zeitschrift für Historische Forschung 35, Heft 4 (2008), 

S. 581-616, hier S. 585.

24 Vgl. ebd. S. 599.

25 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 167

Voraussetzung authentischen Berichtens dar26. Indem sie die Augenzeugen-
schaft als Ursprung der mitgeteilten Informationen hervorhoben, unterstri-
chen die Hogenbergschen Drucke damit zugleich ihre Glaubwürdigkeit. 
Der Verweis auf die Autopsie der Zeugen zielte somit auf eine Beglaubi-
gung ihrer bildlichen Darstellung; das Vertrauen in die Augenzeugenschaft 
sollte auf ihre visuelle Repräsentation übertragen werden. Ihrem eigenen 
Anspruch nach erfuhr die sinnliche Wahrnehmung der Zeugen eine mediale 
Transformation in die wiederum sinnlich wahrzunehmenden Darstellungen 
der Ereignisblätter. Die indirekte Kenntnisnahme von entfernten und inzwi-
schen vergangenen Geschehnissen sollte dadurch visuell, sprich: sinnlich 
vermittelt werden. Insofern wurde die Wahrnehmung der Augenzeugen an 
die Bildberichte delegiert. Diese suggerierten auf diese Weise einen Zu-
sammenhang zwischen der Autopsie des Augenzeugen und ihren visuellen 
Repräsentationen. Anders ausgedrückt: Die Bildberichte schufen Vertrauen 
in die Authentizität der Darstellungen, indem sie Evidenz erzeugten.

II. EVIDENZ UND SICHTBARKEIT:
DAS MASSAKER IN NAARDEN 1572

In der zweiten Hälfte des Jahres 1572 hatte Herzog Alba, der Generalstatt-
halter Philipps II. und Oberbefehlshaber der spanischen Truppen in den 
Niederlanden, den Rebellen um Wilhelm von Oranien mehrere schwere 
Niederlagen beigebracht. Der Aufstand gegen das Regiment des ›eisernen 
Herzogs‹ fand nur noch in den nördlichen Provinzen Holland und Zeeland 
Unterstützung. Für die Rebellen stand es nicht allzu gut.27

26 Vgl. ebd. Zur Autopsie als Quelle historischen Wissens vgl. ebenfalls Süßmann, 

Johannes: Geschichtsschreibung oder Roman? Zur Konstitutionslogik von Ge-

schichtserzählung zwischen Schiller und Ranke (1780-1824) (= Frankfurter His-

torische Abhandlungen, Band 41), Stuttgart: Franz Steiner 2000, S. 45.

27 Vgl. zum historischen Hintergrund Israel, Jonathan Irvine: The Dutch Republic: 

Its Rise, Greatness, and Fall 1477-1806, Oxford: Clarendon Press 1995, S. 169-

178. Ausführlicher, aber auch etwas älter: Parker, Geoffrey: Der Aufstand der 

Niederlande. Von der Herrschaft der Spanier zur Gründung der Niederländi-

schen Republik, 1549-1609, übersetzt von Suzanne A. Gangloss, München: 

Callwey 1979, S. 147-168.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | RAMON VOGES

Unter dem Kommando Don Fadrique de Toledos, Albas Sohn, verfolg-
ten die Kriegsknechte der Brüsseler Zentralregierung Wilhelms Truppen 
weiter nach Norden. Ihr Weg führte sie dabei an Naarden vorbei, einem 
kleinen Städtchen an der Zuiderzee. Zunächst weigerten sich dessen Ein-
wohner, die Tore den spanischen Kriegsknechten zu öffnen. Erst als Albas 
Truppen die Stadt bereits umzingelt hatten, waren sie zur Aufgabe bereit. 
Noch vor Abschluss der Kapitulationsverhandlungen konnten sie jedoch 
von den Truppen des Landesherrn überwältigt werden. Es kam zu einem 
Massaker unter der Bevölkerung. Am 2. Dezember 1572 brannte die Stadt 
bis auf die Grundmauern nieder. Nur eine Handvoll konnte in das ver-
schneite Umland entkommen, alle anderen Einwohner wurden getötet. An-
schließend zogen die Kriegsknechte weiter nach Amsterdam, das die ganze 
Zeit über loyal zu Alba als dem Generalstatthalter Philipps II. gestanden 
hatte. Die wenigen überlebenden Augenzeugen berichteten unterdessen 
vom Schicksal ihrer Heimatstadt. ›Naarden‹ wurde zu einem Synonym für 
die spanische Grausamkeit. Keine nordniederländische Stadt ergab sich 
daraufhin kampflos Albas Truppen.28

Der Bildbericht zum Massaker von Naarden ist vermutlich relativ kurz 
nach dem Bekanntwerden des Geschehens erschienen. Am oberen Bildrand 
sind die Zuiderzee und ein Teil der umgebenden Landschaft zu sehen. Ein 
Schriftzug gibt den Namen der Stadt wieder. In der rechten oberen Ecke 
sind Truppenverbände dargestellt, die dem Anschein nach auf Naarden zu 
marschieren. Direkt darunter dringen Kriegsknechte durch ein Tor in die 
Stadt ein. Ihre Flaggen mit dem burgundischen Andreaskreuz geben sie als 
Truppen des spanisch-habsburgischen Landesherrn zu erkennen. Im Vor-
dergrund des Bildes werden unbewaffnete Einwohner von den Kriegsleuten 
verfolgt und niedergemacht; Frauen versuchen, ihre Kinder zu schützen; 
Häuser werden erstürmt. Aus einem weht bereits zum Zeichen der Ein-
nahme das Banner der spanischen Truppen. Inmitten des Geschehens be-
findet sich ein Reiter. Sein Kommandostab und ein kleiner Schriftzug iden-
tifizieren ihn als den kommandierenden »Don Friderico«. Er reitet in Rich-
tung eines Platzes, auf dem die Einwohner zusammengetrieben werden. 
Aus den angrenzenden, detailliert dargestellten Gebäuden wird Plün-
derungsgut herausgetragen. Die Einwohner haben ihre Arme zum Himmel 
erhoben oder knien um Gnade flehend nieder. Der direkt darüber zu se-

28 Vgl. J.I. Israel: The Dutch Republic, S. 178-180.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 169

hende Galgen, an dem bereits drei Menschen hängen, scheint jedoch auf ihr 
baldiges Schicksal vorauszuweisen. In der linken oberen Ecke greifen Feu-
er und Rauch um sich.

Abbildung 1: Das Massaker von Naarden, 1572

Quelle: Hogenberg, Frans: Broadsheets. Vol. 1: Plates, hg. v. Mielke/ Luijten 

(2009), Blatt 85, S. 87.

Der Aufbau des Bildes, der weder zentralperspektivisch angelegt ist noch 
ein klares Zentrum hervortreten lässt, synchronisiert stattdessen zeitlich 
nacheinander stattfindende Geschehnisse. Allegorische Elemente fehlen; 
der Detailreichtum erweckt vielmehr den Eindruck der Realitätsnähe. 
Obwohl der Betrachter von einem etwas erhöhten Standpunkt aus den 
gesamten Tathergang überblickt, wird er durch die Öffnung des Bildraumes 
im Vordergrund in das Geschehen integriert. Diese Gestaltungsmittel 
entsprechen freilich den Anweisungen humanistisch-antiker Rhetorik, wie 
solch ein Ereignis wiedergegeben werden sollte, um möglichst überzeugend 
und authentisch zu wirken: Die kleinteilige Schilderung der äußeren 
Begebenheiten und der aufeinander folgenden Etappen eines Ereignisses 
zielen darauf, das Massaker als komplexen zeitlichen Vorgang möglichst 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | RAMON VOGES

plastisch dem Betrachter vor Augen zu stellen. In der Rhetorik wird die 
Beschreibung einer Begebenheit, wie sie sich im einzelnen vollzog, als 
›Hypotypose‹ bezeichnet. Sie dient ebenso wie die detaillierte Darstellung 
in erster Linie dazu, Vorgänge zu veranschaulichen und einsichtig werden 
zu lassen.29 In der Rhetorik werden beide deskriptive Erzählformen der
›enárgeia‹ zugerechnet, einem Sammelbegriff für Verfahren des Vor-
Augen-Stellens.30 Quintilian, der antike Lehrmeister der Redekunst, führt 
zu dieser Technik der Evidenzerzeugung aus:

»So wächst auch das Gefühl des Jammers bei der Einnahme von Städten. Zweifellos 

nämlich erfaßt derjenige, der sagt, die Gemeinde sei erobert worden, alles, was ein 

solcher Schicksalsschlag enthält, jedoch dringt es wie eine knappe Nachricht zu we-

nig tief ein in unser Gefühl. Wenn du dagegen das entfaltest, was alles das eine Wort 

enthielt, dann wird das Flammenmeer erscheinen, das sich über die Häuser und 

Tempel ergossen hat, das Krachen der einstürzenden Dächer und das aus den so ver-

schiedenen Lärmen entstehende eine Getöse, das ungewisse Fliehen der einen, die 

letzte Umarmung, in der andere an den Ihren hängen, das Weinen der Kinder und 

Frauen und die unseligerweise bis zu diesem Tag vom Schicksal bewahrten Greise; 

dann die Plünderung der geweihten und ungeweihten Stätten, die Beute, die die Ero-

berer wegschleppen, deren Umhereilen, um sie einzutreiben, die Gefangenen, die 

jeder Sieger in Ketten vor sich hertreibt, die Mutter, die versucht, wenigstens ihr 

eigenes Kind festzuhalten, und wo es sich um größeren Beuteanteil handelt, den 

Wettstreit unter den Siegern. Mag auch das Wort ›Zerstörung‹ all das, wie gesagt, 

umfassen, so ist es doch weniger, das Ganze auszusprechen, als alles.«31

29 Vgl. dazu Campe, Rüdiger: »Vor Augen Stellen. Über den Rahmen rhetorischer 

Bildgebung«, in: Gerhard Neumann (Hg.), Poststrukturalismus. Herausforde-

rung an die Literaturwissenschaft, Stuttgart, Weimar: Metzler 1997, S. 208-225, 

hier S. 219.

30 Vgl. ebd., insbesondere S. 218, dazu aber auch Kemmann, Ansgar: Art. »Evi-

dentia, Evidenz«, in: Gert Ueding, Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Bd. 3, 

Tübingen: Max Niemeyer 1996, Sp. 33-47, hier S. 39-40.

31 Quintilianus, Marcus Fabius: Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher. Latei-

nisch-deutsch. Zweiter Teil: Buch VII-XII, hg. v. Helmut Rahn, Darmstadt: 

WBG 1998, hier Buch VIII, Kap. 3, 67-69, S. 179.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 171

Abgesehen von den fehlenden Gefangenen, die in Ketten abgeführt werden, 
befolgt der Hogenbergsche Bildbericht beinahe wortwörtlich Quintilians 
Empfehlung, wie auf anschauliche Weise von der Einnahme und Plünde-
rung einer Stadt erzählt werden solle. Das Ereignisblatt bringt hierdurch 
augenfällig und eindringlich ein asymmetrisches Verhältnis von Gewalt-
ausüben und Gewalterleiden, von Überlegenheit und Ohnmacht zum Aus-
druck. Dieses krasse Ungleichgewicht zwischen Opfer und Täter wird dar-
über hinaus in den Versen der Bildlegende unterstrichen, wonach das Aus-
maß dieser Gewalt präzedenzlos gewesen wäre. 

Die pragmatische Dimension des Bildberichts geht daher weit darüber 
hinaus, seinem Publikum basale Informationen zu vermitteln. Auf der 
Grundlange vermeintlich authentischer Augenzeugenberichte und mittels 
rhetorischer Techniken der Evidenzerzeugung lässt er das Massaker von 
Naarden als Ereignis sichtbar werden. Als Repräsentation stellt der Bildbe-
richt das vergangene Geschehen visuell wahrnehmbar vor die Augen seiner 
Betrachter. Das Bild fingiert nicht nur Augenschein, weil er eigentlich 
fehlt, sondern stellt ihn selber her. Dadurch wird jedoch die emotionale 
Wirkung verstärkt. Insofern nämlich der Bildbericht seinen Betrachter ü-
berzeugt, eine authentische Darstellung der Begebenheit zu sein, erreicht 
die ›enárgeia‹ eine ›enérgeia‹, d.h. eine tatsächliche Vergegenwärtigung 
des Ereignisses.32 Die visuell umgesetzte evidentia des Nachrichtendrucks 
überbrückt auf diese Weise die Distanz zwischen dem vergangenen Ge-
schehen und der Gegenwart des Betrachters. Die evozierte Nähe erlaubt es, 
intensiver die Affekte des Publikums anzusprechen. Appelliert wird dabei 
vor allem an das Mitgefühl gegenüber den Opfern spanischer Gewalttätig-
keit. Im Bildbericht werden folglich Methoden der rhetorischen Evidenz 
visuell umgesetzt, um sowohl den Eindruck einer authentischen Wieder-
gabe zu erzeugen als auch das Publikum durch eine sinnliche Vergegen-
wärtigung des Geschehens emotional zu bewegen.

Die affektive Parteinahme für die Einwohner Naardens wird zusätzlich 
gesteigert, indem die Bildlegende die dargestellte Handlung als illegitime 
Gewaltanwendung deklariert. Denn eine Stadt durfte für gewöhnlich nur 
dann geplündert werden, wenn sich die Einwohner ergaben, nachdem die 

32 Vgl. zu diesen beiden rhetorischen Mitteln des Vor-Augen-Stellens A. Kem-

mann: Art. »Evidentia, Evidenz«, hier Sp. 39-40.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | RAMON VOGES

Belagerer ihre Artillerie in Stellung gebracht hatten.33 Da die Einwohner 
Naardens allerdings während der Kapitulationsverhandlung überwältigt 
wurden, betont der Nachrichtendruck, dass »die Spañger […] Wider alle 
kriegs ordnung vnd recht«34 gehandelt hätten. Auf der Grundlage eines all-
gemein anerkannten Bewertungsmaßstabs wird hier das Verhalten der spa-
nisch-habsburgischen Kriegsknechte verurteilt. Der Bildbericht rekurriert 
also auf grundlegende Regeln der Kriegsführung und sucht so die Truppen 
des Landesherrn eines illegalen und nicht gerechtfertigten Vorgehens mit 
Hilfe der vermeintlich authentischen Darstellung ihres Handelns zu über-
führen. Er vergleicht gleichsam ein abstraktes normatives Wissen, das für 
die Herstellung und Aufrechterhaltung sozialer Ordnung von Relevanz ist, 
mit dem konkreten Ereignis; der dadurch hergestellte Sinnzusammenhang 
zwischen den beobachteten Taten und den anerkannten Verhaltensnormen 
führt zu einer Verurteilung und Diskreditierung der spanischen Truppen 
und ihrer Befehlshaber. Die letzten Verse weisen schließlich auf die direk-
ten Folgen des Massakers hin und verorten damit zugleich das dargestellte 
Geschehen in seinem historischen Kontext: Die Holländer hätten sich für 
das erlittene Unrecht gerächt, indem sie ihrerseits spanische Kriegsknechte 
umbrachten.

III. DAS AUGE DER GESCHICHTE:
DER ENTSATZ VON LEIDEN 1574

Das Wetter spielt in den Hogenbergschen Bildberichten kaum eine Rolle. 
Dass die umliegenden Gebiete verschneit waren, durch die die wenigen 
überlebenden Einwohner Naardens bei Nacht geflohen sind,35 wird nicht 
dargestellt. Offenbar hatte die Witterung für die Einordnung und Bewer-
tung des Massakers keinerlei Bedeutung. Sie scheint vielmehr als zufälliger 

33 Vgl. hierzu bspw. Benzoni, Elena: »Les sacs de ville à l’époque des guerres 

d’Italie (1494-1530): les contemporains face au massacre«, in: David El Kenz 

(Hg.), Le massacre, objet d’Histoire, Paris: Gallimard 2005, S. 157-170, hier S. 

157-158.

34 F. Hogenberg: Broadsheets, Plates, hier Blatt 85, S. 87.

35 Vgl. J.I. Israel: The Dutch Republic, S. 178.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 173

Umstand angesehen worden zu sein, der für die Repräsentation des eigent-

lichen Vorgangs belanglos war und daher auch nicht weiter berücksichtigt 
werden musste. Ganz anders jedoch verhielt es sich bei der Belagerung der 
holländischen Stadt Leiden. Hier entschied das Wetter zwischen Sieg und 
Niederlage.

Im Anschluss an das Massaker von Naarden fasste die Rebellion im 
Norden der Niederlande wieder Fuß. Vor allem in Holland und Zeeland 
konnten sich die Anhänger Wilhelm von Oraniens weiter konsolidieren. 
Nachdem es Herzog Alba nicht gelungen war, den Aufstand im Keim zu 
ersticken, wurde es ihm 1573 gestattet, sich nach Spanien zurückzuziehen. 
Sein Nachfolger wurde Don Luis de Requesens, der bisherige spanische 
Gouverneur der Lombardei. Höhepunkte der folgenden militärischen Aus-
einandersetzungen waren die Belagerungen von Middelburg und Leiden. 
Das aufständische Middelburg wurde zwar insgesamt länger belagert, der 
Kampf um Leiden war allerdings sehr viel teurer, zäher und härter. Die 
spanischen Kriegsleute hatten bereits weite Teile Süd-Hollands zurückero-
bert, während sich in Leiden die Einwohner mit der Hilfe kaum kampfer-
probter Rebellen verschanzt hielten. Ende März 1574 musste die Belage-
rung kurzzeitig unterbrochen werden, da Ludwig von Nassau, Wilhelms 
Bruder, Truppen im Heiligen Römischen Reich im großen Stil angeworben 
hatte und nun die spanisch-habsburgischen Stellungen von Osten her be-
drohte. Im April kam es zur entscheidenden Schlacht auf der Mooker Hei-
de: Die Rebellen wurden vernichtend geschlagen, und Ludwig fand den 
Tod. Daraufhin wurde die Belagerung Leidens im Mai wieder aufgenom-
men. Als im August die Stadt jedoch keine Vorräte mehr hatte, beschloss 
Wilhelm, alles auf eine Karte zu setzen, und versprach, den Belagerungs-
ring zu sprengen. Sein Admiral Boisot sammelte hierfür Kriegsknechte, 
Vorräte und Boote in Zeeland. Um die technisch wie zahlenmäßig überle-
genen Truppen der Brüsseler Zentralregierung in die Flucht zu schlagen 
und gleichzeitig nach Leiden vorzudringen, wurden schließlich die Deiche 
entlang der Maas durchstoßen. Das gesamte Umland wurde dadurch zwar 
überflutet, der Wasserpegel stieg aber nicht so hoch, dass Boisot mit den 
Booten die belagerte Stadt hätte erreichen können. Ende September drehte 
jedoch der Wind und ein heftiger Regen setzte ein. Innerhalb weniger Tage 
war es dem Admiral möglich, die spanischen Kriegsknechte zum Rückzug 
zu zwingen und mit seiner Flotte nach Leiden zu gelangen. Der Entsatz von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | RAMON VOGES

Leiden stellte nicht nur einen prestigeträchtigen Sieg für Wilhelm von Ora-
nien dar, sondern sicherte auch die Kontrolle über Holland und Zeeland.36

Abbildung 2: Der Entsatz Leidens 1574

Quelle: Hogenberg, Frans: Broadsheets. Vol. 1: Plates, hg. v. Mielke/ Luijten 

(2009), Blatt 85, S. 87.

Der Bildbericht der Kölner Offizin zeigt das Kampfgeschehen aus der Vo-
gelperspektive. Im Vergleich zur Massakerdarstellung befindet sich der 
Betrachter allerdings in sehr viel größerer Höhe. Ihm wird hierdurch ein 
Überblick über die Polderlandschaft zwischen den drei holländischen 
Städten Delft, Den Haag und Leiden geboten, die jeweils namentlich be-
zeichnet sind. Eine klare Trennung von Bildhintergrund und Vordergrund 
wird diesmal nicht vorgenommen; die Übergänge sind fließend, und das 
Geschehen wirkt einheitlicher. Stattdessen betont die Darstellung die Bild-
diagonale, da ein Fluss Delft in der linken unteren Ecke mit Leiden in der 
rechten oberen Ecke verbindet. Parallel dazu verläuft die Küste. Unterhalb 

36 Vgl. hierzu J.I. Israel: The Dutch Republic, S. 180-182. Parallel dazu vgl. G. 

Parker: Der Aufstand der Niederlande, S. 192-194.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 175

der Dünen ist das Weichbild von Den Haag zu erkennen. Das gesamte 
überflutete Gebiet zwischen den drei Städten ist dezent schraffiert und un-
terscheidet sich so augenscheinlich vom Küstenstreifen. Die durchbroche-
nen Deiche werden jedoch nicht dargestellt. 

Von Delft fahren Ruderboote in Richtung Leiden. Folgen sie anfangs 
noch dem Flussverlauf, weichen sie nach etwa einem Drittel der Strecke 
bereits von ihm ab. Auf diese Weise umschiffen die Ruderboote die beiden 
vollbesetzten Schanzen, die im Zentrum des Bildes zu sehen sind. Kleine 
Schriftzüge und die deutlich zu erkennenden Fahnen ordnen die Kriegs-
knechte entweder den Truppen Herzog Albas oder den Truppen Wilhelms 
von Oranien zu. Vereinzelt ist zudem die jeweilige Truppenstärke ver-
zeichnet. Indem die Ruderboote der Rebellen den Flussverlauf und damit 
die Bilddiagonale verlassen, wird ihre Beweglichkeit betont. Hierdurch ent-
steht ein Kontrast zu den in spanischem Sold stehenden, unbeweglichen 
Kriegsknechten innerhalb der Schanzen. Aus dem strategischen Vorteil der 
Befestigungsanlagen wird so ein taktischer Nachteil. Requesens Truppen 
erscheinen ihrerseits als belagert und eingekreist. Dass die spanischen 
Kriegsknechte bereits teilweise ihr Heil in der Flucht suchen, unterstreicht 
ihre unterlegene Position zusätzlich. Ein Illusionismus wird bei alledem 
nicht suggeriert. Das machen allein schon die nicht maßstabsgetreuen Grö-
ßenverhältnisse der einzelnen Motive deutlich. Wenn aber nicht der Ein-
druck einer realistischen Abbildung des Geschehens hervorgerufen werden 
soll, was dann?

Insbesondere die ersten Jahre des Aufstandes waren eine Zeit des karto-
graphischen Wettrüstens. Um die Kontrolle über den Raum wurde zwar zu 
Land und zu Wasser gekämpft. Damit aber der Kriegsverlauf geplant, ko-
ordiniert und dargestellt werden konnte, bedurfte es seiner Repräsentation 
in Form von Karten.37 Bereits in der Antike war die enge Beziehung zwi-
schen Geographie und Historiographie zum Topos geworden. Gemeinsam 
mit der Chorographie, d.h. der Beschreibung von kleineren Räumen wie 

37 Vgl. hierzu auch Völkel, Markus: »Hugo Grotius' Grollae obsidio cum annexis

von 1629: Ein frühneuzeitlicher Historiker zwischen rhetorischer (Text) und 

empirischer Evidenz (Kartographie)«, in: Gabriele Wimböck/Karin Leonhard/ 

Markus Friedrich (Hg.), Evidentia: Reichweiten visueller Wahrnehmung in der 

Frühen Neuzeit (= Pluralisierung & Autorität, Band 9), Berlin: LIT 2007, S. 83-

110, hier vor allem S. 88-89.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | RAMON VOGES

Ortschaften und Städten, zählte die Geographie nicht nur zu den vornehm-
sten Hilfswissenschaften der Geschichtsschreiber.38 Wie Abraham Ortelius, 
ein Kollege, Geschäftspartner und Freund Franz Hogenbergs, 1570 in der 
Einleitung zu seinem Theatrum Orbis Terrarum schrieb, würde die Geo-
graphie sogar als das Auge der Geschichte bezeichnet.39 Ihr Verdienst be-
stände schließlich darin, ein besseres Verständnis der Vorgänge zu ermög-
lichen. Karten und Stadtansichten käme somit eine eminente Bedeutung für 
die Erkenntnis der Vergangenheit zu. Denn als Repräsentationen von Wirk-
lichkeit oblag es ihnen, auf der Grundlage von messbaren Daten eine empi-
rische Evidenz der räumlichen Beschaffenheiten zu gewährleisten, in denen 
die jeweiligen Akteure handelten. Die Beobachtungen und Vermes-
sungsarbeiten von Kartographen und Geometern konnten folglich auch da-
zu genutzt werden, die näheren, d.h. topographischen Rahmenbedingungen 
historischer Ereignisse sichtbar zu machen. Insoweit beim Lesen von Kar-
ten die äußeren Voraussetzungen erkennbar und verständlich wurden, ließ 
sich ein besseres Verständnis der jeweiligen Handlungen erreichen.

Zieht man die entsprechende Karte aus dem Atlanten von Abraham Or-
telius zum Vergleich heran, fällt auf, dass der Bildbericht zahlreiche Details 
der Karte zitiert. Das gilt beispielsweise für den Küstenverlauf mit der aus-
geprägten Dünenlandschaft, aber auch für die Flüsse, die kleinen Wälder 
und die Ortschaften, ganz zu schweigen von der geographischen Lage der 
drei großen Städte. Das Ereignisblatt greift also eine zeitgenössische Tech-
nik der Repräsentation von Räumen auf. Allein der Blickpunkt des Be-
trachters unterscheidet sich, da der Bildbericht im Gegensatz zu Karte ge-
nordet ist und das Geschehen von einem flacheren Winkel zeigt. Dieser 

38 Erinnert sei hier an die ausführlichen geographischen Beschreibungen bei Hero-

dot, dem Vater der Geschichtsschreibung. Eine klassische Einführung zu Hero-

dot bietet Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfänge der Geschichtsschreibung bei 

den Griechen. Herodot, Thukydides. Tübinger Vorlesungen. Bd. 2, 5. Aufl, 

Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995.

39 »[…] Geographia[] […] quae merito a quibusdam Historiae oculus appellata est 

[…].« Ortelius, Abraham: Theatrum Orbis Terrarum... Antwerpiae: Aegid. Cop-

penium Diesth 1570, S. 6. Für einen ND des Atlanten vgl. Ortelius, Abraham: 

Theatrum Orbis Terrarum. Gedruckt zu Nuermberg durch Johann Koler Anno 

MDLXXII. Mit einer Einführung und Erläuterungen von Ute Schneider, 2. Aufl, 

Darmstadt: WBG 2007. Ich danke Tanja Michalsky für diesen Hinweis. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 177

Perspektivwechsel führt allerdings zu einer Dynamisierung des dargestell-
ten Geschehens, das hier in einer Aufwärtsbewegung der Leserichtung 
folgt.

Die einzelnen Bildelemente des Ereignisblatts dienen daher einer sche-
matischen Erklärung, wie der Entsatz Leidens überhaupt möglich war. Die 
Bildlegende bezeichnet das Ereignis nicht von ungefähr als »wunder vber 
all wunder«40. Immerhin wurde dieser außergewöhnliche militärische Er-
folg der Rebellen von protestantischer Seite vielfach als Eingreifen Gottes 
gewertet.41 Die visuelle Darstellung erläutert deswegen, auf welche Weise 
die belagerte Stadt von den Rebellen befreit und erneut mit Proviant ver-
sorgt werden konnte. Das Bild führt vor Augen, was der Begleittext be-
nennt, aber nicht näher beschreibt. Ob der Sieg allerdings in erster Linie auf 
das Durchstoßen der Deiche oder doch auf ein göttliches Wunder zurückzu-
führen sei, scheint das Ereignisblatt zunächst offen zu lassen: Es zeigt we-
der die zerstörten Deiche noch den Regen. Nichtsdestoweniger bringt der 
Bildbericht Erkenntnis hervor, indem er für ein besseres Verständnis des 
Geschehens sorgt. Die abstrakte Aussage der Legende wird wie im Fall der 
Massakerdarstellung im und durch das Bild konkretisiert und vor Augen 
geführt; es wird evident gemacht, was zuvor nicht evident war. 

Dass universelle Wahrheiten stets durch reale Begebenheiten veran-
schaulicht und wiederum konkrete Handlungen anhand abstrakter Prinzi-
pien bewertet und beurteilt werden müssen, resultiert aus der Unterschei-
dung zwischen höheren und niederen Erkenntnisformen. Der Grundge-
danke, wahre Erkenntnis richte sich auf Allgemeines, Notwendiges, Ab-
straktes und lasse sich aus den Regeln der Vernunft ableiten, während sich 
wahrscheinliche Erkenntnis lediglich auf Einzelnes, Kontingentes, Kon-
kretes richte und auf Erfahrung beruhe, ist ein Erbe der Antike. Obwohl die 
dualistische Theorie der Erkenntnisformen selbstverständlich im Laufe der 
Jahrhunderte nicht unverändert geblieben ist, hat sich doch ihre Quintes-
senz bis ins 18. Jahrhundert hinein gehalten.42 Beschäftigen sich demzu-
folge Philosophie und Theologie mit ewigen, universellen Wahrheiten, tritt 
die Geschichtsschreibung noch hinter anderen Formen wahrscheinlicher 

40 F. Hogenberg: Broadsheets, Plates, hier Blatt 101, S. 103.

41 Vgl. hierzu J.I. Israel: The Dutch Republic, S. 181.

42 Vgl. Muhlack, Ulrich: Geschichtswissenschaft im Humanismus und in der Auf-

klärung. Die Vorgeschichte des Historismus, München: Beck 1991, S. 67.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | RAMON VOGES

Erkenntnis zurück, selbst hinter die Dichtung. Denn der Gegenstand der 
Historiographie ist nicht nur das ebenso konkrete wie kontingente Handeln 
der Menschen. Sie ist auch noch auf die Erfahrung anderer angewiesen, um 
davon zu berichten. Aus der Geschichte lassen sich daher über die eigentli-
chen Triebkräfte und Ursachen historischer Begebenheiten einzig Mutma-
ßungen und Meinungen gewinnen, neues Wissen bringt die Beschäftigung 
mit ihr nicht hervor. Als empirische Wissenschaft schlechthin kann sie all-
gemein gültige Wahrheiten nur entlehnen, um so die Erkenntnisse der 
Theologie und Philosophie am einzelnen Ereignis zu veranschaulichen. 
Aufgrund der evidenten Illustration universell verstandener Wahrheiten 
wird ihr im 16. Jahrhundert jedoch ein hoher praktischer und pädagogischer 
Wert zugesprochen. Als Möglichkeit, Wissen anschaulich und damit ver-
ständlich zu exemplifizieren, übertreffe nämlich die Historiographie alle 
anderen Darstellungsformen.43

Der Bildbericht erklärt deshalb einerseits, wie Leiden entsetzt worden 
ist. Er greift hierfür auf die Erzählungen von Augenzeugen zurück und 
entwickelt aus diesen Erfahrungen induktiv ein Gesamtbild des Gesche-
hens. Damit ermöglicht er aber nur eine wahrscheinliche Erkenntnis. Ande-
rerseits rekurriert das Blatt auf eine im 16. Jahrhundert allgemein aner-
kannte Wahrheit: Gott steht seinen Auserwählten in der Stunde der Not bei. 
Der Bildbericht begründet folglich auch, warum sich das Ereignis so zuge-
tragen hat, wie es anscheinend der Fall war. Insofern schafft er eine wahre 
Erkenntnis, da er den Vorgang in einen Sinnzusammenhang einordnet und 
sich dabei auf ein abstraktes, vermeintlich universell gültiges Wissen be-
zieht. Gleichzeitig verdeutlicht der Bericht, dass Gott auf der Seite der pro-
testantischen Rebellen um Wilhelm von Oranien steht: Andernfalls hätte er 
ihnen schließlich nicht in dem Moment geholfen, als sie seiner Hilfe am 
dringendsten bedurften. Dass auf diese Weise die vermeintliche Wahrheit 
wiederum durch das konkrete Ereignis bestätigt wird, ist ebenso offensicht-
lich wie der Zirkelschluss, der hinter dieser Argumentationsstrategie steckt. 
Obendrein steht außer Zweifel, wer darüber entscheidet, hinter welchem 
konkreten Ereignis sich welche Wahrheit verbirgt und wie sie am augen-
scheinlichsten dargestellt werden kann – nämlich der Historiograph.

43 Vgl. ebd. S. 67-70.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 179

IV. AUGENZEUGENSCHAFT UND HISTORIOGRAPHIE 

IN BILDERN

Der antike Rhetor und Satiriker Lukian hebt in seiner Abhandlung Wie man 

Geschichte schreiben soll hervor, die Aufnahmebereitschaft eines Historio-
graphen solle »einem klaren, glänzenden und ein Bild scharf zurückwer-
fenden Spiegel gleichen: so wie er die Geschehnisse aufnimmt, genau so 
soll er sie zeigen, in keiner Weise entstellt, verblaßt oder verzerrt«44. Sein 
Geschäft sei es schließlich, vergangene Wirklichkeit wiederzugeben. Da er 
die historischen Geschehnisse zum Gegenstand seiner Darstellung habe, 
komme es dem Historiographen weniger auf das Was, sondern auf das Wie

an. Sein Ziel müsse es nämlich sein, dass sein Publikum meint, die Bege-
benheiten mit eigenen Augen deutlich vor sich zu sehen.45 Die Grundvor-
aussetzung für solch eine wahrheitsgetreue und anschauliche Schilderung 
des Geschehens sei es jedoch, das zusammengetragene historische Material 
unentwegt zu prüfen und nach Möglichkeit selbst in Augenschein zu neh-
men.46 Für die Humanisten des 16. Jahrhunderts waren Lukians Anforde-
rungen an den antiken Geschichtsschreiber absolut zeitgemäß und hochak-
tuell.47 Auch die Künstler, Kupferstecher und Drucker, die mit Franz Ho-
genberg gemeinsam in Köln an den Bildberichten arbeiteten, scheinen von 
diesen und ähnlichen Konventionen zumindest mittelbar beeinflusst worden 
zu sein.

Dem facettenreichen Phänomen der Augenzeugenschaft nachzugehen, 
hat sich dabei als besonders ergiebig erwiesen, um das Verhältnis von his-
torischem Ereignis und seiner bildlichen Erzählung näher zu bestimmen: 
Zum einen dienten die Berichte der Augenzeugen als verlässliche Informa-
tionsquelle. Die Autopsie war in diesem Zusammenhang nicht nur eine 
Form der Kenntnisnahme, sie autorisierte auch, von den beobachteten Ge-
schehnissen zu zeugen. D.h. die authentische Wahrnehmung ermöglichte 
erst eine glaubwürdige Darstellung. Da Köln während der zweiten Hälfte 

44 Lukian: Wie man Geschichte schreiben soll. Griechisch und Deutsch, hg. v. He-

lene Homeyer, München: Fink 1965, hier Kap. 51, S. 155.

45 Vgl. ebd. Kap. 51, S. 155-157.

46 Vgl. ebd. Kap. 47, S. 153.

47 Vgl. U. Muhlack: Geschichtswissenschaft im Humanismus und in der Aufklä-

rung, S. 73.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | RAMON VOGES

des 16. Jahrhunderts in ein Netzwerk von Augenzeugen eingebunden war, 
stand für die Herstellung der Hogenbergschen Bildberichte ausreichend 
Material zur Verfügung. Es kam daher vor allem darauf an, die Informatio-
nen zu sammeln, zu ordnen und auf ihre Zuverlässigkeit hin zu prüfen, um 
sie anschließend in geeigneter Form wiederzugeben. Gegenüber ihren Kon-
kurrenten auf dem Nachrichtenmarkt zeichneten sich die Ereignisblätter 
indes dadurch aus, dass sie ihr Publikum anhand von Bildern über die Vor-
gänge unterrichteten. 

Zum anderen fungierte die Augenzeugenschaft als Beglaubigungsmit-
tel. Der Verweis auf die Authentizität ihrer Informationsquellen unterstrich 
nämlich den Anspruch der Nachrichtendrucke, auf verlässliche Weise das 
vergangene Geschehen zu schildern. Indem sich die Bildberichte auf die 
Wahrnehmung der Zeugen beriefen, sollte deren Autorität und Glaubwür-
digkeit auf die visuellen Darstellungen übertragen werden. Damit unter-
stellten sie einen direkten Zusammenhang zwischen der Autopsie und ihren 
wiederum wahrnehmbaren Repräsentationen. Sie fingierten also nicht nur 
Augenschein, weil er inzwischen real fehlte, sondern brachten diesen selbst 
wieder hervor. Da sie in diesem Sinne Unsichtbares sichtbar werden ließen, 
zugleich aber die Kunstfertigkeit ihrer Evidenzerzeugung zum Verschwin-
den brachten, konnten sie eine umso größere Wirkung entfalten.

Denn die Augenzeugenschaft wurde auch als Technik der Affektsteue-
rung genutzt. Mithilfe rhetorischer Gestaltungsmittel erzeugten die Bildbe-
richte eine eindringliche und detailliert wirkende Repräsentation der ge-
schilderten Vorgänge. Die kleinteilige Darstellung des Massakers in Naar-
den erlaubte es so beispielsweise, an den Betrachter zu appellieren und ihn 
Mitleid für die Opfer der spanischen Grausamkeit empfinden zu lassen. Die 
Nachrichtendrucke informierten daher nicht nur, sondern versuchten auch, 
ihr Publikum emotional zu bewegen. Hierdurch beteiligten sich aber die 
Bildberichte an der politischen Meinungsbildung. 

Schließlich ist es möglich, von der Augenzeugenschaft als einem Mittel 
der Erkenntnis zu sprechen. Die Hogenbergschen Nachrichtendrucke zeig-
ten nicht nur, wie sich ein Vorfall zugetragen hat, sondern auch warum. Da-
für werteten sie zum einen induktiv die Berichte der jeweiligen Augenzeu-
gen aus, zum anderen griffen sie auf unstrittige, anschlussfähige Bewer-
tungsmaßstäbe zurück. Anhand dieser abstrakt gehaltenen Prinzipien konn-
te das konkrete Ereignis in einen Bedeutungszusammenhang eingeordnet 
und mittels Deduktion beurteilt werden. Sie illustrierten dadurch auf an-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUGENZEUGENSCHAFT UND EVIDENZ | 181

schauliche Weise vermeintlich universelle Wahrheiten und boten so ihrem 
Publikum ein Wissen über die eigentlichen Ursachen und Hintergründe der 
Konflikte an. Gleichzeitig vermittelten sie damit praktische Anweisungen, 
wie in bestimmten Situationen zu handeln sei. 

Die Bildberichte sprachen folglich ihr Publikum auf vielfältige Weise 
an. Das Vertrauen in die Authentizität ihrer Darstellung wird allerdings 
nicht zuletzt dem Umstand geschuldet gewesen sein, dass sie stets auf all-
gemein akzeptierte Normen und Werte verwiesen. Sie konstruierten eine 
historische Wirklichkeit, die sich permanent an den moralischen Richtlinien 
der etablierten sozialen Ordnung orientierte. Umgekehrt hatte dies eine sta-
bilisierende Wirkung, da die Bildberichte ihr Publikum auf fundamentale 
Werte und Normen immer wieder verpflichteten. Anstelle wertneutraler, 
objektiver Abbildungen der Vergangenheit sind die Hogenbergschen Er-
eignisblätter vielmehr eine äußerst komplexe Form der Historiographie in 
Bildern, für die eine enge Verbindung von Ethos und Episteme konstitutiv 
ist.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Astronom, Märtyrer und Esel

Zeugen des Unsichtbaren um 1600

JASMIN MERSMANN

»Pure al fine la verità arà il suo luogho«: Am Ende wird die Wahrheit sie-
gen.1 Dies versichert der Florentiner Maler Ludovico Cardi, gen. Cigoli 
(1559–1613) seinem Freund Galileo Galilei (1564–1642) in einem Brief 
vom 13. November 1610, in dem er von den Unterstützern, aber auch von 
den Skeptikern berichtet, die sich in Rom über die Existenz der Jupiter-
monde streiten. Der Geistliche Giovanni Battista Ciampoli, so Cigoli, habe 
öffentlich erklärt, die Sterne gesehen zu haben (disse che aveva veduto le 

stelle) und auch Michelangelos Neffe, Michelangelo Buonarroti der Jün-
gere, lässt Galilei mitteilen, dass er »Augenzeuge der Planeten« (testimonio 

oculato sopra i pianeti) geworden sei.2 Er »sagt, dass er sie gesehen habe 
und sagt es wieder, so oft dass jeder, der es nicht glaubte, es glauben wird« 
(... e dice che gli ha veduti e lo ridice, tanto che qualcun, che non lo cre-

deva lo va credendo).3

1 Ludovico Cigoli an Galileo Galilei am 13.11.1610, in: Il carteggio Cigoli–Gali-

leo 1609–1613, hg. von Federico Tognoni, Pisa: Edizioni ETS 2009, S. 58. Zur 

Freundschaft zwischen Maler und Astronom vgl. Bredekamp, Horst: »Galilei 

und Cigoli: Elemente einer Freundschaft«, in: Grenzen überwindend. Festschrift 

für Adam S. Labuda zum 60. Geburtstag, Berlin 2006, S. 98-112 und ders.: Ga-

lilei der Künstler. Der Mond. Die Sonne. Die Hand, Berlin: Akademie Verlag 

2007.

2 S. oben zitierten Brief, in: Il carteggio, S. 57 und 58.

3 Ebd, S. 58.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | JASMIN MERSMANN

Die Schwierigkeiten bei der Einführung des Teleskops sind oft schon 
beschrieben worden.4 Im Folgenden geht es weniger um die Details dieser 
Debatte als um das Muster von »Sehen – Sagen – Wieder Sagen – Glau-
ben« im Zusammenhang mit dem Problem der Zeugenschaft von Dingen, 
die nicht ohne weiteres sichtbar sind. Dazu gehören neben den astronomi-
schen (und den hier nicht weiter behandelten mikroskopischen) auch die 
metaphysischen.5 Die subjektive Wahrnehmung eines Teleskopbeobachters 
oder eines Visionärs lässt sich durch Worte nur unvollkommen vermitteln. 
Indem Bilder den Phänomenen eine konkrete Gestalt auf der Leinwand ge-
ben, versetzen sie den Betrachter scheinbar in die Lage eines Augenzeugen, 
der – anders als die Zeugen vor Ort – mit den Augen des Visionärs oder 
durch das Fernrohr sehen kann. Cigolis astronomische wie sakrale Bilder 
zeigen den Himmel offen: Sie kollektivieren die Augenzeugenschaft, die 
sonst der individuellen Erfahrung vorbehalten ist.

I. ASTRONOMEN UND ZWEIFLER

Das Frontispiz zu Emanuele Tesauros Cannocchiale Aristotelico zeigt, fast 
unbemerkt, Unmögliches.6 Der Betrachter erkennt mit bloßem Auge, was 
die Allegorie der Poesie nur durch das Fernrohr sieht: die von Galilei 1611 
entdeckten Sonnenflecken (Abb. 1). Damit wird nicht nur eine individuelle 
Wahrnehmung öffentlich; das visuelle Phänomen erhält durch die Drucker-

4 Vgl. v.a. Helden, Albert van: »Telescopes and Authority from Galileo to Cas-

sini«, in: Osiris 9 (1994), S. 9-29. 

5 Zum Problem der Zeugenschaft mikroskopischer Phänomene vgl. Wilson, Ca-

therine: The invisible World. Early Modern Philosophy and the Invention of the 

Microscope, Princeton: Princeton University Press 1995, S. 89-92 und Böhme, 

Hartmut: »Das reflexive Bild: Licht, Evidenz und Reflexion in der Bildkunst«, 

in: Evidentia. Reichweiten visueller Wahrnehmung in der Frühen Neuzeit, Ber-

lin und Münster: Lit-Verlag 2007, S. 345-346.

6 Vgl. Tesauro, Emanuele: Il  cannocchiale  aristotelico, o  sia  idea  dell'arguta  et  

ingeniosa  elocutione  che  serve  à tutta  l'arte  oratoria, lapidaria, et  simbolica  

esaminata  co' principij  del  divino  Aristotele [1670], Savigliano (Cuneo): Ed. 

Artistica Piemontese 2000.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 185

schwärze auf dem Papier auch eine (scheinbare) Objektivität, die der tele-
skopischen Vision fehlt.7

Buonarrotis Versprechen zu »Sagen, bis alle Glauben«, zeugt von sei-
nem Vertrauen in die Macht der Worte und die Enthüllung der Wahrheit 
durch die Zeit. Doch die Überzeugungskraft, das muss Cigoli bald einse-
hen, verdankt sich nicht allein der visuellen Evidenz oder dem besseren 
Argument, sondern maßgeblich auch der Autorität und dem sozialen Anse-
hen der Zeugen.8 Der Künstler jedenfalls vermag die Zweifler nicht zu   
überzeugen: Als »Mann geringer Autorität«, so Cigoli, »schenken sie mir 
keinen Glauben«.9 Ein besonders hartnäckiger Ungläubiger ist ein nament-
lich nicht genannter Anhänger des Bologneser Astronomen Giovanni An-
tonio Magini, der Cigoli wie ein moderner Pilatus (un satrapo, che somigli-

ava Pilato) erscheint.10 Bei einem abendlichen Wortgefecht sieht der Maler 
sich mit dessen Behauptung konfrontiert, im Hause des Kardinal Farnese 
habe ein Fernrohr »genau das Gegenteil« von dem gezeigt, was Galilei be-
haupte (mostrava tutto il contrario).11 Ganz offensichtlich handelt es sich 
um ein Zeugnis vom Hörensagen, ein »römisches Märchen« (una fiaba e 

7 Ähnlich – wenn freilich auch ohne die Repräsentation eines Fernrohrs – verfährt 

Cigoli in dem Kuppelfresko der Cappella Paolina in S. Maria Maggiore in Rom, 

wo er den Mond unter den Füßen der Immaculata mit eben jenen macchie be-

fleckt, die Galilei 1610 entdeckt und als Schatten der bergigen Mondoberfläche 

identifiziert hatte.

8 Stephen Shapin erkennt das (maßgeblich vom standing des Sprechers abhän-

gige) Vertrauen als zentrale Bedingung dafür, dass eine Behauptung als wahr 

akzeptiert wurde. Seine für das England des 17. Jahrhunderts gemachten Beob-

achtungen lassen sich – möglicherweise mit Verschiebungen für die veneziani-

schen Libertins – auch auf Italien übertragen. Vgl. ders: A Social History of 

Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century England, Chicago und Lon-

don: The University of Chicago Press 1994. S. 3-41 und zu Venedig: Mulsow, 

Martin: »Für eine Kulturgeschichte der Wahrheit: Pietro della Vecchia und die 

Accademia degli Incogniti«, in: Mitteilungen des SFB 573 1 (2006), S. 9-20.

9 Cigoli an Galilei am 23.8.1611: »come homo di poca autorità, non mi danno 

fede«; in: Il carteggio, S. 67.

10 Cigoli an Galilei am 1.7.1611; ebd., S. 61.

11 Ebd.: »a presso al Cardinale Farnese era uno altro che li aveva presentato uno 

ochiale che mostrava tutto il contrario«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | JASMIN MERSMANN

spantacata romanescha), denn der Kardinal gehörte in dieser Zeit zu den 
Unterstützern Galileis in Rom.12

Abbildung 1: Emanuele Tesauro, Il Cannocchiale Aristotelico, 1670

Quelle: Frontispiz zu Emanuele Tesauro: Il Cannocchiale Aristotelico, hg. von Ma-

ria Luisa Doglio, Nachdruck Savigliano: Ed. Artistica Piemontese 2000.

Doch auch eigene Beobachtungen vermögen Skeptiker nicht unbedingt zu 
überzeugen. Abgesehen von denjenigen, die – wie die Philosophen Cesare 
Cremonini und Giulio Libri – den Blick durch das Fernrohr ganz verwei-
gerten, gab es viele, die damit keineswegs sahen, was Galilei zu sehen vor-
gab.13 All diese Menschen mit »verquollenen Augen« (ochi gonfiati), em-
pört sich Cigoli, »wollen Neues weder Sehen noch Glauben«.14 Doch ein 

12 Ebd.

13 Vgl. Blumenberg, Hans: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit«, in: 

Sidereus Nuncius, Frankfurt2: Suhrkamp 2002, S. 10-11.

14 Cigoli an Galilei am 11.8.1611: »questi sono principii un poco duri a chi è incal-

lito a credere solo quello che passa per la comune in giu[di]cat[o], et se ne ri-

dono, né vogliono le cose nuove né vederle né credere…«; in: Il carteggio, S. 

65.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 187

gewisser Zweifel war, darauf hat Paul Feyerabend aufmerksam gemacht, 
vor dem Hintergrund des damaligen Wissensstandes, der schlechten Quali-
tät der Teleskope und der vielfältigen Möglichkeiten der Täuschung durch-
aus berechtigt.15 Sogar der Neuem durchaus aufgeschlossene Astronom 
Christoph Scheiner zweifelt angesichts der »Unglaubwürdigkeit« der Son-
nenflecken zunächst an seinen eigenen Beobachtungen. In einem Brief an 
den Augsburger Gelehrten Markus Welser schreibt er am 12. November 
1611: »Weil aber diese Dinge allen Glauben überstiegen, trugen wir an-
fangs Bedenken, ob sich dies nicht zufällig durch einen verborgenen Fehler 
des Auges, des Fernrohrs oder der Luft ereignete«.16 Seine Lösung besteht 
in der Berufung weiterer Zeugen: »Deshalb zogen wir die Augen verschie-
denster Leute hinzu, die alle ohne Zweifel dasselbe in derselben Lage, An-
ordnung und Zahl sahen. Wir zogen deshalb daraus den Schluss, dass in 
den Augen kein Fehler sei; wie nämlich sollte es sonst geschehen, dass die 
Augen Verschiedener an einem Zustand derselben Art leiden und diesen an 
gewissen Tagen in einen anderen verändern?«17

Was genau diese Augen jedoch sahen, war damit noch nicht geklärt.18

Die lange Debatte um die Interpretation der Flecken – waren sie Sterne, 
Eigenschaften der Sonnenoberfläche oder Trübungen im Medium davor –
zeigt die begrenzte Reichweite visueller Beobachtungen, die Hans Blumen-
berg in seiner Einleitung zum Sidereus Nuncius als die grundlegende Para-
doxie der neuen Astronomie beschrieben hat. Das Fernrohr sprengt alte 
Grenzen und doch ist seine epistemologische Reichweite beschränkt: Mit 

15 Vgl. Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang, Frankfurt: Suhrkamp 1986, 

Kap. 10.

16 Christoph Scheiner an Markus Welser am 12.11.1611, veröffentlicht 1612 in 

Augsburg als Tres Epistolae de Maculis Solaribus, S. 1r-v: »Quia verò res haec 

omni fide prope maior erat, dubitavimus initio, ne forte id latente quodam vel 

oculorum, vel tubi, vel aeris vitio accideret.« 

17 Ebd.: »[...] Itaque adhibuimus diversissimorum oculos, qui omnes nullo dempto, 

eadem, eodemq; situ & ordine & numero viderunt: conclusimus ergo vitium in 

oculis non esse, alias enim qui fieri posset ut tam diversorum oculi uniusmodi 

affectione laborarent, eandemq; certis diebus mutarent in aliam?« 

18 Vgl. Shea, William: »Galileo, Scheiner, and the Interpretation of Sunspots«, in: 

Isis 61 (1970), S. 498-519.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | JASMIN MERSMANN

ihm tritt »die Wahrheitsrelevanz der Zeit« in Erscheinung.19 Immer neue 
Entdeckungen verlangen Erklärungen, die mit bloßen Beobachtungen nicht 
zu geben sind. Das Buch der Natur steht zwar vor aller Augen, lesbar ist es 
aber, wie Galilei 1623 schreiben wird, nur für diejenigen, die die »Sprache 
der Mathematik« verstehen.20 Ebenso wie die teleskopisch verstärkten Au-
gen den Himmel, müssen die »occhi della mente«, so der Linceer Angelo 
de Filiis, die Wissenschaft durchdringen.21 In diesem Sinne mahnt Cigoli 
Galilei immer wieder zur schnellen Veröffentlichung nicht nur seiner Be-
obachtungen, sondern auch seiner Theorien.22 Galilei reagiert prompt: 
Schon kurze Zeit nach seinen ersten Mond- und Jupiterbeobachtungen lau-
fen in Venedig die Druckerpressen an.23 Die Veröffentlichung und die 
Versendung von Fernrohren an die Fürsten und Astronomen Europas ist 
nicht nur eine Karrierestrategie des »Höflings« Galilei, sondern auch eine 
Maßnahme zur Erweiterung des Zeugenkreises.24 Am 19.3.1610 schreibt 
Galilei an den Staatssekretär Belisario Vinta: »Ich halte es außerdem für 

19 Blumenberg: Sidereus Nuncius, S. 18.

20 Galilei im Saggiatore von 1623: »[...] questo grandissimo libro [...] è scritto in 

lingua matematica, e i caratteri son triangoli, cerchi, ed altre figure geometri-

che«; in: Le opere di Galileo Galilei, Bd. 6, hg. von Antonio Favaro, Florenz: 

Barbèra 1896, S. 232.

21 Galilei, Galileo: Istoria e dimostrazioni intorno alle macchie solari e loro acci-

denti comprese in tre lettere [...], Rom: Mascardi 1613, Nachdruck: Brüssel: 

Culture et civilisation 1967, S. 2: »Non solamente li Celesti scoprimenti insieme 

col mezo del conseguirgli: mà di più il penetrar’ con gli’occhi della mente tutta 

quello scienza, che d’essi haver si puote«.

22 Vgl. Cigolis Brief vom 23.8.1611: »fatela publicha, et non solo colle semplice 

pratiche, ma principalmente con le buone teorice«; in: Il carteggio, S. 67. Am 

28.7.1612 mahnt er: »scriva, e non perda tempo«, ebd., S. 101. Am 19.10.1612: 

»Et risolvetevi da qui inanzi a stampare e vulgare et latino le stesse cose, et in 

copia grande, e non, come avete fatto, con tanta scarsità…«, ebd., S. 112. Er-

neute Aufrufe finden sich in den Briefen vom 24.2. und 3.5.1613, S. 126 und 

129.

23 Vgl. Bredekamp: Galilei der Künstler, S. 177-186.

24 Vgl. Biagioli, Mario: Galileo Courtier. The Practice of Science in the Culture of 

Absolutism, Chicago und London: University of Chicago Press 1993.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 189

notwendig, vielen Fürsten nicht nur das Buch, sondern auch das Instrument 
zu schicken, damit sie die Wahrheit der Sache sehen können.«25

Seinen Texten gibt Galilei von Anfang an Zeichnungen und Stiche bei, 
die in der Entwicklung seiner Theorien eine epistemologische und in den 
Büchern eine argumentative Funktion erfüllen.26 Gegenüber den auf seinen 
eigenen Zeichnungen beruhenden Mondstichen im Sidereus Nuncius jedoch 
bedeutet die Dokumentation der Sonnenflecken einen objektivierenden 
Sprung. In seinem zweiten Brief an Welser preist Galilei eine von seinem 
ehemaligen Schüler Benedetto Castelli entwickelte Vorrichtung, mit wel-
cher sich Zeichnungen »von unbedingter Richtigkeit« (d’assoluta gius-

tezza), »ohne den haarkleinsten Fehler« (senza error d’un minimo capello) 
anfertigen lassen.27 Das auch von Cigoli angewendete helioskopische Ver-
fahren beruht auf der Projektion durch das Fernrohr; die Sonne selbst malt 
ihr Bild. Sie tut dies, wie Galilei betont, sogar unaufgefordert, auf den Fuß-
böden von Kirchen, wo Sonnenflecken seit langem zur Bestimmung des 
Osterdatums genutzt wurden.28 Castellis Trick ist es, das Lichtbild auf Pa-
pier zu bannen, um mittels dieser »stills« die Bewegung der Flecken fest-
zuhalten. Der Vorteil des Verfahrens besteht darin, dass es an verschie-

25 Galilei an Belisario Vinta am 19.3.1610, in: Opere X, Florenz: Barbèra 1900, S. 

297ff.: »Stimo in oltre necessario il mandare a molti principi non solamente il 

libro, ma lo strumento ancora, acciò possino incontrare la verità della cosa.«

26 Vgl. Bredekamp: Galilei der Künstler; Winkler, Mary G./Helden, Albert van: 

»Representing the Heavens. Galileo and Visual Astronomy«, in: Isis 83-2 

(1992), S. 194-217.

27 Galilei in seinem ersten Brief an Markus Welser am 4.5.1612; Galilei: Istoria e 

dimostrazioni, S. 28: »[...] disegni delle macchie solari d’assoluta giustezza, si 

nelle figure d’esse macchie, come ne’ siti di giorno in giorno variati, senza error 

d’un minimo capello, fatte con un modo esquisitissimo ritrovato da un mio 

discepolo, le quali potranno essergli per avventura di giovamento nel filosofare 

circa la loro essenza.« Eine ausführliche Beschreibung des Projektionsver-

fahrens gibt er in seinem zweiten Brief vom 14.7.1612, S. 52-53. Vgl. dazu 

Bredekamp: Galilei der Künstler, S. 217-282 und Mann, Heinz Herbert: 

Augenglas und Perspektiv. Studien zur Ikonographie zweier Bildmotive, Diss., 

Aachen: Gebr. Mann Verlag 1986, S. 131.

28 Vgl. Galilei: Istoria e dimostrazioni, S. 53-54.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | JASMIN MERSMANN

denen Orten zur gleichen Zeit durchgeführt, von mehreren gleichzeitig be-
obachtet und mit anderen Inskriptionen verglichen werden kann. 

II. MÄRTYRER-VISIONÄRE

Bei seinem Entwurf von Tesauros Frontispiz konnte der Inventor trotz des 
neuen Sujets auf eine lange Tradition der Objektivierung subjektiver Schau 
zurückgreifen, die Darstellung von Visionen. Die Brücke schlägt schon der 
Tortoneser Bischof Paolo Aresi, der in der Erläuterung seiner Imprese
»Oculorum Uno« den Blick des »Evangelisten Galileo« durch das Fernrohr 
mit der Offenbarung des Johannes auf Patmos vergleicht: Beide rücken das 
Entfernteste in die Nähe (Et remotissima propre).29 Dass sich dem Visionär 
ähnliche Probleme stellen wie dem Astronomen, der stets prüfen muss, ob 
er nicht einer Täuschung des Auges, des Fernrohrs oder des Mediums auf-
sitzt, zeigt das Beispiel der Florentiner Mystikerin Maria Maddalena dei 
Pazzi (1566–1607), die 1586 Erscheinungen erlebt, von denen sie in zahl-
reichen Briefen berichtet.30 Auch wenn sie darin immer wieder betont, nicht 
zu lügen, wünscht sie sich doch eine Bestätigung ihrer Erscheinungen von 
offizieller Seite, um auszuschließen, einem inganno durch ihre Imagination 
oder gar den Teufel zu erliegen.31 Ihre Wahrhaftigkeit sucht sie dadurch zu 
betonen, dass sie sich als ein bloßes »Instrument« beschreibt, das – wie das 

29 Aresi, Paolo: Delle Sacre Imprese. Libro Quarto, Tortona: Calenzano 1630, S. 

458: »[...] che à noi di contemplare più giova ciò, che ci ha scoperto il nostro 

Evangelista Galileo, cioè l’Apostolo Giovanni, il quale di lume divino illustrato 

col Canocchiale della Fede, e della contemplatione, che possono dirsi i due vetri 

di questo instromento, altissimi misteri, e nel suo Vangelo, e nella sua Apoca-

lisse ci ha scoperti«.

30 Vgl. de’ Pazzi, Maria Maddalena: L’Epistolario completo, hg. von Chiara Va-

sciaveo, Florenz: Nerbini 2009.

31 Vgl. z.B. ihren Brief vom 27.7.1586 an Papst Sixtus V., ebd., S. 65: »E la stessa 

Verità sa che io non mentisco«. Drei Tage später schreibt sie an Alessandro de’ 

Medici: »Ma tutto procedente Ma tutto procedente Ma tutto procedente da Dio 

stessa Verità, la cui Verità sa che io non mentisco. E che dico la Verità, e essa 

Verità scrutator de cuori chieggo in testimonio di tutti e Pensieri, Parle, e attione 

che ho fatto, e farò in tal opera.« (ebd., S. 78).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 191

Helioskop – ohne eigene Intention, »gezwungenermaßen« (sforzata) die 
offenbarte Wahrheit kundtut.32 Die ersten Zeugen sind ihre Mitschwestern
im Karmel, die Maria Maddalenas seelische Zustände jedoch nur von außen 
registrieren und ihre ekstatischen Äußerungen notieren können. 

Anders als diese Protokolle aktualisieren barocke Visionsgemälde lange 
zurückliegende Erscheinungen und machen den Betrachter so zum Augen-
zeugen eines nicht nur unsichtbaren, sondern auch vergangenen Gesche-
hens. »Auch wenn weder der Visionär selber noch ein Beobachter seiner 
Ekstasen die ›Wirklichkeit‹ der Vision mit Gewissheit bestätigen oder 
leugnen kann«, so Stoichita in seinem seminalen Werk über die spanische 
Visionsmalerei, »spielt der Betrachter eines Visionsgemäldes die Rolle ei-
nes Beobachters des Visionsakts, der die ›sichtbare Wirklichkeit‹ der Er-
scheinung bezeugen kann.«33 Denn er hat, wie der Betrachter von Tesauros 
Frontispiz, den bildinternen Beobachtern gegenüber den Vorteil, mit dem 
Visionär zugleich dessen Vision – oder zumindest das, was sich davon bild-
lich darstellen lässt – zu sehen.

Gerade die Frage nach der »sichtbaren Wirklichkeit« wurde in der ge-
genreformatorischen Malerei zum Problem. Berühmt ist der Fall eines Auf-
traggebers, der sich 1583 an den Bologneser Reformbischof Gabriele Pale-
otti wandte, um von diesem Hinweise zur richtigen Darstellung der Him-
melfahrt Marias zu erbitten.34 Mangels sicherer Quellen war nicht nur um-
stritten, ob die Apostel bei dem Ereignis zugegen waren, sondern vor allem 
ob Maria leiblich oder nur geistig auferstanden war. Die Frage war also: 
Gab es Zeugen und wenn ja, was konnten sie sehen? Paleotti empfiehlt ei-
nen Kompromiss: Die Apostel sollten teils ins offene Grab, teils wie ge-
wohnt gen Himmel schauen. Gerechtfertigt schien diese Lösung nicht nur, 
weil ein Bruch mit der Tradition die Häretiker gestärkt hätte, sondern auch, 
weil Paleotti es für durchaus möglich hielt, dass die Apostel als Ausnahme-

32 Als »istrumento« bezeichnet sie sich in ihrem Brief vom 25.7.1586 (ebd., S. 58), 

als »sforzata« am 30.7. (S. 78) und erneut am 3.8. (S. 89), am 5.8. (S. 100) und 

am 24.8. (S. 107).

33 Stoichita, Victor I.: Das Mystische Auge. Vision und Malerei im Spanien des 

Goldenen Zeitalters, übersetzt von Andreas Knop, München: Fink 1997, S. 200.

34 Vgl. Steinemann, Holger: Eine Bildtheorie zwischen Repräsentation und Wir-

kung. Kardinal Gabriele Paleottis ›Discorso intorno alle imagini sacre e profane‹ 

(1582), Diss., Hildesheim, Zürich und New York: Olms 2006, S. 159-170.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | JASMIN MERSMANN

individuen mehr und anderes sehen konnten als andere. Die grundsätzliche 
Darstellbarkeit der Himmelfahrt Marias allerdings wurde nicht in Frage ge-
stellt. Der Betrachter kann – notfalls im Modus des Symbolischen – sehen, 
was möglicherweise nur für das geistige Auge sichtbar war.

Ein Sonderfall von Visionsbildern ist die Darstellung von Martyrien, 
die auf das Problem antworten, dass »Blutzeugen« durch ihren Tod zwar 
ihren Glauben, nicht aber dessen Wahrheit zu belegen vermögen. Indem 
Cigoli die Märtyrer in seinen Gemälden zugleich zu Visionären macht, lie-
fert er einen bildlichen »Beweis« für die Gültigkeit ihres Bekenntnisses. 
Wieder soll die Externalisierung des Geschauten auf der Leinwand die 
Wahrheit bzw. die Existenz des Bezeugten belegen.

In seinem Laurentiusmartyrium für eine Bruderschaft des Hospitals von 
Figline Valdarno bei Florenz aus dem Jahr 1590 zeigt Cigoli den Märtyrer 
auf einem Rost vor dem erhöhten Thron des römischen Herrschers just in 
jenem Moment, in dem die Flammen auf den jugendlich schönen, noch un-
versehrten Körper übergreifen und zwei Schergen ansetzen, ihn mit Zangen 
auf dem Rost zu wenden (Abb. 2).35 Körper und Gesicht des Heiligen drük-
ken keinerlei Schmerzempfindung aus; vielmehr exteriorisieren sie seine 
mystische Erfahrung, die einen zweiten Ausdruck in einem Lichtkegel fin-
det.36 Oberhalb der Augen des Sterbenden reißt im Dunkel der Nacht ein 
goldleuchtender Himmel auf, in dem zwei Putti Laurentius eine Krone und 
ein Märtyrerpalme reichen. Der Griff nach der Palme suggeriert, dass diese 
nicht nur virtuell, sondern materiell vorhanden ist – oder dem Visionär zu-
mindest greifbar scheint. Die Tatsache, dass der Fluchtpunkt der sorgfältig 
konstruierten Zentralperspektive genau auf der Handfläche des Heiligen 
liegt, unterstreicht diese Verbindung von Auge und Hand, Sehen und Tas-
ten.

35 Das Bild befindet sich heute im Museo della Collegiata di Santa Maria in Figli-

ne Valdarno; vgl. Contini, Roberto: Il Cigoli, Sonciono: Ed. dei Soncino 1991, 

S. 36.

36 Vgl. Stoichita: Das Mystische Auge, S. 201.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 193

Abbildung 2: Ludovico Cigoli, Martyrium des Laurentius, 1590

Quelle: Roberto Contini: Il Cigoli, Soncino 1991, S. 37.

Zugleich bindet sie den Raum zurück in die Bildfläche: Das Transzendente 
liegt nicht in der Tiefe, sondern in der vertikalen Begegnung von Himmel 
und Erde. Diese Begegnung aber wird nicht für die vor Ort anwesenden 
Zeugen, sondern nur für den Betrachter sichtbar. Er sieht mehr als der 
Herrscher, für dessen erhöhtes Auge das Spektakel inszeniert wird. Sein 
komplizenhafter Blick aus dem Bild und das extreme Heranrücken des 
Rostes an die Bildebene machen den Betrachter zum privilegierten Zeugen, 
der Laurentius’ imitatio Christi selbst imitieren soll. Die bildinternen Zu-
schauer haben die »ochi gonfiati« der Ungläubigen, der externe Betrachter 
aber zeugt für den Zeugen. Voraussetzung ist, dass der mediale Status des 
Bildes vergessen wird und die Wahrheit sich scheinbar selbst zeigt, denn 
sonst würde nach dem Evangelium und dem Märtyrer schließlich das Bild 
als dritte Instanz der Lüge verdächtigt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | JASMIN MERSMANN

III. BILDER ALS ZEUGNIS

Paradigma wahrer Himmelsbilder sind die helioskopischen Projektionen, 
die von der Sonne selbst gemalt werden und deshalb, wie das Schweißtuch 
der Veronika, den Rang eines autopoietischen Bildes beanspruchen können. 
Doch wie steht es um die Wahrheit von Cigolis sakralen Gemälden? Die 
Frage ist keineswegs anachronistisch, sondern steht im Zentrum der gegen-
reformatorischen Bildtheorie, die sich die Rechtfertigung und Überwa-
chung der Wahrheit von Bildern auf ihre Fahnen geschrieben hat.37 Der Mi-
chelangelo-Kritiker Andrea Gilio macht es sich 1564 zum Ziel, die Maler 
durch den Aufweis ihrer »errori« und »abusi« zu »treuen und reinen Auf-
zeigern der Wahrheit des Gegenstandes« zu machen.38 Mit besonderem Ta-
del straft Paleotti deshalb Maler, »die versprechen, die Wahrheit zu malen, 
aber statt dessen große Lügen anhäufen und die Menschen täuschen«.39

Die Frage, ob Bilder lügen können, ist eine Frage nach dem propositio-
nalen Gehalt von Bildern.40 Die Antwort hängt mithin davon ab, ob Bilder 

37 Vgl. Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie im Zeitalter von Gegenrefor-

mation und Barock. Studien zu Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Pale-

otti und anderen Autoren, Diss., Berlin: Gebr. Mann Verlag 1997.

38 Gilio, Andrea: Dialogo nel quale si ragiona degli errori e degli abusi de’ pittori 

circa l’istorie, Camerino 1563, in: Paola Barocchi (Hg.), Trattati d'arte del cin-

quecento, Bd. 2, Bari: Laterza 1961, S. 25: »fedeli e puri demostratori de la ve-

rità del soggetto« und S. 68: »E per questo l’artefice si deve sempre sforzare in 

ogni miglior modo che possibil sia mostrare il vero, acciò sia scusato aver la-

sciato quello che mostrare non ha possuto, più tosto che non l’aver voluto i non 

l’avere inteso.«

39 Vgl. Paleotti, Gabriele: Discorso intorno alle imagini sacre e profane, Bologna 

1582, in: Barocchi: Trattati d'arte, II.42, S. 449: »molti che, promettendo di nar-

rare o di pingere la verità, accumulano gran bugie et ingannano le persone.«

40 Umberto Eco bezeichnet die Semiotik bekanntlich als »Theorie der Lüge«, da 

nur die Wahrheit sagen kann, was sich auch zum Lügen nutzen lässt. Vgl. ders.: 

Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen, übersetzt von Günter Memmert, 

München: Fink 1987 S. 26. Vgl. auch Lüthe, Rudolf: »Die Wirklichkeiten der 

Bilder. Philosophische Überlegungen zur Wahrheit bildlicher Darstellungen«, 

in: Wolf-Andreas Liebert/Thomas Metten (Hg.), Mit Bildern lügen, Köln: Ha-

lem-Verlag 2007, S. 50-63.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 195

Behauptungen aufstellen, denn nicht einzelne Wörter, sondern nur Sätze 
können wahr oder falsch sein. In seinem Aufsatz »Can pictures lie?« kriti-
siert Winfried Nöth die logozentrischen Ansätze der älteren Semiotik, nach 
der Bilder erst durch die Hinzufügung von Text zu Aussagen werden, weil 
sie kontextuell unvollständig, nicht segmentierbar und dizentisch vage 
seien. Dagegen geht er davon aus, dass Bilder nicht unbedingt vieldeutiger 
sind als Sätze und sich sehr wohl für Behauptungen oder Täuschungen nut-
zen lassen.41 Semantisch betrachtet ist ein Bild Nöth zufolge wahr, wenn es 
den dargestellten Tatsachen entspricht; syntaktisch, wenn es eine richtige 
Aussage über das dargestellte Objekt macht, und pragmatisch, wenn der 
Maler von der Intention geleitet ist, eine wahre Aussage zu machen.42 Der 
entscheidende Unterschied von Text und Bild ist die piktoriale Simultanei-
tät: Bilder figurieren eine Aussage wie »John (is green)« eben nicht durch 
die Hinzufügung eines grünen Flecks zu der Figur, sondern durch einen 
grünhäutigen John.43 Auf Visionsbilder lässt sich dieses plausible Argument 
jedoch nicht bruchlos übertragen. Die Aussage »Laurentius (sieht Licht)« 
wird durch die Zusammenstellung zweier Bildelemente, eines schauenden 
Körpers und eines Lichtkegels figuriert, die erst durch den mit der Darstel-
lungskonvention vertrauten Betrachter zu einer Aussage verbunden werden. 
Auf semantischer Ebene wäre das Laurentiusbild wahr, wenn es den histo-
rischen Tatsachen entspricht, doch für die Vision auf dem Rost gibt es 
keine Quellen. Und auch wenn es sie gäbe, wäre die Beschreibung ärmer 
als das Bild, das notwendig mehr Festlegungen treffen, also beispielsweise 
den Engeln eine bestimmte Gestalt verleihen muss. Hier nun lauern poten-
tielle Fehler, zumal Bilder nicht eindeutig zwischen verschiedenen Moda-
litäten zu unterscheiden vermögen. (Scheint die Palme Laurentius nur 

41 Vgl. Nöth, Winfried: »Can pictures lie?«, in: Ders. (Hg.), Semiotics of the Me-

dia, Berlin und New York: de Gruyter 1997, S. 133-146. Die These, dass Bilder 

erst durch Text zu wahren oder falschen Aussagen werden, vertritt z.B. Ernst 

Gombrich in Art and Illusion, London: Pantheon Books 1960, S. 58-59.

42 Vgl. ebd., S. 134.

43 Vgl. ebd., S. 138-139. Eine ähnliche Position vertritt Umberto Eco, der am Bei-

spiel der Umrisszeichnung eines Pferdes dafür argumentiert, dass Bilder immer 

eine propositionale Struktur besitzen und Aussagen von der Art »das ist ein 

Pferd« oder »das Pferd hat vier Beine« machen. Vgl. ders.: Einführung in die 

Semiotik, München9: Fink 2002, S. 236.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | JASMIN MERSMANN

greifbar oder ist sie es wirklich, ist das Licht ein bildliches Zeichen, real 
oder im Auge des Märtyrers?) 

Maler, die etwas zwar Mögliches, aber Ungewisses als sichere Wahr-
heit präsentieren, begehen für Paleotti deshalb die Sünde der »Anma-
ßung«.44 Denn auch wenn Bilder grundsätzlich keine Aussagen über den 
Wahrheitsgehalt des Gezeigten machen, legt ihre Evidenz eine indikativi-
sche Auslegung nahe und soll auch gar nicht in Frage gestellt werden, weil 
ein unmittelbares Für-Wahr-Nehmen von den gegenreformatorischen Theo-
logen gerade erwünscht ist. Schließlich steht für sie das erste Ziel der Male-
rei, die Herstellung von Ähnlichkeit, im Dienste eines noch höheren Ziels, 
nämlich die Menschen zur Tugend und »zum wahren Gottesdienst« zu füh-
ren.45 Dies aber geschieht am effektivsten durch ein vorbehaltloses Für-
wahrhalten des Bildes, der auf pragmatischer Ebene durch den Kontext 
Vorschub geleistet wird. Denn auch wenn Bilder keine illokutionären Aus-
sagen wie »ich behaupte, dass x« machen, genügt doch die Anbringung ei-
nes Gemäldes über dem Altar, um seine Wahrheit zu postulieren – zumal 
nach dem Bilderdekret von Trient aus dem Jahr 1563 jedes von der Tradi-
tion abweichende Gemälde von einem Bischof approbiert werden musste.46

Insofern Bilder öffentlich, »vor den Augen aller« ausgestellt sind, sind 
Festlegungen bei theologisch uneindeutigen Sachverhalten wesentlich ver-
werflicher als in Texten. Paleotti verurteilt deshalb alle Maler, die »nicht 
mit flüchtigen Worten, sondern mit einem dauerhaften Werk« gegen die 
Tradition verstoßen, weil sie sich anmaßen, »ein sicheres und unzweifel-
haftes Zeugnis (certo et indubitato testimonio) von dem zu geben, was für 

44 Paleotti 1582, in: Barocchi: Trattati d’arte, II.3, S. 270: »Chiamano proposizione 

temeraria quando una cosa che è possibile, man non ha ragione certa più per una 

che per altra parte, alcuno si muove ad affirmarla sicuramente in favore di una 

parte«.

45 Ebd., I.19, S. 211: »Sì che, quanto al proposito nostro, la pittura, che prima ave-

va per fine solo di assomigliare, ora, come atto di virtù, piglia nuova sopraceste, 

et oltre l’assomigliare si inalza ad un fine maggiore, mirando la eterna gloria e 

procurando di richiamare gli uomini dal vizio et indurli al vero culto di Dio.« 

46 Vgl. Nöth, »Can pictures lie?«, S. 144. Zu der umfangreichen Literatur zum Bil-

derdekret vgl. den noch immer grundlegenden Aufsatz von Jedin, Hubert: »Das 

Tridentinum und die Bildenden Künste«, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte

74 (1963), S. 321-339.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 197

alle unsicher ist«.47 In diesem Zeugnischarakter liegt die Macht wie auch 
die Gefahr der Bilder. Entsprechend der Forderung nach einer klaren Bild-
sprache, welche die heilsgeschichtliche oder historische Wahrheit einfach 
und für alle verständlich präsentiert – »eine Sache«, so Gilio, »ist umso 
schöner, je klarer und offener sie ist«48 – erzeugen die Reformmaler eine 
Evidenz, die die Zeugenkette mit dem Bild bzw. seinem Betrachter an ei-
nen Endpunkt führt; es sagt: So ist es gewesen. 

IV. ESEL

Die Glaubwürdigkeit eines Zeugen ist umso größer, je weniger Interesse er 
an dem Gegenstand hat bzw. je weniger Vernunft er besitzt, mit der er die 
Konsequenzen seiner Aussagen abwägen könnte.49 Desinteressiert scheint 
der gentiluomo aufgrund seines Standes, noch desinteressierter ein Auto-
mat. Zwischen Autoritätsperson und Selbstzeichner steht eine dritte Figur 
des Zeugen, nämlich das Tier, das – zumindest solange man ihm keine In-

47 Paleotti 1582, in: Barocchi: Trattati d’arte, S. 271: »[...] le cose che non ha volu-

to la santa chiesa per degni rispetti determinare, se alcuno volesse col suo sapere 

diffinirle e con parole ad altri persuadere, sì come non è dubbio che di temerità 

seria notato; così chi cercasse ciò con pittura esprimere, tanto maggiormente pa-

re che seria riprensibile, quanto che, essendo la pittura agli occhi di ciascuno e-

sposta, viene a manifestare publicamente lo stolto ardire suo, non con parole fu-

gaci, ma con l’opera permanente, quasi volendo rendere certo et indubitato te-

stimonio di quello che presso a tutti è incerto e così farsi autore di nuove opi-

nioni, levando le passate.«

48 Gilio 1564, in: Barocchi: Trattati d’arte, S. 99: »La cosa tanto è bella, quanto è 

chiara et aperta.«

49 Vgl. die Einleitung von Angelo di Fillis für Galileis Briefe über die Sonnenfle-

cken: »[...] mà la sodisfattione di questi (se alcuno ve n’è) non deve talme[n]te 

esser’ riguardata, ne meno da essi, che per loro particolar’ interesse, si devano 

occultare quegli effetti veri, e sensati, che per aggrandimento delle scienze vere, 

e reali l’istessa Natura và palesando«, Galilei: Istoria e dimostrazioni, S. 3.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | JASMIN MERSMANN

tentionalität zutraut – nicht lügen kann.50 Auch wenn Thomas von Aquin 
ihnen die Vernunft abspricht, galten Tiere bis ins 17. Jahrhundert mitunter 
als rechtsfähige Personen, die in eigenen Prozessen verurteilt werden konn-
ten, aber auch als Richter, Ankläger, Verteidiger und, wenn auch seltener, 
als Zeugen auftraten.51 Hunde, die Zeugen des Mordes an ihren Herrn wur-
den, stellten die Täter mit Gebell; im Kanton Basel konnte man sich noch 
1654 auf die »Aussage« eines Hundes oder notfalls einer Katze oder eines 
Hahnes berufen, um einen nächtlichen Überfall anzuzeigen.52

Ein solches Zeugnis eines qua Natur wahrsprechenden Tieres inszeniert 
Cigoli in seinem Altarbild für die Kirche San Francesco in Cortona aus 
dem Jahr 1597 (Abb. 3).53 Es zeigt den Heiligen Antonius von Padua mit 
einer Monstranz, vor der ein Maulesel mit seinen Vorderbeinen niederkniet. 
Wie die alttestamentarische Eselin Belaams, die den Engel Gottes eher als 
ihr Herr erkannte (Nm 22,23-24), erkennt auch er offenbar etwas, was die 
anderen nicht sehen und was prinzipiell nicht sichtbar ist – die sakramen-
telle Präsenz Christi in der Hostie. Seinen tierischen Gelüsten abhold, lässt 
der Esel die im Vordergrund verstreuten Haferkörner »links liegen«, um 
sich stattdessen vor seinem eigentlichen Herrn zu verneigen, und liefert 
damit den von seinem weltlichen Besitzer geforderten Beweis für die 
Transsubstantiation: Christus ist nach der Wandlung real in der Hostie an-
wesend, und das auch außerhalb der Abendmahlsfeier. Dem prunkvoll ge-
kleideten Ungläubigen ist im Moment des Ereignisses die Leine aus den 
Händen geglitten, die er nun zum Zeichen seiner Bekehrung still zusam-
menfaltet.

50 Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt Thomas A. Sebeok: »Can animals 

Lie?«, in: Ders: I think I am a verb. More contributions to the doctrine of signs, 

New York: Plenum Press 1986, S. 126-130.

51 Vgl. Dinzelbacher, Peter: Das Fremde Mittelalter. Gottesurteil und Tierprozess, 

Essen: Magnus Verlag 2006, S. 137. Vgl. Francione, Gennaro: Processo agli 

Animali. Il Bestiario del Giudice, Rom: Gangemi 1996, S. 75. 

52 Vgl. Francione: Processo agli Animali, S. 81 und 77.

53 Vgl. Contini: Il Cigoli, S. 56.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 199

Abbildung 3: Ludovico Cigoli, Hostienwunder, 1597

Quelle: Roberto Contini: Il Cigoli, Soncino 1991, S. 57.

Die Szene wurde schon in der Renaissance als Teil der Antonius-Vita dar-
gestellt, doch mit der Gegenreformation erhält die Bezeugung des Sakra-
ments neue Aktualität: Der Esel sieht mehr als die blinden Protestanten.54

Als Zeuge der Eucharistie war der Maulesel prädestiniert, denn immerhin 
hatte einer seiner Vorfahren zu den Zeugen der Geburt Christi gehört, ein 
anderer das Kind auf seinem Rücken nach Ägypten und ein weiterer den 
Erwachsenen später nach Jerusalem getragen. Doch trotz der positiven 

54 Vgl. bspw. das Fresko von Lorentino d’Angelo in der Basilica di San Francesco 

in Arezzo. Zu anderen Darstellungstypen vgl. Mandach, Conrad von: Saint An-

toine de Padoue et l’art italien, Paris: H. Laurens 1899, S. 230-237 und 295.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | JASMIN MERSMANN

Konnotationen des Esels im Alten wie Neuen Testament gilt er den Kir-
chenvätern als dumm und vernunftlos, was ihn als unverstellten Zeugen 
umso glaubwürdiger macht.55

Die alte Vorstellung vom Esel der Krippe als Sinnbild der zum Chris-
tentum bekehrten Heiden mag ein weiterer Grund dafür sein, dass hier aus-
gerechnet ein Esel missionarisch tätig wird.56 Immerhin vergleicht auch der 
Physiologus die Apostel mit unfruchtbaren Wildeseln, die (wie die Maul-
tiere) zwar keine leiblichen, wohl aber geistige Kinder zeugen können.57

Eben dies bewirkt die Geste des Esels in Cigolis Bild: Die Konversion des 
Heiden wird eine Kettenreaktion auslösen, denn er ist nicht der einzige 
Zeuge des Wunders. Über ihm türmt sich eine ganze Pyramide von Zu-
schauern jeden Alters, die sich um die besten Blickpunkte rangeln. Drei 
junge Männer sind neugierig auf eine Säule geklettert; hinter dem Konver-
titen drängen sich ein greiser und ein Mann mittleren Alters, links eine Frau 
heran; im Hintergrund recken sich die Bürger aus den Fenstern, links, hin-
ter der Gruppe von Geistlichen, sind einige sogar auf die Dächer gestiegen, 
um besser sehen zu können. Schon Cigolis erster Biograph, Giovanni Bat-
tista Cardi, betont in seiner Bildbeschreibung die Rolle der Zeugen, die mit 
ihrer Körpersprache die Bedeutung des Ereignisses und ihr Erstaunen zum 
Ausdruck bringen.58 Auch eine Vorzeichnung in Wien belegt Cigolis Inte-
resse gerade an den Zeugen: Oben rechts skizziert er einen Jungen, der ei-
nem anderen auf einen Sockel hilft, rechts besprechen sich zwei Männer, 
unten ist zweimal das kniende Paar in Rückansicht skizziert, das den Kreis 

55 Vgl. Werhahn-Stauch, Liselotte: Art. »Esel, Wildesel«, in: Lexikon der christli-

chen Ikonographie, Bd. 1, Freiburg: Herder 1994, Sp. 682.

56 Reiser, Marius: Bibelkritik und Auslegung der Heiligen Schrift, Tübingen: 

Mohr Siebeck 2007, S. 111-112.

57 Vgl. Physiologus. Frühchristliche Tiersymbolik, übersetzt von Ursula Treu, Ber-

lin: Union Verlag 1981, S. 21: »Vom Wildesel«.

58 Cardi, Giovanni Battista: Vita di Lodovico Cardi-Cigoli [1628], in: Matteoli, 

Anna: Lodovico Cardi-Cigoli. Pittore e architetto, Pisa: Giardini 1980, S. 24-25: 

»[...] si come altre figure alterate dalla novità del caso stanno in belliss:me atti-

tudini poste, con le quali dimostrando la maraviglia del subito avvenimeto, a-

spettano con’ grand’attenzione l’evento di sì fatto spettacolo.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 201

der Zeugen nach vorne erweitert.59 Mit einem ausgreifenden Gestus weist 
der kniende Bärtige nicht nur die Frauen, sondern auch den Betrachter auf 
das Wunder hin. Sein Index endet kurz vor der Mittelachse des Bildes, wel-
che die geistliche von der weltlichen Sphäre trennt und vom Kopf des 
Maulesels überschnitten wird. Der Blick des Betrachters wandert so im 
Dreieck von Zeigearm, Esel und Konvertit zurück zur Hostie, die den strah-
lenden, exzentrischen Mittelpunkt des Gemäldes bildet.

Schon die Künstler der Renaissance waren sich der Bedeutung der Zeu-
gen für das Wunder bewusst. In seinem Bronzerelief für den Antoniusaltar 
in Padua aus der Zeit um 1450 verlegt Donatello die Szene in das Innere 
einer Kirche, in die mittlere von drei Seitenkapellen (Abb. 4).60 Das mitt-
lere Joch ist bis auf den Priester und den auf der Altarstufe knienden Esel 
leer, doch von beiden Seiten drängen erregte Menschenmassen herbei. 
Neugierige schieben sich durch die schmalen Durchgänge, junge Leute 
hangeln sich – unter Überschreitung der ästhetischen Schwelle zwischen 
Bild- und Realraum – über die Pilaster, um dem Geschehen in der Mitte 
beizuwohnen; der bekehrte Häretiker beißt sich zum Zeichen seiner Er-
schütterung auf die Finger.

Was Donatello auf der Horizontale erzählt, verlegt Lorenzo di Pietro, 
gen. Vecchietto, um 1440 in den Raum. Die zentralperspektivische Bühne 
schafft nicht nur eine Plattform für die Versammlung der distinguierten 
Bürger auf einem öffentlichen Platz vor der Kirche, sondern integriert auch 
die Betrachter, und zwar, wie Alexander Perrig treffend formuliert, »nicht 
wie ungerufene Passanten, sondern als die geladenen Hauptzeugen«.61 Der 
Horizont liegt – entsprechend der Vorgaben Albertis – auf der Augenhöhe 
der bildinternen Betrachter, der Zentralpunkt genau auf der Hostie. Auch 
wenn der Esel etwas sieht, was wir nicht sehen, sehen wir (und nur wir) 
doch, dass die Hostie den Ort des Transzendenten einnimmt. Die Hostie 
bildet das Zentrum des Bildes, mehr noch, sie erscheint »als deren Ursache, 

59 Wien, Albertina, Inv. Nr. 232853; Abb. in: Birke, Veronika: Die italienischen 

Zeichnungen der Albertina. Zur Geschichte der Zeichnung in Italien, München: 

Hirmer 1991, Abb. 142, S. 116.

60 Vgl. Mandach: Saint Antoine de Padoue, S. 231.

61 Perrig, Alexander: »Masaccios ›Trinità‹ und der Sinn der Zentralperspektive«, 

in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 21 (1986), S. 21.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | JASMIN MERSMANN

als Quelle von Kräften«.62 Durch die Einpunktperspektive wird es möglich, 
das Übernatürliche auch ohne Rückgriff auf konventionelle Zeichen oder 
malerische Effekte durch die Bildstruktur selbst darzustellen. Sie schafft –
zumindest der Theorie nach – ein Dispositiv der Objektivität, welches ga-
rantiert, dass jeder, der den vorgeschriebenen Standpunkt einnimmt, das-
selbe sieht.63 Doch ausgerechnet Cigoli, der lange Jahre an einem Perspek-
tivtraktat arbeitete, setzt nicht auf eine solche geometrische Objektivität. 
Nicht ein rationales Gerüst, sondern die Präsenz der Figuren und die Kraft 
von Farben und Licht sollen den Betrachter überzeugen. Er konstruiert kei-
ne Bühne, sondern zieht es vor, das Geschehen ganz nah an die Bildebene 
zu setzen: Für den Fuß des Betrachters bleibt kaum Raum, und doch kann 
er sich in ihn hineinprojizieren – im Falle des Laurentiusmartyriums durch 
die Identifikation mit dem Visionär, im Falle des Eselswunders durch die 
Identifikation mit den Zeugen. Denn anders als im Visionsbild ist der Be-
trachter des Wunders nicht in einer privilegierten Situation. Zwar ist für ihn 
der Blickweg freigeräumt, doch auch er sieht nur, was die anderen sehen. 
Bemerkenswerterweise setzt Cigoli seine selbstbewusste Signatur – LC 
Civ[is] Flor[entinus] MDIIIC – auf das Sieb mit dem Hafer, als wolle er 
zeigen, dass er nur für das weltliche Brot, für den Bereich des Sichtbaren, 
zuständig sei und er alles andere dem inneren Auge überlasse.

62 Ebd.

63 Vgl. Damisch, Hubert: L’origine de la perspective, Paris: Flammarion 1993, S. 

153: »La possibilité offerte à plusieurs observateurs de se succéder au revers du 

panneau [gemeint sind die Tafeln Brunelleschis] conduit à donner à la notion 

d’un ›sujet de la perspective‹ un sens différent de celui du cogito, encore qu’il 

n’y contredise pas. Au même titre que la réciprocité des perspectives qui en est 

le corollaire, elle autorise la constitution d’un réseau d’intersubjectivité, d’une 

manière de communauté idéale, l’équivalent du nous transcendantal de Husserl, 

et qui pourra prétendre à répondre de la vérité, dans le procès même de sa pro-

duction historique.« Und S. 391: »l’expérience n’allait à rien de moins qu’à 

construire une structure d’objectivité où le sujet avait son lieu assigné«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 203

Abbildung 4: Donatello, Eselswunder, 1446-1450

Quelle: Prometheus, Bildarchiv. Original in Chiesa di S. Antonio, Padua

Antonius von Padua war lange erfolgreich im »Sagen und Wieder Sagen«; 
er bekehrte viele durch seine Predigten, deren Wahrheit durch die Unver-
weslichkeit der bis heute in Padua als Reliquie verehrten Zunge des Heili-
gen bewiesen scheint. Doch wo die Rede nicht greift, überzeugt eine Geste: 
Als die Heiden von Rimini seinen Worten keinen Glauben schenken, richtet 
Antonius seine Predigt an die Fische, die sich umgehend versammeln und 
ihre Köpfe lauschend aus dem Wasser strecken. Wie das Zeugnis des 
Maulesels vermag das der stummen Tiere die Heiden zu bekehren. Im Fall 
des Laurentiusmartyriums jedoch reicht weder die Geste noch das Blut-
zeugnis aus, um die anwesenden Zeugen zu überzeugen. Cigoli ergänzt 
deshalb die Folter durch eine Vision, deren Wahrheit durch ihre Sichtbar-
keit evident und gewiss erscheint. Er gibt dem Betrachter sozusagen ein 
Teleskop in die Hand, mit dem er die Vision selbst sehen kann.

Ähnlich verfahren die Astronomen. Wo »Sagen« allein nicht zu über-
zeugen vermag, hilft häufig die eigene Anschauung. Hatte Cigoli noch im 
Oktober 1610 über die ungläubigen Anhänger des Johannes Clavius geklagt 
(questi Clavisi, ché sono tutti, non credono nulla),64 gibt der berühmteste 
Astronom des Collegio Romano zwei Monate später Galilei gegenüber zu, 
die Monde nun selbst durch das Fernrohr »mehrmals sehr deutlich« gese-
hen zu haben (l’habbiamo qua in Roma più volte veduti distintissima-

64 Cigoli an Galilei am 1.10.1610; Tognoni: Il carteggio, S. 48.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | JASMIN MERSMANN

mente).65 1612 kann Galilei über jene, die, »um nicht glauben zu müssen, 
nicht sehen wollen«, triumphieren: Die Wahrheit, so schreibt er siegesge-
wiss an Kepler, sei auf ihrer Seite, täglich fänden sich neue Belege und 
»ständig bekehrt sich irgendein Ungläubiger« (continuamente si vien con-

vertendo qualche incredulo).66

65 Clavius an Galilei am 17.12.1610; Opere X, Nr. 437, S. 364. Am 28.1.1611 be-

richtet auch Cigoli: »Ò inteso ancho di qua del Padre Clavio, che dice che à vi-

sto i nuovi pianeti«; Tognoni: Il carteggio, S. 59.

66 Galilei an Paolo Gualdo am 16.6.1612; Opere XI, Florenz: Barbèra 1901, Nr. 

699, S. 244: »di che mi prendo gusto, e in particolare di quelli che, per non ave-

re a credere, non vogliono vedere; e il gusto procede perché io sto sempre sul 

guadagnare e mai sul perdere, perché continuamente si vien convertendo qual-

che incredulo, e de i già persuasi mai non se ne ribella veruno; perché tutto 'l 

giorno si vanno scoprendo nuovi rincontri in confirmazion della verità«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Aufklärung im Dienst der Wunder1

MICHÈLE BOKOBZA KAHAN 

Das mit dem Pariser Jansenismus verbundene Phänomen der Konvulsio-
näre von Saint-Médard schrieb sich nicht nur in den Kontext eines religiö-
sen und politischen Streits ein, der das Zeitalter der Aufklärung beschäf-
tigte.2 Dieses Phänomen muss auch als ein Zeugnisdiskurs untersucht wer-
den, der durch soziale, kulturelle und philosophische Faktoren geprägt 
wurde. Tatsächlich bezweckte eine Logik der Anhäufung und der Wieder-
holung von Zeugenberichten, das Sinnliche und das Irrationale in den 
Zeugnisdiskurs einzuschreiben, um diese so als Quellen der Wahrheit zu 
präsentieren, verfügbar zu machen und beidem Autorität zu verleihen. Die 
Logik dieses Zeugnisdiskurses stellt vor Augen, wie die (Rechts-)Gültigkeit 
von Zeugenschaft zur ersten Herausforderung für die Anhänger der Janse-
nisten wurde, die die Wahrheit der Wunder in der Realität des faktischen 
Ereignisses verankern wollten. Zu diesem Zweck bedienten sie sich des 
methodologischen Instrumentariums aufklärerischen Denkens. Sie arbeite-
ten daran, den Prozess der Janseniten vor der Gemeinde aufzurollen und 
Gemeindemitglieder als Urteilssprecher einzuberufen, und bildeten so eine, 
wenn auch noch zögerliche, öffentliche Meinung, die in der Lage war, das 
Urteil herrschender Institutionen in Frage zu stellen. 

1 Der französische Originaltext »Les lumières au service des miracles« ist 

publiziert in: Editions La Decouverte: Revue Dix-huitième siècle 39 (2007), S. 

175-188.

2 Vgl. Van Kley, Dale K.: The Religious Origins of the French Revolution: From 

Calvin to the Civil Constitution, 1560-1791, New Haven: Yale UP, 1996.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

Die wundersamen Heilungen ereigneten sich im Zeitraum zwischen 1728 
und 1735 und während der ersten vier Jahre stets am Grab des Diakon 
François de Pâris, ursprünglich ein Priester der Gemeinde von Saint-
Médard. Als ehemaliger Schüler von Saint-Mangloire hatte er danach ge-
strebt, in seinem Leben das Martyrium der Heiligen von Port-Royal nach-
zuahmen. Selbstauferlegte Glaubensprüfungen, Buß- und Fastenübungen 
sowie Selbstkasteiungen, die von Mal zu Mal extremer wurden, ließen ihn 
zu einem Sühnesymbol für die Übel einer Kirche werden, die dem Irrtum 
verfallen war, lieferten sie doch das Beispiel einer Lebensgeschichte, die 
geeignet war, die religiöse Wahrheit zu bezeugen. Seine exemplarische Le-
bensführung zog bald die Aufmerksamkeit der Bewohner der Vorstadt 
Saint-Marcel auf sich und rief Bewunderung und Achtung hervor. Als er 
bedingt durch sein Armutsideal im Jahr 1727 im Alter von 37 Jahren vor-
zeitig starb, wurde er zum Objekt religiöser Verehrung, in der sich die Ant-
wort des einfachen Volkes auf die figuristische Doktrin der Jansenisten 
ausdrückte.

Die Tradierung und Bekanntmachung der Wunder, die sich in immer 
deutlicheren und folglich heftigeren körperlichen Erscheinungen manifes-
tierten, wurde durch eine zunehmende Übersteigerung des sprachlichen 
Bezeugens verstärkt. Ist das Zeugnis einmal aufgezeichnet, dann stellt es 
ein handfestes Dokument dar, eine unwiderrufliche Tatsache, ohne die ein 
Gericht keine Entscheidung fällen kann.3

Zahlreiche Textsammlungen aus jener Zeit vereinen Berichte von 
Krankheit und Heilung, Zeugenberichte, von jenen diktiert, die auf wunder-
same Weise geheilt wurden, um anschließend vor einem Notar signiert und 
beglaubigt zu werden. Es gibt Augenzeugenberichte von Konvulsionser-
scheinungen und theoretische Aufsätze über Zeugenschaft und über die 
Gründe, weshalb diese Zeugnisse entweder als wahr anerkannt oder als 
falsch angeprangert werden müssten. Diese Zeugnisse, die in der Reihen-
folge ihrer Entstehung getrennt voneinander publiziert und verbreitet und 
erst später gesammelt herausgegeben wurden, bilden auch den Gegenstand 
einer aggressiven Kampagne, die vornehmlich die jansenistische Unter-
grundzeitung Les Nouvelles Ecclésiastiques übernommen hatte. Als schrift-

3 Kreiser, B. Robert: Miracles, Convulsions, and Ecclesiastical Politics in Early 

Eighteenth-Century Paris, Princeton: Princeton UP, 1978; Maire, Catherine: De 

la Cause de Dieu à la cause de la Nation, Paris: Gallimard 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 207

liche Transkription der unmittelbaren und erschütternden visuellen Zeugen-
schaft ermöglichte dieser einzigartige Textkorpus es zum ersten Mal, die 
Stimme der religiösen Dissidenten zu vernehmen und sie im Medium der 
Schrift aufzuzeichnen, sie kundzutun und ihr dauerhaft Bestand zu geben. 
Der Textkorpus zieht den Leser auf ein Gebiet, in dem es Legionen von 
Gegensätzen zwischen Indizien der Glaubwürdigkeit einerseits und Moti-
ven des Verdachts anderseits gibt. Die ausgezeichnete Stellung, die dem 
Begriff des »Zeugnisses« in diesen Schriften zugesprochen wird, zeigt 
deutlich die Komplexität einer Materie, deren Wahrheit rational unbegreif-
lich ist, und führt den Leser auf das unsichere Feld einer Untersuchung, in 
dem noch keine festen und allgemein anerkannten Regeln herrschen. Der 
Makel der Subjektivität, der letztlich jeder Zeugenschaft anhaftet, stellte die 
Glaubwürdigkeit der Aussagen radikal in Frage. Und war es unter diesen 
Umständen überhaupt möglich, den Dialog aufrechtzuerhalten, der für die 
Praxis des Zeugnisgebens konstitutiv ist?4

Es stellt sich unmittelbar die Frage nach der Wahl der diskursiven Ge-
staltungsmittel, mit deren Hilfe die Autoren versuchten, die Authentizität 
der Berichte glaubhaft zu versichern und diese sowohl gegenüber dem Gen-
re der fiktionalen Erzählung als auch gegenüber puren Halluzinationen 
abzugrenzen. Wie ließen sich im Kontext des 18. Jahrhunderts Tatsachen 
und Verfahren der Wahrheitsfindung etablieren, die wiederum als zentrale 
Kriterien für die Legitimation von Zeugenschaft wahrgenommen wurden? 
Sollte das Zeugnis im hier beschriebenen Fall als ein Sprechakt mit argu-
mentativem Zweck betrachtet werden, der ausdrücklich darauf gerichtet 
war, den Empfänger des Berichts zu überzeugen? Und wer war überhaupt 
der Empfänger?

Zwei Hauptstrategien treten aus der Gesamtheit des Textkorpus’ hervor. 
Bei der ersten handelt es sich um die Verknüpfung von Zeugenberichten zu 
einem Netzwerk, das dazu geeignet ist, Gesprächsstoff für eine öffentliche 
Debatte zu liefern. Die zweite Strategie besteht in der Ritualisierung eines 
Sprechakts, der auf einer Reihe von Formulierungen und anerkannten Prak-
tiken aus dem juristischen Bereich basiert. Die Dokumente zeigen, dass 
sowohl der autobiographische Erzähler und Protagonist des beschriebenen 
Ereignisses als auch die Augenzeugen als Publikum der Konvulsionen so-

4 Dulong, Renaud: Le témoin oculaire, Paris: Editions de l’École des Hautes 

Études en Sciences Sociales 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

wie alle Personen, die den Gesundheitszustand des wundersam Geheilten 
vor und nach seinem Besuch in Saint-Médard bezeugten, bestimmte aussa-
getechnische Verfahrensweisen akzeptieren, die eine eindeutige Ablehnung 
der beschriebenen Tatsache erschweren. Auf diese Weise wird eine Situati-
on erzeugt, in der der Nachweis der Echtheit des Wunders zum Gegenstand 
einer Debatte wird. Diese beiden Strategien machen sich den kommunika-
tiven Aspekt von Zeugenschaft zu Nutze, deren Fundament das Zusam-
menspiel zweier sozialer Gruppen ist, nämlich die der Zeugen und die der 
Empfänger des Zeugnisses.

Ich möchte zunächst drei Protagonisten vorstellen, die jeweils eine vor-
rangige Rolle in diesem Projekt gespielt haben, dessen Ziel die Legitimie-
rung der Zeugnisse und der Verlagerung des Religionsstreits in den öffent-
lichen Raum war. Ihre Arbeit des Sammelns und Publizierens ist der janse-
nistischen Polemik zuzuordnen. Anhand ihrer unterschiedlichen Vorge-
hensweisen lassen sich die zahlreichen Mittel und Wege beleuchten, aus 
ursprünglich esoterischen Zeugnissen eine gesellschaftliche Angelegenheit 
zu machen, die von der Gesellschaft als Ganzem beurteilt werden muss. 
Daran anschließend werde ich in den Zeugenberichten, die von diesen drei 
Protagonisten verbreitet wurden, das Potential einer Sprache untersuchen, 
die dem Irrationalen einen Platz innerhalb der Authentizität des empiri-
schen Ereignisses zuweist, indem sie die biographische Verankerung und 
das persönliche Engagement des Sprechersubjekts betont. Wenn das Zeug-
nis in erster Linie den Status der Wahrheit für sich beansprucht, so bilden 
das Ansehen des bezeugenden Sprechers, seine moralischen und mentalen 
Qualitäten die unabdingbaren Bedingungen für den Erfolg dieses Unterfan-
gens. Schließlich werde ich untersuchen, auf welche Art und Weise das 
Bild eines unmittelbar betroffenen Adressaten konstruiert wird. Sobald eine 
Mobilisierung in Gang gebracht wird, nimmt die Gruppe der Adressaten 
nämlich eine wichtige Stellung im Zeugendiskurs ein. Es geht dabei aller-
dings  nicht nur darum, ein Erlebnis zu vermitteln, sondern auch um die 
Herstellung einer »öffentlichen Meinung«5 über den Weg des Zeugnisses, 

5 Diesen für die Epoche der Aufklärung recht problematischen Terminus gebrau-

chend, berücksichtige ich die zahlreichen Studien, die sich der Frage widmen, 

unter ihnen: Chartier, Roger: Les origines culturelles de la Révolution francaise, 

Paris: Seuil 1990; Farge, Arlette: Dire et mal dire, Paris: Seuil 1992; Baker, 

Keith M.: »Politics and public opinion under the old regime: Some reflections«, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 209

die imstande ist, den Lauf der politisch-religiösen Ereignisse in Frankreich 
zu beeinflussen. Diese argumentative Dimension des Zeugnisses soll 
schließlich aufgezeigt werden.

Louis-Basile Carré de Montgeron, Louis-Adrien Le Paige und die Re-
dakteure der Zeitschrift Les Nouvelles Ecclésiastique fungieren als reprä-
sentative Instanzen der Konvulsionäre, eine Rolle, für die sie Zeit, Vermö-
gen und Energie investierten. Montgeron, politischer Berater am Parlament 
und einstiger Freigeist, der unter dem Eindruck der Wunder zum Jansenis-
mus konvertiert war, begab sich im Jahr 1737 nach Versailles, um die von 
ihm herausgegebene Sammlung von Zeugnissen, La Vérité des miracles 

opérés à l’intercession de M. de Pâris (»Die Wahrheit der Wunder, die 
durch die Fürbitte des Monsieur de Pâris vollbracht wurden«), persönlich 
dem König zu überreichen. Zwar brachte ihm der Verstoß gegen das höfi-
sche Protokoll die lebenslängliche Inhaftierung ein, doch produzierte er 
einen handfesten Skandal, der die Affäre berühmt machte. Le Paige, ein 
einfacher Anwalt aus dem Mileu des Pariser Amtsadels, engagierte sich auf 
der parlamentarischen Bühne für die Anliegen der Jansenisten. Anonymer 
als Montgeron, aber ähnlich effektiv produzierte Le Paige eine beeindruk-
kende Anzahl an theoretischen Schriften über die Opposition im Parlament. 
Er war ein obsessiver Archivar, und so ist sein Schriftbestand eine Schatz-
kammer für alles, was die religiösen und parlamentarischen Fragen seiner 
Zeit betrifft. Die Theologen von Saint-Mangloire schließlich, Philippe 
Boucher, Philippe Bouirsier, Jacques Fontaine de la Roche und die Brüder 
Jean-Baptiste und Marc-Antoine Desessarts, gründeten im Jahr 1727 die 
Nouvelles Ecclésiastique, eine oppositionelle politische Zeitung, die aus 
einer Gegnerschaft zur despotischen Herrschaft von Staat und Kirche her-
aus an die öffentliche Meinung appellierte. 

Montgeron hatte sich die Anerkennung der Wahrheit der Wunder von Pâris 
und ihres göttlichen Charakters zum Ziel gesetzt, weshalb er fünf Jahre 
seines Lebens damit verbrachte, Beweise für die Unwiderlegbarkeit der 
Wunder zusammenzutragen. Sein Werk mit dem Titel La Vérité des Mira-

in: Jack R.Censer/Jeremy D. Popkin (Hg.), Press and politics in pre-revolutio-

nary France, Berkeley u.a.: Univ. of California Press 1984, S. 204-247; Ozouf, 

Mona: »L’opinion publique«, in: Keith M. Baker: The Political culture of the 

Old Regime, Oxford [u.a.]: Pergamon 1987, S. 419-434.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

cles opérés à l’intercession de M. de Pâris et autres Appellants, démontrée 

contre M. l’Archevêque de Sens (Die Wahrheit der Wunder, die bei der 
Fürbitte des Monsieur de Pâris und anderer Fürbittenden vollbracht wur-
den, bewiesen entgegen dem Erzbischof von Sens) das im Dezember 1736 
erschien, wurde gleichzeitig in Utrecht unter der Verantwortung von Abbé 
Nicolas Le Gros und in einer geheimen Buchdruckerei in Paris gedruckt.6

Am 29. Juli 1737 reiste Montgeron, bekleidet mit der Robe des Pariser 
Parlaments, mit einer prachtvollen, ledergebundenen und mit Goldschnitt 
versehenden Ausgabe nach Versailles. Nachdem er ohne Schwierigkeiten 
in den königlichen Speisesaal vorgedrungen war, kniete der Magistrat vor 
dem jungen König nieder, hielt eine kurze Ansprache und überreichte die-
sem das Buch. Aus zeitgenössischer Perspektive verübte Montgeron damit 
einen wahren Gewaltakt. Diese Handlung war umso skandalöser, als sie 
direkt an die sakrale Person des Königs gerichtet war. Der Magistrat rich-
tete nicht nur sein Gesuch an ihn, sondern setzte seine Worte auch noch in 
einem physischen Akt um, indem er in die in die königlichen Gemächer 
eindrang und den König respektlos anredete. Die Obrigkeit reagierte noch 
am selben Abend, indem sie durch einen versiegelten Brief die Inhaftierung 
des Magistraten anordnete. Die Verletzung des Protokolls, die »aufsehener-
regende Tat« der Missachtung der sakralen Person des Königs, stellten eine 
schwerwiegenden Verstoß dar, der eine harte Strafe rechtfertigte und der 
selbst Montgerons Kollegen im Parlamente notgedrungen zustimmen muss-
ten.

Indem jedoch er sich selbst ein Recht herausnahm, das ihm keiner ge-
währt hatte, provozierte Montgeron einen Skandal, dessen Auswirkungen 
jenseits der Mauern von Versailles ihren Widerhall fanden und eine nicht 
geringe Auswirkung auf die Auseinandersetzungen um den Jansenismus 
hatten. Wenn auch das Zeugnis nicht vom König angehört worden war, so 
gewann doch Montgerons Rede durch den »diplomatischen« Zwischenfall 
ein Ausmaß an Bedeutung, das die Situation dann zu Gunsten des agent 

provocateur umschlagen lassen konnte. Bewies der Magistrat nicht, indem 
er sich direkt an den König wandte, letztlich blindes Vertrauen gegenüber 
dem König, der weder an seinem Respekt noch an seiner Ergebenheit für 
die Monarchie zweifeln würde? Brachte er, indem er so radikal handelte, 

6 Zur Biografie von Carré de Montgeron vgl. B. R. Kreiser: Miracles, Con-

vulsions, and Ecclesiastical Politics in Early Eighteenth-Century Paris.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 211

nicht überhaupt die Dringlichkeit und den Ernst der Situation zum Aus-
druck? Und war die Tatsache, dass Montgeron sogar bereit war sich für das 
Wohl der Sache zu opfern, nicht schon Beweis genug dafür, dass die Sache 
gerecht und das Zeugnis authentisch war? 

Diese Fragen wurden nicht nur von Außenstehenden gestellt, die auf 
das Ereignis reagierten7, sie wurden auch aus dem »Brief an den König«
verbreitet, den Montgeron selbst verfasste. Sie verraten, dass der Magistrat 
durchaus die vielfältigen Folgen seines Akts der Überschreitung vorausge-
sehen hatte, bevor er sich zum Hof aufmachte, und dass er sehr wohl die 
Möglichkeit ins Auge gefasst hatte, sich in seiner Niederlage als jemand 
darzustellen, der Glauben und Vernunft in Einklang brachte. Der Redner, 
der sich der Tatsache bewusst ist, dass seine soziale Stellung in der ständi-
schen Ordnung unzureichend ist, um das Einverständnis des Königs zu 
bekommen, weiß nichtsdestoweniger, dass seine Niederlage ihm die Sym-
pathie und die Bewunderung der Öffentlichkeit einbringen kann.

Im Gegensatz zu Montgerons Paukenschlag entfaltete die Arbeit von Le 
Paige ihre Wirkung im Laufe der Zeit. In einer früheren Studie habe ich 
beschrieben, welches Organisationsprinzip der Anwalt für die materielle 
Komposition der Zeugenberichte eingesetzt hat.8 Auch wenn die umfang-
reichen Bände, die in der Bibliothek von Port-Royal gelagert sind, auf den 
ersten Blick das rohe Produkt einer obsessiven Archivierung zu sein schei-
nen, die von einem akribischen, politisch übereifrigen Anwalt betrieben 
wurde, so erlaubt doch die Nummerierung der Akten und ihre Untergliede-
rung dem Leser einen Streifzug, der nicht unbedingt geradlinig verläuft. Er 
kann bei einem Einzelfall verweilen, einer Serie von Texten folgen, die der 
gleichen Gattung angehören, oder die Schriften eines einzelnen Autors le-
sen. Die Untergliederung betont den inneren logischen Zusammenhang der 
Akten, die selbst wieder aus einer Serie von Texten rund um einen »Fall«
zusammengesetzt sind. Die Anordnung, die Le Paige vornahm, ist intentio-
nal, wie er in einem handschriftlichen Brief notiert hat, der in den ersten 

7 Vgl. z.B. Montesquieu, Spicilège, Nr. 775.

8 Kahan, Michèle Bokobza: »Recueil de miracles: les convulsionnaires de Saint-

Médard«, in: Carole Dornier/ Renaud Dulong (Hg.), Esthétique du témoignage, 

Paris: Éditions de la Maison des sciences de l’homme 2005, S. 287-302.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

Band eingefügt ist.9 Er zielte darauf ab, das Risiko der Fragmentierung der 
Sammlung zu verringern und den Status der Texte zu verändern, die, ein-
zeln rezipiert, nicht die selbe Wirkung auf den Leser hätten.

Die Edition als Sammlung weist im Ganzen und auf der Ebene der ein-
zelnen Aktenstücke Wiederholungsstrukturen auf, durch die gezielt be-
stimmte Aspekte zum Tragen kommen. Der Herausgeber reiht gleichsam in 
wiederholender Geste Zeugenberichte auf, die einander ähnlich sind, und in 
denen sich allein Namen, zeitliche Angaben und die konkreten Krankheits-
ursachen unterscheiden. Zwischen die Berichte fügt er Abhandlungen und 
halb theoretische, halb polemische Briefe über die Stellung des Zeugnisses 
ein. Die Texte beschreiben wiederholt dasselbe Ereignis, stellen stets die-
selbe Frage, und sie schildern denselben Streit. Diese Wiederholung min-
dert den außergewöhnlichen Charakter des Ereignisses, banalisiert es sogar. 
Allerdings, so hat Renaud Dulong gezeigt, trägt die Banalsierung des au-
ßergewöhnlichen Ereignisses eben dazu bei, dass es in den Bereich der 
alltäglichen Wirklichkeit integriert wird, also in das Konkrete, das Mess-
bare, das Faktische. Wenn zudem jede Geschichte individuell ist und in 
eine Reihe von Geschichten eingefügt wird, die unendlich ergänzt werden 
kann, so wird diese individuelle Geschichte zum Sinnbild eines kollektiven 
Phänomens. Die Wiederholung, die die Anordnung der Texte strukturiert, 
ist Teil eines Projekts, das viel komplexer ist als eine simple Archivierung 
von Quellen, wenngleich nicht zu leugnen ist, dass sie beim Lesen mitunter 
Überdruss erzeugt. Dass gleichwohl das Interesse des Lesers wach gehalten 
werden soll, zeigt die Einfügung unerwarteter Dokumente, die der Sachlage 
eine überraschende Wendung geben. In den Akten herrscht eine dialogische 
Spannung, die sowohl jeden einzelnen Text für sich wie auch die ganze 
Sammlung prägt und dem Ensemble eine Kohärenz verleiht. Diese ge-
währleistet eine erfolgreiche Rezeption der Dokumente.

Genau an dieser Schnittstelle zwischen dem Streben nach Öffentlichkeit 
und dem Bedürfnis nach Archivierung ist die jansenistische Zeitung Nou-

velles Ecclésiastiques zu verorten. Die Affaire um die Bulle Unigenitus10

9 Handschriftlicher Brief von Le Paige, Titel: »Avertissement sur l’ordre des 

pièces des recueils«, LP-480, Bibliothèque de Port Royal.

10 König Ludwig XIV bat Papst Clemens XI. eine neue Bulle zu erlassen, um den 

Jansenismus endgültig zu vernichten. Im September des Jahres 1713 verurteilte 

die Bulle Unigenitus offiziell den Jansenismus, indem sie die »Réflexions 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 213

brachte eine kontroverse religiöse Presse hervor, deren Ziel es war, die 
religiöse Debatte in den öffentlichen Raum zu tragen. Als wöchentlich er-
scheinende Zeitung, deren Regelmäßigkeit, angesichts der erschwerten 
Bedingungen im Untergrund erstaunlich ist, verstanden sich die Nouvelles

als Sprachrohr mit der Absicht, die Auffassungen der Jansenisten im gan-
zen Land zu verbreiten und ihre Sache in eine Massenbewegung zu ver-
wandeln. Ihr häufiges, periodisches Erscheinen erlaubte es, die Debatte 
konstant auf dem aktuellen Stand zu halten. Die Zeitung enthielt Meldun-
gen von Korrespondenten aus einigen hundert Orten in Frankreich und um-
fasste vier bis acht Seiten. Ganz der Zeitungsrhetorik entsprechend, ent-
hielten sie aktuelle und unbestreitbare Informationen, die auf präzisen 
Quellen und nahezu immer namentlich genannten Zeugen beruhten. Die 
Regelmäßigkeit der Publikation, der beschleunigte Rhythmus der Ereig-
nisse, die Quantität der sich wiederholenden Informationen, die bis ins Äu-
ßerste übertriebene Genauigkeit der Fakten und vor allem die Öffnung für 
ein breites Publikum, das durch den journalistischen Diskurs evoziert wird 
– das sind die Elemente, die einen, um mit Catherine Maire zu sprechen, 
wahrhaften »Mechanismus der Propaganda« charakterisieren. Die Nouvel-

les Ecclesiastiques erscheinen als »das erste Beispiel eines populären Sen-
sationsblatts.«11

Die unterschiedlichen Mittel dienten einem Ziel: der offiziellen Aner-
kennung der Zeugnisse, einer Anerkennung, die über den aktiven Beitritt 
einer möglichst breiten Öffentlichkeit erwirkt wurde. Das Zeugnis stellte 
dabei zugleich den Gegenstand wie auch das Mittel der Auseinanderset-
zung dar: Die Authentizität der Zeugnisse zuzugeben, bedeutete, den Sieg 
der jansenistischen Sache zuzugeben. Angesichts der grundsätzlich frag-
würdigen Plausibilität von Berichten über wundersame Ereignisse ist leicht 
zu verstehen, warum die Jansenisten sich nicht mit der Form des »natürli-
chen Zeugnisses« begnügen konnten, also mit jener geläufigen Praxis, der 

morales sur le Nouveau Testament« (moralische Reflexionen über das Neue 

Testament) des Oratorianers Pasquier Quesnel bannte, die unter katholischen 

Familien in Frankreich sehr beliebt war und 1696 durch den Erzbischof von 

Paris, Louis-Antoine de Noailles, zwar befürwortet worden war, dann aber als 

häretisch eingestuft wurde. 

11 Sgard, Jean: »La presse militante au 18e siècle les gazettes ecclésiastiques«, in: 

Pierre Rétat (Hg.): Textologie du journal, Paris: Minard 1990, hier S. 34.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

sich jeder bedient, um in informellen Gesprächssituationen einen Bericht zu 
beglaubigen. Es ist schwieriger, die Ehrlichkeit eines Zeugen in Zweifel zu 
ziehen, wenn dessen Bericht zwar außergewöhnliche Dinge enthält, er sich 
jedoch den Normen des juristischen Kontexts anpasst und damit offizielle 
Anerkennung beansprucht. Indem der Sprecher seine Aussage in das Genre 
des Juridischen einschreibt – und das impliziert, dass er gewisse diskursive 
Charakteristika respektiert, wie etwa Genauigkeit, Kohärenz, Neutralität 
des Tonfalls, die Vermeidung von Ausdrücken des Gefühls oder der Mei-
nung –, erfüllt er die Grundbedingungen für die Glaubhaftigkeit seines Be-
richts. Dieses Bemühen um Objektivität, das jegliches Anzeichen der Stö-
rung zwischen dem Erlebnis und der Vorstellungswelt, jegliches Abdriften 
ins Konfuse und Übertriebene, das den Argwohn der Kritiker schüren 
könnte, zu beseitigen sucht, wird ergänzt durch eine Selbstdarstellung des 
Sprechers, die so detailliert wie möglich ist (Name, Alter, Adresse, Beruf, 
familiäre Situation usw.). Sie soll das Bild eines Individuums evozieren, 
dessen soziale Reputation, moralische Integrität und geistige Zurechnungs-
fähigkeit über jeden Zweifel erhaben ist.

Nehmen wir als Beispiel die Akte von Le Paige, die 220 Seiten umfasst 
und der Genesung von Anne le Franc gewidmet ist, die sich am 3. Novem-
ber 1730 ereignet hat. Darin findet sich unter anderem eine Reihe von 22 
Zeugnissen, teils von einzelnen Personen, teils von Gruppen, die le Franc 
bei dem Notar Loyson hinterlegt hatte und die unter dem Titel Certificats 

de la maladie et guérison d’Anne le Franc, suivant l’expédition de la copie 

Collationnée (»Zeugnisse der Krankheit und Genesung von Anne le Franc,
nach der Reihenfolge der Abfertigung der geprüften Kopien«) zusammen-
gefasst sind. Diese kurzen und konzisen Dokumente handeln nur von den-
jenigen Elementen der Geschichte, die sich als Beweise für das Wunder 
eignen: Einerseits von eine lange, leidensvolle Krankheit, andererseits die 
plötzliche Heilung nach dem Beten einer Novene auf dem Grab von Pâris. 
Die Zeugnisse ähneln sich durch die einfache Sprache. Die Formeln in Ein-
leitung und Schluss unterstreichen den Ritualcharakter einer Aussage, de-
ren förmliches Register die Objektivität und die Ehrlichkeit des Sprechers 
sicherstellen soll. Privat und beruflich wird dem Sprecher eine präzise Stel-
lung innerhalb der Gesellschaft und eine damit verbundene moralische Re-
putation zugeschrieben, die ihn autorisiert, legitim Zeugnis abzulegen.

Visuell springt dem Leser das typographische Muster der einander fol-
genden Zeugnisse ins Auge, da jede Beglaubigung mit dem Personalpro-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 215

nomen ›ich‹ oder ›wir‹ einsetzt. So tauchen eine Reihe von J und N in fett-
gedruckten Großbuchstaben auf und markieren den Übergang von einem 
Bericht zum nächsten. In Verbindung mit den stereotypen Formeln betonen 
diese typographischen Wiederholungen gerade die Emergenz individueller 
Stimmen: Sie sind vielfältig und doch identisch; sie sind die Zeichen der 
Individuen innerhalb eines kollektiven Diskurses um ein und dieselbe Aus-
sage. Ein Beispiel unter vielen:

»Wir, die Unterzeichnenden Gilles-Simon Loyseau, Tischlermeister in Paris, und 

Marie Allais, meine Frau, bescheinigen, dass wir das Anne le Franc genannte Mäd-

chen seit zwölf Jahren kennen, wir haben sie immer krank gesehen, und dass wir 

Kenntnis haben von den über sie berichteten Tatsachen, und dass wir sie jetzt ge-

hend und wohlauf gesehen haben: in diesem Glauben bezeugen [certifions] wir und 

bieten an, es zu versichern, wenn es von uns verlangt wird. Geschrieben zu Paris, am 

1. März 1731, so unterzeichnet Gilles Simon Loyseau und Marie Allais.«12

Angesichts dieser doppelten Strategie, einerseits dem gewöhnlichen Zeu-
gen das Recht zu erteilen, zu sprechen und geglaubt zu werden, und ande-
rerseits den individuellen Bericht in ein kollektives Zeugnis zu verwandeln, 
formierte sich ein Gegendiskurs mit dem Ziel, den Erzähler zu disqualifi-
zieren und ihm das Recht, als Zeuge auszusagen, zu verweigern. In seinem 
Erlass vom 15. Juli 1731 stellte Vintimille, Erzbischof von Paris, Anne le 
Franc in diesen Worten dar:

»[...] ein ungebildetes Mädchen, von niedrigem Stand, die durch ihren Zustand un-

fähig ist, sich in religiöse Auseinandersetzungen einzumischen, und über die man 

12 »Certificats de la maladie et guérison d’Anne le Franc, suivant l’expédition de la 

copie collationnée«, in: Miracles de Mr Pâris, Bd.1, 1736, fonds Le Paige, 

Bibliothèque de Port-Royal, LP 480: »Nous soussignés et certifions Gilles-

Simon Loyseau, Maître Tabletier à Paris, et Marie Allais ma femme, que nous 

avons connu la nommée Anne le Franc fille depuis douze Années, nous l’avons 

toujours vue malade, et que nous avons connaissance des faits rapportés dans sa 

relation, et que présentement nous l’avons vue marchant et se portant bien: en 

foi de quoi nous certifions et offrons de l’affirmer véritable, quand nous en 

serons requis. Fait à Paris ce premier Mars 1731, ainsi signé Gilles Simon 

Loyseau et Marie Allais.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

sagt, dass sie einen einfältigen Charakter habe: Jedoch der Stil ihres Berichts hat 

nichts Niedriges und Volkstümliches; sie spricht hier in Fachbegriffen von allen 

Symptomen einer Krankheit, die sich ständig veränderten; sie verschleiert mit 

Kunstfertigkeit die Umstände, die auf die Falschheit des Wunders schließen lassen 

können, und sie stellt diejenigen in das hellste Licht, die geeignet sind, einen von 

seiner Wahrheit zu überzeugen [...]. Beweisen alle diese Züge und verschiedene 

andere nicht in eindeutiger Weise, dass eine fremde Hand diejenige von Anne le 

Franc geführt hat; und dass man diesem Mädchen all das eingeredet hat, was man 

für zweckmäßig hielt, um aus ihrer Genesung Nutzen zu ziehen?«13

Mangel an Rechtschaffenheit, Zurechenbarkeit, Vertrauenswürdigkeit, Nor-
malität: Der gegnerische Diskurs prangert das Fehlen just jener Eigen-
schaften an, die für Zeugenschaft konstitutiv sind. Anne le Franc und alle 
anderen Zeugen, die ihren Bericht bekräftigten, sei von einfachem Gemüt, 
ungebildet, beherrscht von Vorurteilen und volkstümlichem Aberglauben, 
ganz im Bann der jansenistischen Machenschaften. Zudem: Hinter der an-
geblichen Vielheit der Zeugenstimmen verberge sich nur eine einzige 
Stimme, nämlich die einer aufrührerischen Partei, die im Verborgenen ge-
gen die Kirche operiert. Die Zeugnisse, die unter Druck oder durch Hinter-
list abgenötigt worden seien, lieferten nicht den geringsten Beweis, weil die 
Unterzeichner der Eingaben nicht in einmal in ihrem eigenen Namen sprä-
chen – wie Verblendete, die völlig selbstvergessen seien.

Angesichts dieser Vorwürfe der Fälschung, der Entstellung der berichteten 
Zeugnisse, der Verführung und frevelhaften Lügen, konterten die Jansenis-

13 Mandement de Monseigneur l’Archevêque de Paris, in: Miracles de Mr Pâris, 

S.8: »[…] une fille ignorante, d’une basse condition, incapable par son état 

d’entrer dans des disputes de Religion, et dont on dit que sa simplicité fait le 

caractère: cependant le style de sa relation n’a rien de bas et de populaire; elle y 

parle dans les termes de l’art, de tous les symptômes d’une maladie, dont les 

variations ont été continuelles; elle déguise avec artifice les circonstances qui 

peuvent faire connaître la fausseté du miracle, et elle met dans le plus grand jour 

celles qui sont propres à en persuader la vérité […]. Tous ces traits et divers 

autres encore ne prouvent-ils pas d’une manière sensible, qu’une main étrangère 

a conduit celle d’Anne le Franc; et qu’on a suggéré à cette fille tout ce qu’on a 

jugé convenable pour tirer avantage de sa guérison?«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 217

ten, indem sie grundsätzlich die Funktionsweise eines Verfahrens an-
prangern, dessen einziges Ziel es war, die Zeugnisse pauschal abzulehnen. 
Da der Erzbischof eine direkte Konfrontation mit der Klägerin Anne le 
Franc verweigerte, kam ihm in den Augen der Jansenisten auch kein Recht 
zu, die Glaubwürdigkeit des Zeugnisses zu beurteilen. Dass er seine Pflicht, 
die Sache zu prüfen, nicht erfüllen wollte, würde seine Unaufrichtigkeit 
und seine Befürchtungen offenbaren und so zuletzt die Wahrhaftigkeit ei-
nes Wunders, das sich vor aller Augen ereignet hatte, bestätigen.

In diesen Auszügen wird deutlich, welch wichtige Rolle das Ethos des 
Zeugen in der Konstruktion des Zeugnisdiskurses spielt. Wenn der Wert 
des Zeugnisses (als diskursives Produkt) einerseits vor allem vom sozialen 
Status des Sprechers und andererseits den sensoriellen, intellektuellen und 
moralischen Kapazitäten des Zeugen abhängt, so bietet es sich an, gerade 
diese Aspekte unablässig zu betonen. Aus diesem Grund fügte Montgeron 
in jede Schilderung der Wunder ein Kapitel mit dem Titel »Über den Cha-
rakter der Zeugen« ein, in dem er stets die eine selbe Frage stellt: Wenn es 
so leicht ist, dem Volk mit Verweis auf seine Ungebildetheit das Rederecht 
abzusprechen, wie reagiert man dann angesichts eines Zeugen von gehobe-
ner sozialer Stellung? In der dritten Schilderung der Wunderheilung von 
Marie Jeanne Fourcoy insistiert Montgeron auf der würdevollen Stellung, 
die die bezeugenden Ärzte innehaben, und auf ihrer Autorität als bezeu-
gende Sprecher: »Es sind Zeugen, die das Recht haben, Gegenstände dieser 
Art zu begutachten; Zeugen, die in dieser Hinsicht vor Gericht vereidigt 
wurden, und ihrem Wort vertrauen die Parlamente so, dass sie viele ihrer 
Urteile nach ihnen fällen«14. Und er fragt sich:

»[...] wer wird es wagen, diesen Zeugen seinen Glauben zu verweigern? Es sind, 

Monsieur Monteville eingeschlossen, sechs der berühmtesten Chirurgen von Paris, 

die mit der größtmöglichen Umsicht ein Protokoll von den Symptomen der Krank-

heit erstellt haben, die zu ihrem Fachgebiet zählt und ihrem Sachverstand zugänglich 

ist: wahrhafte Beweise, die Hoffnung auf Gerechtigkeit geben; Berichte von Perso-

nen von hohem öffentlichen Ansehen und anerkannter Rechtschaffenheit, die es 

14 La Vérité des miracles opérés par l’intercession de M. de Pâris et autres 

appelans, /demontrée contre l’Archevêque de Sens par M. Carré de Montgeron, 

conseiller au Parlement de Paris. Bd.2, neue, vom Verfasser durchgesehene und 

verbesserte Fassung, Köln: Librairie de la Compagnie, 1745. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

sicher nicht gewagt hätten, eine derartige Tatsache zu bezeugen, wenn sie nicht wahr

wäre, denn die Unwahrheit wäre augenscheinlich gewesen, greifbar, und alle, die die 

Delle Fourcy gesehen haben, hätten es erkannt.«15

In der Schilderung Miracle opéré sur Dom Alphonse de Palacios (»Wun-
derheilung von Dom Alphonse de Palacios«) zählt Montgeron eine Reihe 
von Namen höchst respektabler Zeugen auf:

»Stellen wir nun einen Zeugen vor, dessen allgemein bekannte Verdienste die Wert-

schätzung der ganzen Welt erlangt haben. Es ist der berühmte Monsieur Rollin, 

ehemaliger Rektor der Universität und Professor der Beredtsamkeit am Collège 

Royal. Seine Werke werden für immer Belege für die Weitläufigkeit seiner Kennt-

nisse sein, für seinen glänzenden Verstand und für die Unfehlbarkeit seines Ur-

teils.«16

Montgeron selbst ruft sein Amt als Magistrat in Erinnerung, um Vertrauen 
zu erwecken und den Bericht seiner eigenen Konversion wie auch seine 
Rolle als Vermittler der Zeugnisse durch den Verweis auf seine Kompetenz 
zu legitimieren:

»Ich wage zu hoffen, dass es einem eurer treuesten Untertanen, einem der Minister 

Eurer Obrigkeit, der seit 26 Jahren die Ehre hat, in Eurem Namen Recht zu spre-

15 Ebd., S.xiv: »[...] qui osera refuser d’ajouter foi à de tels témoins? Ce sont, y 

compris M. de Manteville, six des plus fameux Chirurgiens de Paris, qui ont 

dressé avec toute l’attention possible des procès-verbaux de l’effet qu’avait 

produit une maladie qui est de leur ressort et de la connaissance de leur art: 

pièces authentiques qui font foi en justice; rapports faits par des personnes d’une 

grande réputation et d’une probité reconnue, qui bien certainement n’auraient 

pas osé attester un pareil fait s’il eût été faux, puisque la fausseté en eût été 

visible, palpable, et de la connaissance de tous ceux qui avaient vu la Delle 

Fourcroy.«

16 Ebd., Bd.1, S.51: »Présentons maintenant un témoin, dont le mérite plus 

généralement connu ait acquis l’estime de tout l’univers. C’est le célèbre M. 

Rollin, ancien Recteur de l’Université et professeur d’Éloquence au Collège 

Royal. Ses ouvrages seront à jamais des preuves de l’étendue de ses con-

naissances, de l’éclat de ses lumières, et de la sûreté de son jugement«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 219

chen, endlich erlaubt ist, für den Ruhm und die Interessen Eurer Majestät, dem inne-

ren Eifer nachzugeben, von dem er sich entflammt fühlt«17.

Wir haben gesehen, wie die Ritualisierung der Sprache und ihre Anpassung 
an eine anerkannte diskursive Gattung es erlaubte, den Ausdruck von allzu 
starken Gefühlen zu neutralisieren und so den Bericht im Register des Kon-
trollierbaren und damit des Glaubwürdigen zu halten. Wir haben den Effekt 
der Wiederholung aufgezeigt, die darauf gerichtet ist, den außergewöhn-
lichen Charakter des Wunders auf ein Mindestmaß zu reduzieren und es so 
in die Realität des Alltäglichen einzuschleusen. Wir haben auch das Ge-
wicht des Ethos des Zeugen beleuchtet und die Art und Weise, in der der 
Sprecher in seiner Rede ein glaubwürdiges Selbst zu konstruieren versucht. 
All diese Bestandteile, die für eine wohlwollende Rezeption der Zeugnisse 
notwendig sind, zeigen implizit, welch großes Gewicht den Adressaten zu-
gesprochen wird, als einer Instanz, die am Ende über die berichteten Tat-
sachen zu werten hat. Doch auch wenn eine wohlwollende Aufnahme durch 
das Auditorium notwendig ist für die Autorisierung der Zeugnisse, bestim-
men zwei weitere Strategien den Zeugnisdiskurs, die nicht allein seiner 
Anerkennung durch ein Publikum dienen. Die Sprecherinstanz will nicht 
nur die Bedeutung des Ereignisses vermitteln, sondern zielt auch darauf ab, 
mit Hilfe des Berichts eine breite Zuhörerschaft zu mobilisieren, deren Zu-
sammenhalt Druck auf die unnachgiebige Obrigkeit ausüben kann. Unter 
diesem Blickwinkel scheint es geboten, das Zeugnis in einer im klassischen 
Sinn des Wortes rhetorischen Perspektive zu reflektieren, als eine Rede, die 
an ein Auditorium gerichtet ist, das sie zu beeinflussen versucht. 

Im Wesentlichen entstand diese Vorstellung eines Auditoriums durch 
den in der Presse verhandelten Zeugnisdiskurs. Allmählich stellte sich näm-
lich das Bewusstsein ein, dass man dieses Auditorium erzeugen und ihm 
die Rolle des Richters zuweisen kann. Die breite Anteilnahme an einer 
theologischen Debatte entfaltete eine politische Dimension. Das wird allein 
schon daran deutlich, dass einerseits einfache Menschen aus dem Volk das 
Wort ergriffen und Zeugnis ablegten, andererseits die Konstitutionalisten 

17 Ebd., Brief an den König, S.ij: »J’ose espérer qu’il serra permis à un de vos plus 

fidèles Sujets, à un des Ministres de votre autorité, qui depuis vingt-six ans a 

l’honneur de la rendre la justice en votre nom, de suivre enfin le zèle dont il se 

sent embrasé pour la gloire et pour les intérêts de VOTRE MAJESTÈ«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

diese strategisch aus dem Diskurs auszugrenzen versuchten. Doch wenn die 
Obrigkeit sich den Zeugnissen des einfachen, unschuldigen, frommen und 
ehrlichen Mannes aus dem Volk verschloss, würde sich dieser an Seines-
gleichen wenden und für seine Sache gewinnen. Die repräsentativen Zeu-
gen erhoben sich über eine grundsätzlich feindlich gesinnte kirchliche Zu-
hörerschaft. Sie setzten auf einen sozialen und kulturellen Konsens, der die 
Einmischung in den Diskurs und die Erhebung der öffentlichen Meinung 
forderte: 

»Es sind nicht nur die Gelehrten, die aufgeklärten Leute, die intelligenten und 

scharfsinnigen Köpfe, die zwischen wahren und falschen Lehren unterscheiden 

sollen: Es ist die Weltgemeinschaft, die einfachsten Gemüter sind es und auch noch 

die Grobschlächtigsten unter ihnen: Denn es geht um nichts geringeres als darum, 

den reißenden Wölfen nicht zum Opfer zu fallen.«18

Von Anfang an richtete sich die jansenistische Zeitung an ein »allgemeines 
Publikum«19. Der anonyme Verfasser beabsichtigte, in der Affäre der Bulle 
Unigenitus die Grenzen von Zeit und Raum zu überschreiten, weil sie »die 
ganze Religion umfasst, die ganze Kirche interessiert, und die Gott als eine 
Angelegenheit erkannt hat, an welcher früher oder später die Gläubigen alle 
Anteil nehmen müssen.«20

Und da die Nouvelles Ecclésiastiques »sich dafür einsetzen, diese Tat-
sachen anzuerkennen, sie bis in alle Gebiete des Königreichs und im Aus-
land zu verbreiten und die Erinnerung daran wach zu halten«, sind sie »der 

18 Nouvelles Ecclésiastiques, 3. Edition, Utrecht, 1735, Bd.1 (Jahre 1728,1729 und 

1730), S. ii: »Ce ne sont point seulement les savants, les hommes éclairés, les

esprits intelligents et subtils qui doivent faire ce dicernement des vrais et des 

faux docteurs: c’est le commun du monde, et les esprits les plus simples, et 

même les plus grossiers: car il ne s’agit de rien moins que de ne point devenir la 

proie des loups ravissants«.

19 Der Terminus wird vorgeschlagen von Chaïm Perelman und Olga Olbrechts-

Tyteca, Traité de l’argumentation. La nouvelle rhétorique, 1970 (1958). Vgl. 

dazu auch Ruth Amossy, L’Argumentation dans le discours, Paris: Armand 

Colin 2006, Kap. 1.

20 Nouvelles Ecclésiastiques, Bd. 1 (Jahre 1728, 1729 und 1730), S. ii.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 221

ganzen Welt von Nutzen«21. Statt sich jedoch selbst zum Führer dieses 
Unternehmens zu ernennen, verbirgt sich das sprechende Subjekt hinter 
einer journalistischen, unpersönlichen Rolle, um selbst restlos in der Masse 
der Leser aufzugehen, die alle gleichermaßen, seien sie gebildet oder unge-
bildet, von der Affäre betroffen sind: »Die Nouvelles tun nichts anderes, als 
die Geschichte einer der bedeutendsten kirchlichen Affären zu schreiben: 
eine Affäre, die umso interessanter ist, als sie sich vor unseren Augen voll-
zieht, als wir an ihr direkt teilhaben, und es weder zulässig noch überhaupt 
möglich ist, an ihr keinen Anteil zu nehmen.«22

Im Laufe ihrer Veröffentlichungen fahren die Nouvelles fort, systema-
tisch einen Zusammenschluss zwischen den Teilnehmern des Meinungs-
austauschs zu bewirken und diese für eine »gemeinsame Sache«23 zu verei-
nen. Dort, wo »jedermann ein Autor ist« und »alle Münder der Diener Got-
tes sich öffnen, um es zu erzählen, und die Federn gezückt sind, um es 
aufzuschreiben«24, entsteht eine existentielle Komplizenschaft zwischen 
den Zeugen und den Lesern, die durch das gleiche Schicksal miteinander 
verknüpft sind. Der Leser von heute wird der Zeuge von morgen sein, und 
ihre letztlich austauschbaren Stimmen gründen in einem kollektiven »man«
und »wir«, durch die die Solidarität und das Engagement einer verfolgten 
Gemeinschaft zum Ausdruck gebracht wird: 

»Unter dieser großen Menge von Personen, die von der päpstlichen Bulle betroffen 

sind, finden sich Menschen jeden Alters, beiderlei Geschlechts, jeder sozialen Stel-

lung: Bischöfe, Pfarrer, Priester, Laien, Mönche, Nonnen, Vertreter der Obrigkeit, 

Doktoren, Kirchendiener, Stiftsherren, Frauen, junge Mädchen«25.

21 Ebd.

22 Ebd.: »Les Nouvelles ne font autre chose que l’histoire d’une des plus grandes 

affaires qui aient été dans l’Église: d’une aiffaire d’autant plus intéressante, 

qu’elle se passe sous nos yeux, que nous en faison partie, et qu’il n’est ni permis 

ni possible de n’y prendre point de part«. 

23 1728, S. i.

24 Nouvelles Écclésiastiques, Bd. 2, Vorrede des Jahres 1731.

25 1731, S. i: »Dans cette multitude de personnes vexées pour la Bulle il s’en trou-

ve de tout âge, de tout sexe, de toute condition; Évêques, Curés, Prêtres, Laïcs, 

Religieux, Religieuses, Magistrats, Docteurs, Marguilliers, chanoines, Femmes, 

Filles.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | MICHÈLE BOKOBZA KAHAN

Aus dieser Perspektive kommt dem Zeugnisbericht die unerwartete Rolle 
als einem Auffangbecken einer vergänglichen Äußerung zu. Indem es 
wortgetreu in die Zeitung aufgenommen wird, eröffnet es einen Raum, in 
dem sich die Auffassung einer anonymen Bevölkerung Gehör verschafft; 
ein Ort, der das »Gerede« und die »Gerüchte« der Straße kanalisiert und 
der sie mittels einer Geste der Aneignung in einen Diskurs des politischen 
Widerstands verwandelt.

Mangels der Möglichkeit, meine Lektüre der beschriebenen Zeugnisse 
in den Nouvelles an dieser Stelle weiter zu vertiefen, werde ich mich damit 
begnügen, das Gesagte zu untermauern, indem ich den häufigen Gebrauch 
des Pronomens »wir« bzw. »man« [frz. »on«] und seine vielfältigen diskur-
siven Funktionen in Erinnerung rufe. So taucht etwa in einem einzelnen 
Protokoll zur Affäre um Anne le Franc vom 27. Juni 1731 das Pronomen 
»wir« [»on«] mehr als vierzehnmal auf einer Seite auf. Es bezeichnet dabei: 
1) die kollektive Rede einer Gruppe von Subjekten: »Wir bestätigen, dass 
durch ihr Gesuch […]«, 2) die anonyme Rede, das Gerede, das Gerücht das 
niemandem zugeordnet werden kann: »Man schreibt es auch ihrer Ver-
leumdung zu […]«, 3) die individuelle Rede des Autors, der jedoch die 
Spur seiner persönlichen Identität im Diskurs verwischen will: »Da wir von 
dem Wunder berichteten […] wussten wir nicht […]«, 4) die Rede der Op-
positionellen: »Wir haben ihm nicht nur die Vollmacht streitig gemacht
[…], wir würden ihn hindern«, 5) die von einem Dritten überlieferte Rede: 
»dieser erklärt, dass man sich aufgrund dessen, was er gelesen habe, nicht 
des Glaubens enthalten könne«. Während das Pronomen als Referenz für 
die Oppositionellen gebraucht wird, markiert die massive Präsenz dieses 
»wir« bzw. »man« [»on«] im wesentlichen eine Koinzidenz zwischen Le-
sern und Sprecher und betont so die Existenz eines kollektiven Subjekts, 
das das Individuelle übersteigt, es aber nicht auslöscht. Die Zeugnisse der 
Konvulsionnaire werden zu einem Ort, an dem die Individualität des an-
onymen Daseins respektiert wird.

Die Berichte der Konvulsionäre, seien sie aus erster oder aus zweiter Hand, 
erfüllen die im 18. Jahrhundert allgemein anerkannten Kriterien der Zeu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUFKLÄRUNG IM DIENST DER WUNDER | 223

genschaft als Genre26. Sie setzen sich jedoch von den Memoiren des Adels 
und der Reiseliteratur durch die unmittelbare Verankerung in der Realität 
ihrer Zeit ab. Hinter den diskursiven Strategien einer Anerkennung der 
jansenistischen Zeugnisse liest man, sozusagen zwischen Zeilen, das Auf-
kommen der fundamentalen Umwälzungen des 18. Jahrhunderts heraus. 
Die Zirkulation des gedruckten Zeugnisses und die Akkumulation von Be-
richten kündigen die zunehmende Präsenz der schriftlichen Rede im öf-
fentlichen Raum an und die Öffnung von Debatten, die früher unter Aus-
schluss der Öffentlichkeit verhandelt wurden, hin zum »Tribunal des 
Volks«. In ihnen manifestiert sich der Wunsch nach und das Recht auf 
Wissen für eine möglichst breites Publikum; sie zeigen die zentrale Stel-
lung, die dem empirischen Verfahren und der kritischen Prüfung sich wi-
derstreitender Positionen zugesprochen wird. Es lässt sich nicht bestreiten, 
dass die Jansenisten die neuen Möglichkeiten zu ihren Gunsten nutzten, die 
ihnen eine Gesellschaft bot, die den Keim von etwas Neuem in sich trug.

Aus dem Französischen von Sibylle Schmidt 

26 Vgl. Carole Dorniers Beitrag zum Thema: »Le Genre du témoignage dans les 

écrits du 18ième siècle: de la déclaration d’intention à l’effet de réception«, in: 

Gaudard, Francois-Charles/ Suarez, Modesta (Hg.), Formes discursives du 

témoignage, Toulouse: Éditions Universitaires du Sud, 2003, S. 39-53. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeugen der Zeitgeschichte

Revolutionsmemoiren im Frankreich der Restaurationszeit

ANNA KARLA

Der Zeitzeuge gilt als eine Figur des 20. Jahrhunderts.1 Seine Aufwertung 
durch die Oral History und seine Verankerung in der Mediengesellschaft 
der Nachkriegszeit prägen seit den siebziger Jahren die historische For-
schung und die pädagogische und populäre Vermittlung von Zeitgeschich-
te. Als bevorzugte Untersuchungsgegenstände von Studien zu Erinnerungs-
kultur und historisch-neurologischer Gedächtnisforschung werfen Zeitzeu-
genberichte Fragen auf nach der subjektiven Dimension von Geschichte, 
nach der Erzählbarkeit und der Authentizität von Erinnerung.2 Frühere For-

1 So zuletzt bei Martin Sabrow/Norbert Frei (Hg.): Die Geburt des Zeitzeugen 

nach 1945 (Tagungsband der gleichnamigen Tagung an der Friedrich-Schiller-

Universität, Jena, 18.-20.12.2008, Göttingen: Wallstein, im Erscheinen). 

2 Vgl. Thießen, Malte: »Gedächtnisgeschichte. Neue Forschungen zur Entstehung

und Tradierung von Erinnerungen«, in: Archiv für Sozialgeschichte 48 (2008), 

S. 607-634; zur Inszenierung des Zeitzeugen in Fernsehdokumentationen vgl.

Keilbach, Judith: Geschichtsbilder und Zeitzeugen. Zur Darstellung des Natio-

nalsozialismus im bundesdeutschen Fernsehen, Münster: Lit 2008; zur Typolo-

gie des Zeugen Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erin-

nerungskultur und Geschichtspolitik, München: Beck 2006, S. 85-92; zum Ver-

hältnis von Zeithistorikern und Zeitzeugen vgl. Schlinkert, Dirk: Der Zeitzeuge. 

Eine Spurensuche im Übergang zum kulturellen Gedächtnis, in: Manfred Grie-

ger/ Ulrike Gutzmann/Ders. (Hg.): Die Zukunft der Erinnerung. Eine Wolfsbur-

ger Tagung (= Forschungen, Positionen, Dokumente 2, Schriften zur Unterneh-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | ANNA KARLA

men historischer Zeugenschaft werden innerhalb der methodischen und 
theoretischen Konzeptionalisierung rund um den Neologismus des Zeitzeu-
gen dagegen meist auf die Beobachterrolle des unbeteiligten Augenzeugen 
reduziert. Während der Augen- oder Tatzeuge lediglich berichtet, was er 
gesehen hat, spricht der Zeitzeuge davon, was und wie er etwas erlebt hat. 
Ihm wird eine doppelte Funktion als Informationslieferant über die jüngste 
Vergangenheit einerseits und als Träger eines individuellen zeitgeschichtli-
chen Erfahrungswissens andererseits zugesprochen. Mehr noch als für eine 
detaillierte Wiedergabe vergangener Ereignisse stehe der Zeitzeuge mit sei-
ner eigenen Person für eine vermeintlich unmittelbare, quasi-authentische 
Vergegenwärtigung der jüngsten Vergangenheit ein.3

Die spezifische Bedeutung der Zeugen nach Weltkriegen und Holocaust 
und der Einfluss der medialen Bedingungen der zweiten Hälfte des 
20. Jahrhunderts auf die Präsenz von Zeitzeugen sind unumstritten. Den-
noch erweist es sich als vielversprechend, historische Zeugenberichte über 
die jeweils jüngste Vergangenheit auch jenseits der Zäsur aktueller Zeit-
geschichtsschreibung zu untersuchen und sie als einen Ausdruck persön-
licher Erfahrung zu begreifen, der über den Beschreibungsgestus des Au-
gen- oder Tatzeugen hinausgeht.4 Neben der Einsicht in die grundsätzliche 
Historizität der Zeitgeschichte selbst5 sprechen vor allem die Forschungen 
zur diversifizierten und differenzierten Beschäftigung mit Zeitgeschichte 

mensgeschichte von Volkswagen), Wolfsburg 2008, S. 47-59; zusammenfas-

send zum Umgang mit Zeitzeugen auch Hockerts, Hans Günter: »Zeitgeschichte 

in Deutschland. Begriffe, Methoden, Themenfelder«, in: Historisches Jahrbuch 

113 (1993), S. 98-127, hier v.a. S. 108f. 

3 Zum Begriff des Zeitzeugen und seiner Abgrenzung gegenüber dem Tat- und 

Augenzeugen vgl. Sabrow, Martin: »Der Zeitzeuge als Wanderer zwischen den 

Welten«, in: Ders./Norbert Frei (Hg.), Die Geburt des Zeitzeugen. 

4 Zur Rolle des Zeugen in der Geschichte vgl. allgemein Hartog, François: 

L’évidence en histoire. Ce que voient les historiens, Paris: Gallimard 2005, 

S. 236-266. 

5 Zur Vorrangigkeit der Zeitgeschichte seit der Antike vgl.  Momigliano, Arnaldo: 

»Herodot und die moderne Geschichtsschreibung«, in: Glenn W. Most/ Wilfried 

Nippel/Anthony Grafton (Hg.), Ausgewählte Schriften zur Geschichte und Ge-

schichtsschreibung. Bd. 2: Spätantike bis Spätaufklärung, Stuttgart, Weimar: 

Metzler 1998, S. 102-113, v.a. S. 105.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 227

im 19. Jahrhundert6 für eine Untersuchung von Zeitzeugenschaft avant la 

lettre. 
Im Folgenden soll gezeigt werden, dass die Zeugen bei der Transfor-

mation der Französischen Revolution von einer Ereigniskette der Gegen-
wart zu einem Thema der Zeitgeschichte eine zentrale Rolle einnahmen. 
Als diejenigen, die etwas »gesehen« oder »erlebt« hatten, prägten sie in ho-
hem Maße die gesellschaftliche Auseinandersetzung mit der jüngsten Ver-
gangenheit. Die Zeugenberichte über die Revolution unterschieden sich da-
bei in ihrem Gehalt und in ihrer Rezeption durch das zeitgenössische Lese-
publikum wesentlich vom bloßen Rapport des Beobachters. Die Zeitgenos-
sen der Revolutionsereignisse avancierten vielmehr zu historiographisch 
relevanten und politisch höchst brisanten Figuren. In Form von schriftli-
chen, meist als »Mémoires« betitelten Abhandlungen zirkulierten bereits in 
den 1790er Jahren und verstärkt seit dem Ende der napoleonischen Ära 
Texte zu zahlreichen Aspekten der Revolution auf dem französischen Lite-
raturmarkt. Im Medium der Memoiren wurden die moralische und ethische 
Verantwortung historischer Zeugen verhandelt, ihr Stellenwert innerhalb 
einer Gesamtgeschichte der Revolution und ihre politische Bedeutung für 
die Gegenwart, die Generationsbezogenheit von Erinnerung sowie  die 
Aufarbeitung traumatischer Erlebnisse durch das Erzählen.

Anhand eines umfangreichen Editionsunternehmens der 1820er Jahre, 
der Collection des Mémoires relatifs à la Révolution française, werden zu-
nächst die Präsenz der Memoiren auf dem Literaturmarkt und die Erwar-
tungen des zeitgenössischen Lesepublikums an diese Form historischer 
Zeugenschaft beschrieben (I). Anschließend wird untersucht, welcher Stel-
lenwert dem spezifischen Wissen der Zeugen zugesprochen wurde und in-
wieweit die Editonsstrategien der Memoirensammlung an zeitgenössische 
Überlegungen zur historiographischen Funktion der Zeugenberichte an-
knüpften (II). Die Frage nach Verantwortlichkeit der Zeugen gegenüber der 
eigenen und gegenüber kommenden Generationen sowie der konfliktreiche 

6 Vgl.  Schulin, Ernst: »Zeitgeschichtsschreibung im 19. Jahrhundert«, in: Max-

Planck-Institut für Geschichte (Hg.): Festschrift für Hermann Heimpel, Göttin-

gen: Vanderhoeck&Ruprecht 1971, S. 102-139; zur Zeitgeschichtsschreibung 

im nachrevolutionären Frankreich vgl. Philippe Bourdin (Hg.), La Révolution 

1789-1871. Écriture d’une histoire immédiate, Clermont: Presses Univ. Blaise-

Pascal 2008.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | ANNA KARLA

Umgang der Restaurationsmonarchie mit den zahlreichen Revolutionserin-
nerungen verdeutlichen die ethisch-moralische und politische Dimension 
von Zeugenschaft im Deutungskampf um die Revolution (III). Eine 
Schlussbetrachtung fasst die Ergebnisse zusammen und geht auf den Zu-
sammenhang von Zeitgeschichte und Zeugenschaft im nachrevolutionären 
Frankreich ein (IV).

I.

Die Herrschaftsjahre von Restaurations- und Julimonarchie in Frankreich 
waren durch eine bemerkenswerte Konjunktur der Memoirenliteratur ge-
kennzeichnet.7 Neben umfangreichen Editionsunternehmen zu früheren 
Epochen der französischen Geschichte wie etwa die von Claude-Bernard 
Petitot und Jean-Louis Monmerqué herausgegebene Collection complète de 

Mémoires relatifs à l’histoire de France8 erschienen bis 1840 insgesamt 
über 400 Memoirenbände, in denen Themen der Zeitgeschichte – die Re-
volution oder die napoleonische Epoche – verhandelt wurden.9 Als signifi-
kantes Beispiel dieser »Memoirenflut« (Pierre Nora) kann die ab 1820 im 
Pariser Verlagshaus Baudouin Frères erschienene Collection des Mémoires 

relatifs à la Révolution française gelten, deren über fünfzig Bände hohen 
Absatz auf dem zeitgenössischen Literaturmarkt fanden.10 Einige Bände 

7 Vgl. Fierro, Alfred: Bibliographie critique des Mémoires sur la Révolution écrits 

ou traduits en français, Paris: Service des Travaux Historiques de la Ville de Pa-

ris 1988; Zanone, Damien: Écrire son temps. Les Mémoires en France de 1815-

1848, Lyon: Presses Univ. de Lyon 2006 sowie Nora, Pierre: »Les Mémoires 

d’État. De Commynes à de Gaulle«, in: Ders. (Hg.), Les Lieux de Mémoires. 

Bd. 2: La Nation, Paris: Gallimard 1986, S. 355-400.

8 P. Nora: Les Mémoires d’État, S. 357.

9 D. Zanone: Écrire son temps, S. 34.

10 Vgl. die knappen Beschreibungen bei P. Nora: Les Mémoires d’État, S. 358; D. 

Zanone: Écrire son temps, S. 30-32; Bertier de Sauvigny, Guillaume de: 

»L’historiographie de la Révolution française de 1814 à 1830«, in: Revue de la 

société d’histoire de la Restauration et de la Monarchie constitutionnelle 4 

(1990), S. 63-82, hier S. 72f. sowie Deinet, Klaus: Die mimetische Revolution 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 229

wurden noch in den 1820er Jahren bis zu dreimal neu aufgelegt, und der 
Ruf des Editionsunternehmens, das von dem Juristen Albin de Berville und 
dem Publizisten Jean-François Barrière geleitet wurde, reichte über die 
Grenzen Frankreichs hinaus. So notierte das Leipziger Konversationslexi-
kon im Jahr 1827 unter dem Lemma »Memoiren«: »Diese von Berville und 
Barrière herausgegebene Sammlung kann in ihrer Art fuer musterhaft gel-
ten.«11 Ein Teil der Texte, die innerhalb der Collection des Mémoires er-
schienen, waren Erstveröffentlichungen, die meisten waren seit ihrer Ent-
stehung – meist in den 1790er Jahren – schon mehrfach aufgelegt worden. 
Zu den Autoren zählten so unterschiedliche Persönlichkeiten wie Madame 
Roland, der Pariser Bürgermeister Bailly, der General Dumouriez oder der 
Abgeordnete des Nationalkonvents Barbaroux. Die Themen reichten vom 
Bastillesturm über die Gefängnisse während der Zeit der Terreur bis hin zu 
den Kämpfen in der Vendée.

Das verbindende Element dieser inhaltlich höchst heterogenen Samm-
lung bestand im gemeinsamen Status der Autoren als Zeugen der Französi-
schen Revolution, die einzelne Ereignisse und Episoden – sei es als Ak-
teure oder als Beobachter – erlebt und ihre Eindrücke und Erinnerungen 
schriftlich fixiert hatten. Unter der Oberbezeichnung »Mémoires« versam-
melte die Collection des Mémoires sowohl solche Texte, die im deutschen 
Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts als »Denkwürdigkeiten« oder »Le-
benserinnerungen« übersetzt wurden, als auch kürzere Berichte über kon-
krete Ereignisse, Tagebucheinträge, Notizen und Abhandlungen zu einzel-
nen Aspekten der Revolution. Ihr Titel stellte die Sammlung in die Gat-
tungstradition der französischen Memoirenliteratur und knüpfte zugleich an 
das erfolgreiche Editionsunternehmen Petitots und Monmerqués an, als 

oder die französische Linke und die Re-Inszenierung der Französischen Revo-

lution im 19. Jahrhundert (1848-1871), Stuttgart: Thorbecke 2001, S. 39f. 

11 Allgemeine deutsche Real-Encyklopädie für die gebildeten Stände (Conversa-

tions-Lexikon) in zwölf Bänden, Bd. 7, Leipzig 1827, S. 275. Andere, weniger 

umfangreiche Editionsprojekte waren die Mémoires des contemporains beim 

Verlagshaus Bossanges Frères, eine Collection des Mémoires des maréchaux de 

France et des généraux français, erschienen bei Ladvocat, die Collection des 

pièces importantes relatives à la Révolution française (Libraire historique) sowie 

die Collection des documents et témoignages authentiques tendant à établir la 

vérité dans l’histoire ou: Mémoires de tous beim Verlag Levavasseur.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | ANNA KARLA

dessen zeitgeschichtliches Pendant sich die Collection des Mémoires ver-
standen wissen wollte.12

Die einzelnen Bände der Memoirensammlung stießen auf das Interesse 
eines zeitgenössischen Lesepublikums, dem die Revolution durch die Erin-
nerungen und Erzählungen der älteren Zeitgenossen auch über dreißig Jahre 
nach den Ereignissen durchaus noch präsent war. So begrüßte in der kon-
servativ-royalistischen Tageszeitung Journal des Débats politiques et litté-

raires ein Rezensent die Tatsache, dass es die Mitlebenden der Revolution 
wären, die in der Memoirensammlung das Wort ergriffen: 

»[…] es ist die Geschichte unserer Zeit, es ist unsere eigene Geschichte, die uns der 

Herausgeber mit den Mémoires lesen lässt. Die Mémoires stammen von Menschen, 

die wir gesehen und gekannt haben oder zumindest gesehen und gekannt haben 

könnten. Man wird sich darin einig sein, dass eine solche Lektüre sehr attraktiv ist; 

man sieht nur zu gern, wie ein anderer die Ereignisse und Menschen beurteilt, die 

man selbst beurteilt hat.«13

Die Revolutionsmemoiren sollten nicht allein dazu beitragen, bislang unbe-
kannte Fakten zu enthüllen, sondern auch all jenen Zeitgenossen ein Identi-

12 Zur Tradition der Memoirengattung in Frankreich vgl. Kleber, Hermann: Die 

französischen Mémoires. Geschichte einer literarischen Gattung von den An-

fängen bis zum Zeitalter Ludwigs XIV, Berlin : Schmidt 1999. Vgl. auch die 

kritische Auseinandersetzung mit der Gattungsbezeichnung »Mémoires« als ei-

ner Editionsstrategie bei Jouhaud, Christian/Ribard, Dinah/Schapira, Nicolas: 

Histoire, littérature, témoignage. Écrire les malheurs du temps, Paris : Gallimard

2009, S. 23-40. Zur Verortung der Editoren in der zeitgenössischen Memoiren-

konjunktur vgl. Prospectus de la Collection des Mémoires relatifs à la Révolu-

tion Française, avec des notices sur leurs auteurs et des éclaircissemens histo-

riques, par MM. Berville et Barrière, 12 Bd. in-8°, Paris : Baudouin Frères 1820, 

S. 6).

13 » […] c’est l’histoire de notre temps, c’est notre propre histoire qu’il [l’éditeur] 

veut nous faire lire dans les Mémoires des personnes que nous avons vues et 

connues, ou que du moins nous avons pu voir et connoître. On ne sauroit dis-

convenir qu’une pareille lecture offre un grand attrait aussi; on aime à voir 

comment un autre a jugé les événemens et les hommes qu’on a jugé soi-même.« 

(Journal des Débats politiques et littéraires, 18.11.1820).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 231

fikationspotential bieten, die selbst aktiv oder beobachtend an der Revolu-
tion teilgehabt hatten. Gerade aufgrund der schier unüberschaubaren Ereig-
nisfülle der jüngsten Vergangenheit erhoffen sich die Leser neben neuer 
Detailkenntnis in erster Linie Einblick in eine subjektive Dimension des 
Erlebens, den letztlich nur durch die Zeugen selbst gewähren konnten. So 
warb das Verlagshaus Baudouin Frères für die Bände seiner Collection des 

Mémoires mit dem Argument, dass die Memoiren einen nahezu unver-
fälschten Eindruck der Geschichte vermittelten und sich das Revolutions-
geschehen in ihnen gleichsam aktualisierte:

»Bei der Lektüre dieser Mémoires merkt man schnell, dass die Autoren selbst gese-

hen haben, was sie erzählen, und dass sie sagen, was sie getan haben. Der große 

Reiz ihrer Schriften begründet sich in der Lebendigkeit ihrer Erinnerungen; die Ta-

ten, die Reden, die kleinsten Bewegungen, alles steht ihnen noch vor Augen: Man 

spürt ihr Herz in Bewegung, ihre Vorstellungskraft entflammt; sie nehmen euch mit 

auf den Schauplatz des Geschehens, sie schildern euch ihre Eindrücke, sie zwingen 

euch, ihre Gedanken nachzuvollziehen und lassen euch an allen ihren Gefühlen, an 

ihren Ängsten und Hoffnungen teilhaben.«14

Die Schriften der Revolutionsteilnehmer und -beobachter sollten dazu bei-
tragen, die zeitliche Distanz zur jüngsten Vergangenheit zu überwinden und 
dem Leser vermeintlich authentische, da persönliche und intime Erinnerun-
gen zu vermitteln. Der auf den ersten Blick rein quantitative Anstieg von
Zeugenberichten, der in der Memoirenkonjunktur der 1820er Jahre seinen 
Ausdruck fand, ging mit einem ausgeprägten Interesse der Zeitgenossen an 
den Berichten zeithistorischen Erlebens einher. 

14 »On s’aperçoit aisément, en lisant ces Mémoires que leurs auteurs on vu ce 

qu’ils racontent et disent ce qu’ils ont fait. L’intérêt répandu dans leurs écrits 

naît de la vivacité de leurs souvenirs ; les actions, les discours, les moindres 

mouvemens, tout est encore présent à leur esprit : on sent que leur cœur s’est 

ému, que leur imagination s’est enflammée ; ils vous transportent avec eux sur 

le lieu de la scène, ils vous communiquent leurs impressions, vous forcent 

d’entrer dans leurs idées, et vous associent à tous leurs sentimens d’affection, de 

crainte ou d’espoir.« (Prospectus de la Collection des Mémoires relatifs à la Ré-

volution Française, S. 2.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | ANNA KARLA

II.

Die Frage, inwiefern die Zeugen Träger eines spezifischen Wissens über 
die jüngste Vergangenheit wären und ob sie einen relevanten Beitrag zur 
Historiographie der Revolution liefern könnten, wurde sowohl von den 
Memoirenautoren selbst als auch von den Herausgebern der Memoiren-
sammlung und dem zeitgenössischen Lesepublikum reflektiert. Schon seit 
den 1790er Jahren hatten sich Überlegungen darüber gemehrt, ab welchem 
Zeitpunkt und ob es überhaupt möglich wäre, eine objektive Geschichte der 
Revolution zu schreiben. Unter dem Eindruck der revolutionären Partei-
kämpfe erschienen die Darstellungen der Zeitgenossen zumindest als frag-
würdig, wie eine im Jahr 1800 in der Zeitschrift »Minerva« abgedruckte 
Übersetzung des französischen Zeithistorikers François Emmanuel Toulon-
geon ausführte:

»Bey so vielen widersprechenden Ideen und so vielen getheilten Meinungen ist es 

ein schweres Unternehmen, die Wahrheit vom Irrthum zu scheiden. Ein ausländi-

scher Beobachter frage einen Royalisten, einen Jacobiner, über den 10. August, den 

31ten Mai, den 9ten Thermidor; immer wird er schwankend bleiben. […] Die politi-

schen Ereignisse, und vorzüglich die, die mit Revolutionen zusammenhängen, glei-

chen Schauspielen, die sich nicht auf der Bühne beurtheilen lassen. […] Ein Ge-

schichtsschreiber findet sich in derselben Lage wie der Beobachter auf dem Vesuv; 

er sieht kaum, was um ihn herum vorgeht.«15

In den Einleitungen der meisten Bände, die Eingang in die Collection des 

Mémoires fanden, zeigt sich, dass die Zeitgenossen der Revolution durch-
aus um das Misstrauen gegenüber ihren Darstellungen und um die Proble-
matik der engen Verwobenheit ihrer Biographien mit den politischen Er-

15  »Bemerkungen über die Schwierigkeiten, die Geschichte der Revolution wäh-

rend derselben zu schreiben«, F.-E. Toulongeon übersetzt von J.S. Ersch, in: 

Minerva. Ein Journal historischen und politischen Inhalts (1800) Bd. 3, S. 546-

553, Zitat S. 550f. Siehe hierzu Reichardt, Rolf: »Die Revolution – ein ›magi-

scher Spiegel‹. Historisch-politische Begriffsbildung in französisch-deutschen 

Übersetzungen«, in: Lüsebrink, Hans-Jürgen/Ders. (Hg.), Kulturtransfer im E-

pochenumbruch. Frankreich – Deutschland 1770-1815 (= Deutsch-Französische 

Kulturbibliothek, Bd. 9), Leipzig: Leipziger Univ.-Verlag 1997, S. 883-999. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 233

eignissen wussten. Sie erkannten darin die Grenzen, aber auch die spezifi-
sche Chance ihrer Aussagen über die jüngste Vergangenheit. Anstatt sich 
zu den Begründern einer Historiographie der Revolution zu stilisieren, sa-
hen sich die Autoren von Revolutionsmemoiren vielmehr als ihre Chroni-
sten. So erklärte der Marquis de Ferrières am Beginn seiner Mémoires, dass 
es nicht die Aufgabe der Zeugen wäre, Geschichte zu schreiben, sondern 
nachfolgenden Historikern die notwendigen Materialien zu liefern.16 Und 
auch Cléry, der Diener Ludwigs XVI. während dessen Gefangenschaft im 
Pariser Temple, sah in seinen tagebuchartigen Aufzeichnungen eine Samm-
lung von Fakten, die er kommenden Generationen von Historikern bereit-
zustellen gedachte.17 Diese offensive Bescheidenheit der Memoirenautoren 
und ihr Insistieren auf Faktizität und Wahrhaftigkeit ist textimmanent als 
literarischer »Pakt« historischer Memoiren beschrieben worden.18 Eine
glaubwürdige Verbindung von Selbsterlebtem mit den historischen Ereig-
nissen konnte demnach entweder durch eine bewusste Inszenierung der ei-
genen Person im Zentrum des Geschehens oder – wie von den meisten Au-
toren bevorzugt – durch eine maximale Zurückhaltung erreicht werden. 

Jenseits dieser Schreibstrategie, die das Ich bewusst zurückstellte, be-
werteten die meisten Memoirenautoren ihre persönlichen Berichte jedoch 
als einen wertvollen und letztlich unersetzlichen Teil eines Gesamtbildes 
der Epoche. So erklärte der General Doppet am Beginn seiner Mémoires 

politiques et militaires, dass die umwälzenden Ereignisse der Revolution 
eines Tages nur auf Grundlage der Memoiren der »hommes révolution-

16 »C’est aux hommes qui ont vu et suivi les événemens, à fournir des matériaux 

nécessaire à l’histoire: ce n’est point à eux à l’écrire.« (Collection des Mémoires

relatifs à la Révolution française: Mémoires du Marquis de Ferrières, avec une 

notice sur sa vie, des notes et des éclaircissemens historiques, par MM. Berville 

et Barrière, Band I, Paris: Baudouin Frères 1821, S. XVI.) 

17 »En classant ces notes en forme de journal, mon intention est plutôt de fournir 

des matériaux à ceux qui écriront l’histoire de la fin malheureuse de l’infortuné 

Louis XVI, que de composer moi-même des mémoires : je n’en ai ni le talent ni 

la prétention.« (Collection des Mémoires relatifs à la Révolution française: 

Journal de Cléry, Paris: Baudouin Frères 1825, S. 1).

18 Zanone, Damien: »Le monde ou moi: les embarras poétiques des Mémoires 

historiques«, in: Ders. (Hg.), Le moi, l’histoire 1789-1848, Grenoble: EL-

LUG 2005, S. 23-38, Zitat S. 25. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | ANNA KARLA

naires« verstanden und erklärt werden könnten.19 Die Komplexität und 
Vielschichtigkeit der Revolution und der spezifisch neue und »unerhörte« 
Charakter der Ereignisse verlangte geradezu danach, dass jeder, der an 
einer ihrer Episoden – sei es beobachtend, sei es aktiv – teilgehabt hatte, 
sein ganz persönliches Zeugnis ablegte. 

Die Editoren und Verlagshäuser der 1820er Jahre reagierten auf dieses 
Spannungsverhältnis zwischen dem Eigenwert der singulären Erinnerung 
auf der einen und der zugleich unausweichlichen Beschränktheit des per-
sönlichen Standpunktes auf der anderen Seite mit einer empirischen Heran-
gehensweise. Ein umfassendes und wahrheitsgemäßes Bild der Revolution 
könnte laut den offiziellen Werbeschriften des Verlagshauses Baudouin 
Frères für ihre Collection des Mémoires nur dort entstehen, wo möglichst 
viele Autoren unterschiedlicher politischer Couleur zu Wort kämen. Eine 
»wahrhaftige« Geschichte der Französische Revolution böte sich den Le-
sern nur durch die – nicht zuletzt für die Verlagshäuser höchst lukrative –
Konfrontation vieler Standpunkte und durch den Vergleich und die Gegen-
überstellung unterschiedlicher Zeugen. In ihren Übereinstimmungen wie 
auch in ihren Widersprüchen würde die Zusammenschau der Zeugenbe-
richte die Wahrheit über die zurückliegenden Jahrzehnte ans Licht beför-
dern.20 Die Memoiren erschienen aus dieser Perspektive nicht mehr allein 
als Faktensteinbruch für eine von späteren Generationen zu verfassende 
Revolutionsgeschichte, sondern bildeten als Geschichten der Einzelnen die 
notwendige Grundlage einer umfassenden Geschichte der Französischen 

19 »C’est en analysant les mémoires des hommes révolutionnaires que l’on par-

viendra dans un temps à expliquer les grands mouvemens qui ont eu lieu jusqu’à 

ce jour.« (Collection des Mémoires relatifs à la Révolution française: Mémoires 

politiques et militaires du général Doppet, avec des notes et des éclaircissemens 

historiques, Paris:  Baudoin Frères 1824, S. VIII).

20 »[…] tous ces écrivains, placés dans des situations différentes, n’ont ni les mê-

mes intérêts ni la même manière de voir, de penser ou d’écrire, et c’est là 

précisément ce qui donne à la réunion de leurs témoignages une haute impor-

tance aux yeux de l’histoire : ces témoignages se fortifient ou se détruisent dans 

cette espèce de confrontation, et la vérité sort des dépositions contradictoires, 

comme l’instruction résulte de l’ensemble des faits.« (Prospectus de la Collec-

tion des Mémoires relatifs à la Révolution Française, S. 3.)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 235

Revolution.21 Indem die heterogene Gruppe der Zeugen als Trägerin eines 
spezifischen und letztlich unersetzbaren Wissens über die Vergangenheit 
anerkannt wurde, avancierte sie zu einer zentralen Instanz der Revolutions-
erinnerung. Die zeitgenössische Vorstellung von der Revolution als einem 
Mosaik unzähliger Ereignisse und als einem unversöhnlichen Kampf der 
Parteimeinungen erhoben die Herausgeber der 1820er Jahre zum Gestal-
tungsprinzip, das sich in der Sammlung von Memoiren als einer eigenstän-
digen historiographischen Form niederschlug.22

Die Herausgeber der Collection des Mémoires waren allerdings auch 
darum bemüht, die rein persönlichen Erinnerungen der Memoirenautoren 
auf ihren objektiven Wahrheitsgehalt hin zu prüfen und der Sammlung als 
Ganzem eine überindividuelle historische Bedeutung zu verleihen.23 In bio-
graphischen Notizen (»notices sur la vie«), die einigen der Memoiren vo-
rausgingen, beschrieben die Herausgeber das Leben des Autors und stellten 
seine persönliche Integrität und seine Autorität als einem Zeugen der Re-
volution auf den Prüfstand. Fußnoten und Anmerkungen klärten Irrtümer 
auf, stellten Tatsachen richtig oder verwiesen auf widersprechende Dar-
stellungen in anderen Bänden der Memoirensammlung. Im Anhang fanden 
die Leser zeitgenössische Quellen, Dokumente und Beweisstücke, soge-
nannte »pièces justificatives«, die den eigentlichen Memoirentext in einen 
Paratext aus Nachweisen und Kommentaren einbanden.

Fast kriminalistisch wurden diejenigen Zeugenberichte aufgearbeitet, 
die zu den brisantesten der Revolutionsepoche gehörten. Die erste Ausgabe 

21 Zum Herausbildung von »Geschichte« als Kollektivsingular um 1800 vgl. die 

grundlegenden Arbeiten Reinhart Kosellecks, v.a. den Artikel »Geschichte, Hi-

storie«, in: Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtli-

che Grundbegriffe. Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, 

Bd. 2, Stuttgart: Klette-Cotta 1975, S. 593-717.

22 Vgl. parallel auch die Konjunktur von Autographen-Sammlungen bei Stammers, 

Tom: »The refuse of Revolution. Autograph Collecting in France 1789-1860«, 

in: Carolina Armenteros/Tim Blanning/ Isabel DiVanna/Dawn Dodds (Hg.), Hi-

storicising the French Revolution, Newcastle: Cambridge Scholars Publ. 2008, 

S. 39-63.

23 »[Les éditeurs] s’efforcent de conserver toujours l’esprit de justice et de

modération qui sied à l’Histoire.« (Prospectus de la Collection des Mémoires 

relatifs à la Révolution Française, S. 7). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | ANNA KARLA

der »Mémoires sur les journées de Septembre 1792« von 1823 kündigte für 
eine zweite Lieferung das Faksimile des letzten Briefes an, der an die Prin-
zessin von Lamballe, eines der wohl prominentesten Revolutionsopfer, ge-
richtet gewesen war. Das Original hätte nach Auskunft der Herausgeber 
noch die Blutspuren der ermordeten Prinzessin aufgewiesen. Den Schriften 
der Mitglieder des Wohlfahrtsausschusses wurden Faksimiles hinzugefügt, 
auf denen die eigenhändige Unterschrift beispielsweise Robespierres oder 
Saint-Justs zu erkennen war. Als Beitrag zu einem tieferen Verständnis der 
Zeitgeschichte stellten die Herausgeber ihr suggestives Anschauungsmate-
rial explizit in die Tradition der physiognomischen Lehren Johann Caspars 
Lavaters24 und bedienten somit eine zeitgenössische Erwartungshaltung, die 
jenseits der historischen Ereignisse und Abläufe auch eine anthropologi-
sche Dimension der Revolution zu erfassen erhoffte. Neben einer profun-
den Kenntnis der Revolutionsgeschichte erwartete den Memoirenleser auch 
die Offenbarung der eigentlichen »Seele der Terreur«25. 

III.

Die Beschäftigung mit der Zeitgeschichte war im postrevolutionären Frank-
reich in erster Linie die Aufarbeitung einer Katastrophenerfahrung. Für 
zahlreiche Zeitgenossen der Revolution und deren Nachkommen stellten 
die Ereignisse der jüngsten Vergangenheit eine traumatische Erfahrung dar, 
deren Verarbeitung nicht zuletzt im Medium der Memoirenliteratur statt-

24 »Nous avons cru que l’intérêt déjà si puissamment excité par la publication de 

notre ouvrage, composé en entier de pièces authentiques, s’accroîtra encore si la 

plupart de ces hommes qui s’y peignent eux-mêmes, offraient aux regards ces 

signes muets où Lavater saisissait la pensée la plus secrète de l’âme.« (Collec-

tion des Mémoires relatifs à la Révolution française: Papiers inédits trouvés 

chez Robespierre, Saint-Just, Payan, etc. Supprimées ou omis par Courtois, pré-

cédés du rapport de ce député à la Convention Nationale, avec un grand nombre 

de fac-similie et les signatures des principaux personnages de la Révolution, Pa-

ris: Baudouin Frères 1828. S. 3.)

25 »[…] les signes les plus effrayans et les plus propres à saisir l’âme d’épouvante 

et de terreur!« (Ebd.) Zum Einfluss der Lavaterschen Physiognomik vgl. auch T. 

Stammers: The refuse of Revolution, S. 43.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 237

fand.26 Indem sie an ein Verantwortungsbewusstsein gegenüber den Opfern 
und gegenüber nachfolgenden Generationen appellierten, gingen insbeson-
dere die Berichte der Überlebenden der Septembermorde und der Terreur 
über eine betont objektive Berichterstattung des Augenzeugen hinaus. Das 
Bedürfnis, den verstorbenen Leidensgenossen durch das Niederschreiben 
der eigenen Erinnerungen die letzte Ehre zu erweisen, war von der Einsicht 
begleitet, dass nur die Vergegenwärtigung der Vergangenheit eine Wieder-
holung ihrer Schrecken in der Zukunft verhindern könnte. In den zwei 
Bänden der Mémoires sur les prisons, die 1823 innerhalb der Collection 

des Mémoires erschienen, erklärt der anonyme Insasse eines Pariser Gefän-
gnisses, dass er vorrangig aus einem Verantwortungsgefühl gegenüber sei-
nen verstorbenen Mitgefangenen heraus über seine Zeit in der Gefangen-
schaft berichten wollte.27 Verantwortung, wenn auch gegenüber den Nach-
kommen, empfand auch der Schriftsteller und Politiker Honoré Riouffe, 
dessen erstmals 1794 erschienene Mémoires d’un détenu pour servir à 

l’histoire de la tyrannie de Robespierre den Hauptteil des ersten Bandes der 
Mémoires sur les prisons innerhalb der Sammlung Barrières und Bervilles 
bildeten. Erst wenn die Zeugen gesprochen und ihre Erinnerungen an die 
Öffentlichkeit gebracht hätten, so Riouffe, gehörten ihre Erlebnisse end-
gültig der Vergangenheit an und wäre ihre Wiederholung in der Zukunft 
ausgeschlossen.28 Die Edition von 1823, die den Bericht Riouffes in den 

26 Dies gilt besonders auch für die Emigranten der Revolutionszeit, vgl. Rance, 

Karine: Mémoires des nobles émigrés dans les pays germaniques pendant la 

Révolution Française. Unveröffentlichte Dissertation, Paris 2001.

27 »Échappé à tous les dangers qui ont menacé mes jours, je veux consacrer quel-

ques veilles à écrire mes souvenirs, donner des larmes aux compagnons que 

l’échafaud m’a ravis, aux amis que j’ai perdus.« (Collection des Mémoires rela-

tifs à la Révolution française: Mémoires sur les Prisons. Tome Second, conte-

nant ceux qui concernent les prisons de Port-Libre, du Luxembourg, de la rue de 

Sèvres, etc., etc. […] avec des notes et des éclaircissemens historiques, Paris: 

Baudouin Frères 1823, S. 230).

28 »La publicité qu’on donne à des pareils horreurs empêche qu’elles ne recom-

mencent« (Collection des Mémoires relatifs à la Révolution française: Mémoi-

res sur les Prisons. Tome Premier, contenant les Mémoires d’un détenu, par Ri-

ouffe. […] avec une notice sur la vie de Riouffe et des éclaircissemens histori-

ques, Paris: Baudouin Frères 1823, S. 4).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | ANNA KARLA

Kontext mehrerer Schriften über die Gefängnisse während der Terreur stell-
te und den Blick auch über Paris hinaus auf die Vorgänge in der fran-
zösischen Provinz richtete, betonte eine überzeitliche Bedeutung der Op-
fergeschichten, die neben persönlicher Erinnerung zugleich ein Lehrstück 
über die gewaltsamen Konsequenzen revolutionärer Parteikämpfe wären.29

Auch mit einem zeitlichen Abstand von drei Jahrzehnten erwies sich für 
die Herausgeber der Memoirensammlung die von Riouffe formulierte For-
derung als maßgeblich, die Revolutionserinnerungen der Zeitgenossen 
nicht allein als Zeugnis einer vergangenen Epoche zu begreifen, sondern sie 
für die eigene Gegenwart zu aktualisieren. Als ihre wichtigste Zielgruppe 
berief sich Collection des Mémoires daher auf eine »junge Generation«, die 
noch immer unter den Einflüssen der epochalen Ereignisse lebte, diese aber 
nicht in eigener Erfahrung und Anschauung kennengelernt hatte.30 Die Zeu-
gen der Revolution wurden so letztlich auch zu Trägern des Gedächtnisses 
der Nation stilisiert: Aus der Lektüre ihrer Erzählungen sollten die Nachge-
borenen erfahren, dass die Gesellschaft der Gegenwart aus tiefen Partei-
kämpfen erwachsen war. Wenn auch mittlerweile das »Gras über den 
Trümmern der Bastille« gewachsen sei, so Barrière und Berville in ihrem 
Vorwort zu den »Mémoires sur la Bastille«31 und die Rückkehr der Bourbo-
nen das offizielle »Ende«32 der Revolution eingeläutet hätte, dürfte dies 
nicht zu einer allgemeinen Geschichtsvergessenheit führen. 

29 »[…] apprendre à notre âge, aux dépens de celui qui l’a précédé, quelle longue 

et funeste irritation laissent au fond des cœurs les passions et les violences de 

l’esprit de parti.« (Ebd., S. IV).

30 Zur Charakterisierung einer nachrevolutionären Generation und ihrem durchaus 

kritischen Verhältnis zur jüngsten Vergangenheit vgl. Spitzer, Alan B.: The 

French Generation of 1820, Princeton/New Jersey: Princeton UP 1987, v.a. 

S. 189f.

31 Collection des Mémoires relatifs à la Révolution française: Mémoires de Lin-

guet sur la Bastille, et de Dusaulx, sur le 14 juillet, avec des notes et des éclair-

cissemens historiques, par MM. Berville et Barrière, Paris: Baudouin Frères 

1821, S. I. 

32 »[…] le lecteur se trouvera […] guidé d’époque en époque jusqu’à la restaura-

tion qui a terminé la révolution française« (Prospectus de la Collection des 

Mémoires relatifs à la Révolution Française, par MM. Berville et Barrière, Paris: 

Baudouin Frères 1822, S. 4.)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 239

Die Brisanz, die der Revolution als Thema der Zeitgeschichte noch in 
den 1820er Jahren anhaftete, war die eines Deutungskampfes um die Ver-
gangenheit, der immer auch ein Meinungskampf um die politische Ver-
fasstheit der Gegenwart war. Der Umgang der retablierten Bourbonenmon-
archie mit der revolutionären Vergangenheit, der in der Devise von »union 
et oubli« in der Charte Constitutionnelle sinnfällig wurde, äußerte sich in 
einer Geschichtspolitik, zu deren Grundpfeilern sowohl das Vergessen und 
der »pardon« als auch die ostentative Geste der Sühne zählten.33 Dieser of-
fiziellen Sicht auf die Ereignisse liefen die systematische Aufarbeitung und 
Sammlung von Zeugenberichten der Revolution, wie sie die Collection des 

Mémoires verfolgte, insofern zuwider, als zu ihren Voraussetzungen eine 
grundsätzliche Offenheit gegenüber jeglicher Revolutionserinnerung zählte. 
Wenn auch die Memoirensammlung angesichts des deutlichen Überge-
wichts an royalistischen Autoren nicht als ein oppositionelles Unternehmen 
galt, so zeigen doch die wenigen Fälle von konkreten Eingriffen der staatli-
chen Zensur, welchen Einschränkungen ein Editionsunternehmen zur Zeit-
geschichte innerhalb der Rahmenbedingungen restaurativer Ge-
schichtspolitik unterlag.34

Mit Albin de Berville, der einige Lebensbeschreibungen und Kom-
mentare zur Memoirensammlung beigesteuert hatte und parallel zu seiner 
Herausgebertätigkeit als Publizist und vor allem als Anwalt in Zensurfragen 

33 Zur restaurativen Geschichtspolitik vgl. zusammenfassend Marcowitz, Reiner: 

»Vergangenheit im Widerstreit. Die Restauration 1814/1815-1830«, in: 

Ders./Paravicini, Werner (Hg.), Vergeben und Vergessen. Vergangenheitsdis-

kurse nach Besatzung, Bürgerkrieg und Revolution, München: Oldenbourg 

2009, S. 111-123. Zum Sühnekult vgl. Fureix, Emmanuel: La France des lar-

mes. Deuil politique à l’âge romantique (1814-1840), Seyssel: Champ Vallon 

2009, v.a. S. 97-109; zu seiner baulichen Inszenierung in Paris vgl. Butenschön, 

Anja: Topographie der Erinnerung. Die Sühnemonumente der französischen Re-

stauration. 1814-1830, Berlin: wvb, Wiss. Verl. 2009. 

34 Das Vorwort zu den »Mémoires de Charles Barbaroux«, verfasst von dessen 

Sohn Ogé, musste in der zweiten Auflage um eine Darstellung der Ereignisse 

des 10. August 1792 gekürzt werden. Die »Mémoires de Buonarroti sur la 

conspiration dite de Babeuf« erschienen bezeichnenderweise erst im Spätsom-

mer 1830 innerhalb der Collection des Mémoires, nachdem sie bereits 1828 in 

Brüssel gedruckt worden waren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | ANNA KARLA

in Erscheinung trat35, stand das Editionsunternehmen zudem zumindest in 
personeller Nähe zum liberalen Milieu der Restaurationszeit.36 Zwar blieb 
die Collection des Mémoires mit ihren gemäßigt liberalen und royalisti-
schen Memoirenautoren von Zensurmaßnahmen weitgehend unbehelligt, 
doch war Berville im Gerichtsprozess um die Veröffentlichung der Memoi-
ren eines ehemaligen Mitglieds im Nationalkonvent, Levasseur de Sarthe, 
direkt mit der restriktiven Zensur konfrontiert. Im Gerichtsprozess, der am 
Jahresanfang 1830 zu einer mehrmonatigen Gefängnisstrafe für den Verle-
ger führte, zeigte sich, dass die zeitgeschichtlichen Memoiren von offiziel-
ler Seite keineswegs als rein historische und damit politisch unverfängliche 
Quelle bewertet wurden. Das Edieren und Veröffentlichen von Zeugenbe-
richten wurde, sofern diese der offiziellen Deutung der Revolution grund-
sätzlich zuwider liefen, als Straftat eingestuft. Demgegenüber argumen-
tierte Berville in seinem Plädoyer für den der Erregung öffentlichen Ärger-
nisses angeklagten Verleger, dass es sich bei den Memoiren Levasseurs 
nicht um einen Beitrag zu aktuellen politischen Fragen, sondern um ein 
Dokument der Zeitgeschichte handelte. Wo es um historische Wahrheit 
ginge, könnte der Richterspruch niemals von einer Regierung, sondern aus-
schließlich von einer interessierten und informierten Öffentlichkeit gefällt 
werden, der daher freier Zugang zu allen Versionen und Deutungen der hi-
storischen Zeugen gewährt werden müsste. Ein Geschichtsprozess, wie er 
gegen den Verleger der Memoiren Levasseurs angestrebt wurde, charakte-
risierte Berville am Ende seines Plädoyers schlicht als einen »Anachronis-
mus«.37

35 So beispielsweise 1821/22 als Verteidiger des Chansonniers Béranger und des-

sen Verleger Baudouin (vgl. Berville, Albin de u.a.: Consultation dans la cause 

de MM. de Béranger et Baudouin, Paris, Baudouin Frères, 26. Februar 1822.)

36 Zum liberalen politischen Lager im Frankreich der Restaurationszeit vgl. Leon-

hard, Jörn: Liberalismus. Zur historischen Semantik eines europäischen Deu-

tungsmusters, München: Oldenbourg 2001, v.a. S. 173-184.

37 Plaidoyer pour M. Achille Roche, Éditeur des Mémoires de Levasseur de la 

Sarthe (6ème Chambre, 1829), in: Annales du barreau français ou choix des 

plaidoyers et mémoires les plus remarquables… Barreau moderne, Bd.VIII, Pa-

ris: B. Warée aîné 1834, S. 392-438, hier S. 408. Zu den Memoiren von Mit-

gliedern des Nationalkonvents vgl. Luzzatto, Sergio: Mémoire de la Terreur. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZEUGEN DER ZEITGESCHICHTE | 241

IV.

Die Zeugen der Revolution waren Mittlerfiguren zwischen Vergangenheit 
und Gegenwart. Zu ihren Beglaubigungsstrategien zählten Detailtreue und 
die selbst auferlegte und stets betonte Verpflichtung zu größtmöglicher Ob-
jektivität. Der Versuch, die eigenen Erlebnisse und Wahrnehmungen so tat-
sachengetreu wie möglich wiederzugeben, ging dabei mit der Einsicht in 
die Eingeschränktheit der eigenen Perspektive und den subjektiven Cha-
rakter des persönlichen Berichts einher. Als Zeugen der Revolution begrif-
fen sich die Memoirenautoren jedoch als Vertreter einer Generation mit ei-
nem einzigartigen Erfahrungshorizont, und sie sahen sich dementsprechend 
in der Verantwortung, mit ihrem ganz persönlichen Zeugnis zu einer künf-
tigen Gesamtgeschichte der Revolution beizutragen. 

Die Editoren der Collection des Mémoires machten die doppelte Funk-
tion der Memoiren als Quellen der Ereignisse der jüngsten Vergangenheit 
und als Zeugnisse zeitgeschichtlichen Erlebens zur Grundlage ihrer Samm-
lung. Indem sie die heterogenen Zeugenberichte innerhalb eines einheit-
lichen Textkorpus einander gegenüberstellten, knüpften sie an die zeit-
genössische Debatte um die Glaubwürdigkeit und die Standortgebundenheit 
historischer Zeugen an. Das beigefügte Quellen- und Anschauungsmaterial 
verortete die Memoiren in ihren jeweiligen historischen Kontext und ver-
mittelten zugleich den Eindruck einer quasi-authentischen und vermeintlich 
unvermittelten Vergegenwärtigung der berichtenden Person. Die Memoi-
rensammlung bediente so das zeitgenössische Interesse an objektiven Fak-
ten und an subjektiven Erlebnisberichten. Die Zeugenberichte versprachen 
nicht nur die detaillierte Wiedergabe einzelner Ereignisse, sondern auch 
einen emotionalen Zugang zur jüngsten Vergangenheit.

Die Memoiren über die Revolution, die in großer Zahl auf dem Litera-
turmarkt der 1820er Jahre zirkulierten, waren als Schriften über die jüngste 
Vergangenheit auch Teil der politischen Kultur der Restaurationszeit. Wäh-
rend die Revolution offiziell als beendet galt, blieb sie als Thema der Zeit-
geschichte in den Berichten der Zeugen weiterhin präsent. Die Reichweite 
der revolutionären Ereignisse hatte eine Flut von Erinnerung zur Folge ge-
habt, die kanalisiert, überwacht und zensiert, nicht jedoch grundsätzlich 

Vieux Montagnards et jeunes Républicains au XIXe siècle, Lyon: Presses Univ. 

de Lyon 1991.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | ANNA KARLA

eingedämmt werden konnte und die letztlich einen konstitutiven Bestand-
teil der restaurativen Gegenwart bildete.

Angesichts des differenzierten und durchaus kontroversen Umgangs der 
Zeitgenossen mit den Zeugenberichten der Französische Revolution erweist 
sich die Unterscheidung zwischen dem objektiv-distanzierten Augenzeugen 
vergangener Epochen und dem persönlich betroffenen, aus seiner Erfah-
rung schöpfenden Zeitzeugen seit 1945 als fragwürdig. Die Berichte der 
Revolutionszeugen waren Informationsquelle und Ausdruck zeitgeschicht-
lichen Erlebens zugleich. Als zentrale Akteure der Zeitgeschichte hatten die 
Zeugen die Revolution nicht nur gesehen, sondern sie auch durchlebt und 
an ihr teilgehabt. Der Blick auf Frankreich – wo das Jahr 1789 den Beginn 
der »histoire contemporaine« markiert – kann dazu beitragen, historisches 
Zäsurdenken zu kontextualisieren und zumindest ein stückweit zu relativie-
ren.38 Als aufschlussreich für den Zusammenhang zwischen Revolutionser-
lebnis und historischer Zeugenschaft erweist sich dabei nicht zuletzt auch 
ein Befund aus dem deutschen Sprachraum: In der Folge der Revolutions-
ereignisse etablierte sich an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert der 
Begriff der »Zeitgeschichte« als Kurzform einer von jeher vorrangigen Be-
schäftigung mit der »Geschichte der eigenen Zeit«.39 Spätestens seither 
lässt sich Zeitgeschichte als ein komplexes Wechselspiel von Wahrheit und 
Politik begreifen, das ohne die Zeugen nicht denkbar ist.

38 Vgl. Hudemann, Rainer: »Histoire du Temps présent in Frankreich. Zwischen 

nationalen Problemstellungen und internationaler Öffnung«, in: Nützenadel, A-

lexander/Wolfgang Schieder (Hg.), Zeitgeschichte als Problem. Nationale Tradi-

tionen und Perspektiven der Forschung in Europa (= Geschichte und Ge-

sellschaft, Sonderheft 20), Göttingen: Vanderhoeck&Ruprecht 2004, S. 175-

200, hier S. 176f.  Für eine Internationalisierung der zeitgeschichtlichen Theo-

riediskussion plädieren Nützenadel, Alexander/Schieder, Wolfgang: »Zeitge-

schichtsforschung in Europa. Einleitende Überlegungen«, v.a. S. 12f.

39 Vgl. Ernst, Fritz: »Zeitgeschehen und Geschichtsschreibung. Eine Skizze«, in: 

Die Welt als Geschichte 17, Heft 3 (1957), S. 137-189, hier S. 138; sowie Ko-

selleck, Reinhart: »Anmerkungen zur ›Zeitgeschichte‹«, in: Victor Conzemius 

/Martin Greschat/Hermann Kocher (Hg.), Die Zeit nach 1945 als Thema kirchli-

cher Zeitgeschichte, Göttingen: Vanderhoeck&Ruprecht 1988, S. 17-31. Vgl. 

zusammenfassend zur Wortgeschichte und zu nationalen Unterschieden in der 

Periodisierung Hockerts, H. Günter: Zeitgeschichte in Deutschland, S. 98-105.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegte Objekte 

Einleitende Gedanken zur Musealisierung des Zeitzeugen 

STEFFI DE JONG 

EINLEITUNG – ›WIR SIND GESCHICHTE!‹1

Aus Anlass des 50. Jubiläums der Römischen Verträge zeigte das Brüsseler 
Musée de l’Europe von Oktober 2007 bis Mai 2008 die Ausstellung It’s our 

history!. Die Ausstellung war ursprünglich als Eröffnungsausstellung für 
ein größeres Europamuseum gedacht und wurde in leicht veränderter Form 
unter dem Titel Europa – To Nasza Historia im Sommer 2009 in Breslau 
gezeigt2. Thema der Ausstellung ist die Geschichte der Europäischen Integ-
ration von 1945 bis 2007; und wie der Titel – It’s Our History! – Es ist un-

1 Dieser Aufsatz wurde im Rahmen des Forschungsprojektes Exhibiting Europe. 

The development of a European narrative in museums, collections and exhibi-

tions verfasst. Das Projekt wird gefördert vom Norwegischen Forschungsrat un-

ter dessen Programm Assigning Cultural Values (KULVER).

2 Für einen Überblick über die Entstehungsgeschichte des Musée de l’Europe 

siehe Charléty, Véronique: »Bruxelles: capitale européenne de la culture? 

L’invention du Musée de l’Europe«, in: Etudes Européennes (3. März 2006). Im

Internet unter: http://www.cees-europe.fr/fr/etudes/revue9/r9a3.pdf. Letzter 

Zugriff 17.02.1010. Sowie Mazé, Camille: »Von Nationalmuseen zu Museen 

der europäischen Kulturen – Eine sozio-historische und ethnografische Annähe-

rung an den Prozess einer ›Europäisierung‹ der ethnologischen und historischen 

Nationalmuseen«, in: Museumskunde 73 (2008), S.110-126. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | STEFFI DE JONG

sere Geschichte! – schon andeutet, will das Musée de l‘Europe die Euro-
päische Integrationsgeschichte als eine Geschichte ›von unten‹, als eine 
Geschichte der europäischen Bürger darstellen. Bereits in der Lobby wird 
die Ausstellung von einem sogenannten »Manifest« eingeleitet, in dem zu 
lesen ist: 

»[…] die Ausstellung zeigt, […] dass die ›große Geschichte‹ des europäischen Zu-

sammenschlusses untrennbar ist von der ›kleinen Geschichte‹ eines jeden von uns, 

die wir die Bürger Europas sind. Diese Geschichte ist kein Privileg der Herrschen-

den. Wir alle formen sie, ohne dass wir uns dessen immer bewusst sind. Das ist un-

sere Geschichte!«3

Die Macher versuchen, diesem Leitsatz durch siebenundzwanzig auf die 
ganze Ausstellung verteilten Video-Stationen gerecht zu werden. Hier kann 
man sich siebenundzwanzig persönliche Geschichten von EU-Bürgern an-
sehen, eine pro Mitgliedsstaat. So erzählen zum Beispiel die Deutschen In-
ge und Klaus Stürmer von ihrer Flucht aus der DDR im Jahre 1962, die 
Belgierin Rita Jeusette von ihrer Beteiligung am Streik in der Nationalen 
Waffenfabrik im belgischen Herstal, wo Arbeiterinnen 1966 um Lohn-
gleichstellung kämpften, und der Ungar Gyula Csics spricht davon, wie er 
den ungarischen Aufstand 1956 als Zwölfjähriger erlebt hat. Gleich im 
zweiten Raum blicken diese 27 Europäer, den Besuchern von einem Grup-
penfoto entgegen. In seinem pädagogischen Begleitheft vergleicht das Mu-

sée de l’Europe dieses Gruppenfoto mit den sogenannten ›Familienfotos‹, 
die bei EU-Gipfeln aufgenommen werden: »This could have been an offi-
cial photograph of a European summit with the EU heads of state and go-
vernment, but it isn’t. These are 27 ordinary European citizens«4. Bereits 
am Anfang der Ausstellung wird also eine enge Verwandtschaft zwischen 
einer Geschichte ›von unten‹ und der Geschichte »der Herrschenden« eta-
bliert. Der Titel der Ausstellung »Es ist unsere Geschichte« wird zu einem 
›Wir sind Geschichte!‹; die 27 Individuen werden zu Stellvertretern der eu-

3 Die Museumstexte wurden für die Breslauer Version der Ausstellung überarbei-

tet und ins Deutsche, Polnische und Tschechische übersetzt. Wann immer ich 

aus den Ausstellungstexten zitieren werde, werde ich mich auf die deutsche 

Version der Texte berufen, wie sie in Breslau zu lesen waren. 

4 Tempora: L’Europe, c’est ton historie. Cahier pédagogique, o.O 2007.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 245

ropäischen Integrationsgeschichte aus dem einfachen Grund, dass sie wäh-
rend der Zeit, die in der Ausstellung behandelt wird, in einem Land gelebt 
haben, das heute zur Europäischen Union gehört. Als solche sind sie zu-
gleich grundsätzlich austauschbar, wie ein weiterer Museumstext unter-
streicht:  

»Die 27 Personen, denen Sie hier begegnen werden, geben uns die Möglichkeit, die 

europäische Geschichte zu verstehen, die sich seit 50 Jahren in der Verschiedenar-

tigkeit individueller Schicksale widerspiegelt. Gewiss hätten viele andere auch, de-

ren Leben ähnlich verlaufen sind, ausgewählt werden können. Aber das beweist nur, 

dass das, was für unsere 27 Personen gilt, für sehr viele andere auch zutrifft, viel-

leicht sogar für alle. Für jeden von uns ist die Geschichte Europas die eigene Ge-

schichte.« 

Die Ausstellung baut demnach auf der doppelten Annahme auf, dass die 
äischen Integration die Summe von unzähli-

gen individuellen Geschichten ist und deshalb jeder als valider und kom-
petenter Zeuge der Geschichte fungieren kann.

Das Musée de l’Europe ist weder das erste, noch das einzige zeithistori-
sche Museum, das für seine Ausstellung auf gesprochene oder auf Video 
aufgezeichnete Zeugnisse zurückgreift. Wie die Kulturwissenschaftlerin 
Katrin Pieper jüngst festgestellt hat, haben historische Museen »den erzäh-
lenden Zeitzeugen als authentisches Schauobjekt [entdeckt]«5. Allen voran 
Gedenkstätten und Museen, die den Zweiten Weltkrieg und den Holocaust 
behandeln, integrieren Zeitzeugen-Videos und Audioaufnahmen in ihre 
Dauerausstellungen. Es steht mittlerweile außer Frage, dass der Zeitzeuge 
in historischen Museen angekommen ist. Wie aber ist er dorthin gekom-
men, was sind seine musealen Funktionen und wie wird er dargestellt? 

Laut der jüngsten Definition des International Council of Museums ist 
ein Museum »a non-profit, permanent institution in the service of society 
and its development, open to the public, which acquires, conserves, resear-

ches, communicates and exhibits the tangible and intangible heritage of 
humanity and its environment for the purposes of education, study and en-

5 Pieper, Katrin: »Resonanzräume. Das Museum im Forschungsfeld Erinnerungs-

kultur«, in Joachim Baur (Hg.), Museumsanalyse – Methoden und Konturen ei-

nes neuen Forschungsfeldes, Bielefeld: transcript 2010, S 187-212, hier S.191.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | STEFFI DE JONG

joyment«6. Ausgehend von den hier definierten Aufgaben des Museums, 
nämlich Sammeln, Konservieren, Forschen, Vermitteln und Ausstellen, 
werde ich anhand von ausgewählten Beispielen zeigen, wie sich der Zeit-
zeuge von einer Quellengattung und einer zentralen Figur in der Ge-
schichtsvermittlung zu einem, in seiner medialisierten Repräsentation, au-
thentifizierenden Schauobjekt gewandelt hat. Dabei sollen generelle Trends 
in der musealen Darstellung und die gesellschaftlichen Funktionen von 
Zeitzeugen aufgezeigt werden. 

SAMMELN, FORSCHEN, KONSERVIEREN –
INDIVIDUELLE ERINNERUNG ALS QUELLE UND 

SAMMLUNGSOBJEKT

Museen sind Sammlungs- und Forschungsinstitutionen. Die Fragen danach, 
was gesammelt wird und nach welchen Kategorien die gesammelten Ob-
jekte angeordnet werden, haben sich dabei über die Jahrhunderte und von 
Museum zu Museum gewandelt.7 Auch sammeln Museen als Forschungs-
einrichtungen oft Gegenstände, die nicht direkt für die eigentliche Ausstel-
lung bestimmt sind. Ein Großteil der Sammlungsbestände findet nie oder 
nur für begrenzte Zeit einen Platz in der Dauerausstellung. Objekte, für die 
in den Ausstellungsgalerien kein Platz ist, die aus ethischen, moralischen 

6 International Council of Museums: ICOM Definition of a Museum. Im Internet 

unter: http://icom.museum/definition.html vom 24. 08.2007. Letzter Zugriff: 21. 

Februar 2010. Meine Hervorhebung. 

7 Die Literatur der Museumsgeschichte füllt einige Regalkilometer. Für eine Ana-

lyse des Verhältnisses zwischen den Sammlungs- und Ausstellungspraxen von 

Museen und ihrem Umfeld siehe zum Beispiel: Bennett, Tony: The Birth of the 

Museum: history, theory, politics, London/New York: Routledge 1995; Habs-

burg-Lothringen, Bettina:. »Was dem ›bain des Risen‹ folgte. Ausstellungs-

wirklichkeiten als Weltbilder«, in: Österreichische Zeitschrift für Geschichts-

wissenschaften 18 (2007), S. 62-90; Hooper-Greenhill, Eilean: Museums and 

the Shaping of Knowledge,  London and New York: Routledge 1992 sowie 

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara: Destination Culture-Tourism, Museums and 

Heritage, Berkley: University of California Press 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 247

oder Relevanzgründen für die aktuelle Dauerausstellung ungeeignet schei-
nen oder gar nicht erst für diese bestimmt waren, landen im Depot. 

In vielen Museen wurden Audio- oder Video-Interviews mit Zeitzeugen 
gesammelt und archiviert, bevor sie Teil der eigentlichen Ausstellung wur-
den. So legte das Imperial War Museum bereits 1972 ein »Sound Archive« 
an, für das seither ungefähr 56.000 Stunden an erzählter Geschichte zu al-
len möglichen Themen zusammengetragen worden sind. Wenngleich mitt-
lerweile einige der Aufnahmen in die permanente Ausstellung integriert 
wurden, so gibt es laut Margarete Brooks, der Leiterin des Archivs, »no 
purpose in collecting beyond trying to cover all aspects of 20th and 21st cen-
tury conflict and ensuring that we do this before it's too late«8. Als aber die 
Entscheidung fiel, für die oben genannte Holocaust Exhibition Video-
Interviews mit Überlebenden zu produzieren, griff man für die Auswahl der 
Zeitzeugen auf das bereits vorhandene Archiv an Audioaufnahmen zurück9. 

In KZ-Gedenkstätten dienten die frühen Interviews meist der konkreten 
Erforschung der Lagergeschichte und der Lebensbedingungen der Häft-
linge. Das Interesse an individueller Erinnerung ist zum Teil auf die relativ 
dünne Quellenlage zurückzuführen, die die Erforschung der Lagerge-
schichte erschwert. Viele Dokumente wurden vor der Befreiung der Lager 
vernichtet, während andere für lange Zeit schwer zugänglich in osteuropä-
ischen Archiven lagerten. Zudem rückte die seit den späten 1970er Jahren 
aufkommende Oral History neue Fragen ins Interesse der Forschung. Die 
Oral History beschäftigt sich vornehmlich mit einer ›Geschichte von un-
ten‹, die »nach der Subjektivität derer [fragt], die wir als Objekte der Ge-
schichte zu sehen gelernt haben, nach ihren Erfahrungen, ihren Wünschen, 
ihrer Widerstandskraft, ihrem schöpferischen Vermögen, ihren Leiden«10. 
Für lange Zeit hatte sich die Erforschung der Konzentrationslager vor allem 
für die politisch-ökonomischen Funktionen der Lager und den ›Wider-
standskampf‹ der Häftlinge interessiert. Im Zuge der Oral History versuchte 

8 Brooks, Margaret (Bewahrerin des Sound Archive im Imperial War Museum): 

E-mail Interview am 4. Februar 2010.

9 Bardgett, Suzanne: The use of oral history in the Imperial War Museum’s Holo-

caust Exhibition. o.O.: o.D. Einsehbar im Imperial War Museum.

10 Niethammer, Lutz: »Einführung«, in: Ders. (Hg.), Lebenserfahrung und kollek-

tives Gedächtnis: Die Praxis der »Oral History«, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1985, S.7-33, hier S.10. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | STEFFI DE JONG

man nun auch, »den vielschichtigen ›Alltag‹ der Gefangen, die inneren 
Strukturen der Lagergesellschaft, Überlebensbedingungen und die Perspek-
tive der unterschiedlichen Häftlingsgruppen zu ergründen«11. So bemerken 
etwa Diana Gring und Katrin Theilen angesichts der Sammlung und Aus-
stellung von Video-Zeugnissen in der Gedenkstätte Bergen-Belsen, dass es 
»viele Aspekte und Ereignisse gibt, zu denen wenige oder gar keine ande-
ren Quellen als Selbstzeugnisse in Form von schriftlichen Augenzeugenbe-
richten und Video-Interviews vorliegen«12. Von Anfang an ging es neben 
dem Forschungsinteresse gleichermaßen auch darum, den Opfern von nati-
onalsozialistischem Terror und Vernichtung eine Stimme zu geben. 

In der Gedenkstätte Bergen-Belsen wurden seit den frühen 1990er Jah-
ren Interviews mit Überlebenden des Lagers geführt. Seit 1999 arbeitet die 
Gedenkstätte selbst an einem groß angelegten Videointerview-Projekt13. 
Die Videos werden in der Gedenkstätte erschlossen und archiviert und bil-
den einen grundlegenden Teil der Sammlung14. Als im Jahre 2000 über eine 
neue Dauerausstellung entschieden wurde, bezog man auch die aufgezeich-
neten Interviews in die Planung mit ein. Das Interviewprojekt und die Aus-
stellungskonzeption liefen nun parallel – ein Umstand der laut der Inter-
viewerin Diana Gring jedoch keinen Einfluss auf die Methodik und Frage-
stellung des Interviewprojekts hatte15. 

Dass das Sammeln von Interviews auch einer Museumsgründung die-
nen kann, zeigt das Beispiel der Gedenkstätte Neuengamme. Als die Mitar-
beiter der Gedenkstätte in den 1980er Jahren damit anfingen, Interviews 
aufzuzeichnen, ging es nicht nur darum, die Häftlings- und Lagergeschichte 

11 Garbe, Detlef: »Das KZ-Neuengamme«, in: Ulrike Jureit/Karin Orth (Hg.),

berlebensgeschichten: Gespräche mit Überlebenden des KZ-Neuengamme, 

Hamburg: Dölling und Galitz Verlag 1994, S 16-43, hier S.35.

12 Gring, Diana/Theilen, Karin: »Fragmente der Erinnerung«, in Rainer Schulze/

Wilfried Wiedemann (Hg.), AugenZeugen. Fotos, Filme und Zeitzeugenberichte 

in der neuen Dauerausstellung der Gedenkstätte Bergen-Belsen, Hintergrund 

und Kontext, O.o.: Stiftung niedersächsische Gedenkstätten 2007, S.153-219, 

hier S. 194.

13 Ebd.

14 D. Gring/K. Theilen: »Fragmente der Erinnerung«, S. 194.

15 Gring, Diana (Zuständige für Medien und Interviews in der Gedenkstätte Ber-

gen-Belsen): Interview am 17. Dezember 2009.

 
Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 249

aufzuarbeiten. Mit den Interviews wurde »zu einer Zeit begonnen, als noch 
daran gezweifelt wurde, ob sich überhaupt genügend Material finden ließe, 
um die Geschichte des Konzentrationslagers darstellen zu können«16. Das 
Interviewprojekt sollte die Möglichkeit einer musealen Aufarbeitung der 
Lagergeschichte aufzeigen. Auszüge aus den frühen Interviews wurden 
verschriftlicht und 1981 in die erste Ausstellung der Gedenkstätte, die den 
Titel Arbeit und Vernichtung trug, integriert17. Erst in der zweiten, größeren 
Dauerausstellung Überlebenskämpfe – Häftlinge unter der SS-Herrschaft, 
die 1995 eröffnet wurde, tauchten die ersten Audiostationen auf. Es sollte 
bis zur Konzeption der aktuellen, seit 2005 offen zugänglichen Ausstellung 
Zeitspuren dauern, bis auch Video-Interviews in die Ausstellung aufge-
nommen wurden. Zu diesem Zeitpunkt konnten die Kuratoren bereits auf 
ein Archiv von mehreren hundert Interviews zurückgreifen. 

Über die Jahre hat sich das Spektrum der Interviewten und der Frage-
stellungen in den Forschungsprojekten stark erweitert. In den frühen Pro-
jekten ging es meist noch darum, die Geschichte der verschiedenen Häft-
lingsgruppen aufzuarbeiten, und gefragt wurde vor allem nach den Lebens-
bedingungen im Lager. Mittlerweile werden Kinder der Überlebenden und 
Anwohnern der Lager interviewt. Dabei wird auch die Verarbeitung der 
Erinnerung thematisiert18. Da die Zahl der Holocaust-Überlebenden sinkt, 
ist man zudem dazu übergegangen, jeden Überlebenden, der sich zur Ver-
fügung stellt, zu befragen. Interviews werden nicht mehr nur geführt, um 
Forschungsfragen zu beantworten, sondern vor allem um die letzten per-
sönlichen Erinnerungen vor dem Verschwinden zu bewahren. 

Dieser Sammlungseifer ist nicht nur ein museales Phänomen. Er speist 
sich aus einem veränderten gesellschaftlichen Umgang mit Geschichte. 
Obwohl anfangs etwas alternativ anmutend und von der traditionellen Ge-
schichtswissenschaft durchaus kritisch beäugt, wenn nicht gar belächelt, 

16 Garbe, Detlef: »›Das Schandmal auslöschen‹. Die Gedenkstätte Neuengamme 

zwischen Gefängnisbau und -rückbau: Geschichte, Ausstellungskonzepte und 

Perspektiven«, in: Beiträge zur Geschichte der nationalsozialistischen Verfol-

gung in Norddeutschland, Bd. 6, S. 51-71, hier S. .57.

17 Garbe, Detlef (Direktor der Gedenkstätte Neuengamme), Interview am 14. De-

zember 2009.

18 D. Garbe, Interview am 14. Dezember 2009 und D. Gring, Interview am 17. 

Dezember 2009.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | STEFFI DE JONG

erfreute sich die Oral History als Methode der Zeitgeschichtsforschung re-
lativ früh größerer Beliebtheit in »einer an den bisher vernachlässigten hi-
storischen Subjekten interessierten Laienbewegung«19. In Geschichtswerk-
stätten, an Schulen und an anderen Bildungseinrichtungen finden seit nun-
mehr dreißig Jahren unzählige, mal mehr und mal weniger professionali-
sierte, Oral History-Projekte statt. Bereits Mitte der 1990er Jahre sah Pierre 
Nora hierin einen Ausdruck der Archivierungswut einer auf das Bewahren 
von Relikten der Vergangenheit fokussierten Gesellschaft und stellte die 
Frage in den Raum: »Whose will to remember do they ultimately reflect, 
that of the interviewer or that of the interviewee?«20. Mittlerweile wurden 
viele Aufzeichnungen ausgewertet, haben im Rahmen von Forschungspro-
jekten in transkribierter Form Einzug in wissenschaftliche oder populärwis-
senschaftliche Publikationen erhalten, werden einem größeren Publikum im 
Internet zugänglich gemacht oder im Rahmen von Bildungsprojekten ein-
gesetzt. Trotzdem sieht wohl der Großteil der Interviews noch, bearbeitet 
oder unbearbeitet, in Archiven und Museumsdepots seiner Begegnung mit 
der Öffentlichkeit entgegen.

Was heißt es nun, Zeitzeugen-Videos einem großen Publikum zugäng-
lich und zu einem Teil eines Ausstellungsnarrativs zu machen?

VERMITTELN – DER ZEITZEUGE IM FLOATING GAP 

In Anlehnung an Maurice Halbwachs haben Jan und Aleida Assmann das 
kollektive Gedächtnis in ein »kommunikatives Gedächtnis« und in ein 
»kulturelles Gedächtnis« unterteilt21. Wie Halbwachs’ kollektives Gedächt-

19 Wierling, Dorothee: »Oral History«, in: Michael Maurer (Hg.), Aufriß der His-

torischen Wissenschaft. Neue Themen und Methoden der Geschichtswissen-

schaft, Band. 7, Stuttgart: Reclam 2003, S.81-151, hier S. 89. 

20 Nora, Pierre: »General Introduction: Between Memory and History«, in: Ders./ 

Laurence D. Kritzman (Hg.), Realms of Memory – The Construction of the 

French Past, Bd. 1, Conflicts and Divisions, New York: Columbia University 

Press 1996, S.1-20, hier S.10.

21 Siehe zum Beispiel Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit –

Erinnerungskultur und Geschichtspolitik, München: C.H.Beck 2006; Assmann, 

Jan: »Collective Memory and Cultural Identity«, in: New German Critique, 65 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 251

nis, basiert das Assmannsche kommunikative Gedächtnis ausschließlich auf 
Alltagskommunikation: Indem sich verschiedene Mitglieder einer Gruppe 
über ihre Vergangenheit austauschen, tragen sie sowohl zur Formung einer 
Gruppenidentität als auch der Identität eines jeden einzelnen Mitglieds die-
ser Gruppe bei. Das kommunikative Gedächtnis hat keine Fixpunkte und 
eine maximale Zeitspanne von vier Generationen. Das kulturelle Gedächt-
nis hingegen »richtet sich an Fixpunkte in der Vergangenheit«22. Sein Ge-
genstand sind »Ereignisse in einer absoluten Vergangenheit«23, an welche 
sich eine Gruppe in zeremoniellen Praxen erinnert und sich somit einer ei-
genen kollektiven Identität vergewissert. Die Träger des kulturellen Ge-
dächtnisses sind »Texte, Tänze, Bilder und Riten«24. Beide mnemotechni-
schen Modi sind durch einen »floating gap«, eine Übergangszeit, miteinan-
der verbunden, während der sich das kommunikative Gedächtnis langsam 
materialisiert, ritualisiert und institutionalisiert. 

Seit der »Geburt des Museums« im späten 18. Jahrhundert25 kann auch 
das öffentliche Museum zu den Trägern des kulturellen Gedächtnisses ge-
rechnet werden. Im Museum sammelt und konserviert eine gesellschaftli-
che Elite materielle Zeugnisse einer meist imaginierten gemeinsamen Ver-
gangenheit und stellt diese öffentlich aus. Auf diese Weise wird ein Narra-
tiv über die Vergangenheit konstruiert und gesellschaftlich vermittelt26. Die 
Auswahl der zu zeigenden Objekte spielt bei dieser Vermittlung eine wich-
tige Rolle. Genauso wie die Interpretation der Vergangenheit sich kontinu-
ierlich verändert und ihre Darstellung sich von Museum zu Museum unter-
scheidet, so ändern und unterscheiden sich auch die Ideen davon, was als 
adäquates und legitimes Zeugnis der Vergangenheit gelten darf. Während 
in den frühen Nationalmuseen der Ruhm der Nation repräsentiert werden 
sollten und Gegenstände folglich vor allem aufgrund ihrer ästhetischen 

(1995), S.125-133 und Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erin-

nerung und politische Identität in frühen Hochkulturen, München: C.H. Beck 

1992, S. 52. 

22 J. Assmann: Das kulturelle Gedächtnis, S. 52. 

23 Ebd. S. 56.

24 Ebd. S. 53.

25 T. Bennett: The Birth of the Museum: History, theory, politics.

26 Anderson, Benedict: Imagined Communities. Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism, London: Verso 1983.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | STEFFI DE JONG

Qualität ausgewählt wurden27, wurden im Zuge der alltags- und kulturge-
schichtlichen Erweiterung der Zeitgeschichtsforschung zunehmend Alltags-
gegenstände als adäquate Ausstellungsstücke gewürdigt28. Ob Gegenstän-
den als Museumsobjekte in Frage kommen, entscheidet sich also weit vor 
ihrer tatsächlichen Ausstellung in einem Museum. 

Zeitzeugen-Videos gehören zu den jüngsten Errungenschaften von hi-
storischen Museen. Die Anerkennung der Qualität von Zeitzeugen-Videos, 
Geschichte sowohl zu bezeugen als auch zu vermitteln, lässt sich unter an-
derem darauf zurückführen, dass die Figur des Zeitzeugen als Zeuge und 
Vermittler von Geschichte in den populären Geschichts- und Erinnerungs-
kulturen schon lange präsent sind. Die oben genannte Oral History erhob 
die unmittelbare, aufgezeichnete, mündliche Erinnerung in den Kanon der 
für die moderne Historiographie relevanten Quellengattungen. Und nicht 
nur dies: Indem die Oral History, die mündliche Erinnerung an die Vergan-
genheit aufzeichnet, verarbeitet und archiviert, materialisiert sie zugleich 
das kommunikative Gedächtnis selbst und macht es zu einem potentiellen 
Träger des kulturellen Gedächtnisses. 

Noch bevor die Oral History zu einem Massenphänomen wurde, trat die 
Figur des Holocaust-Überlebenden als medialisierter, sozial anerkannter 
Träger einer öffentlichen Erinnerung an den Holocaust auf. Hier sind vor 
allem zwei Ereignisse hervorzuheben: der Eichmann-Prozess im Jahr 1961 
und die Gründung des Fortunoff Archive for Holocaust Testimonies im Jahr
1978. In den Nürnberger Prozessen kamen nur sehr wenige Überlebende zu 
Wort, und diese hatten vor allem die Aufgabe, den bereits anhand von Do-
kumenten bewiesenen Tatbestand zu beglaubigen. Die Zeugen im Eich-
mann-Prozesses hatten im Gegensatz dazu eine nicht nur bezeugende, son-
dern auch didaktische Rolle inne29. Mit dem Eichmannprozess wollten der 

27 Pommier, Edouard: »Naissance des Musées de France«, in: Pierre Nora (Hg.), 

Les Lieux de mémoire: II. La Nation, Bd. 2, Le territoire, l’état, le patrimoine, 

Paris: Gallimard 1993, S. 450-493. 

28 Thamer, Hans-Ulrich: »Sonderfall Zeitgeschichte? Die Geschichte des 20. Jahr-

hunderts in historischen Ausstellungen und Museen«, in: Zeithistorische For-

schungen/Studies in Contemporary History, Online-edition, 4 (2007). Im Inter-

net unter: http://www.zeithistorische-forschungen.de/site/40208756/default. 

aspx. Letzter Zugriff: 11. Februar 2010.

29 Siehe Keilbach, Judith: Geschichtsbilder und Zeitzeugen. Zur Darstellung des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 253

damalige israelische Premierminister David Ben-Gurion und der Staatsan-
walt Guideon Hausner Israel und der Welt eine Lektion in Geschichte er-
teilen. »Für das gute Gleichgewicht unserer Jugend war es nötig, dass diese 
die ganze Wahrheit dessen, was passiert ist, kennen lernte, denn nur durch 
diese Bewusstwerdung war es ihr möglich, die Vergangenheit zu verstehen 
und sich ihr anzunehmen,«30 schrieb Guideon Hausner in seinen Memoiren. 
David Ben-Gurion betonte: »We want the nations of the world to know… 
and they should be ashamed«31. Schriftliche Dokumente allein waren für 
Hausner unzureichend, um »das Herz der Menschen zu berühren«32. Er ent-
schied sich deshalb dafür, eine große Anzahl von Überlebenden in den Zeu-
genstand zu rufen. Hausner ging es weniger darum, die Anklagepunkte ge-
gen Eichmann zu erhärten, als darum, das ganze Grauen des Holocaust an-
hand von Zeugenaussagen zu rekonstruieren und zu authentifizieren. »In 
dieser Weise [durch die große Anzahl von Augenzeugen] hoffte ich, dem 
Phantom der Vergangenheit eine neue Dimension zu verleihen, die des Re-
alen«33, unterstreicht er. Zusammen mit dem Kommissar Michael Goldman 
durchforstete er das Archiv in Yad Vashem und wählte 111 Zeugen für den 
Prozess aus. Die Rechnung, die Zuschauer im Gerichtssaal und vor den 
Fernsehbildschirmen und Radios zu Hause zu emotionalisieren, ging auf. 
Bald fragten die Fernsehstationen nur noch nach den Aufnahmen der Zeu-
gen, und die Zuschauer im Gerichtssaal vergaßen über deren Aussagen den 
›Mann im Glaskasten‹34. Für die französische Historikerin Annette Wievi-

Nationalsozialismus im bundesdeutschen Fernsehen, Münster, Hamburg, Berlin 

& London: Lit Verlag 2008. Sowie: Wieviorka, Annette: L’ère du témoin, Paris:

Hachette 1998. 

30 Vgl. A. Wieviorka, L’ère du témoin, S. 95. Übersetzung aus dem Französischen 

von der Verfasserin.

31 Vgl. Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. A Report on the Banality of Evil, 

New York: Penguin 1963, S.10.

32 Vgl. A. Wieviorka, L’ére du témoin, S. 95. Übersetzung aus dem Französischen 

von der Verfasserin. 

33 Ebd., S. 97. Übersetzung aus dem Französischen von der Verfasserin.

34 Der Journalist und Dichter Haïm Guri etwa betonte: »Auf einmal fällt mir auf, 

dass ich heute den Glaskasten nicht angesehen habe. Die Dinge haben Dimen-

sionen angenommen, die ihn übersteigen, obwohl er einer von denen war, die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | STEFFI DE JONG

orka führte der Prozess zur sozialen Anerkennung der Figur des »Überle-
benden« als »homme-mémoire«, als ›Erinnerungsmenschen‹35, während er 
für die Medienwissenschaftlerin Judith Keilbach die Geburt der Figur des 
»Zeitzeugen« markiert. Letzterem setzt Keilbach den »(Zeit)-Zeugen« ge-
genüber, den Zeugen im juridischen Sinn, dessen primäre Funktion es ist, 
zur Aufklärung eines Verbrechens beizutragen36. Der Eichmann-Prozess 
steht am Anfang der Medialisierung der Figur des Zeitzeugen, am Anfang 
der öffentlichen Zeugenschaft von Geschichte durch ›normale Menschen‹37, 
und am Anfang einer neuen Art und Weise, den Holocaust zu historisieren 
– nämlich als Sequenz von individuellen Geschichten. Der Holocaust-
Überlebende löste sich vom kommunikativen Gedächtnis und wurde zu ei-
nem medial-vermittelten Träger eines offiziellen Geschichtsdiskurses.

Ein weiterer Schritt in Richtung der Medialisierung des Zeitzeugen
stellt die Gründung des Fortunoff Video Archive for Holocaust Testimonies

1978 dar. Hier wurde erstmals der groß angelegte Versuch unternommen, 
gezielt die Erinnerungen von Holocaust-Überlebenden auf Video aufzu-
nehmen und zu archivieren. Für die Video-Technik entschied man sich ei-
nerseits, weil sie, laut Geoffrey Hartmann, einem der Mitbegründer des Ar-
chivs, zur »Unmittelbarkeit« und zur »Beweiskraft«38 der Interviews beitra-
gen würde. Andererseits waren die Interviews auch für didaktische Zwecke 

ihnen diese Dimensionen gegeben haben.« Vgl. A. Wieviorka: L’ère du témoin, 

S.112. Übersetzung aus dem Französischen von der Verfasserin.

35 A. Wieviorka: L’ére du témoin.

36 J. Keilbach: Geschichtsbilder und Zeitzeugen. 

37 Es mag befremdend wirken, Holocaust-Überlebende als ‘normale Menschen‹ zu 

bezeichnen, liegen doch ihre Erfahrungen weit außerhalb jeglicher Normalität. 

Ich will mit dieser Bezeichnung ausdrücken, dass Holocaust-Überlebende vor 

dem Eichmann Prozess nicht mit der Aura des fast Sakralen umgeben waren, die 

sie heute oft umgibt. Die Zeugen des Eichmann-Prozesses sollen lediglich von 

den Mitgliedern der damaligen gesellschaftlichen Eliten, wie Politikern, Intel-

lektuellen oder Künstlern unterschieden werden. Tatsächlich versuchte Hausner 

Stellvertreter aus allen mögliche Gesellschaftsgruppen zu finden, um ein mög-

lichst komplettes Bild des Holocaust zu zeichnen. 

38 Hartman, Geoffrey H.: (1999) »Von Überlebenden lernen. Das Videozeugen-

Projekt in Yale«, in: Ders., Der längste Schatten. Erinnern und Vergessen nach 

dem Holocaust. Berlin: Aufbau 1999, S.194-215, hier S. 212. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 255

bestimmt und man nahm an, »dass – zumindest im Unterricht – die Tage 
des Radios gezählt waren«39. Andere Video-Projekte folgten dem Beispiel. 
Als wohl bekannteste Vertreter können Steven Spielbergs Shoah Visual 

History Foundation und in Deutschland Guido Knopps Augen der Ge-

schichte40 genannt werden. Anders als bei der traditionellen Oral History
waren diese Projekte von Anfang an dazu bestimmt, die Interviews selbst 
und nicht nur ihre Transkription einer großen Öffentlichkeit zugänglich zu 
machen. Das Zeitzeugen-Video etablierte sich als Genre für die Aufzeich-
nung von persönlicher Erinnerung an ein historisches Ereignis und als ein 
Medium, mit dem diese Erinnerung der Öffentlichkeit zugänglich gemacht 
werden konnte. 

Parallel zu den Interview- und Archivierungsprojekten tauchten Zeit-
zeugen seit den 1960er Jahren immer wieder und immer häufiger in Ge-
schichtsdokumentationen auf41. So bereits in den 1960er Jahren in der nie-
derländische Dokumentation De bezettning und in der deutschen Doku-
mentation Das Dritte Reich, 1973 in Großbritannien in The World at War, 
1979 in der deutschen Dokumentation Lagerstraße Auschwitz und natürlich 
1985 in Claude Lanzmanns Shoah. Mittlerweile kann man sich eine Fern-
sehdokumentation zur Zeitgeschichte ohne Zeitzeugen kaum noch vorzu-
stellen, wozu in Deutschland vor allem Guido Knopps Dokumentationen 
für ZDF History beigetragen haben. Aber auch außerhalb des Fernsehens

39 Ebd.

40 Guido Knopp selbst vergleicht sein Projekt mit Steven Spielbergs Shoah Visual 

History Foundation. Im Unterschied zu Spielbergs Stiftung werden in Knopps 

Projekt nicht nur Zeugen der Shoah befragt. Die Videosammlung soll vielmehr 

ein Gesamtbild der deutschen Geschichte vermitteln.

41 Siehe z.B.: Bösch, Frank: »Geschichte mit Gesicht. Zur Genese des Zeitzeugen 

in Holocaust-Dokumentationen seit den 1950er Jahren«, in: Rainer Wirtz/ Tho-

mas Fischer (Hg.), Alles authentisch? Popularisierung der Geschichte im Fern-

sehen. Konstanz: Universitäts Verlag Konstanz 2008, S.51-69; Elm, Michael: 

Zeugenschaft im Film. Eine Erinnerungskulturelle Analyse filmischer Erzählun-

gen des Holocaust, Berlin: Metropol Verlag 2008; Fischer, Thomas: »Erinnern 

und Erzählen. Zeitzeugen im Geschichts-TV«, in: T. Fischer/R. Wirtz (Hg.), Al-

les authentisch? Popularisierung der Geschichte im Fernsehen, S. 33-49 sowie J. 

Keilbach: Geschichtsbilder und Zeitzeugen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | STEFFI DE JONG

sind Zeitzeugen sehr präsent. Verlage wie zum Beispiel Zeitgut42 haben 
sich auf Zeitzeugenberichte spezialisiert und Internetseiten wie Archiv der 

Zeitzeugen43 erlauben es jedem, die eigenen Memoiren zu veröffentlichen. 
Einige Zeitzeugen haben sich sogar schon selbst in so genannten »Zeitzeu-
genbörsen« organisiert, von wo aus sie ihre Auftritte in Fernsehdokumen-
tationen, Schulen und Gedenkstätten koordinieren. 

Alles deutet also darauf hin, dass sich der Zeitzeuge schon während sei-
ner Lebzeit von einem Mitglied des kommunikativen Gedächtnisses zu ei-
nem Träger des kulturellen Gedächtnisses wandelt. Von einer Quellengat-
tung in der Oral History ist er zu einer Figur geworden, die in Geschichts-
dokumentationen das dargestellte Bild der Vergangenheit authentifiziert, 
vom Zeugen in einem Gerichtsprozess zum Träger eines offiziellen Ge-
schichtsdiskurses. Während dieses Prozesses der Medialisierung und Po-
pularisierung des Zeitzeugen hat sich auch seine Funktion verändert. »The 
mission that has devolved to testimony is no longer to bear witness to ina-
dequately known events, but to keep them before our eyes. Testimony is to 
be a means of transmission to future generations«, stellt Annette Wieviorka 
fest44. Der Zeitzeuge ist zu einem Vermittler von Geschichte geworden, und 
seine persönliche Erinnerung steht stellvertretend für umfassendere histori-
sche und gesellschaftliche Prozesse. 

Durch seine Integration in historische Museen wird die Vermittlerfunk-
tion des Zeitzeugen noch intensiviert. Nicht nur, dass Zeitzeugen-Videos 
als Museumsobjekte zu Trägern des kulturellen Gedächtnisses werden. Als 
Bildungsinstitutionen stehen historische Museen außerdem für Authentizi-
tät und die Vermittlung eines allgemeingültigen Geschichtsbildes. Wie ge-
nau sieht nun diese Vermittlung aus und wie erfolgt die Integration von 
Zeitzeugen in das Medium Ausstellung?

42 Im Internet unter: http://www.zeitgut.com/. Letzter Zugriff: 19. Februar 2010.

43 Im Internet unter: http://www.archiv-der-zeitzeugen.de/. Letzter Zugriff: 19. 

Februar 2010.

44 Wieviorka, Annette: »On Testimony«, in: Geoffrey Hartman (Hg.), Holocaust 

Remembrance: The Shapes of Memory, Oxford: Basil Balckwell, S.23-32, hier 

S. 24.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 257

AUSSTELLEN – ZEITZEUGENVIDEOS ALS 

MUSEUMSOBJEKTE

Traditionell handelt es sich bei den in Museen ausgestellten Objekten um 
materielle Gegenstände. Dass Museen Zeitzeugen-Videos immer öfter zu 
wichtigen Elementen in ihren Ausstellungen machen, weist darauf hin, dass 
Zeitzeugen-Videos, zumindest in einigen Museen, die Position und Funk-
tion von traditionellen Museumsobjekten übernehmen. Dies heißt, dass sie 
einerseits ausreichend Charakteristika mit traditionellen Museumsobjekten 
teilen, um überhaupt als solche anerkannt zu werden. Andererseits müssen 
sie, da sie ja gerade keine traditionellen Museumsobjekte sind, an letztere 
angepasst werden. 

Was sind nun die Charakteristika und Funktionen von traditionellen 
Museumsobjekten? Die Wissensvermittlung erfolgt in Museen erstens auf 
visueller Ebene. Wir gehen explizit ins Museum, um Relikte aus der Ver-
gangenheit zu sehen. Zweitens soll das Museum generell die letzte Station 
eines Gegenstandes sein. Nachdem es in eine Dauerausstellung gelangt ist, 
sollte ein Objekt im Idealfall nicht mehr verändert werden. Museumsob-
jekte sind drittens das, was Krzysztof Pomian als »Zeichenträger«, als 
»Semiophoren« bezeichnet hat: »Sie weisen einen materiellen und einen 
semiotischen Aspekt auf. Der materielle Aspekt eines Zeichenträgers be-
steht wie der jedes Gegenstands in der Gesamtheit seiner physischen und 
äußerlichen Merkmale«45. Beim semiotischen Aspekt hingegen sind es »im 
wesentlichen seine sichtbaren Merkmale, in denen man eine Verweisung 
auf etwas sehen kann, das augenblicklich nicht da ist, möglicherweise auch 
auf etwas, das ganz einfach als unsichtbar gilt«46. Den Semiophoren setzt 
Pomian die »Dinge« gegenüber, die sich von letzteren dadurch unterschei-
den, dass »ihnen Nützlichkeit [zukommt]: die Fähigkeit, als Produktions-

mittel oder Konsumartikel zu dienen«47. In historischen Museen ist das 
»Unsichtbare«, auf das Semiophoren verweisen und das sie zugleich reprä-
sentieren, die Vergangenheit, der sie entstammen. Die Spur, die die Ver-
gangenheit auf den Dingen hinterlassen hat, wird im Museum unterstrichen, 

45 Pominan, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln, Berlin: Ver-

lag Klaus Wagenbach 1998, S. 84.

46 Ebd. 

47 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | STEFFI DE JONG

in Szene gesetzt und konstruiert. Der semiotische- und Zeugnisaspekt von 
Museumsobjekten lässt sich nämlich, viertens, niemals vom Objekt selbst 
ablesen. Die intendierte Lesart eines Objektes wird den Besuchern durch 
»sekundäre Museumsdinge, wie Modelle, Repliken, Rekonstruktionen oder 
bildliche Darstellungen, sowie […] Textinformationen«48 erläutert.

Wie traditionelle Museumsobjekte vermitteln die Zeitzeugen-Videos 
Wissen (auch) auf visueller Ebene. Sie unterscheiden sich von letztern je-
doch in der Art und Weise ihrer Visualität. Der reguläre Museumsbesucher 
verbringt maximal etwa 3 bis 5 Minuten vor einem Objekt49. Im Falle von 
traditionellen Museumsobjekten reichen oft wenige Sekunden um heraus-
zufinden, wie ein Objekt aussieht und was es repräsentieren könnte. Videos 
aber müssen angesehen werden, damit sich ihr Sinn erschließt. Nun ist der 
Blick des Museumsbesuchers ein anderer als der des Kinogängers: Die we-
nigsten Museumsbesucher sind bereit, sich für längere Zeit vor einen Bild-
schirm zu setzen. Die Videos müssen deshalb den Sehgewohnheiten des 
Museumsbesuchers angepasst werden. Aus den oft mehrstündigen Inter-
views werden leicht rezipierbare Sequenzen von einer maximalen Länge 
von 10 bis 20 Minuten geschnitten. Um das Interesse der Besucher wenig-
stens für eine gewisse Zeit zu wecken, werden die Interviewsequenzen aus-
gewählt, die sowohl spannend als auch ›gut erzählt‹ sind. Als die Ausstel-
lungsmacher des Imperial War Museum die Zeitzeugen für die Holocaust 

Exhibition auswählten, hörten sie sich die bereits vorhandenen Interviews 
im Sound Archive an und suchten die Geschichten heraus, die besonders 
gut wiedergegeben wurden oder die in irgendeiner Weise außergewöhnlich 
waren50. Die ausgewählten Personen wurden erneut interviewt. Die Inter-
viewerin Annie Dodds beobachtete an sich, dass sie schon durch ihre Fra-
gestellung versuchte, die interessantesten und spannendsten Auszüge für 
die Ausstellung zu produzieren: »What we wanted above all was for [the 

48 Fayet, Roger: »Das Vokabular der Dinge«, in: Österreichische Zeitschrift für 

Geschichtswissenschaften 18 (2007), S.7-31, hier S. 24. Hervorhebung im Ori-

ginal. 

49 von Plato, Alexander: »Lebensgeschichtliche Erinnerungszeugnisse in Museen 

und Ausstellungen«, in: BIOS – Zeitschrift für die Biographieforschung und O-

ral History 2 (1992), S. 213-230, hier S. 223. 

50 S. Bardgett: The use of oral history in the Imperial War Museum’s Holocaust 

Exhibition. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 259

survivors] to try and remember what it really felt like then, when they were 
young […] and we did try to steer them towards this – away from the pure-
ly factual account.« Dodds gesteht ein, dass auf diese Weise keine ko-
härenten Geschichten zustande kamen, bemerkt jedoch: »It did not matter 
to us, as the editing process would enable us to sort that out, and we were 
never going to follow one person’s story through«51. Dass Interviews wie 
im Imperial War Museum für die Ausstellung selbst produziert werden, 
kommt in den seltensten Fällen vor. Meistens wird das Material für die 
Ausstellung aus einem bereits vorhandenen Interviewsbestand zusammen-
gestellt. Die ausgewählten Ausschnitte werden dann thematisch gruppiert52, 
zu kurzen biographischen Filmen zusammengeschnitten53 oder zu einer 
Schleife von kurzen, anekdotische Episoden geformt54. Im Gegensatz zu 
traditionellen Museumsobjekten, die lediglich konserviert werden können, 
besteht im Fall von Zeitzeugen-Videos also die Möglichkeit und sogar die 
Notwendigkeit eines Produktionsprozesses. Gleichzeitig ist es dieser Pro-
duktionsprozess, der die Videos den Sehgewohnheiten der Museumsbesu-
cher anpasst und sie den traditionellen Museumsobjekten ähnlicher macht: 
Die interessantesten und repräsentativsten Beispiele einer Sammlung wer-
den ausgewählt und so arrangiert, dass ihre expressivsten Charakteristika 
zum Ausdruck kommen.

Auch benötigen Zeitzeugenvideos sekundäre Museumsdinge nicht in 
der Art und Weise, in der diese von traditionelleren Objekten benötigt wer-
den. Sicherlich wird meist der Name des Zeitzeugen eingeblendet, dem Vi-
deo ein Titel gegeben und gelegentlich der gezeigte Ausschnitt des Zeit-
zeugen in eine Gesamtbiographie integriert55. Indem jedoch in Zeitzeugen-
Videos die visuelle und die sprachliche Ebenen der Wissensvermittlung 
kombiniert sind, integriert sich der Zeitzeuge als Museumsobjekt durch das, 
was er sagt, immer bereits selbst in die Ausstellung und erklärt, wofür er 

51 Vgl. Kushner, Tony: »Oral History at the extremes of human experience: Holo-

caust testimony in a museum setting«, in: Oral History 83 (2001), S.83-94, hier 

S. 91-92.

52 Z.B. in den Gedenkstätten Bergen-Belsen und Neuengamme. 

53 Z.B. in den Gedenkstätten Bergen-Belsen, Neuengamme und Mauthausen sowie 

im Museo Diffuso in Turin und in der Ausstellung It’s our history!

54 Z.B. im Musée Royal de l’Armée et de l’Histoire Militaire in Brüssel. 

55  Z.B. in der Gedenkstätte Bergen-Belsen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | STEFFI DE JONG

steht. Gelegentlich können Zeitzeugen sogar als sekundäre Museumsdinge 
für andere Objekte fungieren. Eines der wenigen Originalobjekte in der 
Gedenkstätte Bergen-Belsen sind ein Paar Wollhandschuhe. Gleich neben 
der Vitrine mit den Handschuhen befindet sich ein Video, in dem die Über-
lebende Yvonne Koch erzählt, wie sie diese Handschuhe von einer russi-
schen Frau, die im Lager zu einer Art Ersatzmutter für sie geworden war 
und die ihr Essen gab, geschenkt bekam. Das Zeitzeugen-Video und das 
Objekt stehen hier in einer wechselseitigen Authentifizierungsbewegung 
zueinander. Durch Yvonne Kochs Erinnerung wird die Echtheit der Hand-
schuhe bezeugt, während die Handschuhe ihrerseits unseren Glauben an 
den Wahrheitsgehalt der Geschichte bestärken. Für die Ausstellungsmacher 
hat diese Wechselbeziehung eine »korrigierende« Wirkung: »Indem das 
Objekt mit einer konkreten Geschichte und einer Person verbunden – also 
kontextualisiert – wird, entgeht es der Gefahr einer ›Inszenierung‹ und ›Ü-
berhöhung‹, die eine Annäherung an das eigentliche Geschehen erschweren 
würde«56. Es mag sein, dass das Objekt, dadurch, dass es in einen lebensge-
schichtlichen Zusammenhang gestellt wird, einer Loslösung vom Kontext 
seiner Produktion und seines Gebrauchs entgeht. Zugleich könnte aber auch 
gerade die emotionale Geschichte, die Yvonne Koch erzählt, mit ihren fast 
klassischen Märchenelementen – das Waisenkind auf der Suche nach Es-
sen, die »Adoption« durch die gute Unbekannte, das metaphorische wie 
konkrete Spenden von Wärme –, zu einer auratischen Aufladung des Ob-
jekts führen. In Yvonne Kochs Erinnerungen werden die Handschuhe zu 
seinem Symbol für das Gute im Menschen, das auch unter den schlimmsten 
Bedingungen zum Vorschein kommen kann: »Sie wärmten mich immer. 
Und ich dachte immer an diese Frau. Ich habe Sie in so guter Erinnerung, 
weil sie der erste Mensch war, der gut zu mir war«57. 

Noch offensichtlicher als traditionelle Museumsobjekte übernehmen 
Zeitzeugen-Videos in Museen aber die Rolle von Semiophoren – von Zeu-
gen und Repräsentanten der Geschichte. Dabei beschränkt sich die Zeugen-
schaft der Zeitzeugen nicht, wie bei traditionelleren Museumsobjekten, auf 
die Tatsache, dass etwas gewesen ist. Zeitzeugen erläutern zugleich, wie 
das, was gewesen ist, gewesen ist – respektive, wie es von ihnen erlebt 

56  D. Gring/K. Theilen: Fragmente der Erinnerung, S. 197.

57  Stiftung niedersächsische Gedenkstätten: Bergen-Belsen. Katalog der Dauer-

ausstellung, Göttingen: Wallstein 2009, S. 222. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 261

wurde und erinnert wird. Sie können somit als Ergänzungen und Erläute-
rungen zu anderen Museumsobjekten dienen, oder diese sogar revidieren. 
Als Beispiel kann hier der mit dem Titel »Hungerration« überschriebene 
Teil in der Gedenkstätte Bergen-Belsen herangezogen werden. Der Teil be-
handelt die mangelhafte Verpflegung der sowjetischen Kriegsgefangenen in 
den zwischen 1939 und 1945 in der Lüneburger Heide eingerichteten 
Kriegsgefangenenlagern. Als Objekte zur Veranschaulichung kommen Bil-
der der Essensausgabe im Lager zum Einsatz. Man sieht große Suppentöp-
fe, Brotlaibe, die verteilt werden, und Gefangene mit Suppentellern. Genau 
das, worum es geht, nämlich den Nahrungsmangel, sieht man also nicht. 
Eine Idee davon, was Hunger bedeutet, wird erst durch zwei Auszüge aus 
schriftlichen Erinnerungen vermittelt, die neben die Bilder gesetzt wurden, 
vor allem aber durch das sich neben diesem Abschnitt befindliche Zeitzeu-
gen-Video. Hier erfährt der Besucher dann, dass »die Menschen [anfingen] 
Gras zu essen«, dass sogar »Gürtel [aufgegessen wurden]« und dass das 
Hungergefühl »schlimmer als körperlicher Schmerz«, dass es »die absolute 
Aussichtslosigkeit« gewesen sei.58

Auch bezeugen Zeitzeugen die Existenz von Vergangenem nicht nur 
durch ihre Erzählung, sondern ebenso durch ihr Aussehen. Hier sei vorerst 
davon abgesehen, dass auch körperliche Regungen wie Weinen, Schwitzen, 
Lachen oder Zucken Akte des Bezeugens sein können. Allein schon der 
meist bereits gealterte Körper der Zeitzeugen mit seinen Falten und seinen 
Altersflecken, man könnte wohl auch von menschlicher Patina reden, dient 
als Beweis dafür, dass die Vergangenheit existiert hat. 

Der Repräsentationscharakter von Zeitzeugen im Museum beschränkt 
sich schlussendlich nicht nur auf die Zeit, der sie entstammen. Die Zeitzeu-
gen stehen zugleich stellvertretend für Menschen, die diese Zeit erlebt ha-
ben. Ich will hier auf die oben vorgestellte Ausstellung It’s our history! zu-
rückkommen. Das Musée de l’Europe kommentierte sein Projekt der sie-
benundzwanzig EU-Bürger folgendermaßen: »Through their unique perso-
nal stories, these 27 Europeans represent only themselves. However, in a 
certain sense they represent us all because their history is both unique and 
typical«59. In der Rhetorik des Museums wird also das Spezifische in der 
individuellen Geschichte zu einem Symbol für die Geschichte ›aller‹. Tat-

58 Ebd. S. 62. 

59 Tempora: Europa – To Nasza Historia. Ausstellungskatalog, o.O. 2009, S. 24.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | STEFFI DE JONG

sächlich aber weist die Entscheidung des Museums genau siebenund-
zwanzig Zeitzeugen auszuwählen darauf hin, dass nicht jeder automatisch 
stellvertretend für alle Mitglieder einer Gesellschaft stehen kann. Gesell-
schaften sind zu komplex und lassen sich in zu viele Untergruppen unter-
teilen. Museen versuchen deshalb im Allgemeinen wenigstens einen Reprä-
sentanten aller Gruppen in die Ausstellung zu integrieren, in die sie eine 
Gesellschaft unterteilt haben. In It’s our history! hieß das, dass ein EU-
Bürger pro Mitgliedsstaat ausgewählt wurde. 

In Gedenkstätten und Holocaust-Ausstellungen wiederum wird ver-
sucht, alle nationalen Häftlingsgruppen, alle Verfolgungsgründe und, wenn 
möglich, alle Häftlingspositionen zu präsentieren. Dieser Repräsentie-
rungsdrang führt oft zu einer den Besucher überfordernden Quantifizierung. 
Gleich der zweite Teil der Ausstellung der Gedenkstätte Neuengamme be-
handelt »Die Häftlingsgruppen«. Soweit dies möglich war, wird jede Grup-
pe durch einen, oft mehrere, Zeitzeugen repräsentiert. In der gesamten Aus-
stellung befinden sich ungefähr 25 Stunden an Videomaterial. Tatsächlich 
ist es in fast keinem Museum möglich, sich alle Videos innerhalb eines re-
gulären Museumsbesuchs anzusehen. 

Im Kontext des Holocaust kommt den Zeitzeugen gleichzeitig die 
schwierige Rolle zu, Zeugnis für alle diejenigen abzulegen, die nicht mehr 
Zeugnis ablegen können. »Very few people had to speak on behalf of the 
millions who simply disappeared. We had to universalise their experiences 
while at the same time retaining the intimate and personal,« beobachtet 
Annie Dodds hinsichtlich der Planung der Holocaust Exhibition im Impe-

rial War Museum.60 Tatsächlich verschwindet der einzelne Mensch mit sei-
ner individuellen Biografie fast vollständig in der Ausstellung. Es gibt in 
der Holocaust Exhibition keine biographischen, sondern nur thematische 
Stationen. Der Verfolgungshintergrund, das Ursprungsland, oder weitere 
biographische Details können nur in den wenigsten Fällen ausgemacht 
werden. Zur Identifikation der Zeitzeugen wird lediglich ihr Name einge-
blendet und selbst dieser verschwindet, wenn die Zeugnisse in dem Ausch-
witz gewidmeten Kapitel nur noch über Audiostationen zu hören sind. Wie 
im Lager selbst, sollten die ehemaligen Lagerinsassen hier in der Anony-
mität verschwinden und ihre Geschichten nur noch das Grauen des ›All-

60 Vgl. T. Kushner: »Oral History at the extremes of Human experience«, S. 91. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEWEGTE OBJEKTE | 263

tags‹ im Lager erläutern und bezeugen.61 Einen ähnlichen Effekt haben die 
Archivaufnahmen, die die Aussagen der Zeitzeugen bebildern. Ohne Kon-
textualisierung stellen sie oft Orte und Situationen dar, die von den Zeit-
zeugen selbst nicht direkt angesprochen werden. Es geht in der Holocaust 

Exhibition vor allem um die darzustellenden Situationen, beispielsweise das
Leben im Ghetto oder die Verfolgung und somit um alle, die diese Situa-
tionen erleben mussten. Die Einzigartigkeit der persönlichen Geschichte ist 
nur noch ein Platzhalter für alle möglichen ähnlichen Geschichten. Andere 
Museen, wie die Gedenkstätte Bergen-Belsen, legen im Gegensatz zum Im-

perial War Museum Wert darauf, die Individualität der einzelnen Zeitzeu-
gen zu unterstreichen. Trotzdem stehen die für die Ausstellung ausgewähl-
ten Zeitzeugen auch hier stellvertretend für diejenigen, die nicht in der 
Ausstellung auftauchen oder nicht mehr in der Ausstellung auftauchen 
können. 

SCHLUSSFOLGERUNG

Zeitzeugen-Videos sind zu authentischen und authentifizierenden Ausstel-
lungsobjekten geworden. Sie wurden im Laufe der letzten zehn Jahre in die 
permanenten Ausstellungen von Museen aufgenommen und den Sehge-
wohnheiten der Museumsbesucher angepasst. Dabei dienen sie zugleich als 
Zeugen für die Vergangenheit und als Vermittler von öffentlichen histori-
schen Narrativen. Die Integration von Zeitzeugen-Videos in die Daueraus-
stellungen kann als Folge eines nunmehr 50 Jahre andauernden Prozesses 
der Medialisierung und Popularisierung der Figur des Zeitzeugen angese-
hen werden. Über die Jahre hat sich der Zeitzeuge aus dem kommunikati-
ven Gedächtnis gelöst, um zu einem Träger kulturellen Gedächtnisses zu 
werden. Erst die akademische Anerkennung von Zeitzeugen als historische 
Quellen und ihre gesellschaftliche Anerkennung als authentische und legi-
time Zeugen von Geschichte macht ihren Auftritt als solche im Museum 
möglich. Zum anderen intensiviert sich hier die Vermittlerfunktion von 
Zeitzeugen-Videos. Mit der Integration von Zeitzeugen in Museen wird die 
Geschichte »von unten« Teil einer öffentlichen Geschichtsdarstellung und 

61 Bardgett, Suzanne (Direktorin der Holocaust Exhibition im Imperial War Mu-

seum London): Interview am 21. Juli 2009.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | STEFFI DE JONG

das Spezifische in der individuellen Erinnerung zu einem Repräsentanten 
für umfassendere historische Prozesse.

Die Präsentation von Zeitzeugen in Museen bedarf weiterer Forschun-
gen. Welche Geschichtsbilder werden von Zeitzeugen vermittelt? Wie än-
dert sich die Funktion und Präsentation der Zeitzeugen hinsichtlich ihrer 
Gruppenzugehörigkeit und der thematischen Ausrichtung des Museums? 
Vor allem: Wer darf eigentlich als Zeitzeuge in Museen auftreten? Und wer 
sind die Akteure, die dies bestimmen? 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Autorität und Authentizität der 

Zeugnisse von Überlebenden der Shoah 

Ein Beitrag zur Diskursgeschichte der Figur des Zeugen 

ANDREE MICHAELIS 

I.

»[Es ist] ganz wesentlich, daß die Leser mir Glauben schenken, sich auf mein Wort 

verlassen. Tun sie es nicht, so zweifeln sie nicht nur an meinem Text, sondern an 

mir als Menschen.«1

Mit diesen Sätzen äußert sich Ruth Klüger, die heute in Deutschland viel-
leicht bekannteste Überlebende der nationalsozialistischen Vernichtungsla-
ger, zur Rezeption ihres autobiographischen Buches »weiter leben«.2 Für 
das, was sie von ihren Erlebnissen und Erfahrungen in den Lagern Theresi-
enstadt, Auschwitz und Christianstadt berichtet, sei sie »die einzige Auto-
rität, die es überhaupt gibt«.3 Diese Geste, den Überlebenden zugleich die 
»moralische[] Autorität« wie auch die »Deutungsautorität« über das Darge-

1 Klüger, Ruth: »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, in: Magdalene

Heuser (Hg.), Autobiographien von Frauen. Beiträge zu ihrer Geschichte, Tü-

bingen: Niemeyer, 1996, S. 405-410, hier S. 407.

2 Klüger, Ruth: weiter leben. Eine Jugend, Göttingen: Wallstein, 1992.

3 Klüger: »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, S. 407.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | ANDREE MICHAELIS

stellte zuzusprechen,4 ist heute in der politischen Öffentlichkeit eine Selbst-
verständlichkeit. Und schwerlich widersprechen lässt sich, wenn Christoph 
Schneider auch für den wissenschaftlichen Umgang mit Überlebenden eine 
grundlegende Respekthaltung einfordert: »Der Zeuge weiß, wovon er redet, 
und er war dabei. Glaubwürdigkeit ist vorausgesetzt, Differenzen zum For-
schungsstand im Detail sind uninteressant.«5 Eine Haltung gibt sich hierin 
zu erkennen, bei der Anerknnung und das Wissen um die eigene Ahnungs-
losigkeit, nicht aber Skepsis und Misstrauen vorherrschen.

Ruth Klüger, Primo Levi, Imre Kertész, aber auch die vielen anderen 
Überlebenden, die mündlich im Gespräch oder vor Videokameras von ihren 
Erfahrungen erzählt haben, sind Zeugen der Vernichtung der europäischen 
Juden, wie sie sich in Auschwitz, Buchenwald und anderswo ereignet hat –
sie sind Augenzeugen und leibliche Zeugen. Sie haben gesehen, was mit 
Juden in den besetzten Gebieten und den Lagern geschehen ist; es ist ihnen 
dasselbe widerfahren. Sie sind authentische Zeugen, weil sie die Gescheh-
nisse, von denen sie zu berichten wissen, mit ihrem Verstand, ihrem Namen 
und ihrem Körper verbürgen.6 Ihnen eignet die alleinige, unbestreitbare Au-

torität über ihr Zeugnis, weil das, was sie berichten, von niemandem sonst 
so erfahren, erlebt und überlebt wurde. Zur Sache authentisch aussagen 
könnten sonst nur noch die Ermordeten oder die Täter. Doch während er-

4 Reemtsma, Jan Philipp: »Die Memoiren Überlebender. Eine Literaturgattung 

des 20. Jahrhunderts«, in: Mittelweg 36 1997, Nr. 4, S. 20-39, S. 36 u. S. 22.

5 Schneider, Christoph: »›Das ist schwer zu beantworten und entschuldigen Sie, 

wenn mir jetzt die Tränen kommen‹. Medialität und Zeugenschaft«, in: Michael 

Elm/Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, 

Tradierung und Ermittlung, Frankfurt/M., New York: Campus, 2007, S. 260-

279, S. 267.

6 Dominick LaCapra spricht in diesem Zusammenhang von »body-witnesses«. 

Vgl. LaCapra, Dominick: History and Its Limits. Human, Animal, Violence, 

Ithaca: Cornell UP, 2009, S. 62: »A distinction arises when we restrict bearing 

witness or witnessing to those having the experience itself or at least something 

very close to, or in intimate contact with, the experience. This sense of contact is 

conveyed in the frequently employed expression in testimonies of eyewitnesses 

who are not simply bystanders but themselves what might be termed ›body-wit-

nesses‹ or even victims of abuse: ›I have seen it‹ or ›I have seen it with my own 

eyes‹.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 267

steres unmöglich ist, könnten die Täter – wären sie denn überhaupt gewollt, 
aufrichtig zu bezeugen – die Geschehnisse in den Lagern allein aus der Per-
spektive der Peiniger oder Beobachter berichten, nicht aber als etwas von 
ihnen selbst Erfahrenes oder Erlittenes. Weit eher erinnern ihre Aussagen 
an den kühlen Blick der Dokumente, welche der bürokratische Apparat der 
Nazis uns hinterlassen hat. Den Zeugnissen Überlebender dagegen ist diese 
Perspektive fremd: Sie berichten aus dem Inneren des Ereignisses heraus 
und sind untrennbar mit Emotionen und subjektiven Eindrücken verbunden.

Die so skizzierte Haltung gegenüber den Überlebenden als authenti-
scher Autorität wurde allerdings in den vergangenen 65 Jahren vielfach in 
Zweifel gezogen. Um die Begründung oder vielmehr: um die diskursive 
Verortung derartiger Zweifel und den Umgang mit ihm soll es hier gehen. 
Wenn somit Jan Philipp Reemtsma und Christoph Schneider die Autorität 
des Authentischen, die Überlebenden eignet, für die Gegenwart ohne jede 
Einschränkung gelten lassen, so steckt gewiss auch dahinter ein diskurspo-
litischer Aspekt. Er lässt sich ausmachen in der heute so häufig wahrzu-
nehmenden Rede vom drohenden »Ende authentischer Zeitzeugenschaft«7

der Shoah. Denn diese impliziert doch offenbar auch ein sorgenvolles Be-
wusstsein davon, in den vergangenen Jahrzehnten – einer Zeit, die in der 
Forschung bekanntermaßen mit den Schlagwörtern einer Erinnerungskon-
kurrenz von Juden und Deutschen sowie einer grundlegenden »Unfähigkeit 
zu trauern« beschrieben wird8 – den Dialog mit den in den eigenen Reihen 
lebenden Zeugen der Verfolgung versäumt zu haben. Die Vorstellung einer 
letzten Chance, authentischen Augenzeugen zuzuhören, bevor sie sterben, 
berührt in diesem Zusammenhang sowohl einen Schuldkomplex wie auch 
einen historischen Reizpunkt. Es ist aber andererseits ebenso hervorzuhe-
ben, dass es sich bei der heute vorherrschenden Akzeptanz für die Überle-
benden auch um etwas Erkämpftes, etwas mühsam Errungenes handelt. Am 
Ende ihres Lebens als Zeugen ernst genommen und angehört zu werden, 
besitzt für sie eine lebensgeschichtlich nicht zu unterschätzende Bedeutung. 
Nichtsdestoweniger ragen Varianten und Auswüchse eines vermeintlich 

7 Korn, Salomon: »Gezeitenwechsel«, in: FAZ vom 30.01.2006, Nr. 25, S. 8.

8 Braese, Stephan: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeutschen 

Nachkriegsliteratur, Berlin: Philo, 2001; Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, 

Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens, 

München: Piper, 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | ANDREE MICHAELIS

vergangenen skeptischen Umgangs mit ihren Zeugnissen bis in die Gegen-
wart hinein. Hier verschränken sich diejenigen Diskurse, welche das Spre-
chen über die Zeugnisse von je unterschiedlichen Seiten und zu je unter-
schiedlichen Zeitpunkten schon immer bestimmt haben.

Doch was heißt es überhaupt, Zeugen der Shoah die Autorität des Au-
thentischen zuzusprechen? Was heißt hier »Authentizität«, was »Autori-
tät«? Wirft man einen Blick in historische Wörterbücher, so stößt man 
rasch darauf, dass eine Formulierung wie »die Autorität des Authenti-
schen« in gewisser Hinsicht pleonastischer Natur ist. Denn geht »Authenti-
zität« auf den griechischen »authentés«, den Urheber, zurück, so wurde die 
lateinische Form »authenticus« im theologischen Kontext des Mittelalters 
als Adjektiv zu auctoritas im Sinne von ›Autorität‹ gebraucht, insofern ein 
Geistlicher damit die Echtheit von Reliquien verbürgen konnte.9 Seitdem 
hängt der Begriff der »Authentizität« untrennbar mit der Autorität des Ori-
ginalen zusammen – insbesondere im Rechtswesen, wo »authenticum« das 
»Original einer Handschrift«10 bedeutet und damit die »gerichtlich aner-
kannte Beweiskraft eines Dokuments«,11 d.h. dessen Autorität verbürgt.12

Seit dem 16. Jahrhundert schließlich beziehen sich beide Begriffe – »Auto-
rität« in theologischer Hinsicht, »Authentizität« in juristischer – in erster 
Linie auf die Verbürgung von Schriftstücken, auf den Konnex von Autor 
und Schrift, von Urheber und Aussage. Historisch stehen sie ganz offenbar 
in einem wechselseitigen Begründungszusammenhang, insofern es glei-
chermaßen möglich scheint, zu sagen, die Authentizität des Urhebers ver-
bürge die Autorität eines Dokuments, aber ebenso gut, die Autorität des 
Urhebers verbürge die Authentizität des Dokuments. Dies aber betrifft ganz 
grundlegend das Zeugnis, insofern sich daran zeigt, dass der Begriffsge-
brauch in den unterschiedlichen Diskursen, die auf ihn rekurrieren, alles 

9 Schlich, Jutta: Literarische Authentizität. Prinzip und Geschichte, Tübingen 

2002, S. 13. Vgl. auch Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der Phi-

losophie. Bd. 1: A-C, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971, S. 

691ff.

10 J. Schlich: Literarische Authentizität, S. 13.

11 J. Ritter: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 1: A-C, S. 691.

12 Der Begriff der »Autorität« steht denn auch schon in der Antike in einem engen 

Zusammenhang mit dem Zeugnis vor Gericht (und zwar in Form des »Beweises 

ex auctoritate«).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 269

andere als eindeutig fundiert ist. Es gerät damit gerade die historisch wech-
selhafte diskursstrategische Indienstnahme beider Begriffe, wie hier im 
Kontext eines Umgangs mit den Zeugenaussagen Überlebender, ins Blick-
feld.

II.

Mit der Thematisierung eines gewissen Schuldkomplexes, der die deutsche 
Erinnungskultur bestimmt, wie auch mit der Unzulänglichkeit eines sich 
ausschließlich auf Dokumente stützenden Gedenkens wurden bereits zen-
trale Diskurs angesprochen, die sich in der Zeit nach 1945 der Zeugnisse 
Überlebender angenommen haben. Die Rede ist von psychologischen und 
historischen Diskursen. Historisch gesehen war es gleichwohl zuerst der 
juristische Diskurs, der das Sprechen über und das Sprechen mit Überle-
benden als Augenzeugen der Shoah bestimmt hat. Er ist hier besonders von 
Bedeutung, weil der Zeuge in der Gerichtsszene als leibhaftige und unmit-
telbar authentische Person auftritt, während die meisten anderen Diskurse 
ihn zumeist schriftlich vermittelt behandeln. Zu denken ist etwa an die 
Nürnberger Prozesse 1945-1949, insbesondere aber an den Eichmann-Pro-
zess 1961. 

In Nürnberg waren Überlebende zwar präsent, doch die eigentliche An-
klage stützte sich keineswegs in erster Linie auf deren Aussagen. Die ame-
rikanische Anklagevertretung entschied sich vielmehr dafür, schriftlichen 
Dokumenten den Vorrang zu geben – diesen, so möchte man hinzusetzen, 
die größere Fakten-Autorität zuzusprechen. Die Rolle der Zeugen hinge-
gen, so fasst es Tomas Fitzel zusammen, war 

»[…] vor allem eine öffentliche und moralische. Sie gaben stellvertretend den Mil-

lionen namenlosen Opfern [...] ein Gesicht und eine Stimme und bürgten damit für 

die Authentizität der Dokumente.« [Hervorhebungen von mir, A. M.]13

13 Fitzel, Tomas: »Eine Zeugin im Nürnberger Prozess«, in: Gerd R Ueberschär 

(Hg.), Der Nationalsozialismus vor Gericht. Die alliierten Prozesse und Soldaten 

1943-1952, Frankfurt/M.: Fischer 1999, S. 60-67, hier S. 60. – Vgl. auch Wievi-

orka, Annette: The Era of the Witness, Ithaca, London: Cornell U P 2006, S. 67: 

»The witnesses had not been called on to tell their stories, to move the judges of 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | ANDREE MICHAELIS

Hierin ist über den Umgang mit den Zeugnissen Überlebender in der Sphä-
re des Rechts bereits einiges gesagt: Bei der Auffindung von Evidenz auf 
dem Wege der Urteilsfindung werden die Augenzeugen den Dokumenten 
untergeordnet. Allenfalls bestätigen können jene, was in diesen steht. Das 
Zeugnis Überlebender verstärkt gleichsam die Autorität der Dokumente, 
verbürgt und vermehrt deren Authentizität, hat aber für sich genommen ei-
ne weitaus schwächerer Beweiskraft. Diese vermeintliche ›Schwäche‹ kam 
in Nürnberg zudem dadurch zur Geltung, dass die Verteidigung es sich zur 
Strategie gemacht hatte, gerade die Integrität und Glaubwürdigkeit der

berlebenden in Frage zu stellen und so ihre Aussagen herabzuwerten. 14 In 
Kreuzverhören, die manchen Zuschauer an »den Ton der NS-Volks-
gerichte« erinnerten,15 wurde eben die Nähe zu den historischen Ereignis-
sen dazu missbraucht, die zumeist traumatisierten Überlebenden ein zwei-
tes Mal zu Opfern, diesmal diskursiven Opfern zu machen. Dieser Zusam-
menhang ist schon deshalb bemerkenswert, da es Jahrzehnte später gerade 
der Mangel an einer solchen zeitlichen Nähe zu den Ereignissen sein sollte, 
der angeblich dazu führte, dass Überlebende sich nicht mehr zuverlässig 
erinnern könnten: Für die Richter der Frankfurter Auschwitz-Prozesse von 
1963/65 beruhte die prinzipielle »Unsicherheit der Zeugenbekundung« auf 
eben diesem Argument.16

Anders, aber keineswegs respektvoller verhielt es sich beim Eichmann-
Prozess in Jerusalem, obgleich gerade dieser im Nachhinein als der Wen-

the public present at the trial, but essentially to confirm, comment on, and sup-

plement the content of written documents. The Nuremberg trials marked the tri-

umph of the written over the oral.«

14 Vgl. T. Fitzel: »Eine Zeugin im Nürnberger Prozess«, S. 60: »Die Taktik der 

Verteidigung konnte deshalb nur darauf hinauslaufen, deren Integrität [d.i. die 

der Überlebenden, AM] in Frage zu stellen [...]. [H]ier zog sie alle ihr zur Ver-

fügung stehenden Register, um die Zeugen, denen alle noch der Schrecken der 

Lager in ihr Gesicht geschrieben war, an ihrem wundesten Punkt zu treffen.«

15 Ebd., S. 61.

16 Naumann, Bernd: Auschwitz. Bericht über die Strafsache gegen Mulka und an-

dere vor dem Schwurgericht Frankfurt, Frankfurt/M., Bonn: Athenäum 1965, S. 

525; vgl. besonders S. 523-325. – Aus Platzgründen verzichte ich hier auf eine 

detaillierte Auseinandersetzung mit den Frankfurter Prozessen.

 
Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 271

depunkt im Umgang mit den Zeugenaussagen Überlebender interpretiert 
wurde.17 Hier standen ihre Zeugnisse klar im Vordergrund, immerhin war 
die Zahl von 110 Überlebenden als Zeugen auffallend hoch. Jedoch be-
merkte schon Hannah Arendt, dass deren Aussagen zu einem überwiegen-
den Teil »mit den Taten des Angeklagten [Eichmann, AM] so gut wie 
nichts zu tun hatten«.18 Und was die Zeugen aussagten, so haben die Re-
cherchen David Cesaranis ergeben, war im Vorhinein durch den Ober-
staatsanwalt Gideon Hausner und seine Mitarbeiter einem strengen Filtrati-
onsprozess unterzogen worden. Hausner und sein Team hatten sehr genaue 
Vorstellungen darüber gehabt, wovon die Überlebenden berichten sollten, 
was im Zentrum ihrer Darstellungen zu stehen hatte und was auszulassen 
war.19 Unter den zahlreichen zur Verfügung stehenden Zeugen hatten sie 
nur solche ausgewählt, die bereit waren, ihre Geschichte dem vorgegebenen 
Rahmen anzupassen. Hausner zufolge diente die Zeugenanhörung einer 
Korrektur des Bildes, das die Nürnberger Prozesse hinterlassen hatten. Ihm 
ging es darum, durch die Aussagen der Überlebenden »die Herzen der 
Menschen anzusprechen«,20 wo bislang die Dokumente allein einen kühlen 
und vermittelten Eindruck hinterließen. Der Grad seiner Einflussnahme in-
des zeigt, wie gering das Vertrauen in die Zeugnisse der Überlebenden ei-
gentlich war. Hier, so scheint es, ging es um ein Vorführen des Überleben-
den, wie er für den Staat Israel großen legitimatorischen Wert besaß, nicht 

17 Vgl. Zangl, Veronika: Poetik nach dem Holocaust. Erinnerungen – Tatsachen –

Geschichten, München: Fink 2009, hier S. 74: »[W]ährend des Eichmann-Pro-

zesses 1961 kamen Überlebende des Holocaust erstmals als gewichtige Zeugen 

des Verfahrens zu Wort«.

18 Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bö-

sen, München, Zürich: Piper 2006, S. 90.

19 Vgl. Cesarani, David: »Trial and Testimony: Survivors, Witnesses, and the 

Eichmann Trial in Perspective«, in: Johannes-Dieter Steinert/Inge Weber-Newth 

(Hg.), Beyond Camps and Forced Labour. Current International Research on 

Survivors of Nazi Persecution, Osnabrück: secolo Verlag 2005, S. 43-52, hier S. 

47: »[T]he prosecution eliminated those [testimonies, AM] who were not rele-

vant to the case, articulate, consistent, and willing to edit their memoires on de-

mand.«

20 Vgl. Hausner, Gideon: Justice in Jerusalem, New York 1966, hier zitiert nach D. 

Cesarani: Trial and Testimony, S. 46: »[He wanted to] reach the hearts of men«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | ANDREE MICHAELIS

aber um individuelle Einzelfälle und auch nicht um die Einmaligkeit ihrer 
Erfahrungen. Diese Inszenierung des Zeugen in Jerusalem hatte zwei Kon-
sequenzen: Einmal führte sie zu einer grundlegenden misstrauischen Ein-
schätzung der erzählerischen Fähigkeiten der Überlebenden, von deren

berforderung Hannah Arendt berichtet hat.21 Zum anderen entstand vielfach
der Eindruck, es gehe den Überlebenden allein um eine sachfremde und 
unangemessene »Selbstinszenierung«.22 Die Aussagen der jüdischen Au-
genzeugen spielten für den Ausgang des Verfahrens offenbar eine sehr ge-
ringe Rolle. Obwohl sie bereits im Vorhinein durch Hausner geformt und 
gleichsam zurechtgeschnitten wurden, erwiesen sie sich während des Ver-
fahrens als immer noch inkompatibel mit den Vorstellungen der vorsitzen-
den Richter: Vielfach wurden Zeugenaussagen durch diese unterbrochen 
und abgebrochen, weil das Berichtete – mit einer gewissen, ja auch von

rendt bestätigten Berechtigung – zu einem überwiegenden Teil als nicht 
relevant für den Prozessverlauf wahrgenommen wurde. Dies führte Richter 
Landau in seinem Urteilsspruch schließlich dazu, die angehörten Zeugnisse 
Überlebender – die immerhin 62 der 121 Sitzungen füllten23 – als lediglich 
untergeordnetes Beiwerk des Verfahrens zu kategorisieren,24 das letztlich 
auch ohne sie zu seinem Urteil gekommen wäre. In Jerusalem wurden die
Zeugnisse somit sowohl vereinnahmt als auch in ihrer Vereinnahmung als 
irrelevant abgetan. Im juristischen Diskurs mit seiner Konzentration auf 
»beweisfähige Tatsachen«,25 so zeigt sich hieran, war für die Stimmen der 

21 Vgl. H. Arendt: Eichmann in Jerusalem, S. 336.

22 Dieser Eindruck entstand insbesondere durch einzelne Zeugen wie etwa den von 

Arendt angeführten Überlebenden, der sich »K-Zetnik« nennt (vgl. ebd., S. 

335f.).

23 Vgl. ebd., S. 335.

24 Vgl. die Prozessprotokolle vom 11.12.1961, zitiert nach D. Cesarani: »Trial and 

Testimony«, S. 52: »Without a doubt, the testimony given at this trial by survi-

vors of the Holocaust, who poured out their hearts as they stood in the witness 

box, will provide valuable material for research worker and historians, but as far 

as this court is concerned, they are to be regarded as a by-product of the trial.«

25 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die Geste des 

Bezeugens in der Differenz von ›identity politics‹, juristischem und historiogra-

phischem Diskurs«, in: Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, Berlin: 

Akademie Verlag 2000, S. 111-135, hier S. 120.

 
Ü

 
A

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 273

Überlebenden, deren Aussagen eine »dem Anderen [...] gerade unzu-
gängliche[]«, weil höchst »singuläre Erfahrung« zum Gegenstand haben,26

kein Platz. Das System des Rechts erweist sich als inkompatibel mit dem, 
was die Zeugnisse Überlebender leisten können und wollen, nicht zuletzt, 
weil es sich zu weigern scheint, ihre Authentizität als Beweiskraft gelten zu 
lassen. 

Die Haltung, die das Recht gegenüber den Überlebenden als authenti-
schen Zeugen einnimmt, zeichnet sich so stets von Neuem durch eine Geste 
der Abwendung aus.27 Die aber lässt sich auch in anderen diskursiven Fel-
dern wiederfinden, was nicht zuletzt damit zusammenhängen mag, dass 
»die Jurisdiktion für den [Shoah-]Diskurs bestimmend« geblieben ist:28 Die 
Begriffe Schuld, Verbrechen und Zeugnis sind letztlich juristisch geprägte 
Begriffe, so dass sich über die Shoah gar nicht reden lässt, ohne den juristi-
schen Diskurs in irgendeiner Weise zu zitieren. Ihm am nächsten steht da-
bei eindeutig die Historiographie, weil, so Dan Diner, »dem Geschichtsdis-
kurs quasi der Natur der Sache wegen so etwas wie Gerichtsförmigkeit ei-
gen« ist.29 Auch Historiker suchen – im ursprünglichen Verständis ihrer
Profession – nach Fakten und Tatsachen, wohingegen Augenzeugen nichts 
als Erfahrungen vorweisen können. Das hat dazu geführt, dass sich auch 
der Großteil historischer Standardwerke noch bis in die späten 60er-Jahre 
hinein so gut wie ausschließlich auf Aktenstudien und die Autorität der 
Dokumente stützte. Als paradigmatisch hierfür ist Raul Hilbergs Meilen-
stein »The Destruction of the European Jews« von 1961 zu nennen, ein 
Werk, das Hilberg ganz explizit fast ausschließlich auf der Grundlage deut-
scher Täterdokumente entworfen hat.30 Erst mit Martin Gilberts »The Holo-

26 Ebd., S. 116.

27 Ähnliche Beobachtungen ließen sich auch hinsichtlich der Frankfurter Ausch-

witz-Prozesse 1963/65 anschließen, insofern dort etwa die Ortsbesichtigung des 

Konzentrationslagers das Ungenügen der bloßen Zeugenaussagen für das Ge-

richt verdeutlichte.

28 V. Zangl: Poetik nach dem Holocaust, S. 145.

29 Diner, Dan: »Schulddiskurse und andere Narrative – Epistemisches zum Holo-

caust«, in: Ders. (Hg.), Gedächtniszeiten. Über jüdische und andere Geschich-

ten, München: Beck 2003, S. 180-200, hier S. 188.

30 Vgl. Gutman, Israel/Jäckel, Eberhard u.a. (Hg.): Enzyklopädie des Holocaust. 

Die Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden, München, Zürich: Pi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | ANDREE MICHAELIS

caust. The Jewish Tragedy« von 1986 ändert sich dies grundlegend.31 Gil-
bert räumt den Zeugnissen Überlebender, die er entweder selbst interviewt 
hat oder – in weitaus größerem Umfang – aus den Transkripten des Eich-
mann-Prozesses zitiert, einen beträchtlichen Stellenwert ein. Doch auch bei 
Gilbert besitzen die Aussagen Überlebender in erster Linie eine illustrie-
rende Funktion, und werden nicht in ihrer Eigenwertigkeit als in sich ge-
schlossene Quellen betrachtet.32 Auch hier erfüllen sie, wie schon in Nürn-
berg, eine authentifizierende Funktion, bei der aber gerade nicht die Auto-

rität einer ihnen eigenen autonomen Authentizität anerkannt wird. Dennoch 
ist das Interview mit Überlebenden der Shoah zu einem anerkannten Quel-
lenmaterial geworden; es wird gesammelt, protokolliert, archiviert. Dass 
diese Quellen in ihrer argumentativen Verwendung anderen Quellen offen-
bar immer noch unterlegen sind, liegt daran, dass im juristischen wie im 
historiologischen Diskurs davon ausgegangen wird, ihre Authentizität sei 
der Autorität des Faktischen unterzuordnen.

Für das psychoanalytische Diskursfeld lässt sich am Beispiel der Ar-
gumentation des traumatheoretisch argumentierenden Psychiaters Dori 
Laub zeigen, dass dies nicht so sein muss. Die Bewertung der Authentizität 
von Überlebenden als Zeugen kann sich vielmehr beim Wechsel von einem 
Diskursbereich in einen anderen ganz grundlegend verändern. Man denke 

per 1966, Bd. I, Eintrag »Geschichtsschreibung«, S. 524: »Hilberg nutzte, wie 

[Gerald] Reitlinger, fast ausschließlich deutsche Dokumente, trotz der wachsen-

den Zahl veröffentlichter und unveröffentlichter jüdischer Unterlagen, die seit 

den späten 50er Jahren zugänglich geworden waren.«

31 Vgl. Gilbert, Martin: The Holocaust. The Jewish Tragedy, London: Collins 

1986, S. 18 (Preface): »This book is an attempt to draw on the nearest of the 

witnesses, those closest to the destruction, and through their testimony to tell 

something of the suffering of those who perished, and are forever silent.«

32 Vgl. Kushner, Tony: »Holocaust Testimony, Ethics, and the Problem of Repre-

sentation«, in: Poetics Today 27/2006, Nr. 2, S. 275-295, hier S. 238ff.: »The 

centrality of victim testimony in its various forms marks out this book as 

pathbreaking [...]. Yet the testimony itself is rarely allowed to have space to re-

veal its own internal dynamics, expecially in relation to the rest of the person’s 

life story. [...] [Testimonies] are there, as is the case with the majority of docu-

mentary and museum presentations of the Holocaust today, ultimately to illu-

strate the nature of Nazism.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 275

nur an jenen vielzitierten Fall, bei dem eine Auschwitz-Überlebende in ih-
rem Video-Interview davon berichtet, beim Auschwitz-Aufstand vom 7. 
Oktober 1944 vier Schornsteine des Krematoriums explodieren gesehen zu 
haben.33 Laub schildert die Diskussion, die nach der Sichtung des Zeugnis-
ses zwischen einer Reihe von Historikern und ihm selbst darüber entstand, 
dass ja faktisch nur ein Schornstein in die Luft gesprengt wurde und der 
Aufstand als gescheitert in die Geschichtsbücher einging. Die Historiker 
nahmen diese Abweichung zum Anlass, die Glaubwürdigkeit des ganzen 
Zeugnisses in Frage zu stellen, nicht zuletzt mit dem Argument, Leugnern 
der Shoah keine dokumentarisch fundierte Grundlage für ihre Behauptun-
gen geben zu wollen. Laub dagegen bemüht sich, dem Zeugnis der Überle-
benden eine anders begründete Autorität zurückzugeben, die sich gerade 
auf die Authentizität ihrer subjektiven Wahrnehmung des Ereignisses be-
gründet: Sie habe nicht so sehr die Zahl oder das Faktum des einstürzenden 
Schornsteins bezeugt, sondern den bedeutsamen, weil im Lageralltag ganz 
unerhörten Bruch des lebensweltlichen Rahmens, den dieser Vorfall im KZ 
Auschwitz ausgemacht hatte: »this bursting open of the very frame of 
Auschwitz«.34 Die (unbewusste) Übertreibung des Umfangs der Zerstörung 
repräsentiert dann die Stärke des Eindrucks, den dieser Bruch auf die La-
gerinsassen gehabt hat. Insofern die Überlebende damit den psychologi-
schen Ausbruch aus dem »System« Auschwitz bezeugt, die Öffnung hin 
auf eine Hoffnung des Überlebens, die der versuchte Aufstand für die In-
haftierten bedeutete, gewinnt ihr Zeugnis für Dori Laub eine Authentizität, 
die kein Faktum vermitteln kann. Für die Historiker, so heißt es, wusste die 
Überlebende nichts, für den Psychologen hingegen wusste sie mehr, als je-
ne im Reich der Fakten je erfassen könnten.35

33 Vgl. Laub, Dori: »Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening«, in: Sho-

hana Felman/Ders. (Hg.), Testimony. Crises for Witnessing in Literature, Psy-

choanalysis, and History, New York 1992, vgl. S. 57-74, S. 59-63. Vgl. ebenso 

Elm, Michael: Zeugenschaft im Film. Eine erinnerungskulturelle Analyse filmi-

scher Erzählungen des Holocaust, Berlin: Metropol 2008, hier S. 195.

34 Vgl. ebd., S. 62.

35 Vgl. ebd., S. 63: »Because the testifier did not know the number of the chimneys 

that blew up; because she did not know of the betrayal of the Polish under-

ground and of the violent and desperate defeat of the rebellion of the Auschwitz 

inmates, the historians said that she knew nothing. I thought that she knew more, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 | ANDREE MICHAELIS

Doch auch der psychologische Diskurs, als dessen Vertreter Laub hier 
zu verstehen ist, kennt den argumentativen Weg einer Verunmöglichung 
des Zeugnisses, die rigorose Absprache einer bestimmten Art von Authen-
tizität. Diese Unmöglichkeit bedeutet die Normalität, gegen die sich der 
soeben referierte Fall abgrenzt. Denn birgt der Aufstand Ende 1944 das 
Potential zur Durchbrechung des hermetischen Eingeschlossenseins im 
Konzentrationslager, so zeichnet sich der Grundzustand gerade durch die 
Unfähigkeit hierzu aus. Das Leben im Lager, so Laub, bedeutete ein Dasein 
ohne Referenzrahmen, der aber eben als Voraussetzung für das Zeugnis 
anzusehen ist. Ohne den psychologischen Bezug auf ein Außerhalb seien 
die Lagerinsassen so sehr auf ihren mörderischen Alltag fixiert gewesen, 
dass sie in dieser Welt nicht einmal für sich selbst eine Reflexion über ihre 
Situation etablieren, diese nicht einmal sich selbst gegenüber bezeugen 
konnten.36 Weil sie sich damit auf ein Ereignis ohne bewusste Zeugen – »an 
event without a witness«37 – beziehen, könnten, so argumentiert Laub, die 
Berichte Überlebender gar keine Authentizität beanspruchen. Sie konstitu-
ierten nur eine nachträgliche Rekonstruktion von Erlebnissen, die sie nicht 
bei vollem reflexivem Bewusstsein erlebt hätten. Dass es selbst vor dem 
Hintergrund einer solchen grundsätzlichen Diagnose Ausnahmen gibt, zeigt 
das zuvor geschilderte Beispiel.

III.

In keinem Falle erweist sich der jeweilige diskursive Rahmen, innerhalb 
dessen die Aussagen Überlebender rezipiert und bewertet werden, als fest 
umrissener und undurchlässiger. Andere Wahrnehmungen, geschult und 
gelenkt durch andere Diskurse, ermöglichen stets von Neuem eine Per-
spektive auf die Zeugnisse, vermittels welcher der Verneinung ihrer Au-

since she knew about the breakage of the frame, that her very testimony was 

now reenacting.«

36 Vgl. Laub, Dori: »An Event Without a Witness. Truth, Testimony and Survi-

val«, in: Shoshana Felman/Ders. (Hg.), Testimony, S. 75-92, hier S. 82: »The 

Holocaust created in this way a world in which one could not bear witness to 

oneself.«

37 Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 277

thentizität widersprochen werden kann. Dass es auch im juristischen Feld 
ein solches Aufscheinen von Momenten größter Authentizität und Autorität 
geben kann, vermag ein Blick zurück auf die Prozesse in Nürnberg und Je-
rusalem zu zeigen. Denn bei beiden Verfahren traten Überlebende auf, de-
ren Zeugnisse die Prozesse zwar nicht maßgeblich beeinflusst haben mö-
gen, die aber bei manchem Zuschauer einen bemerkenswerten Eindruck 
hinterließen. Zu denken ist hier etwa an die französische Zeugin Marie 
Claude Vaillant-Couturier, die in Nürnberg als erste Frau auftrat und alle 
Beteiligten durch ihre Erscheinung und durch die Souveränität ihrer Rede 
nachhaltig irritiert wie beeindruckt hat.38 Auch Hannah Arendt, die in ihrem 
Bericht aus Israel doch zu einem überwiegenden Teil die Partei des Rich-
ters Landau einnahm und die abschweifenden Zeugnisaussagen der meisten 
Überlebenden wie dieser skeptisch beäugte, berichtet von so einem Aus-
nahmezeugen. Das Zeugnis Zindel Grynszpans, des Vaters des berühmt-be-
rüchtigten Herschel Grynszpan, gibt sie in ihrem Buch als einziges in gro-
ßer Ausführlichkeit wieder. Und ist auch nicht exakt nachvollziehbar, wor-
in die Besonderheit dieses Zeugnisses für Arendt eigentlich bestanden hat –
ob in der sprachlichen Klarheit und Prägnanz, seiner Kürze oder in der Le-
bensgeschichte selbst –, so erkennt sie darin doch eine »unantastbare[] 
schmucklose[] Wahrhaftigkeit« sondergleichen,39 die sie zu der bemer-
kenswert emphatischen Schlussfolgerung bewegt: »Jeder, jeder soll seinen 
Tag vor Gericht haben«.40

Arendt spricht damit dem Zeugen eine Autorität zu, die von der Ein-
drücklichkeit einer Authentizität ausgeht, welche den Rahmen des juristi-
schen Verfahrens sprengt, innerhalb dessen diese Geste, so Arendt, »ein 
törichter Gedanke« ist.41 Das Phänomen eines derartigen Authentischen im 
Inauthentischen, das gleichzeitige Wissen darum, dass die Überlebenden 
den Ereignissen der Shoah so nah waren und sind wie kein anderer, auf der 

38 Vgl. T. Fitzel: »Eine Zeugin im Nürnberger Prozess«, S. 62: »Otto Kransbühler, 

der Verteidiger von Dönitz, will von ihrer Aussage so erschüttert gewesen sein, 

daß er sich deshalb zum erstenmal gefragt haben will [...], ob er oder auch sein 

Klient, Großadmiral Dönitz, von diesen Greueln gewußt haben konnte.« – Vgl. 

ferner A. Wieviorka: The Era of the Witness, S. 67.

39 H. Arendt: Eichmann in Jerusalem, S. 343.

40 Ebd.

41 Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 | ANDREE MICHAELIS

einen und die der Logik einzelner Diskursfelder entspringende Skepsis ge-
genüber der Authentizität dieses ›Wissens‹ auf der anderen Seite, prägt ins-
besondere den Zeugnisdiskurs in der Philosophie der Postmoderne. Jean-
François Lyotard hat das Dilemma in den Diskurs eingeführt, das noch heu-
te die philosophische Reflexion über die Shoah bestimmt: Wie können die 
Überlebenden die Gaskammern bezeugen, wenn sie doch, da sie überlebt 
haben, diese niemals in Betrieb zu erleben vermochten, denn dann wären ja 
auch sie darin umgekommen?42 Dies ist bekanntermaßen kein Argument, 
das Lyotard entwickelt hat, sondern es stammt aus der Feder des Ausch-
witz-Leugners Robert Forisson, den Lyotard zitiert, um zu zeigen, wie ein 
Widerstreit (ein différend) entsteht, der sich gleichsam als ein ins Perverse 
verdrehter Rechtsstreit verstehen lässt. Bei einem Widerstreit vollzieht sich, 
so Lyotard, die Auflösung eines Streits zweier Parteien – wie von Überle-
benden und denen von ihnen angeklagten Nazis – »im Idiom der einen [...], 
während das Unrecht, das die andere erleidet, in diesem Idiom nicht figu-
riert«.43 Er beschreibt damit einen Mechanismus, der eine offenkundige 
Verwandtschaft mit dem bislang Beschriebenen aufweist, insofern die Au-
thentizität Überlebender in den meisten Diskursfeldern stets an einem Maß-
stab gemessen wird, der in Hinblick auf ihre Zeugnisse ins Leere greift.44

Es sei an dieser Stelle allein noch einmal daran erinnert, dass schon Ly-
otard die ›Zeugnisbefähigung‹ der Überlebenden grundsätzlich bejaht hat:

»Um die Existenz der Gaskammern nachzuweisen, muß man die vier verschwiege-

nen Negationen aufheben: Es gab keine Gaskammer? Doch. – Aber wenn es Gas-

kammern gegeben hat, so kann dies nicht formuliert werden? Doch. – Aber wenn 

dies formuliert werden kann, so besitzt zumindest niemand die Autorität, dies zu 

formulieren und wahrzunehmen (es ist nicht mitteilbar)? Doch.«45

42 Vgl. Lyotard, Jean-Francois: Der Widerstreit, München: Fink 1989, S. 17f.

43 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 27.

44 Vgl. dazu u.a. ebd., S. 43: »Der Historiker kann Faurisson nicht überzeugen 

wollen, wenn dieser eine andere Diskursart ›spielt‹, in der es nicht um die Über-

zeugung, das heißt um die Erlangung eines Konsensus über eine bestimmte 

Wirklichkeit geht.«

45 Ebd., S. 35f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 279

Die Gaskammern dagegen zu bezweifeln, auch das zeigt Lyotards Buch, 
gibt entweder den Leugnern freies Feld oder aber führt zu einer »Sakralisie-
rung des Geschehens«,46 die auf den Topos der Unsagbarkeit und Unaus-
sprechlichkeit der Ereignisse rekurriert. Diese Tendenz hingegen geht zu-
rück auf die ebenfalls geradezu omnipräsente diskursive Verbreitung des 
Theologischen, das von der Etymologie des Authentischen über den Zu-
sammenhang von Zeugnis47 und Schuld bis in die Begriffe »Holocaust« 
und »Shoah« hinein vorherrscht.48 Vor dem Einbruch des Theologischen in 
ein (Ge-)Denken der Shoah hat so auch Giorgio Agamben gewarnt, der die 
Unsinnigkeit eines schweigenden Anbetens der Ungeheuerlichkeiten von 
Auschwitz, wie es der Topos der Unsagbarkeit impliziert, bloßgelegt hat.49

Agamben aber hat auch das Faurisson-Paradox fortgeschrieben und durch 
die Wiederaufnahme des Gedankens von Dori Laub, Auschwitz sei ein 
»Ereignis ohne Zeugen« gewesen, noch einmal die Möglichkeit des au-
thentischen Zeugnisses ins Unmögliche gekehrt. Im Anschluss an eine Äu-
ßerung Primo Levis heißt es bei ihm, es beruhe

»die Gültigkeit des Zeugnisses wesentlich auf dem, was ihm fehlt; in seinem Zen-

trum enthält es etwas, von dem nicht Zeugnis abgelegt werden kann, ein Unbezeug-

bares, das die Überlebenden ihrer Autorität beraubt.«50

Die Autorität ist den Zeugnissen Überlebender somit angeblich ganz grund-
sätzlich abhandengekommen, weil ihnen ein authentisches, ein vollständi-
ges Bezeugen unmöglich sei. Stattdessen müsse man sich, so Agamben, auf 

46 Günter, Manuela: »Einleitung: Überleben schreiben«, in: Dies. (Hg.), Überleben 

schreiben. Zur Autobiographik der Shoah, Würzburg: Königshausen & Neu-

mann 2002, S. 9-19,  hier S.12.

47 Auch die etymologische Herkunft des Wortes »Zeuge« vom griechischen 

»mártys«, dem dann vor allem christlich geprägten Märtyrer, gehört zu diesem 

Diskurs.

48 Auf eine eingehendere Auseinandersetzung mit diesem Diskurs wird hier aus 

Platzgründen verzichtet. Vgl. aber zu einer Auseinandersetzung mit den Begrif-

fen »Holocaust« und »Shoah« in diesem Kontext: G. Agamben: Was von 

Auschwitz bleibt, S. 25-28.

49 Vgl. ebd., S. 28f.

50 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 | ANDREE MICHAELIS

das »Unentscheidbare« einlassen und das Zeugnis in seiner »Unmöglich-
keit« denken:51 als »Lücke«, die sich erfahrungsweltlich irgendwo zwi-
schen den umgekommenen »Muselmännern« der Lager und den Überle-
benden auftut.52

Agamben stützt sich hier auf Primo Levis Reflexionen, 40 Jahre nach 
seiner Befreiung, über »Die Scham«. Mit einem genaueren Blick auf eben 
diesen Text – als der in ganz eigener Hinsicht authentischen Selbstäuße-
rung eines Überlebenden im literarischen Diskurs – wird es indes auch hier 
möglich, gleichsam eine Bresche in den Diskurs zu schlagen. Denn ver-
wechselt Agamben nicht das Ringen der Überlebenden mit sich selbst und 
dem Preis ihrer Authentizität mit der Frage nach der diskursverhafteten Re-
zeption ihrer Zeugnisse? Ohne Zweifel ist die Geste, die Primo Levi in 
»Die Untergegangenen und die Geretteten« immer wieder von Neuem voll-
zieht, eine Geste der Hinterfragung der ihm zugesprochenen Autorität als 
Augenzeuge. Immer wieder fordert er – insbesondere sich selbst – dazu auf, 
das gegebene Zeugnis so kritisch wie möglich zu befragen und es do-
kumentarisch abzusichern.53 Offenkundig geht es ihm darum, die Au-
thentizität der eigenen Erinnerungen an eben der Erwartung zu messen, die 
ihm nicht zuletzt durch historiographische Diskurse entgegengehalten 
wird.54 Für Levi darf das authentische Zeugnis keine Fehler und keine Ab-
weichungen enthalten, weil er seine Autorität als eine teuer erkaufte be-
trachtet: »Überlebt haben die Schlimmsten, und das heißt die Anpassungs-
fähigsten. Die Besten sind alle gestorben.«55

In diesem Zusammenhang muss man, so sollte man meinen, die von 
Agamben heranzitierten Passagen verstehen: Sie resultieren aus einem 
Scham- und Schuldgefühl des Überlebens heraus, das Levi dazu geführt 
hat, die eigene Autorität des Authentischen als nahezu unerreichbar und 
unwahrscheinlich zu begreifen. Dies geht soweit, dass sich Primo Levi 

51 Vgl. ebd., S. 32 u. 34.

52 Vgl. ebd., S. 35 u. 41.

53 Vgl. Levi, Primo: Die Untergegangenen und die Geretteten, München: dtv 1993, 

S. 13, 32, u.a.

54 Dabei geht es Levi nicht darum, »die Arbeit eines Historikers zu tun« (ebd., 

S.17), sondern sich eben an ihrem gewissenhaften Maßstab der faktischen 

Genauigkeit zu messen.

55 Ebd., S. 84.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 281

selbst letztendlich nur noch als »Bevollmächtigte[r]«56 der Umgekomme-
nen bezeichnet. Damit aber kapituliert er 1986, im letzten Buch vor seinem 
Selbstmord, vor der Skepsis, welche die Jurisprudenz, die Geschichtswis-
senschaft und noch kurz vor der Entstehung des zitierten Textes mit Lyo-
tard auch die Philosophie ausgesprochen hatten.57 Die Formulierung der 
Passage erinnert dabei wohl nicht zufällig an die zuvor aus dem Kontext 
der Nürnberger Prozesse zitierte Einschätzung, welche die Aussagen Über-
lebender lediglich als Autorisierungsinstanz der Authentizität von Do-
kumenten verstehen will. ›Bürgschaft‹, ›Bevollmächtigung‹ – das sind juri-
stische Begriffe, diskursiv in Anschlag gebracht, um die Beweiskraft der 
authentischen Erinnerungen Überlebender in Zweifel zu ziehen und das 
Zeugnis zum Supplement des Faktischen zu degradieren.58

Eine ganz andere, sich bewusst vom juristischen Paradigma absetzende 
Philosophie der Zeugenschaft hat Jacques Derrida skizziert. Er hat etwa zur 
gleichen Zeit wie Agamben die unmögliche Möglichkeit des Zeugnisses 
anders zu denken versucht als dieser.59 Für Derrida ist das Zeugnis nicht 

56 Ebd., S. 86: »Die Untergegangenen hätten [...] niemals Zeugnis abgelegt, weil 

ihr Tod schon vor der Vernichtung ihres Körpers begonnen hatte. [...] Jetzt spre-

chen wir, als Bevollmächtigte, an ihrer Stelle.«

57 »Die Untergangenen und die Geretteten« erschien ursprünglich 1986, Lyotards 

»Der Widerstreit« 1983.

58 Sigrid Weigel hat in einem anderen Zusammenhang auf die katastrophalen Fol-

gen dieser Unterwerfung der Überlebendenzeugnisse unter die Logik und die 

Normen des juristischen Diskurses hingewiesen: Diese verweigert der Rede der 

Überlebenden einen bedeutsamen Bestandteil, nämlich ihre Funktion als Toten-

klage. Das aber führt in dem von Weigel entfalteten Kontext einer transgenera-

tionellen Traumatisierung zu einer folgenreichen Verschiebung der »Klage-

Momente [...] auf ein anderes Medium der Tradierung, d.h. wiederum auf die 

genealogische Fortzeugung« des Traumas durch die Generationen der Nachge-

borenen (Weigel, Sigrid: »Télescopage im Unbewußten. Zum Verhältnis von 

Trauma, Geschichtsbegriff und Literatur«, in: Bronfen, Elisabeth/Erdle, Birgit 

R./Dies. (Hg.): Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellen Deutungsmu-

stern, Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 1999, S. 51-76, hier S. 74).

59 Derrida, Jacques: »Poétique et politique du témoignage«, in: Marie-Louise Mal-

let/Michaud Ginette (Hg.), Jacques Derrida, Paris: Éditions de L'Herne, 2004, S. 

521-539. Der Text entstand ursprünglich in den Jahren 1999/2000.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | ANDREE MICHAELIS

unmöglich, es ist lediglich nicht verifizierbar. Die »Lücke«, der Bruch, der 
die Authentizität des Zeugnisses – nun verstanden als Aufrichtigkeit und 
Gültigkeit des darin Gesagten – konstituiert, ist für ihn mitnichten einer der 
Erfahrungswelt. Er kann nicht auf die Welt des Konzentrationslagers, auf 
das »univers concentrationnaire« selbst und die Differenz von Muselmann 
und Überlebendem zurückgeführt werden – zumindest nicht allein. Der 
Bruch wird dabei nicht mehr als ein wesenhafter Bestandteil des Zeugnis-
ses an sich verstanden, als etwas, das der Sache oder dem ›Sachverhalt‹ 
entspringt, wie Agamben es zu rekonstruieren sucht. Vielmehr geht es bei 
der Frage nach der Authentizität des Zeugnisses um den unvermeidlichen 
Konflikt des Bezeugenden mit sich selbst, der – ob er wahr spricht oder 
nicht – allem voran sich selbst gegenüber Zeugnis ablegen muss. Das aber 
heißt, dass die eigentliche Authentizität der Zeugnisse Überlebender in ei-
ner introspektiven Szene gedacht werden muss, weil das aus der Vergan-
genheit zu Bezeugende in erster Linie ihm selbst, als solches, präsent sein 
und bleiben muss.60 Diese ganz private Präsenz aber, sei sie nun wahrheits-
gemäß oder sei sie irrig und falsch, muss der Zeuge sich selbst gegenüber 
immer bereits als Wahrheit ›be-wahren‹, wie Derrida sagt.61 In dem Mo-
ment, wo er einem anderen gegenüber – und diese Adresse gehört immer 
dazu – Zeugnis ablegt, bezeugt er zunächst vor sich selbst diese Wahrheit 
dessen, was er in seiner Aussage repräsentiert. Zeugnisablegen impliziert 
dabei immer die grundsätzliche Möglichkeit sowohl eines gutgläubigen Ir-
rens wie auch des arglistigen Meineids.62 Die dem authentischen Zeugnis 

60 Vgl. ebd., S. 529: »Un témoin ne peut invoquer avoir été présent à ceci ou cela 

[...], qu’à la condition d’être et d’avoir été assez présent à lui-même pour savoir 

de quoi il parle. Je ne peux prétendre apporter un témoignage fiable que si je 

prétends pouvoir en témoigner devant moi-même, sincèrement, sans masque et 

sans voile [...].«

61 Vgl. ebd., S. 529: »Le garder comme tel et la garde de cette sauvegarde est le 

mouvement de la vérité (veritas, verum, wahr, wahren, qui veut dire garder; 

Wahrheit: la vérité).«

62 Vgl. ebd., S. 528f.: »Il y a donc ici [...] deux approches essentiellement dif-

férentes de la finitude [du témoignage, AM]: celle qui passe par l’erreur ou 

l’hallucination de bonne foi et celle qui passe par la tromperie, le parjure, la 

mauvaise foi. Les deux doivent toujours être possibles au moment du témoi-

gnage.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 283

zugrundeliegende Wahrheit aber, die sich auf die introspektive Präsenz des 
je zu Bezeugenden bezieht, liegt in der Person des Zeugen selbst verborgen, 
ist immer ihr Geheimnis und als solches an sich unergründbar.63 Daher ge-
hört zum Zeugnis untrennbar Vertrauen und guter Glaube; Beweisbarkeit 
ist ihm fremd.64

Vor dem Hintergrund dieser Sichtweise wird Primo Levis Verunsiche-
rung über die eigentliche Authentizität seiner Zeugenschaft verstehbar als 
Folge einer Erschütterung seines Selbstvertrauens, d.h. des Vertrauens in 
seine Fähigkeit, die Wahrheit seiner Erinnerung zu bezeugen. Diese Er-
schütterung ging offenbar zu keinem geringen Anteil von den Ansprüchen 
der zuvor charakterisierten Diskurse aus. Waren sie es doch, die in einer 
Reihe von widerstreitartigen Diskussionen das Geheimnis, welches das 
Zeugnis auszeichnet, und das durch dieses Geheimnis provozierte Ver-
trauen verneinten bzw. herabwerteten. Primo Levi wusste, dass er zu den 
»Geheimnisträgern« gehörte. Er selbst prägt diesem Begriff eine gewisse 
geheime Immanenz der Auschwitz-Erfahrung ein, indem er ihn in der ita-
lienischen Fassung von »Die Untergegangenen und die Geretteten« in 
deutscher Sprache zitiert.65 Ganz explizit verbirgt sich im Begriff des »Ge-
heimnisträgers« auch die traumatische Bedrohlichkeit, die er im Lager be-
deutete, wo niemand überleben sollte. Denn Überlebende wurden, so weiter 
Primo Levi, »für das sterbende Deutschland gefährlich, weil sie ihr eigenes 
Geheimnis enthielten, das größte Verbrechen in der Geschichte der 
Menschheit«.66 Nicht zuletzt aufgrund dieser immanenten Bedrohlichkeit 
provoziert die Gerichtsszene, die das Vertrauen in dieses Geheimnis nicht 
zulässt, eine traumatische »Wiederholung der Opferposition«.67

63 Das Geheimnis ist für den Außenstehenden, den Uneingeweihten niemals ein-

sehbar, weil es seine Qualität als Geheimnis sofort verlieren würde, sollte aus 

dem im Geheimen Verborgenen eine offene Mitteilung werden. Die Wahrheit 

des Überlebenden als Zeugen aber ist für Derrida nur als Geheimnis denkbar.

64 Vgl. ebd., S. 531: »Pour le secret non partageable du serment ou du parjure, 

pour ce secret qu’on ne peut même pas partager avec le partenaire du serment, 

avec l’allié de l’alliance, il n’y a dès lors que du témoignage et de la croyance. 

Acte de foi sans preuve possible.«

65 Vgl. P. Levi: Die Untergegangenen und die Geretteten, S. 10.

66 Ebd., S. 10.

67 S. Weigel: »Zeugnis und Zeugenschaft«, S. 120.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | ANDREE MICHAELIS

Nimmt man vor diesem Hintergrund dagegen eine philosophisch inspi-
rierte Diskursperspektive ein, die von den Texten und Reflexionen Überle-
bender wie Primo Levi als literarischen Autoren ausgeht, so ergibt sich 
folgende Position, für die hier abschließend plädiert werden soll: Die Au-
thentizität des Überlebenden als Zeugen geht dann – und dies spielt die 
ethische Dimension des Zeugnisses an – immer auf ein gewisses Vertrauen 
in sein Geheimnis zurück. Dieses Geheimnis macht jedes Zeugnis zu einem 
absolut singulären. Und wie es daher keinen Zeugen für den Zeugen geben 
kann und darf,68 kann und darf auch der Überlebende als Zeuge nicht für
die Fakten oder die Dokumente bezeugen. Sein Zeugnis ruht in sich selbst. 
Hierin liegt seine Authentizität, in der Ahnung um das Gewicht und die 
Qual dieses Geheimnisses seine Autorität.

68 Vgl. dazu Derridas Überlegungen zu Paul Celans Gedicht »Aschenglorie« in:  J. 

Derrida: »Poétique et politique du témoignage«, S. 534f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sektion III – Politik

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Zeuge wird politisch

Zeugenverhöre in »Bauernprozessen« 

vor dem Reichskammergericht

MATTHIAS BÄHR

I.

Das Reichskammergericht, eines der beiden höchsten Gerichte im Heiligen 
Römischen Reich, galt lange als regelrechtes »Bauerngericht«.1 Schon bei 
den Zeitgenossen hatte diese Vorstellung topische Züge. Der berühmte 
Reichspublizist Johann Jacob Moser etwa schrieb, die »Proceß-Lust« der 
Bauern würde das Gericht von seiner Arbeit abhalten und ganze Gemein-
den finanziell ruinieren.2 Anderswo hieß es, es gebe im ganzen Reich kaum 
ein Dorf, das nicht mit seiner Obrigkeit im Rechtsstreit liege.3 Glaubt man 

1 Schon Paul Wigand, der als einer der Ersten Verfahren vor dem Reichskammer-

gericht wissenschaftlich ausgewertet hat, war von „Einbildungen“ überzeugt, die 

die Bauern immer wieder auf den Rechtsweg getrieben hätten; vgl. Wigand, 

Paul: Denkwürdigkeiten für deutsche Staats- und Rechtswissenschaft, für 

Rechtsalterthümer, Sitten und Gewohnheiten des Mittelalters; gesammelt aus 

dem Archiv des Reichskammgerichts zu Wetzlar, Leipzig 1854, S. 153-155.

2 Moser, Johann Jacob: Von der Landeshoheit in Ansehung der Unterthanen (= 

Neues teutsches Staatsrecht 16.8), Frankfurt am Main / Leipzig 1773 (ND Os-

nabrück: Zeller 1968), S. 84.

3 Vgl. Klingner, Johann Gottlob: Sammlungen zum Dorf- und Baurenrechte, 

Bd.1, Leipzig 1749, Vorrede [II].

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 | MATTHIAS BÄHR

Christian Jakob von Zwierlein, der 1730 als Prokurator beim Reichskam-
mergericht aufgeschworen hatte und der mit »Bauernprozessen«4 deshalb 
aus erster Hand vertraut war, dann wurde das Gericht geradezu bestürmt: 
»Diese Gattungen von Klagen, sind leider in neuern Zeiten so häufig, daß 
man täglich [!] die Bauren, Schaarenweise … auf die Sollicitatur ziehen 
siehet.«5

Die Forschung hat die Bedeutung solcher »Bauernprozesse« mittler-
weile relativiert. Nur ein kleiner Teil der Verfahren, die in Speyer oder 
Wetzlar6 anhängig gemacht wurden, kam tatsächlich aus der ländlichen Ge-
sellschaft.7 Man muss also die Juristen aus der Spätzeit des Alten Reiches, 
die das Reichskammergericht gerade wegen seiner Schutzfunktion als 
»Wohltat«8, »Bollwerk«9 und »Kleinod der teutschen Kaiserkrone«10 ansa-

4 Unter »Untertanenprozessen« verstand man im 18. Jahrhundert die »Klagen 

zwischen den mittelbaren Reichsunterthanen und ihrer Landes-Obrigkeit« (vgl. 

Schelhaß, Heinrich von: Ueber die Gerichtsbarkeit der höchsten Reichsgerichte 

in Klagen zwischen den mittelbaren Reichsunterthanen und ihrer Landes-Obrig-

keit, Stuttgart 1795.). »Bauernprozesse« waren die Untertanenprozesse, in denen 

bäuerliche Gemeinden als Kläger auftraten.

5 Zwierlein, Christian Jakob von: Vermischte Briefe und Abhandlungen über die 

Verbesserung des Justizwesen am Kammergericht mit patriotischer Freimütig-

keit entworfen, Berlin 1767, Teil 1, S. 105.

6 Seit 1527 hatte das Reichskammergericht seinen festen Sitz in Speyer. In den 

Reunionskriegen wurde es zur Flucht gezwungen und ließ sich schließlich in 

Wetzlar nieder (Eröffnungszeremonie: 25. Mai 1693). Dort blieb das Gericht bis 

zum Ende des Alten Reiches. 

7 Der erste, der das Prozessaufkommen am Reichskammergericht statistisch er-

fasst hat, war Filippo Ranieri: Recht und Gesellschaft im Zeitalter der Rezep-

tion. Eine rechts- und sozialgeschichtliche Analyse der Tätigkeit des Reichs-

kammergericht im 16. Jahrhundert, (= Quellen und Forschungen zur Höchsten 

Gerichtsbarkeit im Alten Reich 17), Köln u.a.: Böhlau 1985. Für das 17. und 18. 

Jahrhundert vgl. Baumann Anette: Die Gesellschaft der Frühen Neuzeit im 

Spiegel der Reichskammergerichtsprozesse. Eine sozialgeschichtliche Untersu-

chung zum 17. und 18. Jahrhundert (= Quellen und Forschungen zur Höchsten 

Gerichtsbarkeit im Alten Reich 36), Köln u.a.: Böhlau 2001.

8 Berg, Günther Heinrich von: Ueber Teutschlands Verfassung und die Erhaltung 

der öffentlichen Ruhe in Teutschland, Göttingen 1795, S. 104.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 289

hen, mit Vorsicht lesen.11 In absoluten Zahlen prozessierten dennoch hun-
derte von bäuerlichen Gemeinden gegen ihre Grund-, Gerichts- oder Lan-
desherrn. Inzwischen ist gut belegt, dass dieser »prozessuale Widerstand«12

spätestens seit den 1580er Jahren mehr und mehr an Raum gewann.13 Wer 
also danach fragt, wie bäuerlicher Widerstand im 17. und 18. Jahrhundert 
legitimiert wurde, der kann an den Prozessakten, die bei diesem »prozes-
sualen Widerstand« angefallen sind, nicht vorbeigehen.

Die Prozessakten, die in den Kameralprozessen – also den Verfahren 
vor dem Reichskammergericht – angelegt wurden, sind fast ausschließlich 
das Werk gelehrter Juristen. Nur Juristen durften die Schriftsätze anferti-
gen, und nur ein kleiner, eng begrenzter Personenkreis, die Prokuratoren, 
durfte diese Schriftsätze bei Gericht einreichen. Bei Suppliken herrschte 

9 H. v. Schelhaß: Ueber die Gerichtsbarkeit, S. 3.

10 Ebd.

11 Dieses positive Bild steht in krassem Gegensatz zu einer anderen Tradition, die 

beim Reichskammergericht lediglich an überforderte Assessoren und riesige 

Aktenberge dachte und die bis ins 20. Jahrhundert relativ ungebrochen fortleben 

konnte. Diese Vorstellung zumindest teilweise revidiert zu haben, ist das Ver-

dienst von Winfried Schulze: »Die veränderte Bedeutung sozialer Konflikte im 

16. und 17. Jahrhundert«, in: Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Der Deutsche Bauern-

krieg 1524-1526 (= Geschichte und Gesellschaft, Sonderheft 1), Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht 1975, S. 277-302. Zu Untertanenprozessen vor dem 

Reichskammergericht vgl. Sailer, Rita: Untertanenprozesse vor dem Reichs-

kammergericht: Rechtsschutz gegen die Obrigkeit in der zweiten Hälfte des 18. 

Jahrhunderts (= Quellen und Forschungen zur höchsten Gerichtsbarkeit im Al-

ten Reich 33), Köln u.a.: Böhlau 1999.

12 Den Begriff eingeführt hat Winfried Schulze, Bäuerlicher Widerstand und feu-

dale Herrschaft in der frühen Neuzeit (= Neuzeit im Aufbau 6), Stuttgart: 

Frommann-Holzboog 1980, insb. S. 40.

13 Neben Schulze sind hier vor allem die Arbeiten von Werner Troßbach zu nen-

nen, etwa Troßbach, Werner: »Widerständige Leute? ›Protest‹ und ›Abwehrver-

halten‹ in Territorien zwischen Elbe und Oder 1550-1789«, in: Markus Cer-

man/Robert Luft (Hg.): Untertanen, Herrschaft und Staat in Böhmen und im 

»Alten Reich«. Sozialgeschichtliche Studien zur Frühen Neuzeit (= Veröffentli-

chungen des Collegium Carolinum 99), München: Oldenbourg 2005, S. 203-

233.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 | MATTHIAS BÄHR

Anwaltszwang, und Abschriften mussten durch einen öffentlichen Notar 
beglaubigt werden.14 Den Gemeinden blieb also kaum eine Möglichkeit, die 
eigenen Ordnungsvorstellungen in das Verfahren einfließen zu lassen. Ei-
nen wichtigen Rückzugsraum für  die argumentative Unterfütterung »pro-
zessualen Widerstands« gab es allerdings: Die Gemeinden konnten gewis-
sermaßen sich selbst zum Reden bringen, indem sie ihre eigenen Mitglie-
der, die eigenen Nachbarn als Zeugen aufboten.15 Diese Zeugen waren Zeu-
gen in eigener Sache, die zwar für den eigentlichen »Zeugenbeweis« unge-
eignet waren, die aber, wie ich zeigen werde, eine wichtige »politische« 
Funktion hatten: Sie waren das Sprachrohr ihrer Gemeinden, auf das der 
gesamte »prozessuale Widerstand« ausgerichtet sein konnte. Das Prozess-
recht war dabei kein Hindernis. Im Gegenteil: Bäuerliche Gemeinden konn-
ten sich das gelehrte Recht zu Nutze machen.

II.

Aus der Perspektive des gelehrten Rechts waren Zeugen der bei Gericht 
üblichen Beweisarithmetik unterworfen. Grundsätzlich waren zwei Zeugen 
nötig, um den »Zeugenbeweis« zu führen. Die Herleitung aus der Bibel war 

14 Vgl. Baumann, Anette: Advokaten und Prokuratoren. Anwälte am Reichskam-

mergericht (1690-1806) (= Quellen und Forschungen zur höchsten Gerichtsbar-

keit im Alten Reich 51), Köln u.a.: Böhlau 2006; Maurer, Julia: Der »Lahrer 

Prozess« 1773-1806: ein Untertanenprozess vor dem Reichskammergericht (= 

Quellen und Forschungen zur höchsten Gerichtsbarkeit im Alten Reich 30), 

Köln u.a.: Böhlau 1996, S. 154 f.

15 Winfried Schulze, Ralf-Peter Fuchs und Alexander Schulze haben Zeugenver-

höre vor dem Reichskammergericht auf die Frage hin untersucht, welche sozia-

len Wissensbestände sich in den Aussagen greifen lassen. Allerdings hat sich 

das Projekt in erster Linie gerade auf solche Verhöre konzentriert, die prophy-

laktisch und außerhalb des eigentlichen Prozessgeschehens durchgeführt wur-

den. Vgl. im Überblick Fuchs, Ralf-Peter/ Schulze, Winfried: »Zeugenverhöre 

als historische Quellen – einige Vorüberlegungen« in: Dies. (Hg.), Wahrheit, 

Wissen, Erinnerung. Zeugenverhörprotokolle als Quellen für soziale Wissensbe-

stände in der Frühen Neuzeit (= Wirklichkeit und Wahrnehmung in der Frühen 

Neuzeit 1), Münster: LIT 2002, S. 7-40.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 291

dabei offensichtlich: »Wie denn die Schrifft sagt [...] daß in dem Munde 
zweyer oder dreyer Gezeugen stehen alle wort«16[Mt 18]. Da allerdings vor 
dem Reichskammergericht der Grundsatz der freien richterlichen Beweis-
würdigung galt, konnte unter Umständen auch schon ein einziger Zeuge 
ausreichen.17 Eines der wichtigsten zeitgenössischen Handbücher wollte 
diesen Fall allerdings als seltene Ausnahme verstanden wissen:18 »Hominis 
enim memoria labilis est« – das Gedächtnis des Menschen ist wankelmü-
tig.19 Wer eine Gewohnheit als Zeuge beweisen wollte, der musste sich sei-
nes Wissens jedenfalls sicher sein und die Dinge, über die er sprach, oft 
und über lange Zeit beobachtet haben.20 Dazu musste er vor allem alt genug 
sein, weil – in den Worten des Hamburger Juristen Matthäus Schlüter –
»eine Gewohnheit nicht bestehet, wo sie nicht alt ist«.21 Umstritten war die 
Frage, ob dabei das reine Lebensalter entscheidend sein sollte. Obwohl es 
eigentlich auf der Hand lag, dass etwa ein Handwerker, der sein Handwerk 
erst seit wenigen Jahren ausübte, eben als »junger« Handwerker galt, selbst 
wenn er sonst ein reifer Mann war,22 wurden vor dem Reichskammergericht 
dennoch Fünfzigjährige pauschal als alt genug angesehen23. Trotzdem gab 
es auch im Kameralprozess eine Reihe von Gründen, von dieser Regel im 
Einzelfall abzuweichen, etwa dann, wenn durch Hungersnöte und Seuchen 
die Dörfer und Städte so hart getroffen waren, dass man kaum mehr alte 

16 Saur, Abraham: Teutscher Proceß, Auch Gründtliche und rechte Underweysung 

Weltliches Bürgerliches Rechtens, mit allen nottürftigen Formen der Klagen, 

Antworten, und aller anderer fürträge, von der Citation an, biß auf die Execution 

inclusive , Frankfurt am Main 1595, fol. 33r.

17 Vgl. Oestmann, Peter: Rechtsvielfalt vor Gericht. Rechtsanwendung und Parti-

kularrecht im Alten Reich (= Rechtsprechung. Materialien und Studien 18), 

Frankfurt am Main: Klostermann 2002, S. 530.

18 Vgl. Gail, Andreas: Practicarum Observationum tam ad processum iudiciarum, 

praesertim Imperialis Camerae, quam causarum decisiones pertinentium, Köln 

1721, S. 416, n10.

19 Ebd. S. 182, n2.

20 Ebd. S. 341, n15.

21 Schlüter, Matthaeus: Rechts-begründetes Tractätelein von Einer zu Rechte be-

ständigen Gewohnheit  Hamburg 1709, S. 52.

22 Ebd. S. 52 f., 54 f.

23 A. Gail: Practicarum Observationum, S. 163, n7.

[…]

,[…]

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | MATTHIAS BÄHR

Leute als Zeugen aufbieten konnte.24 Überhaupt war das Alter allein nicht 
immer maßgebend. Wenn es etwa darum ging, bei Gefahr im Verzug Zeu-
gen zum »ewigen Gedächtnis« zu verhören, dann kamen all diejenigen zu 
Wort, deren Wissen man für die Nachwelt bewahren wollte.25 Zeuge konnte 
dann jeder sein, der außer Landes ziehen musste, der von Krieg bedroht, 
krank oder schlicht todgeweiht war.26 Von der Zeugenschaft ausgeschlos-
sen waren in fast allen Fällen Leute, denen ein Makel anhaftete, die in ihrer 
Ehre geschmälert oder unrein waren.27 Das galt für Meineidige, Ehebre-
cher, für verurteilte Verbrecher, die eine Schand- oder Ehrenstrafe erlitten 
hatten, aber auch für Prostituierte und Zuhälter.28 Auch offen parteiische 
Zeugen, etwa Verwandte oder Todfeinde, sollten grundsätzlich nicht zuge-
lassen werden oder waren wenigstens anfechtbar.29

Hinter all dem stand ein ausgesprochen weiter Zeugenbegriff: Schlüter 
etwa unterschied nicht weniger als fünf Arten von Zeugenschaft, und Pri-
vatpersonen standen dabei neben erfahrenen Advokaten und Prokuratoren, 
die – folgt man Schlüter – »gerichtliche Actibus« beweisen können soll-
ten.30 Vor allem aber galten die Schriften von Rechtsgelehrten als »Zeu-
gen«, wenn sie »eine gute Gewohnheit von einer bösen zu unterscheiden« 

24 Ebd. 

25 Zu Verhören »Zum ewigen Gedächtnis« (ad perpetuam rei memoriam) vgl. 

Schunka, Alexander: Soziales Wissen und dörfliche Welt. Herrschaft, Jagd und 

Naturwahrnehmung in Zeugenaussagen des Reichskammergerichts aus Nord-

schwaben (16.-17. Jahrhundert) (= Münchner Studien zur neueren und neuesten 

Geschichte 21), Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang 2000, S. 33-37. Wegen ihrer 

Erinnerungsfunktion, hinter der jeder konkrete Rechtsstreit erst einmal zurück-

trat, standen Verhörprotokolle »Zum ewigen Gedächtnis« eher dem Urkunden-

beweis nahe. Sie waren ein eigenes »Genre«.

26 A. Gail: Practicarum Observationum, S. 161-163.

27 Zum Unterschied zwischen Ehrverlust und ritueller Verunreinigung vgl. dem-

nächst Kühnel, Florian, »Die Ehre der Unehrlichen. Rituelle Verunreinigung 

und Ehrverlust in der Frühen Neuzeit«, erscheint in: Peter Burschel/Christoph 

Marx (Hg.), Reinheit (= Veröffentlichungen des Instituts für Historische An-

thropologie 12), Köln u.a.: Böhlau 2010.

28 A. Saur: Teutscher Proceß, fol. 42.

29 Ebd.

30 M. Schlüter: Gewohnheit, Titul XVII-XXI.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 293

halfen.31 Selbst diese auf den ersten Blick eher obskure Bedeutung von 
»Zeugenbeweis« wurde in der Praxis gelegentlich sehr weit ausgelegt. Es 
sind Fälle bekannt, in denen sogar Tacitus als Zeugenbeweis (!) für germa-
nische Rechtstraditionen herangezogen wurde.32

Paradigmatisch für den Zeugenbeweis war allerdings das Zeugenver-

hör, das im Kameralprozess ganz oder zumindest teilweise in den Händen 
der Parteien lag: Die Parteien formulierten die Fragen, die Parteien boten 
die Zeugen auf, und die Parteien reichten in den meisten Fällen das fertige 
Protokoll bei Gericht ein.33 Diesem im ganz wörtlichen Sinne »parteii-
schen« Zug von Reichskammergerichts-Zeugenverhören begegnete die 
Rechtswissenschaft damit, dass sie hohe Anforderungen an die Notare und 
Kommissare stellte, die das Verhör durchzuführen hatten. Allgemein waren 
erfahrene und geschickte Männer gefragt, die umso gelehrter sein sollten, je 
schwieriger der Fall war, mit dem sie betraut wurden.34 Außerdem sollten 
sie in guter körperlicher Verfassung sein, um die Reisestrapazen und das 
Verhör selbst unbeschadet zu überstehen.35 Vor allem aber stellte man sich 
tugendhafte Männer vor, die über jeden Zweifel erhaben waren: Der ge-
samte Kanon der Kardinaltugenden war abgedeckt, von iustitia über pru-
dentia bis zu fortitudo und temperantia, daneben liberalitas, taciturnitas, 
diligentia, gravitas etc.36 Es versteht sich von selbst, dass nicht jeder Kom-
missar bzw. Notar diesem Ideal genügen konnte. Aus gelehrt-juristischer 
Sicht aber waren die Kommissare oft genug der Schlüssel zu einem ord-
nungsgemäßen Verfahren, was ihnen einen festen Platz in der Literatur gab.

Tatsächlich lag es nämlich nicht zuletzt an diesen Kommissaren, ob ein 
sauberer Zeugenbeweis zustande kam. Eine Prüfung der Zeugen durch den 

31 Ebd. Titul XVII, Zitat fol. 3r. »Gute« Gewohnheiten zu erkennen galt Schlüter 

als besondere Tugend eines Juristen, und sein »Tractätelein« sollte dabei eine 

Hilfe sein.

32 P. Oestmann: Rechtsvielfalt, S. 370.

33 Bei kommissarischen Verhören, die aufgrund eines Beweisurteils durchgeführt 

wurden, war der Einfluss der Parteien in der Regel geringer. 

34 Vgl. Rulant, Rutgerus: Tractatus de Commissariis et Commissionibus Camerae 

Imperialis, Teil I, Frankfurt am Main 1618, I.VI.4-5.

35 Ebd. I.XI. Oft wurden dutzende von Zeugen befragt, und gerade Alte und Kran-

ke mussten gelegentlich zu Hause aufgesucht werden.

36 Ebd. I.XIX.5.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | MATTHIAS BÄHR

Richter, wie sie im inquisitorischen Strafverfahren selbstverständlich war37, 
schied aus, weil die »Urteiler« am Reichskammergericht die Zeugen nie zu 
Gesicht bekamen. Das Gericht musste sich stattdessen mit einem Protokoll 
begnügen, in das die Aussagen in der Regel Zeuge für Zeuge und Artikel 
für Artikel aufgenommen worden waren. Das Verhör selbst fand vor Ort 
statt, und die entscheidenden Akteure waren Verhörkommissar und Notare, 
nicht die Assessoren in Wetzlar oder Speyer. Gerade in Untertanenprozes-
sen mussten deshalb Vorkehrungen getroffen werden, die Kommissare dem 
landesherrlichen Zugriff zu entziehen. Das Verhör sollte an einem ge-
schützten Ort stattfinden38, was im Zweifel bedeutete, dass die Gemeinde 
ins Wirtshaus einlud oder dass man einfach in der Wohnung eines ansässi-
gen Notars oder »kommunalen«39 Amtsträgers zusammenkam.40 Das hatte 
wiederum zur Folge, dass nicht selten alle am Verhör beteiligten Akteure 
mehr oder minder stark in die dörflichen Klientelverhältnisse eingebunden 
waren. Das Bestreben, die Notare und Kommissare nicht in den Machtbe-
reich der Landesherren kommen zu lassen, konnte also leicht ins Gegenteil 
umschlagen und den Gemeinden die Verfügungsgewalt über das Verhör in 
die Hand geben.

Für bäuerliche Gemeinden, die gegen ihren Landesherrn »prozessualen 
Widerstand« leisteten, boten die notariellen bzw. kommissarischen Verhöre 
also einen entscheidenden Vorteil: Sie konnten sie nicht selten unter ihre 

37 Vgl. stellvertretend die Art. 63-76 der Carolina (Schroeder, Friedrich-Christian 

(Hg.): Die Peinliche Gerichtsordnung Kaiser Karls V. und des Heiligen Römi-

schen Reichs von 1532 (Carolina), Stuttgart: Reclam 2000, S. 53-59).

38 Ebd. V.III.12.

39 Über »kommunale« Ämter konnte die Gemeinde frei von obrigkeitlichem Ein-

fluss verfügen. Zum Kommunalismus-Konzept vgl. Blickle, Peter: Kommuna-

lismus. Skizzen einer gesellschaftlichen Organisationsform, Bd. 1, München: 

Oldenbourg 2000, S. 175-177.

40 Zu den Räumen, die die dörfliche Kommunikation strukturierten (Kirche, Wirts-

haus etc.) vgl. Schwerhoff, Gerd: »Kommunikationsraum Dorf und Stadt. Ein-

leitung«, in: Johannes Burkhardt/Christine Werkstetter (Hg.), Kommunikation 

und Medien in der Frühen Neuzeit (= HZ Beihefte N.F. 41), München: Olden-

bourg 2005, S. 137-146.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 295

Kontrolle bringen. Das Prozesssyndikat41, in dem die Nachbarn versammelt 
waren, konnte Zeugen aus der eigenen Mitte aufbieten, den Fragenkatalog 
auf die eigenen Interessen zuschneiden lassen, einen Notar ausfindig ma-
chen, der ihnen gewogen war. Das alles schadete dem Zeugenbeweis, denn 
parteiische Zeugen verdienten keinen Glauben.42 Aber darum ging es den 
Gemeinden nicht: Das Zeugenverhör setzten sie als Vehikel ein, um ihren 
Widerstand zu legitimieren und zu verstetigen.

III.

Nicht immer liegt diese »politische« Funktion von Zeugenverhören offen 
zu Tage, und etliche Kameralprozesse scheinen aus der gemeinrechtlichen 
Routine nie auszubrechen. Dennoch finden sich immer wieder »normale 
Ausnahmefälle«43, die gerade wegen ihrer (relativen) Außergewöhnlichkeit 
den Blick für den »prozessualen Widerstand« bäuerlicher Gemeinden 
schärfen. In diesen Fällen bedienen sich die Zeugen eines Argumentations-
repertoires, das ihnen »historisch zur Verfügung steht« und das sich syn-
chron und diachron auch anderswo finden lässt,44 nur spitzen sie dieses Re-

41 Zum reichsrechtlich geschützten »Prozesssyndikat«, das an die – im 18. Jahr-

hundert weitgehend kriminalisierten – Gemeindeversammlungen angelehnt war 

und der Organisation der Prozessführung diente, vgl. Troßbach, Werner: »Bau-

ernbewegungen in deutschen Kleinterritorien zwischen 1648 und 1789«, in: 

Winfried Schulze (Hg.), Aufstände, Revolten, Prozesse. Beiträge zu bäuerlichen 

Widerstandsbewegungen im frühneuzeitlichen Europa (= Geschichte und Ge-

sellschaft. Bochumer Historische Studien 27), Stuttgart: Klett-Cotta 1983, S. 

233-260, hier S. 250 f.

42 A. Saur: Teutscher Proceß, fol. 42 f.

43 Medick, Hans: »Mikro-Historie«, in: Winfried Schulze (Hg.), Sozialgeschichte, 

Alltagsgeschichte, Mikro-Historie. Eine Diskussion, Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht 1984, S. 40-53, hier S. 46.

44 Ginzburg, Carlo: Der Käse und die Würmer. Die Welt eines Müllers um 1600, 

Berlin: Wagenbach 62007, S. 17. Vgl. auch ders., »Beweise und Möglichkeiten. 

Randbemerkungen zur Wahrhaftigen Geschichte von der Wiederkehr des Martin 

Guerre«, in: Natalie Zemon Davis, Die Wahrhaftige Geschichte von der Wie-

derkehr des Martin Guerre, München: Piper 1984, S. 185-213.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | MATTHIAS BÄHR

pertoire besonders zu. So scheint gerade im Außergewöhnlichen eine 
»Normalität« auf, die ansonsten »dokumentarisch nicht recht greifbar ist«.45

Mit John Pocock und Quentin Skinner könnte man das Argumentationsre-
pertoire, das diese »normalen Ausnahmefälle« durchzieht, in eine Vielzahl 
»politischer Sprachen« aufbrechen, also in verschiedene »ways of tal-
king«,46 die dem »prozessualen Widerstand« Legitimität und Autorität ge-
ben sollten und die man mit prägnanten Chiffren etwa »Freiheit«, »Recht« 
oder »Nahrung« nennen könnte.47 An einem »normalen Ausnahmefall« aus 
dem 18. Jahrhundert will ich zeigen, wie Zeugen eine dieser »Sprachen« 
geschickt einsetzen konnten, um ihre Gemeinde vor dem Reichskammerge-
richt ins »Recht« zu setzen.

Der Fall spielt im Südwesten des Reiches, zwischen linksrheinischer 
Kurpfalz und dem Hochstift Speyer. Das Dorf Esthal, um das es hier geht, 
war 1589 von den Grafen von Leiningen an die Freiherrn von Dalberg ge-
kommen. Es war und ist von Wald umgeben.48 Einen Teil dieser Wälder, 
etwa 2000 Morgen, sah die Gemeinde als Allmende49 an, die sie von alters 
her besessen haben wollte. Seit den 1740er Jahren aber hatten sich die Dal-
berger nach und nach auch dieses Gebiet angeeignet. Sie hatten dort nicht 
nur Forstordnungen erlassen und Waldfrevel bestraft, sondern auch den 
Holzeinschlag reglementiert: Für jeden Stamm, den sich die Esthaler nun 
durch einen Amtmann anweisen lassen mussten, wurden 12 Kreuzer Ge-
bühren fällig. Nach einiger Zeit waren die Dalberger schließlich dazu über-

45 Ginzburg, Beweise und Möglichkeiten, S. 160.

46 Zum Konzept der »political languages« vgl. vor allem Pocock, John G.A.: »The 

Concept of a Language and the métier d’historien: Some Considerations on 

Practice«, in: Anthony Pagden (Hg.): The Languages of Political Theory in Ear-

ly-Modern Europe, Cambridge u.a.: Cambridge UP 1987, S. 19-38; ders. 

»Languages and their Implications: The Transformation of the Study of Political 

Thought«, in: ders., Politics, Languages and Time. Essays on Political Thought 

and History, New York, NY: Atheneum 1973, S. 3-41.

47 In meiner Dissertation, die gerade in Münster entsteht, werde ich diese »Spra-

chen« aufschlüsseln. 

48 Zum »Walddorf« Esthal vgl. vor allem Histing, Annemarie: Ortsgeschichte des 

Pfälzer Walddorfes Esthal, Esthal: Gemeinde Esthal 1980.

49 Als »Allmenden« bezeichnet man gemeindlich bewirtschaftete Wälder, Wiesen 

und Gewässer.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 297

gegangen, Holz in die Kurpfalz zu verkaufen und den Erlös ihrer eigenen 
Kasse zuzuschlagen.50

Versuche, die Wälder ökonomisch nutzbar zu machen, hatte es im gan-
zen Reich immer wieder gegeben. Vor allem im 18. Jahrhundert waren 
Einhegung und Allmendeentzug vor den Reichsgerichten ein häufiger 
Streitgegenstand.51 Anette Baumann hat berechnet, dass der Anteil des 
Streitgegenstands »Grund- und Bodenwirtschaft« (Grenzstreitigkeiten, 
Allmendewesen, Baurecht etc.) am gesamten Prozessaufkommen im ge-
samten 18. Jahrhundert nie unter 8,8% sank, teilweise aber auch deutlich 
höher lag.52 Zum Ende des Jahrhunderts hin gewannen gerade Konflikte um 
die Allmenden immer mehr an Raum.53 In dieser Hinsicht ist der Streit um 
die Esthaler Allmende, der von 1788 bis 1796 beim Reichskammergericht 
anhängig war,  nicht ungewöhnlich. Auch die einzelnen Etappen, mit denen 
der Konflikt an Schärfe gewonnen hatte, sind typisch: Suppliken waren un-
gehört geblieben, ein Vergleich war gescheitert, der Anwalt der Esthaler 
war bedrängt worden, seinen Auftraggebern nicht länger zur Hand zu ge-
hen, und schließlich war ein Kommando von 30 Mann in das Dorf einge-
rückt, um die aufgebrachten Bauern zu befrieden.54 Die »Reizschwelle«55, 
um mit Winfried Schulze zu sprechen, war überschritten. Die Esthaler ver-
klagten ihre reichsunmittelbaren Ortsherrn im September 178656 vor dem 
Reichskammergericht. Wohl zögerte das Gericht eine Weile – ein Mandat 

50 LASpLandsarchiv Speyer (LASp) E 6 Nr. 120, fol. 10-13.

51 Zur »Motivationsstruktur« prozessualen Widerstands vgl. Troßbach, Werner: 

»Bäuerlicher Widerstand in deutschen Kleinterritorien zwischen Bauernkrieg 

und Französischer Revolution: Einige Bemerkungen zu Formen und Gegenstän-

den«, in: Zeitschrift für Agrargeschichte und Agrarsoziologie 35 (1987), S. 8-

16.  

52 Vgl. A. Baumann: Gesellschaft, S. 88. Durchschnittlich betrug der Anteil 16%, 

in den 1730er Jahren sogar knapp 20%.

53 Vgl. ebd.

54 LASp E 6 Nr. 120, fol. 13-15. 

55 W. Schulze: Widerstand, S. 90.

56 Die Supplik auf Erkennung der »Citatio«, also der Ladung, hatte der Prokurator 

der Esthaler am 25. September 1786 eingereicht (LASp E 6 Nr. 120, fol. 9).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | MATTHIAS BÄHR

etwa war in der Zwischenzeit abgeschlagen worden57 –, doch dann überwog 
wohl die Sorge um Nahrung aus Auskommen der Esthaler:58 Am 17. März 
1788 wurden die Dalberger vorgeladen und der Prozess damit auf den Weg 
gebracht.59

Das Verfahren »Gemeinde Esthal contra Friedrich Franz Karl Erkenbert 
von Dalberg und Konsorten« steht stellvertretend für eine Sprache, der in 
Bauernprozessen deswegen eine so große Bedeutung zukam, weil sie eine 
Brücke schlagen konnte zwischen den Ordnungsvorstellungen der ländli-
chen Gesellschaft und dem (vermeintlichem) Erwartungshorizont der Juri-
sten: Die Esthaler boten dem Reichskammergericht eine »Sprache« an, die 
sie selbst beherrschten, und von der sie glauben konnten, dass die Urteiler 
sie ganz selbstverständlich verstehen würden – die »Sprache des Rechts«.

IV.

Der Supplik, mit der die Esthaler in Wetzlar um den Prozess nachsuchten, 
war ein Verhörprotokoll beigefügt, das vordergründig über die Besitz- und 
Eigentumsverhältnisse in »ihren« Wäldern Auskunft geben sollte. Dem No-
tar Johann Heinrich Susemihl, den die Gemeinde um das Verhör gebeten 
hatte, waren einige der »ältesten Einwohner« als Zeugen benannt worden. 
Am Morgen des 13. Juli 1786, also etwa drei Monate, bevor die Esthaler 
förmlich Klage erhoben, hatte das Verhör in der Wohnung des Schulthei-
ßen Anton Grabler stattgefunden, der später zu einem der führenden Köpfe 
des »prozessualen Widerstands« werden sollte.60 Längst war es ein offenes 
Geheimnis, dass sich die Esthaler um ein Verfahren vor dem Reichskam-
mergericht bemühten. Die Dalberger wussten davon spätestens seit Januar 

57 Ein Mandat »pro decernendo mandato attentatorum revocatorio« hatten die 

Esthaler im Februar 1787 beantragt (ebd. fol. 48ff).

58 Werner Troßbach hat nachgewiesen, dass das Reichskammergericht der Spätzeit 

um die ökonomische Leistungsfähigkeit der Reichsbewohner besonders besorgt 

war. Vgl. ders., Soziale Bewegung und politische Erfahrung. Bäuerlicher Protest 

in hessischen Territorien 1648-1806, Weingarten: Drumlin 1987, S. 157-161. 

59 LASp E 6 Nr. 120 fol. 8r.

60 Ebd. 120 fol. 30f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 299

1786.61 Man muss das Zeugenverhör deshalb in direktem Zusammenhang 
mit der Klage sehen. An ihm arbeitete sich das ganze Verfahren ab.

Schon die erste Aussage in diesem Verhör ist bemerkenswert: Der 
sechzigjährige Gerichtsschöffe Balthasar Mechenich gab zu Protokoll, der 
Wald gehöre ohne Zweifel der Gemeinde, nur hätten sich die Esthaler nie 
um die genauen Verhältnisse vor Ort gekümmert – man habe ja auch immer 
nach Belieben Holz schlagen dürfen. Erst als sie im Jahr 1770 eine alte Ur-
kunde, die die Gemeinde als Eigentümer ausweise, »vorgefunden« und den 
Dalbergern übergeben hätten, sei ihr Interesse an diesen Dingen erwacht.62

Auch müsse das ganze Gebiet früher Ackerland gewesen sein, wo doch im 
Wald überall »die Steine, wovon die Felder gesäubert worden, noch auf 
haufen zusammen lägenn«.63 Äcker, das wollte Mechenich damit zum Aus-
druck bringen, werden nur von Bauern bewirtschaftet, und wer anders als 
Bauern sollte dann das bewirtschaften, was auf diesen Äckern gewachsen 
war. Mechenichs Nachbar Johannes Gerhard berief sich darauf, »alter Sage 
nach« habe es in der umstrittenen Allmende tatsächlich etliche solcher Äk-
ker gegeben.64 Johannes Kaiser, wie Balthasar Mechenich Gerichtsschöffe,
wußte noch mehr: Es gebe im Wald Grenzsteine, in die das Wappen der 
Gemeinde (!) eingemeißelt sei, und er selbst habe etliche dieser Steine mit 
eigenen Augen gesehen.65 Das Wissen um die eigenartigen Grenzsteine 
scheint im Dorf verbreitet gewesen zu sein. Die Bauern Matheis Blehe und 
Georg Roth sprachen von ihnen, und Roth wusste sogar, dass ein Hochwas-
ser vor Jahren einige der Steine mit sich gerissen hatte.66

Alte Urkunden, Steinhaufen, Wappen und Grenzsteine? Das Reichs-
kammergericht wollte es genauer wissen. Längst stand der Verdacht im 
Raum, die Esthaler hätten sich ihre Urkunde über Mittelsmänner verschafft. 
Ein Jäger aus dem fürstbischöflich-speyerischen Ort Weidenthal sollte sie 

61 Die Dalberger wussten schon am 12. Januar, »daß die Gemeinde Estal einen 

Prozess wider ihre Ortsherrschafft in Betreff der Estaler Waldung anzufangen 

gesonnen seye« (ebd. fol. 115r).

62 Ebd. fol. 32f. Ein anderer Zeuge gab zu Protokoll, man habe eben »damals nicht 

viel gefragt«, weil der Holzeinschlag nunmal frei gewesen sei (ebd. fol. 38r).

63 Ebd. 

64 Ebd. 39r.  

65 Ebd. fol. 34f. 

66 Ebd. fol. 36 f., 39f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | MATTHIAS BÄHR

ihnen für über 300 Gulden verkauft haben.67 Der Mann war ein berüchtigter 
Fälscher.68 Tatsächlich gab es – das lässt sich auch in anderen Kameralpro-
zessen aus dieser Zeit nachweisen – eine Reihe von Dörfern in der Pfalz 
und in der Rheinebene, die mehr oder minder plötzlich mit fragwürdigen 
Urkunden aufwarten konnten.69 Aber was genau verbarg sich hinter dieser 
»alten Urkunde«, die die Esthaler eines Tages »vorgefunden« haben woll-
ten?

Die Esthaler selbst gaben die Antwort. Ihr Anwalt hatte einen Auszug 
der umstrittenen Urkunde notariell beglaubigen lassen, noch ehe das Ver-
fahren in Wetzlar eröffnet worden war. Es handelt sich um das Protokoll 
einer Grenzbegehung. Im Mai 1602, so liest man dort, hatten zweibrücki-
sche und leiningische Amtleute die Grenzsteine in der Esthaler Gegend in-
spiziert. Dort, wo es an einer eindeutigen Grenzmarkierung gefehlt habe, 
hätten die Amtleute das Einverständnis der Obrigkeit eingeholt und einen 
neuen Stein setzen lassen. Bezeichnenderweise heißt es dann an einer Stelle 
im Protokoll, »man habe sich mit denen von Estell [!] einen Newen Markh-
stein dahin zu setzen verglichen«70. Gleichsam en passant und zwischen 
den Zeilen war damit der Esthaler Wald als Allmende markiert. Die Steine 
selbst werden in der Urkunde sehr plastisch beschrieben: Es gibt den 
»spietzen stein«, den »Zwiselstein«, den »uff der Hauensteig« etc. Alle 
weisen Markierungen auf, etwa ein oder mehrere Kreuze.71 Tatsächlich 
fand Susemihl, der Esthaler Notar, im Auftrag der Gemeinde fast 200 Jahre 
später alle Steine wieder. Seine Deutung der Zeichen war ähnlich pointiert: 
»Der erste Stein  ist ein halb liegender Felsstein, hat zwei Kreuze in der 

67 Ebd. fol. 118v, 591v. 

68 Dolch, Martin: »Annweilers erste Nennung von 1086 – eine Fälschung aus dem 

18. Jahrhundert«, in: Pfälzer Heimat 39 (1988), S. 151-155; Gundacker, Walter: 

»Johann Wilhelm Hanitz – ein berüchtigter Urkundenfälscher des 18. Jahrhun-

derts«, in: Pfälzer Heimat 40 (1989), S. 30-31.

69 LASp E 6 Nr. 120 fol. 592f. Das Dorf Dalsheim zum Beispiel soll für »seine« 

Urkunde 289 Gulden und 45 Kreuzer bezahlt haben, Heßheim 15 Karolins (ebd. 

fol. 593r). Auch in einem anderen Kameralprozess, den die Gemeinde St. Ing-

bert 1772 gegen ihre Ortsherrschaft angestrengt hatte, spielte eine dieser Urkun-

den eine entscheidende Rolle (LASp E 6 Nr. 178).

70 LASp E 6 Nr. 120 fol. 20r.

71 Ebd. fol. 21v.

[…]

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 301

Mitte und auf beiden Seiten eine Pistole eingehauen. Die eingehauenen 
Kreuze sind das Dorfwappen oder Zeichen von Estall .«72

Abbildung 1: Esthaler Gemeindesiegel

Quelle: LASp E6 fol. 158r.

Sieht man von den Steinhaufen ab, die für die Zeugen wüst gefallene Äcker 
anzeigen, finden sich all die ›Erzählelemente‹, die man auch im Zeugen-
verhör greifen kann, hier in einem einzigen Notariatsinstrument. Die alte 
Urkunde und die Grenzsteine, die das Dorfwappen zeigen, sind narrativ un-
auflöslich ineinander verwoben. Dennoch war es aus Sicht der Dalberger 
nicht damit getan, lediglich gegen die vermutlich fingierte Urkunde anzu-
schreiben. Die Grenzsteine selbst – und mit ihnen die Zeichen – konnte es 
ja geben, obwohl die Urkunde gefälscht zu sein schien. Das Notariatsin-
strument jedenfalls war in der Welt; die Dalberger mussten sich mit dem 
angeblichen Beweis auseinandersetzen. Im März 1787 ließen auch sie den 
Wald von einem Notar in Augenschein nehmen. 

72 Ebd. fol. 25r. 

[...]

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 | MATTHIAS BÄHR

Und tatsächlich: Der Notar fand etliche der Steine wieder, über die die 
Esthaler im Zeugenverhör gesprochen und die sie Susemihl gezeigt hat-
ten.73 Die Dalberger ließen die Steine peinlichst genau abzeichnen.74 Nicht 
bei den Steinen selbst konnte man also ansetzen, denn die gab es ja, son-
dern allenfalls bei den deutungsbedürftigen Zeichen. Die Esthaler Zeugen 
hatten ja behauptet, auf den Steinen fände sich das Wappen der Gemeinde. 
Tatsächlich schien das Esthaler Siegel eine eindeutige Sprache zu sprechen: 
Im Siegelbild waren ein Kreuz und ein »E« zu sehen. Diese beiden Zeichen 
gab es zu Dutzenden im Esthaler Wald, und diesen Zeichen mussten die 
Dalberger etwas entgegensetzen. Prompt schrieb der Notar, den die Dalber-
ger mit der Grenzbegehung beauftragt hatten, über den ersten Stein: »[D]ie 
auf diesem Grenzstein zwey eingehauene Creutz sehen aber nichts weniger 
als jenem auf dem Estaler Gerichts-Insigel befindlichen Creutz gleich, so-
wie die andere auf gedachtem Stein eingehauene Zeichen gar keine Ähn-
lichkeit mit einer Pistole haben.«75 Manche Kreuze seien zudem erst vor 
wenigen Jahren eingemeißelt worden – alles sei mit Moos überwachsen, 
nur nicht die Kreuze selbst.76 Überhaupt könne man Grenzsteine mit sol-
chen Zeichen »in hiesiger gegend« überall finden, sie hätten nichts Beson-
deres an sich.77 Den entscheidenden Schlag gegen die Esthaler aber wollten 
die Dalberger nun ihrerseits mit einem Zeugenverhör führen. Der ehema-
lige Esthaler Schöffe Joseph Roth, der sich mit seinen Nachbarn überwor-
fen hatte78, gab zu Protokoll, dass sich die Esthaler erst 1772 ein eigenes 

73 Die Zeugen, die Susemihl bei seinem Umgang begleitet hatten, waren Esthaler 

Bauern (fol. 24v).

74 Ebd. fol. 142-151. In mitunter spitzfindigen Details weichen die beiden Proto-

kolle allerdings voneinander ab: Wo Susemihl etwa noch einen Baum gesehen 

hatte, fand sich jetzt nur noch ein »Stumpen« (143v). Manche Steine waren 

schlicht verschwunden (ebd. fol. 144v, 147v), eher unscheinbare Steine wie-

derum neu entdeckt worden (ebd. 145 f., 149r). Auch die schiere Anzahl der 

Zeichen war umstritten (ebd. fol. 147r).

75 Ebd. fol. 142f.

76 Ebd. fol. 144r.

77 Ebd. fol. 143r. 

78 Die Esthaler ließen wissen, Roth sei aus dem Gericht »verstosen« worden, weil 

er sich gewisser »Hauptverbrechen« schuldig gemacht habe. Er sei wegen dieser 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 303

Siegel hätten stechen lassen.79 Tatsächlich war sogar in die Umschrift des 
Siegelstempels die Jahreszahl »1772« eingraviert.80 Zu dieser Zeit aber la-
gen die Esthaler mit ihren Ortsherrn schon im Streit, wenn auch noch nicht 
im Rechtsstreit. Die Grenzsteine, und mit ihnen die allermeisten Zeichen, 
waren weit älter. Mit dem Gemeindesiegel konnten sie nichts zu tun ha-
ben.81

Abbildung 2: Die Dorfaxt der Esthaler

Quelle: LASp E6 120 Q 121

Doch das Zeugenverhör blieb eine schwere Bürde für die Dalberger. Alle 
anderen Beweise, auch das Siegel, mochten fragil und leicht zu entkräften 
sein, die deutungsbedürftigen Steine aber, die die Zeugen kannten und die 
im Kern ihrer Aussagen standen, gab es tatsächlich. Die Zeugen waren also 

Verbrechen inzwischen auch »auf die Galeere Verurtheilt« worden. (Ebd. fol. 

263) 

79 Ebd. fol. 157r. 

80 Ebd. fol. 158r.

81 Ebd. fol. 157-161.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 | MATTHIAS BÄHR

eindeutig die wichtigste Waffe der Esthaler. So wichtig, dass man diese 
Waffe auch jetzt noch nicht verloren geben wollte. Derart unter Druck ge-
raten präsentierten die Esthaler nämlich eine Gemeindeaxt, die das kom-
munale Recht zum Holzeinschlag belegen sollte. In das Blatt dieser Axt 
war, es überrascht nicht, ein Kreuz und ein »E« eingraviert.82

V.

Spätestens jetzt sah sich das Reichskammergericht offensichtlich außer 
Stande, von Wetzlar aus Licht in die vertrackte Sache zu bringen. Auf An-
trag der Dalberger entsandte es eine Kommission in den Esthaler Wald, die 
die Vorgänge aufklären sollte.83 Die Kommissare erfuhren Erstaunliches: 
Inzwischen – im März 1796 – hatte sich eine Routine eingeschliffen, die 
die Waldhege der Dalberger konsequent unterlief. Unter dem Deckmantel 
der Gemeindeaxt schafften die Esthaler nun ihrerseits Holz außer Landes.84

Das eingenommene Geld, angeblich etwa 1000 Gulden85, ließen sie über 
einen aus ihrer Mitte bestellten »Geldheber« auf die einzelnen Haushalte 
verteilen.86 Revolutionswirren und französische Besetzung hatten den 
Handlungsspielraum der Esthaler derart erweitert, dass sie sich eigenmäch-
tig wieder in den Besitz der angeblichen Allmende hatten setzen können.87

Nun aber war der herrschaftliche Zugriff auf den Wald wieder intensiver 
geworden: Die dalbergischen Jäger gaben zu Protokoll, sie hätten über Mo-
nate hinweg etliche Wagen mit Holz konfisziert.88 Die vermeintlichen Rä-
delsführer des zur Routine gewordenen »Waldfrevels«, darunter be-
zeichnenderweise auch die ehemaligen Zeugen Johannes Kaiser und Georg 

82 Ebd. Q 121. Auch die Axt war abgezeichnet worden.

83 Ebd. fol. 893 f.

84 Ebd. fol. 894v.

85 Ebd. fol. 899r.

86 Ebd. 

87 Die Esthaler jedenfalls entschuldigten sich mit »der allgemeinen Noth währen-

der Anwesenheit der Franzosen« (ebd. fol. 894 f). Sie hätten sich nicht anders zu 

helfen gewusst, »weil Sie immer hätten geben sollen, doch nichts gehabt hätten« 

(ebd. fol. 911v). 

88 Ebd. fol. 898f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 305

Roth, wurden nach Mainz vorgeladen und verhört.89 Auch wussten die Dal-
berger mittlerweile, dass dem kommunalen Geldheber der Esthaler auch 
eine andere wichtige Aufgabe zufiel: Er hatte die Gemeindeaxt in Verwah-
rung.90

Anton Grabler, in dessen Haus ein knappes Jahrzehnt zuvor das Estha-
ler Zeugenverhör stattgefunden hatte, wand sich regelrecht, als er mit der 
Axt konfrontiert wurde: Die Axt habe man nur gebraucht, um Bäume zu 
markieren und damit wilden Holzeinschlag zu verhindern – alles zur »Ver-
hütung des größeren Unfugs«.91 In den Ohren der Kommissare musste diese 
Behauptung grotesk klingen. Immerhin war jahrelang um die angeblichen 
Dorfzeichen gestritten worden, die sich jetzt prompt auf der Gemeindeaxt 
wiederfanden. Für den Kommissar Edmund Itzstein jedenfalls waren Grab-
lers Rechtfertigungsversuche allenfalls Ausflüchte.92 Auch Georg Roth, der 
als einer der Esthaler Zeugen den ganzen Prozess mitbestimmt hatte, stand 
mit seiner in Mainz gemachten Aussage, er und seine Nachbarn hätten im-
mer nur den ordnungsgemäßen »Waldgang« im Sinn gehabt93, auf verlore-
nem Posten. Die Zeiten, in denen man die Esthaler gewähren ließ, waren 
endgültig vorbei. Die angeblichen Waldfrevler wurden von den Dalbergern 
kurzerhand in Arrest genommen und so lange festgehalten, bis ihre »Pro-
ceß-Lust« erlahmte.94

Der Kameralprozess der Esthaler ging wenig spektakulär zu Ende. 
Noch einmal resümierte das Reichskammergericht, was die Esthaler über 
Jahre vorgebracht hatten, um ihren »prozessualen Widerstand« zu legiti-
mieren. Immer wieder hatte sich der Senat am Esthaler Zeugenverhör abge-
arbeitet, von dem das ganze Verfahren seinen Ausgang genommen hatte.95

Alles, was darin gesagt worden war, verwarf das Gericht nun. Das Kreuz 

89 Ebd. fol. 900f.

90 Ebd. fol. 899r. 

91 Ebd. fol. 907f. Johannes Kaiser, der ebenfalls verhört worden war, betonte in 

seiner nicht weniger gewundenen Aussage ausdrücklich: »Sie hätten nicht im 

Sinne gehabt, sich dadurch eine besondere Gerechtsame wegen Führung der 

Waldaxt anzumaßen.« (ebd. fol. 910)

92 Ebd. fol. 895v.

93 Ebd. fol. 916v.

94 Ebd. fol. 961f.

95 Ebd. unfoliiert., o. Q.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 | MATTHIAS BÄHR

sei »zu unbestimmt«, um als Gemeindezeichen zu gelten, das Siegel nach-
träglich gestochen, die Urkunde verdächtig.96 Einer der Assessoren fasste 
schließlich prägnant zusammen, welchen Wert die Grenzsteine, das Dorf-
zeichen, die Urkunden und die Gemeindeaxt für das Reichskammergericht
am Ende hatten: »Indessen hätte es doch dem Kläger obgelegen, den be-
weis des Eigenthums zu führen; dieser ist nicht geführet, wie es sich ge-
ziemt hätte.«97 Am 18. November 1796 wurde die Klage der Esthaler end-
gültig abgewiesen.98

VI.

Wie kann man nun an diesem Beispiel erkennen, dass hier eine »Sprache 
des Rechts« gesprochen wurde, die über die Frage nach Partikular- und Sta-
tutarrecht, Notorietät und Beweismaximen – kurz: über juristische Sub-
sumption – hinausgeht?

Nicht die Urkunde, die man, um einen der Zeugen zu zitieren, eines Ta-
ges »vorgefunden« hatte, war für die Argumentation der Esthaler entschei-
dend. Deren Inhalt kannten im Dorf nur Wenige.99 Es waren die Steine, die 
man von Kindesbeinen an kannte, die aus der eigenen Lebenswelt kamen 
und die – pointiert  ausgedrückt – ihrer geheimnisvollen Zeichen wegen die 
Fantasie beflügelten. Urkunden, Siegel und Dorfaxt finden hier ihren 
»kleinsten gemeinsamen Nenner«, denn sie sind nur deshalb bedeutsam, 
weil es die Zeichen gibt, auf die sie sich beziehen. Aus ihrer eigenen Wahr-
nehmung von Natur und Raum prägte sich den Esthalern die Vorstellung 
ein, dass das alte Herkommen, ihr hergebrachtes »Recht«, gleichsam in die 
Grenzsteine eingeschrieben sein müsse. Die Zeugen, die die Gemeinde aus 
ihrer Mitte aufbot, mussten als Autoritäten kollektiver Erinnerung100 diese 

96 Ebd. 

97 Ebd. unfoliiert, o. Q.

98 Ebd. 

99 Lediglich einige dörfliche Honoratioren, etwa der Schultheiß, räumten gegen-

über den Dalbergern ein, dass sie immerhin eine vage Vorstellung davon hatten, 

was in den Urkunden eigentlich stand (ebd. fol. 118v, 121r, 124v). 

100 Zum Rückgriff auf das »kollektive Gedächtnis« der Gemeinde bzw. das »im-

materielle Erbgut« der ländlichen Gesellschaft vgl. Troßbach, Werner: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 307

Vorstellung in eine »Sprache des Rechts« einpassen, die zwischen bäuerli-
cher Gemeinde und gelehrten Assessoren vermitteln sollte.

Das war im Grunde nicht schwierig, denn das alte Herkommen, das für
die Ordnungsvorstellungen der ländlichen Gesellschaft konstitutiv war, 
ging letztlich Hand in Hand mit consuetudo und ruhigem Gebrauch – mit 
Denkfiguren, die jeder am gelehrten Recht geschulte Jurist verinnerlicht 
hatte101. Man sprach also die gleiche Sprache, bewegte sich auf dem glei-
chen »Diskursteppich«102, wie Ralf-Peter Fuchs das vormoderne »Recht« 
nennt, und meinte doch verschiedene Dinge. Zeugen, die auf das »Alte 
Recht« verwiesen, meinten nämlich mehr als nur die einzelne Gerechtsame, 
die ihnen entzogen worden war. Es ging um einen umfassenden Zustand 
»gesicherter Lebens- und Reproduktionsbedingungen«103, den man in einer 
imaginierten Vergangenheit noch lebendig glaubte. Die unvordenklichen 
Zeiten hatten also ein subversives Potential, das den Rechtsvorstellungen, 

»›Mercks Bauer‹. Annäherung an die Struktur von Erinnerung und Überliefe-

rung in ländlichen Gesellschaften (vorwiegend zweite Hälfte des 16. Jahrhun-

derts)«, in: Werner Rösener (Hg.), Kommunikation in der ländlichen Gesell-

schaft vom Mittelalter bis zur Moderne, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 

2002, S. 209-240, hier S. 230; Fuchs, Ralf-Peter: »Protokolle von Zeugenver-

hören als Quellen zur Wahrnehmung von Zeit und Lebensalter in der Frühen 

Neuzeit«, in: Anette Baumann u.a. (Hg.), Prozessakten als Quelle. Neue An-

sätze zur Erforschung der Höchsten Gerichtsbarkeit im Alten Reich (= Quellen 

und Forschungen zur höchsten Gerichtsbarkeit im Alten Reich 37), Köln u.a.: 

Böhlau 2001, S. 160-164, hier S. 147.

101 Dazu, wie die »beständige Übung« vor dem Reichskammergericht gehandhabt 

wurde, vgl. etwa P. Oestmann: Rechtsvielfalt, S. 7; ders., »Die Grenzen rich-

terlicher Rechtskenntnis«, in: Ders., Aus den Akten des Reichskammerge-

richts. Prozeßrechtliche Probleme im Alten Reich (= Rechtsgeschichtliche 

-344, hier S. 314-319.

102 Fuchs, Ralf Peter: »Recht und Unrecht im Verfahren Lackum – Ein Kriminal-

fall mit Widerhall«, in: Andrea Griesebner u.a. (Hg.), Justiz und Gerechtigkeit. 

Historische Beiträge (16.-19. Jahrhundert) (= Wiener Schriften zur Geschichte 

der Neuzeit 1), Innsbruck u.a.: StudienVerlag 2002, S. 159-168, hier S. 150.

103 Peters, Jan: »Eigensinn und Widerstand im Alltag. Abwehrverhalten ostelbi-

scher Bauern unter Refeudalisierungsdruck«, in: Jahrbuch für Wirtschaftsge-

schichte 32, Heft 2 (1991), S. 101.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 | MATTHIAS BÄHR

wie sie in Zeugenverhören zum Ausdruck kamen, ein besonderes Gepräge 
gab. Man muss nicht so weit gehen, hier von einem »Zustand nach jeder 
Ordnung« zu sprechen, den das »Recht« der ländlichen Gesellschaft in sich 
trage104, aber es liegt doch auf der Hand, dass dieses Recht gewissermaßen 
quer zu den Prinzipien lag, denen das ius commune verpflichtet war.105 Es 
ging nicht nur um Tatsachen und Rechtssätze, wie sie vor dem Reichs-
kammergericht verlangt wurden, sondern um ein grundlegendes Rechts-
prinzip, an dem sich alle Gerechtsame und Gerechtigkeiten messen und 
dem sie sich notfalls beugen mussten: dem »Alten Recht« einer Vorzeit, das 
zugleich der Maßstab der eigenen Zeit war. 

Dieser Gegensatz machte die »Sprache des Rechts« derart spannungs-
reich, dass sie, obwohl von beiden Seiten aus gleichermaßen anschlussfä-
hig, eine Verständigung zwischen bäuerlichen Gemeinden und gelehrten 
Juristen unmöglich machen konnte. Man muss Zeugenaussagen, die sich 
der »Sprache des Rechts« bedienen, deshalb immer auch als Versuch lesen, 
Spannungen, die in der Sprache selbst angelegt sind, zu verringern oder 
zumindest zu kaschieren. So erklären sich im Streit um die Esthaler All-
mende auch die Urkunden, das Siegel und die Gemeindeaxt. Der Versuch 
der Esthaler, Beweise zu fingieren, steht in der Tradition der pia fraus, des 
frommen Betrugs106, der dem Reichskammergericht das geben sollte, was 
es nach dem alten römischrechtlichen Grundsatz verlangte: »Gib mir Tatsa-

104 Breit, Stefan: »Das Geschenk der heiligen Frau Ayd. Legitimation bäuerlicher 

Interessen als soziales Wissen«, in: Ralf-Peter Fuchs/Winfried Schulze 

(Hg.),Wahrheit, Wissen, Erinnerung. Zeugenverhörprotokolle als Quellen für 

soziale Wissensbestände in der Frühen Neuzeit (= Wirklichkeit und Wahr-

nehmung in der Frühen Neuzeit 1), Münster: LIT 2002, S. 155-198, hier S. 

196.

105 Troßbach: ›Mercks Bauer‹, S. 235, spricht sogar davon, dass der Verweis auf 

die unvordenklichen Zeiten darauf ziele, die »ansonsten aus strikt rationalisti-

schen Prinzipien beruhende Rechtsgebäude zum Einsturz [zu] bringen«.

106 Zu »pia fraus«, Betrug und Fälschung vgl. den sehr ausgewogenen Überblick 

von Gawlik, Alfred: »Fälschungen. Lateinischer Westen«, in: Lexikon des 

Mittelalters 4 (2003), Sp. 246-250; außerdem Jordan, Stefan: »Geschichtsbe-

wusstsein«, in: Enzyklopädie der Neuzeit 4 (2006), Sp. 592-496. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ZEUGE WIRD POLITISCH | 309

chen und ich gebe dir Recht.«107 Dreh- und Angelpunkt dieser »politischen 
Sprache« waren die Zeugen in eigener Sache, deren Deutung der geheim-
nisvollen Zeichen im Esthaler Wald dem gesamten »prozessualen Wider-
stand« seine Prägung gab.

107 »Da mihi facta dabo tibi ius«. Nach dieser Rechtsregel müssen die Parteien vor 

Gericht nur Tatsachen vortragen, also den Sachverhalt schildern.  Die Rechts-

lage ermittelt das Gericht (iura novit curia-Grundsatz).  Partikular- und Lokal-

rechte galten vor dem Reichskammergericht als Tatsachen, sie mussten also 

von den Parteien vorgebracht und bewiesen werden. Vgl. Oestmann: Rechts-

kenntnis, S. 313-319.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Nothing but the truth«

Bezeugen in der südafrikanischen Wahrheitskommission

ANNE FLECKSTEIN

Als im Mai 1994 das erste demokratisch gewählte Parlament Südafrikas 
Nelson Mandela zum Präsidenten wählte, wurde damit eine Politik der Ver-
söhnung eingeleitet, die 1995 in der Einrichtung der Truth and Reconcilia-

tion Commission (TRC) konkrete Gestalt annahm. Der Übergang vom     
Apartheidsregime zur Demokratie war Resultat einer politischen Aushand-
lung gewesen, ein Umstand, der keine Siegerjustiz der neuen Machthaber 
gegenüber den ehemaligen Akteuren der Apartheid zuließ. Dennoch schien 
ein erster Schritt zur Überwindung der seit Jahrhunderten bestehenden wei-
ßen Hegemonie und der daraus resultierenden »feindlichen« Stellungen der 
gesellschaftlichen, kulturellen und ethnischen Gruppierungen notwendig, 
der alle gesellschaftlichen Lager mit einschließen sollte. Als ein Projekt der 
Vergangenheitsaufarbeitung wurde die TRC durch den Promotion of Na-

tional Unity and Reconciliation Act ins Leben gerufen, in dem das südafri-
kanische Parlament die Kommission mit der Aufgabe betraute, die              
Apartheidsverbrechen so umfassend wie möglich aufzuklären (»to provide 
for the investigation and the establishment of as complete a picture as pos-
sible of the causes, nature and extent of the gross violations of human 
rights«1). 

1 Promotion of National Unity and Reconciliation Act (Act 34 of 1995), ACT, 

http://www.justice.gov.za/legislation/acts/1995-034.pdf vom 30. Januar 2010.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 | ANNE FLECKSTEIN

Die Wahrheitskommission richtete drei Komitees ein (Human Rights 

Violation Committee, Amnesty Committee, Committee for Reparation and

Rehabilitation). Eine der Aufgaben dieser Komitees war es, Opfern von
Menschenrechtsverletzungen bzw. deren Angehörigen zu ermöglichen, ihre 
eigene Geschichte der an ihnen verübten Verbrechen zu erzählen. Eine wei-
tere Aufgabe bestand darin, Einzeltätern die Möglichkeit zu geben, unter 
der Bedingung einer kompletten Offenlegung der Tat (»full disclosure of all 
the relevant facts relating to acts associated with a political objective«2) 
Amnestie zu erlangen. Von 1996 bis 2000 fanden landesweit öffentliche 
Anhörungen statt, die teilweise im Fernsehen und im Radio übertragen 
wurden und als von größter Bedeutung für einen nationalen Versöhnungs-
und Heilungsprozess begriffen wurden. Öffentlich angehört wurden dabei 
sowohl Täter als auch Opfer.

Aus der Arbeit der TRC gingen verschiedene Kategorien von Akteuren 
hervor, zu denen man Opfer (»victim«), Täter (»perpetrator«), Antragsteller 
(»applicant«), Experten (»expert«) und nicht zuletzt Zeugen (»witness«) 
zählen kann. Während in der Nomenklatur des Promotion of National Unity 

and Reconciliation Act zwar die Begriffe »victim« und »applicant« (nicht 
»perpetrator«) definiert werden, taucht der Begriff »witness« lediglich im 
Rahmen des Absatzes zum Limited Witness Protection Programme wie 
folgt auf:

»(5) In this section ›witness‹ means a person who wishes to give evidence, gives

evidence or gave evidence for the purposes of this Act and includes any member 

of his or her family or household whose safety is being threatened by any person or 

group of persons, whether known to him or her or not, as a result thereof.«3

Im Abschlussbericht der TRC (im Folgenden: TRC Report4) wird der Be-
griff »witness« nicht weiter erläutert, jedoch weitläufig verwandt. Bezeich-
net werden so sowohl Opfer von Menschenrechtsverletzungen,5 die eine 

2 Act 34 of 1995, ACT.

3 Act 34 of 1995, Chapter 6, §35 (5). Hervorhebungen im Original.

4 Truth and Reconciliation Commission of South Africa: Truth and Reconciliation 

Commission Report (Band 1–7), Kapstadt: Juta & Co. 1998/2003.

5 Tatsächlich handelte es sich bei den Zeugen von Menschenrechtsverletzungen 

zum Zeitpunkt ihrer Aussagen um »potential victims« (TRC Report 1998, Bd. 1, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 313

Aussage machten, als auch Personen, die weder als Opfer noch als Täter, 
sondern als Dritte vor die Kommission traten (zumeist Angehörige von Op-
fern).6 Gleichzeitig geht aus den Abschnitten zum Witness Protection Pro-

gramme im Abschlussbericht hervor, dass das Zeugenschutzprogramm sich 
nicht nur auf unbeteiligte Dritte, Angehörige von Opfern oder auf Opfer 
erstreckte, sondern auch auf Täter, die im Rahmen von Anhörungen aus-
sagten.7

Nimmt man diese Ausweitung der Zeugendefinition als Ausgangspunkt, 
so lässt sich im Hinblick auf den historiographischen Auftrag der TRC  
festhalten, dass damit sowohl die Aussagen der Opfer als auch die der Täter 
zum möglichst vollständigen Bild (»as complete a picture as possible«) der 
vergangenen Verbrechen beitrugen: Täter waren Zeugen einer von ihnen 
und Opfer einer an ihnen verübten Menschenrechtsverletzung. 

Der unbeteiligte Beobachter als der ideale (Augen-)Zeuge steht hier 
dem Zeugen als Beteiligten gegenüber. Zwar gab es nach wie vor an der 
Tat unbeteiligte Zeugen. Viele Menschenrechtsverletzungen zu Apartheids-
zeiten hatten jedoch keine unbeteiligten Beobachter – oder keine, die aus-
sagen wollten. In vielen Fällen, in denen das Opfer getötet wurde, konnte 
allein der Täter den Tathergang schildern. Die Schutzwürdigkeit aller Zeu-
genschaften, auch derjenigen der Täter, wird in der Arbeit eines Zeugen-
schutzprogramms deutlich, und im Fall der TRC auch in der Befugnis, 
Zeugen – d.h. auch und vor allem an der Tat Beteiligte, die nicht freiwillig 
aussagen wollen – vorladen zu dürfen. Schutz wird sowohl dem Recht auf 

als auch der Verpflichtung zur Zeugenschaft gewährt.
Ein wesentlicher Anteil dessen, was als wahr anerkannt und in der Fol-

ge in den Abschlussbericht aufgenommen wurde, stammte laut TRC Report

aus Zeugenaussagen.8 Zeugen spielten somit eine herausgehobene Rolle in 
dem Versuch der TRC, die »Wahrheit« über geschichtliche Ereignisse nicht 

S. 71), da über den Opferstatus der aussagenden Zeugen offiziell erst nach Ab-

schluss eines die Aussage überprüfenden Verfahrens befunden wurde. Im Rah-

men der öffentlichen Anhörungen war jedoch zu beobachten, dass man die Zeu-

gen von Menschenrechtsverletzungen überwiegend als Opfer adressierte vor

jeglicher Überprüfung. 

6 Vgl. z.B. TRC Report 1998, Bd. 1, S. 179.

7 Vgl. ebd., S. 387ff.

8 Vgl. ebd., S. 87.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 | ANNE FLECKSTEIN

nur herauszufinden sondern auch zu validieren. Dies manifestiert sich nicht 
zuletzt in der Annahme, dass die Überprüfung (»corroboration«) der von 
Opfern gemachten Statements zu einem großen Teil mangels personeller, 
zeitlicher und logistischer Kapazitäten oder auch mangels Beweismaterial 
und verfügbaren weiteren Zeugen offenbar gar nicht möglich war.9 Eine 
umso größere Rolle spielte somit die Glaubwürdigkeit eines Zeugen. Sie 
bildete die Grundlage für die Anerkennung eines Opferstatus (und damit für 
den Anspruch auf Reparation), für die Gewährung von Amnestie eines Tä-
ters, für die Autorität eines Experten oder für die Affirmation bzw. Abwei-
chung von einer zuerst gemachten Aussage. 

Grundsätzlich erscheint es angebracht, zwischen sichtbaren und un-

sichtbaren Zeugenschaften (wie generell zwischen für die Öffentlichkeit 
sichtbaren und nicht sichtbaren Prozessen) in der Wahrheitskommission zu 
unterscheiden. So gab es Zeugenschaft in den öffentlichen Amnestie- und 
Menschenrechtsverletzungsanhörungen wie auch Zeugenschaft hinter ge-
schlossenen Türen. Die Unterscheidung wird umso sinnfälliger, wenn man 
sich das Verhältnis der Zeugenschaften vor Augen führt: Bei den Men-
schenrechtsverletzungsanhörungen (Human Rights Violation Hearings, im 
Folgenden: HRV Hearings) wurden knapp 10 % der ursprünglich über 
20 000 gemachten Aussagen öffentlich angehört; in den Amnestieanhörun-
gen (Amnesty Hearings) wurden lediglich jene Anträge öffentlich verhan-
delt, die schwere Menschenrechtsverletzungen betrafen (ca. 35 % von 
7 000 Fällen). Somit ging der weitaus größte Teil der Zeugenaussagen und 
Amnestieanträge ohne öffentliche Anhörung in die Datensammlung bzw. 
-bank ein und erfuhr eine gänzlich andere Wahrnehmung durch die Öffent-
lichkeit als die Film- und Audiomitschnitte der öffentlichen Anhörungen, 
die im Fernsehen und Radio übertragen wurden oder über die berichtet 
wurde. Nicht-öffentliche Zeugenberichte tauchten im Einzelnen erst 2003 
im siebten Band des abschließenden TRC Report auf, in dem alle als Opfer 

9 Vgl. u.a. Interviews mit zwei ehemaligen Information Managers der TRC, 

01.04.2009, Pretoria, und 09.04.2009, Johannesburg sowie einem Support Ser-

vices Manager, 06.10.2009, Johannesburg. Der vorliegende Text fußt wesentlich 

auf Interviews der Verfasserin mit zehn ehemaligen Mitarbeitern der TRC (die 

hier lediglich in ihrer Funktion und nicht namentlich genannt werden) sowie auf 

Interviews mit ehemaligen Mitarbeitern der TRC der Wits Historical Papers im 

Rahmen des TRC Oral History Project von 2004/2005. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 315

anerkannten Personen mit einer kurzen Zusammenfassung der an ihnen 
verübten Menschenrechtsverletzung aufgeführt wurden. Demgegenüber 
scheinen die Zeugen der öffentlichen Anhörungen, obgleich sie nur einen 
geringen Anteil an der Zeugenzahl insgesamt ausmachten, die öffentliche 
Wahrnehmung entscheidend geprägt zu haben. 

Die Diskrepanz zwischen dem wahrnehmbaren Zeugen in den Video-
dokumentationen der Anhörungen, und den Referenzen auf einen nicht 
mehr wahrnehmbaren Zeugen lässt auf jeweils unterschiedliche Techniken 
schließen, die den Zeugen als glaubwürdig legitimierten. Diese Unter-
schiede könnten auf voneinander abweichende Zeugenbegriffe hinweisen. 
Sie zeigen sich nicht nur zwischen öffentlichen und nicht-öffentlichen Vor-
gängen: Auch die Abläufe in den HRV Hearings und Amnesty Hearings

wichen teilweise erheblich voneinander ab und lassen Rückschlüsse auf 
differierende Zeugenbegriffe zu.10

Die Untersuchung einzelner Aspekte der Autorisierung von Zeugenaus-
sagen und der damit verbundenen rhetorischen, juridischen und administra-
tiven Verfahren und Techniken in der Wahrheitskommission sucht im Fol-
genden nicht den Zeugen als Akteur, sondern das Bezeugen als Verfahren 
in den Blick zu nehmen. Auf diese Weise soll sich einer Antwort auf die 
Frage angenähert werden, was Zeugenschaft in der TRC charakterisierte 
und die Anerkennung sehr unterschiedlicher »Wahrheiten« möglich ge-
macht hat.

I. »THE TRUTH, THE WHOLE TRUTH, AND NOTHING 

BUT THE TRUTH, SO HELP ME GOD«

Öffentliche Strategien der Zeugenautorisierung rekurrieren auf Gesten, 
Vorgänge oder Formeln, die einer großen Öffentlichkeit geläufig sein müs-
sen. Sowohl die öffentlichen HRV- als auch die Amnesty Hearings banden 

10 Während die Amnesty Hearings einem juristischen Zeugenkonzept zu folgen 

schienen, traf man in den HRV Hearings eher auf Zeitzeugenaussagen. Zwar 

waren die Amnesty Hearings in ihren formalen Abläufen generell juridischer 

geprägt, jedoch muss man festhalten, dass es sich nicht um Gerichtsprozesse 

handelte und jene Abläufe somit immer wieder durchbrochen wurden oder ab-

wichen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 | ANNE FLECKSTEIN

vor diesem Hintergrund Elemente der juridischen Zeugenschaft ein, wie sie 
im Umgang mit staatlichen Institutionen üblich waren.

Ein naheliegendes und prominentes Beispiel, welches hier skizziert 
werden soll, ist dabei die Vereidigung, mit der die Aussage eines einzelnen 
Zeugen eröffnet wurde. Die Gültigkeit eines Eids im staatlich-institutio-
nellen Rahmen ist in der Regel durch den formal korrekten körperlichen 
und sprachlichen Vollzug einer unveränderlichen Formel gegeben. Die 
Vereidigung im Rahmen der TRC indessen war einer ständigen Abwei-
chung bzw. Veränderung unterworfen. Einzelne Elemente markierten den 
Akt zwar als einen sich stets wiederholenden, wie das Aufstehen und He-
ben der Hand des zu Vereidigenden oder auch die Schlussformel »so help 
me God«. Das hieß jedoch nicht, dass diese Elemente unbedingt vonnöten 
für den erfolgreichen Vollzug des Eids waren. Die ursprünglich unverän-
derliche Formel, die in den Transkripten11 als »sworn, states« bzw. »duly 
sworn in, states« abgekürzt wird, wurde in den öffentlichen Anhörungen, 
wie man den Videodokumentationen entnehmen kann, durchaus unter-
schiedlich gehandhabt. Das »Vorsprechen« der Formel durch die Kommis-
sionsmitglieder war ebenso variabel wie die Reaktion der jeweiligen Zeu-
gen und lässt auf die Kenntnis bzw. Unkenntnis des Vereidigungsablaufs 
schließen.

Die formale Strenge, die ein Eid suggeriert und die es einzuhalten gilt, 
damit der Eid im juristischen Sinne gültig ist, wurde in den Anhörungen 
nicht durchgesetzt. Bei meinen Recherchen bin ich auf kein Beispiel gesto-
ßen, in dem die Zeugen den Eid wiederholen mussten, obwohl es häufig 
vorkam, dass die Zeugen die formalen Vorgaben lediglich andeuteten. Sie 
artikulierten z.B. oft sprachlich undeutlich oder standen für den Eidspruch 
nicht auf.12 Während der Akt der Vereidigung dem Vorgang der Zeugen-

11 Die Transkripte beruhen auf den englischsprachigen Aussagen der an einer An-

hörung Beteiligten bzw. der englischen Dolmetscher. Transkribiert wurde auf 

Grundlage von Audiotapes, die lediglich das aufnahmen, was ins Mikrofon ge-

sprochen wurde.

12 Interessant ist in diesem Zusammenhang die Aussage von Joang Likotsi in La-

dybrand. Hier hält das Transkript fest, dass er vereidigt wurde. Die Videodo-

kumentation jedoch macht deutlich, dass er der Vereidigungsaufforderung mit 

einem Redeschwall begegnete (der auf SeSotho gehalten und nicht übersetzt 

bzw. transkribiert wurde), welcher nicht dem Eid entsprach. Die Kommission, in 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 317

aussage einen institutionellen Charakter verlieh, relativierte die ständige 
Veränderung der Geste den Eindruck eines strengen gerichtlichen Verfah-
rens. Man könnte in diesem Zusammenhang von einer Anleihe an die Ver-
eidigung als juristisches Ritual sprechen, welches die Anhörung, die TRC 
und damit auch den Zeugen zur Wahrheit verpflichtete, ohne die rechtli-
chen Konsequenzen tragen zu müssen, die mit der Nicht-Einhaltung der 
formalen Vorgaben verbunden sind. Die nachlässige Durchführung der Ge-
ste könnte aber auch noch auf etwas anderes hinweisen: Alle Zeugen muss-

ten sich vereidigen lassen, bevor sie eine Aussage machen konnten. 
Michael Niehaus hebt in seiner kulturhistorischen Untersuchung zum Ver-
hör den Eid als historisches Erbe kirchlicher Inquisitionsverfahren hervor, 
in denen bei der Vereidigung kein Unterschied zwischen Zeugen und Be-
schuldigten gemacht wurde: Alle vereidigten Teilnehmer eines Verfahrens 
wurden durch den Eid zur Wahrheit verpflichtet.13 In der Kompromittie-
rung der Formel liegt für Niehaus ein Hinweis darauf, dass der Eid in Inqui-
sitionsverfahren unter Zwang geschah.14 Vom Zwang, überhaupt am Ver-
fahren teilzunehmen, kann im südafrikanischen Fall sicherlich nicht die 
Rede sein, durchaus jedoch von einer Eidesverpflichtung, wenn man als 
Zeuge aussagen wollte – obwohl es sich nicht um ein gerichtliches Verfah-
ren handelte. Wer nicht vereidigt wurde, konnte kein Zeuge der TRC sein. 
Vor dem Hintergrund der Apartheidsvergangenheit muss man von einer 
ambivalenten Wahrnehmung öffentlicher Institutionen durch die breite Be-
völkerungsmehrheit in Südafrika ausgehen. In der Kompromittierung der 
Formel könnte man somit durchaus auch eine gewisse Ratlosigkeit bis hin 
zu Widerwillen vermuten, sich einer derartigen institutionellen Verfah-
rensweise unterwerfen zu müssen, um als Zeuge seine Geschichte öffent-
lich erzählen zu dürfen. 

Person von Ilan Lax, reagierte irritiert, bestand aber offenbar nicht weiter dar-

auf, den richtigen Wortlaut von ihm zu hören (»That’s fine.«), während in dem 

Moment der Zeuge mit seiner Hand die Geste der Vereidigung vollzog. Vgl. 

Videodokumentation HRV Hearing, 25.06.1997 (2. Tag), Ladybrand (Day 2 

Tape 2).

13 Vgl. Niehaus, Michael: Das Verhör. Geschichte, Theorie, Fiktion, München: 

Wilhelm Fink 2003, S. 133.

14 Ebd., S. 147f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 | ANNE FLECKSTEIN

Welche Bedeutung die Vereidigung im Rahmen der Wahrheitskommis-
sion hatte, erscheint somit nicht ganz klar. Das Postulat des Eids »to tell the 
truth, the whole truth, and nothing but the truth« birgt dabei ein weiteres 
umstrittenes Kriterium der Wahrheitspflicht: Die ganze Wahrheit entsprach 
zwar der Vorgabe der »full disclosure« bei den Amnestiefällen, war jedoch 
schwierig zu bemessen – und ließ sich schon gar nicht auf die Zeugen von 
Menschenrechtsverletzungen anwenden. Dass diese nicht alles offenlegen 
konnten, war in den HRV Hearings die Regel – allein der zeitliche Ablauf 
der Anhörungen ließ das häufig ebenso wenig zu wie die psychische Ver-
fassung der Zeugen angesichts ihrer traumatischen Erfahrungen. Das 
spricht dafür, dass der Eid und die Maßgabe der kompletten Offenlegung 
der Tat für die Amnesty Hearings eine andere Bedeutung hatten als für die 
HRV Hearings. Bei den Amnesty Hearings wurde durch ausführliche 
Kreuzverhöre die Vollständigkeit der Erzählung immer wieder hinterfragt. 
Es blieb jedoch unklar, welche Konsequenzen das Verschweigen von 
»Wahrheit« und damit quasi der Tatbestand des Meineids über eine Ableh-
nung des Amnestiegesuchs hinaus gehabt haben könnte.15 Dies legt den 
Schluss nahe, dass es sich bei den Vereidigungsakten in der Wahrheits-
kommmission nicht nur um eine Wahrheitsverpflichtung, sondern in erster 
Linie um eine Reihe wechselseitiger Legitimierungen handelte, um eine Art 
dialogische Versicherung zwischen Kommission und Zeuge. Mit der Be-
fugnis, die Aussagenden zum Eid zu verpflichten und sie mit Durchführung 
der Vereidigung als Zeugen anzusprechen, übte die Kommission ihre insti-
tutionelle Autorität aus und autorisierte den Zeugen als Zeugen. Umgekehrt 
wurde sie durch die Bereitschaft der Zeugen zum Ablegen des Eids als In-
stitution anerkannt und gestärkt. Die Anrufung eines höheren Prinzips im 
Eid – nämlich das der Wahrheit als moralischen Wert, aber auch als Ver-
pflichtung vor Gott – legitimierte die Kommission außerdem in ihrem
Wahrheitsanspruch. Auf diese Weise trugen beide Seiten – Kommission 

15 Der abschließende Bericht erwähnt lediglich zwei Fälle, in denen Zeugen des 

Meineids angeklagt wurden. Beide machen sich nicht an dem Kriterium der 

Vollständigkeit fest: In dem einen war ein vorsitzendes Mitglied der Kommis-

sion von einem Zeugen während einer Amnestieanhörung fälschlich beschuldigt 

worden, in dem anderen wurde ein Zeuge wegen einer Falschaussage zu einem 

Jahr Haft verurteilt. TRC Report 1998, Bd. 1, S. 350f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 319

und Zeugen – zur Institutionalisierung der Vereidigung als autorisiertem 
und autorisierendem Verfahren im Umgang mit Zeugen bei.16

Der Vereidigung im Zeugenstand folgte in der Regel eine Befragung 
nach dem sozialen Status, die die Zeugen selbst dazu nutzten, eine kurze 
biographische Vorstellung ihrer selbst zu geben und sich so als Zeuge zu 
legitimieren. Man muss in diesem Zusammenhang daran erinnern, dass die 
öffentlich Aussagenden ja nur eine Auswahl von vielen Zeugen darstellten,  
und sie ihre Geschichte stellvertretend für die vieler anderer erzählten. Die 
Beschreibung ihrer Biographie hob sie nicht nur als Einzelpersonen son-
dern als exemplarische Einzelpersonen hervor, deren Lebenssituation und 
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gemeinschaft stellvertretend für viele 
andere standen. So machten Frauen im Zeugenstand z.B. ihren Familien-
stand deutlich, wie viele Kinder sie hatten und wer für sie sorgte, da dieser 
Aspekt ihre gesellschaftliche Stellung markierte.17 Viele Zeugen gaben 
nicht nur ihren Namen, sondern auch ihren Clan-Namen an. Ein weiteres 
Beispiel sind Aussagen von politischen Aktivisten, die sich selbst in eine 
Genealogie von Widerstandskämpfern einordneten.18 Die gleiche Form der 
Selbstdarstellung nutzten auch Amnestiebewerber zu Beginn ihrer Aussa-
gen, indem sie ihre Herkunft und ihre berufliche oder auch politische Lauf-
bahn beschrieben.19 Dadurch verorteten sich die Sprechenden in einer spe-
zifischen gesellschaftlichen, kulturellen, ethnischen, politischen oder religi-
ösen Gruppierung, oder auch ganz speziell in einer Aktivistengemeinschaft. 
Diese Zugehörigkeit deutlich zu machen war wichtig, wenn man die TRC 

16 Vgl. in diesem Zusammenhang Christoph Wulfs Überlegungen zur Vereidi-

gung: Wulf, Christoph: »Ritual und Recht. Performatives Handeln und mimeti-

sches Wissen«, in: Ludger Schwarte/Christoph Wulf (Hg.), Körper und Recht. 

Anthropologische Dimensionen der Rechtsphilosophie, München: Wilhelm Fink 

2003, S. 29-45.

17 Fiona Ross führt am Beispiel von Aussagen von Witwen den Einfluss vor, den 

die gesellschaftliche Stellung auf die Aussage und Selbstdarstellung hat. Vgl. 

Ross, Fiona: Bearing Witness. Women and the Truth and Reconciliation Com-

mission in South Africa, London/Sterling: Pluto Press 2003 S. 33f.

18 Vgl. z.B. Aussage von Bessie Mdoda, Transkript HRV Hearing, 16.04.1996 (2. 

Tag), East London.

19 Vgl. z.B. Aussage von Gerrit Nicholas Erasmus, Transkript Amnesty Hearing, 

22.09.1997 (1. Tag), Port Elizabeth.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 | ANNE FLECKSTEIN

als ein Projekt der Vergangenheitsaufarbeitung und der Versöhnung begriff 
und im Rahmen dieses Projektes seinen Standpunkt vertreten wollte. Dar-
über hinaus knüpfte diese Selbstverortung in vielen Fällen an traditionelle 
Formen der Geschichtstradierung an, die den Zeugen einmal mehr als legi-
timen Geschichtserzähler stellvertretend für andere auswies.20 Die Zeugen 
verschafften sich mit dieser Beschreibung eine Sprecherposition, die das 
Gesagte als »wahr« im Sinne ihrer Identität auszeichnete. Achille Mbembe 
beschreibt die Subjektkonstitution des Zeugen in der TRC in Abwandlung 
der berühmten kartesianischen Formel mit: »I can tell my story, therefore I 
am.«21 Die Beschreibung der eigenen Biographie vor der Aussage lässt dar-
auf schließen, dass es sich um eine reziproke Logik handelt: I am, therefore 

I can tell my story.

Über die biographische Selbstverortung hinaus wandten Zeugen weitere 
rhetorische Techniken an, um ihren Bildungsgrad, ihre narrative Kompe-
tenz, ihre Glaubwürdigkeit und Authentizität unter Beweis zu stellen. Dazu 
gehörte auch die Wahl der Sprache. So demonstrierten Zeugen ihren Bil-
dungsgrad, indem sie auf Englisch aussagten, das im vielsprachigen Süd-
afrika die Referenz- und Arbeitssprache der TRC wie überhaupt öffentli-
cher Institutionen darstellte, um ihrer Narration des Erlebten und ihrer ge-
schichtlichen Einordnung Anerkennung zu verschaffen. Die Erzählung in 
einer anderen Sprache baute zudem eine Distanz zum erzählten Geschehen 
auf, die einem Streben nach Objektivierung und nach Anpassung an den 
institutionellen Kontext entspringen mochte.

Nicht nur rhetorische Verfahren, auch das körperliche Auftreten des 
einzelnen Zeugen war Teil der Beglaubigungsstrategien. Der Körper war in 
diesem Sinne zugleich Zeuge und Zeugnis: Der Zeuge zeigte sich – und 
führte damit den Beweis der Wahrhaftigkeit seiner eigenen Aussage. Ver-
sehrte und traumatisierte Körper konnten Zeugnis von Gewalteinwirkung 
und Menschenrechtsverletzungen ablegen. In diesem Sinne wurden von der 
Kommission – mit Einschränkungen – emotionale und spontane körperliche 
Reaktionen der Zeugen als Teil der Aussage zugelassen.

20 Vgl. u.a. Lütge Coullie, Judith: »(Dis)Locating Selves. Izibongo and Narrative 

Autobiography in South Africa«, in: Duncan Brown (Hg.), Oral Literature and 

Performance in Southern Africa, Oxford, Kapstadt, Athens: James Currey 2000, 

S. 61-89.

21 Achille Mbembe, zitiert in: F. Ross: Bearing Witness, S. 227.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 321

Es lässt sich festhalten, dass die Glaubwürdigkeit der Zeugen durch 
Verfahren und Techniken hergestellt wurde, die anderen institutionellen 
Kontexten, wie dem Gericht oder traditionellen Orten der Geschichtstradie-
rung, oder auch narrativen Strategien entlehnt waren. Ihre Ausübung ver-
lieh den Zeugen in den TRC-Anhörungen die Autorität, über Ereignisse 
»wahrhaftig« berichten zu können. 

II. STATING TRUTH

Das öffentliche Sprechen im Rahmen der Anhörungen scheint in einem 
Gegensatz zu den nicht-öffentlichen Zeugenaussagen zu stehen, auf die sich 
im Archiv aus Statements, Amnestieanträgen und Ausdrucken von Daten-
bankeinträgen rückschließen lässt. Die landesweit geführten Gespräche von 
Statement Takers mit Zeugen von Menschenrechtsverletzungen sind nicht 
per Video oder Audio aufgenommen worden. Amnestieanträge wurden im 
Regelfall schriftlich und häufig durch Anwälte eingereicht. Die ursprüng-
lich handschriftlichen Notizen und Protokolle der Statement Takers wurden 
bisher nicht öffentlich zugänglich gemacht, ebensowenig wie Protokolle, 
Transkripte oder Videoaufnahmen von nicht-öffentlichen Amnestieanhö-
rungen – soweit sie überhaupt vorhanden sind. Die mir vorliegenden Fas-
sungen von Statements und Amnestieanträgen sind das Resultat einer Ver-
schriftlichung, Zusammenfassung sowie gegebenenfalls englischen Über-
setzung22 und Prozessierung in der elektronischen Datenbank durch State-

ment Takers oder Anwälte, Data Processors und Data Capturers. State-

ment Takers waren für die Zeugen von Menschenrechtsverletzungen die
ersten – und für die nicht-öffentlich auftretenden oft auch einzigen – An-
sprechpartner der TRC. Sie hörten der Erzählung des Zeugen zu, protokol-
lierten sie, indem sie das Statement-Formular (in Englisch) ausfüllten, stell-
ten Rückfragen und erklärten den Zeugen die Aufgaben der TRC.23 Der 

22 Die Gespräche wurden in der frei wählbaren Sprache des Zeugen geführt. Süd-

afrika hat seit 1994 elf Amtssprachen, die Referenzsprache der TRC war Eng-

lisch.

23 Die Erklärung der TRC-Aufgaben durch die Statement Takers barg besonders 

am Anfang offenbar große Missverständnisse: Falsche Versprechungen bezüg-

lich der Reparationsmöglichkeiten, der Machtbefugnisse der TRC und v.a. der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 | ANNE FLECKSTEIN

Rahmen, in dem die Aussagen stattfanden, variierte je nachdem, ob die Sta-

tement Takers in den Heimatort oder gar zu den Zeugen nach Hause kamen, 
oder ob die Zeugen in die Büros der TRC in Johannesburg, Durban, East 
London oder Kapstadt kamen. Es ist anzunehmen, dass der Ablauf des Ge-
sprächs durch das Formular gelenkt wurde, welches bestimmte Fragen an 
den Aussagenden vorgab.24 Ebenso wie die Formulare der Amnestiebe-
werbungen waren die Statement-Formulare ständigen Veränderungen un-
terworfen. Die Statement Takers selbst bevorzugten die formalisierteren 
Versionen, da sie sich in den frühen Versionen, die am meisten freien 
Raum für die Erzählung ließen, schwer von den Schilderungen der Opfer 
distanzieren konnten. Gleichzeitig betonten sie, dass jene frühen Formulare 
den Opfern besser gerecht wurden, aber – über das Distanzproblem der Sta-

tement Takers hinaus – sehr schwer weiterzuverarbeiten waren und zu viele 
Informationen enthielten.25

Der Platz für die freie Erzählung auf der einen und die formulartypische 
Parzellierung und Modularisierung des Erzählten in einzelne Bausteine auf 
der anderen Seite des Formulars weisen auf zwei unterschiedliche Formen 
des Erinnerns hin.26 Während die Angabe von Kalenderzeit und Ort Stan-

Bearbeitungsgeschwindigkeiten lösten bei Zeugen enttäuschte Erwartungen und 

bei den Statement Takers Frustration aus. Vgl. Interview mit Information Man-

ager, 01.04.2009, Pretoria; TRC Oral History Project Interview mit Lindiwe 

Mthembu-Salter, Counsellor/Statement Taker, 31.08.2004, Kapstadt.

24 Vgl. Interviews der Verfasserin mit ehemaligem Counsellor/Trainer of State-

ment Takers, 06.10.2009, Johannesburg, und Statement Taker, 08.10.2009, Jo-

hannesburg.

25 Es existierten acht offizielle Stadien des Protokolls: Von anfangs acht Seiten mit 

sechs Seiten freier protokollierter Rede bis hin zu mehr als 20 Seiten mit 1½ 

Seiten Platz für freie Erzählung Mitte 1997. Zwischendurch gab es eine Version, 

in der überhaupt kein Platz für freie Erzählung war. Aus der ethnographischen 

Arbeit von Lars Buur über die internen Organisationsabläufe der Wahrheits-

kommission geht hervor, dass schätzungsweise mehr als die acht offiziellen 

Versionen benutzt wurden, eventuell elf. Vgl. Buur, Lars: Institutionalising 

truth. Victims, perpetrators and professionals in the everyday work of the South 

African Truth and Reconciliation Commission. Unveröffentlichte Dissertation 

Aarhus 2000, S. 143ff.

26 Vgl. ebd., S. 150ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 323

dards einführte, die ein Dokument mit anderen schriftlichen Dokumenten 
vergleichbar und unabhängig vom jeweiligen Umfeld gültig machen sollte, 
machten viele Zeugen ihre zeitlichen und örtlichen Angaben an ihrem un-
mittelbaren Umfeld fest.27 Erzählungen, die sich nicht den Parametern von 
Kalenderzeit und geographischer Bestimmung unterordneten, waren so 
nicht mit anderen dokumentierten Erzählungen vergleichbar. Vorausset-
zung für die raumunabhängige Übertragung des Erzählten war laut TRC-
Bericht die Bestimmung von sogenannten Idealtypen, die mit Hilfe eines 
Codes und eines »controlled vocabulary« definiert werden sollten und die 
Erzählung kategorisierbar, abstrahierbar und quantifizierbar machten (wie 
z.B. die Einteilung in Kategorien von Menschenrechtsverletzungen).28 Die 
Standardisierung der Erzählung, die die Prozessierung von Zeugenaussagen 
im Rahmen des Information Management System (IMS) bzw. in der Daten-
bank möglich machte, führte zu einem Fragemuster in den Formularen, die 
in einzelnen Teilblöcken immer wieder strukturiert war in »Event«, »Per-
petrators«, »Witnesses« und »Additional Information«. Wie alle relationa-
len Datenbanken baute auch die der TRC auf verschiedenen Listen (Name, 
Ort, Zeit etc.) auf, die durch unterschiedliche Verknüpfungen bzw. »Abfra-
gen« zu immer neuen Tabellen zusammengefügt werden konnten. Analog 
dazu fand sich das Listenformat auch auf den Formularen wieder.29

Der erste formale Akt, der einer Aussage oder einem Antrag folgte, war 
die Registrierung des Namens und die Vergabe einer persönlichen Nummer 
in der Datenbank. Zu den wesentlichen Daten des Statement-Formulars wie 
auch einer Amnestiebewerbung gehörten außerdem die Angabe einer Ad-
resse, des Geschlechts, der Muttersprache, der ID-Nummer und der Na-

27 Ein Beispiel nach Buur wäre die Zeitangabe »der Sommer, in dem mein Nach-

bar ein gebrochenes Bein hatte“ (statt eines Datums). Eine beispielhafte Ortsan-

gabe wäre »dort, wo XY immer die Schafe hütete“. Vgl. ebd., S. 152. 

28 »At the Commission, the data processing teams implemented these ›ideal types‹, 

using a controlled vocabulary and a coding frame. The teams coded deponents’ 

statements in standard forms before capturing the information on the database.« 

TRC Report, Bd. 1, 1998, S. 162.

29 Vgl. Krajewski, Markus: »In Formation. Aufstieg und Fall der Tabelle als Para-

digma der Datenverarbeitung«, in: David Gugerli u.a. (Hg.), Nach Feierabend. 

Zürcher Jahrbuch für Wissensgeschichte 3: Daten, Zürich, Berlin: Diaphanes 

2007, S. 37-55.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 | ANNE FLECKSTEIN

tionalität. Diese grundsätzlichen Informationen definierten und legitimier-
ten den Zeugen, indem sie ihn als einer gesellschaftlichen Gruppierung zu-
gehörig und als adressierbaren »citizen« auswiesen. Nicht in jedem Fall 
lagen jedoch alle Angaben vor. Wie aus den verfügbaren Dokumenten und 
Gesprächen mit ehemaligen Mitarbeitern hervorgeht, bedurfte es in der 
Praxis lediglich der Namen des Zeugen und des Opfers sowie der Art der 
Menschenrechtsverletzung, d.h. des »Aktes«, um in der Datenbank regi-
striert zu werden.30 Die Art der Menschenrechtsverletzung zu bestimmen 
war unter Umständen keine leichte Aufgabe: Nicht immer wussten die 
Zeugen, was z.B. mit einem Angehörigen genau passiert war. Darüber hin-
aus oblag es häufig den Statement Takers, Data Capturers oder Anwälten, 
die Fälle den vorab festgelegten Kategorien der Menschenrechtsverletzun-
gen zuzuordnen. Die vier aufgestellten Kategorien schwerer Menschen-
rechtsverletzungen – »Killing«, »Abduction«, »Torture« und »Severe Ill-
treatment« – sowie die ergänzende fünfte Kategorie – »Associated Vio-
lence« – waren in einem so genannten »Coding Frame« weiter differen-
ziert, was allerdings Probleme bei der Einordnung nicht ausräumte. So war 
z.B. nicht genau definiert, worin die Unterschiede zwischen »severe ill-
treatment« und »torture« lagen.31

Die Befragung und Aussage des Zeugen wurden vom Formular und 
damit von der Übertragung vom Mündlichen ins Schriftliche beeinflusst. 
Der Vorgang des Dokumentierens bedeutete den Übergang von der Erzäh-
lung zu Daten. Die mündliche Erzählung musste sich dem Prinzip der Ver-
füg- und Verwaltbarkeit unterordnen, nach dem Schrift nicht nur als Me-
dium der Speicherung, sondern auch als Statuierung des mündlichen Er-
zählens fungiert: Erst in ihrer schriftlichen Form wurde aus der Aussage ein 
Statement bzw. ein Amnestieantrag – und erst damit wurde der Zeuge zum 
Zeugen. Die ursprüngliche Sprech-Szene des Zeugen vor einem TRC-Mit-

30 Die Angabe der Adresse ist in Südafrika schnell veraltet (wenn überhaupt posta-

lisch relevant), Angaben in Personaldokumenten sind oft fehlerhaft. Bereits die 

Registrierung des Namens und seiner korrekten Schreibweise konnte sich als 

problematisch erweisen: So ist vielfach der Name in den Personaldokumenten 

falsch oder fehlerhaft, die Zeugen sind des Schreibens und Lesens nicht mäch-

tig. Vgl. Interview der Verfasserin mit ehemaligem Investigator/Information 

Manager, 09.04.2009, Johannesburg.

31 Vgl. TRC Report 1998, Bd. 5, S. 15ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 325

arbeiter oder vor dem eigenen Anwalt wurde von diesen ersten Zuhörern 
durch einen zweiten performativen Akt abgelöst. Dies wird besonders au-
genfällig vor dem Hintergrund, dass die Mehrzahl der Aussagen nicht in 
der Sprache verschriftlicht wurden, die der Zeuge für seine mündliche Aus-
sage gewählt hatte, sondern auf Englisch. In dem Moment, in dem die Aus-
sage gemacht wurde und der Statement Taker sie schriftlich aufnahm, über-
setzte er das Erzählte ins Englische, sorgte auf diesem Weg für die Verfüg-
und Verwaltbarkeit des Erzählten, verwandelte sich jedoch die Aussage zu-
gleich in einem Akt des »Für-Schreibens« an.32 Diese Form des »Für-
Schreibens« lässt sich auch für die Fälle der Amnestiebewerber vermuten, 
deren Anträge in der Regel von rechtlichen Stellvertretern ausgefüllt und 
eingereicht wurden.

Name und Akt (»Act«) waren die wesentlichen Daten, die ein Statement

möglich machten und so einen Aussagenden als Zeugen legitimierten. Dem 
schematischen Modell der relationalen Datenbank folgend, bildete der Akt 
den Kern einer jeden Aussage.33 Er war nach Auskunft eines Datenbankma-
nagers der TRC34 die Grundlage für eine quantitative Erfassung von Men-
schenrechtsverletzungen durch eine relationale Datenbank: Wenn viele 
Zeugen kongruente oder sich nicht widersprechende Aussagen zu einem 
Ereignis trafen – das einen oder viele Akte beinhalten kann –, so galten die-
se Akte und damit das Ereignis als wahr und historisch bezeugt.35 Wie Pat-

32 Vgl. zu dem Aspekt des »Für-Schreibens« Rüdiger Campes Modell des »Für-

Sprechens« in: Campe, Rüdiger: »Kafkas Fürsprache«, in: Arne Höcker/Oliver 

Simons (Hg.), Kafkas Institutionen, Bielefeld 2007, S. 189-212.

33 TRC Report 1998, Bd. 1, S. 323.

34 Interview der Verfasserin mit ehemaligem Information System Manager, 

24.04.2009, Pretoria.

35 Dieses quantitative Verfahren zur Validisierung einer Zeugenaussage erinnert an 

das Prinzip des testis unus, testis nullus aus der abendländischen Strafrechtsge-

schichte. Vgl. 5. Buch Mose 19, 15: »Es soll kein einzelner Zeuge gegen jemand 

auftreten wegen irgendeiner Missetat oder Sünde, was für eine Sünde es auch 

sei, die man tun kann, sondern durch zweier oder dreier Zeugen Mund soll eine 

Sache gültig sein.« Zitiert nach der überarbeiteten Fassung der Luther-Bibel von 

1984. Vgl. auch Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und An-

klage. Die Geste des Bezeugens in der Differenz von ›identity politics‹, juristi-

schem und historiographischem Diskurs«, in: Gary Smith/Rüdiger Zill (Hg.), 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 | ANNE FLECKSTEIN

rick Ball und Audrey Chapman hervorheben, konnte diese juristische Me-
thode der »balance of probabilities« zwar Einzelfälle von Menschen-
rechtsverletzungen feststellen, nicht jedoch größere Zusammenhänge.36 Ei-
ne solche Kritik suggeriert, dass auf diese Art die Identifizierung der Ein-
zelfälle durchaus erfolgreich war. Es setzt jedoch voraus, dass die Inter-
views, angeleitet durch die Formulare, die nötigen Daten hervorbrachten, 
um einen Akt zu erstellen. Idealiter gaben die Daten des Aktes Antwort auf 
folgende Fragen: was, wann, wo, wer, warum und wie. Nach Aussage von 
ehemaligen TRC-Mitarbeitern bildeten in der Praxis jedoch »was« (Art der 
Menschenrechtsverletzung) und »wer« (Opfer) den minimalen Referenz-
kern, deren Angabe zwar die Aussage und auch den Aussagenden als Zeu-
gen schuf, die Abfrage nach Kongruenz zu anderen Aussagen aber erheb-
lich erschwerte.37 Trotz der verschiedenen Strategien, einen einheitlichen 
Referenzrahmen zu schaffen (durch Formulare, anleitende Fragen), wussten 
viele Zeugen nicht, was genau, wann genau und wo genau einem Opfer 
passiert war. Amnestiebewerber beispielsweise konnten (und wollten) sich 
häufig nicht genau erinnern. Allzu oft widerstanden die Erzählungen und 
auch die Weiterverarbeitungen des Ausgesagten durch Datenverarbeiter 
(Data Capturers) somit diesem Kongruenzverfahren. Spekulativ betrachtet 
könnte das zu einer Multiplizierung von Fällen geführt haben. Das Verhält-
nis von Narration in der individuellen Aussage und einer quantitativen Er-
fassung barg somit Tücken: Die mehrere Aussagen einigende Referenz –
der »Act« – erforderte eine einheitliche Form des Bezeugens. Dieser Man-
gel an einer konsistenten Form der Zeugenschaft konnte in der interperso-
nellen Beziehung zwischen Zeuge und TRC-Mitarbeiter bzw. rechtlichem 
Stellvertreter noch berücksichtigt werden, indem das Gegenüber zuhörte 
und den Zeugen als Zeugen anerkannte. Es liegt jedoch die Vermutung na-
he – basierend auf den Aussagen ehemaliger TRC-Mitarbeiter, dass im 
Streben nach Vollständigkeit nicht vorhandene Angaben zu Jahr, Ort oder 

Zeugnis und Zeugenschaft, (Jahrbuch des Einstein Forums 1999), Berlin: Aka-

demie 2000, S. 111-136, hier S. 128. 

36 Ball, Patrick/Chapman, Audrey R.: »The Truth of Truth Commissions: Com-

parative Lessons from Haiti, South Africa, and Guatemala«, in: Human Rights 

Quarterly 23 (2001), S. 1-43, hier S. 22.

37 Interviews der Verfasserin mit ehemaligem Information System Manager, 

24.04.2009, Pretoria, und Statement Taker, 08.10.2009, Johannesburg.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 327

Zusammenhang der einzelnen Fälle zumeist von den Statement Takers, Da-

ta Capturers oder Data Processors – und nicht erst durch die nominell dazu 
befugten Investigators – nachgetragen wurden.38

Wie wiederum aus einzelnen Gesprächen mit Mitarbeitern der Wahr-
heitskommission hervorgeht, wurde ein großer Teil der Zeugenaussagen zu 
Menschenrechtsverletzungen – im Gegensatz zu Amnestiebewerbungen –
aus Mangel an Zeit, Personal, Expertise, aber auch Informationen gar nicht 
weiter überprüft bzw. keinen anderen Evidenzverfahren unterzogen.39 Als 
Zeuge anerkannt wurde im Zweifelsfall somit, wer Name und Art der Men-
schenrechtsverletzung angeben konnte, in der Folge in die Datenbank auf-
genommen wurde und dessen Erzählung nach Einschätzung der TRC-Mit-
arbeiter nicht als komplett unglaubwürdig erachtet wurde.40

III. ZEUGEN BEZEUGEN

»Zeugenschaft« bzw. »Bezeugen« in seiner begrifflichen Verwendung im 
Deutschen eint zwei Aspekte, die im Englischen – und damit in der Ar-
beitssprache der TRC – unterschieden werden: »testimony« und »witnes-
sing«. Diese beiden Handlungen markieren eine diachrone Struktur: Wäh-
rend »witnessing« die Anwesenheit des Zeugen bei der Tat impliziert, ist 
»testimony« grundsätzlich retrospektiv. Diese inhärente Diachronie steht 
der Gleichzeitigkeit des Bezeugens und des Zeugnisablegens in der TRC 
gegenüber: Während z.B. in einer öffentlichen Anhörung Zeugen ihre Aus-
sagen (»testimony«) machen, können die Zuhörer sekundäre Zeugen (»wit-
ness«) eben dieses Akts des Zeugnisablegens sein. Shoshana Felman hat 

38 Interview der Verfasserin mit ehemaligen Documentation Officer und Data Pro-

cessor, 16.04.2009, Pretoria.

39 Vgl. Interview der Verfasserin mit ehemaligen Information Officer, 09.04.2009, 

Johannesburg.

40 »By holding public hearings or granting private interviews, the Commission 

attempted to diminish the legal, and at times adversarial, nature of its work and 

to focus on the restorative and therapeutic dimensions of its mandate. Witnesses 

were not crossexamined by the Commission and, unless there were glaring in-

consistencies and falsehoods, their oral testimony was generally accepted.« TRC 

Report 1998, Bd. 1, S. 144.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 | ANNE FLECKSTEIN

vor dem Hintergrund der Holocaust-Zeitzeugenschaft die »sekundäre Zeu-
genschaft« der Nachkommen und Nicht-Beteiligten als Verpflichtung einer 
moralischen Gemeinschaft beschrieben.41 Ähnlich argumentiert Geoffrey 
Hartman, der Begründer des Fortunoff-Archivs, mit seiner Setzung des »in-
tellektuellen Zeugen«, der als sekundärer Zeuge mit der Tradierung des 
Zeugnisses bewusst die generationelle Differenz zur Erfahrung des primä-
ren Zeugen wahrnehmen sollte.42 Eine Zeugenaussage soll demnach nicht 
nur gehört, sie muss bezeugt werden. Dass heißt, die sekundären Zeugen 
sind nicht nur anwesende Zuhörer, sie werden auch Zeugnis ablegen. Im 
Rahmen der öffentlichen Anhörungen der Wahrheitskommission wurde 
durch ihren ostentativ öffentlichen Charakter vor allem in den HRV Hea-

rings, aber implizit auch in den Amnesty Hearings an die Verpflichtung der 
moralischen Gemeinschaft appelliert, weiterzutragen, was gehört wurde. 
Die einer Anhörung vorsitzende Kommission hatte den Auftrag, einen ab-
schließenden Bericht über die Menschenrechtsverletzungen zu verfassen, 
und fungierte so als sekundärer Hauptzeuge der Zeugenschaften.

Über die moralische Verpflichtung hinaus spielte sekundäre Zeugen-
schaft jedoch auch als administratives Verfahren zur Autorisierung eines 
Zeugen eine Rolle. So wurden die nicht-öffentlich gehörten Zeugenschaften 
von einem Statement Taker zur Kenntnis genommen und aufgeschrieben, 
bevor sie den Weg durch die Wahrheitskommission zu ihrer Veröffentli-
chung gehen konnten. Die Namen des Statement Taker und auch des Data 

Capturer sind jeweils auf den aus der Datenbank generierten Ausdrucken 
des Statements verzeichnet. Im administrativen Verfahren offenbart sich 
damit eine zweite Bezeugungsebene, die die Evidenz des Zeugen selbst be-
trifft. Nicht nur der Zeugenname, sondern auch der sichtbare Zeugenkörper, 
in seiner Existenz wahrgenommen und bezeugt durch einen weiteren Zeu-
gen, musste von der TRC identifiziert werden. Sekundäre Zeugen waren 
somit Teil des Verfahrens zur Feststellung von Glaubwürdigkeit eines pri-
mären Zeugen: Sie bezeugten den Akt des Bezeugens.

41 Felman, Shoshana: »Im Zeitalter der Zeugenschaft: Claude Lanzmanns Shoah«, 

in: Ulrich Baer (Hg.), ›Niemand zeugt für den Zeugen‹. Erinnerungskultur nach 

der Shoah, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 173-193, hier S. 173f.

42 Hartman, Geoffrey: »Intellektuelle Zeugenschaft und die Shoah«, in:  U. Baer: 

Niemand zeugt für den Zeugen, S. 35-52, hier S. 36ff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»NOTHING BUT THE TRUTH« | 329

In diesem Sinne wohnte dem Statement als einem Protokoll eine prä-
sentische Struktur inne: Die Zeugenschaft des Statement Taker gewann da-
durch an Bedeutung, dass das Protokoll selbst auf die Praxis des Protokol-
lierens verwies.43 Auf diese Weise etablierten die Statement Takers ebenso 
wie die Zuhörerschaft und die Kommission in den öffentlichen Anhörungen 
den Zeugen als Zeugen.44 In beiden Fällen fungierte die Kommission als 
die den Zeugen autorisierende Instanz, wobei diese Autorisierung auch hier 
reziprok ist: Die TRC wurde als Institution durch Zeugen legitimiert, die 
wollten, dass die TRC ihre Aussage bezeugte. Dies verschaffte ihr die Au-
torität, wiederum das Opfer oder den Amnestiebewerber als Zeugen anzu-
erkennen. Sekundäre Zeugenschaft erscheint sowohl als Bedingung als 
auch als Konsequenz von Zeugenschaft und Institution. Zwischen diesen 
beiden Momenten entwickelt sich ein Autorisierungskontinuum, eine Art 
selbstreferenzielle Schleife: witnessing authorizes testifying authorizes wit-

nessing etc.

Hier deutet sich an, was Zeugenschaft in der TRC charakterisierte: die 
autorisierende Instanz und die kontinuierliche Aushandlung ihrer Setzun-
gen. Die Rahmung, wie sie die Kommission schuf, erforderte eine körperli-
che und sprachliche Unterordnung unter eine ordnende Gewalt, in deren 
Macht es stand, das Zeugnis als Wahrheit anzuerkennen und Tätern Amne-
stie zu gewähren oder Opfern den Anspruch auf Reparation zuzuerkennen. 
Die institutionelle Machtausübung sah sich jedoch Widerständigkeiten des 
Bezeugens gegenüber: Die nachlässig durchgeführte Vereidigung, der Wi-
derstand, sich einem narrativen Schema unterzuordnen und der Indikation 
einheitlicher Referenzen des Aktes nachzukommen, die eigenmächtige 
Selbstautorisierung der Zeugen in den Anhörungen, die biographischen und 
kulturellen Codierungen – diese Widerstände gegen die ausführende Ge-
walt der TRC hatten keineswegs eine Aberkennung der Zeugenschaft zur 
Folge. Vielmehr führten sie zu einer Heterogenität von legitimierten Spre-
cherpositionen. Die institutionelle Anpassung und kontextuelle Abhängig-
keit dessen, was als Zeugenschaft autorisiert wurde, zeigt den Aushand-

43 Vgl. Vismann, Cornelia: Akten. Medientechnik und Recht, Frankfurt a.M.: Fi-

scher 2001, S. 86.

44 Vgl. u.a. S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, S. 118; Halbwachs, Maurice: 

Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1985.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 | ANNE FLECKSTEIN

lungsprozess, dem die politische Macht in der Wahrheitskommission unter-
lag, und der eine autoritative Geschichtsdeutung quasi unmöglich machte. 
Der abschließende Bericht fasst dieses Problem in der Setzung von vier un-
terschiedlichen Wahrheitsbegriffen zusammen: »factual or forensic truth«, 
»personal or narrative truth«, »social or dialogue truth« und »healing and 
restorative truth«.45 Die Heterogenität der Sprecherpositionen und Zeugen-
schaften führte zu einer Anerkennung vieler unterschiedlicher Erzählungen 
und Perspektiven. 

Die Gültigkeit unterschiedlicher Versionen wurde besonders deutlich in 
der Amnestieregelung und dem Versuch, Täter- und Opfererzählung gleich-
berechtigt gelten zu lassen. Erinnert das Amnestieverfahren zwar an eine 
Kronzeugenregelung, so tritt doch ein anderer Aspekt hervor, mit dem sich 
heterogene Sprecherpositionen und daraus resultierende Wahrheiten legiti-
mieren: das Ziel der Versöhnung. Mit der Möglichkeit zur Amnestie sollten 
auch die Täter mit der neuen politischen Ordnung versöhnt werden. Ver-
söhnung und mit ihr das afrikanische Konzept des Ubuntu46 waren starke 
Argumente für die Entscheidung gegen eine vergeltende Gerechtigkeit 
(»retributive justice«) und lagen nicht nur der Amnestieregelung zu Grun-
de, sondern sämtlichen Abläufen in der TRC. Das Modell der Zeugenschaft 
in der TRC verhandelte in diesem Sinn Bezeugen als eine Technik, die von 
Opfern und Tätern angewandt werden konnte, und die beide als Protagonis-
ten der Demokratisierung von nationaler Geschichtsschreibung hervortreten 
ließ. Es instituierte die TRC als demokratische Autorität, stärkte die neue 
politische Macht im Land und wagte eine Neubestimmung von Zeitzeugen-
schaft.

45 TRC Report 1998, Bd. 1, S. 110ff.

46 Ubuntu (aus dem SeTswana) bezeichnet den afrikanischen ethischen Gedanken, 

dass Menschen durch ihre Handlungen miteinander verbunden sind. »As far as 

traditional African values are concerned, the fundamental importance of ubuntu 

must be highlighted. Ubuntu, generally translated as ›humaneness‹, expresses it-

self metaphorically in umuntu ngumuntu ngabantu – ›people are people through 

other people‹. In the words of Constitutional Court Justice Makgoro: ›Its spirit 

emphasises respect for human dignity, marking a shift from confrontation to 

conciliation.‹[…]It is against this background, vividly illustrated by the Com-

mission process, that ›a spontaneous call has arisen among sections of the popu-

lation for a return to ubuntu‹.« (TRC Report 1998, Bd. 1, S. 127).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kronzeuginnen der Anklage?

Zur Rolle muslimischer Sprecherinnen 

in aktuellen Islam-Debatten

YASEMIN SHOOMAN

Zurzeit treten eine Reihe von als Musliminnen oder muslimische ›Renega-
tinnen‹ wahrgenommene erfolgreiche Publizistinnen in aktuellen Islam-
Debatten in der Rolle sogenannter Islamkritikerinnen1 in Erscheinung. All 
diesen Frauen ist eine Sozialisation in muslimisch geprägten Milieus ge-
meinsam. Darüber hinaus teilen sie negative Erlebnisse und Erfahrungen, 
zumeist in ihrem eigenen familiären Umfeld, die sie in ihren öffentlichen 
Statements und Publikationen auf die ›islamische Kultur‹ ihrer Herkunfts-
gesellschaften zurückführen, aus der sie sich befreit hätten. Mit ihrem 
Schicksal ›bezeugen‹ sie eine in der Mehrheitsgesellschaft2 in Deutschland 

1 Der Begriff ›IslamkritikerIn‹ findet in aktuellen Islam-Debatten sowohl als Ei-

gen- wie auch als Fremdbezeichnung Verwendung. Er rekurriert einerseits auf 

den emanzipativ konnotierten Begriff der Religionskritik, kann andererseits aber 

auch der Abwehr des Rassismus-Vorwurfs dienen. So versuchen beispielsweise 

auch rechtspopulistische Akteure, wie die sogenannte PRO-Bewegung, ihre Dif-

famierung von MuslimInnen als ›Islamkritik‹ zu verschleiern. Abgesehen davon 

ist der Begriff nicht zuletzt deshalb problematisch, weil er verschiedene gesell-

schaftliche Missstände, an denen Kritik geübt wird, einzig auf die Religion zu-

rückführt und alle anderen Ursachen überdeckt.

2 Der Begriff der ›Mehrheitsgesellschaft‹ soll keine Homogenität suggerieren und 

bezieht sich auch nicht nur auf die zahlenmäßige Größe der bezeichneten Grup-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 | YASEMIN SHOOMAN

verbreitete Wahrnehmung, die in dem Topos der unterworfenen muslimi-
schen Frau zum Ausdruck kommt, deren Pendant die emanzipierte Euro-
päerin bildet. Dieses Narrativ reiht sich in einen gegenwärtigen Islam-Dis-
kurs ein, der Europas freiheitlich-demokratischer Kultur und Tradition der 
Aufklärung einen nicht-integrierbaren, rückständigen, irrationalen und ge-
waltbereiten Islam gegenüberstellt. An diesem Diskurs beteiligen sich die 
›Islamkritikerinnen‹, indem sie stellvertretend für ein imaginiertes Kollek-
tiv Zeugnis ablegen und damit gesellschaftliches Wissen herstellen, wel-
ches die bestehenden hegemonialen Islambilder beglaubigt. Es gilt daher zu 
fragen, auf welche Art und Weise die ›authentischen‹3 Erfahrungen der 
muslimischen Sprecherinnen, die sowohl auf staatlicher als auch auf zivil-
gesellschaftlicher Ebene gefragte Ansprechpartnerinnen der Mehrheitsge-
sellschaft sind, in eine Geste des Bezeugens übertragen und in ein politi-
sches Argument übersetzt werden. Zuvor soll erörtert werden, in welcher 
literarischen Tradition die muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ mit ihrem 
zeugnisgebenden Schriften stehen.

pe, sondern rekurriert auf ihre hegemoniale Position. Diese eröffnet, so die So-

zialwissenschaftlerin Iman Attia, »den Gesellschaftsmitgliedern Möglichkeiten, 

ihre Erfahrungen, Sichtweisen und Interessen zu repräsentieren und durch-

zusetzen.« Attia, Iman: »Kulturrassismus und Gesellschaftskritik«, in: Dies. 

(Hg.): Orient- und IslamBilder. Interdisziplinäre Beiträge zu Orientalismus und 

antimuslimischem Rassismus, Münster: Unrast 2007, S. 5-28, hier S. 6.

3 Die Setzung in Anführungszeichen soll nicht die subjektiven Erfahrungen der 

Autorinnen in Abrede stellen, sondern eine generelle Skepsis gegenüber dem 

Authentizitätsbegriff im Kontext der Erschließung ›fremder Kulturen‹ zum 

Ausdruck bringen. Der Literaturwissenschaftler Graham Huggan spricht in die-

sem Zusammenhang von einem »cult of authenticity« und einem »mainstream 

demand for ethnic (minority) autobiography [which] signal[s] the possibility of 

indirect access to ›exotic‹ cultures«. Huggan, Graham: The Postcolonial Exotic. 

Marketing the Margins, London: Routledge 2001, S. 155.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 333

BETTY MAHMOODYS »NICHT OHNE MEINE TOCHTER«: 
DAS PARADIGMA ISLAMBEZOGENER ›OPFER-
LITERATUR‹

Die Frage nach der Stellung der Frau ›im Islam‹ ist nicht erst seit kurzem 
einer der Hauptgegenstände von in Europa geführten Islam-Debatten. Be-
reits im Mittelalter finden sich scharfe Polemiken gegen die der katholi-
schen Kirchenlehre zuwiderlaufende Haltung von MuslimInnen zur Un-
auflöslichkeit der Ehe und die Praxis der Polygamie, die als sündhaft und 
unsittlich gegeißelt wurden. Auf der anderen Seite existiert eine lange Tra-
dition der Faszination für eine vermeintliche sexuelle Freizügigkeit, wie sie 
in den Haremsphantasien in der Malerei und Literatur des 19. Jahrhunderts 
zum Ausdruck kam. In gegenwärtigen Islam-Diskursen dominiert das Ste-
reotyp der unterdrückten Muslimin. Dies lässt sich neben der medialen Prä-
senz des Topos’ unter anderem leicht an der Ausrichtung der zahlreichen 
Publikationen zum Themenkreis ›Frau im Islam‹ ablesen.

Wenn man beispielsweise in der Bücher-Suchmaschine des Internet-
Versandhauses Amazon diese Stichworte eingibt, so erhält man eine Reihe 
von Buchtiteln, die, obwohl sie von verschiedenen Verlagen vertrieben 
werden, auf ihren Covern einer nahezu identischen bildlichen Anordnung 
folgen: Ein weibliches Gesicht, verhüllt von einem Schleier, von dem, 
wenn überhaupt, nur noch die Augenpartie zu sehen ist. Dieser Verhül-
lungstopos steht in unmittelbarem Zusammenhang mit der Geste der ›Ent-

hüllung‹, des Blicks in das Innere einer verschlossenen Welt, den die Auto-
rinnen mit ihren Lebenszeugnissen verheißen. Bei diesen Büchern, die Titel 
tragen wie »Blut für Allah. Ich war die Frau eines islamischen Terroristen«4

oder »Fatwa. Vom eigenen Mann zum Tode verurteilt«5, handelt es sich 
größtenteils um Erfahrungsberichte von Frauen, die Gewalt vonseiten mus-
limischer Männer erlebt haben, zumeist während einer Lebensphase, die sie 
erzwungenermaßen in einem Land mit muslimischer Bevölkerungsmehr-
heit verbracht haben.

4 Chaabani, Nadia: Blut für Allah. Ich war die Frau eines islamischen Terroristen, 

Berlin: Ullstein 2000.

5 Trevane, Jacky: Fatwa. Vom eigenen Mann zum Tode verurteilt, München: 

Heyne 2009.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 | YASEMIN SHOOMAN

Begründet wurde diese Art autobiographisch geprägter, islambezogener 
›Opfer-Literatur‹ mit dem 1987 erschienenen, für den Pulitzer-Preis nomi-
nierten und allein in Deutschland über vier Millionen Mal verkauften Best-
seller »Nicht ohne meine Tochter« der amerikanischen Schriftstellerin Bet-
ty Mahmoody.6 Das Buch wurde 1991 mit der US-Schauspielerin Sally 
Field in der Hauptrolle verfilmt. Mahmoodys Schilderung der Peinigung 
durch ihren muslimischen Ehemann basiert auf ihren Erlebnissen während 
eines 18-monatigen Aufenthalts 1984/85 im Iran. Ihr Ehemann hatte sie 
und die gemeinsame kleine Tochter zu einem Urlaub in seiner Heimat über-
redet und beide dann gegen ihren Willen dort festgehalten. Der Erfahrungs-
bericht folgt einer einfachen Dramaturgie: Mahmoodys in Amerika sich 
›westlich-assimiliert‹ verhaltender liebevoller Ehemann entwickelt sich 
während des Aufenthalts in seiner Heimat Iran, in der kurz zuvor die Isla-
mische Revolution stattgefunden hat, zurück zum ›tyrannischen Orienta-
len‹, der seine Frau und seine Tochter brutal misshandelt: »Je länger wir im 
Iran blieben, desto mehr gab er der unbegreiflichen Anziehungskraft seiner 
ursprünglichen Kultur nach.«7 Wie diese ›Kultur‹ sich aus der Perspektive 
Betty Mahmoodys darstellt, erschließt sich dem Leser bzw. der Leserin in 
den das Buch durchziehenden abwertenden Beschreibungen des ›Fremden‹, 
das der ›westlichen Kultur‹ in jeder Hinsicht unterlegen ist: »Obwohl sie 
[eine Verwandte ihres Mannes] den vergangenen Abend mit Putzen zuge-
bracht hatte, war ihr Haus, gemessen an amerikanischen Vorstellungen, 
immer noch schmutzig.«8 Aussagen wie »Einmal im Jahr nimmt jeder Ira-
ner ein Bad«9 sowie ausführliche Schilderungen von stinkenden Körperaus-
dünstungen und mangelnder Körperpflege zeichnen das Bild einer unzivili-
sierten Gesellschaft, die »noch die einfachsten Grundregeln von Hygiene 
und sozialer Gerechtigkeit lernen mußte«10 und darüber hinaus sogar ani-
malische Züge trägt: »Die Iraner saßen im Schneidersitz auf dem Boden 

6 Der Verlag der deutschen Ausgabe des Buches, Bastei Lübbe, wirbt bis heute 

auf seiner Homepage mit dem Bestseller, der zu seinem größten Verkaufserfolg 

wurde.

7 Mahmoody, Betty: Nicht ohne meine Tochter, Bergisch Gladbach: Bastei Lübbe 

1990, S. 91.

8 Ebd., S. 114.

9 Ebd., S. 213.

10 Ebd., S. 73.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 335

oder hockten auf einem Knie und stürzten sich auf das Mahl wie eine Herde 
wilder Tiere in verzweifelter Gier auf ihr Fressen.«11 Für die lebensbedroh-
lichen Erfahrungen, die Mahmoody machen musste, ist – folgt man der 
Perspektive der Protagonistin – die Religion ihres Mannes verantwortlich: 
Bereits unmittelbar vor Antritt der Reise hat sie angesichts seiner »Hin-
wendung zu islamischen Ritualen« Grund, Moody zu misstrauen, wie sie in 
ihrem Fortsetzungsbuch »Aus Liebe zu meiner Tochter« rückblickend be-
schreibt, denn das Praktizieren seiner Religion »ließ Böses ahnen«.12 Später 
im Iran spürt die Ich-Erzählerin »eine islamische Schlinge um [ihren] 
Hals.«13 Der Leser bzw. die Leserin fiebert bis zum Schluss mit der Autorin 
mit, bis es Betty und ihrer Tochter gelingt, sich durch eine abenteuerliche 
Flucht aus dieser Schlinge zu befreien.

Von einem breiten amerikanischen und westeuropäischen Publikum 
sowie von vielen weißen14 Feministinnen wurde Mahmoody als ›Augen-
zeugin‹ im Sinne einer anti-islamischen Patriarchatskritik rezipiert15 und in 
den USA wurde sie in Sorgerechtsprozessen zwischen Angehörigen ge-
scheiterter bi-nationaler Partnerschaften als Zeugin und Sachverständige 
gehört.16 Ihre Zeugenschaft wurde durch ihren Opferstatus und ihre damit 
einhergehende emotionale Verwicklung – die dem idealen Gerichtszeugen 
und der idealen Gerichtszeugin, die sich als neutrale BeobachterInnen po-
sitionieren sollen17, zum Nachteil gereichen würde – nicht beeinträchtigt, 

11 Ebd., S. 23.

12 Mahmoody, Betty: Aus Liebe zu meiner Tochter, Bergisch Gladbach: Bastei 

Lübbe 1993, S. 69.

13 B. Mahmoody: Nicht ohne meine Tochter, S. 238.

14 Der Begriff des Weißseins bezieht sich auf keine biologische, sondern eine so-

ziale und politische Konstruktion, die eine dominante und privilegierte gesell-

schaftliche Position beschreibt. Vgl. zur deutschen Rezeption der Critical 

Whiteness Studies Eggers, Maureen Maisha et al. (Hg.): Mythen, Masken und 

Subjekte. Kritische Weißseinsforschung in Deutschland, Münster: Unrast 2005.

15 Vgl. beispielsweise die Titelstory »Die Hatz auf Betty Mahmoody« des Maga-

zins »Emma« vom September 1991.  

16 Vgl. B. Mahmoody: Aus Liebe zu meiner Tochter, S. 89. 

17 Sybille Krämer stellt in ihren Überlegungen zur »Grammatik der Zeugenschaft« 

in Bezug auf den Gerichtszeugen fest: »Der Zeuge ist gefragt in seiner Eigen-

schaft, ein Beobachter gewesen zu sein. Er zählt ausschließlich als Rezipient ei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 | YASEMIN SHOOMAN

sondern gestärkt, schließlich fällt es zweifelsohne schwer, bei der Schilde-
rung eines solch tragischen Schicksals die Empathie zu verweigern. Die 
Opfererfahrung schafft eine unangreifbare Evidenz, die einem aus der Au-
ßenperspektive Bezeugendem nicht ohne Weiteres zuteil werden würde. 
Die Literaturwissenschaftlerin Anne-Kathrin Reulecke kommt zu dem Ur-
teil: »Mahmoody macht eine illegitime Anleihe beim Feminismus, indem 
sie Leserinnen und Leser, welche die öffentliche Thematisierung von Ge-
walt gegen Frauen befürworten und aus diesem Grund das Buch begrüßen, 
dazu zwingt, einer rassistischen Erklärung dieser Gewalt zu folgen.«18 Wie 
im Folgenden dargelegt wird, ist dieser Aspekt der kulturrassistischen Deu-

tung des Erlebten auch paradigmatisch für das schriftstellerische Werk der 
muslimischen ›Islamkritikerinnen‹, die in der literarischen Tradition Betty 
Mahmoodys stehen.

MUSLIMISCHE SPRECHERINNEN ALS ›AUTHENTISCHEN 

STIMMEN‹ AUS DER MINDERHEIT

Während die Berichte der bislang genannten Autorinnen auf einen geogra-
phisch außerhalb des ›Westens‹ gelegenen Islam verwiesen, setzte mit der 
Jahrtausendwende eine Wahrnehmungsverschiebung im deutschen Islam-
Diskurs ein, die eine Auseinandersetzung mit dem Anderen im Inneren ver-
stärkte. Seit der Verabschiedung des Zuwanderungsgesetzes und der Aner-
kennung Deutschlands als Einwanderungsland war ein Paradigmenwechsel 

nes Geschehens; auf seine kognitiven und urteilenden Aktivitäten, auf seine 

Meinungen, Bewertungen oder Schlussfolgerungen kommt es dagegen in keiner 

Weise an: Sie stören und trüben den Vorgang des Bezeugens. [...] Das Ideal der 

Zeugenschaft – jedenfalls so, wie es in der Rechtssphäre Profil gewinnt – ist das 

Unbeteiligtsein an eben jenem Vorgang, der zu bezeugen ist.« Krämer, Sybille: 

Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität, Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2008, S. 230.

18 Reulecke, Anne-Kathrin: »Die Befreiung aus dem Serail. Betty Mahmoodys 

Roman ›Nicht ohne meine Tochter‹«, in: Verena Klemm/Karin Hörner (Hg.), 

Das Schwert des »Experten«. Peter Scholl-Latours verzerrtes Araber- und Is-

lambild, Heidelberg: Palmyra 1993, S. 229-250, hier S. 249.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 337

von der Ausländer- zur sogenannten Integrationspolitik19 erfolgt. Zum ei-
nen wurde im Zuge von Integrationsdebatten erörtert, was eigentlich das 
Eigene ausmacht und wie eine ›Integration‹ der ZuwanderInnen auszusehen 
habe. Diese Fragen fanden in den Diskussionen um eine deutsche ›Leit-
kultur‹ ihren Niederschlag. Zum anderen war die Debatte von einer Kon-
struktion ›kultureller Grenzen‹ gekennzeichnet. Im Zuge eines ›religious 
turn‹ wurden aus den ehemaligen GastarbeiterInnen oder TürkInnen in der 
öffentlichen Wahrnehmung nun MuslimInnen. Diese Entwicklung ging 
einher mit einer zunehmenden Sichtbarkeit praktizierender MuslimInnen, 
die beispielsweise in dem Bau repräsentativer Moscheen zum Ausdruck 
kommt. Die Religion ist seitdem zu einem bestimmenden Faktor in der 
Diskussion um ›Integration‹ geworden – verstärkt durch Ereignisse, die ein 
breites mediales Echo hervorgerufen haben, wie der Mord an dem nieder-
ländischen Filmemacher Theo van Gogh durch einen sich selbst auf den 
Islam berufenden Täter oder als ›muslimisch‹ beschriebene Praktiken wie 
›Zwangsheirat‹ und ›Ehrenmord‹.20

In diesem diskursiven Kontext ziehen einige als (Ex-)Musliminnen re-
zipierte ›islamkritische‹ Autorinnen – beispielsweise Necla Kelek, Seyran 

anden Ayaan Hirsi Ali – große Auf-
merksamkeit auf sich. Seine Legitimität erhält ihr Sprechen von ihrem 
Status als ›authentische Stimme‹ qua Herkunft aus der muslimischen Min-

19 Vgl. zur Kritik an diesem Konzept Hess, Sabine/Binder, Jana/Moser, Johannes 

(Hg.): No integration?! Kulturwissenschaftliche Beiträge zur Integrationsdebatte 

in Europa, Bielefeld: transcript 2009.

20 Dass es keinesfalls selbstverständlich ist, dass diese Formen patriarchaler Ge-

walt medial unter dem Paradigma der Religion verhandelt werden, zeigt das 

Beispiel der Reportage »Knüppel im Kreuz, Kind im Bauch« des Magazins 

DER SPIEGEL vom 29.10.1990. Darin wird ein ›Ehrenmord‹ überwiegend in 

ethnischen Kategorien beschrieben (weshalb in dem Artikel keine ›Islamexper-

tin‹, sondern eine ›Türkenexpertin‹ interviewt wird), religiöse Zuschreibungen 

spielen keine tragende Rolle. Ganz im Gegensatz zu der Titelstory »Allahs 

rechtlose Töchter«, die DER SPIEGEL am 15.11.2004 publizierte und die die-

selbe Problematik  mit dem Fokus auf die islamische Religion abhandelt. Vgl. 

dazu ausführlich Yildiz, Yasemin: »Turkish Girls, Allah’s Daughters, and the 

Contemporary German Subject. Itinerary of a Figure«, in: German Life and Let-

ters 62 (2009), S. 465-481.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 | YASEMIN SHOOMAN

derheit. Sie bedienen sich einer Geste des Bezeugens, indem sie mit ihrem 
Binnenblick das Innere des Anderen zu durchschauen helfen, zu dem die 
Mehrheitsgesellschaft keinen Zugang zu haben glaubt.21 So lautet der 
Untertitel von Necla Keleks 2005 erschienenem Buch »Die fremde Braut« 
über Zwangsehen und arrangierte Ehen unter MuslimInnen – das zeitweise 
die SPIEGEL-Bestsellerliste anführte und sich über 75 000 Mal verkaufte –
bezeichnenderweise »Ein Bericht aus dem Inneren des türkischen Lebens in 
Deutschland«. Gleich zu Anfang weist Kelek die LeserInnen darauf hin, 
dass ihr Buch vielen MuslimInnen nicht gefallen werde, »weil ich aus dem 
Inneren ihrer Gesellschaft berichte, was versteckt, verschwiegen, verdrängt 
wird«.22 Im Gegensatz zu den Sekundärerfahrungen durch die Medien, auf 
die die meisten Angehörigen der Mehrheitsgesellschaft in Bezug auf das 
Thema Islam angewiesen sind, bietet sich dem Leser bzw. der Leserin hier 
die Möglichkeit zur Partizipation an scheinbar unmittelbaren Erfahrungen, 
die zudem als eine Art Geheimwissen inszeniert werden. »Damit«, so die 
Soziologin Schirin Amir-Moazami, »sind [die muslimischen Sprecherin-
nen] in einer öffentlichen Wahrnehmung sowohl Repräsentantinnen einer 
›fremden‹ Kultur als auch deren glaubwürdigste Kritikerinnen«.23 Diese 
Einordnung erhebt die muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ in den Status von 
Kronzeuginnen, denn die Kronzeugenschaft setzt eine Zugehörigkeit zu 
dem Kreis der Beschuldigten voraus.24

Den Anspruch auf Wahrhaftigkeit, der der Geste des Bezeugens inhä-
rent ist, artikuliert Necla Kelek zu Beginn ihres Buches mit einer Beglaubi-
gungsformel: »Dies ist eine wahre Geschichte. [...] Sie erzählt von meiner 
Familie, die aus Anatolien über Istanbul nach Deutschland kam, und sie 
erzählt von meinem Weg in die Freiheit.«25 Die Glaubwürdigkeit und Inte-

21 Vgl. Amir-Moazami, Schirin: »Islam und Geschlecht unter liberal-säkularer Re-

gierungsführung – Die Deutsche Islam Konferenz«, in: Tel Aviver Jahrbuch für 

deutsche Geschichte 37 (2009), S. 185-205, hier S. 197.

22 Kelek, Necla: Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des türkischen 

Lebens in Deutschland, Köln: Kiepenheuer & Witsch 2005, S. 12.

23 S. Amir-Moazami: Islam und Geschlecht, S. 197.

24 Vgl. Joerden, Jan C.: »Europäisierung des Strafrechts – ein Beispiel: Der Kron-

zeuge«, in Beichelt, Timm et al (Hg.): Europa-Studien, Wiesbaden: Verlag für 

Sozialwissenschaften 2006, S. 329-345, hier S. 331.

25 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 11.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 339

grität, Voraussetzung für jede Zeugenschaft, wird insbesondere durch die 
Konsequenzen, die diese muslimischen Sprecherinnen aus dem Erlebten für 
ihr eigenes Handeln ziehen, hergestellt: Ihre bipolare Sicht auf ›Islam‹ und 
›Westen‹ erlaubt lediglich, sich unzweifelhaft auf eine dieser beiden Seiten 
zu schlagen, was im Kontext einer ›wahrhaftigen‹ Emanzipationsgeschichte 
nur bedeuten kann, zum Islam auf Distanz zu gehen. Daraus ergibt sich ei-
ne Zweiteilung muslimischer Frauen in diejenigen, die sich durch Verin-
nerlichung ›westlicher‹ Werte zu einem autonomen Subjekt entwickelt hät-
ten – dessen Äußerungen folglich als authentisch gelten können – und sol-
chen, die die ›islamisch-patriarchale‹ Repression internalisiert hätten. Ihre 
Stimmen, also z. B. die von Frauen, die beteuern, aus eigener Überzeugung 
ein Kopftuch zu tragen, werden von den muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ 
als auch von weiten Teilen der Mehrheitsgesellschaft als unmündiges und 
damit unauthentisches Sprechen zurückgewiesen.26 Hervorgehoben sei an 
dieser Stelle beispielsweise die Zusammensetzung der ersten Deutschen 
Islam Konferenz, an der auf Einladung des Bundesinnenministers Schäuble 
›sä nommen haben, jedoch 
keine einzige Frau mit Kopftuch.27

26

Mandantinnen mit türkischem oder kurdischem Hintergrund vertritt, die Opfer 

von familiärer Gewalt geworden sind, sieht junge Kopftuchträgerinnen bei-

spielsweise per se als fremdbestimmt an: »Nicht selten binden sich [...] selbst 

Töchter von ›modernen‹ Türken plötzlich ein Kopftuch um, weil andere Mäd-

chen auch eins tragen. Zum einen steht dahinter sicher der Wunsch dazuzugehö-

ren, zum anderen unterwerfen sich die Mädchen weitestgehend unbewusst dem 

-Irrtum. Wie wir in Deutschland 

besser zusammenleben können, Berlin: Ullstein 2007, S. 42. Unter anderem aus 

Schülerinnen und Beamtinnen im öffentlichen Dienst. Die Juristin arbeitete 

während ihrer Studienzeit in einer Beratungsstelle für türkische und kurdische 

Migrantinnen. 1984 drang dort ein Attentäter ein, erschoss eine ihrer Kollegin-

nen und verletzte sie lebensgefährlich. 

27 Lediglich an der dritten der insgesamt vier Plenarsitzungen, in denen jeweils 15 

RepräsentantInnen des Staates mit 15 muslimischen VertreterInnen am Tisch 

saßen, nahm mit Ayten Kiliçarslan, der Stellvertretenden Generalsekretärin der 

Türkisch Islamischen Union der Anstalt für Religion e. V. (DITIB), eine kopf-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 | YASEMIN SHOOMAN

In einer solch dichotomen Perspektive werden die Bemühungen musli-
mischer Feministinnen, die beispielsweise eine Re-Lektüre des Korans aus 
weiblicher Perspektive praktizieren28, ausgeblendet und eine – wie der Phi-
losoph Heiner Bielefeldt sie nennt – Semantik der ›Eigentlichkeit‹ bedient: 
»Die unterschiedlichen Formen muslimischen Lebens und muslimischen 
Selbstverständnisses – von mystischen Ausprägungen über die traditionelle 
Volksfrömmigkeit bis hin zu Projekten eines dezidiert liberalen oder auch 
feministisch inspirierten Reformislams – verbleiben im Schatten des ver-
meintlich ›eigentlichen‹ Islams, der nach wie vor mit Fanatismus, Autorita-
rismus und Militanz assoziiert wird.«29

Die muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ stellen ein gesellschaftliches 
Wissen über einen solchen eigentlichen Islam dadurch her, dass sie in ihren 
autobiographisch geprägten Schriften30 Passagen über ›das Wesen‹ des Is-
lams und Erklärungen über ›den Muslim als solchen‹ einstreuen. So heißt 
es in der »Fremden Braut« beispielsweise: »Muslime sind von jeher der 
Meinung, alles, was in ihrem Leben passiert, geschehe mit Billigung Al-

tuchtragende Frau an der Deutschen Islam Konferenz teil. Ihre Teilnahme er-

folgte in Vertretung des Verbands-Vorsitzenden, Sadi Arslan. Unter den nicht-

organisierten MuslimInnen, die zwei Drittel der muslimischen RepräsentantIn-

nen im Plenum ausmachten, war bis zum Schluss keine einzige Frau mit Kopf-

tuch vertreten.

28 Vgl. beispielsweise Wadud, Amina: Qur’an and Woman. Rereading the Sacred 

Text from a Woman’s Perspective, New York: Oxford UP 1999. 

29 Bielefeldt, Heiner: Das Islambild in Deutschland. Zum öffentlichen Umgang mit 

der Angst vor dem Islam, Berlin: Deutsches Institut für Menschenrechte 2008, 

S. 14. 

30 Die meisten Publikationen der muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ beschränken 

sich nicht auf die Beschreibung der eigenen Biographie, sondern vermengen 

Selbsterlebtes mit den Erfahrungen anderer. Dies gilt insbesondere für Necla 

Kelek, die als promovierte Soziologin den Anspruch erhebt, mit ihren Büchern 

einen Beitrag zur Migrationsforschung in Deutschland zu leisten. KritikerInnen 

werfen ihr jedoch eine unwissenschaftliche Arbeitsweise vor. So belegt sie bei-

spielsweise keine einzige ihrer Aussagen und keines ihrer zahlreichen Zitate mit 

einem Quellennachweis. Vgl. die Petition »Gerechtigkeit für die Muslime« von 

n-

nen unterzeichnet wurde, in: DIE ZEIT vom 1.2.2006.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 341

lahs. Einen freien Willen, eine eigene Entscheidung gibt es ohnehin 
nicht.«31 Und an anderer Stelle liest man: »Während man im westlichen 
Kulturkreis unter Respekt die gegenseitige Annerkennung und Achtung der 
Verschiedenartigkeit zweier Kulturen versteht, ist für den Muslim ›Re-
spekt‹ immer auch mit Unterwerfung verbunden. [...] Wenn Muslime Re-
spekt vor dem Islam einfordern, dann meinen sie nicht die Achtung oder 
Anerkennung ihres Glaubens, sondern den Respekt vor dem Stärkeren – in 
ihren Augen der Anerkennung, dass der Orient und mit ihm der Islam auf 
dem Vormarsch sind.«32 In ihrem 2006 erschienenem Folgebuch »Die ver-
lorenen Söhne. Plädoyer für die Befreiung des türkisch-muslimischen 
Mannes«, für das die Autorin Interviews mit jungen Gefängnisinsassen in 
Deutschland mit autobiographischen Passagen verwoben hat, konstatiert 
Kelek: »Europa ist eine durch die Erfahrungen von Kriegen und Krisen, 
von Aufklärung und Vernunft, von Freiheits- und Emanzipationskämpfen 
zusammengewachsene Gemeinschaft. [...] Mit einem islamischen Welt-
und Menschenbild, das, über Jahrhunderte hinweg ›versiegelt‹, von Gene-
ration zu Generation weitergereicht wird und sich gegen Wandel sträubt, 
hat diese nicht viel gemein – in den grundlegenden Prinzipien sind beide 
unvereinbar.«33

In Anknüpfung an orientalistische Diskurse aus dem Zeitalter des Ko-
lonialismus wird dem aufgeklärten und fortschrittlichen Europa in diesem 
Narrativ ein nicht-integrierbarer, als unwandelbar und barbarisch imagi-
nierter Islam gegenübergestellt und der ›Orient‹ damit als kulturelles Ge-
genbild des ›Westens‹ entworfen. Aus Sicht der ›Islamkritikerinnen‹ treten 
alle anderen Erklärungsmuster für die erlebte Gewalt – wie soziale oder 
ökonomische Faktoren –  zugunsten eines essentialistischen Kulturbegriffs 
zurück. Dieser ist wiederum Vorbedingung für ihre Zeugenschaft, der die 
Annahme zugrunde liegt, dass »sich Kulturen aus dem Inneren heraus 
kompakt ›verstehen‹ ließen«.34

31 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 37.

32 Ebd., S. 236f.

33 Kelek, Necla: Die verlorenen Söhne. Plädoyer für die Befreiung des türkisch-

muslimischen Mannes, Köln: Kiepenheuer & Witsch 2006, S. 203.

34 S. Amir-Moazami: Islam und Geschlecht, S. 197.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 | YASEMIN SHOOMAN

ARGUMENTATIONSSTRATEGIEN IM DISKURS DER 

›KRONZEUGINNEN‹

Bezeugten die größtenteils nicht-muslimischen Autorinnen, die von ihrem 
Aufenthalt in einem islamisch geprägten Land berichteten, mit ihrem 
Schicksal den Topos der unterdrückten Frau im Islam, deren Pendant die 
emanzipierte, sich selbst befreiende Europäerin bildet, so geht das Zeugnis 
der muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ weit darüber hinaus. Sie beglaubi-
gen ein längst nicht nur von politisch konservativer Seite postuliertes 
Scheitern der ›multikulturellen Gesellschaft‹ und die Existenz von soge-
nannten Parallelgesellschaften, wobei die Schuld für diese Entwicklung bei 
der muslimischen Minderheit im Land zu suchen sei. Bei Kelek heißt es 
dazu: »Es gibt auch in meiner Verwandtschaft Onkel, Tanten, Cousins und 
Cousinen, die seit dreißig Jahren und länger schon in Deutschland leben 
und immer noch kein Deutsch sprechen. [...] Die deutsche Gesellschaft ist 
doch nicht schuld daran, dass diese Menschen sich weigern, ›in dieser Ge-
sellschaft anzukommen‹. [...] Sie haben sich längst ihre eigene Parallel-Ge-
sellschaft geschaffen, auch mithilfe der deutschen Errungenschaften von 
Sozialversicherung und Arbeitslosenunterstützung.«35 Und etwas später 
konstatiert die Autorin: »Die Integration der Mehrheit der in Deutschland 
lebenden Türken ist gescheitert.«36

In ein politisches Argument lassen sich die Erfahrungsberichte der mus-
limischen ›Islamkritikerinnen‹ übersetzen, indem sie nicht nur ihr eigenes 
Erleben ins Zentrum ihrer Schilderungen stellen, sondern stellvertretend für 
ein imaginiertes Kollektiv Zeugnis ablegen und damit Anspruch auf Reprä-
sentativität erheben. Dies wiederum setzt beim Publikum die Formel ›Ge-
fahr im Verzug‹ in Emotionen um, da die Nötigungen, die diese muslimi-
schen Sprecherinnen erfahren haben, jederzeit und überall wiederholbar 
erscheinen. In der Laudatio von Heribert Prantl, dem Leiter des Ressorts 
Innenpolitik bei der Süddeutschen Zeitung, auf die Publizistin Necla Kelek, 
die für ihr Buch »Die fremde Braut« mit dem Geschwister-Scholl-Preis 
ausgezeichnet wurde, heißt es: »Das Buch ist wie ein Faustschlag auf den 
Schädel. Der soll uns aufwecken, uns die Augen öffnen – und uns zeigen, 

35 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 258.

36 Ebd., S. 260.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 343

was wir nicht akzeptieren dürfen.«37 Auch der damalige Bundesinnenmi-
nister Otto Schily würdigte Keleks »Die fremde Braut« in einer Rezension 
für das Magazin DER SPIEGEL als »einen alarmierenden Einblick in eine 
[...] Parallelgesellschaft«. Darin lebten »türkische[] Frauen, die durch 
Zwangsheirat mit einem ihrer Landsleute nach Deutschland gekommen 
sind. Sie heißen Emine, Zeynep oder Fadime, sind in der Türkei aufge-
wachsen und typischerweise von ihren Eltern im Alter von 16, 17 oder 18 
Jahren mit einem meist unbekannten Landsmann oder entfernten Verwand-
ten in Deutschland verheiratet worden.«38

Das Verweben der autobiographischen Erfahrungen mit anderen Opfer-
geschichten ist ein Grundmuster des schriftstellerischen Werks der musli-
mischen ›Islamkritikerinnen‹. So lernen wir beispielsweise in dem mit ei-
nem Vorwort des brandenburgischen Ministerpräsidenten Matthias Platz-
eck und einem Nachwort von Terre des Femmes versehenen Buch »Eure 
Ehre – unser Leid. Ich kämpfe gegen Zwangsehe und Ehrenmord« nicht 
nur die Leidensgeschichte der Autorin Serap Çileli kennen, die für ihr En-
gagement mit dem Bundesverdienstkreuz geehrt wurde. In Rückblenden 
schildert eine Ich-Erzählerin, wie sie Anfang der 1980er Jahre als 15-Jäh-
rige aus Deutschland in die Türkei zwangsverheiratet wurde. Dieser per-
sönliche Erlebnisbericht wird unterbrochen durch eingestreute kurze Er-
zählsequenzen, in denen uns die Geschichten anderer muslimischer Frauen, 
Esra, Meyram, Leyla, Ayla usw. erzählt werden. Der Leser bzw. die Lese-
rin erhält keine näheren Angaben zu ihrer Identität oder dem Kontext, in 
dem sie Çileli ihr Schicksal zugänglich gemacht haben. Sie erscheinen da-
her wie ein Kollektiv von unzählbaren Opfern, denen die Autorin eine 
Stimme verleiht. Von einer allwissenden Erzählerinstanz werden die Le-
serInnen in die Gedanken und Gefühle, Ängste und Hoffnungen der Prota-
gonistinnen eingeweiht. Diese fiktionalisierte Erzählform verstärkt parado-
xerweise die Glaubwürdigkeit der Autorin als Zeugin, die durch die Prä-
sentation eines so intimen Wissens für sich in Anspruch nehmen kann, von 

37 Abrufbar unter http://www.geschwister-scholl-preis.de/preistraeger_2000-

2009/2005/laudatio_prantl.php (zuletzt eingesehen am 14.2.2010).

38 »Alarmierender Einblick«. Bundesinnenminister Otto Schily über die Darstel-

lung der türkischen Parallelgesellschaft in Necla Keleks Buch »Die fremde 

Braut«, in: DER SPIEGEL vom 24.1.2005, S. 59.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 | YASEMIN SHOOMAN

den Frauenfiguren in ihrem Buch ins Vertrauen gezogen worden zu sein 
und damit als Sprachrohr für diese Opfer zu fungieren.

Die Lebensgeschichten sind eingeflochten in allgemeine Reflexionen 
Çilelis aus heutiger Sicht. Dabei dienen die ›authentischen‹ Erfahrungen, 
die als überindividuell ausgegeben werden, der unmittelbaren Beglaubi-
gung der getroffenen pauschalen Aussagen: »Wie ist die Normalität in Mi-
grantenfamilien, wenn es ums Heiraten geht? Was spielt sich im Vorfeld 
ab, wenn die Tochter des Hauses ins heiratsfähige Alter kommt? Gleich 
nach dem Eintritt der ersten Regelblutung, nachdem die Brüste zu wachsen 
beginnen, die ersten Schamhaare sprießen, kommt der Tag, an dem das hei-
ratsfähige Mädchen in die Gesellschaft eingeführt wird. Die Familie zeigt, 
was sie zu bieten hat. Auch bei mir war es nicht anders. Als ich mit acht 
Jahren hierher kam, hatte ich keine Puppen mehr. Im Gegenteil, man setzte 
alles daran, mich möglichst schnell erwachsen wirken zu lassen. So bekam 
ich an meinem neunten Geburtstag von meiner Mutter einen Schminkkas-
ten geschenkt. [...] Und damals war ich keine Ausnahme. Viele türkische 
Mädchen dürfen sich schminken, bauchfreie T-Shirts anziehen – bis sie 
verkauft werden. Es ist fast so wie mit einer Frucht, die man auf dem Markt 
präsentiert. [...] Wer sie schließlich besitzt, kann sie aussaugen, solange er 
will. Bis zum Schluss nur noch eine leere Hülle bleibt.«39 Es sei daran erin-
nert, dass diese Passage, die türkische Eltern pauschal des Kinderhandels 
bezichtigt, von Çileli mit dem Anspruch eingeleitet worden war, »die Nor-
malität in Migrantenfamilien« zu illustrieren. Zugleich lässt die Erzählerin 
ihre Leserschaft aus dem Gesagten die tiefe Entwürdigung spüren, die sie 
durch die Zwangsverheiratung und damit einhergehende Degradierung zum 
willenlosen Objekt erfahren hat. 

Diese Opfererfahrung immunisiert nicht nur Çileli moralisch gegen den 
Vorwurf des Rassismus. Ein solcher Kulturrassismus, der gekennzeichnet 
ist von dem Glauben an eine historisch gewachsene und unausweichliche 
Differenz und Hierarchie der ›Kulturen‹ und eine damit einhergehende qua-
si Naturalisierung ›kultureller Eigenschaften‹, durchzieht auch die Ar-
gumentation der anderen muslimischen ›Islamkritikerinnen‹, wie das nach-
folgende Beispiel illustriert: Als am 7. April 2009 in der Sendung »Men-
schen bei Maischberger« das Thema »Glaube statt Gier: Kommt die reli-

39 Çileli, Serap: Eure Ehre – unser Leid. Ich kämpfe gegen Zwangsheirat und Eh-

renmord, München: Blanvalet 2008, S. 97.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 345

giöse Wende?« verhandelt wurde, saß den Vertretern der christlichen Kir-
chen, wie dem katholischen Bischof Walter Mixa oder dem evangelischen 
Pfarrer Jürgen Fliege, die bereits mehrfach erwähnte Autorin Necla Kelek 
gegenüber, um über ›den Islam‹ im Allgemeinen und die Stellung der Frau 
im Besonderen Auskunft zu geben. Dabei übte sie harsche Kritik: »Seit 
1400 Jahren glauben islamische Männer, dass Frauen ihr Besitz sind und 
dass sie über ihre Leben bestimmen dürfen.«40 Mit dieser Äußerung weist 
Kelek mehr als einer halben Milliarde Menschen einen Kollektivcharakter 
zu. Dieser wird von ihr nicht nur in der Gegenwart diagnostiziert, sondern 
auch gleich noch auf 1400 Jahre rückprojiziert. Damit stehen MuslimInnen 
(wenigstens die muslimischen Männer) aus Keleks Sicht außerhalb der Ge-
schichte und haben, anders als andere Bevölkerungsgruppen auf dieser 
Welt, keinerlei historische Entwicklung durchgemacht. 

Bemerkenswert an der Zusammensetzung der Gäste in Maischbergers 
Sendung ist, dass es sich bei den christlichen Sprechern um Theologen 
handelte, während Keleks Sprechen über ›den Islam‹ durch ihren Status als 
›Erfahrungsexpertin‹ legitimiert war.41 Der Aufhänger für das Gespräch 
war wohlgemerkt ein Gesetzesentwurf in einer mehrheitlich von Schiiten 
bewohnten Provinz in Afghanistan, hatte also folglich wenig mit Keleks 
bisherigem Studienobjekt der türkischen Minderheit in Deutschland zu tun 
– was das ihrer Einladung in die Sendung zugrundeliegende Bild eines mo-
nolithischen Islams offenbart. Wie dieses Beispiel zeigt, setzt die Rolle, die 
den muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ als ›Kronzeuginnen‹ zukommt, im-
mer auch das nötige Publikum voraus. 

Die Argumentation der ›Kronzeuginnen‹ wird – und das ist ihre zentrale 
Funktion – von nicht wenigen DebattenteilnehmerInnen dazu benutzt, die 

40 Das Video zur Sendung kann in der Mediathek der ARD unter folgendem Link 

abgerufen werden: http://mediathek.daserste.de/daserste/servlet/content/208447 

0?pageId=487872&moduleId=311210&categoryId=&goto=1&show= (zuletzt 

eingesehen am 14.2.2010).

41 Den Begriff der ›Erfahrungsexpertin‹ hat die Soziologin Daniela Marx geprägt, 

um mit ihm auf die Funktionalisierung und Vereinnahmung weiblich-muslimi-

scher Erfahrungen in feministischen Diskursen hinzuweisen. Vgl. Marx, Da-

niela: »Mission: impossible? Die Suche nach der ›idealen Muslimin‹. Feministi-

sche Islamdiskurse in Deutschland und den Niederlanden«, in: Femina Politica 

17 (2008), S. 55-67.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 | YASEMIN SHOOMAN

eigenen antimuslimischen Ressentiments zu legitimieren. So begründet der 
Publizist Ralph Giordano seine vehemente Ablehnung repräsentativer Mo-
scheebauten in Deutschland mit dem Verweis auf die ›Insider-Informatio-
nen‹ von Necla Kelek, die seine Annahme eines nicht-integrierbaren Islams 
untermauerten. »Großmoscheen« seien »kein Ausdruck muslimischen Inte-
grationswillens [...], sondern ein Zentrum integrationsfeindlicher Identitäts-
bewahrung, das Symbol eines Angriffs auf unsere demokratische Lebens-
form, ein Anspruch auf Macht und Einfluss.«42 Ähnlich äußerte sich auch 
der stellvertretende hessische CDU-Fraktionsvorsitzende Hans-Jürgen Ir-
mer in einem Zeitungsartikel nach der Schweizer Volksabstimmung zum 
Minarett-Verbot. In seinem Artikel mit dem Titel »Danke, Schweiz – Mi-
narette sind politische Symbole« warnt Irmer vor einer »schleichenden Is-
lamisierung« Deutschlands und bezieht sich auf Necla Kelek als Gewährs-
frau: »Die Sozialwissenschaftlerin Necla Kelek, selbst Muslima, hat in ei-
nem Interview mit der Zeitung Cicero schon 2007 zum Thema Moschee 
und Minarettbau ausgeführt, [...] dass die liberalen Westler denken wür-
den[,] eine Moschee sei im Prinzip das Gleiche wie eine Kirche oder eine 
Synagoge, dies sei allerdings nicht der Fall, denn Islam bedeute ›Unterwer-
fung‹. Es gebe keine kritische Selbstreflektion der Gemeinschaften, man 
lerne in der Moschee nicht Nächstenliebe und ein guter Mensch zu sein, 
sondern sich zu unterwerfen.«43

In der Tat finden sich bei Kelek zahlreiche Textstellen, in denen sie kli-
scheehafte Bilder von Islam und Christentum antagonistisch aneinander-
reiht und im Ergebnis die Überlegenheit des Letzteren postuliert. So unter 
anderem in dem Buch »Die verlorenen Söhne«, in dem die Autorin neben 
der muslimischen Frau nun auch den muslimischen Mann als ›Opfer‹ seiner 

42 Giordano, Ralph: »Nicht die Moschee, der Islam ist das Problem«, in Sommer-

feld, Franz (Hg.): Der Moscheestreit. Eine exemplarische Debatte über Einwan-

derung und Integration, Köln: Kiepenheuer & Witsch 2008, S. 37-51, hier S. 37. 

In diesem Beitrag bezieht Giordano sich zwar auf das Bauvorhaben einer Mo-

schee in Köln-Ehrenfeld, redet aber darüber hinaus auch ganz allgemein einer 

vermeintlich »schleichenden Islamisierung« Deutschlands das Wort. Als Beleg 

dienen ihm unter anderem die Ausführungen Necla Keleks, die er explizit als 

»Kronzeugin« bezeichnet (S. 43).

43 Irmer, Hans-Jürgen: »Danke, Schweiz. Minarette sind politische Symbole«, in: 

Wetzlar Kurier vom Januar 2010, S. 1f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 347

Religion ausmacht und Antwort geben will auf die Fragen: »Warum sind so 
viele muslimische und türkische Jungen Schulversager? Warum haben 
viele türkische Jungen ein Gewaltproblem? Warum sitzen überproportional 
viele Muslime in deutschen Gefängnissen? Sind soziale Benachteiligung 
und mangelnde Bildungschancen die Ursache dafür? Oder der Islam und 
die archaischen Stammeskulturen einer sich ausbreitenden ›Parallelgesell-
schaft‹?«44 Legt man Keleks Islambild zugrunde, scheint die Antwort auf
diese Fragen auf der Hand zu liegen: »Während der Islam eine autoritäre 
Religion ist, die immer noch von einer vor Jahrhunderten formulierten 
›überlegenen Wahrheit‹ ausgeht, die der Gläubige zu begreifen und der er 
sich zu unterwerfen hat, fordert Jesus die Menschen auf, ›an sich zu glau-
ben‹, und ermutigt sie, keine Angst zu haben. [...] Während der Koran, wie 
in Sure 4, Vers 89, beschrieben, Ungläubige verfolgt [...] lehrt Jesus, nicht 
nur den Nächsten, sondern sogar den Feind zu lieben. [...] Während das 
Alte Testament wie der Koran Geschichten von Blut und Gewalt erzählt, ist 
das Neue Testament eine Botschaft der Liebe und Hoffnung.«45 Mit ihrer 
bipolaren Gegenüberstellung von Islam (und implizit auch Judentum, siehe 
den in der Tradition des christlichen Antijudaismus stehenden Verweis auf 
den ›grausamen‹ alttestamentarischen Gott) versus Christentum offenbart 
Kelek einmal mehr ein manichäisches Weltbild. Analog zu ihrer essentiali-
sierenden Verwendung des Kulturbegriffs gebraucht sie auch den Begriff 
der Religion in einer deterministischen Art und Weise: Aus einer wort-
wörtlichen Lektüre der Heiligen Schriften zieht sie pauschale Rückschlüsse 
auf das soziale Verhalten der Mitglieder der jeweiligen Religionsgemein-
schaften und legt damit nahe, diese seien in ihrem Handeln vorrangig und 
eindeutig von ihrer Religion bestimmt, und zwar ohne dass ein von Raum 
und Zeit abhängiger Aneignungsprozess der religiösen Quellen stattfände. 

Neben der Kulturalisierung ist auch eine Ethnisierung des Islamdiskur-
ses durch die muslimischen ›Islamkritikerinnen‹ zu beobachten. So schreibt 
Serap Çileli: »Eine glückliche Kindheit ist für viele türkische Kinder ein 
Fremdwort. Ein Grund dafür mag sein, dass Kinder in türkisch-muslimi-
schen Familien einen anderen Stellenwert haben als in modernen deutschen 
oder westeuropäischen, wo das Kind von den Erwachsenen umhegt wird. 
Anders bei den Muslimen, hier kommen die Großen – oder besser die Älte-

44 N. Kelek: Die verlorenen Söhne, S. 22f.

45 Ebd., S. 192f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 | YASEMIN SHOOMAN

ren – immer zuerst.«46 An dieser Stelle fällt, neben der üblichen dichoto-
men Unterscheidung zwischen idealisierter ›westlicher‹ und dämonisierter 
›islamischer‹ Kultur, die Verschiebung von der zunächst rein ethnischen 
Bezeichnung »türkische Kinder« über eine Verknüpfung von ethnischer 
und religiöser Kategorie hin zu einer reinen Markierung als ›MuslimInnen‹ 
auf, was die Aussagen über die beklagte mangelnde emotionale Zuwen-
dung zu Kindern implizit mit der islamischen Religion begründet. Diese 
hier sichtbar werdende synonyme Verwendung von ethnischer und religiö-
ser Kategorie durchzieht das ganze Buch und ist nicht nur für die Autorin 
Serap Çileli kennzeichnend, auch die anderen prominenten muslimischen 
›Islamkritikerinnen‹ bedienen sich dieser Sprechweise. Die Ethnisierung 
der Kategorie ›MuslimIn‹ führt dazu, dass nicht mehr die Selbstverortung 
des Individuums, sondern eine Zuschreibung aufgrund der Abstammung 
ausschlaggebend ist. Jedes Verhalten von Personen, die auf diese Weise als 
MuslimInnen ›identifiziert‹ werden, kann dann ohne größere Argumenta-
tionsbrüche auf ›den Islam‹ zurückgeführt werden.

Die Stimmen muslimischer ›Islamkritikerinnen‹ wie Kelek und Çileli 
beziehen ihre Argumentationsstärke als ›Kronzeuginnen‹ aus ihrer ver-
meintlichen Innenansicht, die der Migrationsforscher Klaus Bade als »an-
ekdotische Evidenz« bezeichnet hat, welche von belastbaren Ergebnissen 
empirischer Forschung zu unterscheiden sei.47 Davon abgesehen stellt sich 
aber die Frage, was diese Sprecherinnen so attraktiv macht für die Mehr-
heitsgesellschaft, deren gefragte Ansprechpartnerinnen sie sind. Wie ge-
zeigt werden konnte, stärken sie mit ihren Deutungen des Bezeugten einen 
hegemonialen Diskurs, wonach es zum einen massive ›Integrationsdefizite‹ 
bei der in Deutschland lebenden muslimischen Minderheit als Kollektiv 
gibt und diese Versäumnisse zum anderen in erster Linie auf eine Verwei-
gerungshaltung der Minderheit selbst zurückzuführen sind, die wiederum in 
ihrer Religion wurzele. Dieses eindimensionale Erklärungsmuster entbindet 
die ›Aufnahmegesellschaft‹ implizit ihrer Verantwortung für die sozialen 
Konflikte, die in Einwanderungsgesellschaften existieren. Nicht weniger 
bedenklich ist die Zementierung einer Wahrnehmung, die MigrantInnen aus 
islamisch geprägten Ländern und deren Nachkommen als eine homogene 

46 S. Çileli: Eure Ehre – unser Leid, S. 42.

47 Bade, Klaus: »Leviten lesen. Migration und Integration in Deutschland«, in: 

IMIS-Beiträge (2007), Heft 31, S. 43-64, hier S. 45.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 349

Gruppe konstruiert, deren Identität vorrangig durch die islamische Religion 
determiniert werde. 

Zugleich ist die Mehrheitsgesellschaft einer Kritik der ›Kronzeuginnen‹ 
in Form einer Schelte der ›Alt-68er‹ und sogenannter Multi-Kulti-Illusioni-
sten oder ›Gutmenschen‹ ausgesetzt. Dabei stellen sie einen kausalen Zu-
sammenhang zwischen der vermeintlich übereifrigen Aufarbeitung der na-
tionalsozialistischen Vergangenheit und dem aus ihrer Sicht zu nachgiebi-
gen Umgang mit den ›integrationsunwilligen‹ MigrantInnen her. So resü-
miert Necla Kelek in »Die fremde Braut«: »Die Deutschen haben sich en-
gagiert mit ihrer nazistischen Vergangenheit auseinander gesetzt, was si-
cherlich viel zu dem zivilen und demokratischen Gepräge dieser Republik 
beigetragen hat. Aber zuweilen verstellt das besondere Schuldgefühl ge-
genüber Juden, Sinti, Roma, Homosexuellen und anderen den klaren Blick 
auf die heutigen Realitäten von Unterdrückung und Ausgrenzung. Gerade 
die gut meinenden Deutschen neigen dazu, in jedem hier Asyl suchenden 
Ausländer gleichsam den Wiedergänger eines vor dem Holocaust zu retten-
den Juden zu sehen. [...] Die Deutschen [...] verzeihen den Muslimen alles, 
nur um ihre eigene vermeintliche Schuld abzutragen.«48 Auch Serap Çileli 
kommt zu einer ähnlichen Einsicht in ihrem Buch »Eure Ehre – unser 
Leid«: »Was war mit den Deutschen los? Warum reagierten sie so vorsich-
tig, ja ängstlich? Meine einzige Erklärung war die Geschichte Deutsch-
lands. Anscheinend wirkten sich Nazi-Deutschland und die Erbschuld der 
Deutschen bis heute aus und lähmten Politik und Gesellschaft.«49 Aus die-
ser Feststellung lässt sich leicht die Forderung nach einem Schlussstrich 
unter die Beschäftigung mit deutscher Schuld und nach einer ›unver-
krampfteren‹ Artikulation von Vorbehalten gegenüber als ›fremd‹ stigmati-
sierten Minderheiten ableiten, was diese Argumentation sehr anschlussfä-
hig für rechtskonservative bis rechtspopulistische Diskurse macht.50

48 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 256f.

49 S. Çileli: Eure Ehre – unser Leid, S. 20.

50 So verwundert es wenig, dass Serap Çileli bei einer von dem Landesvorsitzen-

den der rechtspopulistischen Bürgerbewegung PAX Europa e.V., René Stadt-

kewitz, organisierten Veranstaltung mit dem Titel »Der Islam – ein Integrations-

hindernis?« am 4.11.2009 als Referentin vorgesehen war. Die Podiumsdiskus-

sion, die im Berliner Abgeordnetenhaus stattfinden sollte, musste aufgrund hef-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 | YASEMIN SHOOMAN

Dadurch, dass die eigene Emanzipation von den ›Kronzeuginnen‹ als 
Resultat einer Verinnerlichung von als ›westlich‹ gekennzeichneten Nor-
men gedeutet wird, bieten sie Angehörigen der Mehrheitsgesellschaft ein 
positives Selbstbild an. Die Geschlechterfrage, so die Psychologin Birgit 
Rommelspacher, diene in diesem Kontext der Herstellung und Festschrei-
bung von angenommener Differenz zwischen Angehörigen der ›islami-
schen‹ und denjenigen der ›westlichen‹ Kultur: »In diesen Diskursen liefert 
›die‹ muslimische Frau eine Folie, vor deren Hintergrund die Emanzipation 
›der‹ westlichen Frau umso heller erstrahlen kann. [...] Ausschlaggebend 
für die Bewertung dieser ›Emanzipation‹ ist nun nicht mehr die Ungleich-
heit zwischen Männern und Frauen, sondern der Abstand zwischen ›der‹ 
westlichen und ›der‹ islamischen Frau.«51

So will eine Rezensentin in der taz Necla Keleks »Fremde Braut« gar 
zur Pflichtlektüre in den Schulen erheben: »Denn es erklärt etwas Wesent-
liches über die unterschiedlichen Menschenbilder zwischen westlicher und 
islamischer Gesellschaft. Einerseits eine Gesellschaft, die das Individuum 
wahrnimmt und anerkennt, andererseits eine Gesellschaft, die auf Familie 
und Umma (Gemeinschaft) basiert. Man gehört sich nicht selbst, und die 
Frau gehört sich schon gar nicht.«52 Dieser Sichtweise entsprechend 
wünscht sich Kelek, dass die Deutschen »sehr viel selbstbewusster ihre Er-
rungenschaften und Werte verteidigen.«53 Die Soziologin Elisabeth Beck-
Gernsheim kommt zu dem Schluss: »Zur geheimen Anziehungskraft von 
Keleks Buch wie von ähnlichen Berichten dürfte auch beitragen, daß sie 
der Mehrheitsgesellschaft die Rolle des moralischen Wächters zuweisen. 
Damit wird – in teils indirekten, oft aber ganz offenen Formen – eine mo-
ralische Hierarchie zwischen dem Westen und dem Islam entworfen, und 
zwar eine Hierarchie eindeutiger Art: Ganz selbstverständlich ist es der 

tiger Kritik abgesagt werden. Stadtkewitz, selbst Mitglied des Abgeordneten-

hauses von Berlin, trat daraufhin aus Protest aus seiner Partei, der CDU, aus. 

51 Rommelspacher, Birgit: »Zur Emanzipation ›der‹ muslimischen Frau«, in: Aus 

Politik und Zeitgeschichte (2009), H. 5, S. 34-38, hier S. 38. 

52 Zucker, Renée: »Die Macht der Mütter«, in: die tageszeitung vom 5.3.2005, S. 

22.

53 N. Kelek: Die fremde Braut, S. 265.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KRONZEUGINNEN DER ANKLAGE? | 351

Westen, dem die moralisch überlegene Position zukommt.«54 Aus diesem 
moralischen Gefälle lässt sich die Legitimität zur Kontrolle und Erziehung 
der muslimischen Minderheit durch die Mehrheitsgesellschaft ableiten, die 
Beck-Gernsheim mit dem ›zivilisatorischen Auftrag‹ der europäischen Ko-
lonialmächte und deren Selbstverständnis als ›white men’s burden‹ ver-
gleicht. 

Es gilt, diese Argumentationsmuster einer kritischen Reflexion zu un-
terziehen, ohne muslimische Sprecherinnen, die sich negativ über ihre In-
group oder ehemalige Ingroup äußern, pauschal dem Verdacht der Anbie-
derung an die Mehrheitsgesellschaft auszusetzen. Nur so kann vermieden 
werden, dass jede Form der Selbstkritik als Nestbeschmutzung denunziert 
wird. Eine differenzierte Kritik wird jedoch nicht umhin kommen, sich der 
Asymmetrie von Mehrheits- und Minderheitendiskursen und des daraus 
folgenden Stigmatisierungspotentials bewusst zu sein. Von lösungsorien-
tierter und damit konstruktiver Kritik zu unterscheiden sind zudem Debat-
tenbeiträge, die kulturrassistisches Denken reproduzieren. Der ständige 
Rückgriff einiger Debattenteilnehmerinnen auf eine bipolare Rhetorik, der 
eine Wir-Sie-Dichotomie zugrunde liegt, die MuslimInnen eine fundamen-
tale Andersartigkeit und Minderwertigkeit unterstellt und diese Position mit 
einer vermeintlichen Innenansicht legitimiert, führt zwangsläufig zu der 
Frage nach dem positiv-identitätsstiftenden Potential, den diese Rhetorik 
für die Sprecherin bereithält. Es sei darauf hingewiesen, dass die Rolle der 
Kronzeugenschaft nicht nur für das Publikum, sondern auch für das sie aus-
füllende Subjekt bestimmte Funktionen erfüllt, erlaubt sie im Kontext der 
Integrationsdebatten doch wenigstens auf der Diskursebene den ›Fronten-
wechsel‹ auf die Seite der Mehrheitsgesellschaft. Deutlich wird dies bei-
spielsweise in folgendem Zeitungsartikel, den Necla Kelek anlässlich der 
Deutschen Islam Konferenz zum Thema ›Integration‹ von MuslimInnen in 
der FAZ veröffentlichte. Darin heißt es: »Wenn die Muslime meinen, die 
Triebhaftigkeit des Mannes nur dadurch beherrschen zu können, dass man 
die Frau aus der Öffentlichkeit verbannt oder die Frauen und Töchter unter 
den Schleier zwingt oder verheiratet, dann widerspricht das den Werten un-

serer Gesellschaft von der Selbstbestimmung des Menschen [Hervorhe-

54 Beck-Gernsheim, Elisabeth: Wir und die Anderen. Kopftuch, Zwangsheirat und 

andere Mißverständnisse, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2007, S. 79.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 | YASEMIN SHOOMAN

bung von mir, Y. S.].«55 Ganz selbstverständlich verortet sich Kelek, die 
sich ansonsten da, wo es ihre Argumentation stützt, als Muslimin positio-
niert56, hier als Teil der deutschen Mehrheitsgesellschaft, von der sie Mus-
limInnen als Kollektiv expressis verbis ausschließt. »Ich gehöre«, so liest 
man auch bei Serap Çileli, »zu der Minderheit von Türken, die sich hier 
wirklich integriert haben. [...] Seitdem ich meine Geschichte öffentlich ge-
macht und gegen eklatante Menschenrechtsverletzungen wie Zwangsehe 
und Ehrenmord kämpfe, wird mir das immer wieder bescheinigt.«57 – ›Inte-
grieren‹ müssen sich dann nur noch die anderen.

55 Kelek, Necla: »Bist du nicht von uns, dann bist du des Teufels«, in: Frankfurter 

Allgemeinen Zeitung vom 25.4.2007.

56 Vgl. beispielsweise den Artikel »Sie wollen ein anderes Deutschland«, den Ke-

lek am 14.3.2008 in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung veröffentlichte. Darin 

richtet sie das Wort an die muslimischen Verbände in Deutschland: »Ich möchte 

hier, stellvertretend für die nichtorganisierten Muslime in diesem Land, sagen, 

dass wir es Ihnen nicht länger überlassen, in der Öffentlichkeit zu vertreten, wie 

und was der Islam in diesem Land sein kann [Hervorhebung von mir, Y.S.].«

57 S. Çileli: Eure Ehre – unser Leid, S. 37.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorinnen und Autoren

Emmanuel Alloa ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am NFS Bildkritik 
(Basel) und arbeitet gegenwärtig an einem Projekt zur Philosophie der 
Zeugenschaft. Bücher: La résistance du sensible, Paris: Kimé 2008, 22010, 
(hg. mit A. Lagaay) Nicht(s) sagen, Bielefeld: Transcript 2008, Das durch-
scheinende Bild, Berlin: Diaphanes 2010. (hg.) Penser l'image, Dijon: Pres-
ses du réel 2010. (hg.) Bildtheorien aus Frankreich, München: Fink 2010.

Matthias Bähr studierte Geschichte, Politik- und Rechtswissenschaft in 
Münster und Dublin. Seit 2008 promoviert er am Historischen Seminar der 
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster. Er ist außerdem wissen-
schaftlicher Mitarbeiter im Münsteraner Exzellenzcluster »Religion und 
Politik in den Kulturen der Vormoderne und Moderne«.

Steffi de Jong ist seit 2008 wissenschaftliche Mitarbeiterin am Forschungs-
projekt Exhibiting Europe an der NTNU in Trondheim. Sie hat Englische 
Literatur und Theaterwissenschaften in London und Europawissenschaften 
in Maastricht und Krakau studiert. In ihrem Dissertationsprojekt analysiert 
sie die museale Darstellung von Zeitzeugen.

Anne Fleckstein Studium der Kulturwissenschaft und Neueren deutschen 
Literatur in Berlin und Lyon, mehrjährige Tätigkeit im Kulturbereich. Wis-
senschaftliche Mitarbeiterin im Forschungsverbund »Theater und Fest in 
Europa« in Berlin 2007/2008. Seit 2008 Stipendiatin des Graduierten-
kollegs »Mediale Historiographien« an der Bauhaus-Universität Weimar.

Geert Gooskens studierte Philosophie in Antwerpen, Löwen und Berlin. Er 
ist Forschungsassistent des Fonds für Wissenschaftliche Forschung Flan-
dern (FWO) im Fachbereich Philosophie der Universität von Antwerpen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 | POLITIK DER ZEUGENSCHAFT

Anna Karla studierte Geschichte, Germanistik und Kulturwissenschaft an 
der Humboldt-Universität zu Berlin und am Institut d’Études politiques 
(Sciences Po Paris). Sie promoviert am Deutschen Historischen Institut Pa-
ris über Revolutionserinnerung und Memoirenliteratur im Frankreich des 
19. Jahrhunderts.

Sybille Krämer ist Professorin für Philosophie an der Freien Universität  
Berlin; sie ist Mitglied im Senat der DFG, Sprecherin des DFG-Gradu-
iertenkollegs 1458 »Schriftbildlichkeit. Über Materialität, Wahrnehm-
barkeit und Operativität von Notationen« und Projektleiterin im Exzel-
lenzcluster »Topoi. Raum und Wissen in der Antike«; Veröffentlichungen 
u.a.: (hg. mit Gernot Grube u. Werner Kogge) Spur. Spurenlesen als Orien-
tierungstechnik und Wissenskunst, Frankfurt: Suhrkamp 2007; Medium, 
Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität, Frankfurt: Suhrkamp 
2008; (hg. mit Elke Koch) Gewalt in der Sprache. Rhetoriken verletzenden 
Sprechens, München: Fink 2010.

Michèle Bokobza Kahan ist Professorin für französische Literatur an der 
Universität Tel-Aviv. Ihr Fachgebiet ist die Literatur des 18. Jahrhunderts, 
neben den Monografien »Libertinage et folie dans le roman au 18e siècle«, 
Leuven: Peeters 2000, und »Dulaurens et son oeuvre, un auteur marginal au 
18e siècle«, Paris: Champion 2010, veröffentlichte sie Aufsätze u.a. über 
mediale Räume in der Aufklärung und den Zeugnisdiskurs des Pariser Jan-
senismus.

Jasmin Mersmann ist seit 2006 wissenschaftliche Mitarbeiterin am Insti-
tut für Kulturwissenschaft der HU Berlin und arbeitet an einer Promotion 
über »Formen der Wahrheit um 1600«, gefördert von der Andrea von 
Braun Stiftung. Sie studierte Kunstgeschichte, Philosophie und Geschichte 
in Freiburg, Paris und Berlin. Ihr Interesse gilt der Verbindung von Küns-
ten, Wissenschaften und Religion in der frühen Neuzeit. 

Andree Michaelis studierte Politikwissenschaften, Germanistik, Philoso-
phie und Komparatistik in Berlin und Portland, Oregon. Er promoviert seit 
2008 an der Friedrich Schlegel Graduiertenschule der FU Berlin mit einer 
Arbeit zu literarischen und videographierten Zeugnissen von Überlebenden 
der Shoah und ist Stipendiat der Studienstiftung des deutschen Volkes.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN | 355

Sibylle Schmidt promoviert seit 2008 am Institut für Philosophie der FU 
Berlin über die Figur des Zeugen und ihre Implikationen für eine soziale 
Epistemologie. Sie studierte Philosophie und Neuere Deutsche Literatur in 
Freiburg, Paris und Berlin und ist Stipendiatin der Studienstiftung des deut-
schen Volkes.

Johannes-Georg Schülein arbeitet an einer Promotion zu Metaphysik und 
Kritik bei Derrida, Heidegger und Hegel. Er ist Stipendiat der Doktoran-
denschule des Forschungszentrums Laboratorium Aufklärung an der Fried-
rich-Schiller-Universität Jena. In Freiburg, Nizza und Berlin hat er die Fä-
cher Philosophie, Geschichte und Volkswirtschaftslehre studiert.

Oliver R. Scholz ist Professor für Philosophie an der Westfälischen Wil-
helms-Universität Münster. Zuvor lehrte und forschte er unter anderem in 
Berlin, München, Leipzig und Bielefeld. Sein Hauptarbeitsgebiet ist die 
Theoretische Philosophie der Neuzeit und der Gegenwart, vor allem Er-
kenntnistheorie, Sprach- und Zeichentheorie sowie Hermeneutik. Er veröf-
fentlichte u.a.: Verstehen und Rationalität. Untersuchungen zu den Grund-
lagen von Hermeneutik und Sprachphilosophie, Frankfurt am Main: Verlag 
Vittorio Klostermann 1999, ²2001 sowie zahlreiche Aufsätze und Artikel 
u.a. zum Zeugnis und zur sozialen Erkenntnistheorie. 

Yasemin Shooman hat Neuere Geschichte und Neuere Deutsche Philo-
logie studiert. Derzeit promoviert sie am Zentrum für Antisemitismus-
forschung der Technischen Universität Berlin zu islam- und muslimfeindli-
chen Diskursen in Deutschland.  Zu ihren Arbeitsschwerpunkten zählen die 
Themen Antimuslimischer Rassismus, Migration/Integration und Medien-
analyse.

Ramon Voges ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Historischen Institut 
der Universität Paderborn. Er studierte Geschichte und Kulturwissenschaft 
in Berlin und London. Seit 2008 promoviert er über die Darstellung der 
Französischen Religionskriege und des Aufstands der Niederlande in visu-
ellen Nachrichtendrucken.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

Januar 2011, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita Casale
Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession
(aus dem Italienischen übersetzt
von Catrin Dingler)

Oktober 2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

Christian Filk
Günther Anders lesen
Der Ursprung der Medienphilosophie
aus dem Geist der ›Negativen Anthropologie‹

Mai 2011, ca. 150 Seiten, kart., ca. 16,80 €,
ISBN 978-3-89942-687-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Oliver Flügel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch
über das Leben in der Moderne

Januar 2011, ca. 138 Seiten, kart., ca. 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Martin Gessmann
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektüre

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

Claus Pias (Hg.)
Abwehr
Modelle – Strategien – Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Fernand Mathias Guelf
Die urbane Revolution
Henri Lefèbvres Philosophie
der globalen Verstädterung
Juni 2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

Miriam Mesquita Sampaio
de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel
März 2011, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Peter Nickl,
Georgios Terizakis (Hg.)
Die Seele:
Metapher oder Wirklichkeit?
Philosophische Ergründungen. 
Texte zum ersten Festival
der Philosophie in Hannover 2008
Januar 2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

Ulrich Richtmeyer
Kants Ästhetik
im Zeitalter der Photographie
Analysen zwischen Sprache und Bild
2009, 250 Seiten, kart., 27,80 €,
ISBN 978-3-8376-1079-6

Kurt Röttgers
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menü der Sinne nach Kant
2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

Eckard Rolf
Der andere Austin
Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Äußerungen –
von Searle über Derrida
zu Cavell und darüber hinaus
2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Mirjam Schaub (Hg.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Überschreitung
in der abendländischen Kultur
2009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

Tatjana Schönwälder-Kuntze
Freiheit als Norm?
Moderne Theoriebildung und der
Effekt Kantischer Moralphilosophie
April 2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

Detlef Staude (Hg.)
Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch
November 2010, 280 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1453-4

Nikolaus Urbanek
Auf der Suche nach einer
zeitgemäßen Musikästhetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente
Juni 2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

Jörg Volbers
Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivität
nach Wittgenstein und Foucault
2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-89942-925-1

Hendrik Wallat
Das Bewusstsein der Krise
Marx, Nietzsche
und die Emanzipation
des Nichtidentischen in
der politischen Theorie
2009, 598 Seiten, kart., 44,80 €,
ISBN 978-3-8376-1218-9

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528 - am 14.02.2026, 14:04:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover Politik der Zeugenschaft
	Inhalt
	Einleitung
	SEKTION I – WISSEN
	Das Zeugnis anderer – Sozialer Akt und Erkenntnisquelle
	Wissensquelle oder ethisch-politische Figur? Zur Synthese zweier Forschungsdiskurse über Zeugenschaft
	Ex propria industria. Zu einer Archäologie der Zeugenvergessenheit
	Der Zeugenfall. Über das ethische Profil notwendiger indirekter Kenntnisnahme am Beispiel Kants
	Vertrauenschenken. Über Ambivalenzen der Zeugenschaft
	Das Jahrhundert des Zeugen? Fernsehen und Zeugenschaft

	SEKTION II – GESCHICHTE
	Augenzeugenschaft und Evidenz. Die Bildberichte Franz und Abraham Hogenbergs als visuelle Historiographie
	Astronom, Märtyrer und Esel. Zeugen des Unsichtbaren um 1600
	Die Aufklärung im Dienst der Wunder
	Zeugen der Zeitgeschichte. Revolutionsmemoiren im Frankreich der Restaurationszeit
	Bewegte Objekte. Zur Musealisierung des Zeitzeugen
	Die Autorität und Authentizität der Zeugnisse von Überlebenden der Shoah

	SEKTION III – POLITIK
	Der Zeuge wird politisch. Zeugenverhöre in »Bauernprozessen« vor dem Reichskammergericht
	»Nothing but the truth«. Bezeugen in der südafrikanischen Wahrheitskommission
	Kronzeuginnen der Anklage? Zur Rolle muslimischer Sprecherinnen in aktuellen Islam-Debatten

	Autorinnen und Autoren

